
RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE

9 ANNO LXXVII 
SETTEMBRE 2000



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale. 

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio. 
Tutti gli Uffici sono chiusi: 
- il sabato pomeriggio; 
- nella SettimanaSanta: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56240 - fax 011/51 56 249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56 333 - fax 011/51 56209_________
Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicario Generale e Vescovo Ausiliare - ore 9-12
Micchiardi S.E.R. Mons. Pier Giorgio (ab. tei. 011/436 16 10 - 0335/30 9641)

Pro-Vicari Generali - ore 9-12
Fiandino mons. Guido (ab. tei. 011/568 28 17)
Operti mons. Mario (ab. tei. 011/436 13 96)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TO Città:
Berruto mons. Dario (ab. tei. 0335/60073 69) 
lunedì ore 9-11; mercoledì e giovedì ore 9-12
Distretti pastorali:
TO Nord: Chiarie mons. Vincenzo (ab. Vallo Torinese tei. 011/9249376)
martedì ore 9-12; venerdì ore 10-12
TO Sud-Est: Favaro mons. Oreste (ab. Torino tei. 011/549584) 
martedì ore 9-12; venerdì ore 10-12
TO Ovest: Candellone mons. Piergiacomo (ab. La Cassatoi. 0330/71 3051 - 011/9842934) 
martedì ore 9-12; venerdì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 011/58 111) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

DELEGATI ARCIVESCOVILI________________________________________________
Bara valle don Sergio (tei. uff. 011/5371 87 - ab. 011/822 18 59):

per la pastorale sociale e del lavoro, il servizio della carità, la pastorale della sanità.
Marengo don Aldo (tei. uff. 011/51 56280 - ab. 011/4362025):

per la pastorale missionaria-catechistica-liturgica, il patrimonio artistico e storico, la pastorale 
delle comunicazioni sociali.

Pollano mons. Giuseppe (tei. uff. 011/51 56230 - ab. 011/4362765):
per la formazione permanente dei fedeli: laici-diaconi permanenti-presbiteri, la pastorale della 
educazione cattolica, della cultura, della scuola e delTUniversità.

Viilata don Giovanni (tei. uff. 011/51 56350 - ab. 011/992 19 41 - 0335/60424 10): 
per la pastorale dei giovani, la pastorale della famiglia, la pastorale degli anziani e pensionati, la 
pastorale del turismo-tempo libero-sport.

ECONOMO DIOCESANO
Cattaneo don Domenico (tei. uff. 011/51 56360 - ab. 011/521 1557)

(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
UFFICIALE PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA METROPOLITANA

Anno LXXVII Settembre 2000

SOMMARIO

pag- 
Atti del Santo Padre

Messaggio per la Giornata Mondiale di Preghiera per le Vocazioni 1043
I-ettera per il IV Centenario dell’Ordinazione sacerdotale di S. Vincenzo de’ Paoli 1047
Al Giubileo dei Docenti universitari e delle Università:

- Incontro con i Docenti universitari (9.9) 1050
- Omelia per il Giubileo delle Università (/0.9) 1053

Al Giubileo dei Rappresentanti Pontifici (/5.9) 1056
Omelia per il Giubileo della Terza Età (/7.9) 1059
Ai partecipanti alla Conferenza dei Presidenti dei Parlamenti dell’Unione Europea (23.9) 1062
Omelia per il Giubileo Mondiale dei Santuari Mariani (24.9) 1064

Atti della Santa Sede

Congregazione per la Dottrina della Fede:
Istruzione Ardens felicitatis desiderium circa le preghiere per ottenere da Dio la gua­

rigione 1067

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Consiglio Episcopale Permanente:
Sessione del 18-21 settembre 2000:

1. Prolusione del Cardinale Presidente 1075
2. Comunicato dei lavori 1084
3. Messaggio ai giovani della Giornata Mondiale della Gioventù 1089
Determinazione sul valore monetario del punto per l’anno 2001 1088

Presidenza:
Regolamento applicativo delle Disposizioni per i finanziamenti della C.E.I. per l’edili­

zia di culto 1091

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

Assemblea dei Vescovi (Susa, 27-28 settembre 2000):
Comunicato dei lavori 1103



1042

Atti dell'Arcivescovo

Messaggio in occasione della ripresa delle attività 1105
Omelia in Cattedrale ad un anno dall’ingresso in diocesi 1108
Omelia per il Giubileo dei Diaconi permanenti 1011
Omelia per il Giubileo diocesano della Famiglia 1115
Riflessione in occasione del pellegrinaggio del Clero alla Sindone 1119
Omelia nella celebrazione per il mandato ai catechisti 1125
Incontro con i giovani torinesi che hanno partecipato a Roma alla Giornata Mondiale della

Gioventù 112?

Curia Metropolitana

Vicariato Generale:
Direttive per la celebrazione del Sacramento della Cresima 1133
Ministri della Cresima 1135

Cancelleria:
Incardinazione - Rinuncia - Termine di ufficio - Trasferimenti - Nomine - Comu­
nicazione - Sacerdote diocesano defunto 113^

Documentazione

Momenti di rilievo in occasione dell’Ostensione della Sindone:
I. Pellegrinaggio del Consiglio Episcopale Permanente della C.E.I.:

- Cronaca Il 4^
- Saluto iniziale di Mons. Arcivescovo 1142
- Omelia del Card. Camillo Ruini 1142

2. Pellegrinaggio del Rappresentante del Patriarcato di Mosca:
- Cronaca 1
- Saluto inziale di Mons. Arcivescovo 1144
- Intervento conclusivo del Metropolita Kirill 1143

3. Incontro con don Oreste Benzi:
- Cronaca 1146
- Riflessione di don Oreste Benzi 1146
- Ringraziamento di Mons. Arcivescovo 1152

Giornata del Seminario - Resoconto delle offerte relative all’anno 1999-2000 1153

Cellule staminali umane da embrioni e da organismi adulti (Roberto Colombo) 1168

Ruolo e compiti dei Patroni nelle crisi coniugali (don Valerio Andriano) 1178



Atti del Santo Padre

Messaggio per la XXXVIII Giornata Mondiale di Preghiera 
per le Vocazioni

La vita come vocazione
In preparazione alla XXXVIII Giornata Mondiale di Preghiera per le Vocazioni che si celebrerà il 6 
maggio 2001, IV Domenica di Pasqua, il Santo Padre ha diffuso questo Messaggio:

Venerati Fratelli nell'Episcopato,
carissimi Fratelli e Sorelle di tutto il mondo!

1. La prossima "Giornata Mondiale di Preghiera per le Vocazioni", che si svol­
gerà il 6 maggio 2001, a pochi mesi quindi dalla conclusione del Grande Giubileo, 
avrà come tema "La vita come vocazione". Con questo mio Messaggio desidero sof­
fermarmi a riflettere con voi su di un argomento che riveste un'indubbia impor­
tanza nella vita cristiana.

La parola "vocazione" qualifica molto bene i rapporti di Dio con ogni essere 
umano nella libertà dell'amore, perché «ogni vita è vocazione» (Paolo VI, Lett. Enc. 
Populorum progressio, 15). Dio, al termine della creazione, contempla l'uomo e vede 
che è «cosa molto buona!» (cfr. Gen 1,31): lo ha fatto «a sua immagine e somiglianza», 
ha affidato alle sue mani operose l'universo e lo ha chiamato ad un'intima relazione di 
amore.

Vocazione è la parola che introduce alla comprensione dei dinamismi della rive­
lazione di Dio e svela così all'uomo la verità sulla sua esistenza. «La ragione più alta 
della dignità dell'uomo - leggiamo nel documento conciliare Gaudium et spes - con­
siste nella sua vocazione alla comunione con Dio. Fin dal suo nascere l'uomo è invi­
tato al dialogo con Dio: non esiste, infatti, se non perché, creato per amore da Dio, 
da Lui sempre per amore è conservato, né vive pienamente secondo verità se non 
lo riconosce liberamente e se non si affida al suo Creatore» (n. 19). E in questo dia­
logo di amore con Dio che si fonda la possibilità per ciascuno di crescere secondo 
linee e caratteristiche proprie, ricevute in dono, e capaci di "dare senso" alla storia 
e alle relazioni fondamentali del suo esistere quotidiano, mentre è in cammino 
verso la pienezza della vita.

2. Considerare la vita come vocazione favorisce la libertà interiore, stimolando 
nel soggetto la voglia di futuro, insieme con il rifiuto d'una concezione dell'esi­
stenza passiva, noiosa e banale. La vita assume così il valore di «dono ricevuto, che 
tende per natura sua a divenire bene donato» (Doc. Nuove vocazioni per una nuova

1043



1044 Atti del Santo Padre

Europa, 1998, 16b). L'uomo mostra di essere rinato nello Spirito (cfr. Gv 3,3-5) 
quando impara a seguire la via del comandamento nuovo: «Che vi amiate gli uni 
gli altri, come io ho amato voi» (Gv 15,12). Si può affermare che, in un certo senso, 
l'amore è il DNA dei figli di Dio; è "la vocazione santa" con cui siamo stati chiamati 
«secondo il suo proposito e la sua grazia, grazia che ci è stata data in Cristo Gesù 
fin dall'eternità, ma che è stata rivelata solo ora con l'apparizione del Salvatore 
nostro Gesù Cristo» (2Tm 1,9-10).

All'origine di ogni cammino vocazionale c'è l'Emmanuele, il Dio-con-noi. Egli 
ci rivela che non siamo soli a costruire la nostra vita, perché Dio cammina con noi 
in mezzo alle nostre alterne vicende, e, se noi lo vogliamo, intesse con ciascuno una 
meravigliosa storia d'amore, unica ed irripetibile e, al tempo stesso, in armonia con 
l'umanità e il cosmo intero. Scoprire la presenza di Dio nella propria storia, non sen­
tirsi più orfani, ma sapere di avere un Padre a cui ci si può totalmente affidare: que­
sta è la grande svolta che trasforma l'orizzonte semplicemente umano e porta 
l'uomo a capire, come afferma la Gaudium et spes, che egli non può «ritrovarsi pie­
namente se non attraverso un dono sincero di sé» (n. 24). In queste parole del Con­
cilio Vaticano II è racchiuso il segreto dell'esistenza cristiana, e di ogni autentica rea­
lizzazione umana.

3. Oggi però questa lettura cristiana dell'esistenza deve fare i conti con alcuni 
tratti caratteristici della cultura occidentale in cui Dio è praticamente emarginato 
dal vivere quotidiano. Ecco perché è necessario un impegno concorde dell'intera 
comunità cristiana per "rievangelizzare la vita". Occorre per questo fondamentale 
impegno pastorale la testimonianza di uomini e di donne che mostrino la fecondità 
di un'esistenza che ha in Dio la sua sorgente, nella docilità all'azione dello Spirito 
la sua forza, nella comunione con Cristo e con la Chiesa la garanzia del senso auten­
tico della fatica quotidiana. Occorre che nella Comunità cristiana ciascuno scopra 13 
sua personale vocazione e vi risponda con generosità. Ogni vita è vocazione ed ogni 
credente è invitato a cooperare all'edificazione della Chiesa. Nella "Giornata Mon­
diale di Preghiera per le Vocazioni", però, la nostra attenzione è rivolta special­
mente alla necessità e all'urgenza di ministri ordinati e di persone disposte 3 
seguire Cristo sulla via esigente della vita consacrata nella professione dei consigi1 
evangelici.

C'è bisogno di ministri ordinati che siano «garanzia permanente della presenz3 
sacramentale di Cristo Redentore nei diversi tempi e luoghi» (Christifideles laici, 55) 
e, con la predicazione della Parola e la celebrazione dell'Eucaristia e degli aitò 
Sacramenti, guidino le Comunità cristiane sui sentieri della vita eterna.

C'è bisogno di uomini e donne che con la loro testimonianza tengano «viva ne1 
battezzati la consapevolezza dei valori fondamentali del Vangelo» e facciano 
«emergere nella coscienza del Popolo di Dio l'esigenza di rispondere con la santit3 
della vita all'amore di Dio riversato nei cuori dallo Spirito Santo, rispecchiando 
nella condotta la consacrazione sacramentale avvenuta per opera di Dio nel Batte­
simo, nella Cresima o nell'Ordine» (Vita consecrata, 33).

Possa lo Spirito Santo suscitare abbondanti vocazioni di speciale consacrazione, 
perché favoriscano nel popolo cristiano un'adesione sempre più generosa al Van­
gelo e rendano più facile a tutti la comprensione del senso dell'esistenza come tra' 
sparenza della bellezza e della santità di Dio.

4. il mio pensiero va ora ai tanti giovani assetati di valori e spesso incapaci di 
trovare la strada che ad essi conduce. Sì, solo Cristo è la Via, la Verità e la Vita. Ed è 
per questo necessario far loro incontrare il Signore ed aiutarli a stabilire con Lui una



Atti del Santo Padre 1045

relazione profonda. Gesù deve entrare nel loro mondo, assumere la loro storia e 
aprire il loro cuore, perché imparino a conoscerLo sempre di più, man mano che 
seguono le tracce del suo amore.

Penso, al riguardo, al ruolo importante dei pastori del Popolo di Dio. Ad essi 
ricordo le parole del Concilio Vaticano II: «I presbiteri, in primo luogo, abbiano gran 
cura di far conoscere ai fedeli, con il ministero della Parola e con la propria testi- 
monianza di una vita in cui si rifletta chiaramente lo spirito di servizio e la vera 
gioia pasquale, l'eccellenza e la necessità del sacerdozio... A questo scopo è oltre­
modo utile un'attenta e prudente direzione spirituale... Si badi però che questa voce 
del Signore che chiama non va affatto attesa come se dovesse giungere all'orecchio 
del futuro presbitero in qualche maniera straordinaria. Essa va piuttosto ricono­
sciuta ed esaminata attraverso quei segni di cui ogni giorno il Signore si serve per 
far capire la sua volontà ai cristiani prudenti; e ai presbiteri spetta di studiare atten­
tamente questi segni» (Presbyterorum Ordinis, 11).

Penso poi ai consacrati ed alle consacrate, chiamati a testimoniare che in Cristo 
è l'unica nostra speranza; solo da Lui è possibile trarre l'energia per vivere le sue 
stesse scelte di vita; solo con Lui si può andare incontro ai profondi bisogni di sal­
vezza dell'umanità. Possa la presenza ed il servizio delle persone consacrate aprire 
il cuore e la mente dei giovani verso orizzonti di speranza pieni di Dio e li educhi 
all'umiltà e alla gratuità dell'amare e del servire. La significatività ecclesiale e cul­
turale della loro vita consacrata si traduca sempre meglio in proposte pastorali spe­
cifiche, atte ad educare e formare i giovani e le giovani all'ascolto della chiamata del 
Signore e alla libertà dello spirito per rispondervi con generosità e slancio.

5. Mi rivolgo adesso a voi, cari genitori cristiani, per esortarvi ad essere vicini 
ai vostri figli. Non lasciateli soli di fronte alle grandi scelte dell'adolescenza e della 
gioventù. Aiutateli a non lasciarsi sopraffare dalla ricerca affannosa del benessere e 
guidateli verso la gioia autentica, quella dello spirito. Fate risuonare nel loro cuore, 
talora preso da paure per il futuro, la gioia liberante della fede. Educateli, come scri­
veva il mio venerato Predecessore, il Servo di Dio Paolo VI, «a gustare semplice- 
mente le molteplici gioie umane che il Creatore mette già sul loro cammino: gioia 
esaltante dell'esistenza e della vita; gioia dell'amore casto e santificato; gioia pacifi­
cante della natura e del silenzio; gioia talvolta austera del lavoro accurato; gioia e 
soddisfazione del dovere compiuto; gioia trasparente della purezza, del servizio, 
della partecipazione; gioia esigente del sacrificio» (Gaudete in Domino, I).

All'azione della famiglia faccia da supporto quella dei catechisti e degli inse­
gnanti cristiani, chiamati in modo particolare a promuovere il senso della vocazione 
nei giovani. Loro compito è guidare le nuove generazioni verso la scoperta del pro­
getto di Dio su di loro, coltivando in esse la disponibilità a fare della propria vita, 
quando Dio chiama, un dono per la missione. Questo avverrà attraverso scelte pro­
gressive che preparano al "sì" pieno, in forza del quale l'intera esistenza è posta a 
servizio del Vangelo. Cari catechisti ed insegnanti, per ottenere questo, aiutate i 
ragazzi a voi affidati a guardare in alto, ad uscire dalla tentazione costante del com­
promesso. Educateli alla fiducia in quel Dio che è Padre e mostra la straordinaria 
grandezza del suo amore affidando a ciascuno un compito personale al servizio 
della grande missione di "rinnovare la faccia della terra".

6. Leggiamo nel libro degli Atti degli Apostoli che i primi cristiani «erano assi­
dui nell'ascoltare l'insegnamento degli Apostoli e nell'unione fraterna, nella fra­
zione dei pane e nelle preghiere» (2,42). Ogni incontro con la Parola di Dio è un 
momento felice per la proposta vocazionale. La frequentazione delle Sacre Scritture



1046 Atti del Santo Padre

aiuta a capire lo stile e i gesti con cui Dio sceglie, chiama, educa e rende partecipi 
del suo amore.

La celebrazione dell'Eucaristia e la preghiera fanno meglio capire le parole di 
Gesù: «La messe è molta, ma gli operai sono pochi! Pregate dunque il Padrone della 
messe perché mandi operai nella sua messe!» (Mt 9,37-38; cfr. Le 10,2). Pregando 
per le vocazioni si impara a guardare con sapienza evangelica al mondo ed ai biso­
gni di vita e di salvezza d'ogni essere umano; si vive inoltre la carità e la compas­
sione di Cristo verso l'umanità e si ha la grazia di poter dire, seguendo l'esempio 
della Vergine: «Eccomi, sono la serva del Signore, avvenga di me quello che hai 
detto» (Le 1,38).

Invito tutti ad implorare con me il Signore, perché non manchino operai nella 
sua messe:

Padre santo,
fonte perenne dell'esistenza e dell'amore, 
che nell’uomo vivente mostri lo splendore della tua gloria 
e metti nel suo cuore il seme della tua chiamata, 
fa' che nessuno, per nostra negligenza, 
ignori questo dono o lo perda,
ma tutti, con piena generosità, possano camminare
verso la realizzazione del tuo Amore.
Signore Gesù,
che nel tuo pellegrinare per le strade della Palestina
hai scelto e chiamato gli Apostoli
e hai affidato loro il compito di predicare il Vangelo, 
pascere i fedeli, celebrare il culto divino, 
fa' che anche oggi non manchino alla tua Chiesa 
numerosi e santi Sacerdoti, che portino a tutti 
i frutti della tua morte e della tua risurrezione.
Spirito Santo,
che santifichi la Chiesa
con la costante effusione dei tuoi doni,
immetti nel cuore dei chiamati alla vita consacrata 
un'intima e forte passione per il Regno, 
affinché con un sì generoso e incondizionato 
pongano la loro esistenza al servizio del Vangelo.
Vergine Santissima,
che senza esitare hai offerto te stessa all’Onnipotente 
per l'attuazione del suo disegno di salvezza, 
infondi fiducia nel cuore dei giovani 
perché vi siano sempre pastori zelanti, 
che guidino il popolo cristiano sulla via della vita, 
e anime consacrate che sappiano testimoniare 
nella castità, nella povertà e nell'obbedienza, 
la presenza liberatrice del tuo Figlio risorto.
Amen.

Dal Vaticano, 14 settembre 2000

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 1047

Lettera per il IV centenario dell’Ordinazione sacerdotale 
di S. Vincenzo de’ Paoli

Proseguire e rinnovare l’impegno per la formazione 
dei sacerdoti in uno spirito ecclesiale e missionario

A Monsignor
GASTON POULAIN

Vescovo di Périgueux e Sarlat

1. Mentre la diocesi di Périgueux e la Famiglia vincenziana celebrano il IV cen­
tenario dell'Ordinazione sacerdotale di San Vincenzo de' Paoli, sono lieto di unirmi 
con la preghiera e l'azione di rendimento di grazie a questo evento che ha luogo nel 
cuore del Grande Giubileo dell'Anno 2000.

Fu in effetti il 23 settembre 1600 che il giovane Vincenzo de' Paoli ricevette il 
sacramento dell'Ordine dalle mani del suo predecessore, Mons. Francois de Bour- 
deille. Vescovo di Périgueux, nella chiesa di Chàteau-l'Évéque.

Mentre egli aveva aspirato a un "onesto ritiro", l'incontro di uomini di fede 
come Pierre de Bérulle, e ancor più la scoperta della miseria fisica e spirituale dei 
poveri, dovevano condurre Vincenzo a un cambiamento decisivo nel suo modo di 
intendere e di vivere il suo sacerdozio.

La sua maggiore preoccupazione, che resta tanto attuale, sarà l'annuncio della 
Buona Novella ai più bisognosi, dal punto di vista materiale e spirituale. Per lui 
diviene chiaro che l'evangelizzazione è una responsabilità che riguarda tutti i bat­
tezzati, tutta la Chiesa. È d'altronde con dei laici, uomini e donne, che intraprenderà 
le sue prime grandi opere. Tuttavia comprenderà presto che i benefici della mis­
sione non possono durare se la fiamma non viene mantenuta da sacerdoti zelanti e 
istruiti, che fondano la propria vita e il proprio ministero sul loro incontro intimo 
con Cristo. In effetti per Vincenzo i sacerdoti sono insostituibili nel loro ruolo presso 
le anime che Dio ha affidato loro. D'altro canto, la presa di coscienza della difficile 
situazione vissuta a quel tempo in Francia da numerosi sacerdoti, in particolare 
nelle campagne, lo porterà a prendere attivamente parte all'opera di riforma del 
Clero che si svolge a seguito del Concilio di Trento. Il suo impegno al servizio dei 
sacerdoti e della loro formazione, in una prospettiva missionaria, si amplierà: ritiri 
degli ordinandi, conferenze dei martedì, sviluppo dei Seminari. Così la Congrega­
zione della Missione che ha fondato per predicare il Vangelo ai poveri, in particolare a 
quelli della campagna, avrà anche come vocazione quella di aiutare gli ecclesiastici ad 
acquisire le scienze e le virtù necessarie al loro stato (cfr. Regole comuni 1,1).

La visione del sacerdote che aveva Vincenzo de' Paoli, fondata su un'esperienza 
personale della missione, assume una dimensione universale quando dice ai suoi 
missionari: «Noi siamo scelti da Dio come strumenti della sua immensa e paterna 
carità, che vuole stabilirsi e dilatarsi nelle anime... La nostra vocazione è dunque 
quella di andare, non in una parrocchia, ne in un Vescovado, ma in tutta la terra; a che 
fare? Ad infiammare il cuore degli uomini, a fare ciò che il Figlio di Dio ha fatto, Lui 
che è venuto a mettere il fuoco nel mondo al fine di farlo ardere con il suo amore. E 
dunque vero che io sono inviato, non solo per amare Dio, ma anche per farlo amare. 
Non mi basta amare Dio se il mio prossimo non l'ama» (Edizione Coste, XII, 262).



1048 Atti del Santo Padre

2. L'Anno Giubilare, in cui celebriamo in modo particolare l'Incarnazione del 
Figlio di Dio avvenuta duemila anni fa, ci apre alla missione messianica di Cristo 
che, consacrato dall'unzione dello Spirito Santo, è inviato dal Padre per annunciare 
la Buona Novella ai poveri, a dare la libertà a coloro che ne sono privi, a liberare i 
prigionieri e a ridare la vista ai ciechi (cfr. Tertio Millennio adveniente, 11). Ritroviamo 
qui l'intuizione fondamentale di Vincenzo de' Paoli, vigorosamente tradotta in atti 
nel corso di tutta la sua esistenza. Udiamo di nuovo il suo appello a conformarci a 
Gesù nel suo rapporto con il Padre e gli uomini, con i poveri e i bisognosi, ai quali 
è inviato: «Occorre che vi svuotiate di voi stessi per rivestirvi di Gesù Cristo» (Coste, 
XI, 343), conformando la vostra vita a quella di Cristo tutto dedito a Dio, tutto de­
dito agli uomini! Nella prospettiva apostolica di Vincenzo de' Paoli il Verbo incar­
nato ha un posto centrale: «Ricordatevi che viviamo in Gesù Cristo mediante la 
morte di Gesù Cristo, ... e che la nostra vita deve essere nascosta in Gesù Cristo e 
piena di Gesù Cristo, e che, per morire come Gesù Cristo, occorre vivere come Gesù 
Cristo» (Coste, I, 295).

Auspico vivamente che la celebrazione dell'anniversario dell'Ordinazione 
sacerdotale di San Vincenzo de' Paoli sia per i sacerdoti e per i fedeli della diocesi 
di Périgueux, come pure per l'insieme dei membri della Famiglia vincenziana, l'oc­
casione per un rinnovamento spirituale e missionario, e un incoraggiamento per il 
servizio apostolico.

Uomo dell'incontro con Dio e con i suoi fratelli, uomo della disponibilità all'a­
zione dello Spirito Santo, Vincenzo de' Paoli ci invita a volgere uno sguardo rinno­
vato alla missione nel mondo di oggi. Attraverso una generosa collaborazione e un 
costante sostegno reciproco, nel rispetto della propria vocazione, che i sacerdoti e i 
laici vadano con sempre maggiore audacia incontro agli uomini e alle donne del 
nostro tempo per annunciare loro il Vangelo! Che i cristiani costituiscano delle 
comunità vive, aperte a tutti, in particolare ai più bisognosi e alle persone più lon­
tane, rendendo testimonianza presso ognuno dell'amore che Dio nutre personal­
mente per lui! Preoccupandosi della crescita umana e spirituale delle persone e dei 
gruppi, apporteranno il loro contributo alla missione messianica di Gesù, che 
hanno la vocazione di proseguire.

3. Per essere testimoni autentici di Cristo, oggi come all'epoca di Vincenzo de' 
Paoli, una salda formazione umana, dottrinale, pastorale e spirituale è necessaria 
per i sacerdoti, ma anche per i fedeli. Gli sforzi già compiuti in tal senso, e sempre 
da proseguire, in particolare presso i giovani, sono una fonte di speranza per la vita­
lità della Chiesa e la credibilità della sua testimonianza. Auspico anche che i figli di 
Vincenzo de' Paoli continuino e rinnovino l'impegno, ricevuto dal loro Fondatore, 
di contribuire alla formazione e al sostegno spirituale dei sacerdoti, con spirito 
ecclesiale e missionario.

Incoraggio cordialmente la diocesi di Périgueux nel suo progetto di intrapren­
dere risolutamente, nel corso del prossimo anno, una ricerca spirituale e pastorale 
al fine di promuovere il risveglio, lo sviluppo e il sostegno delle vocazioni sacerdo­
tali. Che la vostra fervente preghiera ottenga per la Chiesa quei sacerdoti compie' 
tamente dediti a Dio e ai loro fratelli dei quali essa ha bisogno! Possa la Chiesa in 
Francia beneficiare delle celebrazioni del IV centenario dell'Ordinazione di San Vin- 
cenzo de' Paoli e veder fiorire nuove vocazioni fra i giovani!

Ai giovani di Francia che il Signore chiama, desidero ripetere ancora con forza: 
«Non lasciatevi frenare dal dubbio o dalla paura! Sull'esempio di San Vincenzo, 
rispondete con un sì senza riserve, affidandovi totalmente a Colui che è fedele nelle 
sue promesse! Il Signore farà di voi dei servi gioiosi dei vostri fratelli e vi darà 
felicità alla quale aspirate».



Atti del Santo Padre 1049

4. Caro Fratello nell'Episcopato, affido all'intercessione di San Vincenzo de' 
Paoli la diocesi di Périgueux e Sarlat, la Chiesa in Francia come pure la Famiglia 
vincenziana in tutta la sua diversità. Invoco anche in modo particolare Francesco 
Régis Clet, sacerdote della Missione, che avrò la gioia di canonizzare fra qualche 
giorno, con altri martiri della Cina. Facendo generosamente dono della sua vita 
affinché il nome di Cristo fosse annunciato fino ai confini della terra, è divenuto un 
modello di vita sacerdotale e missionaria. A Lei, ai suoi diocesani, ai membri della 
Famiglia spirituale di Vincenzo de' Paoli e a tutte le persone che partecipano alle 
celebrazioni del IV centenario imparto di tutto cuore una particolare Benedizione 
Apostolica.

Dal Vaticano, 8 settembre 2000

IOANNES PAULUS PP. II

Dal Libro Sinodale (n. 4)

Affidati alla Parola di Dio
Prima condizione per un annuncio efficace del Vangelo è la convinzione della 

preziosità di una Parola che non ci appartiene, ma alla quale piuttosto apparteniamo, 
e che costituisce il tesoro unico e la gemma rara della nostra esistenza. Gli uomini e 
le donne del nostro tempo hanno bisogno di incontrare altri uomini e altre donne che 
di fatto hanno barattato ogni ricchezza e ogni aspirazione per acquistarsi il campo in 
cui è nascosto il tesoro e la perla di grande valore che mette fine alle ricerche del mer­
cante (cfr. Mt 13,44-46). Come ci ricorda l’Apostolo, i cristiani stessi sanno di non 
essere i padroni del Vangelo, perché l’hanno accolto «non quale parola di uomini, ma, 
come è veramente, quale parola di Dio, che opera in voi che credete» (1 Ts 2,13). Per­
ciò la custodiscono con trepidazione, certi tuttavia di essere stati affidati alla custodia 
della Parola stessa (cfr. At 20,32), che misteriosamente li guida secondo i disegni 
dello Spirito.

E bene che la legittima preoccupazione di rendere feconda la nostra opera di 
evangelizzazione non ci faccia dimenticare che ci troviamo di fronte a un bene sostan­
zialmente indisponibile e che il merito della propagazione del Regno di Dio, più e 
prima che dalla nostra azione di uomini, dipende dalla bontà del seme evangelico, che 
cresce da solo anche quando il contadino donne e porta ad esiti sproporzionati in rap­
porto alla modestia degli inizi (cfr. Me 4,26-32). Ben venga dunque ogni sforzo per 
accrescere l’efficacia dell’azione pastorale, ma senza mai presumere delle nostre doti 
e delle nostre risorse.



1050 Atti del Santo Padre

Al Giubileo dei Docenti universitari e delle Università

Di fronte alla sfida di un nuovo Umanesimo 
che sia autentico e integrale 

l’Università ha bisogno di persone attente alla Parola 
e di credibili testimoni di Cristo

I Docenti universitari, riuniti a Roma per un Incontro Mondiale in occasione del Grande Giubileo' 
sono stati ricevuti dal Santo Padre sabato 9 settembre; nella Piazza San Pietro, domenica 10, vi e 
poi stata una solenne Concelebrazione Eucaristica presieduta da Giovanni Paolo II per il Giubileo 
delle Università.
Pubblichiamo il testo dei due interventi del Papa:

sabato 9 settembre
INCONTRO CON I
DOCENTI UNIVERSITARI

1. Sono lieto di incontrarvi, in questo anno di grazia, in cui Cristo fortemente ci 
chiama a una più convinta adesione di fede e a un profondo rinnovamento di vita- 
Vi ringrazio soprattutto per l'impegno manifestato negli incontri spirituali e cultu- 
rali che hanno scandito queste giornate. Guardando a voi il mio pensiero si allarga 
in un saluto cordiale ai Docenti universitari di tutte le Nazioni, come anche agli stu­
denti affidati alla loro guida nel cammino, faticoso e gioioso insieme, della ricerca- 
Saluto pure il Senatore Ortensio Zecchino, Ministro per l'Università, qui con noi inh 
rappresentanza del Governo italiano.

Gli illustri Professori che hanno or ora preso la parola mi hanno consentito di 
farmi un'idea di quanto ricca e articolata sia stata la vostra riflessione. Li ringrazio 
di cuore. Questo incontro giubilare ha costituito per ciascuno di voi un'occasione 
propizia per verificare in che misura il grande evento che celebriamo, l'incarnazione del 
Verbo di Dio, sia stato accolto quale principio vitale da cui tutta la vita viene infor­
mata e trasformata.

Sì, perché Cristo non è la cifra di una vaga dimensione religiosa, ma il luogo con­
creto in cui Dio fa pienamente sua, nella persona del Figlio, la nostra umanità. Con Lui 
«l'Eterno entra nel tempo, il Tutto si nasconde nel frammento, Dio assume il volto 
dell'uomo» (Fides et ratio, 12). Questa "Renosi" di Dio, fino allo "scandalo" della 
Croce (cfr. Fil 2,7), può apparire una stoltezza per una ragione ebbra di sé. In realtà, 
essa è «potenza di Dio e sapienza di Dio» (1 Cor 1,23-24) per quanti si aprono alla 
sorpresa del suo amore. Voi siete qui a darne testimonianza.

2. Il tema di fondo sul quale avete riflettuto - L'Università per un nuovo Umane­
simo - ben si inquadra nella riscoperta giubilare della centralità di Cristo. L'evento 
dell'Incarnazione infatti tocca l'uomo in profondità, ne illumina le radici e il 
destino, lo apre ad una speranza che non delude. Da uomini di scienza, voi vi inter­
rogate continuamente sul valore della persona umana. Ciascuno potrebbe dire, con 
l'antico filosofo: «Cerco l'uomo»!

Tra le tante risposte date a questa ricerca fondamentale, voi avete accolto la 
risposta di Cristo: quella che emerge dalle sue parole, ma ancor prima brilla sul suo



Atti del Santo Padre 1051

volto. Ecce homo: ecco l'uomo! (Gv 19,5). Pilato, mostrando alla folla scalmanata il 
volto martoriato di Cristo, non immaginava di farsi, in certo senso, voce di una rive­
lazione. Senza saperlo, additava al mondo Colui nel quale ogni uomo può ricono­
scere la sua radice, e dal quale ogni uomo può sperare la sua salvezza. Redemptor homi­
nis: è questa l'immagine di Cristo che, fin dalla mia prima Enciclica, ho voluto 
"gridare" al mondo, e che questo Anno Giubilare vuole rilanciare nelle menti e nei 
cuori.

3. Ispirandovi a Cristo, rivelatore dell'uomo all'uomo (cfr. Gaudium et spes, 22), 
nei Convegni celebrati nei giorni scorsi, avete voluto riaffermare l'esigenza di una 
cultura universitaria veramente "umanistica". E ciò anzitutto nel senso che la cul­
tura deve essere a misura della persona umana, superando la tentazione di un sapere 
piegato al pragmatismo o disperso negli infiniti rivoli dell'erudizione, e pertanto 
incapace di dare senso alla vita.

Avete per questo ribadito che non c'è contraddizione, ma piuttosto un nesso 
logico, tra la libertà della ricerca e il riconoscimento della verità, a cui appunto la 
ricerca mira, pur tra i limiti e le fatiche del pensiero umano. È un aspetto da sotto­
lineare, per non cedere al clima relativistico che insidia gran parte della cultura 
odierna. In realtà, senza orientamento alla verità, da cercare con atteggiamento 
umile ma, al tempo stesso, fiducioso, la cultura è destinata a cadere nell'effimero, 
abbandonandosi alla volubilità delle opinioni e magari consegnandosi alla prepo­
tenza, spesso subdola, dei più forti.

Una cultura senza verità non è una garanzia, ma piuttosto un rischio per la libertà. Lo 
dicevo già in altra occasione: «Le esigenze della verità e della moralità non umiliano 
e non annullano la nostra libertà, ma al contrario le permettono di essere e la libe­
rano dalle minacce che essa porta dentro di sé» (Discorso al Convegno ecclesiale di 
Palermo, in Insegnamenti XVIII/2 [1995], 1198). Rimane, in questo senso, perentorio, 
il monito di Cristo: «La verità vi farà liberi» (Gv 8,32).

4. Radicato nella prospettiva della verità, l'umanesimo cristiano implica 
innanzi tutto l'apertura al Trascendente. È qui la verità e la grandezza dell'uomo, 
l'unica creatura del mondo visibile capace di prendere coscienza di sé, riconoscen­
dosi avvolta da quel Mistero supremo a cui la ragione e la fede insieme danno il 
nome di Dio. Occorre un umanesimo in cui l'orizzonte della scienza e quello della 
fede non appaiano più in conflitto.

Non ci si può tuttavia accontentare di un riavvicinamento ambiguo, Come 
quello favorito da una cultura che dubiti delle stesse capacità veritative della 
ragione. Si rischia, per questa strada, l'equivoco di una fede ridotta al sentimento, 
all'emozione, all'arte, una fede insomma privata di ogni fondamento critico. Ma 
non sarebbe, questa, la fede cristiana, che esige invece una ragionevole e re­
sponsabile adesione a quanto Dio ha rivelato in Cristo. La fede non germoglia 
sulle ceneri della ragione! Esorto vivamente tutti voi, uomini dell'Università, a fare 
ogni sforzo perché sia ricostruito un orizzonte del sapere aperto alla Verità e 
all'Assoluto.

5. Sia chiaro tuttavia che questa dimensione "verticale" del sapere non implica 
alcuna chiusura intimistica; al contrario, si apre per sua natura alle dimensioni del 
creato. E come potrebbe essere diversamente? Riconoscendo il Creatore, l'uomo 
riconosce il valore delle creature. Aprendosi al Verbo incarnato, accoglie anche tutte 
le cose che in Lui sono state fatte (cfr. Gv 1,3) e da Lui sono state redente. È neces­
sario perciò riscoprire il senso originario ed escatologico della creazione, rispettandola 
nelle sue esigenze intrinseche, ma al tempo stesso godendone in termini di libertà,



1052 Atti del Santo Padre

responsabilità, creatività, gioia, "riposo" e contemplazione. Come ci ricorda una 
splendida pagina del Concilio Vaticano II, «godendo delle creature in povertà e 
libertà di spirito, [l'uomo] viene introdotto nel vero possesso del mondo, quasi al 
tempo stesso niente abbia e tutto possegga. "Tutto infatti è vostro: ma voi siete di 
Cristo, e Cristo di Dio" (1 Cor 3,22-23)» (Gaudium et spes, 37).

Oggi la più attenta riflessione epistemologica riconosce la necessità che le 
scienze dell'uomo e quelle della natura tornino a incontrarsi, perché il sapere ritrovi 
una ispirazione profondamente unitaria. Il progresso delle scienze e delle tecnolo­
gie pone oggi nelle mani dell'uomo possibilità magnifiche, ma anche terribili. La 
consapevolezza dei limiti della scienza, nella considerazione delle esigenze morali/ 
non è oscurantismo, ma salvaguardia di una ricerca degna dell'uomo e posta al ser­
vizio della vita.

Fate in modo, carissimi Uomini della ricerca scientifica, che le Università diven­
tino "laboratori culturali" nei quali tra teologia, filosofia, scienze dell'uomo e 
scienze della natura si dialoghi costruttivamente, guardando alla norma morale 
come a un'esigenza intrinseca della ricerca e condizione del suo pieno valore nel­
l'approccio alla verità.

6. Il sapere illuminato dalla fede, lungi dal disertare gli ambiti del vissuto quo­
tidiano, li abita con tutta la forza della speranza e della profezia. L'umanesimo che 
auspichiamo propugna una visione della società centrata sulla persona umana e > 
suoi diritti inalienabili, sui valori della giustizia e della pace, su un corretto rap­
porto tra individui, società e Stato, nella logica della solidarietà e della sussidiarietà- 
E un umanesimo capace di infondere un'anima allo stesso progresso economico/ 
perché esso sia volto «alla promozione di ogni uomo e di tutto l'uomo» (Populorurt 
progressio, 14; Sollicitudo rei socialis, 30).

In particolare, è urgente che ci adoperiamo perché il vero senso della democrazia, 
autentica conquista della cultura, sia pienamente salvaguardato. Su questo tema 
infatti si profilano derive preoccupanti, quando si riduce la democrazia a fatto 
puramente procedurale, o si pensa che la volontà espressa dalla maggioranza basti 
tout court a determinare l'accettabilità morale di una legge. In realtà, «il valore della 
democrazia sta o cade con i valori che essa incarna e promuove. (...) Alla base di 
questi valori non possono esservi provvisorie e mutevoli "maggioranze" di opi­
nione, ma solo il riconoscimento di una legge morale obiettiva che, in quanto "legge 
naturale" iscritta nel cuore dell'uomo, è punto di riferimento della legge civile” 
(Evangelium vitae, 70).

7. Carissimi Professori, anche l'Università, non meno di altre istituzioni, sente 
il travaglio dell'ora presente. E tuttavia essa rimane insostituibile per la cultura/ 
purché non smarrisca la sua originaria figura di istituzione deputata alla ricerca e 
insieme a una vitale funzione formativa - e direi "educativa" - a vantaggio soprat­
tutto delle giovani generazioni. Questa funzione deve essere posta al centro delle 
riforme e degli adattamenti di cui anche questa antica istituzione può avere bisogno 
per adeguarsi ai tempi.

Con la sua valenza umanistica, la fede cristiana può offrire un contributo origi- 
naie alla vita dell'Università e al suo compito educativo, nella misura in cui viene 
testimoniata con energia di pensiero e coerenza di vita, in dialogo critico e costruì' 
tivo con quanti sono fautori di una diversa ispirazione. Mi auguro che questa pro- 
spettiva possa essere approfondita anche negli Incontri mondiali in cui saranno 
prossimamente impegnati i Rettori, i dirigenti amministrativi delle Università, i 
cappellani universitari, gli stessi studenti nel loro "Forum" internazionale.



Atti del Santo Padre 1053

8. Chiarissimi Docenti! Nel Vangelo si fonda una concezione del mondo e del­
l'uomo che non cessa di sprigionare valenze culturali, umanistiche ed etiche per 
una corretta visione della vita e della storia. Abbiatene profonda convinzione, e 
fatene un criterio del vostro impegno.

La Chiesa, che ha avuto storicamente un ruolo di primo piano nel sorgere stesso 
delle Università, continua a guardare ad esse con profonda simpatia, e da voi si 
aspetta un contributo decisivo, perché questa istituzione entri nel nuovo Millennio 
ritrovando pienamente se stessa, come luogo in cui si sviluppano in modo qualifi­
cato l'apertura al sapere, la passione per la verità, l'interesse per il futuro dell'uomo. 
Che questo incontro giubilare lasci dentro ciascuno di voi un segno indelebile e vi 
infonda nuovo vigore per questo compito impegnativo.

Con tale auspicio, nel nome di Cristo, Signore della storia e Redentore del­
l'uomo, offro a tutti con grande affetto una Benedizione Apostolica.

domenica 10 settembre
OMELIA PER IL
GIUBILEO DELLE UNIVERSITÀ

1. «Ha fatto bene ogni cosa; fa udire i sordi e fa parlare i muti» (Me 7,37).
Nel clima giubilare di questa celebrazione siamo innanzi tutto invitati ad unirci 

allo stupore e alla lode di quanti assistettero al miracolo poc'anzi narrato nel testo 
evangelico. Come tanti altri episodi di guarigione, esso attesta la venuta, nella per­
sona. di Gesù, del Regno di Dio. In Cristo si realizzano le promesse messianiche 
enunciate dal Profeta Isaia: «Si schiuderanno gli orecchi dei sordi (...) griderà di 
gioia la lingua del muto» (Is 35,5-6). In Lui si è aperto, per tutta l'umanità, l'anno di 
grazia del Signore (cfr. Le 4,17-21).

Questo anno di grazia attraversa i tempi, segna ormai tutta la storia, è principio 
di risurrezione e di vita, che coinvolge non solo l'umanità ma anche il creato (cfr. 
Rm 8,19-22).

Di questo anno di grazia siamo qui a fare rinnovata esperienza, in questo Giu­
bileo delle Università, che vede raccolti voi, illustri Rettori, Docenti, Amministratori 
e Cappellani, convenuti da vari Paesi, e voi, carissimi studenti, provenienti dal 
mondo intero.

A tutti voi va il mio cordiale saluto. Ringrazio per la loro presenza i Signori Car­
dinali e i Vescovi concelebranti. Saluto pure il Signor Ministro per l'Università e le 
altre Autorità qui convenute.

2. «Effatà, apriti!» (Me 7,34). La parola, detta da Gesù nella guarigione del sor­
domuto, riecheggia oggi per noi; è parola suggestiva, di grande intensità simbolica, 
che ci chiama ad aprirci all'ascolto e alla testimonianza.

Il sordomuto, di cui parla il Vangelo, non evoca forse la situazione di chi non 
riesce ad instaurare una comunicazione che dia senso vero all'esistenza? In qual­
che modo fa pensare all'uomo che si chiude in una presunta autonomia, nella 
quale finisce per trovarsi isolato nei confronti di Dio e spesso anche del prossimo. 
A quest'uomo Gesù si rivolge per restituirgli la capacità di aprirsi all'Altro e agli 
altri, in atteggiamento di fiducia e di amore gratuito. Gli offre la straordinaria



1054 Atti del Santo Padre

opportunità di incontrare Dio, che è amore e che si lascia conoscere da chi ama. Gli 
offre la salvezza.

Sì, Cristo apre l'uomo alla conoscenza di Dio e di se stesso. Lo apre alla verità, 
Egli che è la verità (cfr. Gv 14,6), toccandolo interiormente e guarendo così "dall'in­
terno" ogni sua facoltà.

Per voi, carissimi Fratelli e Sorelle impegnati nell'ambito della ricerca e dello 
studio, questa parola costituisce un appello ad aprire lo spirito alla verità che rende 
liberi! Al tempo stesso, la parola di Cristo vi chiama a farvi intermediari, presso 
innumerevoli schiere di giovani, di questo "Effatà", che apre lo spirito all'acco­
glienza dell'uno o dell'altro aspetto della verità nei diversi campi del sapere. Visto 
in questa luce, il vostro impegno quotidiano diventa un seguire Cristo sulla strada 
del servizio ai fratelli nella verità dell'amore.

Cristo è Colui che «ha fatto bene ogni cosa» (Me 7,37). Egli è il modello a cui 
guardare costantemente per fare della propria attività accademica un servizio effi­
cace all'anelito umano verso una conoscenza sempre più piena della verità.

3. «Dite agli smarriti di cuore: "Coraggio! Non temete; ecco il vostro Dio... Egli 
viene a salvarvi"» (Is 35,4).

In queste parole di Isaia ben si inscrive anche la vostra missione, carissimi 
uomini dell'Università. Voi siete ogni giorno impegnati ad annunciare, difendere, 
diffondere la verità. Spesso si tratta di verità riguardanti le più diverse realtà del 
cosmo e della storia. Non sempre, come negli ambiti della teologia e della filosofia, 
il discorso tocca direttamente il problema del senso ultimo della vita e il rapporto 
con Dio. Ma questo rimane, comunque, l'orizzonte più vasto di ogni pensiero. Anche 
nelle ricerche su aspetti della vita che sembrano del tutto lontani dalla fede, si 
nasconde un desiderio di verità e di senso che va oltre il particolare e il contingente-

Quando l'uomo non è spiritualmente "sordo e muto", ogni percorso del pen­
siero, della scienza e dell'esperienza, gli porta anche un riflesso del Creatore e gli 
suscita un desiderio di Lui, spesso nascosto e forse anche represso, ma insopprimi­
bile. Ben lo aveva capito Sant'Agostino che esclamava: «Ci hai fatti per te, o Signore, 
e il nostro cuore è inquieto finché non riposa in te» (Conf. 1,1).

La vostra vocazione di studiosi e docenti che avete aperto il cuore a Cristo è 
quella di vivere e di testimoniare efficacemente questa relazione tra i singoli saperi 
e quel "sapere" supremo che riguarda Dio, e in certo senso coincide con Lui, con il 
suo Verbo fatto uomo e con lo Spirito di verità da Lui donato. L'Università diventa 
così, attraverso il vostro contributo, il luogo dell'Effatà dove Cristo, servendosi di 
voi, continua a compiere il miracolo di aprire le orecchie e le labbra, suscitando un 
nuovo ascolto e una comunicazione vera.

Da questo incontro con Cristo non ha da temere la libertà della ricerca. Da esso 
non è nemmeno pregiudicato il dialogo e il rispetto delle persone, giacché la verità 
cristiana per sua natura va proposta e mai imposta, e ha come suo punto fermo il 
profondo rispetto del «sacrario della coscienza» (Redemptoris missio, 39; cfr. Redemp- 
tor hominis, 12; Concilio Vaticano II, Dignitatis humanae, 3).

4. Il nostro è un tempo di grandi trasformazioni, che coinvolgono anche il 
mondo universitario. Il carattere umanistico della cultura appare talora marginate 
mentre si accentua la tendenza a ridurre l'orizzonte della conoscenza a ciò che e 
misurabile e a trascurare ogni questione che tocchi il significato ultimo della realtà. 
Ci si può chiedere quale uomo prepari oggi l'Università.

Di fronte alla sfida di un nuovo umanesimo che sia autentico ed integrale, 1'U- 
niversità ha bisogno di persone attente alla Parola dell'unico Maestro; ha bisogno



Atti del Santo Padre 1055

di qualificati professionisti e di credibili testimoni di Cristo. Missione certo non 
facile, che chiede impegno costante, si nutre di preghiera e di studio, e si esprime 
nella normalità del quotidiano.

A sostegno di tale missione si pone la pastorale universitaria, che è al tempo 
stesso cura spirituale delle persone e azione efficace di animazione culturale, in cui 
la luce del Vangelo orienta e umanizza i percorsi della ricerca, dello studio e della 
didattica.

Centro di una simile azione pastorale sono le Cappelle universitarie, ove 
docenti, studenti e personale trovano sostegno e aiuto per la loro vita cristiana. 
Poste come luoghi significativi nel contesto dell'Università, esse alimentano l'im­
pegno di ciascuno nelle forme e nei modi che l'ambiente universitario suggerisce: 
sono luoghi dello spirito, palestre di virtù cristiane, case accoglienti e aperte, centri 
vivi e propulsivi di animazione cristiana della cultura, nel dialogo rispettoso e 
franco, nella proposta chiara e motivata (cfr. IPt 3,15), nella testimonianza che 
interroga e convince.

5. Carissimi, è per me una grande gioia quest'oggi celebrare insieme con voi il 
Giubileo delle Università. La vostra folta e qualificata presenza costituisce un segno 
eloquente della fecondità culturale della fede.

Fissando lo sguardo sul mistero del Verbo incarnato (cfr. Bolla Incarnationis 
mysterium, 1), l'uomo ritrova se stesso (cfr. Gaudium et spes, 22). Egli sperimenta 
pure un'intima gioia, che si esprime nello stesso stile interiore dello studio e del­
l'insegnamento. La scienza supera così i limiti che la riducono a mero processo fun­
zionale e pragmatico, per ritrovare la sua dignità di ricerca al servizio dell'uomo 
nella sua verità totale, illuminata e orientata dal Vangelo.

Carissimi Docenti e Studenti, è questa la vostra vocazione: fare dell'Università 
l'ambiente in cui si coltiva il sapere, il luogo dove la persona trova progettualità, 
sapienza, impulso al servizio qualificato della società.

Affido questo vostro cammino a Maria, Sedes Sapientiae, la cui immagine oggi vi 
consegno, perché sia accolta, come maestra e pellegrina, nelle città universitarie del 
mondo. Ella, che sostenne con la sua preghiera gli Apostoli agli albori dell'evange­
lizzazione, aiuti anche voi ad animare di spirito cristiano il mondo universitario.



1056 Atti del Santo Padre

Al Giubileo dei Rappresentanti Pontifici

La «diplomazia del Vangelo» 
è la vostra forza e il vostro segreto
Venerdì 15 settembre, incontrando i Rappresentanti Pontifici riuniti per celebrare il Giubileo, il 
Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

Carissimi Fratelli nell'Episcopato!

1. «Pace a voi!» (Gv 20,19). Vi accolgo con il saluto pasquale di Cristo agli Apo­
stoli, che ben si intona con la vostra odierna celebrazione giubilare. Essa tende infatti 
alla riconciliazione e alla pace con Dio e con i fratelli. Ciò vale per tutti i fedeli, ma 
in particolare vale per noi Pastori, chiamati ad essere «modello del gregge» (1 Pt 5,3).

Di pace hanno tutti bisogno. In modo speciale, tuttavia, deve essere un "uomo 
in pace" e un "uomo di pace" chi, partecipando come voi alla «sollicitudo omnium 
Ecclesiarum» che è propria del Vescovo di Roma, ha il compito di contribuire con 
ogni sua energia al ministero di comunione che Cristo ha affidato a Pietro ed ai suoi 
Successori.

Questo impegnativo compito fa sì che io vi senta particolarmente vicini anche 
quando vi trovate nelle vostre sedi, dislocate nelle varie parti del mondo. Per tale 
vicinanza, che quotidianamente si alimenta e si sostanzia nella preghiera, sono lieto 
di potervi rivolgere oggi una cordialissima espressione di saluto, nel contesto del 
Grande Giubileo. Una speciale parola di affetto vorrei poi riservare a quanti tra voi 
sono più anziani, per età e per servizio, ed hanno affrontato generosamente il «pon­
dus diei et aestus» in sedi non di rado difficili per la situazione socio-politica o per la 
condizione climatica.

2. Voi siete, in effetti, Rappresentanti del Papa presso i Governi nazionali o 
presso le Istituzioni sovranazionali, ma in primo luogo siete testimoni del suo mini­
stero di unità presso le Chiese locali, ai cui Pastori assicurate la possibilità di un 
contatto costante con la Sede Apostolica. Un altro compito, che sotto la spinta del 
Concilio Ecumenico Vaticano II è venuto in questi anni crescendo, è il servizio a 
quella piena unità di tutti i cristiani che è anelito del cuore di Cristo e, di conse­
guenza, è pure ardente desiderio del Papa e del Collegio episcopale. Senza dimen­
ticare, inoltre, il grande contributo che voi siete chiamati ad offrire alla ricerca e al 
consolidamento di un'armonica relazione con tutti i credenti in Dio, e di un dialogo 
sincero con gli uomini di buona volontà.

In questo servizio voi vi ponete nel solco di tante illustri personalità, alcune delle 
quali hanno brillato per autentica santità di vita. E come non ricordare, con intima 
gioia, che i due Papi da poco proposti quali modelli di virtù cristiane a tutta la 
Chiesa, il Beato Pio IX e il Beato Giovanni XXIII, sono stati entrambi, per così dire, 
vostri "colleghi" nel servizio diplomatico della Santa Sede? Certamente voi li sen­
tite vicini in modo speciale, e questo vi favorisce nella comunione spirituale con 
loro e nel desiderio di imitarne gli esempi.

3. Soprattutto può essere per ciascuno di voi un validissimo programma il 
motto di Papa Giovanni XXIII: Oboedientia et pax. Ispirare ad esso la propria dispo­
sizione interiore costituisce indubbiamente un valido antidoto contro l'abbattimento



Atti del Santo Padre 1057

o la tristezza che possono assalirvi quando un'iniziativa lungamente curata non 
sortisce gli esiti desiderati, oppure un passo compiuto con le più nobili finalità 
viene frainteso, o anche quando emergono aspetti umani meno graditi nelle situa­
zioni di vita o nella stessa organizzazione del vostro lavoro. Il Signore permette 
tante cose... e a volte stentiamo a riconoscere le trame di grazia di cui sono intessute 
le nostre esistenze e le stesse vicende della storia.

Ci soccorra allora la parola dell'Apostolo Paolo ai Romani: «Putto concorre al 
bene di coloro che amano Dio» (Rm 8,28). Il segreto spirituale del Beato Giovanni XXIII 
consisteva nella sua capacità di trasformare in occasione di bene, con l'interiore forza 
della preghiera, ogni situazione: la sua giornata, le sue preoccupazioni, le gioie e le 
tristezze, lo scorrere degli anni... In effetti, chi legge il suo diario quotidiano, non 
può non rimanere affascinato dalla ricchezza della sua vita spirituale, nutrita di 
costante dialogo con Dio in ogni circostanza, nella fedeltà quotidiana al dovere 
anche oscuro, monotono, pesante.

È questo un aspetto significativo della sua santità, assieme a quello del suo 
rispetto per i Collaboratori, verso i quali coltivava sentimenti di paterno fraterno 
affetto. Parlo qui di una dimensione caratteristica della vostra esperienza nelle 
Nunziature, dove un piccolo gruppo di persone vive a stretto e quotidiano contatto. 
Collaborare può risultare a volte difficile, anche a motivo della differenza di età, di 
nazionalità, di formazione, di mentalità. Il Signore vi conceda di realizzare una 
buona comunità di lavoro, a vantaggio ed edificazione di ciascuno, nonché del servi­
zio stesso a voi affidato.

4. Desidero qui porre in risalto l'impegno del Nunzio per la Chiesa che vive nel 
Paese al quale egli è mandato come Rappresentante Pontificio. È un servizio impor­
tante e delicato, da svolgere nella prospettiva ecclesiologica della comunione, tanto sot­
tolineata dal Concilio Vaticano II (cfr. Christus Dominus, 9; C.I.C., can. 364). In effetti 
è un servizio di comunione quello che siete chiamati a rendere. Un servizio che per 
sua natura non può limitarsi ad una fredda intermediazione burocratica, ma dev'es­
sere autentica presenza pastorale. Il Nunzio - non lo dimenticate - è anch'egli un 
Pastore, e deve far suo l'animo di Cristo "Buon Pastore"!

Se da una parte egli esprime questa sua "pastoralità" quale rappresentante del 
Successore di Pietro, dall'altra deve sentirsi fraternamente vicino ai Pastori delle 
Chiese locali, condividendo l'ansia apostolica con la preghiera, la testimonianza, e 
quelle forme di presenza e di ministero che risultino opportune ed utili al Popolo di 
Dio nel rispetto della responsabilità propria di ciascun Vescovo.

Vissuto così, carissimi Nunzi, il vostro ministero fa emergere chiaramente il 
necessario legame tra la dimensione particolare e quella universale della Chiesa. 
Aiutando il Successore di Pietro a pascere il gregge di Cristo, voi aiutate le Chiese 
particolari a crescere e svilupparsi. In tale servizio, voi vi trovate non di rado ad 
affrontare problemi, difficoltà, tensioni. Vi ringrazio di cuore per il contributo pre­
ziosissimo della vostra esperienza, grazie alla quale sapete unire la sensibilità per le 
Chiese e le società nelle quali operate con la fedeltà alle linee ispiratrici dell'azione 
della Santa Sede in campo sia ecclesiale che civile.

5. In realtà, la possibilità di fare, nella Chiesa, diretta esperienza della legittima 
diversità, pur nel rispetto della doverosa unità, è un dono che certo costituisce per voi 
motivo di arricchimento umano e spirituale, e in qualche modo vi ricompensa dei 
sacrifici affrontati nei cambiamenti di clima, di lingua, di mentalità, di cultura, di 
condizioni di vita. Durante i miei Viaggi Apostolici, ho avuto modo di conoscervi 
meglio, visitandovi nei rispettivi luoghi di lavoro. Ricordo di aver detto una volta



1058 Atti del Santo Padre

ad uno di voi, nel momento di accomiatarmi: «Oggi per Lei è il giorno della libera­
zione». Con quella battuta scherzosa intendevo manifestare che avevo compreso 
cosa significhi per un Nunzio la preparazione e lo svolgimento di una Visita Apo­
stolica; era un modo per esprimere il mio apprezzamento, che ripeto qui per cia­
scuno di voi.

Ho grande considerazione per il vostro impegno a far da tramite tra la Santa 
Sede e gli Episcopati locali, come pure per tutto il lavoro di mediazione che svol­
gete rispetto alle istanze politiche e sociali dei Paesi nei quali operate o nel rapporto 
con gli Organismi intemazionali presso i quali siete inviati. Vostro obiettivo 
costante è quello di promuovere la pace, quella autentica, che non esiste se non pog­
gia sui pilastri della verità, della giustizia, della libertà e della solidarietà (cfr. Enc. 
Pacem in terris, 49-55. 64). Tale impegno, voi lo sapete bene, in concreto si traduce 
nella lotta alla povertà e nella promozione di uno sviluppo umano integrale, perché 
solo su questi presupposti è possibile fondare una pace vera e duratura tra i popoli 
della terra, nel rispetto dei diritti fondamentali della persona umana, che è imma­
gine di Dio.

6. Nella vostra azione voi potete contare sul prestigio di una diplomazia che ha 
una storia secolare e che si è arricchita dell'apporto di uomini insigni per equilibrio, 
saggezza e vivo senso della Chiesa. Il loro esempio resti per ciascuno di voi quasi 
paradigma a cui guardare per trarne orientamento e sostegno.

Al di là, tuttavia, di ogni pur nobile riferimento umano, la luce vera viene a voi 
da Cristo e dal suo Vangelo. Le doti di umana prudenza, intelligenza e sensibilità 
devono sposarsi, in ciascuno di voi, allo spirito delle Beatitudini. In certo senso la 
vostra deve essere la "diplomazia del Vangelo"! Sta qui, in questa tensione spirituale, 
la vostra forza e il vostro segreto. Per questo la fede in Cristo deve essere la fiamma 
che illumina e riscalda ogni vostra giornata.

Questa fede voi avete voluto confermare e rafforzare anche con l'attuale pelle­
grinaggio giubilare. L'avete voluto compiere, in qualche caso, con non pochi sacri­
fici. Nel dirvi la mia riconoscenza anche per questa testimonianza di fede e di 
comunione, vi assicuro il mio costante ricordo nella preghiera. Oggi ho anche cele­
brato la Messa per tutti i Nunzi.

Affido ciascuno di voi ed il vostro lavoro alla materna protezione della Vergine 
Santissima e, nel chiedere anche a voi la carità di un frequente ricordo per me e per 
il mio ministero soprattutto nella celebrazione della Santa Messa, a ciascuno 
imparto con affetto la Benedizione Apostolica, che estendo volentieri ai vostri Col­
laboratori ed alle persone a voi care.



Atti de! Santo Padre 1059

Omelia per il Giubileo della Terza Età

In un mondo che mitizza forza e potenza 
gli anziani hanno la missione di testimoniare 

i valori che contano davvero
Domenica 17 settembre, presiedendo una Concelebrazione Eucaristica in Piazza San Pietro per il 
Giubileo della Terza Età, il Santo Padre ha pronunciato questa omelia:

1. «Voi chi dite che io sia?» (Me 8,29). È la domanda che Cristo pone ai suoi 
discepoli, dopo averli interrogati sull'opinione comune della gente. Egli approfon­
disce così il dialogo con i discepoli, quasi obbligandoli ad una risposta più diretta e 
personale. A nome di tutti Pietro risponde con prontezza e chiarezza di fede: «Tu sei 
il Cristo» (Me 8,29)!

Il dialogo di Gesù con gli Apostoli, risuonato oggi in questa Piazza in occasione 
del Giubileo della Terza Età, spinge ad approfondire il significato dell'evento che 
stiamo celebrando. Nell'Anno Giubilare che ricorda i duemila anni dalla nascita di 
Cristo, la Chiesa intera eleva al Signore in un modo tutto particolare «una grande 
preghiera di lode e di ringraziamento soprattutto per il dono dell'Incarnazione del 
Figlio di Dio e della Redenzione da Lui operata» (cfr. Tertio Millennio adveniente, 32).

«Voi chi dite che io sia?». Di fronte a questa domanda che continua ad interpel­
larci, noi siamo qui per far nostra la risposta di Pietro, riconoscendo in Cristo il Verbo 
fatto carne, il Signore della nostra vita.

2. Carissimi Fratelli e Sorelle, venuti in pellegrinaggio a Roma per il vostro Giu­
bileo! Vi do il mio più cordiale benvenuto, lieto di celebrare insieme con voi questo 
singolare momento di grazia e di comunione ecclesiale.

Vi saluto tutti con affetto. Un particolare pensiero va al Signor Cardinale James 
Francis Stafford ed a tutti i Confratelli nell'Episcopato e nel Sacerdozio qui presenti. 
Invio un ricordo affettuoso a tutti i Vescovi e Sacerdoti anziani del mondo intero, 
come pure a quanti nella vita religiosa o laicale hanno speso le loro energie nell'a­
dempimento dei doveri del proprio stato. Grazie per l'esempio che offrite di amore, 
di dedizione e di fedeltà alla vocazione ricevuta!

Desidero esprimere il mio apprezzamento a quanti hanno affrontato difficoltà e 
disagi pur di non mancare a questo appuntamento. Al tempo stesso, tuttavia, il mio 
pensiero si rivolge anche a tutte quelle persone anziane, sole o ammalate, che non 
hanno potuto muoversi da casa, ma che sono spiritualmente unite a noi e seguono 
questa celebrazione attraverso la radio e la televisione. A quanti si trovano in situa­
zioni precarie o di particolare difficoltà, assicuro la mia cordiale vicinanza ed il mio 
ricordo nella preghiera.

3. Il Giubileo della Terza Età, che oggi celebriamo, riveste un'importanza parti­
colare, se si considera la crescente presenza delle persone anziane nell'attuale 
società. Celebrare il Giubileo significa innanzi tutto raccogliere il messaggio di Cristo 
per queste persone, ma al tempo stesso far tesoro del messaggio di esperienza e di saggezza 
di cui esse stesse sono portatrici in questa particolare stagione della loro vita. Per molte 
di esse la Terza Età è il tempo per riorganizzare la propria vita, ponendo a frutto l'e­
sperienza e le capacità acquisite.



1060 Atti del Santo Padre

In realtà - come ebbi occasione di sottolineare nella Lettera agli Anziani (cfr. n. 
13) - anche l'età avanzata è un tempo di grazia, che invita ad unirsi con amore più 
intenso al mistero salvifico di Cristo ed a partecipare più profondamente al suo pro­
getto di salvezza. La Chiesa guarda con amore e con fiducia a voi anziani, impe­
gnandosi per favorire la realizzazione di un contesto umano, sociale e spirituale in 
seno al quale ogni persona possa vivere pienamente e degnamente questa impor­
tante tappa della propria vita.

Proprio in questi giorni, il Pontificio Consiglio per i Laici ha voluto offrire un 
contributo a questo aspetto della pastorale promuovendo una riflessione sul tema: 
“Il dono di una lunga vita: responsabilità e speranza". Ho vivamente apprezzato questa 
iniziativa ed auspico che questo Simposio stimoli nelle famiglie, nel personale reli­
gioso e laico delle case che ospitano gli anziani ed in tutti gli operatori nei servizi 
per la Terza Età la volontà di contribuire attivamente al rinnovamento di uno spe­
cifico impegno sociale e pastorale. Si può infatti fare ancora molto per prendere 
maggior consapevolezza delle esigenze degli anziani, per aiutarli ad esprimere al 
meglio le loro capacità, per facilitare il loro attivo inserimento nella vita della 
Chiesa, soprattutto per fare in modo che la loro dignità di persone sia sempre e 
comunque rispettata e valorizzata.

4. Su tutto ciò gettano luce le Letture di questa domenica, che ci invitano ad 
approfondire il modo in cui si è compiuto il disegno salvifico di Dio. Abbiamo 
ascoltato dal Libro del Profeta Isaia la descrizione del Servo sofferente, che è il ritratto 
di una persona che si mette totalmente a disposizione di Dio. «II Signore Dio mi ha 
aperto l'orecchio e io non ho opposto resistenza, non mi sono tirato indietro» (Is 
50,5). Il Servo di Jahvé accetta la missione affidatagli, anche se è ardua e piena di 
insidie: la fiducia che pone in Dio gli dona la forza e le risorse necessarie per rea­
lizzarla, rimanendo saldo anche nelle avversità.

Il mistero di sofferenza e di redenzione annunciato dalla figura del Servo di 
Jahvé si è pienamente realizzato in Cristo. Come abbiamo ascoltato nell'odierno Van­
gelo, Gesù cominciò ad insegnare agli Apostoli «che il Figlio dell'uomo doveva 
molto soffrire» (Me 8,31). A prima vista, tale prospettiva appare umanamente diffi­
cile da accettare, come si rileva anche dall'immediata reazione di Pietro e degli Apo-' 
stoli (cfr. Me 8,32-35). E come potrebbe essere diversamente? La sofferenza non può 
non far paura! Ma proprio nella sofferenza redentrice di Cristo c'è la vera risposta alla 
sfida del dolore, che tanto pesa sulla nostra condizione umana. Cristo infatti ha preso 
su di sé le nostre sofferenze e si è caricato dei nostri dolori, ponendoli, mediante la 
sua Croce e la sua Risurrezione, in una luce nuova di speranza e di vita.

5. Cari Fratelli e Sorelle, amici anziani! In un mondo come quello attuale, 
quale sono spesso mitizzate la forza e la potenza, voi avete la missione di testimoniare 
i valori che contano davvero al di là delle apparenze, e che rimangono per sempre per­
ché inscritti nel cuore di ogni essere umano e garantiti dalla Parola di Dio.

Proprio in quanto persone della cosiddetta Terza Età voi avete un contributo 
specifico da offrire per lo sviluppo di una autentica "cultura della vita" - voi avete 
noi abbiamo, perché anche io appartengo alla vostra età - testimoniando che ogni 
momento dell'esistenza è un dono di Dio ed ogni stagione della vita umana ha le 
sue specifiche ricchezze da mettere a disposizione di tutti.

Voi stessi potete sperimentare come il tempo trascorso senza l'assillo di tan1' 
occupazioni possa favorire una riflessione più approfondita e un più diffuso di3 
logo con Dio nella preghiera. La vostra maturità vi spinge inoltre a condividere co1’ 
i più giovani la saggezza accumulata con l'esperienza, sostenendoli nella fatica



Atti del Santo Padre 1061

crescere e dedicando loro tempo ed attenzione nel momento in cui si aprono all'av­
venire e cercano la propria strada nella vita. Voi potete svolgere per loro un com­
pito davvero prezioso.

Carissimi Fratelli e Sorelle! La Chiesa vi guarda con grande stima e fiducia. La 
Chiesa ha bisogno di voi! Ma anche la società civile ha bisogno di voi! Così ho detto 
un mese fa ai giovani e così dico oggi a voi anziani, a noi anziani! La Chiesa ha biso­
gno di noi! Ma anche la società civile ne ha bisogno! Sappiate impiegare generosa­
mente il tempo che avete a disposizione e i talenti che Dio vi ha concesso aprendovi 
all'aiuto e al sostegno verso gli altri. Contribuite ad annunciare il Vangelo come 
catechisti, animatori della liturgia, testimoni di vita cristiana. Dedicate tempo ed 
energie alla preghiera, alla lettura della Parola di Dio ed alla riflessione su di essa.

6. «Io con le mie opere ti mostrerò la mia fede» (Gc 2,17). Con queste parole l'A­
postolo Giacomo ci ha invitati a non temere di esprimere apertamente e con corag­
gio nella vita quotidiana la fede in Cristo, specialmente attraverso le opere di carità 
e di solidarietà verso quanti sono nel bisogno (cfr. vv. 15-16).

Ringrazio oggi il Signore per i tanti fratelli che testimoniano questa fede ope­
rosa nel quotidiano servizio agli anziani, ma anche per i tanti anziani che, nei limiti 
delle loro possibilità, ancora continuano a prodigarsi per gli altri.

In questa festosa celebrazione del Giubileo della Terza Età voi volete rinnovare 
la vostra professione di fede in Cristo, unico Salvatore dell'uomo, e la vostra adesione alla 
Chiesa nell'impegno di una vita vissuta all'insegna dell'amore.

Insieme vogliamo oggi rendere grazie per il dono dell'Incarnazione del Figlio di 
Dio e della Redenzione da Lui compiuta. Proseguiamo il pellegrinaggio della nostra 
quotidiana esistenza nella certezza che la storia umana nel suo insieme e la stessa 
vicenda personale di ciascuno fanno parte di un piano divino, sul quale getta la sua 
luce il mistero della risurrezione di Cristo.

Preghiamo Maria, Vergine pellegrina nella fede e nostra Madre celeste, di 
accompagnarci sulla strada della vita e di aiutarci a dire come lei il nostro "sì" alla 
volontà di Dio, cantando insieme con lei il nostro Magnificat nella fiducia e nella 
gioia perenne del cuore.



1062 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti alla Conferenza dei Presidenti dei Parlamenti 
dell’Unione Europea

L’Unione Europea possa conoscere 
un nuovo sussulto d’umanità!

Sabato 23 settembre, ricevendo i partecipanti alla Conferenza dei Presidenti dei Parlamenti del­
l’Unione Europea, il Santo Padre ha loro rivolto questo discorso, che pubblichiamo in traduzione 
italiana:

1. Sono lieto di porgervi il benvenuto qui in Vaticano, in questo luogo che è 
stato associato fin dalle origini alle grandi tappe della vita del Continente europeo. 
Saluto con deferenza il signor Senatore Nicola Mancino, Presidente del Senato ita­
liano, che si è fatto vostro interprete, e lo ringrazio per le cordiali parole che ha pro­
nunciato a nome vostro.

La vostra Conferenza è una manifestazione altamente significativa del processo 
di unione europea che, in questi ultimi anni, ha compiuto nuovi passi avanti. In 
questo secolo che volge al termine, i miei Predecessori e io stesso non abbiamo man­
cato di offrire il nostro sostegno alla realizzazione del grande progetto di avvicina­
mento e di cooperazione fra gli Stati e i popoli dell'Europa.

2. Voi, che presiedete le istanze legislative rappresentative dei vostri popoli, 
siete testimoni della stretta convergenza che si manifesta fra gli interessi dei vostri 
rispettivi Paesi e quelli dell'unità più vasta che l'Europa forma. Osservo con soddi­
sfazione che l'Unione desidera accogliere nuovi Stati membri e che sta adottando 
un atteggiamento di apertura e di flessibilità in vista del futuro. L'Unione Europea 
rimane un cantiere creativo, ed è ciò la migliore garanzia del suo successo per il 
bene dei suoi cittadini, dei quali s'impegna a preservare la diversità culturale, e allo 
stesso tempo a garantire i valori e i principi ai quali i padri fondatori erano legati e 
che costituiscono il loro patrimonio comune.

Secondo il genio che le è proprio, l'Unione Europea ha già sviluppato istituzioni 
comuni, in particolare un sistema di bilanciamento dei poteri di controllo, che sono 
una garanzia per la democrazia. E giunta probabilmente l'ora di fare una sintesi di 
quanto è stato acquisito in una struttura insieme semplificata e più vigorosa. L'U­
nione Europea saprà certamente trovare la formula giusta per soddisfare le aspira­
zioni dei suoi cittadini e assicurare il servizio al bene comune.

3. Nell'insegnamento sociale della Chiesa cattolica, attinto dalla rivelazione 
biblica e dal diritto naturale, la nozione di bene comune si estende a tutti i livelli in 
cui la società umana si organizza. Vi è un bene comune nazionale, al servizio del 
quale le istituzioni degli Stati sono poste. Vi è però anche - chi potrebbe negarlo in 
un momento di compenetrazione delle economie e degli scambi in Europa e più 
ampiamente nel mondo? - un bene comune continentale e persino universale. L'Eu­
ropa sta prendendo sempre più coscienza delle dimensioni del bene comune euro­
peo, ossia dell'insieme delle iniziative e dei valori che i Paesi europei devono per­
seguire e difendere congiuntamente se vogliono rispondere in maniera appropriata 
ai bisogni dei loro concittadini.



Atti del Santo Padre 1063

Se l'Unione Europea dovesse passare allo stadio di costituzione formale, sarà 
indotta a fare una scelta sul tipo di sistema che intende privilegiare. Fra i diversi 
sistemi sono possibili aggiustamenti. La Chiesa pensa che i sistemi di Governo 
dipendano dal genio dei popoli, dalla loro storia e dai loro progetti. Essa però sot­
tolinea che tutti i sistemi devono avere come obiettivo il servizio al bene comune. 
Inoltre ogni sistema, resistendo alla tentazione di rinchiudersi egoisticamente in se 
stesso, deve essere aperto anche ad altri Stati del Continente che desiderano colla­
borare con l'Unione Europea, di modo che essa sia la più vasta possibile.

Non posso non rallegrarmi nel vedere sempre più invocato il fecondo principio 
della sussidiarietà. Lanciato dal mio Predecessore Pio XI nella sua celebre Enciclica 
Quadragesimo anno nel 1931, questo principio è uno dei pilastri di tutta la dottrina 
sociale della Chiesa. E un invito a ripartire le competenze fra i diversi livelli di orga­
nizzazione politica di una data comunità, ad esempio regionale, nazionale, euro­
peo, trasferendo ai livelli superiori solo quelle alle quali i livelli inferiori non sono 
in grado di far fronte per il servizio al bene comune.

4. La salvaguardia dei diritti dell'uomo fa parte delle esigenze imprescrittibili 
del bene comune. L'Unione Europea si è impegnata nel difficile compito di redigere 
una "Carta dei diritti fondamentali", con uno spirito di apertura e di attenzione ai sug­
gerimenti delle associazionie dei cittadini. Già nel 1950 i Paesi fondatori del Consi­
glio d'Europa avevano adottato la Convenzione di salvaguardia dei diritti dell'uomo e 
delle libertà fondamentali, seguita nel 1961 dalla Carta sociale europea. Le dichiarazioni 
di diritti delimitano in un certo senso l'ambito intoccabile che la società sa non poter 
esser sottoposto ai giochi dei poteri umani. Di più, il potere riconosce di essere 
costituito per salvaguardare tale ambito, che ha come centro di gravità la persona 
umana. In tal modo la società riconosce di essere al servizio della persona nelle sue 
aspirazioni naturali a realizzarsi come essere personale e insieme sociale. Tali aspi­
razioni inscritte nella sua natura costituiscono altrettanti diritti inerenti alla per­
sona, come il diritto alla vita, all'integrità fisica e psichica, alla libertà di coscienza, 
di pensiero e di religione.

Nell'adottare questa nuova Carta - qualunque sia la sua futura qualificazione -, 
l'Unione Europea non dovrà dimenticare di essere la culla delle idee di persona e 
di libertà, e che queste idee le derivano dal suo essere da tempo pervasa dal cri­
stianesimo. Secondo il pensiero della Chiesa, la persona è inseparabile dalla società 
umana nella quale si sviluppa. Creando l'uomo, Dio l'ha inserito in un ordine di 
rapporti che gli permettono di realizzare il suo essere. Spetta alla ragione esplorare 
in modo sempre più esplicito questo ordine, che noi chiamiamo ordine naturale. I 
diritti dell'uomo non possono essere rivendicazioni contro la natura stessa del­
l'uomo. Non possono che derivarne.

5. Che l'Unione Europea possa conoscere un nuovo sussulto d'umanità! Che 
sappia ottenere il consenso necessario per inscrivere fra i suoi ideali più alti la tutela 
della vita, il rispetto dell'altro, il servizio reciproco e una fraternità senza esclusioni! 
Ogni volta che l'Europa attinge dalle sue radici cristiane i grandi principi della sua 
visione del mondo sa di poter affrontare il suo futuro con serenità.

Su voi, sulle vostre famiglie, sui popoli, sulle Nazioni che rappresentate, invoco 
di tutto cuore la Benedizione dell'Onnipotente.



1064 Atti del Santo Padre

Omelia per il Giubileo Mondiale dei Santuari Mariani

Il Giubileo del Figlio
è anche il Giubileo della Madre

Domenica 24 settembre, presiedendo una Concelebrazione Eucaristica nella Piazza San Pietro in 
occasione della conclusione del XX Congresso Mariologico-Mariano Internazionale e del Giubileo 
Mondiale dei Santuari Mariani, il Santo Padre ha pronunciato questa omelia:

1. «Preso un bambino, lo pose in mezzo» (Me 9,36). Questo singolare gesto di 
Gesù, ricordato dal Vangelo or ora proclamato, viene subito dopo il monito col 
quale il Maestro aveva esortato i discepoli a desiderare non il primato del potere, 
ma quello del servizio. Un insegnamento che dovette pungere sul vivo i Dodici, che 
avevano appena «discusso tra loro chi fosse il più grande» (Me 9,34). Si direbbe che 
il Maestro sentisse il bisogno di illustrare un insegnamento così impegnativo con 
l'eloquenza di un gesto ricco di tenerezza. A un bambino, che - secondo i parametri del­
l'epoca - non contava nulla, Egli donò il suo abbraccio e quasi si identificò con lui: 
«Chi accoglie uno di questi bambini nel mio nome, accoglie me» (Me 9,37).

In questa Eucaristia, che conclude il XX Congresso Internazionale Mariologico- 
Mariano ed il Giubileo Mondiale dei Santuari Mariani, mi piace assumere come 
prospettiva di riflessione proprio questa singolare icona evagelica. In essa emerge, 
prima ancora che un insegnamento morale, un'indicazione cristologica e, indiretta­
mente, un'indicazione mariana.

Nell'abbraccio al bambino, Cristo rivela innanzi tutto la delicatezza del suo 
cuore, capace di tutte le vibrazioni della sensibilità e dell'affetto. C'è innanzi tutto 
la tenerezza del Padre, che dall'eterno, nello Spirito Santo, lo ama e nel suo volto 
umano vede il «Figlio prediletto» in cui si compiace (cfr. Me 1,11; 9,7). C'è poi la 
tenerezza tutta femminile e materna di cui lo ha circondato Maria nei lunghi anni tra­
scorsi nella casa di Nazaret. La tradizione cristiana, soprattutto nel Medio Evo, si è 
soffermata spesso a contemplare la Vergine che abbraccia il bambino Gesù. Aelredo 
di Rievaulx, ad esempio, si rivolge affettuosamente a Maria invitandola ad abbrac­
ciare il Figlio che, dopo tre giorni, ha ritrovato nel tempio (cfr. Le 2,40-50): «Stringi, 
dolcissima Signora, stringi Colui che tu ami, gettati al suo collo, abbraccialo e 
bacialo e compensa i tre giorni della sua assenza con moltiplicate delizie» (De lesti 
puero duodenni 8: SCh 60, 64).

2. «Se uno vuol essere il primo, sia l'ultimo di tutti e il servo di tutti» (Me 1,35)- 
Nell'icona dell'abbraccio al bimbo emerge tutto il vigore di questo principio, che 
nella persona di Gesù, e poi anche in Maria, trova la sua realizzazione esemplare.

Nessuno può dire come Gesù di essere il "primo". Egli infatti è il «primo e 
l'ultimo», «l'alfa e l'omega» (cfr. Ap 22,13), l'irradiazione della gloria del Padre 
(cfr. Eb 1,3). A Lui, nella risurrezione, è stato dato «il nome che è al di sopra di 
ogni altro nome» (Fil 2,9). Ma Egli si è mostrato anche, nella Passione, «l'ultimo 
di tutti», e quale «servo di tutti» non ha esitato a lavare i piedi ai suoi discepoli 
(cfr. Gv 13,14).

Quanto da vicino, in questo abbassamento, lo segue Maria! Ella, che ha avuto 13 
missione della divina maternità e gli eccezionali privilegi che la pongono al di sopra 
di ogni altra creatura, si sente innanzi tutto l'Ancella del Signore (Le 1,38.48), e si



Atti del Santo Padre 1065

dedica totalmente al servizio del Figlio divino. E si fa anche, con pronta disponi­
bilità, "serva" dei fratelli, come alcuni episodi evangelici - dalla Visitazione alle 
nozze di Cana - ci fanno ben intravedere.

3. Per questo, il principio enunciato da Gesù nel Vangelo, illumina anche la 
grandezza di Maria. Il suo "primato" è radicato nella sua "umiltà". Proprio in que­
sta umiltà è stata raggiunta da Dio che l'ha colmata dei suoi favori facendone la 
"kecharitomene", la piena di grazia (Le 1,28). Ella stessa confessa nel Magnificat: «Ha 
guardato all'umiltà della sua serva... Grandi cose ha fatto in me l'Onnipotente» 
(Le 1,48-49).

Nel Congresso Mariologico che si è appena svolto, voi avete fissato lo sguardo 
sulle "grandi cose" operate in Maria, considerandone la dimensione più interiore e 
profonda, quella del suo specialissimo rapporto con la Trinità. Se Maria è la Theotokos, 
la Madre dell'Unigenito di Dio, come stupirsi che goda di un rapporto del tutto 
unico anche con il Padre e lo Spirito Santo?

Questo rapporto certo non la sottrasse, nella sua vita terrena, alla fatica della 
condizione umana: Maria visse in pieno la realtà quotidiana di tante umili famiglie del 
suo tempo, conobbe la povertà, il dolore, la fuga, l'esilio, l'incomprensione. La sua 
grandezza spirituale non ce la rende dunque "lontana": ella ha percorso la nostra 
strada ed è stata solidale con noi nella «peregrinazione della fede» (Lumen gentium, 58). 
Ma in questo cammino interiore, Maria coltivò una fedeltà assoluta al disegno di 
Dio. Proprio nell'abisso di tale fedeltà si radica anche l'abisso di grandezza che la 
fa «umile e alta più che creatura» (Dante, Paradiso, XXXIII, 2).

4. Maria si staglia al nostro sguardo innanzi tutto come «figlia prediletta» 
(Lumen gentium, 53) del Padre. Se tutti siamo stati chiamati da Dio «ad essere suoi 
figli adottivi per opera di Gesù Cristo» (cfr. Ef 1,5), «figli nel Figlio», ciò vale a titolo 
singolare per lei, che ha il privilegio di poter ripetere con piena verità umana la 
parola pronunciata da Dio Padre su Gesù: «Tu sei il mio Figlio» (cfr. Le 3,22; 2,48). 
Per questo suo compito materno, è stata dotata di una eccezionale santità, nella 
quale lo sguardo del Padre riposa.

Con la seconda Persona della Trinità, il Verbo fatto carne, Maria ha un rapporto 
unico, essendo direttamente coinvolta nel mistero dell'Incarnazione. Ella è la 
Madre, e come tale Cristo la onora e la ama. Al tempo stesso, ella Lo riconosce come 
suo Dio e Signore, facendosi discepola dal cuore attento e fedele (cfr. Le 2,19.51) e sua 
compagna generosa (Lumen gentium, 61) nell'opera della Redenzione. Nel Verbo incar­
nato e in Maria l'infinita distanza tra il Creatore e la creatura è divenuta somma 
vicinanza; essi sono lo spazio santo delle misteriose nozze della natura divina con 
l'umana, il luogo dove la Trinità si manifesta per la prima volta e dove Maria rap­
presenta l'umanità nuova, pronta a riprendere, in obbediente amore, il dialogo del­
l'alleanza.

5. Che dire poi del suo rapporto con lo Spirito Santo? Maria è il "sacrario" puris­
simo in cui Egli inabita. La tradizione cristiana ravvisa in Maria il prototipo della 
risposta docile alla mozione interiore dello Spirito, il modello dell'accoglienza 
piena dei suoi doni. Lo Spirito sostiene la sua fede, ne rinsalda la speranza, ne rav­
viva la fiamma dell'amore. Lo Spirito rende feconda la sua verginità e ispira il suo 
cantico di gioia. Lo Spirito illumina la sua meditazione sulla Parola, aprendole pro­
gressivamente l'intelligenza alla comprensione della missione del Figlio. E ancora 
lo Spirito a sorreggere il suo animo affranto sul Calvario e a prepararla, nell'attesa 
orante del Cenacolo, a ricevere la piena effusione dei doni della Pentecoste.



1066 Atti del Santo Padre

6. Carissimi Fratelli e Sorelle! Di fronte a questo mistero di grazia, si vede bene 
quanto siano stati appropriati all'Anno Giubilare i due eventi che in questa cele­
brazione eucaristica si concludono: il Congresso Internazionale Mariologico- 
Mariano e il Giubileo Mondiale dei Santuari Mariani. Non celebriamo forse i due­
mila anni della nascita di Cristo? È dunque naturale che il Giubileo del Figlio sia anche 
il Giubileo della Madre!

C'è perciò da augurarsi che, tra i frutti di questo anno di grazia, accanto a quello 
di un più forte amore per Cristo, ci sia anche quello di una rinnovata pietà mariana. 
Sì, Maria deve essere molto amata e onorata, ma con una devozione che, per essere 
autentica:

• deve essere ben fondata sulla Scrittura e sulla Tradizione, valorizzando innanzi 
tutto la liturgia e traendo da essa sicuro orientamento per le manifestazioni più 
spontanee della religiosità popolare;

• deve esprimersi nello sforzo di imitare la Tuttasanta in un cammino di perfe­
zione personale;

• deve essere lontana da ogni forma di superstizione e vana credulità, accogliendo 
nel giusto senso, in sintonia con il discernimento ecclesiale, le manifestazioni straor­
dinarie con cui la Beata Vergine ama non di rado concedersi per il bene del Popolo 
di Dio;

• deve essere capace di risalire sempre alla sorgente della grandezza di Maria, facen­
dosi incessante Magnificat di lode al Padre, al Figlio e allo Spirito Santo.

7. Carissimi Fratelli e Sorelle! «Chi accoglie uno di questi piccoli nel mio nome, 
accoglie me», ci ha detto Gesù nel Vangelo. A maggior ragione potrebbe dirci: «Chi 
accoglie mia Madre, accoglie me». E Maria, da parte sua, accolta con amore filiale, 
ancora una volta ci addita il Figlio come fece alle nozze di Cana: «Fate quello che vi 
dirà» (Gv 2,5).

Sia questa, carissimi, la consegna dell'odierna celebrazione giubilare, che unisce 
in un'unica lode Cristo e la sua Madre santissima. Auspico che ciascuno di voi ne 
riceva abbondanti frutti spirituali e sia incoraggiato a un autentico rinnovamento di 
vita. Ad lesum per Mariam! Amen.



Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE
PER LA DOTTRINA DELLA FEDE

Istruzione

ARDENS FELICITATIS DESIDERIUM 
circa le preghiere 

per ottenere da Dio la guarigione

INTRODUZIONE

L’anelito di felicità, profondamente radicato 
nel cuore umano, è da sempre accompagnato dal 
desiderio di ottenere la liberazione dalla malattia 
e di capirne il senso quando se ne fa l’esperien­
za. Si tratta di un fenomeno umano che, interes­
sando in un modo o nell’altro ogni persona, trova 
nella Chiesa una particolare risonanza. Infatti la 
malattia viene da essa compresa come mezzo di 
unione con Cristo e di purificazione spirituale e, 
da parte di coloro che si trovano di fronte alla 
persona malata, come occasione di esercizio 
della carità. Ma non soltanto questo, perché la 
malattia, come le altre sofferenze umane, costi­
tuisce un momento privilegiato di preghiera: sia 
di richiesta di grazia, per accoglierla con senso di 
fede e di accettazione della volontà divina, sia 
pure di supplica per ottenere la guarigione.

La preghiera che implora il riacquisto della 
salute è pertanto una esperienza presente in ogni 
epoca della Chiesa, e naturalmente nel momento 
attuale. Ciò che però costituisce un fenomeno per 
certi versi nuovo è il moltiplicarsi di riunioni di 
preghiera, alle volte congiunte a celebrazioni 
liturgiche, con lo scopo di ottenere da Dio la gua­
rigione. In diversi casi, non del tutto sporadici, vi 

si proclama resistenza di avvenute guarigioni, 
destando in questo modo delle attese dello stesso 
fenomeno in altre simili riunioni. In questo con­
testo si fa appello, alle volte, a un preteso carisma 
di guarigione.

Siffatte riunioni di preghiera per ottenere 
delle guarigioni pongono inoltre la questione del 
loro giusto discernimento sotto il profilo liturgi­
co, in particolare da parte dell’autorità ecclesia­
stica, a cui spetta vigilare e dare le opportune 
norme per il retto svolgimento delle celebrazioni 
liturgiche.

E sembrato pertanto opportuno pubblicare 
una Istruzione, a norma del can. 34 del Codice di 
Diritto Canonico che serva soprattutto di aiuto 
agli Ordinari del luogo affinché meglio possano 
guidare i fedeli in questa materia, favorendo ciò 
che vi sia di buono e correggendo ciò che sia da 
evitare. Occorreva però che le determinazioni 
disciplinari trovassero come riferimento una fon­
data cornice dottrinale che ne garantisse il giusto 
indirizzo e ne chiarisse la ragione normativa. A 
questo fine è stata premessa alla parte disciplina- 
re una parte dottrinale sulle grazie di guarigione 
e le preghiere per ottenerle.

1067



1068 Atti della Santa Sede

I. ASPETTI DOTTRINALI

1. Malattia e guarigione: il loro senso e valore nell’economia della salvezza

«L’uomo è chiamato alla gioia ma fa quoti­
diana esperienza di tantissime forme di sofferen­
za e di dolore»'. Perciò il Signore nelle sue pro­
messe di redenzione annuncia la gioia del cuore 
legata alla liberazione dalle sofferenze (cfr. Is 
30,29; 35,10; Bar 4,29). Infatti Egli è «Colui che 
libera da ogni male» (Sap 16,8). Tra le sofferen­
ze, quelle che accompagnano la malattia sono 
una realtà continuamente presente nella storia 
umana e sono anche oggetto del profondo desi­
derio dell’uomo di liberazione da ogni male.

Nell’Antico Testamento, «Israele sperimenta 
che la malattia è legata, in un modo misterioso, al 
peccato e al male»2. Tra le punizioni minacciate 
da Dio all’infedeltà del popolo, le malattie trova­
no un ampio spazio (cfr. Dt 28,21-22.27-29.35). 
Il malato, che implora da Dio la guarigione, con­
fessa di essere giustamente punito per i suoi pec­
cati (cfr. Sai 37; 40; 106,17-21).

La malattia però colpisce anche i giusti e l’uo­
mo se ne domanda il perché. Nel libro di Giobbe 
questo interrogativo percorre molte delle sue 
pagine. «Se è vero che la sofferenza ha un senso 
come punizione, quando è legata alla colpa, non 
è vero, invece, che ogni sofferenza sia conse­
guenza della colpa e abbia carattere di punizione. 
La figura del giusto Giobbe ne è una prova spe­
ciale nell’Antico Testamento. (...) E se il Signore 
acconsente a provare Giobbe con la sofferenza, 
lo fa per dimostrarne la giustizia. La sofferenza 
ha carattere di prova»’.

La malattia, pur potendo avere un risvolto 
positivo quale dimostrazione della fedeltà del 
giusto e mezzo di ripagare la giustizia violata dal 
peccato e anche di far ravvedere il peccatore per­
ché percorra la via della conversione, rimane tut­
tavia un male. Perciò il Profeta annunzia i tempi 
futuri in cui non ci saranno più malanni e invali­
dità e il decorso della vita non sarà più troncato 
dal morbo mortale (cfr. Is 35,5-6; 65,19-20).

Tuttavia è nel Nuovo Testamento che l’inter­
rogativo sul perché la malattia colpisce anche i 
giusti trova piena risposta. Nell’attività pubblica 
di Gesù, i suoi rapporti con i malati non sono 
sporadici, bensì continui. Egli ne guarisce molti 
in modo mirabile, sicché le guarigioni miracolo­
se caratterizzano la sua attività: «Gesù andava 
attorno per tutte le città e i villaggi, insegnando 
nelle loro sinagoghe, predicando il vangelo del 
regno e curando ogni malattia e infermità» (Mt

9,35; cfr. 4,23). Le guarigioni sono segni della 
sua missione messianica (cfr. Le 7,20-23). Esse 
manifestano la vittoria del regno di Dio su ogni 
sorta di male e diventano simbolo del risanamen­
to dell’uomo tutto intero, corpo e anima. Infatti 
servono a dimostrare che Gesù ha il potere di 
rimettere i peccati (cfr. Me 2,1-12), sono segni 
dei beni salvifici, come la guarigione del parali­
tico di Betzata (cfr. Gv 5,2-9.19-21) e del cieco 
nato (cfr. Gv 9).

Anche la prima evangelizzazione, secondo le 
indicazioni del Nuovo Testamento, era accompa­
gnata da numerose guarigioni prodigiose che cor­
roboravano la potenza dell’annuncio evangelico. 
Questa era stata la promessa di Gesù risorto e le 
prime comunità cristiane ne vedevano l’avverarsi 
in mezzo a loro: «E questi saranno i segni che 
accompagneranno quelli che credono: (...) impor­
ranno le mani ai malati e questi guariranno» (Me 
16,17-18). La predicazione di Filippo a Samaria 
fu accompagnata da guarigioni miracolose: 
«Filippo, sceso in una città della Samaria, comin­
ciò a predicare loro il Cristo. E le folle prestava­
no ascolto unanimi alle parole di Filippo senten­
dolo parlare e vedendo i miracoli che egli compi­
va. Da molti indemoniati uscivano spiriti immon­
di, emettendo alte grida, e molti paralitici e storpi 
furono risanati» (At 8,5-7). San Paolo presenta il 
suo annuncio del Vangelo come caratterizzato da 
segni e prodigi realizzati con la potenza dello 
Spirito: «Non oserei infatti parlare di ciò che 
Cristo non avesse operato per mezzo mio per con­
durre i pagani all’obbedienza, con parole e opere, 
con la potenza di segni e di prodigi, con la po­
tenza dello Spirito» (Rm 15,18-19; cfr. ITs 1,5; 
ICor 2,4-5). Non è per nulla arbitrario supporre 
che tali segni e prodigi, manifestativi della poten­
za divina che assisteva la predicazione, fossero 
costituiti in gran parte da guarigioni portentose. 
Erano prodigi non legati esclusivamente alla per­
sona dell’Apostolo, ma che si manifestavano an­
che attraverso i fedeli: «Colui che dunque vi con­
cede lo Spirito e opera portenti in mezzo a voi, lo 
fa grazie alle opere della legge o perché avete cre­
duto alla predicazione?» (Gal 3,5).

La vittoria messianica sulla malattia, come su 
altre sofferenze umane; non soltanto avviene 
attraverso la sua eliminazione con guarigioni por­
tentose, ma anche attraverso la sofferenza volon­
taria e innocente di Cristo nella sua passione e

' Giovanni Paolo II, Esort. Ap. Christifideles laici, 53: AAS 81 (1989), 498.
2 Catechismo della Chiesa Cattolica, 1502.
3 Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Salvifici doloris, 11: AAS 76 (1984), 212.



Atti della Santa Sede 1069

dando ad ogni uomo la possibilità di associarsi ad 
essa. Infatti «Cristo stesso, che pure è senza pec­
cato, soffrì nella sua Passione pene e tormenti di 
ogni genere, e fece suoi i dolori di tutti gli uomi­
ni: portava così a compimento quanto aveva scrit­
to di lui il Profeta Isaia (cfr. Is 53,45)»4. Ma c’è 
di più: «Nella croce di Cristo non solo si è com­
piuta la redenzione mediante la sofferenza, ma 
anche la stessa sofferenza umana è stata redenta. 
(...) Operando la redenzione mediante la sofferen­
za, Cristo ha elevato insieme la sofferenza umana 
a livello di redenzione. Quindi anche ogni uomo, 
nella sua sofferenza, può diventare partecipe della 
sofferenza redentiva di Cristo»5.

La Chiesa accoglie i malati non soltanto come 
oggetto della sua amorevole sollecitudine, ma an­
che riconoscendo loro la chiamata «a vivere la

loro vocazione umana e cristiana ed a partecipare 
alla crescita del Regno di Dio in modalità nuove, 
anche più preziose. Le parole dell’Apostolo Pao­
lo devono divenire il loro programma e, prima an­
cora, sono luce che fa splendere ai loro occhi il 
significato di grazia della loro stessa situazione: 
“Completo quello che manca ai patimenti di Cri­
sto nella mia carne, in favore del suo corpo, che è 
la Chiesa” (Col 1,24). Proprio facendo questa 
scoperta, l’Apostolo è approdato alla gioia: “Per­
ciò sono lieto delle sofferenze che sopporto per 
voi” (Col 1,24)»6. Si tratta della gioia pasquale, 
frutto dello Spirito Santo. E come San Paolo, an­
che «molti malati possono diventare portatori del­
la “gioia dello Spirito Santo in molte tribolazioni” 
(1 Ts 1,6) ed essere testimoni della risurrezione di 
Gesù»7.

2. Il desiderio di guarigione e la preghiera per ottenerla

Premessa l’accettazione della volontà di Dio, 
il desiderio del malato di ottenere la guarigione è 
buono e profondamente umano, specie quando si 
traduce in preghiera fiduciosa rivolta a Dio. Ad 
essa esorta il Siracide: «Figlio, non avvilirti nella 
malattia, ma prega il Signore ed egli ti guarirà» 
(Sir 38,9). Diversi Salmi costituiscono una sup­
plica di guarigione (cfr. Sai 6; 37; 40; 87).

Durante l’attività pubblica di Gesù, molti 
malati si rivolgono a Lui, sia direttamente sia tra­
mite i loro amici o congiunti, implorando la resti­
tuzione della sanità. Il Signore accoglie queste 
suppliche e i Vangeli non contengono neppure un 
accenno di biasimo di tali preghiere. L’unico 
lamento del Signore riguarda l’eventuale man­
canza di fede: «Se tu puoi! Tutto è possibile per 
chi crede» (Me 9,23; cfr. Me 6,5-6; Gv 4,48).

Non soltanto è lodevole la preghiera dei sin­
goli fedeli che chiedono la guarigione propria o 
altrui, ma la Chiesa nella liturgia chiede al 
Signore la salute degli infermi. Innanzi tutto ha 
un Sacramento «destinato in modo speciale a 
confortare coloro che sono provati dalla malattia: 
l’Unzione degli infermi»’. «In esso, per mezzo di

una unzione, accompagnata dalla preghiera dei 
sacerdoti, la Chiesa raccomanda i malati al 
Signore sofferente e glorificato, perché dia loro 
sollievo e salvezza»’. Immediatamente prima, 
nella Benedizione dell’olio, la Chiesa prega: 
«Effondi la tua santa benedizione, perché quanti 
riceveranno l’unzione di quest’olio ottengano 
conforto nel corpo, nell’anima e nello spirito, e 
siano liberi da ogni dolore, da ogni debolezza, da 
ogni sofferenza» e poi, nei due primi formula­
ri di preghiera dopo l’unzione, si chiede pure la 
guarigione dell’infermo". Questa, poiché il 
Sacramento è pegno e promessa del Regno futu­
ro, è anche annuncio della risurrezione, quando 
«non ci sarà più la morte, né lutto, né lamento, né 
affanno, perché le cose di prima sono passate» 
(Ap 21,4). Inoltre il Missale Romanum contiene 
una Messa pro infirmis e in essa, oltre a grazie 
spirituali, si chiede la salute dei malati'2.

Nel De Benedictionibus del Rituale Roma­
num, esiste un Ordo benedictionis infirmorum, 
nel quale ci sono diversi testi eucologici che im­
plorano la guarigione: nel secondo formulario 
delle Preces ”, nelle quattro Orationes benedictio-

4 Rituale Romanum, Ordo Unctionis infirmorum eorumque pastoralis curae, Editio typica, Typis Polyglottis 
Vaticanis, 1972, n. 2.

5 Salvifici doloris, 19: l.c., 225.
6 Christifideles laici, 53: l.c., 499.
7 Ibid.
' Catechismo della Chiesa Cattolica, 1511.
’ Cfr. Ordo Unctionis infirmorum eorumque pastoralis curae, n. 5.

10 Ibid., n. 75 [ed. italiana: n. 77 bis - N.d.R.(.
" Cfr. Ibid., n. 77 [ ed. italiana: n. 79 - N.d.R.].
12 Missale Romanum, Editio typica altera. Typis Polyglottis Vaticanis, 1975, pp. 838-839 [ed. italiana2: pp. 

822-823 - N.d.R.].
13 Cfr. Rituale Romanum, De Benedictionibus, Editio typica, Typis Polyglottis Vaticanis, 1984, n. 305 (ed. ita­

liana: n. 242 - N.d.R.].



1070 Atti della Santa Sede

nis pro adultis'*, nelle due Orationes benedictio­
nis pro pueris ", nella preghiera del Ritus brevior “.

Ovviamente il ricorso alla preghiera non 
esclude, anzi incoraggia a fare uso dei mezzi 
naturali utili a conservare e a ricuperare la salute, 
come pure incita i figli della Chiesa a prendersi

cura dei malati e a recare loro sollievo nel corpo 
e nello spirito, cercando di vincere la malattia. 
Infatti «rientra nel piano stesso di Dio e della sua 
provvidenza che l’uomo lotti con tutte le sue 
forze contro la malattia in tutte le sue forme, e si 
adoperi in ogni modo per conservarsi in salute»1’.

3. Il carisma di guarigione nel Nuovo Testamento

Non soltanto le guarigioni prodigiose confer­
mavano la potenza dell'annuncio evangelico nei 
tempi apostolici, ma lo stesso Nuovo Testamento 
riferisce circa una vera e propria concessione da 
parte di Gesù agli Apostoli e ad altri primi evan­
gelizzatori di un potere di guarire dalle infermità. 
Così nella chiamata dei Dodici alla prima loro 
missione, secondo i racconti di Matteo e di Luca, 
il Signore concede loro «il potere di scacciare gli 
spiriti immondi e di guarire ogni sorta di malat­
tie e d’infermità» (Mt 10,1; cfr. Le 9,1), e dà loro 
l’ordine: «Guarite gli infermi, risuscitate i morti, 
sanate i lebbrosi, cacciate i demoni» (Mt 10,8). 
Anche nella missione dei settantadue discepoli, 
l'ordine del Signore è: «Curate i malati che vi si 
trovano» (Le 10,9). Il potere, pertanto, viene 
donato all'interno di un contesto missionario, 
non per esaltare le loro persone, ma per confer­
marne la missione.

Gli Atti degli Apostoli riferiscono in generale 
dei prodigi realizzati da loro: «Prodigi e segni 
avvenivano per opera degli Apostoli» (At 2,43; 
cfr. 5,12). Erano prodigi e segni, quindi opere 
portentose che manifestavano la verità e forza 
della loro missione. Ma, a parte queste brevi 
indicazioni generiche, gli Atti riferiscono soprat­
tutto delle guarigioni miracolose compiute per 
opera di singoli evangelizzatori: Stefano (cfr. At 
6,8), Filippo (cfr. At 8,6-7), e soprattutto Pietro 
(cfr. At 3,1 -10; 5,15; 9,33-34.40-41 ) e Paolo (cfr. 
At 14,3.8-10; 15,12; 19,11-12; 20,9 10; 28,8-9).

Sia la finale del Vangelo di Marco sia la 
Lettera ai Galati, come si è visto sopra, ampliano 
la prospettiva e non limitano le guarigioni prodi­
giose all'attività degli Apostoli e di alcuni evan­
gelizzatori aventi un ruolo di spicco nella prima 
missione. Sotto questo profilo acquistano uno 
speciale rilievo i riferimenti ai «carismi di guari­
gioni» (cfr. ICor 12,9.28.30). Il significato di 
carisma di per sé assai ampio, è quello di “dono 
generoso"; e in questo caso si tratta di “doni di

guarigioni ottenute". Queste grazie, al plurale, 
sono attribuite a un singolo (cfr. ICor 12.9), per­
tanto non vanno intese in senso distributivo, 
come guarigioni che ognuno dei guariti ottiene 
per se stesso, bensì come dono concesso a una 
persona di ottenere grazie di guarigioni per altri. 
Esso è dato in un solo Spirito, ma non si specifi­
ca nulla sul come quella persona ottiene le guari­
gioni. Non è arbitrario sottintendere che ciò 
avvenga per mezzo della preghiera, forse accom­
pagnata da qualche gesto simbolico.

Nella Lettera di San Giacomo si fa riferimen­
to a un intervento della Chiesa attraverso i presbi­
teri a favore della salvezza, anche in senso fisico, 
dei malati. Ma non si fa intendere che si tratti di 
guarigioni prodigiose: siamo in un ambito diver­
so da quello dei «carismi di guarigioni» di ICor 
12,9. «Chi è malato, chiami a sé i presbiteri della 
Chiesa e preghino su di lui. dopo averlo unto con 
olio, nel nome del Signore. E la preghiera fatta 
con fede salverà il malato: il Signore lo rialzerà e 
se ha commesso peccati, gli saranno perdonati» 
(Gc 5,14-15). Si tratta di un’azione sacramentale: 
unzione del malato con olio e preghiera su di lui. 
non semplicemente "per lui”, quasi non fosse 
altro che una preghiera di intercessione o di 
domanda; si tratta piuttosto di un'azione efficace 
sull’infermo1'. 1 verbi “salverà” e "rialzerà" non 
suggeriscono un’azione mirante esclusivamente, 
o soprattutto, alla guarigione fisica, ma in un 
certo modo la includono. Il primo verbo, benché 
le altre volte che compare nella Lettera si riferisca 
alla salvezza spirituale (cfr. 1,21; 2,14; 4,12; 
5,20), è anche usato nel Nuovo Testamento nel 
senso di "guarire" (cfr. Mt 9,21; Me 5.28.34; 
6,56; 10,52; Le 8,48); il secondo verbo, pur assu­
mendo alle volte il senso di "risorgere" (cfr. Mi 
10,8; 11,5; 14,2), viene anche usato per indicare 
il gesto di "sollevare" la persona distesa a causa 
di una malattia guarendola prodigiosamente (cfr. 
Mt 9.5. Me 1,31; 9,27; At 3,7).

" Cfr. tbid.. nn. 306-309 |ed. italiana: nn. 244-247 - N.d.R.\.
" Cfr. tbid.. nn. 315-316 (ed. italiana: nn. 254-255 - N.d /?.].
" Cfr. tbid., n. 319 [ed. italiana: n. 260 - N.dR],
11 Ordo Unctionis infirmorum eorumque pastoralis curae, n. 3.
“ Cfr. Concilio di Trento, sess. XIV, Doctrina de sacramento extremae unctionis, cap. 2: DS, 1696.



Atti della Santa Sede 1071

4. Le preghiere per ottenere da Dio la guarigione nella Tradizione

I Padri della Chiesa consideravano normale 
che il credente chiedesse a Dio non soltanto la 
salute dell’anima, ma anche quella del corpo. A 
proposito dei beni della vita, della salute e del- 
l’integrità fisica, S. Agostino scriveva: «Bisogna 
pregare che ci siano conservati, quando si hanno, 
e che ci siano elargiti, quando non si hanno» ”, 
Lo stesso Padre della Chiesa ci ha lasciato la 
testimonianza di una guarigione di un amico 
ottenuta con le preghiere di un Vescovo, di un 
sacerdote e di alcuni diaconi nella sua casa”.

Uguale orientamento si osserva nei riti liturgi­
ci sia Occidentali che Orientali. In una preghiera 
dopo la Comunione si chiede che «la potenza di 
questo Sacramento... ci pervada corpo e ani­
ma»21. Nella solenne liturgia del Venerdì Santo 
viene rivolto l'invito a pregare Dio Padre onni­
potente affinché «allontani le malattie... conceda 
la salute agli ammalati»”. Tra i testi più signifi­
cativi si segnala quello della benedizione dell’o­
lio degli infermi. Qui si chiede a Dio di effonde­
re la sua santa benedizione «perché quanti rice­

veranno l'unzione di quest'olio ottengano 
conforto nel corpo, nell'anima e nello spirito, e 
siano liberi da ogni dolore, da ogni debolezza, da 
ogni sofferenza»2’.

Non diverse sono le espressioni che si leggo­
no nei riti Orientali dell’Unzione degli infermi. 
Ricordiamo solo alcune tra le più significative. 
Nel rito bizantino durante l'unzione dell'infermo 
si prega: «Padre santo, medico delle anime e dei 
corpi, che hai mandato il tuo Figlio unigenito 
Gesù Cristo a curare ogni malattia e a liberarci 
dalla morte, guarisci anche questo tuo servo dal­
l’infermità del corpo e dello spirito, che lo afflig­
ge, per la grazia del tuo Cristo»2*. Nel rito copto 
si invoca il Signore di benedire l'olio affinché 
tutti coloro che ne verranno unti possano ottene­
re la salute dello spirito e del corpo. Poi, durante 
l’unzione dell’infermo, i sacerdoti, fatta menzio­
ne di Gesù Cristo mandato nel mondo «a sanare 
tutte le infermità e a liberare dalla morte», chie­
dono a Dio «di guarire l’infermo dalle infermità 
del corpo e a dargli la via retta»2’.

5. Il “carisma di guarigione” nel contesto attuale

Lungo i secoli della storia della Chiesa non 
sono mancati Santi taumaturghi che hanno ope­
rato guarigioni miracolose. Il fenomeno, pertan­
to, non era limitato al tempo apostolico; tuttavia, 
il cosiddetto “carisma di guarigione" sul quale è 
opportuno attualmente fornire alcuni chiarimenti 
dottrinali non rientra fra quei fenomeni tauma­
turgici. La questione si pone piuttosto in riferi­
mento ad apposite riunioni di preghiera organiz­
zate al fine di ottenere guarigioni prodigiose tra i 
malati partecipanti, oppure preghiere di guarigio­
ne al termine della Comunione eucaristica con il 
medesimo scopo.

Quanto alle guarigioni legate ai luoghi di pre­
ghiera (santuari, presso le reliquie di Martiri o di 
altri Santi, ecc.) anch’esse sono abbondantemen­
te testimoniate lungo la storia della Chiesa. Esse 
contribuirono a popolarizzare. nell'antichità e 
nel medioevo, i pellegrinaggi ad alcuni santuari 
che divennero famosi anche per questa ragione,

come quelli di San Martino di Tours, o la 
Cattedrale di San Giacomo a Compostela, e tanti 
altri. Anche attualmente accade lo stesso, come, 
ad esempio da più di un secolo, a Lourdes. Tali 
guarigioni non implicano però un “carisma di 
guarigione”, perché non riguardano un eventuale 
soggetto di tale carisma, ma occorre tenerne 
conto nel momento di valutare dottrinalmente le 
suddette riunioni di preghiera.

Per quanto riguarda le riunioni di preghiera 
con lo scopo di ottenere guarigioni, scopo, se non 
prevalente, almeno certamente influente nella 
loro programmazione, è opportuno distinguere 
tra quelle che possono far pensare a un "carisma 
di guarigione", vero o apparente che sia. e le altre 
senza connessione con tale carisma. Perché pos­
sano riguardare un eventuale carisma occorre che 
vi emerga come determinante per l'efficacia 
della preghiera l’intervento di una o di alcune 
persone singole o di una categoria qualificata, ad

” S. Agostino, Epistulae 130, VI. 13: PL 33.409.
10 Cfr. S. Agostino. De Civitate Dei 22, 8, 3: PL 41, "62-763.
" Cfr. Missale Romanum, p. 363 |ed. italiana2: p. 270 - N.d.R.].
22 !bid„ Feria VI in Passione Domini, Oratio universalis, n. X (Pro tribulatis), p. 256 (ed. italiana’: p. 151 - 

N.d.R.].
22 Ordo Unctionis infirmorum eorumque pastoralis curae, n. 75 [ed. italiana: n. 77 bis - N.d.R.].
24 Goar J., Euchologion sive Rituale Graecorum, Venetiis 1730 (Graz 1960). n. 338.
25 Denzinger H., Ritus Orientalium in administrandis Sacramentis, vv. I-II. Wiirzburg 1863 (Graz 1961), v. 

II. pp. 497-498.



1072 Atti della Santa Sede

esempio, i dirigenti del gruppo che promuove la 
riunione. Se non c’è connessione col “carisma di 
guarigione”, ovviamente le celebrazioni previste 
nei libri liturgici, se si realizzano nel rispetto 
delle norme liturgiche, sono lecite, e spesso 
opportune, come è il caso della Messa pro infir­
mis. Se non rispettano la normativa liturgica, la 
legittimità viene a mancare.

Nei santuari sono anche frequenti altre cele­
brazioni che di per sé non mirano specificamen­
te ad impetrare da Dio grazie di guarigioni, ma 
che nelle intenzioni degli organizzatori e dei par­
tecipanti hanno come parte importante della loro 
finalità l’ottenimento di guarigioni; si fanno per 
questa ragione celebrazioni liturgiche (ad esem­
pio, l’esposizione del Santissimo Sacramento 
con la benedizione) o non liturgiche, ma di pietà 
popolare incoraggiata dalla Chiesa, come la reci­
ta solenne del Rosario. Anche queste celebrazio­
ni sono legittime, purché non se ne sovverta l’au­
tentico senso. Ad esempio, non si potrebbe met­
tere in primo piano il desiderio di ottenere la gua­
rigione dei malati, facendo perdere all’esposizio­
ne della Santissima Eucaristia la sua propria fina­
lità; essa infatti «porta i fedeli a riconoscere in 
essa la mirabile presenza di Cristo e li invita alla 
comunione di spirito con Lui, unione che trova il 
suo culmine nella Comunione sacramentale»26.

Il “carisma di guarigione” non è attribuibile a 
una determinata classe di fedeli. Infatti è ben chia­
ro che San Paolo, allorché si riferisce ai diversi 
carismi in ICor 12, non attribuisce il dono dei 
“carismi di guarigione” a un particolare gruppo, 
sia quello degli Apostoli, o dei profeti, o dei mae­
stri, o di coloro che governano, o qualunque altro; 
anzi è un’altra la logica che ne guida la distribu­
zione: «Tutte queste cose è l’unico e il medesimo 
Spirito che le opera, distribuendole a ciascuno 
come vuole» (1 Cor 12,11). Di conseguenza, nelle 
riunioni di preghiera organizzate con lo scopo di 
impetrare delle guarigioni, sarebbe del tutto arbi­
trario attribuire un “carisma di guarigione” ad una 
categoria di partecipanti, per esempio, ai dirigen­
ti del gruppo; non resta che affidarsi alla liberissi­
ma volontà dello Spirito Santo, il quale dona ad 
alcuni un carisma speciale di guarigione per 
manifestare la forza della grazia del Risorto. 
D’altra parte, neppure le preghiere più intense 
ottengono la guarigione di tutte le malattie. Così 
San Paolo deve imparare dal Signore che «ti basta 
la mia grazia; la mia potenza infatti si manifesta 
pienamente nella debolezza» (2 Cor 12,9), e che 
le sofferenze da sopportare possono avere come 
senso quello per cui «io completo nella mia carne 
ciò che manca ai patimenti di Cristo, a favore del 
suo corpo che è la Chiesa» (Col 1,24).

II. DISPOSIZIONI DISCIPLINARI

Art. 1 - Ad ogni fedele è lecito elevare a Dio 
preghiere per ottenere la guarigione. Quando tut­
tavia queste si svolgono in chiesa o in altro luogo 
sacro, è conveniente che esse siano guidate da un 
ministro ordinato.

Art. 2 - Le preghiere di guarigione si qualifi­
cano come liturgiche, se sono inserite nei libri 
liturgici approvati dalla competente autorità della 
Chiesa; altrimenti sono non liturgiche.

Art. 3 - § 1. Le preghiere di guarigione litur­
giche si celebrano secondo il rito prescritto e con 
le vesti sacre indicate nell’Ordo benedictionis 
infirmorum del Rituale Romanum21.

§ 2. Le Conferenze Episcopali, in conformità 
a quanto stabilito nei Praenotanda, V., De opta­
tionibus quae Conferendae Episcoporum compe­
tunt2* del medesimo Rituale Romanum, possono

compiere gli adattamenti al rito delle benedizio­
ni degli infermi, ritenuti pastoralmente opportuni 
o eventualmente necessari, previa revisione della 
Sede Apostolica.

Art. 4 - § 1. Il Vescovo diocesano29 ha il dirit­
to di emanare norme per la propria Chiesa parti­
colare sulle celebrazioni liturgiche di guarigione, 
a norma del can. 838 § 4.

§ 2. Coloro che curano la preparazione di sif­
fatte celebrazioni liturgiche, devono attenersi 
nella loro realizzazione a tali norme.

§ 3. Il permesso per tenere tali celebrazioni 
deve essere esplicito, anche se le organizzano o 
vi partecipano Vescovi o Cardinali. Stante una 
giusta e proporzionata causa, il Vescovo diocesa­
no ha il diritto di porre il divieto ad un altro 
Vescovo.

26 Rituale Romanum, De sacra Communione et de cultu mysterii eucharistici extra Missam, Editio typica, 
Typis Polyglottis Vaticanis, 1973, n. 82 [ed. italiana: n. 90 - N.d.R.].

27 Cfr. De Benedictionibus, nn. 290-320 [ed. italiana: nn. 226-261 - N.d.R.].
28 Ibid., n. 39.
29 E i suoi equiparati, in forza del can. 381 § 2.



Atti della Santa Sede 1073

Art. 5 - § 1. Le preghiere di guarigione non 
liturgiche si realizzano con modalità distinte 
dalle celebrazioni liturgiche, come incontri di 
preghiera o lettura della Parola di Dio, ferma 
restando la vigilanza dell’Ordinario del luogo a 
norma del can. 839 § 2.

§ 2. Si eviti accuratamente di confondere que­
ste libere preghiere non liturgiche con le celebra­
zioni liturgiche propriamente dette.

§ 3. È necessario inoltre che nel loro svolgi­
mento non si pervenga, soprattutto da parte dì 
coloro che le guidano, a forme simili all’isteri­
smo, all’artificiosità, alla teatralità o al sensazio­
nalismo.

Art. 6 - L’uso degli strumenti di comunicazio­
ne sociale, in particolare della televisione, men­
tre si svolgono le preghiere di guarigione, liturgi­
che e non liturgiche, è sottoposto alla vigilanza 
del Vescovo diocesano in conformità al disposto 
del can. 823, e delle norme stabilite dalla Con­
gregazione per la Dottrina della Fede nel­
l’Istruzione del 30 marzo 1992’°.

Art. 7 - § 1. Fermo restando quanto sopra 
disposto nell’art. 3 e fatte salve le funzioni per gli 
infermi previste nei libri liturgici, nella celebra­
zione della Santissima Eucaristia, dei Sacramenti 
e della Liturgia delle Ore non si devono introdur­
re preghiere di guarigione, liturgiche e non litur­
giche.

§ 2. Durante le celebrazioni, di cui nel § 1, è 
data la possibilità di inserire speciali intenzioni 
di preghiera per la guarigione degli infermi nella

preghiera universale o “dei fedeli”, quando que­
sta è in esse prevista.

Art. 8 - § 1. Il ministero dell’esorcismo deve 
essere esercitato in stretta dipendenza con il Ve­
scovo diocesano, a norma del can. 1172, della 
Lettera della Congregazione per la Dottrina della 
Fede del 29 settembre 198531 e del Rituale 
Romanum*2.

§ 2. Le preghiere di esorcismo, contenute nel 
Rituale Romanum, devono restare distinte dalle 
celebrazioni di guarigione, liturgiche e non litur­
giche.

§ 3. E assolutamente vietato inserire tali pre­
ghiere di esorcismo nella celebrazione della 
Santa Messa, dei Sacramenti e della Liturgia 
delle Ore.

Art. 9 - Coloro che guidano le celebrazioni di 
guarigione, liturgiche e non liturgiche, si sforzino 
di mantenere un clima di serena devozione nel­
l’assemblea e usino la necessaria prudenza se 
avvengono guarigioni tra gli astanti; terminata la 
celebrazione, potranno raccogliere con semplicità 
e accuratezza eventuali testimonianze e sottopor­
re il fatto alla competente autorità ecclesiastica.

Art. 10 - L’intervento d’autorità del Vescovo 
diocesano si rende doveroso e necessario quando 
si verifichino abusi nelle celebrazioni di guari­
gione, liturgiche e non liturgiche, nel caso di evi­
dente scandalo per la comunità dei fedeli, oppu­
re quando vi siano gravi inosservanze delle 
norme liturgiche e disciplinari.

Il Sommo Pontefice Giovanni Paolo II, nel corso dell’ Udienza accordata al sottoscritto Prefetto, 
ha approvato la presente Istruzione, decisa nella Riunione ordinaria di questa Congregazione, e ne ha 
ordinato la pubblicazione.

Roma, dalla sede della Congregazione per la Dottrina della Fede, 14 settembre 2000 - festa 
dell’Esaltazione della Santa Croce.

* Joseph Card. Ratzinger
Prefetto

* Tarcisio Bertone, S.D.B.
Arcivescovo em. di Vercelli

Segretario

30 Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Istruzione circa alcuni aspetti dell’uso degli strumenti 
di comunicazione sociale nella promozione della dottrina della fede, 30 marzo 1992, Libreria Editrice Vaticana, 
Città del Vaticano 1992.

31 Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Lettera Inde ab aliquot annis agli Ordinari del luogo, 
in cui si richiamano le norme vigenti sugli esorcismi (29 settembre 1985): AAS 77 (1985), 1169-1170.

33 Cfr. RrruALE Romanum, De Exorcismis et supplicationibus quibusdam, Editio typica. Typis Vaticanis. 1999. 
Praenotanda, nn. 13-19.





Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

CONSIGLIO EPISCOPALE PERMANENTE

Sessione del 18-21 settembre 2000

1. PROLUSIONE DEL CARDINALE PRESIDENTE

Venerati e cari Confratelli,
siamo lieti di tenere qui a Torino questa sessione del nostro Consiglio Permanente, invi­

tati dall’Arcivescovo Mons. Severino Poletto - che salutiamo e di cuore ringraziamo - per 
poter visitare e venerare insieme la Santa Sindone, di cui ha felicemente luogo una specia­
le Ostensione nel contesto del Grande Giubileo. Trascorreremo così alcune giornate di vita 
comune, che renderanno ancora più familiare il rapporto di comunione e di amicizia che ci 
unisce. Ciò si verifica, per una felice coincidenza, proprio quando il Consiglio Permanente 
si riunisce per la prima volta con i due nuovi Vice Presidenti della C.E.I. e i nuovi Presidenti 
delle Commissioni Episcopali, eletti dall’Assemblea di maggio, ai quali porgiamo il più cor­
diale benvenuto. Chiediamo al Signore di illuminarci e guidarci con il suo Santo Spirito, 
perché i nostri lavori e le nostre deliberazioni possano essere un fedele adempimento del 
nostro servizio pastorale.

1. Il nostro primo pensiero va, come sempre, al Santo Padre. La fase centrale, e parti­
colarmente intensa, del Giubileo, che abbiamo vissuto negli ultimi mesi, ha nuovamente 
fatto trasparire quanto sia profondo e incisivo il contributo della sua testimonianza persona­
le, della sua parola e di tutto il modo in cui egli adempie alla propria missione.

Tra i molti eventi giubilari vorrei ricordare in particolare il Congresso Eucaristico 
Intemazionale, allietato da una nutrita e motivata partecipazione del Popolo di Dio e in par­
ticolare di Vescovi, sacerdoti, religiosi e religiose, non soltanto nelle grandi celebrazioni ma 
anche negli altri fitti appuntamenti di preghiera, di scambio di esperienze, di catechesi: chie­
diamo al Signore che la fede e la pietà eucaristiche possano trame non effimero vantaggio.

Un momento di straordinaria intensità e commozione è stato il Giubileo nelle Carceri, 
celebrato in Italia e nel mondo e dal Papa personalmente a “Regina Coeli”: le parole e i 
gesti di affetto e di vicinanza che egli ha avuto per i detenuti, in particolare il richiamo a

1075



1076 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Gesù Cristo che chiede di essere incontrato in loro e che, solo, può liberarci dalle catene del 
peccato che imprigionano lo spirito, sono stati un segno di speranza forte ed efficace, al di 
là del mancato conseguimento di qualche misura di clemenza.

La recentissima proclamazione di cinque nuovi Beati, tra i quali i due Pontefici Pio IX 
e Giovanni XXIII, si iscrive aH’intemo di quel ringraziamento a Dio per i frutti di santità 
sempre di nuovo maturati nella Chiesa che caratterizza questo Giubileo, insieme al ricono­
scimento dei nostri peccati e della necessità di una continua purificazione. Riguardo alla 
Beatificazione di Pio IX non sono mancate le voci critiche, le proteste e anche le dietrolo­
gie. In realtà, come ha precisato il Santo Padre nella sua omelia, «beatificando un suo figlio, 
la Chiesa non celebra particolari opzioni storiche da lui compiute, ma piuttosto lo addita 
all’imitazione e alla venerazione per le sue virtù, a lode della grazia divina che in esse 
risplende». D’altra parte, pur tenendo conto per quanto possibile delle diverse sensibilità - 
e a tal fine si è atteso a lungo a proclamare il nuovo Beato - la Chiesa non può rinunciare 
alla libertà della propria missione e procrastinare indefinitamente il riconoscimento di un 
dono di Dio. La simultaneità delle Beatificazioni di questi due Pontefici è stata inoltre occa­
sione per interpretazioni non sempre benevole sul rapporto tra i Concili Vaticano I e 
Vaticano II e soprattutto sul modo in cui la Chiesa intende e vive oggi tale rapporto: in pro­
posito, alla luce del magistero di Giovanni Paolo II, espresso in maniera particolarmente 
efficace ad esempio nella Tertio Millennio adveniente (nn. 18-20), occorre sottolineare 
senza timori tanto la continuità profonda della vita e della dottrina della Chiesa - nel con­
creto il debito indubbio che il Vaticano II ha verso il Vaticano I, per la formulazione defini­
tiva di alcune caratteristiche essenziali della fede cattolica e del primato e dell’infallibilità 
del Romano Pontefice - quanto la novità grande e gravida di futuro che il Vaticano II ha por­
tato con sé, sia per il rinnovamento della vita ecclesiale e dell’ecclesiologia sia per l’ap­
proccio alla realtà sociale e culturale del nostro tempo.

Pochi giorni fa, il Giubileo dei Docenti universitari ha mostrato da una parte quanto sia 
grande la sollecitudine della Chiesa verso la cultura, la scienza e quella formazione delle 
giovani generazioni che si realizza nelle Università; dall’altra parte come siano cresciuti 
l’attenzione e l’interesse del mondo che tali Docenti rappresentano verso gli insegnamenti, 
la passione per la verità, la rivendicazione del valore dell’intelligenza, la testimonianza 
umana ed etica che la Chiesa esprime, con particolare evidenza nella persona e nella parola 
di Giovanni Paolo II.

Da ultimo, il Giubileo della Terza Età ha posto davanti a noi, insieme al volto materno 
della Chiesa, il valore e il significato che ha resistenza umana anche e particolarmente nella 
sua fase più matura, come ben sapevano epoche precedenti alla nostra e come troppo spes­
so viene ora dimenticato, per il prevalere di una concezione della vita soltanto funzionale e 
immanente.

2. In questo Anno Santo, pur così ricco di eventi di significato e portata straordinari, la 
XV Giornata Mondiale della Gioventù si è posta come l’esperienza più carica di futuro, più 
coinvolgente e al contempo più interpellante, non solo per il numero eccezionale dei parte­
cipanti. Vorrei quindi, cari Confratelli, soffermarmi in particolare su di essa e, se le mie 
parole avranno un accento fortemente positivo, non è per l’ingenua illusione che i giovani 
convenuti a Roma esprimano e riassumano in sé tutta la loro generazione, e nemmeno per 
una volontà di ignorare o sorvolare i problemi che gli stessi giovani credenti e motivati por­
tano dentro di sé, ma perché è pur necessario e fecondo, per la Chiesa intera, essere consa­
pevole della grandezza dei doni di Dio, delle strade che Egli apre per il futuro della fede cri­
stiana e dei compiti e delle responsabilità che per noi stessi ne conseguono.

L’esito felice di questa Giornata Mondiale - ma più concretamente delle due settimane 
in cui essa si è articolata, dapprima nella varie Chiese d’Italia e poi a Roma e nelle Diocesi 
limitrofe - è stato propiziato da un impegno davvero corale, sia di noi Vescovi italiani, dei



Atti della Conferenza Episcopale Italiana \OT1

nostri sacerdoti, delle parrocchie, delle famiglie, delle associazioni e movimenti ecclesiali, 
degli Istituti religiosi, e soprattutto di tantissimi nostri giovani, sia di tutti i nostri fratelli, dai 
Vescovi ai giovani, che sono venuti qui dall’Europa e da ogni parte del mondo. E non pos­
siamo dimenticare il lungo e capillare itinerario di preparazione, oltre che il grande ruolo 
che ha svolto, insieme al Pontificio Consiglio per i Laici, il Comitato italiano. Questo comu­
ne impegno ha trovato un positivo riscontro nella generosa collaborazione delle Autorità 
civili e della Pubblica Amministrazione. La Giornata Mondiale della Gioventù è stata così 
un momento di gioia e di fraternità per Roma e per l’Italia, un’esperienza dalla quale anche 
moltissimi adulti e anziani - non di rado lontani dalla pratica religiosa -, partecipando attra­
verso la televisione, hanno tratto forti motivi di incoraggiamento e di speranza: ne ho rice­
vute anche personalmente assai numerose testimonianze. Certo, si può lamentare che le 
interpretazioni proposte sui mezzi di comunicazione sociale siano state spesso riduttive e, 
anche quando di per sé favorevoli o benevole, non di rado incapaci di cogliere nella sua 
autenticità il nucleo religioso dell’evento. Ma la possibilità che, appunto attraverso la tele­
visione, è stata offerta a tutti di farsi un’idea diretta di quel che stava effettivamente avve­
nendo ha largamente compensato simili carenze.

Andando alla sostanza di questa Giornata Mondiale, e collocandola nel quadro delle 
altre che l’hanno preceduta e in certo senso preparata, occorre fare anzitutto riferimento alla 
persona di Giovanni Paolo II e al progetto di lungo periodo che attraverso le Giornate 
Mondiali egli ha lanciato e in larga misura realizzato. Non per caso, all’Angelus di domeni­
ca 13 agosto, egli ha detto: «Il pellegrinaggio della gioventù mondiale è partito da Piazza 
San Pietro quindici anni or sono e, sotto la guida della stessa Croce, ha fatto il giro del 
mondo». In effetti neH’ormai lontano 1985, “Anno Intemazionale della Gioventù”, il Papa 
non solo incontrava per la prima volta i giovani del mondo ma pubblicava quella ‘‘Lettera 
ai Giovani” che già contiene e propone il messaggio che ha animato e sostenuto il cammi­
no di tutte le Giornate Mondiali. Esso è incentrato su Gesù Cristo e sull’amore di Dio per 
noi e fa emergere senza attenuazioni sia le esigenze della sequela di Cristo sia la ricchezza 
e le sfide della giovinezza, nel contesto delle opportunità e delle minacce del nostro tempo 
e nella tensione verso un futuro di maggiore fedeltà a Cristo e all’uomo.

La medesima impronta ha caratterizzato nello scorso agosto il dialogo del Santo Padre 
con i giovani, sulle Piazze di S. Giovanni in Laterano e di S. Pietro e poi a Tor Vergata, sem­
mai con una ancora più marcata concentrazione cristologica. Già la sera del 15 agosto, alla 
domanda del Papa: «Cosa siete venuti a cercare» con il vostro pellegrinaggio, i giovani stes­
si hanno anticipato la risposta: «Gesù Cristo». Poi, nella Veglia e quindi nella Messa a Tor 
Vergata, il dialogo ha ruotato intorno ad altre due domande, che segnano due passaggi deci­
sivi dei Vangeli: «Voi chi dite che io sia?» (Mt 16,15) e «Signore, da chi andremo? Tu hai 
parole di vita eterna» (Gv 6,68). Certamente, nel rapporto straordinariamente profondo che 
si stabilisce tra il Papa e i giovani, in questa Giornata Mondiale come nelle precedenti e 
come in tante altre occasioni, si esprime il carisma personale di Giovanni Paolo II, alla cui 
radice sta anzitutto il suo personale rapporto con Cristo. Ed insieme a questo carisma gioca 
un grande ruolo l’intuizione del Papa che «il problema essenziale della giovinezza è profon­
damente personalistico», e come tale è rivolto anzitutto aH’interiorità personale e riguarda 
la vita vissuta nella sua interezza. Ma, attraverso tutto lo svolgersi della Giornata Mondiale, 
è risultato ben evidente - ed è stato anche detto da qualche giovane con semplicità e con 
franchezza - che lo slancio dei giovani non si ferma a Giovanni Paolo II, ma si dirige deci­
samente a Gesù Cristo.

Proprio l’orientarsi della fede e della speranza dei giovani su Gesù Cristo merita tutta la 
nostra attenzione e non può affatto ritenersi qualcosa di ovvio e di scontato. Sappiamo infat­
ti come le ricerche sulla religiosità giovanile indichino piuttosto una minore determinatezza 
dell’attenzione dei giovani, che sarebbe più propensa a rivolgersi a Dio - spesso inteso in 
un modo alquanto generico - che non a Gesù Cristo e al Dio che in Lui si rivela e ci viene



1078 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

incontro. La Giornata Mondiale ha posto invece davanti a noi una moltitudine di giovani 
che, nell’intensità e nei modi della loro preghiera, nell’accostarsi ai Sacramenti, in partico­
lare a quello della Penitenza, nell’ascolto delle catechesi e nelle domande che dopo di esse 
ponevano, mostravano di avere chiaro e di vivere concretamente il rapporto con Cristo e il 
suo significato di salvezza. In questo rapporto la dimensione ecclesiale è apparsa a sua volta 
ben presente, in maniera familiare e spontanea, non perché non fossero avvertiti problemi e 
difficoltà rispetto ad alcuni insegnamenti della Chiesa, ma perché l’adesione alla Chiesa 
stessa, il senso di appartenenza, non perdevano per questo la loro genuinità e il loro radica­
mento. Anche il volto istituzionale della Chiesa è apparso per questi giovani tutt’altro che 
estraneo: anzi, gestito alla maniera di Giovanni Paolo II, il ruolo istituzionale ha molto con­
tribuito a dare ai giovani la gioia dell’identità ecclesiale.

Incontrando personalmente questi giovani, o almeno vedendo i loro volti e i loro com­
portamenti alla televisione, la nostra gente è rimasta molto favorevolmente impressionata e 
spesso stupita. Gli stereotipi di una gioventù vuota di valori, e perciò ripiegata su se stessa 
o inutilmente, e talvolta assurdamente, trasgressiva, venivano a cadere, anzi, si trovavano 
ribaltati. In effetti la Giornata Mondiale ci ha aiutato a renderci conto che esiste, non sol­
tanto come qualche lodevole eccezione, ma come una realtà consistente e diffusa, un mondo 
giovanile che si sforza, pur con le difficoltà e le debolezze che mai sono mancate, di vivere 
quotidianamente un ethos cristiano e che fa questo con lo stile, la sensibilità, gli atteggia­
menti dei giovani di oggi, in maniera disinvolta e non forzata. E lecito vedere qui il sinto­
mo di una nuova inculturazione della fede, che va silenziosamente crescendo e mettendo 
radici, come quel seme di cui parla Gesù nel Vangelo di Marco (4,26-29).

Un’altra indicazione altamente positiva è che questi giovani hanno messo in luce, insie­
me a quella generosità e prontezza nel servizio che erano già loro riconosciute, e che si sono 
mostrate sorrette da notevoli capacità organizzative, un desiderio e una gioia di testimonia­
re apertamente la propria fede, di offrirla e comunicarla, che possono costituire la base di 
una nuova attitudine missionaria, rivolta particolarmente al mondo giovanile e giocata anzi­
tutto sul versante delle normali e comuni situazioni di vita, oltre che di una futura assunzio­
ne di responsabilità riguardo ai problemi della società e della cultura. Non per nulla, al ter­
mine dell’omelia di domenica 20 agosto a Tor Vergata, il Papa ha citato una frase di S. 
Caterina di Siena: «Se sarete quello che dovete essere, metterete fuoco in tutto il mondo». 
Nell’insieme di questi elementi sembrano chiaramente contenute anche le premesse per la 
crescita di nuove e ben motivate vocazioni al sacerdozio e alla vita consacrata.

Siamo consapevoli però, cari Confratelli, che l’abbondanza stessa delle promesse rac­
chiuse nella Giornata Mondiale della Gioventù, se costituisce un forte motivo di conforto e 
di speranza, fa al contempo aumentare le nostre responsabilità pastorali, anzi, paradossal­
mente mette a nudo non poche carenze della pastorale. È fin troppo chiaro, infatti, che la 
fede non può essere testimoniata solo nei grandi eventi, ma deve misurarsi e crescere nelle 
opportunità e nelle difficoltà della vita di tutti i giorni. Da un lato, dunque, è giusto e dove­
roso riconoscere che l’esito stesso della Giornata Mondiale è segno e conferma della vali­
dità e dell’efficacia di tanto lavoro svolto, senza clamori, nelle nostre innumerevoli parroc­
chie, associazioni e movimenti, comunità giovanili. Ma d’altro lato non si può dimenticare 
che permangono intatti alcuni elementi e tendenze di fondo, della società e della cultura, che 
spingono in direzione contraria e che non possono non avere un’incidenza su coloro che 
maturano in questi anni i propri orientamenti e scelte di vita. Pierangelo Sequeri, in un inter­
vento apparso pochi giorni fa su "Avvenire”, li riassume, mi sembra felicemente, in due filo­
ni principali, chiaramente interdipendenti: l’attacco mosso al nostro innato senso religioso 
da un agnosticismo che fa leva sulla riduzione dell’intelligenza umana a semplice ragione 
calcolatrice e funzionale, e quel processo di “alleggerimento” che corrode i legami più sacri 
e gli affetti più degni dell’uomo, con risultati di sradicamento e di instabilità delle nostre 
reciproche relazioni.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1079

In un simile contesto, proprio 1’esistenza di tante giovani energie cristiane, che la 
Giornata Mondiale ha messo in luce, ci chiede di superare senza esitazioni quegli atteggia­
menti e quelle abitudini pastorali che non sono animati da sufficiente fiducia nella possibi­
lità di una comunicazione ampia e profonda del Vangelo. Ci chiede in particolare di avere 
sincera fiducia nei nostri giovani, di guardare a loro, per usare un’espressione del Papa, 
«come alla nostra propria speranza». E di concretizzare questa fiducia in una proposta insie­
me esigente e paziente della sequela del Signore. Ci chiede di stimolare i giovani stessi ad 
essere testimoni di Cristo e missionari in prima persona, compiendo per questo quasi una 
“rivoluzione copernicana” rispetto a una mentalità e ad una cultura che, restringendosi ten­
denzialmente nei confini delle proprie esperienze e gusti personali, fa apparire indebita e 
impropria anche la semplice proposta di condividere la nostra fede, rivolta a chi ha un diver­
so sentire. Ma ci chiede anche di sostenere un simile cambiamento di orizzonti con una seria 
“pastorale dell’intelligenza”, e più globalmente della persona, che prenda sul serio le 
domande dei giovani, sia quelle esistenziali sia quelle che nascono dal confronto con le 
forme di razionalità oggi più diffuse, per aiutarli a trovare delle pertinenti risposte cristiane 
e finalmente a far propria - per le vie e nei modi che essi stessi, sotto l’impulso dello Spirito 
Santo, sapranno scoprire - quella risposta decisiva che è Cristo Signore.

Non dobbiamo, dunque, peccare contro la speranza, anzitutto per il fondamentale moti­
vo teologale che Dio è all’opera nelle coscienze e nella storia. Ma anche sul piano di ciò che 
è empiricamente rilevabile, va tenuto conto che i giovani di oggi appartengono ormai a 
un’altra stagione della società e della stessa Chiesa, rispetto a quella che fu caratterizzata 
dalla contestazione giovanile, con nuovi problemi ma anche con nuove disponibilità e 
opportunità: nel contesto di questi cambiamenti l’intuizione avuta dal Papa già parecchi anni 
fa ha portato i suoi frutti, e molti ancora potrà portarne, per il rapporto dei giovani con Cristo 
e per il loro inserimento ecclesiale e testimonianza missionaria. Anche i molti e diversi iti­
nerari formativi ed appartenenze comunitarie che contrassegnano le realtà giovanili cattoli­
che, da quelle parrocchiali a quelle delle associazioni e dei movimenti, incominciano a tro­
vare le strade di una maggiore comunione e fraternità, attraverso le grandi esperienze comu­
ni come le Giornate Mondiali della Gioventù ma anche nella vita quotidiana, mediante la 
percezione più chiara della forza unificante del legame con Cristo nell’unica Chiesa e della 
comune responsabilità missionaria.

In virtù dei grandi eventi come la Giornata Mondiale, che ha coinvolto da protagoniste 
tutte le nostre Chiese particolari, e della fioritura di iniziative giubilari che continua in que­
ste medesime Chiese, l’Anno Santo del 2000 si conferma dunque una straordinaria occasio­
ne di grazia e di crescita spirituale per il Popolo di Dio ed una fonte di ispirazione per gli 
Orientamenti pastorali del prossimo decennio, a cui lavoreremo anche in questa sessione del 
Consiglio Permanente.

3. Un fatto che merita tutta la nostra attenzione è la pubblicazione, il 5 settembre scor­
so, della Dichiarazione della Congregazione per la Dottrina della Fede Dominus lesus, circa 
l’unicità e l’universalità salvifica di Gesù Cristo e della Chiesa. Sia per gran parte delle 
materie in essa prese in esame, sia per il frequente ricorrere di espressioni che affermano 
esplicitamente trattarsi di verità di fede cattolica, sia per il tenore dell’approvazione del 
Santo Padre, che «con certa scienza e con la sua autorità apostolica ha ratificato e confer­
mato questa Dichiarazione», abbiamo a che fare con un testo di assai alta qualificazione dot­
trinale.

Le tematiche in essa affrontate si riconducono fondamentalmente a due, tra loro distin­
te e però strettamente congiunte, quella di Cristo e quella della Chiesa. Non è qui il caso di 
addentrarci nell’esame della Dichiarazione, ma sembra doveroso richiamarne brevemente 
alcuni principali assunti, anche perché, sebbene essa abbia particolarmente di mira alcune 
posizioni teologiche “erronee o ambigue” presenti solo marginalmente in Italia, ci offre un



1080 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

forte aiuto e un indirizzo sicuro per far fronte a quella mentalità relativista e indifferentista, 
secondo la quale “una religione vale l’altra”, che è pericolosamente diffusa anche tra la 
nostra gente.

L’affermazione che Gesù Cristo è l’unico Salvatore di tutto il genere umano è in realtà 
un tema centrale, qualificante e unificante, dell’intero Nuovo Testamento e della Tradizione 
della Chiesa, decisivo oggi come all’inizio, quando rappresentò l’impulso e il motivo fon­
damentale della prima grande espansione missionaria del cristianesimo. Questo ruolo deter­
minante di Cristo nella salvezza di ogni essere umano non toglie affatto, come dice espres­
samente la Dichiarazione riprendendo un bellissimo testo del Vaticano II (Gaudium et spes, 
22), che a tutti, anche a coloro che non hanno mai conosciuto Cristo, sia data, proprio in 
Cristo e tramite l’azione dello Spirito Santo, una concreta possibilità di salvezza.

Il legame indissolubile che unisce la Chiesa a Cristo fa sì che anche la Chiesa stessa sia 
«sacramento universale di salvezza» (Lumen gentium, 48), nel senso che essa «ha un’im­
prescindibile relazione con la salvezza di ogni uomo», ma ciò non impedisce che anche 
coloro che non sono visibilmente membri della Chiesa possano ottenere la medesima sal­
vezza, sempre in virtù della grazia.

In questo quadro la Dichiarazione ribadisce, in conformità al Concilio Vaticano II, i 
principi cattolici sia dell’ecumenismo sia del dialogo interreligioso, precisando in partico­
lare che l’unica Chiesa di Cristo “sussiste” o esiste pienamente soltanto nella Chiesa cat­
tolica, e però anche in altre Chiese, che non sono ancora in piena comunione con lei, è 
presente e operante la medesima Chiesa di Cristo.

4. Sul versante civile e sociale, è sempre assai impegnativo orientarsi nella molteplicità 
e nell’intersecarsi dei fattori in gioco, a livello sia interno sia intemazionale. Sotto l’aspetto 
più propriamente politico l’approssimarsi dell’appuntamento elettorale catalizza ormai l’at­
tenzione e le strategie delle forze in campo, restringendo ulteriormente gli spazi per inizia­
tive e decisioni di ampio respiro. Resta comunque forte l’esigenza che il prolungato con­
fronto elettorale non esasperi la conflittualità e non faccia crescere le tendenze alla recipro­
ca delegittimazione.

Riguardo all’economia e al lavoro, la ripresa della produzione è ormai in atto e dovreb­
be avere una certa continuità, sebbene suscitino preoccupazioni le spinte inflazionistiche 
collegate al rincaro del petrolio e alla debolezza dell’Euro rispetto al dollaro. Anche l’occu­
pazione dà segni di ripresa, su scala nazionale, ma purtroppo ciò non sembra modificare la 
situazione di quelle aree del Paese, specialmente nel Mezzogiorno, dove la mancanza di 
lavoro si concentra e costituisce un gravissimo problema umano e sociale. In ogni caso un’e­
sigenza prioritaria è quella di utilizzare le risorse che possono provenire da una nuova fase 
di sviluppo ai fini di rendere più moderno e dinamico tutto il nostro sistema economico e 
sociale, anche attraverso gli indispensabili snellimenti e miglioramenti delle normative e 
degli apparati pubblici. È chiaro inoltre che tutto ciò si collega a riforme delle istituzioni che 
contribuiscano, in particolare, a dare maggiore stabilità e capacità operativa al governo poli­
tico del Paese.

Devono peraltro far riflettere le risultanze del “Rapporto sulle politiche contro la 
povertà e l’esclusione sociale”, presentato nel luglio scorso dalla competente Commissione 
governativa: esse mostrano tra l’altro come sia ancora leggermente aumentato il numero dei 
“poverissimi”, cioè di coloro che hanno elementari problemi di sussistenza, che ormai e 
molto vicino al 5% del totale delle famiglie italiane. Ciò conferma quanto sia necessario 
tenere insieme i criteri della sussidiarietà e libertà di iniziativa con quelli della solidarietà e 
dell’attenzione ai più deboli, nei processi di rinnovamento della società italiana.

Un altro dato, che - se trovasse conferme più consistenti e indicative dell’inizio di un 
nuovo corso - sarebbe invece quanto mai positivo, è quello assai recente relativo all’au­
mento delle nascite in varie città italiane. Ad ogni modo è confortante osservare come, nel



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1081

mondo politico, economico e culturale e sui mezzi di comunicazione, si stia facendo strada 
la consapevolezza che questo è il nostro primo problema nazionale, che condiziona qualun­
que discorso sensato sulle prospettive future. Occorre operare senza stancarsi, anche come 
Chiesa, perché una tale consapevolezza si diffonda tra la popolazione, mentre è un dovere 
essenziale dei responsabili della politica e dell’economia assicurare le condizioni che favo­
riscano, invece di penalizzare, come troppo spesso è finora accaduto, la famiglia, le nascite 
e l’educazione familiare.

Rimane viva l’esigenza di un migliore approccio a quella questione di lungo periodo 
che è rappresentata dall’immigrazione. In realtà la strada più giusta e più produttiva sembra 
quella di coniugare positivamente l’istanza della crescita di una cultura dell’accoglienza con 
quella della ferma repressione degli abusi, particolarmente riguardo alle organizzazioni cri­
minali che prosperano sull’immigrazione clandestina, sullo spaccio della droga e sullo sfrut­
tamento della prostituzione. Anche il dibattito di questi giorni, seguito alla presa di posizio­
ne del Cardinale Giacomo Biffi, può trovare vie di composizione, o almeno di migliore com­
prensione reciproca, alla luce della considerazione che, da una parte, l’affermazione della 
libertà religiosa è essenziale per la Chiesa oltre che per lo Stato e, dall’altra, la salvaguardia 
della propria identità culturale è un bene non solo per i cattolici ma per l’intera popolazio­
ne e quindi occorre trovare le forme possibili e opportune per favorire una genuina integra­
zione degli immigrati nel nostro tessuto sociale e culturale, ciò che tornerà a vantaggio degli 
stessi immigrati.

Negli ultimi mesi vari fatti luttuosi e terribili hanno riproposto gli interrogativi sulle 
forme di insensibilità morale, sulle perversioni e sugli smarrimenti e disintegrazioni delle 
coscienze che si insinuano in una parte della nostra popolazione, sia adulta sia giovanile. 
Ricordiamo con commozione Suor Maria Laura Mainetti, uccisa a Sondrio il 7 giugno a 
quanto sembra anche in odio alla sua testimonianza di religiosa. Con lei affidiamo al Signore 
le altre vittime di violenze insensate o abominevoli, in particolare i bambini e i ragazzi vio­
lati e soppressi da pedofili. Occorre chiedersi, senza reticenze, quanto su simili fatti e com­
portamenti incidano immagini e modelli di vita proposti, con disinvolta e interessata insi­
stenza, dalla televisione e dagli altri mezzi di comunicazione. Né si può evitare di spingere 
più a fondo la riflessione, riguardo alle concezioni morali e antropologiche, o forse sempli­
cemente al vuoto etico, che contraddistinguono ampie zone dell’attuale cultura. In realtà, 
accanto alle esigenze di sicurezza che comprensibilmente assillano i cittadini di fronte alle 
minacce della criminalità, deve farsi strada una consapevolezza più larga e più profonda, che 
cioè il fondamento primo di una convivenza serena e costruttiva sta nei valori e nelle norme 
morali iscritti nel nostro essere e nelle nostre coscienze da Colui che ci ha creati.

Un evento diverso, ma anch’esso tristissimo, è il disastro verificatosi al campeggio “Le 
Giare”, nel Comune di Soverato, dove hanno perso la vita soprattutto persone disabili e 
volontari che le assistevano, appartenenti all’UNITALSI. Vogliamo esprimere anzitutto la 
nostra vicinanza spirituale ed assicurare la nostra preghiera alle famiglie delle vittime, alla 
Chiesa e alla Città di Catanzaro e a questa tanto benemerita organizzazione. Al contempo, 
pur senza indulgere al senno di poi e ad accuse precipitose, occorre prendere sul serio il 
monito che viene da questa tragedia e da troppe altre analoghe che l’hanno preceduta, per 
non perseverare nell’errore di collocare insediamenti abitativi in zone ad alto rischio, ope­
rando invece per frenare i dissesti idrogcologici e per rendere più effettiva la vigilanza e il 
coordinamento tra gli organismi incaricati deila sicurezza del territorio.

5. Un campo in rapidissimo sviluppo, che sta ormai occupando il centro dell’interesse 
non solo delle scienze e della medicina, ma anche dell’economia e della politica, dell’etica 
e in genere della cultura, è quello delle biotecnologie, e in particolare della loro applicazio­
ne al soggetto umano. Sappiamo bene, cari Confratelli, di essere soltanto all’inizio di un 
cammino, i cui sviluppi restano per lo più al di fuori delle attuali possibilità di previsione.



1082 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

E tuttavia già ora siamo in presenza di risultati di grandissima portata, come da ultimo la 
mappa del genoma umano, decifrata al 97%, secondo l’annuncio dato il 26 giugno, mentre 
ulteriori rilevantissime scoperte e applicazioni pratiche sono concretamente perseguite e 
attese per i prossimi anni.

Ammiriamo in tutto ciò il vigore dell’intelligenza umana, immagine e riflesso di quella 
del Creatore, al quale risale l’intelligibilità stessa dell’universo e dello sviluppo della vita, ed 
avvertiamo un profondo senso di gratitudine per tutto il bene che da queste ricerche deriva e 
potrà ben più largamente derivare, per la cura delle malattie e per una migliore qualità della 
vita. Nello stesso tempo non possiamo non renderci conto degli altrettanto grandi pericoli e 
minacce che porta con sé un uso di queste nuove conoscenze e capacità operative svincolato 
da saldi riferimenti antropologici ed etici, riguardo anzitutto al soggetto umano - sul quale 
per la prima volta l’uomo stesso può incidere in maniera così diretta e radicale - ma anche 
all’ambiente in cui viviamo: ne abbiamo già avuto non poche avvisaglie ammonitrici - ad 
esempio a proposito del numero ingente di embrioni congelati -, ma enormemente più gran­
di, e per tutti imprevedibili, sono i rischi futuri. Perciò, in primo luogo a motivo della dignità 
intrinseca di ogni essere umano, che deve sempre essere considerato “come fine e non mai 
come mezzo” - secondo quel criterio fondamentale che regola tutta la moralità, come ci è 
proposta non solo dalla fede cristiana ma ugualmente dalla ragione e dalla civiltà a cui appar­
teniamo -, ed anche per la responsabilità indeclinabile che abbiamo tutti insieme verso il 
futuro del genere umano e del mondo, è necessario e urgente che i progressi scientifici e tec­
nologici siano accompagnati e orientati da una presa di coscienza collettiva, che non riguar­
da il solo ambito degli scienziati e dei ricercatori ma tutti i popoli e i cittadini, e che deve per­
tanto esprimersi anche attraverso le diverse istanze politiche, culturali e spirituali che li rap­
presentano. La Chiesa cattolica per parte sua, sotto la guida e seguendo l’esempio del Santo 
Padre, sta già portando a questo grande compito comune il contributo che le è proprio, alla 
luce della rivelazione e della ragione e col solo scopo di servire la causa dell’uomo.

Tra gli sviluppi recenti in questa materia che suscitano le più gravi preoccupazioni sono 
da annoverare gli orientamenti assunti ad agosto dai Governi della Gran Bretagna e degli 
Stati Uniti d’America, favorevoli il primo alla produzione per clonazione di embrioni umani 
allo scopo di ottenere organi da trapiantare e il secondo all'utilizzo ai medesimi fini di cellu­
le staminali prelevate da embrioni umani, che vengono pertanto soppressi. Fortunatamente il 
Parlamento Europeo ha approvato il 7 settembre un documento che respinge tali posizioni, 
chiedendo invece ai Governi dell’Unione Europea di «introdurre norme vincolanti che vieti­
no tutte le forme di ricerca su qualsiasi tipo di clonazione umana», oltre che la produzione di 
embrioni soprannumerari, e raccomandando in alternativa che «vengano esplicati i massimi 
sforzi a favore di terapie che impiegano cellule staminali derivanti da soggetti adulti». Già il 
30 marzo il medesimo Parlamento si era espresso contro la manipolazione degli embrioni.

Il Santo Padre, nel suo discorso del 29 agosto al Congresso Intemazionale sui trapianti, 
nel quale ha mostrato quanto siano forti, in concreto, l’interesse e il sostegno della Chiesa 
per le ricerche scientifiche e le loro applicazioni terapeutiche che tendano all’autentico bene 
dell’uomo, ha ribadito e motivato con la più grande chiarezza simili posizioni, sia di esclu­
sione della clonazione e della manipolazione di embrioni umani sia di promozione della 
ricerca per l’utilizzo a fini terapeutici di cellule staminali prelevabili in organismi adulti.

Anche alla luce degli orientamenti del Parlamento Europeo, appare ben strano che il 
Ministro della Sanità abbia nominato una Commissione incaricata di valutare la «possibilità 
di applicare anche in Italia i contenuti del testo preparato da un gruppo di studio inglese—, 
recentemente fatto proprio dal Governo del Regno Unito».

Siamo comunque soltanto all’inizio di un confronto che si prospetta assai lungo, com­
plesso e impegnativo, sotto il profilo scientifico, etico, antropologico, politico e culturale, e 
che sembra destinato ad essere quello di maggior rilievo per le sorti dell’umanità, nel seco­
lo che ora si apre. Dobbiamo perciò, come credenti in Cristo redentore dell’uomo e in cor-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1083

diale collaborazione con tutti coloro che intendono veramente considerare ogni essere 
umano “come fine e non mai come mezzo”, attrezzarci sotto ciascuno di tali profili a soste­
nere questo confronto con rispetto e con genuina volontà di ricerca, unita alla più ferma e 
convinta determinazione nel non abdicare per nulla alla promozione concreta della verità e 
del bene riguardo all’uomo e al suo ambiente di vita.

In questo medesimo ambito problematico rientra anche il disegno di legge sulla pro­
creazione medicalmente assistita che, dopo essere stato approvato dalla Camera dei 
Deputati, è stato invece parzialmente stravolto e poi si è arenato al Senato. Rimane comun­
que intatta la necessità di una buona legge in merito, che ponga fine all’attuale situazione di 
arbitrio totale e indiscriminato.

L’ordine del giorno a favore dell’eutanasia approvato in giugno dal Consiglio Comunale 
di Torino, che ha ricevuto dall’Arcivescovo Mons. Severino Poletto una pronta e felice 
risposta e puntualizzazione, come anche, a un livello diverso, l’approvazione martedì scor­
so da parte del Parlamento olandese di una incredibile legge che autorizza il matrimonio di 
coppie omosessuali, con il conseguente diritto di adozione, confermano quanto le proble­
matiche etiche riguardanti la vita umana e la famiglia, in rapporto sia agli sviluppi delle bio­
tecnologie sia alle spinte per cambiamenti anche radicali dei costumi, assumano ormai un 
rilievo centrale anche in ambito politico e legislativo, oltre che in quelli della cultura e della 
comunicazione sociale. La politica del prossimo futuro non potrà più pertanto rimandare 
queste questioni al solo livello della coscienza personale dei singoli parlamentari, ma dovrà 
affrontarle pubblicamente in modo esplicito e responsabile, mediante un dibattito che dia ad 
ogni cittadino la possibilità di orientarsi e di far pesare le proprie convinzioni, attraverso le 
diverse forze politiche, sociali e culturali, come è indispensabile in un sistema democratico.

In un campo diverso, ma anch’esso moralmente significativo perché riguarda l’educa­
zione e la formazione della persona, il Senato ha approvato e trasmesso alla Camera dei 
Deputati il disegno di legge sullo stato giuridico dei docenti di religione. Si tratta di una nor­
mativa molto attesa, che era giunta all’aula del Senato in un testo “unificato” assai ben con­
gegnato; purtroppo essa è stata peggiorata dal voto dell’aula, introducendo per il consegui­
mento dello stato giuridico condizioni nuove e non previste, che darebbero luogo a ingiuste 
discriminazioni.

6. Riguardo agli sviluppi del cammino verso l’unità dell’Europa merita speciale atten­
zione, cari Confratelli, la Carta dei diritti fondamentali dell’Unione Europea, in fase di 
avanzata elaborazione, che allo stato attuale risulta insoddisfacente sotto vari profili. Manca 
infatti anzitutto un’esplicita e adeguata valorizzazione di quelle radici storico-culturali, tra 
cui in particolare il cristianesimo, che rappresentano l’anima dell’Europa e ne possono ispi­
rare anche oggi l’identità e la missione. E poi chiaramente presente la tendenza a ricono­
scere e legittimare modi di costituire una famiglia diversi dal matrimonio. A sua volta, la 
libertà religiosa viene affermata senza fare alcun riferimento alle dimensioni istituzionali 
proprie delle confessioni religiose in quanto tali, mentre alcuni diritti individuali sembrano 
proposti in maniera alquanto unilaterale, rischiando così di entrare in conflitto con altri legit­
timi diritti, tra cui di nuovo quelli delle confessioni religiose. E dunque forte l’auspicio che 
i Governi dei Paesi membri dell’Unione Europea, ai quali compete ora un ruolo decisivo, si 
impegnino seriamente ad apportare alla Carta le necessarie integrazioni e correzioni.

Il “Summit” del Millennio, celebrato in questi giorni dalle Nazioni Unite, ha fatto emer­
gere, anche attraverso le parole del Cardinale Segretario di Stato, alcuni compiti urgenti e 
irrinunciabili a livello mondiale, come la promozione della pace, dello sviluppo, dei diritti 
umani e dell’uguaglianza tra tutti i Paesi membri dell’ONU. Vogliamo sperare che alle 
intenzioni espresse in questa Assemblea solenne faccia seguito qualche passo concreto.

Purtroppo il panorama intemazionale continua a presentare molti lati oscuri. 
Ricordiamo in particolare come non siano finora giunti a compimento i tentativi di trovare



1084 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

una soluzione effettiva del conflitto israelo-palestinese: la via da seguire si conferma sem­
pre più quella indicata dal Papa nell’Angelus di domenica 23 luglio, che passa attraverso 
l’approvazione di uno statuto speciale, intemazionalmente garantito, per le parti più sacre 
della città di Gerusalemme.

Proseguono i conflitti armati sia in Africa sia in altre parti del mondo ed assumono non 
di rado la forma dell’aggressione e del tentativo di sterminio verso determinate comunità 
religiose, in vari casi cristiane. Siamo vicini in particolare, con la solidarietà e la preghiera, 
ai nostri fratelli oggetto di violenze nell’arcipelago delle Molucche. Continuano inoltre, 
anche in questi ultimi giorni, gli atti di persecuzione e intimidazione verso i cattolici in Cina.

Vorrei però terminare con una nota lieta. Essa si riferisce alla questione del debito inter­
nazionale: il 14 luglio il Parlamento italiano ha approvato, con voto unanime, la legge per 
la remissione dei debiti ai Paesi più poveri, mettendo a disposizione 12.000 miliardi per 62 
Paesi e in particolare per i 41 più poveri, a condizioni più vantaggiose di quelle stabilite in 
sede intemazionale. E un atto che fa onore all’Italia ed al quale non è estranea la sensibiliz­
zazione indotta dalla Campagna per la riduzione del debito promossa dalla Chiesa italiana: 
questa Campagna ora prosegue, con diverse modalità di attuazione ma con il medesimo 
scopo di solidarietà fraterna verso i popoli che vivono in condizioni disperate.

Cari Confratelli, grazie per il vostro paziente ascolto e per quanto vorrete ora proporre. 
Affidiamo queste giornate che passeremo insieme, e che ricevono la loro impronta spiritua­
le dalla visita alla Santa Sindone, all’intercessione della Vergine Maria, del suo sposo 
Giuseppe e dei Santi e delle Sante venerati nelle nostre Chiese.

2. COMUNICATO DEI LAVORI

Il Consiglio Episcopale Permanente, nella sua sessione autunnale svoltasi a Torino dal 
18 al 21 settembre 2000, in occasione dell’Ostensione giubilare della Sindone, ha provve­
duto alla nomina dei membri delle nuove Commissioni Episcopali e ha approvato la pre­
sentazione dei contenuti essenziali e della struttura degli Orientamenti pastorali della 
Chiesa italiana per il nuovo decennio. La proposta, articolata sui temi della speranza e della 
comunicazione della fede, sarà sottoposta all’attenzione di tutti i Vescovi italiani. Il 
Consiglio Permanente ha inoltre riflettuto sul significato di importanti eventi giubilari come 
la XV Giornata Mondiale della Gioventù, ha preso in esame due testi liturgici (la proposta 
di adattamento del Rito del Matrimonio e la traduzione italiana del Rito degli esorcismi) e 
ha affrontato diversi problemi legati all’attualità ecclesiale e sociale. Un momento di parti­
colare intensità si è avuto con la visita alla Sindone, che ha permesso ai Vescovi - come ha 
sottolineato nell’omelia della Messa in Cattedrale il Presidente della C.E.I. Card. Camillo 
Ruini - di entrare «di più nella fisicità delle sofferenze e della passione di Cristo».

1. Dopo la XV Giornata Mondiale della Gioventù

Tra gli avvenimenti promossi dal Santo Padre nel corso dell’Anno del Giubileo uno, su 
tutti, ha avuto una particolare risonanza nella comunità ecclesiale e nella società civile: la 
XV Giornata Mondiale della Gioventù. La rilettura di quest’evento - che ha portato a Roma



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1085

più di due milioni di giovani - ha trovato molto spazio sia nella prolusione del Cardinale 
Presidente sia nel confronto che ne è seguito.

E stato osservato come nelle giornate di Roma e di Tor Vergata sia affiorato il volto di 
una Chiesa “abitabile” dai giovani e come questi abbiano saputo dar prova di maturità di 
fede, di forte tensione spirituale e di slancio missionario verso i coetanei. Questi giovani, 
tutt’altro che classificabili secondo i vecchi stereotipi del “giovane cattolico”, hanno rice­
vuto “una grande iniezione di fiducia” dal loro Giubileo e hanno dimostrato di non essere 
timorosi nel professare apertamente la loro fede. Per sottolineare la rilevanza di questo even­
to i membri del Consiglio Permanente hanno indirizzato un Messaggio ai giovani. I Vescovi 
hanno voluto esprimere la loro gratitudine verso i ragazzi e le ragazze che hanno partecipa­
to alla Giornata e verso tutti coloro che li hanno accompagnati, esortando tutti a continuare 
il cammino intrapreso.

Al contempo i Vescovi hanno auspicato che i giovani sappiano portare l’entusiasmo di 
Tor Vergata nella pastorale quotidiana, superando alcune difficoltà dovute allo scarso nume­
ro di sacerdoti che si dedicano ai giovani, al poco spazio che a volte le comunità parrocchiali 
riservano alle nuove generazioni e a una certa resistenza verso il rinnovamento pastorale. 
Per reagire a queste difficoltà sarà necessario, secondo il Consiglio Permanente, tradurre in 
impegni concreti le indicazioni della XV Giornata Mondiale della Gioventù, soprattutto 
nella cura della spiritualità e della formazione, nell’attenzione verso i giovani non coinvol­
ti in un cammino di fede e nell’elaborazione di specifici itinerari diocesani. L’obiettivo, è 
stato detto, «è di offrire ai giovani luoghi di accoglienza per ascoltarli, per dialogare con loro 
e per aiutarli a crescere come credenti capaci di seguire Gesù Cristo e di annunciarlo e testi­
moniarlo ai loro coetanei».

2. La Chiesa italiana in cammino nel nuovo decennio

Gesù Cristo, speranza e comunicazione della fede. Sono le parole-chiave che riassumo­
no i contenuti della prima bozza degli Orientamenti pastorali per il prossimo decennio, pre­
sentata al Consiglio Permanente dal Vice Presidente della C.E.I. S.E. Mons. Renato Corti. 
Il testo ha offerto ai Vescovi l’opportunità di un confronto sui temi che ispireranno il cam­
mino della Chiesa italiana fino al 2010 e che sono stati orchestrati secondo una triplice scan­
sione:

- il riferimento al mistero dell'Incarnazione e a Cristo nostro Salvatore e nostra speranza;
- il rilancio del compito missionario della Chiesa, «cercando di capire - ha detto Mons. 

Corti - qual è il contesto nel quale annunciare il Signore e quali sono le sfide, le opportunità 
e i compiti che ci attendono»; e

- l’invito, rivolto a tutte le comunità, «a compiere una scelta di rinnovamento interiore 
e una revisione del lavoro pastorale, così che possano diventare strumento idoneo per comu­
nicare il progetto che Cristo ha sull’uomo».

Questa triplice scansione è stata tradotta, dalla bozza, in altrettanti capitoli. Il primo è 
interamente dedicato alla presentazione del mistero del Verbo incarnato, sia attraverso la 
contemplazione di alcuni suoi aspetti teologici e spirituali, sia attraverso la sottolineatura 
della dimensione cristologica che il Santo Padre ha dato alla celebrazione del Giubileo nella 
Bolla Incarnationis mysterium. Nel secondo capitolo si approfondisce il compito missiona­
rio della Chiesa oggi, chiarendo dove sta l’areopago nel quale portare il Vangelo e con quale 
animus affrontarlo. Vengono evidenziate, in particolare, le principali sfide poste dall’evolu­
zione culturale e sociale dell’Europa, gli spazi e le opportunità che questa offre per la pro­
posta cristiana, e le responsabilità a cui è chiamata la Chiesa, soprattutto nel dare alla pro­
pria vita quotidiana una forte impronta formativa, anche in senso teologico-culturale, e nel 
rendere in qualche modo percepibile il mistero del Dio trascendente e vicino. Quest’ultimo



1086 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

aspetto è ripreso dal terzo capitolo della bozza, dedicato alle esigenze di rinnovamento della 
comunità cristiana - che ha come requisito indispensabile la santità della vita - e di ripen­
samento del lavoro pastorale, che deve convergere sempre più sulla centralità del­
l’Eucaristia, sulla prima evangelizzazione, sulla collaborazione dei laici e sul coinvolgi­
mento dei giovani e delle famiglie.

Dalla discussione del Consiglio Permanente è emerso un sostanziale apprezzamento del 
testo, soprattutto per la sua impostazione cristologica ed ecclesiologica. E stata sottolineata 
anche l’esigenza di dare spazio nel documento alle nuove modalità di evangelizzazione e 
missione, che impegnano i sacerdoti e gli operatori pastorali laici - in primo luogo la fami­
glia e i giovani - alla ricerca di itinerari di primo annuncio nei vari ambienti di vita. Tra le 
modalità di annuncio più appropriate per l'uomo d’oggi i Vescovi hanno evidenziato parti­
colarmente la catechesi mistagogica, ossia la riscoperta dei doni ricevuti nei Sacramenti, la 
narrazione dell’esperienza di fede a livello sia personale che comunitario, l’impegno cultu­
rale negli “areopaghi” del nostro tempo e la povertà, intesa sia come stile distintivo della 
vita cristiana secondo lo spirito delle Beatitudini sia come attenzione alle forme di emargi­
nazione della società contemporanea.

La proposta presentata da Mons. Corti, ritenuta valida dal Consiglio Permanente ed 
integrata con le osservazioni scaturite dal dibattito, sarà inviata a tutti i Vescovi italiani per­
ché ne discutano nelle rispettive Conferenze Episcopali Regionali. Questa fase di consulta­
zione permetterà di elaborare una prima stesura del testo, che sarà presentata al Consiglio 
Permanente del gennaio 2001. L’approvazione finale del documento degli Orientamenti 
pastorali rimane prevista nel corso dell’Assemblea Generale della C.E.I. del maggio 2001.

3. Esame di testi liturgici e attenzione alle problematiche della scuola
È stata discussa anzitutto una proposta di adattamento del Rito del Matrimonio-editio 

typica altera, presentata da S.E. Mons. Adriano Caprioli, Presidente della Commissione 
Episcopale per la liturgia. L’adattamento preso in esame si caratterizza per l’arricchimento 
del Lezionario e di alcune parti celebrative che permettono di evidenziare meglio il rappor­
to del Matrimonio con il mistero pasquale, con l’opera dello Spirito Santo e con la vita della 
comunità cristiana. I Vescovi hanno offerto ulteriori indicazioni in vista della stesura defi­
nitiva e dell’approvazione.

Il Consiglio ha inoltre discusso la traduzione in lingua italiana del Rito degli esorcismi, 
illustrata ancora da Mons. Caprioli. Il testo - traduzione di quello latino promulgato nel 
1998 dalla Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti - si apre con 
una serie di Praenotanda di carattere dottrinale e pastorale e presenta, a seguire, il Rito del­
l’esorcismo maggiore e due appendici con formulari di preghiere, rispettivamente per incon­
tri comunitari autorizzati dal Vescovo e per l’uso personale in privato. L’auspicio dei 
Vescovi è che la pubblicazione del testo ed il suo prudente utilizzo offrano l’opportunità di 
una catechesi più ampia riguardo all’atteggiamento che i cristiani devono tenere nei con­
fronti della presenza e dell’azione di Satana e favoriscano un’azione pastorale più attenta a 
contrastare le credenze e le pratiche superstiziose e magiche.

Su alcuni problemi riguardanti l’insegnamento della religione cattolica hanno invece 
riferito, in due interventi distinti, il Presidente della Commissione Episcopale per l’educa­
zione cattolica, la scuola e l’Università S.E. Mons. Cesare Nosiglia e il Delegato della 
Presidenza C.E.I. per le questioni giuridiche S.E. Mons. Attilio Nicora. È stato esaminato, 
in primo luogo, il disegno di legge concernente le Norme sullo stato giuridico e sul reclu­
tamento degli insegnanti di religione cattolica, approvato dal Senato il 19 luglio scorso, 
mettendo in luce le conseguenze che - in caso di approvazione definitiva del testo nell’at­
tuale legislatura - potrebbe avere per la scelta e la qualificazione professionale dei docenti



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1087

di religione. Il fatto che si potrebbe aprire, per questi, la possibilità dell’ingresso in ruolo con 
una definitiva parità di trattamento normativo ed economico con i colleghi di altre discipli­
ne è stato valutato positivamente. Al contrario viene giudicata incongrua la prospettata con­
nessione tra l’ingresso in ruolo e il possesso di una laurea in discipline non attinenti alla qua­
lità e alla natura dell’insegnamento della religione cattolica e in ogni caso viene ritenuta 
ingiustamente discriminatoria la richiesta anche per il primo concorso di un titolo di laurea 
per il pieno riconoscimento giuridico di coloro che magari già da anni svolgono questo inca­
rico, nelle secondarie superiori. Non è mancata, inoltre, una riflessione sulle trasformazioni 
che interesseranno l’insegnamento della religione nel quadro dell’autonomia scolastica, del 
riordino dei cicli e della sperimentazione dei nuovi programmi avviata dalla C.E.I. in colla­
borazione con il Ministero della Pubblica Istruzione. L’autonomia permette di stimolare 
dentro e fuori dalle scuole del territorio i diversi soggetti interessati all’educazione delle gio­
vani generazioni in un comune impegno educativo. E, per la Chiesa, questa è un’occasione 
importante da cogliere attivando la rete capillare delle nostre parrocchie e delle altre realtà 
che operano nel campo educativo.

4.1 problemi emergenti nella società italiana ed internazionale

La prolusione del Cardinale Presidente ha offerto numerosi spunti di riflessione a parti­
re dalla lettura dei principali problemi della società italiana e del panorama intemazionale. 
Su alcuni punti, in particolare, si è concentrata l’attenzione dei Vescovi. Preoccupa la cre­
scita della povertà e della disoccupazione nelle Regioni meridionali del nostro Paese, così 
come l’accentuarsi di una deriva etica che è alla base di fenomeni come l’abuso sui minori 
e la violenza contro persone indifese. E stata richiamata inoltre l’attenzione sui sempre irri­
solti problemi delle Carceri. La recente celebrazione del Giubileo delle Carceri ha ripropo­
sto all’opinione pubblica una serie di interrogativi che, secondo il Consiglio Permanente, 
meritano di essere colti ed affrontati da parte delle autorità civili e del mondo ecclesiale.

Un non minore impegno da parte dello Stato e della Chiesa è stato auspicato dai Vescovi 
per ciò che riguarda il fenomeno dell’immigrazione, con le problematiche sociali ad esso 
legate. Tra queste spicca la crescita della delinquenza e dei traffici illegali che non ha anco­
ra trovato, da parte dello Stato, una risposta efficace. E stata condivisa, al riguardo, la posi­
zione del Cardinale Presidente, laddove questi ha evidenziato la necessità «di coniugare 
positivamente l’istanza della crescita di una cultura dell’accoglienza con quella della ferma 
repressione degli abusi, particolarmente riguardo alle organizzazioni criminali che prospe­
rano sull’immigrazione clandestina, sullo spaccio della droga e sullo sfruttamento della pro­
stituzione».

Molto interesse ha suscitato la parte della prolusione del Cardinale Presidente dedicata 
allo sviluppo delle biotecnologie e alle problematiche etiche che esso porta con sé. Le nuove 
prospettive tecniche e scientifiche esigono una maggiore attenzione alla dimensione etica e 
al suo fondamento antropologico. Il tentativo ricorrente di dissociare la scienza dall’etica 
rivela infatti la volontà di prescindere da una visione antropologica. Ma nessun bene potrà 
derivare all’umanità da una scienza che non si metta totalmente a servizio dell’uomo e non 
abbia come presupposto il rispetto incondizionato di ogni esistenza umana, dal concepi­
mento al suo termine naturale. Di fronte alle sempre più complesse sfaccettature del dialo­
go contemporaneo fra scienza e fede, è stata postulata da parte del Consiglio Permanente 
una maggiore qualificazione culturale della comunità ecclesiale, sia attraverso specifiche 
iniziative di formazione (come l’istituzione di borse di studio per ricercatori nelle discipli­
ne bioetiche) sia attraverso la sensibilizzazione dei cristiani — sacerdoti, religiosi e laici - sui 
nodi critici ineludibili. Va in questa direzione il messaggio dei Vescovi per la XXXIII 
Giornata per la vita presentato dal Presidente della Commissione Episcopale per la famiglia



1088 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

e la vita S.E. Mons. Dante Lafranconi. Il testo ribadisce, dinanzi agli inquietanti interroga­
tivi sollevati dalla manipolazione genetica, dall’eutanasia e dall’ipotesi della clonazione 
umana, il principio che ogni vita è degna di essere vissuta dal concepimento al suo termine 
naturale perché ogni essere umano si affaccia alla storia come soggetto del tutto singolare e 
irripetibile e come parola detta insieme da Dio e dall’uomo.

Sul fronte internazionale, il Consiglio Permanente ha dedicato anche una specifica 
attenzione al problema del debito estero dei Paesi più poveri, sia manifestando apprezza­
mento per la legge approvata in materia dal Parlamento italiano nel luglio scorso, sia facen­
do il punto sull’andamento della Campagna ecclesiale italiana per la riduzione del debito 
estero, promossa in occasione dell’Anno Giubilare. In merito ha riferito, con una comuni­
cazione, il Presidente dell’apposito Comitato S.E. Mons. Attilio Nicora, che ha aggiornato 
sulle prospettive di impegno del Governo italiano e della C.E.I. per l’iniziativa di conver­
sione del debito di Guinea e Zambia e sull’andamento della raccolta delle offerte, aggiun­
gendo che «il frutto migliore della Campagna dovrebbe consistere in una accresciuta 
coscienza, da parte soprattutto dei cristiani, dell’urgenza di rimettere in discussione se stes­
si e i propri stili di vita di fronte alle drammatiche condizioni di tanti popoli del mondo, 
ritrovando il coraggio della sobrietà, che si fa libertà di donare e di servire nel nome e sul­
l’esempio del Signore».

5. Questioni giuridiche ed amministrative

Il Consiglio Permanente ha confermato l’istituzione (avvenuta nel 1986) del Comitato 
per gli Istituti di Scienze Religiose, voluto per coordinare l’attività degli Istituti di Scienze 
Religiose tra le cui finalità c’è anche quella di garantire la quaiificazione dei docenti di reli-

DETERMINAZIONE SUL VALORE MONETARIO
DEL PUNTO PER L’ANNO 2001

Il Consiglio Episcopale Permanente, nella sessione del 18-21 settembre 2000, ai sensi dell’art. 
6 del Testo Unico delle disposizioni di attuazione delle Norme relative al sostentamento del 
Clero che svolge servizio in favore delle diocesi (cfr. RDTo 68 [1991], 906) e in considera­
zione dell’andamento del tasso di inflazione registrato nell’anno 1999 e nei primi sette mesi 
del 2000, ha approvato la seguente Determinazione riguardante l’aumento del valore del 
punto, a decorrere dal 1° gennaio 2001.

DETERMINAZIONE

// Consiglio Episcopale Permanente:
- visto l’art. 2 §§ 1,2 e 3, della Delibera della C.E.I. n. 58;
- visto l’art. 6 della medesima Delibera,

APPROVA

che il valore monetario del punto, per l’anno 2001, sia elevato da L. 19.600 
a L. 20.000.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1089

gione cattolica nelle scuole pubbliche. 11 Comitato, secondo la disposizione approvata nella 
presente sessione, svolgerà la sua funzione fino aH’esaurimento dei compiti attualmente 
affidatigli.

Il Consiglio ha infine approvato la proposta per la determinazione del valore del punto per 
il sostentamento del Clero, elevandolo, per l’anno 2001, alla misura di lire 20.000 (+ 2,05%).

6. Nomine

Il Consiglio Permanente ha provveduto ad eleggere i membri delle dodici nuove 
Commissioni Episcopali, i cui Presidenti erano già stati designati dalla XLVII Assemblea 
Generale. Tale adempimento è di notevole rilievo nella vita della C.E.I. in quanto le 
Commissioni Episcopali sono costituite a norma di Statuto «per studiare e formulare la solu­
zione dei problemi relativi alle finalità della Conferenza» e «pertanto hanno compiti di stu­
dio, di proposta e di animazione; per loro natura non hanno potestà deliberativa né funzio­
ne esecutiva» (cfr. art. 39). Sono stati nominati inoltre i Presidenti e i membri di alcuni 
Comitati, i Direttori di taluni Uffici della Segreteria Generale della C.E.I. ed alcuni assistenti 
di associazioni.

Roma, 25 settembre 2000

3. MESSAGGIO AI GIOVANI
DELLA GIORNATA MONDIALE DELLA GIOVENTÙ

Cari giovani, ragazzi e ragazze della Giornata Mondiale della Gioventù 2000!

Nel corso della riunione del Consiglio Episcopale Permanente, il pensiero di tutti noi è 
tornato più volte sulla straordinaria esperienza della XV Giornata Mondiale della Gioventù 
che abbiamo vissuto assieme nelle diocesi e a Roma, dal 10 al 20 agosto. Desideriamo ricor­
darla ancora per ringraziare il Signore del dono che Egli ha fatto a voi, alla Chiesa e al 
mondo intero.

Con il passare dei giorni appare sempre più vero quanto il Santo Padre vi ha detto nel 
corso della grande Veglia: «Cari amici, vedo in voi le sentinelle del mattino (cfr. Is 21,11- 
12) in quest’alba del Terzo Millennio». Sì, voi avete preannunciato un’alba di speranza per 
la Chiesa e per il mondo! Lo avete fatto con l’intensità della vostra preghiera nei momenti 
di personale raccoglimento, nei percorsi penitenziali e nelle celebrazioni comunitarie; con 
la sincera e appassionata ricerca della verità durante le catechesi e le celebrazioni; con la fre­
schezza e la creatività con cui avete saputo far festa e raccontare la vostra gioia di vivere; 
con l’entusiasmo con cui avete accolto l’invito ad aprire la vostra vita a Cristo, unica e vera 
risposta alle attese dei giovani e di ogni uomo. Sentiamo di poter dire come San Paolo che 
voi, oggi, siete «gioia» e «corona» (cfr. Fil 4,1 ) della Chiesa e in particolare del Santo Padre, 
di noi Pastori, dei vostri genitori, dei sacerdoti e degli educatori che vi hanno accompagnato. 
Desideriamo ringraziare ancora con voi tutti coloro che hanno reso possibile questo evento 
di grazia.



1090 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

In primo luogo il nostro pensiero va al Santo Padre che ha avuto la felice intuizione 
delle Giornate Mondiali e che in questi anni, di Giornata in Giornata, ha saputo costruire un 
dialogo intenso e penetrante con ogni giovane. Il Papa non vi ha parlato da lontano o dal­
l’alto, ma vi ha stretto tutti al suo cuore ed è entrato in dialogo con voi. Egli stesso lo ha sot­
tolineato più volte al termine della Veglia: «Grazie per questo dialogo. In virtù della vostra 
iniziativa, della vostra intelligenza, non è stato un monologo, è stato un vero dialogo». Un 
dialogo a cui vi eravate preparati a lungo assieme ai vostri sacerdoti e ai vostri animatori - 
fra cui tanti religiosi e religiose -, che vogliamo ringraziare con voi per la generosa dedi­
zione e l’impegno con cui vi hanno seguito condividendo ogni momento, senza risparmiar­
si nelle fatiche. E un dialogo che avete nutrito con la riflessione e con la formazione, che 
avete sviluppato nei gemellaggi con i vostri coetanei degli altri Paesi, durante quelle gior­
nate che tanto hanno toccato la vita delle comunità diocesane, delle parrocchie e delle fami­
glie, che aprendosi all’ospitalità hanno potuto sperimentare quanta gioia e ricchezza si rice­
va nel donare.

Sappiamo che questa Giornata Mondiale ha impresso un sigillo indelebile in tutti voi. 
Quanto avete vissuto non può essere archiviato o lasciato solo ad un nostalgico ricordo. 
Coltivate le amicizie, restate uniti, non disperdetevi e conservate lo slancio missionario. Il 
messaggio su cui avete riflettuto e l’esperienza fatta costituiscono dei formidabili punti di 
partenza per rinnovare la vita delle nostre comunità, per intraprendere nuovi cammini pasto­
rali, per promuovere un’autentica cultura della vita e della solidarietà, per portare la buona 
notizia di Gesù Cristo ai vostri coetanei che non l’hanno ancora incontrato, per dare con­
cretezza a quel “laboratorio della fede” che il Papa ha affidato alla vostra responsabilità. Le 
consegne che avete ricevuto dal Santo Padre attendono una risposta motivata e generosa. 
Accogliete la grazia del Signore spalancando a Lui i vostri cuori; lasciatevi interpellare e 
guidare dalle radicali esigenze del Vangelo senza resistenze o compromessi; vivete l’amici­
zia con Cristo, unica e fondamentale relazione che può dare senso pieno alla vostra vita e 
può rendervi felici. Colui che avete incontrato nelle giornate romane, il “Verbo fatto carne”, 
guarda a voi con l’affetto e la tenerezza con cui ha fissato lo sguardo su quel giovane che 
gli chiedeva che cosa doveva fare per avere la vita eterna (cfr. Me 10,17-22; Mt 19,16-22). 
E Cristo la vostra unica e vera ricchezza, per Lui vale la pena di lasciare tutto per seguirlo. 
Rispondete con coraggio alla sua chiamata, percorrendo la via della santità secondo la vostra 
specifica vocazione al matrimonio, al sacerdozio ministeriale, alla vita consacrata, al servi­
zio missionario, a qualunque scelta di vita il Signore vi chiami.

Negli slanci come nelle difficoltà, nell’entusiasmo come nella fatica, desideriamo esser­
vi vicini, per continuare con voi questo cammino che colora di luce e di speranza l’alba del 
Terzo Millennio nella certezza che non potremo dimenticare ciò che abbiamo veduto, senti­
to e toccato nel corso di questa Giornata Mondiale. Nessuno potrà soffocare la forza dello 
Spirito effusa sulla Chiesa giovane nella notte di Tor Vergata, come nessuno potrà dimenti­
care i vostri volti carichi di stupore e così determinati nell’ascoltare e nel seguire il percor­
so indicato dal Papa. Non siete soli: vi sostengono e lottano con voi gli eroi della fede, quel­
la miriade di Santi e di Martiri che in ogni tempo hanno saputo testimoniare la loro fede in 
Cristo, dimostrando che nulla è impossibile per chi si lascia umilmente guidare dallo Spirito 
Santo.

Maria, nostra Madre, che assieme agli Apostoli vi ha accolto nel suggestivo scenario di 
Tor Vergata, vi accompagni con la sua amorevole presenza e guidi i vostri passi nelle gran­
di sfide del Terzo Millennio.

Torino, 21 settembre 2000

Il Consiglio Episcopale Permanente



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1091

PRESIDENZA

Regolamento applicativo delle Disposizioni 
per i finanziamenti della C.E.I. per l’edilizia di culto

Dopo dieci anni di esperienza circa il sistema di finanziamento dell’edilizia di culto, si è ritenuto 
necessario riesaminare tutta questa disciplina alla luce delle mutate esigenze pastorali. Per questo 
motivo la XLVU Assemblea Generale della C.E.I. del 22-26 maggio 2000 ha approvato le 
“Disposizioni” riguardanti la concessione di contributi finanziari della C.E.I. per la nuova edilizia 
di culto (cfr. RDTo TI [2000], 712-715).
A seguito di tali modifiche e della istituzione del nuovo Servizio Nazionale per l’edilizia di culto, 
lo stesso Servizio Nazionale ha presentato alla Presidenza la proposta di modifica del 
Regolamento applicativo per adeguarlo alle “Disposizioni" di cui sopra (cfr. RDTo 72 [1995], 
1069-1074; cfr. anche RDTo 75 [1998], 1173-1179).
La Presidenza della C.E.I., nella riunione tenutasi a Torino il 18 settembre 2000, ha approvato il 
seguente testo del Regolamento applicativo delle Disposizioni per i finanziamenti della C.E.I. 
per l'edilizia di culto.

TITOLO I
DISPOSIZIONI GENERALI

Art. 1 - Strutture e opere ammesse al finanziamento

§1.1 contributi della C.E.I. di cui al presente Regolamento vengono destinati di rego­
la per la realizzazione di nuove strutture di servizio religioso di natura parrocchiale ed ecce­
zionalmente, quando sia provata la povertà della comunità interessata (diocesi e parrocchia) 
o la natura invincibilmente speculativa del prezzo di compravendita, anche per l’acquisto 
dell’area, nei limiti previsti dai parametri di cui all’art. 3 delle “Disposizioni" in materia, 
approvate dalla XLVII Assemblea Generale della C.E.I. del 22-26 maggio 2000 (nel segui­
to "Disposizioni").

Tali strutture sono:
a) la chiesa parrocchiale o sussidiaria e le relative pertinenze (sacrestia, uffici par­

rocchiali, archivio, locali di servizio), comprese, in forma forfettaria, le opere d’arte (altare, 
ambone, fonte battesimale, vetrate artistiche, portale e simili);

b) la casa canonica: abitazione del Clero addetto alla cura d’anime;
c) i locali di ministero pastorale (salone polifunzionale, adeguato numero di vani 

per catechesi, attività educative e formative, associazioni, servizi).

§ 2. Sono equiparati alle nuove costruzioni:
a) i completamenti di opere incompiute iniziate con fondi propri o con finanzia­

menti di leggi statali o regionali, successivamente revocati in tutto o in parte;
b) gli ampliamenti che comportino un adeguamento delle superfici non oltre i li­

miti parametrali;
c) l’acquisto e il conseguente adattamento di edifici esistenti, limitatamente al caso 

di parrocchie che non ne siano dotate o dotate in modo insufficiente secondo i parametri 
C.E.I., ove non sia possibile o conveniente reperire idonee aree edificabili.



1092 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

§ 3. Possono, inoltre, essere ammesse al finanziamento le seguenti nuove costruzioni 
che, pur presentando caratteri di atipicità, si ritengono “assimilabili” alle strutture di cui 
sopra ai sensi dell’art. 5 delle ‘‘Disposizioni”:

a) gli edifici di culto e le opere di ministero pastorale appartenenti ad enti eccle­
siastici secolari diversi dalle parrocchie, purché sia provata la loro stabile funzione sus­
sidiaria e l’assenza di idonee e sufficienti strutture parrocchiali in un territorio ben indivi­
duato e definito;

b) le strutture interparrocchiali, allorché abbiano natura condominiale;
c) gli episcopi, limitatamente all’abitazione del Vescovo;
d) gli Uffici di Curia, come strutture accessorie di natura pertinenziale dell’epi­

scopio;
e) le case del Clero, limitatamente agli appartamenti destinati al Clero in servizio 

attivo a favore della diocesi, titolare di uno specifico ufficio canonicamente costituito 
durante munere.

§ 4. Contributi straordinari, nella misura del 50% dei costi parametrici, possono, infi­
ne, essere concessi:

a) quando si renda necessario procedere a lavori di trasformazione dell’edificio, 
per la sua riqualificazione e il suo adattamento alle esigenze ambientali, mediante un insie­
me sistematico di opere e la modifica del numero dei vani, che portino a un organismo edi­
lizio in tutto o in parte diverso dal precedente;

b) quando siano necessari lavori di consolidamento statico e/o antisismico e/o di 
adeguamento a norma degli impianti e/o di rifacimento strutturale delle coperture.

§ 5. Non sono ammissibili ai contributi previsti dalle “Disposizioni" altri locali (per 
esempio: aule scolastiche, impianti cine-teatrali, impianti sportivi, impianti di ristoro o di 
accoglienza), gli arredi mobili, i banchi, le sistemazioni cortilizie esterne e/o a giardino, né 
le opere di manutenzione ordinaria (ritinteggiatura, sostituzione della pavimentazione e/o 
dei serramenti, riparazioni e simili), non riferibili direttamente alle nuove strutture, anche 
nei casi previsti nel § 4, lett. a) e b).

Art. 2 - Condizioni previe per accedere al finanziamento della C.E.l.

L’ammissione ai contributi è concessa alle condizioni previste dall’art. 4 dello 
“Disposizioni” e alle seguenti ulteriori condizioni, in quanto applicabili:

a) che sia dimostrata la mancanza o l’insufficienza di strutture disponibili o ricu­
perabili;

b) che l’assunzione o la revoca degli impegni di spesa, inclusi nel piano finanzia­
rio allegato all’istanza, da parte di enti pubblici sia prevista da leggi statali o regionali o 
disposta con atti deliberativi degli organi competenti resi esecutivi;

c) che il diritto di superficie non sia concesso da un ente ecclesiastico;
d) che l’istanza di contributo integrativo:

- non sia determinata da una maggiore spesa derivante da revisione prezzi o 
da varianti relative ad opere e/o strutture non ammissibili a finanziamento o non 
approvate dalla Commissione per l’edilizia di culto;

- non si riferisca ad un progetto di costo superiore ai limiti parametrici.

Art. 3 - Commissione per l’edilizia di culto

§ 1. La Commissione di cui all’art. 6 delle “Disposizioni” è composta di sette membri- 
e precisamente:



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1093

- un Vescovo, Presidente, eletto dal Consiglio Episcopale Permanente;
- il Direttore, durante munere, del Servizio Nazionale per l’edilizia di culto;
- il Direttore, durante munere, dell’Ufficio Liturgico Nazionale;
- uno dei collaboratori del Servizio Nazionale per l’edilizia di culto, nominato dalla 

Presidenza della C.E.I.;
- altri tre componenti, uno per ciascuna area geografica (Nord, Centro, Sud), nomina­

ti dalla Presidenza della C.E.I.

§ 2. Spetta alla Commissione:
a) esaminare i progetti presentati e valutarli alla luce degli orientamenti dei com­

petenti organi ecclesiastici e della presente disciplina, tenuti presenti i rilievi sollevati dal 
Servizio Nazionale per l’edilizia di culto in fase istruttoria sulla base della documentazione 
agli atti e dei contatti preliminari con i richiedenti;

b) concedere il nulla osta, concluso positivamente l’esame di prima istanza, all’e­
laborazione dei progetti esecutivi e relativi computi metrici-estimativi, approvare, rinviare 
con osservazioni o respingere le istanze;

c) proporre l’ammontare del contributo;
d) predisporre e aggiornare annualmente i parametri indicativi di cui all’art. 3 delle 

“Disposizioni” ;
e) a richiesta della Presidenza della C.E.I., esprimere parere su eventuali problemi 

emersi e sulla concessione di deroghe alla presente normativa nei casi consentiti dall’art. 9 
delle “Disposizioni”.

Art. 4 - Servizio Nazionale per l’edilizia di culto

E l’organismo operativo, istituito presso la Segreteria Generale della C.E.I. con decreto 
del Presidente Card. Camillo Ruini del 28 settembre 1999, n. 1154/99, a servizio delle dio­
cesi italiane in materia di edilizia di culto e della Commissione di cui all’art. 3.

Esso è diretto da un Responsabile, nominato dal Consiglio Episcopale Permanente.
In particolare il Servizio Nazionale per l’edilizia di culto:

a) tratta i profili tecnici e amministrativi, giuridici, liturgici, artistici, a livello di 
studio, ricerca, proposta e consulenza nelle materie di sua competenza;

b) istruisce le pratiche di finanziamento con i fondi stanziati dall’Assemblea 
Generale della C.E.I., curando direttamente, ove occorra, i rapporti con gli Ordinari dioce­
sani o loro delegati sia nella fase istruttoria che in quella esecutiva;

c) verifica la regolarità della documentazione con facoltà di richiederne l’integra­
zione, se ritenuto utile a fini istruttori;

d) collabora fraternamente con le diocesi per la corretta predisposizione dei 
progetti;

e) dà indicazioni circa i limiti dell’intervento finanziario della C.E.I.;
f) prepara le adunanze della Commissione, redigendo l’ordine del giorno e le rela­

zioni di base per la discussione;
g) verbalizza le osservazioni e le decisioni della Commissione;
h) predispone i testi dei provvedimenti amministrativi;
i) presta opera di consulenza a favore delle diocesi, avvalendosi, ove occorra, 

anche in tutte le fasi del procedimento istruttorio, dell’opera di esperti e della collaborazio­
ne dell’Ufficio Liturgico Nazionale, dell’Ufficio Nazionale per i problemi giuridici e 
dell’Osservatorio Giuridico;

l) ordina e custodisce un proprio archivio.



1094 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

TITOLO II
PROCEDIMENTO ISTRUTTORIO

CAPITOLO I
Formulazione dei progetti in sede diocesana

Art. 5 - Istruttoria

I progetti riguardanti l’edilizia di culto nascono in sede diocesana dalla convergenza e 
dal dialogo di tre soggetti: la diocesi, prima responsabile della missione pastorale, la comu­
nità parrocchiale destinataria delle attrezzature di servizio, i progettisti (architetto o inge­
gnere e artisti), scelti di comune accordo.

L’istruttoria preliminare è compiuta in sede diocesana (Ufficio Liturgico, Commissione 
Arte Sacra, Collegio Consultori, Consiglio Affari Economici), con la eventuale consulenza 
del Delegato Regionale, e comprende:

- la lettura attenta e l’applicazione delle indicazioni emanate in materia dalle compe­
tenti autorità ecclesiastiche,

- l’esame della identità religiosa del comparto urbanistico,
- la formulazione di esigenze di cura pastorale e di spazi commisurati alla disponibilità 

e idoneità dell’area ed ai parametri indicativi adottati dalla C.E.I.,
- lo studio delle esigenze liturgiche e funzionali cui rispondere,
- un piano finanziario ben definito per provvedere alle spese da sostenere.
E sempre consigliabile anche la consultazione previa del Servizio Nazionale per l’edi­

lizia di culto.

Art. 6 - Incarico di progettazione

L’incarico formale di progettazione, in termini e limiti ben precisi, deve essere dato per 
iscritto dopo una prudente verifica del comune accordo sugli elementi essenziali della pro­
gettazione.

I progetti di cui al presente Regolamento debbono essere redatti e firmati da architetti o 
ingegneri regolarmente iscritti negli albi professionali.

CAPITOLO II
Iter amministrativo delle istanze di finanziamento

Art. 7 - Domande di contributo

L’Ordinario diocesano che intenda avvalersi del contributo C.E.I. dovrà presentare 
domanda, utilizzando il modulario predisposto dal Servizio Nazionale per l’edilizia di culto.

Le istanze di contributo, complete della documentazione di cui agli articoli seguenti, 
dovranno essere inoltrate alla C.E.I. - Servizio Nazionale per l’edilizia di culto in unico 
esemplare, che non sarà restituito.

Una seconda copia delle istanze e della documentazione allegata sarà trasmessa diretta- 
mente dall’Ordinario diocesano al Delegato Regionale.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1095

Art. 8 - Procedura speciale per le nuove costruzioni

Visti gli ingenti capitali movimentati, nell’intento di favorire la programmazione di 
interventi edilizi commisurati alle esigenze locali e generali, sopportabili dalle reali capacità 
finanziarie delle comunità interessate, le domande di contributo per nuove costruzioni sono 
soggette ad una procedura accurata.

Esse dovranno essere precedute da irrinunciabili indagini geologiche e geotecniche e 
sottoposte a un preventivo esame della Commissione per l’edilizia di culto, che si pronun- 
cerà, in prima istanza, relativamente agli aspetti liturgici, architettonici e funzionali delle 
progettazioni.

Il progetto esecutivo e il relativo computo metrico-estimativo siano elaborati solo dopo 
che la Commissione avrà rilasciato il nulla osta.

In seconda istanza, la Commissione procederà alla determinazione dell’ammontare del 
contributo sulle risultanze del computo metrico-estimativo.

CAPITOLO III
Documentazione delle domande per il finanziamento di nuove costruzioni

Art. 9 - Documentazione ai fini dell’esame di prima istanza

L’Ordinario diocesano deve allegare alla domanda i seguenti documenti:
a) relazione geologica, redatta ai sensi del D.M. LL.PP. 11-3-1988 - p.to B.2, com­

prendente il rilevamento geologico di dettaglio ed un profilo geologico dell’area;
b) stralcio pianimetrico con l’individuazione dell’area di interesse (1:2000);
c) disegni di progetto: scala 1:100

1. piante, prospetti e sezioni dell’opera da costruire e assonometria;
2. progetto degli spazi liturgici e della collocazione dei relativi elementi (solo pianta);
3. vista tridimensionale dell’opera;

d) relazione dell’Ordinario diocesano diretta ad attestare le motivazioni dell’ini­
ziativa e il possesso dei requisiti previsti dagli articoli precedenti, con la descrizione, tra l’al­
tro, dell'iter progettuale di primo grado in sede diocesana e, per gli edifici di carattere inter- 
parrocchiale o collettivo, l’elenco degli enti e/o uffici canonici destinatari del diritto d’uso;

e) documentazione dalla quale risulti che l’ente o gli enti destinatari del contribu­
to sono titolari dell’area o del diritto di superficie imposto da enti pubblici (Nota aggiorna­
ta della Conservatoria);

f) certificato di idoneità urbanistica, dal quale risulti, tra l’altro, anche l’eventuale 
esistenza di vincoli ai sensi delle leggi vigenti in materia di beni culturali e ambientali;

g) dichiarazione, rilasciata o vistata dal Comune di pertinenza, circa il numero 
degli abitanti insediati o prevedibili nel territorio, calcolati in base agli insediamenti abitati­
vi previsti dagli strumenti urbanistici in vigore;

h) relazione tecnico-illustrativa, a firma del progettista;
i) preventivo di spesa delle voci ammesse a contributo con il relativo quadro eco­

nomico (IVA e spese tecniche incluse);
/) fotografie significative dell’area e dell’ambiente circostante;
m) scheda tecnica riassuntiva delle superfici di progetto su modulo C.E.I.



1096 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Art. 10 - Progetto esecutivo

Il progetto esecutivo dovrà determinare in ogni dettaglio i lavori da eseguire ed il costo 
relativo, ad un livello di definizione tale da consentire che ogni elemento sia identificabile 
quanto alla forma, tipologia, qualità, dimensione e prezzo. In particolare, il progetto com­
prenderà l’insieme delle relazioni, dei calcoli esecutivi delle strutture e degli impianti e degli 
elaborati grafici nelle scale adeguate, compresi gli eventuali particolari costruttivi, il capi­
tolato speciale di appalto, il computo metrico-estimativo e l'elenco dei prezzi unitari.

Esso è redatto sulla base degli studi e delle indagini preliminari eseguite e terrà calcolo 
dei suggerimenti e delle indicazioni del Servizio Nazionale per l’edilizia di culto.

Particolare rilevanza dovrà essere data alle indagini geotecniche, dirette ad approfondi­
re la caratterizzazione geotecnica qualitativa e quantitativa del sottosuolo, per consentire di 
valutare la stabilità di insieme della zona (prima ed a seguito della costruzione in progetto), 
di scegliere la soluzione progettuale delle fondazioni, di eseguire i calcoli di verifica e di 
definire i procedimenti costruttivi.

Art. 11 - Documentazione ai fini dell’esame di seconda istanza

L’Ordinario diocesano invierà alla C.E.I., Servizio Nazionale per l’edilizia di culto, il 
solo computo metrico-estimativo, unendovi i seguenti documenti:

a) relazione geologica e geotecnica, redatta ai sensi del D.M. LL.PP. 11-3-1988 - p.to 
B.2, commi secondo e terzo, comprendente la descrizione delle prove geotecniche effettuate;

b) dichiarazione del progettista delle strutture, rilasciata ai sensi dell'art. 2 della 
legge 4-1-1968, n. 15 e dell’art. 1 del D.P.R. 20-10-1998, n. 403, dalla quale risulti che è 
stata eseguita la progettazione esecutiva delle strutture nel rispetto di tutte le norme vigenti 
e che gli importi relativi alle opere strutturali, inseriti nel computo metrico-estimativo, atten­
gono esattamente alle quantità scaturenti dal progetto esecutivo delle strutture;

c) analoga dichiarazione del progettista degli impianti termotecnici relativamente 
agli impianti medesimi;

d) analoga dichiarazione del progettista degli impianti elettrici relativamente agli 
impianti medesimi;

e) computo metrico-estimativo esecutivo delle voci ammesse a contributo, suddi­
viso in capitoli (opere strutturali, di finitura, relativi agli impianti termotecnici, agli impian­
ti elettrici, ecc.) con il relativo quadro economico (IVA e spese tecniche incluse);

f) piano finanziario.

CAPITOLO IV
Documentazione per il finanziamento delle altre opere

Art. 12 - Per opere incompiute da completare o per ampliamenti

Le domande di contributo devono essere inviate alla C.E.I. con il corredo della seguente 
documentazione:

a) la documentazione di cui all’art. 9, lett. d), e),f), g), h), l), m);
b) computo metrico-estimativo e quadro economico, IVA e spese tecniche incluse.

La relazione tecnico-illustrativa, i disegni di progetto (scala 1:100) e la scheda tecnica 
riassuntiva delle superfici mettano in evidenza lo stato dell’opera anche con fotografie di 
attualità, distinguendo i dati relativi alle parti già edificate da quelli relativi alle parti da edi­
ficare (colori diversi nei disegni).



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1097

Art. 13 - Per 1’acquisto dell'area

Le domande di contributo devono essere inviate alla C.E.I. con il corredo della seguente 
documentazione:

a) relazione dell’Ordinario diocesano da cui risulti la condizione di povertà della 
comunità locale (diocesi e parrocchia) e le ragioni per cui si è dovuto accettare un’opera­
zione speculativa;

b) preliminare di compravendita registrato;
c) intera documentazione indicata nell'art. 9.

Art. 14 - Per l’acquisto di fabbricati

Le domande di contributo devono essere inviate alla C.E.I. con il corredo della seguen­
te documentazione:

a) relazione dell’Ordinario diocesano diretta ad attestare le motivazioni dell’acqui­
sto e la destinazione dell’immobile;

b) dichiarazione rilasciata o vistata dai Comuni di pertinenza, circa il numero degli 
abitanti della/e parrocchia/e, calcolato in base agli strumenti urbanistici in vigore, limitata- 
mente agli insediamenti abitativi;

c) scheda delle superfici su modulo C.E.I.;
d) atto preliminare di compravendita registrato;
e) certificato catastale;
f) rilievo del fabbricato con l’indicazione della destinazione d’uso dei vari ambienti;
g) particolareggiata documentazione fotografica degli interni e dell’esterno;
h) per i complessi interparrocchiali elenco nominativo delle parrocchie interessate.

Art. 15 - Per le opere d’arte

Le domande di contributo devono essere inviate alla C.E.I. con il corredo della seguente 
documentazione:

- preventivo di spesa opportunamente documentato e relativo piano finanziario;
- curriculum dell’artista;
- disegni o bozzetti delle opere progettate (scala 1:50);
- relazione dell’artista per ogni opera progettata;
- parere della Commissione diocesana di Arte Sacra.

Art. 16 - Per imprevisti

Le domande di contributo devono essere inviate alla C.E.I. con il corredo della seguen­
te documentazione:

a) relazione tecnico-illustrativa, volta a dimostrare la causa dello scoperto di cassa 
e la sua imprevedibilità o la necessità delle varianti, documentata con i riferimenti legislati­
vi o i provvedimenti amministrativi che ne sono all’origine;

b) disegni (scala 1:100), che mettano in evidenza le varianti al progetto iniziale;
c) computo metrico-estimativo diretto ad accertare la maggiore spesa occorrente 

con relativo quadro di raffronto (IVA e spese tecniche incluse).



1098 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Art. 17 - Per le opere di trasformazione sistematica degli edifici

Le domande di contributo devono essere inviate alla C.E.I. con il corredo della seguente 
documentazione:

a) se la ristrutturazione dell’edificio supera 1’80% del costo di costruzione previsto 
dai parametri C.E.I., certificato comunale attestante che la demolizione non è consentita;

b) documentazione prevista all’art. 9, lett. d), e), f), g), l), m);
c) rilievo dello stato di fatto, disegni di progetto (scala 1:100), piante, prospetti e 

sezioni;
d) per le chiese: progetto degli spazi liturgici e della collocazione dei relativi ele­

menti (solo pianta);
e) relazione tecnico-illustrativa volta a dimostrare le esigenze ambientali e i van­

taggi derivanti dalle opere progettate;
f) computo metrico-estimativo della spesa relativa alle sole riforme strutturali con 

esclusione del costo delle opere manutentive concernenti le altre parti del fabbricato.

Art. 18 - Per i lavori di consolidamento

Le domande di contributo devono essere inviate alla C.E.I. con il corredo della seguen­
te documentazione:

a) documentazione prevista all’art. 9, lett. d), e), f), g), h), l), mf
b) per gli interventi in zona sismica, certificato attestante l’indice di sismicità;
c) computo metrico-estimativo della spesa relativa alle sole strutture consolidate 

con esclusione dei costi delle opere manutentive concernenti le altre parti del fabbricato.

Art. 19 - Per le opere di adeguamento a norma

Le domande di contributo devono essere inviate alla C.E.I. con il corredo della seguen­
te documentazione:

a) documentazione prevista all’art. 9, lett. d), e),f), g), h), l), m);
b) rilievo dell’immobile oggetto dell’intervento (scala 1:100);
c) computo metrico-estimativo e relativo quadro economico (IVA e spese tecniche 

incluse);
d) piano finanziario;
e) dichiarazioni dei progettisti, rilasciate ai sensi dell’art. 2 della legge 4-1-1968, 

n. 15 e dell’art. 1 del D.P.R. 20-10-1998, n. 403 dalle quali risulti che sono state eseguite le 
progettazioni esecutive degli impianti o delle strutture nel rispetto di tutte le norme vigenti 
e che gli importi relativi inseriti nel computo metrico-estimativo attengono esattamente alle 
quantità scaturenti dai progetti esecutivi.

CAPITOLO V
Assegnazione dei contributi

Art. 20 - Decreto di assegnazione dei contributi, inizio e conclusione dei lavori

§ 1. L’ammontare del contributo proposto a norma dell’art. 7, § 2, terzo comma, è 
comunicato dalla Segreteria Generale della C.E.I. agli Ordinari diocesani interessati, che 
sono tenuti a rispondere, entro il termine perentorio di tre mesi, utilizzando i moduli predi­
sposti dalla Commissione per l’edilizia di culto, dai quali dovrà risultare:



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1099

- la conferma della proposta della C.E.I.;
- l’impegno di eseguire l’opera nei termini sottodescritti;
- la garanzia di copertura della somma eccedente il contributo;
- il piano finanziario definitivo.
Ottenuta la risposta dell’Ordinario diocesano, il Presidente della C.E.I. assegna il con­

tributo. Il provvedimento è adottato in forma di decreto, nel quale, unitamente all’impegno 
finanziario, si dichiara l’ammontare del costo complessivo al quale fare riferimento per il 
calcolo percentuale degli stati di avanzamento dei lavori di cui all’art.21, § 1, lett. b), c) e 
viene fissato il termine temporale perentorio di otto mesi dalla data del decreto stesso entro 
il quale dovrà darsi inizio ai lavori o perfezionarsi l’atto di acquisto e di tre anni dalla data 
di inizio lavori entro la quale l’opera dovrà essere ultimata.

La scadenza dei termini previsti nel precedente comma senza l’inizio o l’ultimazione 
dei lavori o il perfezionamento dell’atto di acquisto determina l’automatico annullamento 
dell’impegno della C.E.I. e l’obbligo della restituzione delle somme già percepite.

L’eventuale proroga dei termini deve essere richiesta dall’Ordinario diocesano almeno 
un mese prima della scadenza; essa viene valutata dal Servizio per l’edilizia di culto e, se 
ammessa, viene concessa con provvedimento amministrativo del Segretario Generale 
della C.E.I. I decreti del Presidente della C.E.I., di cui al presente articolo, sono inviati 
all’Ordinario diocesano interessato; copia degli stessi provvedimenti viene inviata al 
Delegato Regionale.

§ 2. Per le opere d’arte, è sufficiente documentare l’ordine di esecuzione, che in ogni 
caso dovrà essere dato entro il termine perentorio di tre mesi dalla data del decreto di cui al 
secondo comma del paragrafo precedente.

Le opere finanziate devono essere ultimate entro due anni dalla data dell’ordine di ese­
cuzione.

TITOLO III 
MODALITÀ DI EROGAZIONE DEI CONTRIBUTI

Art. 21 - Rateizzazione dei contributi

§ 1. contributi della C.E.I. di cui all’art. 2, seconda comma, lett. a) delle 
“Disposizioni" sono erogati, a domanda, in quattro rate e precisamente:

a) una quota del 25% del contributo assegnato all’inizio effettivo dei lavori;
b) una seconda rata, pari al 25% del contributo assegnato, quando l’importo dei 

lavori eseguiti raggiunge il 30% del costo complessivo preventivato dell’opera, indicato nel 
decreto di assegnazione;

c) una terza rata, pari al 35% del contributo assegnato, quando l’importo dei lavo­
ri eseguiti raggiunge il 60% del costo complessivo preventivato dell’opera, indicato nel cita­
to decreto di assegnazione;

d) il saldo, pari al restante 15% del contributo assegnato, a collaudo lavori.

§ 2. La prima annualità del contributo decennale di cui all’art. 2, secondo comma, lett. 
c) delle “Disposizioni” viene erogata a domanda all’inizio effettivo dei lavori.

Le restanti nove annualità vengono erogate automaticamente entro il 15 dicembre di 
ogni successivo esercizio finanziario.

§ 3. I contributi per l’acquisizione dell’area o di fabbricati sono erogati in due rate:



1100 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

a) una quota del 50% del contributo assegnato contestualmente alla nota della 
C.E.I. con la quale si trasmette all'Ordinario diocesano il decreto di assegnazione;

b) il saldo alla firma del rogito di trasferimento.

§ 4. Il contributo per le opere d'arte verrà erogato in tre rate, e precisamente:
a) una quota del 20% del contributo assegnato contestualmente alla nota della C.E.I. 

con la quale si trasmette all’Ordinario diocesano il decreto di assegnazione del contributo;
b) una seconda rata pari al 30% del contributo assegnato all’ordine di esecuzione 

delle opere finanziate;
c) il saldo, pari al restante 50% del contributo assegnato alla collocazione delle 

opere.
Se gli artisti sono più di uno, si potrà ripartire l’erogazione del contributo, a richiesta, 

in tante parti quanti sono gli artisti.

§ 5. L’erogazione delle rate e delle annualità di cui ai precedenti paragrafi 1, 2, 3 e 4 
viene effettuata mediante accredito sul conto corrente bancario indicato dalla diocesi asse- 
gnataria.

Art. 22 - Documentazione per la riscossione dei contributi

l. Per opere edilizie
Alle domande di liquidazione di cui all’art. 21, §§ 1 e 2, deve essere allegata la rispet­

tiva documentazione di seguito elencata.

A. Quando si tratta di contributo in conto capitale
a) All’inizio effettivo dei lavori:

- copia della concessione comunale;
- copia del contratto d’appalto con l’impresa esecutrice dei lavori (qualora i lavori ven­

gano eseguiti in economia, è sufficiente, in luogo del contratto, una dichiarazione firmata 
dal direttore dei lavori e dall’Ordinario);

- copia del certificato inizio lavori firmato dal direttore dei lavori e vistato dall’Or­
dinario e dal Delegato Regionale.

b) Alla presentazione del primo e del secondo stato di avanzamento (30% - 60% 
del costo preventivato):

- stato di avanzamento lavori pari al 30% - 60% del costo preventivato (inclusa la rela­
tiva quota di IVA e spese tecniche), firmato dal direttore dei lavori e dall’Ordinario e vista­
to dal Delegato Regionale;

- verbale di visita del Delegato Regionale, comprendente una breve relazione dello 
stato dei lavori eseguiti;

- documentazione fotografica degli interni e dell’esterno.
c) Ad ultimazione lavori:

- certificato di regolare esecuzione su modulo C.E.I. firmato dall’Ordinario diocesano 
e dal direttore dei lavori e vistato dal Delegato Regionale;

- verbale di visita del Delegato Regionale;
- documentazione fotografica degli interni e dell’esterno. Se, a giudizio del Servizio 

per l’edilizia di culto, fosse ritenuta esauriente, potrebbe sostituire la visita del Delegato 
Regionale.

B. Quando si tratta di impegni decennali.
a) All’inizio effettivo dei lavori:

- copia della concessione comunale;
- copia del contratto d’appalto con l’impresa esecutrice dei lavori (qualora i lavori ven-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1101

gano eseguiti in economia, è sufficiente, in luogo del contratto, una dichiarazione firmata 
dal direttore dei lavori e daH’Ordinario);

- copia del certificato di inizio lavori firmato dal direttore dei lavori e dal Delegato 
Regionale.

b) Ad ultimazione lavori:
- la documentazione sopra indicata al punto A., lett. c).

2. Per l’acquisto dell'area o di fabbricati
Alla firma del rogito, copia dell’atto pubblico di trasferimento o dichiarazione notarile 

di avvenuta stipula del rogito con l’indicazione del prezzo di acquisto.

3. Per opere d’arte
a) All’ordine di esecuzione:

- copia dell’ordine o del contratto;
b) alla collocazione delle opere:

- attestazione dell’Ordinario diocesano, confermata da esauriente documentazione 
fotografica.

TITOLO IV 
DISPOSIZIONI FINALI

Art. 23 - Delegati Regionali aggiunti

Nelle Regioni ecclesiastiche con territorio più esteso la Conferenza Episcopale 
Regionale può designare un “Delegato Regionale aggiunto”, che ha competenza nel territo­
rio definito dalla stessa Conferenza Episcopale.

Art. 24 - Costi parametrici di opere elo strutture atipiche

Per determinare i limiti parametrali nei casi di cui al precedente art. 1, §§ 2 e 4, si mol­
tiplica il costo unitario/mq. risultante dal preventivo allegato dallo stesso richiedente (costo 
previsto diviso superficie complessiva) per la superficie massima parametrale applicabile 
nel caso di specie.

Art. 25 - Vincoli e condizioni gravanti sugli immobili ammessi al finanziamento

§ 1. Gli immobili finanziati con il contributo della C.E.I. non possono essere sottratti 
alla loro destinazione d’uso, se non sono trascorsi almeno venti anni dalla erogazione della 
rata di saldo del contributo.

Essi sono soggetti a verifica periodica diretta ad accertare la permanenza delle condi­
zioni che hanno giustificato l’erogazione dei contributi.

Il vincolo di destinazione d’uso deve essere trascritto nei registri immobiliari.
Esso può essere estinto prima del termine alle stesse condizioni previste per gli edifici 

costruiti con contributi regionali e comunali ai sensi dell’art. 53 della legge 222/1985.

§ 2. Le parrocchie titolari o contitolari di una struttura ammessa al finanziamento non 
potranno per venti anni usufruire di ulteriori benefici finanziari della C.E.I. per la edifica­
zione o adattamento di strutture analoghe nel territorio.



1102 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Art. 26 - Misura massima dei contributi integrativi

I contributi integrativi di cui all’art. 1, § 2 delle “Disposizioni” sono concessi fino alla 
concorrenza massima del 75% della somma incolpevolmente non prevista.

Art. 27 - Contratto di comodato

Gli immobili concessi in comodato non hanno titolo per ricevere il finanziamento del­
la C.E.I.

Art. 28 - Oneri di gestione

Gli oneri di gestione per l’applicazione del presente Regolamento, comprese le spese 
sostenute dai Delegati Regionali, sono a carico della quota di interessi maturati sul fondo 
annualmente stanziato dal Consiglio Episcopale Permanente (cfr. Determinazioni approva­
te dalla XXXII Assemblea Generale della C.E.I. punto 7, lett. a), in Notiziario della C.E.I., 
8/1990, p. 216 [in RDTo 67 (1990), 1055 - N.d.R.].



Atti della
Conferenza Episcopale Piemontese

Assemblea dei Vescovi (Susa, 27-28 settembre 2000)

COMUNICATO DEI LAVORI

Un nuovo patto di solidarietà tra Clero e famiglie. È questo uno degli spunti su cui si 
sono confrontati i Vescovi del Piemonte e della Valle d’Aosta, nel corso dell’incontro del 27 
e 28 settembre a Villa San Pietro a Susa. Un patto per aiutare i parroci a porsi di fronte alle 
problematiche familiari, con un atteggiamento spirituale e pastorale di grande comprensio­
ne e sintonia, fino ad una vera condivisione anche affettiva ed emotiva.

Le tematiche relative alla famiglia sono, dall’inizio dell’anno, all’ordine del giorno 
degli incontri della C.E.P. e vista la delicatezza e la centralità dell’argomento lo saranno 
ancora per parecchio tempo. A questo proposito i Vescovi hanno deciso di diffondere per la 
conclusione del Giubileo una lettera-messaggio sulla famiglia.

Nel corso del dibattito, è stata evidenziata la necessità di una progettazione pastorale nel 
campo della famiglia che privilegi alcuni interventi come il rafforzamento e la valorizzazio­
ne dei corsi prematrimoniali e l’urgenza di aumentare il numero di operatori ben preparati.

In presenza di una cultura che sta fortemente minando la famiglia, i Pastori ritengono 
urgente un duplice atteggiamento. Da una parte un grande rispetto verso la famiglia in dif­
ficoltà e una costante attenzione alle persone che vi sono coinvolte, dall’altra un’attenta 
vigilanza pastorale affinché sia salvaguardata e ben annunciata la visione cristiana della 
famiglia e quello che si può definire il “Vangelo della famiglia” nella certezza di compiere, 
con ciò, anche il bene stesso della società che in una famiglia compatta, stabile e feconda ha 
un proprio baluardo.

L’Istituto Superiore di Scienze Religiose con le sue quattro sedi (Torino, Novara, Ales­
sandria e Fossano) è stato un altro degli argomenti trattati nel corso della due giorni C.E.P.

Un indirizzo più squisitamente pastorale potrebbe essere dato a questo Istituto che a 
causa della saturazione del “mercato” della scuola di religione soffre di carenza di utenti. 
L’Istituto sarà quindi utilizzato per la formazione di laici impegnati nel compito di operato­
ri e animatori pastorali nei vari ambiti, da quello giovanile, a quello sanitario, familiare e 
della comunicazione. Si delinea così il nuovo ruolo pastorale dei laici nella piena collabo- 
razione con il Clero, su un piano di parità culturale.

Nella parte conclusiva dell’incontro sono stati affrontati diversi temi. Una riflessione 
particolare è stata riservata alla Caritas e ai problemi della scuola, affrontata insieme ai 
responsabili regionali.

1103





Atti dell’Arcivescovo

Messaggio in occasione della ripresa delle attività

Verso il Piano Pastorale diocesano

In questi giorni di fine agosto e di inizio settembre il mio pensiero di 
Padre e Pastore va a tutte le 357 parrocchie della nostra diocesi che si stanno 
ravvivando per riprendere a pieno ritmo le loro attività pastorali. E proprio 
per questa ragione che desidero rendermi presente con un breve messaggio, 
che esprima la mia vicinanza di affetto e di incoraggiamento a tutti i sacer­
doti, diaconi, religiose-religiosi e ai numerosi collaboratori laici perché sen­
tano la ripresa a pieno ritmo dell'attività pastorale come una nuova oppor­
tunità, che ci viene offerta per annunciare il Signore e il suo amore ai tanti 
che aspettano da noi questo dono come il valore più prezioso per la loro 
vita.

In realtà credo che da sempre, ma in modo particolare in questo Anno 
Giubilare, le iniziative pastorali non conoscano sosta durante il periodo 
estivo. È vero che l'estate è tempo di vacanza per cui molte persone non le 
ritroviamo nelle nostre comunità, perché scelgono una tregua di riposo nei 
diversi luoghi di villeggiatura, ma è altrettanto vero che, pur con proposte 
diversificate, le nostre parrocchie sanno esprimere anche d'estate una viva­
cità di iniziative che un tempo non erano immaginabili. Sto pensando all'e- 
state-ragazzi, ai tantissimi campi-scuola così preziosi per la formazione di 
giovani e adulti, alle molte proposte di pellegrinaggi, che nel Giubileo 
hanno avuto certamente un notevole incremento.

Specialmente per noi di Torino l'estate 2000 non è stata sicuramente un 
tempo di riposo. Abbiamo infatti inaugurato il 12 agosto una nuova Osten­
sione della S. Sindone, c'è stata l'attività di accoglienza di circa 7.000 giovani 
stranieri, che hanno sostato qui prima di recarsi a Roma per il Giubileo dei 
Giovani, ed infine è da sottolineare la partecipazione a Roma alla grande 
esperienza della Giornata Mondiale della Gioventù di 2.600 giovani torinesi 
con più di 30 sacerdoti. Io stesso ho potuto condividere con il Santo Padre e 
con tanti altri Vescovi l'emozione di questa straordinaria festa spirituale dei 
giovani, che provenendo da ogni parte del mondo hanno dato una viva 
testimonianza di come Gesù Cristo sia per loro un riferimento assoluto di

1105



1106 Atti dell’Arcivescovo

vita. L'avere poi potuto vivere questo grande momento con i tanti giovani e 
sacerdoti di Torino è stato per me un particolare motivo di gioia e di 
conforto spirituale.

Mentre ringraziamo il Signore per questa estate così ricca di appunta­
menti spirituali significativi ed anche, spero, per aver potuto trovare la pos­
sibilità di una sosta di riposo, ora dobbiamo guardare avanti con fiducia agli 
impegni che ci attendono.

Ci sono iniziative straordinarie, come il Giubileo e l'Ostensione della 
Sindone, che stanno continuando con fervore ed entusiasmo. Tra l'altro non 
sarebbe male che proprio all'inizio dell'anno pastorale ogni parrocchia valu­
tasse l'opportunità di fare un pellegrinaggio organizzato alla Santa Sindone 
come momento significativo di preghiera e di riflessione.

Oltre a questo vogliamo ricordare che sono in cantiere iniziative nuove 
che ci attendono e alle quali ci dobbiamo preparare con animo sereno ma 
anche con grande disponibilità. Mi riferisco soprattutto all'importante 
scelta sulla quale da mesi si sta lavorando, che è appunto il nostro Piano 
Pastorale diocesano per il prossimo decennio. Si tratta di una proposta di 
rilevanza fondamentale sia per il significato che avrà di sollecitare tutti 
verso una convergenza su un lavoro comune sia per l'obiettivo che si pro­
pone di un nuovo e più grande impegno di evangelizzazione, così da risco­
prire la gioia della missione della Chiesa, che consiste nell'annunciare Gesù 
Cristo a tutti, soprattutto a coloro che vivono lontani o ai margini della 
nostra comunità.

Il Piano Pastorale sarà come una grande "Carta" di riferimento per qua­
lificare ed unificare il nostro lavoro pastorale nei prossimi anni. Per questo 
stiamo lavorando affinché possa essere una scelta condivisa ed accolta. Sono 
ormai alcuni mesi che è iniziata una vastissima consultazione a tutti i livelli: 
una consultazione che continuerà ancora per qualche tempo al fine di arric­
chire, col contributo di tutti, sacerdoti, diaconi, religiosi e laici, la proposta 
iniziale in modo che con le correzioni ed arricchimenti, che via via arrive­
ranno, si possa giungere ad una scelta che l'Arcivescovo farà e proporrà alla 
diocesi ma con la certezza, che dovrà confortare tutti, che quanto egli deci­
derà sarà il frutto di un lungo dialogo e confronto aperto con tutte le cate­
gorie di persone e perciò sarà una scelta di Chiesa che nella comunione e 
corresponsabilità vuole costruire la propria crescita spirituale nell'apertura 
missionaria escludendo ogni forma di chiusura e di intimismo.

Sento nel cuore il desiderio di chiedere a tutti di pregare lo Spirito Santo 
affinché ci illumini sulle scelte migliori che dobbiamo fare per rispondere 
alle attese che Dio ha sulla nostra Chiesa di Torino. Chiediamo anche l'aiuto 
per creare quelle condizioni interiori necessarie per accogliere la proposta 
definitiva del Piano Pastorale che verrà fatta, una volta terminata la consul­
tazione, e soprattutto per metterci poi tutti al lavoro con serenità e fiducia e 
con quella generosità che so essere una caratteristica tipica della nostra 
migliore tradizione torinese.

Auguro a tutti una generosa ripresa non solo del lavoro pastorale ma 
anche dell'entusiasmo e della gioia di sentirci amati dal Signore e proprio



Atti dell’Arcivescovo 1107

per questo desiderosi di annunciare a tutti questo amore infinito di Dio, che 
è l'unica nostra speranza anche per il "dopo" questa vita.

Come vostro Arcivescovo mi sento vicino a tutti con il mio servizio di 
responsabilità pastorale ma soprattutto con la mia condivisione ed il mio 
sostegno. Vorrei che si sapesse che mi sento impegnato in prima persona 
con tutti voi, ma specialmente con i sacerdoti, per far camminare il nostro 
lavoro pastorale secondo il Progetto di Dio. Anzi so che devo pagare per 
primo e più di tutti il prezzo di una gioiosa donazione di vita per annun­
ciare Gesù Cristo come unico Salvatore. Su questo versante sono pronto a 
spendermi fino all'ultimo respiro.

Ci conforti la certezza che Gesù e la sua Mamma, la Vergine Consolata, 
sono con noi e danno vigore al nostro impegno. Questo ci garantisce che 
nulla di quanto facciamo andrà perduto, ma che ogni azione pastorale por­
terà frutto a suo tempo. Stiamo per vivere insieme una stupenda avventura 
e questa convinzione ci deve sostenere ed entusiasmare. E proprio l'entu­
siasmo il dono che chiedo per me e per coloro che insieme con me deside­
rano servire il Signore con il dono totale della loro vita. E quando fossimo 
stanchi o scoraggiati facciamo memoria di questa parola del Signore: «Nella 
conversione e nella, calma sta la vostra salvezza, nell'abbandono confidente sta la 
vostra forza» (Is 30,15).

* Severino Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

Dal Libro Sinodale (n. 104)

Programma pastorale pluriennale
La complessità dei fattori in gioco e la pluralità delle esperienze ecclesiali 

non deve distoglierci dalla necessità di dotare la Chiesa che è in Torino di un pro­
gramma pastorale di ampio respiro, fondato su chiare priorità, da attuarsi in 
maniera progressiva nel corso degli anni, tale da permettere un ampio ventaglio 
di sperimentazioni operative e soggetto a costanti verifiche.

Per avviare a soluzione i problemi della comunicazione della fede e rinnovare la 
speranza di un cammino comune, efficace e fraterno per tutte le componenti della 
Chiesa torinese, vi sia un articolato piano pastorale diocesano elaborato in collabo- 
razione con le esperienze e le esigenze emergenti dalla Diocesi in questi ultimi anni, 
avvalendosi di Commissioni per la pastorale nei vari ambiti territoriali, comunitari e 
settoriali.

Esso si muoverà curando il coordinamento degli Uffici di pastorale fondamen­
tale, la competenza specifica di vari settori pastorali, l’utilizzazione dei circuiti infor­
mativi oggi presenti, l’unitarietà della pastorale territoriale e associazionistica, la 
semplificazione dei compiti affidati a ciascuno.

Tale programma dovrà articolarsi a partire da un’attenta considerazione della 
realtà sociale e pastorale, puntando alla formazione di operatori attivi a livello cate­
chetico e missionario.



1108 Atti dell’Arcivescovo

Omelia in Cattedrale ad un anno dall'ingresso in diocesi

Donarsi tutti a Dio e ai fratelli
Mercoledì 6 settembre, ricordando l’inizio del suo ministero episcopale nell’Arcidiocesi avvenuto 
domenica 5 settembre 1999, Monsignor Arcivescovo ha presieduto in Cattedrale la Concelebra­
zione Eucaristica serale nel tempo dell’Ostensione della Santa Sindone. Con lui hanno concele­
brato Mons. Vescovo Ausiliare - che all’inizio si è reso interprete dell’augurio di tutti -, i Vicari, i 
Canonici del Capitolo Metropolitano e molti sacerdoti, con larga partecipazione di fedeli.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eccellenza:

Carissimi, la riflessione che vi offro questa sera vorrebbe essere un ten­
tativo di riattualizzare e di concretizzare per noi - nel contesto della moti­
vazione che ci ha raccolti nella nostra Cattedrale a celebrare l'Eucaristia - il 
messaggio del testo di Paolo e del Vangelo di Luca, per la nostra assemblea 
e per la nostra Chiesa: per noi cari sacerdoti e per me vostro Arcivescovo.

Mi pare di cogliere nella Lettera di Paolo, che scrive ai cristiani di 
Corinto, un messaggio ancora attualissimo per noi, ma vorrei chiedere al 
Signore la grazia di non trovarmi nella stessa situazione in cui lui si trovava 
quando scriveva le parole ascoltate, e sicuramente la nostra comunità cri­
stiana di Torino non si trova nelle stesse condizioni in cui viveva la comu­
nità di Corinto. Paolo si rivolge ai Corinzi e dice: «Siete ancora un po' car­
nali e non siete aperti al dono dello Spirito per cui io, come vostro pastore e 
come vostra guida, sono costretto a darvi ancora del latte e non posso darvi 
il cibo solido e robusto che si dà agli adulti» (cfr. 1 Cor 3,1 ss.). Noi siamo abi­
tuati a pensare che le prime comunità cristiane fossero perfette, e invece 
Paolo rimprovera i cristiani di Corinto perché sono divisi tra loro, divisi in 
gruppi, con riferimenti particolari e trovando in tali riferimenti quasi l'e­
saurimento totale della loro esperienza cristiana: c'è chi si riferisce a Paolo, 
chi ad Apollo, chi a Cefa. Paolo si indigna, chiedendosi: «Chi è Apollo, chi è 
Paolo, chi sono io? Sono solamente un ministro, cioè servo del Mistero e 
della Parola che vi devo annunciare, servo di un dono di salvezza che viene 
dal Cristo. Perché io ho piantato - dice -, Apollo ha collaborato con me nel 
piantare, ma è Dio che ha fatto crescere» (cfr. 1 Cor l,10ss.).

È la dinamica della salvezza e Dio si serve della realtà della Chiesa che 
è mistero - cioè realtà attraverso la quale Dio si comunica a noi - coi suoi 
ministeri, con tanti doni e con tanti servizi, con la collaborazione di tutte le 
persone, ma tutti noi, il vostro Vescovo compreso, siamo nulla davanti a ciò 
che fa Dio: siamo solo servi, solo strumenti, perché «non chi pianta né chi 
irriga è qualcosa, ma colui che fa crescere» (I Cor 3,7). E Lui che conta, è a Lui 
che dobbiamo guardare.

Allora, questa sera, dopo un anno che vivo con voi - come ho detto all'i­
nizio, ricco di conforto e di incoraggiamento, per bontà vostra e non per 
merito mio - vorrei sottolineare come io, i sacerdoti con me, tutto il Presbi­
terio ed i diaconi, siamo i collaboratori di Dio e voi siete il campo e l'edifi­
cio di Dio che dobbiamo lavorare e costruire. Collaboratori di Dio con lo spi-



Atti dell’Arcivescovo 1109

rito del servizio, con lo spirito di chi desidera far risaltare la centralità di Cri­
sto Signore! E non con lo spirito di chi vuole affermare se stesso o di chi 
crede di avere la formuletta in tasca per risolvere i problemi. Ecco perché 
all'inizio della nostra celebrazione ho tenuto a rettificare il titolo di un gior­
nale che non esprime ciò che sono e ciò che sento: io non sento di aver in 
mano questa formuletta, ma sento di dover spendere la mia vita affinché il 
Signore venga annunziato e il campo di Dio, che siamo tutti noi, sia ben 
lavorato e coltivato. E perché questo edificio ben costruito possa diventare 
segno per tutti i popoli: per tutti i nostri fratelli e sorelle che guardano i 
discepoli del Signore per trovare risposte ai loro grandi interrogativi, alle 
loro domande di senso che, al di là delle apparenze, tutti portano nel cuore 
e che a volte pesano come macigni sulla loro coscienza e sulla loro vita.

Questa nostra celebrazione, che si svolge davanti all'immagine della 
Santa Sindone, vuol mettere in evidenza non noi ma Cristo Gesù, ed in pro­
porzione di come noi ci sentiamo uniti a Lui al servizio della sua salvezza, 
che è un dono gratuito che Cristo offre a tutti, noi riceviamo dal Signore la 
ricompensa. E la Sindone ci presenta un'immagine che richiama il Gesù sof­
ferente, il Gesù che paga di persona la salvezza che annuncia e che dona: un 
Gesù che ci ha amato al punto di dare la vita; e vorrei che fosse veramente 
compresa la volontà di uno che si sente mandato.

Mi ha impressionato la pagina del Vangelo di Luca dove Gesù dice: «Io 
devo annunziare anche ad altre città e per questo sono stato mandato» (cfr. 
Le 4,43). E stato mandato per un annuncio allargato e aperto a tutti; è stato 
mandato per una itineranza e non per una staticità; è stato mandato per farsi 
carico di tutti i problemi delle persone, donando loro un messaggio di spe­
ranza e di salvezza. E questo Gesù, che si china sulla suocera di Pietro e la 
guarisce dalla malattia; questo Gesù che accoglie tutti gli infermi, le persone 
cariche delle più diverse malattie; questo Gesù che caccia i demoni dalle 
persone ed obbliga il demonio a tacere - oserei anche dire ad uscire dalle 
persone per poter prendere Lui stesso possesso del cuore della gente - que­
sto è il Gesù che io vorrei imitare nel mio ministero, nel mio servizio in 
mezzo a voi. Vorrei vivere così in mezzo alla gente, al Popolo santo di Dio 
che vive in questo territorio. E quando dico Popolo di Dio intendo tutte le 
persone, uomini e donne, perché tutti sono chiamati ad entrare nella Chiesa 
e a far parte di questo popolo.

Allora vorrei che la mia presenza qui fosse una presenza che manifesta 
vicinanza ai problemi concreti. A quelli che voi, carissimi fratelli, avete nel 
cuore e che magari nessuno, se non voi e Dio, conosce: problemi di soffe­
renza fisica, di malattie, di preoccupazioni materiali; disagi vissuti a livello 
personale o familiare; problemi spirituali quali la difficoltà a credere, a 
superare certe debolezze e fragilità spirituali, che sono i peccati o le diffi­
coltà ad offrire una chiara testimonianza ad altri. Vorrei mettermi vicino a 
voi per capire, per aiutare, per guarire.

Quando L'Evangelista Marco narra l'istituzione dei collegio dei Dodici, 
che Gesù crea come un insieme di persone accanto a Lui, dice: «Ne costituì 
dodici che stessero con lui» (Me 3,14). Ecco la nostra vocazione alla santità, 
la chiamata a "stare" col Cristo per poi essere mandati ad annunciare il Van-



ino Atti dell'Arcivescovo

gelo, a cacciare i demoni e a guarire le malattie. Una guarigione non in senso 
fisico - io non ho potere di fare miracoli, anche se posso pregare per chie­
dere la salute per chi non l'ha - ma spirituale: un annuncio di speranza che 
parte dalla guarigione del cuore. E per fare questo vorrei davvero che si 
capisse che la fonte del mio ministero deve essere un ancoramento forte su 
Gesù Cristo e, attraverso Gesù, nello Spirito; un grande ancoramento al 
Padre. In Marco si dice che Gesù «al mattino si alzò quando era ancora buio 
- presto - e, uscito di casa, si ritirò in un luogo deserto e là pregava. Ma 
Simone e quelli che erano con lui si misero sulle sue tracce e, trovatolo, gli 
dissero: "Tutti ti cercano!". Egli disse loro: "Andiamocene altrove per i vil­
laggi vicini, perché io predichi anche là; per questo infatti sono venuto"» 
(Me 1,35-38).

Io vorrei che si cogliesse che la ragione della mia vita sta qui, nel riuscire 
a trovare spazi nella mia giornata (al mattino, durante il giorno e alla sera) 
in cui riesco ad isolarmi da tutto e da tutti ed a stare in preghiera per me e 
per voi, fratelli carissimi. E non dobbiamo vedere positivamente l'atteggia­
mento di Pietro che va a cercare Gesù, intendendo quasi implicitamente che 
il pregare era una perdita di tempo mentre tutti lo cercavano, tutti lo aspet­
tavano... Gesù non si lascia tentare dall'invito ad andare in mezzo alla gente 
in quel momento, ma dice di dover andare altrove ad annunciare il Vangelo, 
per far capire come il mandato dal Padre è per tutti e per nessuno in parti­
colare. Gesù non appartiene a nessuno in particolare proprio perché appar­
tiene a tutti e la sua vita deve essere spesa totalmente all'annuncio del Van­
gelo. Ed il pregare di Gesù, il suo stare col Padre, deve diventare, cari 
sacerdoti, modello per me e per voi e ci indica inoltre uno stile di pastorale, 
di apostolato, che è itineranza. Come il nostro Piano Pastorale che ci 
richiama e ci richiamerà alla missione, all'annuncio del Vangelo a tutti: un'i- 
tineranza fatta di costruzione di valori spirituali dentro di noi, che si rea­
lizza nella preghiera e nei Sacramenti.

Io sento di vivere così questa Eucaristia ed è il dono e la grazia che 
chiedo al Signore per me e per voi nel cammino che faremo insieme finché 
Lui vorrà. Noi non sappiamo quanto vivremo, ma se queste sono condizioni 
chiare del nostro camminare insieme, abbiamo motivo di guardare avanti 
con speranza e fiducia.

Che la Vergine Consolata, a cui l'anno scorso affidai l'inizio dei mio 
ministero in questa cara Chiesa di Torino, guardi a questa nostra assemblea: 
implori grazia su di me e su di voi, ci dia conforto quando ci sopravvenisse 
la tentazione della stanchezza e dello scoraggiamento. Se la nostra vita è 
spesa per il Signore è spesa bene, perché l'amore è questo: donarsi tutti a 
Dio e ai fratelli.



Atti dell’Arcivescovo 1111

Omelia per il Giubileo dei Diaconi permanenti

Testimoni di generosità, di gioia e di sacrificio
Sabato 16 settembre, nella chiesa che Torino ha dedicato a S. Lorenzo, i Diaconi permanenti del- 
l’Arcidiocesi hanno celebrato il loro Giubileo partecipando all’Eucaristia celebrata da Monsignor 
Arcivescovo.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eccellenza:

Carissimi, con questa riflessione vogliamo collocarci dentro al Giubileo 
dei Diaconi della Diocesi di Torino, perché sia un momento di grande incon­
tro col Signore Gesù e un momento di grazia straordinaria per la comu­
nione, la collaborazione e la corresponsabilità ecclesiale. Nel guardare a 
questa bella e numerosa schiera di Diaconi devo ringraziare il Signore per il 
dono che voi costituite per la Chiesa torinese. E non posso non ringraziarlo 
per l'intuizione - nata nel Concilio, ma ogni Vescovo ne ha poi deciso tempi 
e modi - ed il coraggio del Card. Pellegrino che ha voluto avviare molto pre­
sto l'istituzione dei Diaconato permanente nella nostra Chiesa. Non posso 
poi non ricordare gli Arcivescovi che gli sono succeduti: il Card. Ballestrero 
e il Card. Saldarini, e con loro i sacerdoti che si sono dedicati alla vostra for­
mazione, prima per molti anni don Pignata e poi don Vincenzo Chiarie e 
don Domenico Cavallo, con altre generose collaborazioni.

Il frutto di questo lavoro, il frutto di questi venticinque anni dalle prime 
Ordinazioni diaconali siete voi. E oggi siamo invitati a rendere grazie a Dio 
per questo dono ed a far sì che corrisponda alle attese del Signore su cia­
scuno di voi, cari diaconi, ma anche alle attese, alle esigenze, alle sfide della 
Chiesa e del mondo che vengono poste al nostro ministero, alla nostra voca­
zione.

Come si deve vivere il Diaconato? Abbiamo voluto celebrare il Giubileo 
dei Diaconi permanenti della nostra Diocesi in questa stupenda chiesa dedi­
cata a San Lorenzo con la Messa votiva in onore del Santo, diacono e mar­
tire della Chiesa di Roma: dalla Parola di Dio e dalla liturgia di oggi 
abbiamo avuto un richiamo al martirio.

Don Vincenzo ricordava che nel febbraio scorso a Roma, durante il Giu­
bileo dei Diaconi, il Papa ha proposto degli esempi su quelli che possono 
essere gli aspetti di un martirio piccolo e non cruento, che alle volte può 
diventare fatica, stillicidio: un rapportarsi con la Croce. Oggi però non vor­
rei parlarvi del martirio, anche se S. Stefano - primo martire della comunità 
cristiana - era un diacono e S. Lorenzo, col suo martirio, ci testimonia come 
abbia saputo vivere veramente il suo servizio alla Chiesa romana, distri­
buendo tutti i beni ai poveri prima di essere arrestato e martirizzato.

Desidero invece fermarmi con voi sulle caratteristiche che dovrebbe 
avere il Diacono e che già possiede. Siamo invitati a contemplare il dono e 
la grazia che ci è data, ma anche a domandarci come custodire il dono nella 
fedeltà alla vocazione, con quale spirito rapportarvi al ministero che vi



1112 Atti dell'Arcivescovo

viene affidato e al servizio diaconale che svolgete nelle strutture diocesane, 
nelle parrocchie, nelle comunità o in altre realtà a cui siete stati inviati. Dalla 
Parola di Dio possiamo ricavare tre caratteristiche fondamentali per questo 
ministero: la generosità, la gioia, il sacrificio.

La seconda Lettera di Paolo ai Corinzi raccomanda di essere generosi 
verso gli altri, con queste parole: «Chi semina scarsamente, scarsamente racco­
glierà e chi semina con larghezza raccoglierà con abbondanza» (cfr. 2 Cor 9,6). La 
generosità è la prima caratteristica sulla quale ci fermiamo: come mi rapporto 
alla Chiesa e al mondo per esercitare il ministero di Diacono? Mi rapporto 
con il calcolo, con la misura - fin lì e non di più - oppure con la caratteri­
stica del dono senza misura, con generosità? L'amore non può essere misu­
rato dal calcolo. Voi, carissimi Diaconi, vivete una condizione vocazionale 
particolarissima: col ministero diaconale siete chiamati a compiere nella 
Chiesa un preciso servizio, e la maggior parte di voi è chiamata a vivere la 
vocazione al matrimonio rapportandosi alla propria famiglia. È proprio 
questo equilibrio, è questa maturità personale che vi porterà a sentire come 
la frontiera dell'amore non ha confini, non ha barricate e si misura solo sulla 
gioia del dare, sulla voglia di corrispondere all'amore di Cristo che ci ha 
amato fino alla fine, cioè fino all'estremo limite del possibile: «Dopo aver 
amato i suoi che erano nel mondo, li amò sino alla fine» (Gv 13,1).

Mi sembra molto importante la caratteristica della generosità e mi pare 
fondamentale, nel Giubileo, che verifichiate se siete Diaconi generosi. Io non 
ho nulla da lamentare su questo, perché nei vari luoghi dove vi incontro vi 
vedo generosi, impegnati, zelanti. La generosità però non è solo misurabile 
al livello esterno del servizio, essa prima di tutto è un atteggiamento inte­
riore. Cari Diaconi, sto parlando della nostra santità: il Diaconato non si 
riceve per avere un titolo nella Chiesa, ma per avere una grazia in più, un 
dono in più e quindi una spinta in più per corrispondere nell'amore a Dio 
che è la nostra santità.

Seconda caratteristica è la gioia. San Paolo dice che «Dio ama chi dona con 
gioia» (2 Cor 9,7). Quindi noi non dobbiamo mai svolgere il nostro ministero 
con tristezza o per forza, ma volentieri, perché appunto Dio ama chi dona 
con gioia. Il problema è quello della testimonianza: se la nostra presenza 
nella comunità, nella famiglia, nella professione o nel lavoro, è la testimo­
nianza gioiosa di chi è ricco dell'amore di Dio e cerca di trasmetterlo con 
semplice naturalezza, gli altri avvertono che è Dio a riempire il nostro cuore 
di gioia, e quindi siamo uomini armonici dentro - dove tutto sta in sintonia 
coi valori profondi della persona - e senza tensioni, preoccupazioni, tri­
stezze o forzature: tutto diviene spontaneo, tutto facciamo volentieri e con 
gioia. Se questo è lo stile del vostro ministero, voi siete un bellissimo segno 
per la nostra Chiesa e siete di conforto ai sacerdoti.

La terza ed ultima caratteristica è quella del sacrificio. Cari Diaconi, non 
dimenticherò mai una mia piccola esperienza personale riguardo al Diaco­
nato permanente. La voglio citare non per fare riflessioni estemporanee, ma 
per dirvi di una persona incontrata da me - che ora è già in Paradiso - e che 
aspirava al Diaconato permanente mentre il suo parroco e la Commissione 
per il discernimento diaconale non ritenevano opportuna la sua Ordina-



Atti dell’Arcivescovo 1113

zione. Questo signore mi scrisse poi una lettera, dove esprimeva il suo ram­
marico per non essere stato ammesso al Diaconato e ad un certo punto affer­
mava: «Io, da anni, aspiravo ad essere messo ai primi posti della comunità 
e Lei mi ha ricacciato all'ultimo posto». Il suo parroco, che aveva dato parere 
negativo per l'Ordinazione, mi diceva: «Basterebbe questa frase per capire 
che non aveva la vocazione». Penso proprio che il discorso del sacrificio stia 
qui: nell'accettare di stare bene al nostro posto e quindi non di realizzare 
ruoli significativi ma di essere silenzioso fermento evangelico nelle nostre 
comunità.

Cari Diaconi, saranno le affermazioni di principio a farvi diventare più 
preziosi e più importanti nella nostra Chiesa o non piuttosto la capacità del 
vostro sacrificio quotidiano, spesso silenzioso e nascosto, ma generoso e 
gioioso? Così ha fatto Gesù. Nel Vangelo abbiamo ascoltato come alcuni 
Greci volevano incontrare Gesù. E Lui si presenta con l'immagine del chicco 
di grano che se, caduto in terra, non marcisce e non muore resta solo; se 
invece muore porta molto frutto (cfr. Gv 12,20ss.). Gesù ha fatto questo! 
Quindi chi vuole salvare la sua vita la deve perdere, perché chi vuole rea­
lizzarsi da solo si distrugge; chi invece dona la vita, chi si sacrifica, chi si 
consuma per il Regno di Dio, costui salva la sua vita e si sente realizzato. 
E questo vale anche nel matrimonio: la donazione dell'amore significa 
morire a se stessi e vivere per gli altri. Allora prendiamoci per mano con 
coraggio e con fiducia ed andiamo avanti. Il Giubileo deve essere un 
momento di profonda sintonia fra me e voi, di conoscenza più approfondita 
e di speranza.

Vorrei concludere con questo sguardo di benevolenza e di affetto per 
tutti voi. Stiamo preparando il Piano Pastorale: abbiamo rielaborato già 
alcune volte la bozza e la riscriveremo ancora, poi giungerò alle conclusioni 
e per i prossimi dieci anni proporrò dei cammini particolari che non si 
sovrappongono al lavoro delle parrocchie ma intendono sostenerlo, inco­
raggiarlo e vivacizzarlo. Bisogna quindi guardare avanti con speranza. 
Quando parlo di speranza nella Chiesa, nelle nostre iniziative - dobbiamo 
sottolineare il positivo più del negativo, perché quello che non va ci frena e 
ci scoraggia, e il fare i lagnosi non aiuta in nessun campo, tanto meno nel 
nostro ministero - mi viene sempre in mente l'incontro di Gesù con la Sama­
ritana, descritto nel Vangelo di Giovanni, che si conclude con un'afferma­
zione di Gesù ai discepoli che gli offrivano del cibo: «Io ho un altro cibo da 
mangiare» (cfr. Gv 4,31). I discepoli non capivano di quale cibo si trattasse, 
ma Gesù aveva da annunciare l'amore del Padre, la preoccupazione di indi­
care a tutti il Regno di Dio presente nella storia. Per questo Gesù diceva agli 
Apostoli: «Non dite voi, guardando la campagna, che occorrono ancora 
quattro mesi per la mietitura?» (cfr. Gv 4,35), invitandoli ad alzare gli occhi 
in alto, a guardare con sguardo soprannaturale e a vedere che i campi di Dio 
già biondeggiano per la mietitura. C'è una mietitura del grano nella nostra 
campagna che ha il suo ciclo ed ha i suoi tempi e c'è la mietitura di Dio che 
anticipa molto i tempi.

Guardando voi, cari Diaconi, io alzo gli occhi e dico che i campi già bion­
deggiano per la mietitura! In voi c'è una ricchezza, c'è un dono che abbiamo



1114 Atti dell’Arcivescovo

già raccolto e ricevuto, e che dobbiamo far fruttificare per il bene delle 
nostre comunità. Perciò andate, ritornate nei vostri luoghi di ministero - 
nelle vostre famiglie e nelle vostre comunità - con questa nuova carica, con 
questo entusiasmo. Il Giubileo non è solo un regolamento di conti con Dio 
e con i fratelli, ma soprattutto è rilancio della voglia di vivere in comunione 
con Cristo e di comunicarlo a tutti. Questo è l'augurio che vi faccio ed è 
quanto chiedo al Signore per voi in questa celebrazione, come frutto del 
Giubileo dei Diaconi permanenti.

Dal Libro Sinodale (n. 44)

Formazione al diaconato permanente
L’esperienza del diaconato permanente ha costituito nella nostra Chiesa uno dei 

doni più caratteristici e fecondi del periodo postconciliare, rivelandosi di fatto per ora 
come la più significativa occasione di promozione dei carismi dei fedeli in una mini- 
sterialità organica e riconosciuta. Il cammino sinora condotto merita di essere soste­
nuto e approfondito, favorendo in tutte le comunità la conoscenza del carisma diaco­
nale e offrendo anche ai diaconi che esercitano il ministero occasioni sistematiche di 
aggiornamento e formazione permanente.

Si approfondisca a livello teologico e pastorale il significato e il ruolo del mini­
stero dei diaconi permanenti, evidenziandone l’originale vocazione in seno al sacra­
mento dell’Ordine, come pure le facoltà e le possibilità di tale specifico servizio nella 
prospettiva della Chiesa futura dove, assieme a una purtroppo scarsa presenza di pre­
sbiteri, dovranno armonizzarsi le varie vocazioni.

Si compia una profonda riflessione sull’ esperienza dei diaconi permanenti, ormai 
più che ventennale, per evidenziarne ricchezze e difficoltà, nonché le possibili evolu­
zioni di impegno pastorale, organizzando anche incontri di aggiornamento per pre­
sbiteri, religiosi/e, laici impegnati, al fine di far crescere in loro la coscienza e la 
conoscenza del ministero diaconale.

Tenendo conto delle responsabilità sempre più gravose a cui nella nostra 
Chiesa i diaconi permanenti verranno chiamati nei prossimi anni, i candidati al 
diaconato dovranno disporre di una preparazione teologico-pastorale non infe­
riore a quella esigita dagli studenti dell'Istituto Superiore di Scienze Religiose.



Atti dell’Arcivescovo 1115

Omelia per il Giubileo diocesano della Famiglia

Riscoprire la grazia, il dono, 
la vocazione del sacramento del matrimonio

Domenica 24 settembre, al Palastampa di Torino si è celebrato il Giubileo diocesano della Fami­
glia con il pellegrinaggio in Cattedrale alla Sindone, riflessioni, testimonianze e momenti di festa. 
Nel pomeriggio Monsignor Arcivescovo ha presieduto una Concelebrazione Eucaristica, eviden­
ziando le tappe di vita della famiglia: giovani sposi con bimbi piccoli, una famiglia con un percorso 
già significativo e una consolidata da alcuni decenni di cammino.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eccellenza:

Il mio sguardo si posa su questi ragazzini e vorrei davvero riuscire a cat­
turare anche la loro attenzione, perché quello che abbiamo letto nella prima 
parte della Messa (tre pagine della Scrittura: una pagina del libro della 
Sapienza, un brano della Lettera di Giacomo e uno del Vangelo di Marco) è 
Parola di Dio: Parola di Gesù, il Signore.

Però il Signore ci parla anche attraverso il commento del Vescovo e attra­
verso alcuni segni. Il grande segno siete voi, famiglie cristiane, che celebrate 
il vostro Giubileo. So che avete visitato la Cattedrale che è chiesa giubilare, 
avete venerato l'icona della Santa Sindone che ci rimanda al mistero della 
Passione e Morte di Gesù, di cui parla la pagina del Vangelo di Marco che 
abbiamo ascoltato, e oggi pomeriggio stiamo vivendo insieme questo 
momento importante, giubilare, che è la Celebrazione Eucaristica.

Come valore di segno chiedo a tre famiglie di accostarsi a me: la prima 
famiglia sono giovani sposi che hanno due bambine: Caterina e Chiara; una 
famiglia con 13 anni di matrimonio e cinque figli; una famiglia con trenta 
anni di matrimonio.

Ho chiamato queste tre famiglie che possono benissimo rappresentare 
tutti voi perché, carissimi sposi, fare il Giubileo della Famiglia, vuol dire 
riscoprire la grazia, il dono, la vocazione del sacramento del matrimonio 
che secondo me non è abbastanza approfondito neppure da parte di tanti 
sposi cristiani. Lo specifico del sacramento del matrimonio è che l'amore 
umano che vi ha fatto incontrare, che ha fatto decidere a voi sposi di con­
dividere insieme tutta l'avventura della vita, diventa praticamente la 
sostanza e la fonte della gioia che si è poi concretizzata con il dono dei 
vostri figli.

Lo specifico del sacramento del matrimonio è che, volendovi bene tra 
voi, voi amate Dio. La vostra strada di santità, la vostra strada di amore a 
Dio, la vostra strada di grazia santificante, la vostra strada di salvezza si 
chiama amore nella famiglia.

Io credo che sia essenziale richiamarvi su questo valore per capire una 
verità fondamentale: Dio è il vostro primo alleato, Dio non è geloso dei 
valori umani di cui voi siete portatori, non è geloso del vostro amore, anzi è 
il primo interessato a che voi vi realizziate nell'amore e nella gioia. Questa



1116 Atti dell’Arcivescovo

è la vostra santità, questa è la grandezza di voi come cristiani, lievito nel 
mondo, che dovete portare il messaggio di Cristo all'umanità intera.

Carissimi sposi, dopo sei anni di matrimonio questa grazia ha ancora 
tutta la freschezza della prima ora. A voi, un po' più maturi, questa grazia 
ha fatto sperimentare come vi sia stata di sostegno in qualche difficoltà per 
cui siete riusciti a superare le fatiche, ad affrontare i sacrifici che la vita 
matrimoniale ha comportato. Voi sperimentate che il Signore vi dà una 
forza, una generosità straordinaria per riuscire a portare avanti le vostre 
responsabilità e se tra i presenti vi fossero alcuni con 50 anni di matrimonio, 
anch'essi dovrebbero toccare con mano che con il trascorrere del tempo non 
c'è un indebolimento, un affievolimento di questo amore, di questo entu­
siasmo, ma c'è una crescita, un consolidamento, perché possono cambiare 
certe situazioni di entusiasmo sensibile, ma l'amore non è sensibilità, è qual­
che cosa che poggia su convinzioni, su scelte di volontà e quindi sull'acco­
glienza delle persone.

Vi ho proposto tre famiglie perché ciascuno di voi si rispecchi in esse.
Nella vostra vita dovete immaginare che Dio vi chiede di crescere, vi 

chiede di non distruggere; ed è bello guardare le famiglie cristiane, perché 
nella famiglia cristiana Dio ha voluto scegliere il segno di un altro matri­
monio, di un altro sposalizio, quello di Dio con l'umanità. I Profeti tante 
volte presentano l'alleanza tra Dio e il popolo d'Israele nel segno sponsale: 
Dio è lo sposo, il popolo è la sposa; e quanto più la sposa, noi, l'umanità, 
siamo fedeli allo sposo che è Dio, tutta l'umanità è esplicitamente chiamata 
a entrare in rapporto con Cristo per essere salvata.

Guardando il matrimonio cristiano, concretizzato nella famiglia, noi ci 
sentiamo di ringraziare il Signore perché qui, davvero, Lui si manifesta.

Nella prima Lettura che abbiamo ascoltato dal libro della Sapienza, gli 
empi dicono: «Tendiamo insidie al giusto e guardiamo se Dio lo salva». In 
altre parole: «Mettiamo alla prova la convinzione di un amore sincero, met­
tiamo alla prova l'indissolubilità di un matrimonio, mettiamo alla prova la 
sacralità della vita, mettiamo alla prova la famiglia cristiana come cellula 
della società, perché è fondata sul matrimonio cioè su un patto definitivo 
d'amore».

Abbiamo sentito le insidie di una cultura che oggi si diffonde per cui 
essere una famiglia unita o separata sarebbe lo stesso, essere sposati o con­
viventi sarebbe lo stesso. Oggi si tenta di parlare di "famiglie" al posto di 
una visione per cui essere famiglia fondata secondo il progetto di Dio vuol 
dire l'amore di un uomo con una donna per sempre, per realizzarsi come 
persone e per non solo procreare dei figli ma educarli in un ambiente di 
amore sicuro, stabile, quindi anche rassicurante. Sono le insidie di fronte 
alle quali noi dobbiamo saperci difendere professando la nostra verità, testi­
moniando la realizzazione che ciò che Dio dice è la risposta più piena alle 
esigenze, ai desideri, agli ideali, alle aspirazioni della persona umana. Al 
versetto 21 di questo capitolo secondo del libro della Sapienza, che noi non 
abbiamo letto perché ci siamo fermati al versetto 20, leggiamo: «Gli empi 
dicono così: tendiamo insidie al giusto, ma si sbagliano». Questa è la rispo­
sta di Dio. Dicono così: «Distruggiamo l'indissolubilità del matrimonio,



Atti dell'Arcivescovo 1117

basta che ci sia una qualunque convivenza, anche se omosessuale, non 
importa». Gli empi affermano questo. Dio invece proclama: «Dicono così 
ma si sbagliano».

Carissimi, abbiamo bisogno oggi di ricuperare nel Giubileo questa 
visione santa. Attenzione, non è che io non consideri la sofferenza di certe 
situazioni o che dimentichi come alcune situazioni - che io non giudico - 
possano portare su altri sentieri; ma è necessario che noi ci confrontiamo 
sempre con il progetto di Dio: non vogliamo legittimare altri sentieri, pur 
astenendoci dal giudicarli.

L'Apostolo Giacomo, nella seconda Lettura, ci diceva una cosa molto 
importante: «Fratelli, tante volte noi abbandoniamo la sapienza, cioè il 
modo di ragionare secondo Dio». Non sto qui a spiegarvi il significato della 
parola sapienza nella Bibbia, perché a volte sapienza è la Persona stessa del 
Figlio di Dio, qualche volta è la Persona dello Spirito Santo, altre volte è il 
dono che Dio ci dà per discernere, per valutare, per giudicare le cose 
secondo i suoi pensieri. Giacomo dice: «Fratelli, qual è la regola di vita per 
essere felici all'interno della fede?». Potremmo dire l'amore, ma amare 
significa uscire da sé, vivere per gli altri. Poi chiede: «Cosa fate voi? Qual­
che volta bramate per possedere, qualche volta invidiate, qualche volta 
combattete, fate guerre, liti e distruggete il capolavoro di Dio».

Infine, mentre nel Vangelo ascoltato il Signore parla di sofferenza, di 
passione, noi cosa facciamo? Facciamo come gli Apostoli: Gesù parla di pas­
sione e morte, poi si incammina per la sua strada, ed essi anziché riflettere 
sul suo messaggio (bisogna soffrire, perché l'amore è morire a se stessi per 
vivere, per donarsi agli altri) si mettono a discutere su chi è il più impor­
tante, su chi conta di più. Gesù arriva in casa e dice: «Amici, di cosa parla­
vate lungo la strada?». Gli Apostoli hanno avuto un po' di pudore, non 
hanno avuto il coraggio di riferire di cosa stavano discutendo. Gesù allora 
prende un bambino, lo pone in mezzo, lo abbraccia e dice: «Chi accoglie 
questo bambino, accoglie me, e chi accoglie me, accoglie il Padre, cioè colui 
che mi ha mandato».

Io adesso vorrei qui la signora con la bambina piccolina che si chiama 
Caterina. Guardate questa bambina e specchiatevi nell'immagine di Gesù di 
cui questa bambina è manifestazione. Quali sono i messaggi che ci offre que­
sta bambina?

Primo messaggio: il valore della vita. Questa bambina esiste, ed esiste 
per un atto d'amore dei suoi genitori e per un dono straordinario di Dio che 
si è servito dei suoi genitori. Secondo valore: questa bambina, Caterina, bat­
tezzata, è tempio di Dio. Dio, la Santissima Trinità, abita in questa bambina. 
Le tre Persone Divine vivono dentro di lei. Dice Paolo nella prima Lettera ai 
Corinzi: «Santo è il tempio di Dio che siete voi». Allora questa bambina è un 
grande richiamo al valore della vita, al valore della Grazia santificante rice­
vuta nel Battesimo, al valore di una comunione con Dio. Questa bambina è 
un grande messaggio e richiamo alla limpidezza, alla purezza, al candore, 
all'innocenza della vita.

Carissimi è importante che tutti noi oggi, celebrando il Giubileo della 
Famiglia, torniamo a scuola dai bambini, perché Gesù ha voluto identifi-



1118 Atti dell’Arcivescovo

carsi con loro, ha voluto che noi cercassimo e guardassimo a Lui attraverso 
l'innocenza di queste creature. Ecco perché noi, oggi, dobbiamo maturare 
sempre più un grande rispetto per i bambini. Ecco perché voi, cari genitori, 
dovete sentire che i bambini sono l'ostensorio nel quale il Signore abita e nel 
quale il Signore vi viene incontro ogni giorno: sono stati un dono, ma sono 
un appello. Attraverso la presenza di questa creatura innocente, noi siamo 
invitati a riconciliarci con la vita, a riconciliarci con Dio quindi con la Gra­
zia santificante, a riconciliarci con i valori della castità, dell'innocenza, della 
semplicità, dell'umiltà e della dolcezza di un bambino. Attraverso la limpi­
dezza dello sguardo di un bambino chiediamo al Signore di farci tornare 
innocenti. E se apriamo il nostro cuore ad accogliere questo messaggio, tor­
niamo a casa rinfrancati. Riconciliati tra voi, carissimi sposi, se ci fosse qual­
che piccola nuvola, qualche piccola nebbia, qualche piccola ombra. Riconci­
liati voi genitori con i vostri figli e voi figli con i genitori per riprendere il 
cammino della vita e dire al mondo che vogliamo essere portatori di questo 
messaggio affinché la gente possa dire, guardando a voi cari sposi e alle 
vostre famiglie: «Lì c'è Dio».

Rendiamo grazie al Signore perché anche attraverso le testimonianze 
che abbiamo ascoltato possiamo sentirci confortati nel nostro cammino. Io 
rendo grazie a Dio per la meravigliosa testimonianza di fede che mi state 
dando: confortate il mio impegno di vostro Vescovo.

Infine vorrei rubare un'espressione ai due fidanzati che nella loro testi­
monianza hanno raccontato di aver superato un momento di difficoltà 
quando è caduta la linea del telefono. Qualche volta è opportuno che cada 
la linea delle nostre parole, così che possiamo rientrare in noi stessi e far par­
tire un'altra linea, quella che ci collega con Dio, perché attraverso Dio ogni 
collegamento diventa possibile, tra marito e moglie, tra genitori e figli, tra 
una famiglia e un'altra, tra la Chiesa e la società. Così il mondo intero tor­
nerà a sperare.



Atti dell’Arcivescovo 1119

Riflessione in occasione del pellegrinaggio del Clero alla Sindone

Contempliamo insieme 
il fascino di quel Volto

Nella mattinata di venerdì 29 settembre, vi è stato il pellegrinaggio dei sacerdoti e dei diaconi del- 
l’Arcidiocesi alla Sindone in Cattedrale, preceduto da un incontro di riflessione e preghiera nella 
chiesa di S. Lorenzo Martire.
Questo il testo della meditazione proposta da Monsignor Arcivescovo ai numerosissimi parteci­
panti all’incontro:

Cari confratelli, iniziamo una semplice riflessione che propongo come 
aiuto fraterno per rendere questo nostro pellegrinaggio alla Santa Sindone 
un momento che ci tocchi nel profondo, nella nostra esperienza personale di 
fede e che ravvivi anche un po' la fede del nostro Presbiterio visto nel suo 
insieme.

Noi ci vogliamo preparare all'incontro con un'immagine che ci richiama 
una Persona: la persona di Gesù. E cerchiamo la persona del Cristo come 
possibilità di un incontro, di un dono, di una grazia nuova, di un rinnova­
mento sia individuale come di tutto il Presbiterio. Come premessa alla mia 
riflessione leggerò alcuni passi della Parola di Dio, affinché ci aiuti a capire 
il senso di tutto. Qual è il "tutto"? E la necessità degli uomini, di tutti gli 
uomini, di convergere sulla persona di Gesù, soprattutto sul Gesù innalzato 
sulla croce, come dice Lui stesso: «Quando sarò elevato da terra, attirerò tutti a 
me» (Gv 12,32). Ciò il Signore lo dice, mi sembra di poterlo interpretare legit­
timamente, per indicare qual è il senso della storia dell'umanità: gli uomini 
- anche quelli che ancora non credono, che sono in ricerca - camminano 
verso Gesù Cristo unico Salvatore. E questo versetto del Vangelo di Gio­
vanni in cui viene citato il Profeta Zaccaria diventa per noi, cari confratelli, 
invito a volgere lo sguardo a Gesù.

Noi siamo nella fatica, nella lotta, nell'oscurità ed abbiamo bisogno di 
conforto, abbiamo bisogno di senso, di convergenza, di sapere dove 
andiamo e per chi lottiamo, soffriamo e fatichiamo. Siamo qui per volgere lo 
sguardo a Colui che noi, col nostro peccato, e tutta l'umanità abbiamo tra­
fitto. E il Profeta Gioele ci ammonisce, con quel testo che si legge sempre 
all'inizio della Quaresima: «Laceratevi il cuore e non le vesti» (Gl 2,13). Perciò 
il pellegrinaggio di questa mattina non vuole essere solo un segno esterno, 
ma un qualcosa che ci tocchi nel profondo del cuore.

Un primo pensiero: la Sindone mi evoca il silenzio di Dio. Io sono con­
vinto die il silenzio di Dio in certi momenti della nostra vita, come lo è stato 
per la vita di Gesù, sia il dramma più grande che siamo chiamati a vivere. 
Contempliamo come l'uomo Gesù, soprattutto in alcuni momenti, ha vis­
suto il silenzio di Dio. Gesù lo ha vissuto nel Getsemani quando sperimenta 
non solo la solitudine degli amici - i quali si addormentano e non capiscono 
il momento che Egli sta per vivere - ma anche la lontananza del Padre: il suo



1120 Atti dell’Arcivescovo

rivolgersi al Padre, ripetendo sempre le stesse parole, mi aiuta a vedere un 
Gesù smarrito - noi diciamo agonizzante nel senso morale, spirituale, psi­
cologico - che si aggrappa al Padre con una fatica tale da sudare sangue. E 
il Padre manda sì un angelo a confortarlo, ma in quel momento non è toc­
cabile.

Un silenzio di Dio che Gesù sperimenta poi sulla croce fino al punto da 
gridare: «Dio mio, Dio mio, perché mi hai abbandonato?» (Mt 27,46). Gesù si 
sente abbandonato dal Padre, lasciato solo. Mi piace anche sottolineare il 
silenzio del sepolcro. La Sindone ci richiama in modo impressionante il 
sepolcro, perché ci richiama il lino nel quale Gesù è stato avvolto; ed il 
sepolcro è il luogo della morte, è il luogo di un silenzio che nel caso di Cri­
sto noi sappiamo essere preludio ed attesa della risurrezione, senza smet­
tere di essere il luogo dove tutto si spegne, anche la vita.

Applichiamo a noi il silenzio di Dio che la Sindone evoca e chiediamoci: 
«Quando e come noi facciamo esperienza del silenzio di Dio?». La faccio 
ogni giorno quando fatico a costruirmi nella fede. La fede è fatica, perché 
non è catturare Dio dentro il nostro piccolo cerchio di persone che hanno 
una esistenza, una mentalità, un loro ambito di vita, ma è lasciarmi cattu­
rare da Dio: uscire da me per entrare in Dio. E chi di noi non fatica ad uscire 
da se stesso, dal proprio punto di vista, dalla propria sensibilità, dalla pro­
pria visione?

Allora il tema della fede come "oscurità luminosa", così mi piace chia­
marla, è un tema sul quale dobbiamo continuamente riflettere e col quale 
dobbiamo continuamente confrontarci. Quando Salomone fa la grande pre­
ghiera di dedicazione sul tempio di Gerusalemme, il primo Libro dei Re ci 
ricorda che una nube avvolge l'arca dell'alleanza mentre lui esclama: «Il 
Signore ha deciso di abitare nella nube» (1 Re 8,12). Così quella dei tre Apostoli 
che Gesù porta sul Tabor è un'esperienza che nella prima fase è luminosa, 
quando Cristo rivela segni della sua divinità, ma poi diventa esperienza di 
oscurità dove «una nube li avvolse» (cfr. Me 9,34) e a me piace sempre inter­
pretare questa nube, che li avvolge fino ad impaurirli, come il segno grande 
della fede. La fede è oscurità dove ti sostiene una parola, una voce; proprio 
dentro una nube, sul Tabor, gli Apostoli sentono una voce: «Questi è il mio 
Figlio prediletto, ascoltatelo» (cfr. Mt 17,5).

Un anonimo del Cinquecento, autore del libro "La nube della non-cono- 
scenza", svolge questo tipo di riflessione: Dio non lo puoi catturare, non lo 
puoi toccare con mano, eppure senti che devi ricercarlo. Allora se uno ti 
domanda: «Chi cerchi?», tu gli rispondi: «Cerco Dio». E lui di rimando: «Chi 
è Dio?», e tu non sai dirlo; allora picchia su quella nube ed insisti perché 
devi veramente sapere che Dio ti ha dato il segno della sua esistenza e del 
suo amore anche se tu non puoi spiegarlo perché Lui è il totalmente altro da 
ciò che possiamo spiegare ed esprimere.

L'oscurità è elemento qualificante la fede cristiana: è un'oscurità lumi­
nosa, perché nella fede non ci sono sostegni sensibili. Qualche volta ci com­
muoviamo, qualche volta c'è un coinvolgimento emotivo in un momento di 
preghiera, in un'esperienza spirituale profonda che più o meno tutti hanno 
vissuto, oppure viviamo una profonda esperienza pastorale dove si avverte



Atti dell’Arcivescovo 1121

la presenza di Dio... però non ci sono normalmente sostegni sensibili alla 
nostra fede, solo la "parola". Non solo la Parola di Dio scritta nella Bibbia o 
proclamata, ma anche la parola di Dio che sono io: la mia vita è una parola 
che Dio ha detto per me; la parola di Dio che è la creazione, la Chiesa, i fra­
telli. Noi abbiamo come sostegno la Parola di Dio e poi un segno: il grande 
segno del Cristo in croce.

Ricordate cosa dice Gesù? «Questa generazione adultera cerca dei segni, ma 
non le sarà dato nessun segno se non quello di Giona. E come Giona è stato tre 
giorni nel ventre del pesce, così il Figlio dell'uomo starà tre giorni nel ventre della 
terra» (cfr. Le 11,29). Questo è il grande segno che il Padre ci ha dato della 
sua esistenza, del suo amore, del suo progetto di salvezza che è il suo Verbo 
incarnato, crocifisso, morto, sepolto e risorto. Io ho questi due grandi soste­
gni: la Parola di Dio e il segno della Pasqua di Gesù. E questo sostiene la mia 
fede anche quando sono assalito dal dubbio. E chi non è provato dal dub­
bio, cari confratelli? Chi non sente qualche volta la freddezza di un distacco 
tra noi e Dio che sembra infinito, perché non siamo in grado di percepire un 
Dio vicino, un Dio che tocco con mano mentre avverto solo questo abisso di 
lontananza, per cui talvolta sono assalito dal dubbio, dagli interrogativi che 
sono parte del nostro cammino di fede? Non ci dobbiamo scoraggiare se 
anche noi siamo provati dal dubbio: un dubbio che non è da coltivare, che 
non deve bloccarci, ma che deve cercare di trovare una risposta.

Ed un'altra fatica nell'oscurità di fede io la vedo nella difficoltà di tra­
smettere agli altri - attraverso le omelie, le catechesi o i colloqui personali 
coi nostri fedeli - quello che noi abbiamo conosciuto e sperimentato di Dio, 
vedendo come l'altro rimane indifferente e non si lascia scalfire. E anche 
questa è una fatica che mette alla prova l'operaio del Vangelo. E ancora: certi 
silenzi di Dio nella storia dell'umanità che hanno fatto problema a tanti e 
possono far problema anche a noi, come i grandi momenti negativi della 
storia dell'umanità quali l'olocausto o certi genocidi o fatti più vicini a noi 
nel tempo. Io ricordo come, dopo l'alluvione avvenuta nel 1994 ad Asti, visi­
tando le comunità e le famiglie nei paesi pieni di fango, una signora mi ha 
preso per le braccia e mi ha chiesto: «Dov'era Dio quella notte?». Lì per lì 
non ho risposto, ma la domenica dopo in un'omelia - ho celebrato la Messa 
in tutte le parrocchie dove c'è stata l'alluvione - ho detto che Dio è Padre 
non perché ci toglie le difficoltà, ma perché ci aiuta a superarle. Dio non è 
obbligato a toglierci la croce, ma ci dà la forza di capire che la croce diventa 
occasione per sperimentare una solidarietà, un amore che era impensabile 
prima. Però è drammatico davanti a certe disgrazie avvertire la fatica del 
credere quando ti chiedono: «Dio dov'era?...».

Domenica scorsa ho visto in positivo la fatica del credere quando nel 
Giubileo delle Famiglie una mamma si è presentata sul palco con cinque 
bambini a raccontare la meravigliosa, gioiosa storia del suo fidanzamento, 
del suo matrimonio e della crescita di questa famiglia e poi l'anno scorso la 
morte improvvisa del marito. E ha chiuso la sua testimonianza con un mes­
saggio fortissimo di fede, dicendo: «Io credo fermamente che Dio non può 
separare ciò che ha unito, per cui mio marito in Paradiso è ancora stretta- 
mente unito a me e ai miei figli». Ecco un'esperienza in positivo: mentre



1122 Atti dell’Arcivescovo

alcune persone vanno in crisi perché perdono una persona cara, qui c'è stata 
la capacità di questa donna, il dono forse anche meritato dalla generosità di 
una vita impostata in un certo modo, di capire che Dio non l'aveva abban­
donata.

Attenzione, perché queste cose le vediamo anche noi e possiamo speri­
mentare anche noi, come sacerdoti, un silenzio di Dio grande e prolungato, 
e la nostra forza allora si dimostra nello stare fermi sulla roccia anche in 
mezzo alla bufera. Chiudo questo momento ponendo a me e a voi questa 
domanda: «Dov'è Dio, adesso, in questo istante?». Sappiamo rispondere a 
questa domanda? Individuiamo dov'è Dio in rapporto alla mia vita, al mio 
vissuto, al mio apostolato?

Seconda riflessione: la Sindone mi immerge nel mistero della Croce. 
Davanti alla Sindone noi possiamo far risuonare nel cuore e nella mente 
questa parola di Gesù: «Come Mosè ha innalzato il serpente nel deserto così biso­
gna che sia innalzato il Figlio dell'uomo» (Gv 3,14). Mi impressiona sempre 
quel "bisogna": è necessario che Gesù passi di lì perché il mondo sia salvato. 
É quando Pietro cerca di evitargli questo passaggio obbligato si sente 
rispondere da Gesù: «Lungi da me, satana, perché tu non ragioni secondo Dio ma 
secondo gli uomini» (cfr. Mt 16,23). In un altro passo, dei Greci vogliono 
conoscere Gesù ed Egli si manifesta per quello che è, e traccia la sua carta 
d'identità: «Se il chicco di grano caduto per terra non marcisce e non muore resta 
solo: se invece muore porta molto frutto» (cfr. Gv 12,24). «È giunta l'ora che sia 
glorificato il Figlio dell'uomo» (Gv 17,23) e la glorificazione la manifesterà 
marcendo nella croce. Questo è Gesù. Allora la croce ci è lasciata, sulla 
nostra carne e nella nostra esperienza quotidiana di vita, come segno della 
nostra povertà e inadeguatezza.

Leggendo nel Vangelo di Giovanni la moltiplicazione dei pani, mi colpi­
sce sempre la domanda che Gesù fa a Filippo prima del miracolo, per met­
terlo alla prova: «Dove andremo a comprare il pane per questa gente?» (cfr. Gv 
6,5) e Filippo risponde, credendo che Gesù volesse dar da mangiare a tutta 
quella gente, che «duecento denari non basterebbero» (Gv 6,7), sottinten­
dendo come fosse impossibile sfamarli tutti. Gesù voleva proprio portare 
Filippo a questa constatazione: «Io non so come fare, io non posso, per me 
è impossibile...». Quando noi arriviamo a constatare la nostra impossibilità 
davanti a Dio e sperimentiamo il fallimento delle nostre forze personali, 
entra Lui e fa il miracolo. Prima vuole che constatiamo la nostra incapacità 
a risolvere il problema; e nel presentarmi a Lui con la coscienza chiara di 
non essere capace di risolverlo, offro a Dio la possibilità di compiere il mira­
colo.

Quando io sperimento la croce, non mi devo disperare, perché sono 
sulla strada della salvezza; e questa croce, che è nella mia carne e comporta 
una fatica quotidiana, talvolta è anche far battaglia al regno di Satana per 
portare il Regno di Dio. Oggi noi celebriamo la festa dei tre Arcangeli 
Michele, Gabriele, Raffaele e nella lettura dell'Apocalisse, proposta dalla 
liturgia, è narrata la grande scena del drago che minaccia la vita della donna 
e di suo figlio, figure di Gesù e di Maria. Uno degli Arcangeli, Michele, 
viene a combattere e precipita il drago sulla terra. Questa è una battaglia che



Atti dell’Arcivescovo 1123

noi dobbiamo continuamente affrontare e il discorso del superamento del 
male è un discorso più che mai attuale; la nostra battaglia è proprio il tenere 
deste le coscienze dei cristiani perché distinguano il bene dal male, altri­
menti ci si addormenta tutti un po' per volta e non si sa più dire se una cosa 
va bene o no. La nostra fatica di preti, oggi, è di saper condannare il mora­
lismo senza però buttare via la morale, i principi etici, perché qualche volta, 
in base ad un atteggiamento che condanna il moralismo, si perde la visione 
etica che ha un fondamento teologico nel progetto di Dio, l'alleato del­
l'uomo, affinché l'uomo si realizzi nell'amore, nella gioia, nella felicità.

Questa, secondo me, è veramente la croce di un prete, di un Vescovo, di 
un pastore d'anime oggi: aiutare i cristiani nella battaglia contro il male e 
mantenersi lucidi dentro con la coscienza desta, vigilante, limpida. Riu­
sciamo a fare questo se, oltre alla nostra parola per guidare ed ai Sacramenti 
per guarire, ci sarà anche la nostra testimonianza per sostenere soprattutto 
i più deboli, affinché capiscano - perché noi lo dimostriamo con la vita - che 
si può essere liberi dal denaro; che si può essere liberi dalla tentazione del­
l'onnipotenza, del successo, del potere; che si può essere liberi dal piacere 
disordinato, cercato solo per il piacere.

La croce vissuta come battaglia contro il male e la croce vissuta anche 
come distacco, perché bisogna che ci alleniamo a distaccarci: distacco dagli 
altri, accettando la solitudine non come disgrazia ma come possibilità - la 
solitudine degli eroi che scalano le montagne e vanno in vetta da soli, 
gustando il fascino di un panorama bellissimo conquistato con la fatica per­
sonale distacco dalla salute, perché arriverà la malattia e ci dovrà trovare 
allenati nel prendere la croce della sofferenza; e la croce della morte, che è 
distacco da tutto ciò che conta per noi, nel momento della morte infatti 
lasciamo tutto: parenti, amici, conoscenti, cose,...

La Sindone ci suggerisce il gemito della preghiera. Il grido dei poveri 
che attendono di essere liberati è la preghiera inconscia delle moltitudini di 
coloro che si sentono veramente i poveri di Jahwé, di coloro che si appog­
giano solo in Dio e non sulle cose di questo mondo. Di cosa ci vantiamo? Dei 
titoli, dei conti in banca di una certa cultura... o ci vantiamo del nome del 
Signore? Proviamo a vedere dove appoggiamo il nostro vanto, la nostra 
fiducia, dove abbiamo il nostro tesoro, perché là dove è il nostro tesoro è il 
nostro cuore (cfr. Mt 6,21).

Un gemito di preghiera, quello suggerito dalla Sindone, che porta al 
Signore la sofferenza che incontriamo sul volto di tanti fratelli e sorelle delle 
nostre comunità, che esprimono spesso lo smarrimento e l'impressione di 
un Dio lontano. A volte non possiamo offrire altro che il silenzio, come gli 
amici di Giobbe che arrivano da lui e gli si siedono accanto per sette giorni 
(cfr. Gb 2,13): è la condivisione di un silenzio fatto di presenza e non di 
parole. C'è poi la preghiera come espressione di quella resa di cui la Sin­
done è un segno misterioso: la resa della morte. E chi è convinto che dovrà 
arrendersi alla morte pone la sua fiducia in Dio che ha la potenza di farci 
risorgere.

Concludiamo con un invito. Ci prepariamo ad andare pellegrini a guar­
dare, contemplare la Sindone. Guardiamo la Sindone innanzi tutto per rileg-



1124 Atti dell'Arcivescovo

gere i segni che Gesù ci ha dato della sua sofferenza, che è il prezzo del suo 
amore. Sulla Sindone i segni li troviamo tutti: la corona di spine, il volto 
tumefatto, il segno dei chiodi, dei flagelli, del colpo di lancia del costato. 
Contempliamo il fascino di quel volto! Ho scelto come motto: «Il tuo volto, 
Signore, io cerco» (Sal 27,8) perché attraverso il volto dell'Uomo della Sin­
done possiamo arrivare a Gesù. Contempliamo quindi la Sindone per 
lasciarci avvolgere, prendere dal fascino di quel volto e vorrei che tale con­
templazione ci lasciasse come frutto quello di non lamentarci mai di nulla: 
della vita, del ministero, del lavoro che ci viene chiesto, della precaria o 
buona salute che abbiamo, del tanto o poco che abbiamo. Impariamo da 
Gesù sofferente a non lamentarci più. Ricordiamo le parole del libro di Isaia: 
«Era come agnello mansueto condotto al macello, e non aprì la sua bocca» (Is 53,7). 
E se noi vogliamo mantenerci fedeli al progetto del Padre facciamo il pro­
posito, io e voi, di non lamentarci più.

Dicevo all'inizio dei mio desiderio di fare un pellegrinaggio silenzioso. 
Deve essere un segno per noi, cari confratelli, per dimostrare che come Pre­
sbiterio nel suo insieme sappiamo camminare in silenzio incontro al 
Signore: un segno anche per la nostra Chiesa, un segno per la Città. Cam­
miniamo così: con un cuore che è tale perché è nella pace; camminiamo 
sapendo di portare a Gesù le gioie e le speranze, ma anche le angosce e il 
dolore della Chiesa e del mondo; camminiamo gustando la gioia dell'ap­
partenenza all'unico Presbiterio dove ci sentiamo e ci sappiamo accolti, 
amati ed aiutati dal Vescovo e dai confratelli.

Questo insieme di oggi, davanti alla Sindone, deve diventare un insieme 
di sempre.



Atti dell’Arcivescovo 1125

Omelia nella celebrazione per il mandato ai catechisti

Entusiasmarci per il Signore Gesù 
e comunicare questo fuoco a tutti

Sabato 30 settembre, nella Basilica di Maria Ausiliatrice a Valdocco, si è svolta l’annuale celebra­
zione diocesana per il mandato ai catechisti e ai nuovi operatori pastorali (7 per l’ambito carita­
tivo, 22 per quello catechistico, 10 per quello familiare e 6 per quello liturgico) che quest’anno ha 
avuto anche il carattere di celebrazione giubilare.
Questo il testo deH’omeiia di Monsignor Arcivescovo:

Carissimi, è stato molto bello ascoltare la lettura a tre voci dove c'era sin­
tetizzato tutto: le fatiche, le gioie e il sogno. Quando c'è qualcosa che non 
funziona, allora abbiamo le nostre fatiche da manifestare e forse le elen­
chiamo per prime perché quando si ha male ad un piede o a un dente lo si 
sente subito, mentre quando tutto va bene non ci si fa caso, non ci si mera­
viglia. Io sono lieto di ciò che avete detto ed ora, dopo la battuta iniziale, 
vorrei comunicarvi alcune riflessioni, anche se molte cose le avete già dette 
voi: io sottoscrivo tutto, sia le fatiche che le gioie, sia i sogni.

Se ho ascoltato bene le cifre elencate, non ci si può certo lasciare andare 
al pessimismo: sette-ottomila catechisti, mille e venti operatori pastorali! 
Capite quale forza, quale grazia straordinaria il Signore, anno dopo anno, 
sta elargendo alla nostra Diocesi? E poi ci sono i sogni e le raccomandazioni 
che voi presentate all'Arcivescovo... e l'Arcivescovo dice che condivide con 
voi la volontà, il desiderio che il nostro Piano Pastorale raccolga e tenga pre­
senti i suggerimenti che voi avete dato e li traduca in scelte operative. D'al­
tra parte io non credo che il Piano Pastorale, sul quale stiamo facendo una 
capillare vastissima consultazione - non si potrà poi certo dire che caschi 
dall'alto... - sia pensato come una cosa in più da far fare a voi catechisti, ani­
matori pastorali e soprattutto a voi sacerdoti, ma è pensato come suggeri­
mento o strumento di sostegno, di incoraggiamento e di conforto al lavoro 
ordinario delle nostre parrocchie.

Allora grazie a tutti voi per le cose belle che mi avete detto. Condivido 
la coscienza della fatica perché ad annunciare Gesù Cristo, soprattutto ai 
ragazzi e ai bambini, si fa fatica. Io sono stato parroco per quindici anni e 
cercavo di verificare l'apprendimento dei ragazzi. Da Vescovo bisogna veri­
ficare un po' meno e lo si fa per interposta persona, anche se qualche volta 
sono tentato - quando amministro la Cresima - di verificare la preparazione 
dei cresimandi: a volte resto contento perché trovo ragazzi svegli, ma talora 
sono anche un po' deluso... E anche voi, se dopo un'ora di catechismo ai 
ragazzi verificate cosa è passato nella loro testa, vi trovate qualche volta sco­
raggiati.

Il catechismo non è solo una lezione, ma è un cammino di fede con la 
comunità, ed io accolgo le vostre fatiche per dirvi di non scoraggiarvi, per­
ché la vostra fatica è la stessa di tutti gli evangelizzatori, di tutti gli apostoli,



1126 Atti dell’Arcivescovo

di tutti coloro che vogliono portare il Signore Gesù nel mondo di oggi: un 
mondo refrattario che non vuol sentire certe cose perché, se prese sul serio, 
disturbano il ritmo di vita comodo ed egoistico che la gente si è dato. San 
Giacomo nella seconda Lettura si scagliava contro i ricchi, contro coloro che 
tengono per sé quello che hanno. I ricchi non sono solo i miliardari, 
potremmo esserlo anche noi se tenessimo egoisticamente quello che 
abbiamo, sia a livello materiale che spirituale. Anche la ricchezza spirituale 
va condivisa: fare il catechista o l'operatore pastorale vuol dire condividere 
con gli altri.

Allora non dobbiamo scoraggiarci per le difficoltà, perché questa è la 
sorte di tutti ed è stata la sorte anche del Signore. Cosa ha trovato il Signore 
negli anni del suo ministero? Quando ha fatto la sua catechesi - potremmo 
davvero chiamarla così - sul pane di vita, l'Eucaristia, quasi tutti sono 
andati via e molti dei discepoli si sono allontanati dicendo: «Questo 
discorso è duro...» (cfr. Gv 6,60).

Per questa celebrazione avete scelto il brano evangelico dei discepoli di 
Emmaus. All'inizio del loro cammino erano convinti di essere loro due soli, 
ma alla fine si sono trovati in tre, con Gesù. Facciamo un'applicazione del 
Vangelo alla vostra esperienza personale: oggi voi siete venuti qui per rice­
vere il mandato, o il rinnovo del mandato, e se siete venuti pensando di 
essere da soli... vi invito a riflettere e a credere che tornate a casa insieme al 
Signore risorto. Si torna a casa col cuore che arde di entusiasmo e di amore, 
ma ad una condizione: di mettere a confronto col Signore le nostre difficoltà, 
perché il Signore ci spieghi le Scritture e il senso di tutto. Ai due di Emmaus 
Gesù spiega il senso della sua passione e morte; a voi Gesù spiega il senso, 
il significato della vostra fatica di catechisti. Voi vi occupate dei ragazzi, ma 
bisogna arrivare anche al coinvolgimento dei genitori: non di qualcuno sol­
tanto, ma ad un coinvolgimento generalizzato. Giustamente avete ricordato 
che la catechesi deve essere una situazione permanente di formazione e giu­
stamente i Vescovi hanno preparato delle tracce di formazione catechistica 
che valgono per tutte le età.

Bisognerebbe mettere a confronto col Signore le nostre difficoltà; ascol­
tare la spiegazione che Lui ci dà delle nostre fatiche e delle nostre croci, per­
ché così doveva avvenire (cfr. Le 24,25ss.): si fa fatica, si suda, si raccoglie 
poco, ma si crede all'azione dello Spirito Santo. Ed accorgendoci che non 
siamo noi a dare la fede, ma è Dio che la dà ed è Cristo che nello Spirito 
comunica l'apertura di conoscenza e di amore al Padre, l'Eucaristia dome­
nicale diventa il grande momento della formazione cristiana. Tante volte 
forse lo abbiamo dimenticato, e dobbiamo prendere coscienza che il 
dramma di oggi - fermiamoci ai ragazzi - è pensare che la preparazione ai 
Sacramenti dell'iniziazione cristiana (Battesimo, Cresima ed Eucaristia) con­
sista nell'oretta di catechismo settimanale a cui non manca quasi nessuno, 
per la paura di non essere poi ammesso a riceverli... mentre si trascura in 
modo drammatico l'Eucaristia festiva che è il vero momento della forma­
zione e della crescita nella fede: sono ragazzi che vanno al catechismo con 
l'idea di dover pagare il tributo, la tassa, per poter essere ammessi alla festa 
della prima Comunione o della Cresima.



Atti dell'Arcivescovo 1127

Noi dobbiamo riacquistare l'entusiasmo, perché andiamo ad annunciare 
Cristo risorto. I due di Emmaus, dopo aver incontrato Gesù, avrebbero 
voluto forse stare con Lui tutta la notte a discorrere... invece Lui è sparito 
dalla loro vista, come per dire: «Io sparisco affinché voi corriate a Gerusa­
lemme ad annunziare agli altri che sono risorto»; quasi a significare che 
Gesù ci vuole gente in cammino non verso Emmaus, ma verso Gerusa­
lemme e non ci vuole discepoli delusi e scoraggiati che si allontanano dalla 
comunità dicendo: «E impossibile!...». A volte capita ai parroci di sentirsi 
dire: «Signor Parroco, io quest'anno non faccio catechismo perché non rie­
sco più, è impossibile...». Questa è una persona che lascia Gerusalemme e va 
verso Emmaus, delusa nella sua speranza. Quale speranza? «Io speravo che 
questi ragazzi si entusiasmassero al mio discorso, imparassero da me ad 
amare il Signore, che il loro cuore si entusiasmasse e loro invece sono 
distratti, indifferenti...». Il Signore ci dice: «Torna nella comunità, stai nella 
parrocchia, collabora coi gruppi dei catechisti, coi tuoi sacerdoti e rimani lì 
perché Io sono nella comunità».

Certamente il Piano Pastorale raccoglierà i vostri suggerimenti e sicura­
mente, pur avendo una parte propositiva su iniziative un po' straordinarie 
per ravvivare l'ordinario, avrà anche una parte lasciata alla sperimenta­
zione e spingerà i catechisti, gli operatori pastorali, i gruppi e le parrocchie 
a sperimentare percorsi nuovi.

Secondo me, una delle cose nuove che andranno sperimentate nel cate­
chismo dell'iniziazione sarà quella di sganciare l'itinerario catechistico dai 
percorsi scolastici. Non ci sono classi di catechismo, ma gruppi di catechi­
smo, perché la classe che ricopia lo schema scolastico, agganciando il per­
corso cristiano alle classi scolastiche, è un danno in quanto non costruisce la 
diversificazione dei percorsi, di cui invece bisogna tener conto. Se noi 
costruiamo gruppi di catechismo anziché classi, si ammetteranno i ragazzi ai 
Sacramenti solo quando saranno preparati e non perché fanno la terza; e se 
non sono preparati si va avanti ancora sei mesi, e se si va a finire in quarta 
non è la fine del mondo! Poi non bisognerà esagerare nel perfezionismo e 
lasciar fare un po' anche al Signore, senza voler fare tutto noi... Secondo me 
questo è un aspetto importante sul quale dover fare delle sperimentazioni e 
poi verificarle. E fondamentale anche il coinvolgimento dei genitori. Se i 
genitori non partecipano neppure a modo loro - perché ci sono genitori che 
non credono, che non vanno in chiesa - è difficile che un ragazzo si inna­
mori di Gesù Cristo, non vedendo mai né il papà, né la mamma dare un pic­
colo segnale di attenzione al Signore Gesù.

Queste sono le nostre fatiche, queste sono le nostre sfide. E la sfida è che 
la comunità deve subentrare ai genitori assenti sul piano della fede. Non è 
che si dica ad un bambino: «Siccome i tuoi genitori non vengono in chiesa, 
non ti vogliamo...», assolutamente! Guai a fare una cosa del genere, perché 
in questo caso la comunità si sostituirebbe alla famiglia e diventerebbe lei 
grembo ecclesiale dove questi bambini vengono fatti crescere nella fede.

Ho fatto solo questi pochi cenni per dire che sono contento, felice di voi: 
non è un modo di dire perché lo sento davvero, e vi dico di non scoraggiarvi 
nelle fatiche. Pensiamo a Gesù quando, nell'orto del Getsemani, si prepa-



1128 Atti dell’Arcivescovo

rava con la preghiera alla sua passione e alla sua morte e ha detto a tre dei 
suoi amici migliori - Pietro, Giacomo e Giovanni - di tenergli un po' di com­
pagnia perché la sua anima era triste fino a morirne, mentre quei tre si sono 
addormentati... E pensare che poco prima si erano dichiarati disposti a 
morire per Lui: «Pietro, non sei riuscito a vegliare con me neanche un'ora?» (cfr. 
Mt 26,40)! Queste sono le delusioni grosse del Signore, molto più grosse 
delle nostre, non vi pare?

Sono felice per voi, vi ripeto di non scoraggiarvi e col discernimento dei 
vostri sacerdoti soprattutto, dei vostri formatori, di coloro che vi seguono, 
non abbiate paura di tentare sperimentazioni: certo non in modo impru­
dente o sconsiderato ma con saggezza, che nascano da questi piccoli spunti 
che vi ho dato; saranno anche contemplate nel Piano Pastorale per tutte le 
fasce di età. Dobbiamo pensare cose nuove, perché se non progettiamo qual­
cosa di nuovo restiamo sempre fermi sulla stessa piastrella piangendoci 
addosso, e questo non è bello. Siete venuti qui non per piangere, ma per rin­
graziare il Signore, per riprendere lena dalla preghiera, soprattutto dall'Eu­
caristia, e dalla parola del vostro Pastore.

Io benedico Dio perché siete così numerosi a lavorare in Diocesi e per 
quello che fate. Sempre di più dovremo prepararci ad affidare ministeri ai 
laici, perché i laici devono sentirsi coinvolti dalla missione evangelizzatrice 
della Chiesa tanto quanto i Vescovi ed i sacerdoti. La Chiesa è il Popolo 
santo di Dio e tutti siamo coinvolti nella bella avventura di conoscere noi 
per primi il Signore Gesù, di amarlo noi per primi, di entusiasmarci noi per 
primi e così poter comunicare questo fuoco a tutti.

La Vergine Ausiliatrice che veneriamo in questa Basilica, durante l'Anno 
Giubilare, è colei che ci aiuta nelle nostre fatiche: fatiche fatte volentieri, per­
ché sono fatiche spese per il Signore.



Atti dell’Arcivescovo 1129

Incontro con i giovani torinesi che hanno partecipato a Roma 
alla Giornata Mondiale della Gioventù

Avete dentro il cuore una grande potenzialità
Sabato 30 settembre, nel pomeriggio, Monsignor Arcivescovo ha incontrato a Valdocco i giovani 
che da Torino si erano recati a Roma per la Giornata Mondiale della Gioventù nello scorso mese 
di agosto.
Durante l'incontro, ha rivolto ai giovani queste parole:

Cari giovani, forse arrivo un po' troppo presto con questo mio inter­
vento, ma domani a Roma in Piazza San Pietro il Papa canonizza cento- 
trenta martiri cinesi uccisi nel secolo scorso. Il motivo per il quale vado a 
Roma per questa Canonizzazione è che uno di questi nuovi Santi è un sacer­
dote salesiano nativo di Courgnè, e quindi della diocesi di Torino: Callisto 
Caravario. È giusto perciò che l'Arcivescovo di Torino sia a Roma per la pro­
clamazione della santità di un torinese.

Ho la gioia di vedervi tutti e siamo qui nel nome e alla presenza di Gesù: 
presenza viva e reale, in mezzo a noi. Gesù è presente nell'Eucaristia, suo 
vero corpo risorto dato a noi nel segno del pane consacrato, e vorrei dav­
vero, cari giovani, che voi sentiste la sua presenza in mezzo a noi. Lo so, la 
diamo sempre per scontata... ed è talmente vero che la diamo per scontata 
che magari viviamo un momento di incontro tra noi senza accorgerci che 
Lui c'è. Non solo c'è, ma è il motivo per cui siamo qui.

Perché siamo andati a Roma? Uno potrebbe anche rispondere: «Per 
incontrare il Papa». Certo, ma siamo andati per incontrare Gesù Cristo attra­
verso la mediazione del Papa. Noi ci siamo entusiasmati a Roma, ma quel­
l'entusiasmo romano deve diventare stile quotidiano, non riguardo alla 
straordinarietà dell'evento - tra l'altro spero che sia stato straordinario 
anche il caldo che abbiamo trovato - ma a ciò che abbiamo raccolto.

Nei giorni scorsi abbiamo avuto ospiti qui a Torino i membri del Consi­
glio Permanente dei Vescovi della C.E.I., invitati da me per l'Ostensione della 
Sindone, ed abbiamo scritto un Messaggio ai giovani perché ci siamo preoc­
cupati che la grande ricchezza della Giornata Mondiale della Gioventù porti 
frutto nelle Diocesi, nelle parrocchie, nei gruppi, nei movimenti. Ma lo stesso 
entusiasmo vissuto a Roma l'avremo solo se siamo innamorati di Cristo.

Sono state lette alcune, significative, righe di Vangelo perché i giovani 
di oggi e di sempre - come gli adulti - si dividono in due categorie. La 
prima è quella di chi dice a Gesù: «Guarda che quello che mi dici non mi 
sta bene, è difficile. Mi chiedi la castità, ma io non ho voglia di viverla; mi 
chiedi l'accoglienza verso gli altri, ma io voglio fare i fatti miei; mi chiedi la 
fede, ma io non ti vedo e devo credere in te? E faticoso... Tu mi chiedi la giu­
stizia, mi chiedi la pace, mi chiedi di essere un costruttore della Chiesa, 
della comunità cristiana e anche della società nuova, ma io non ne ho 
voglia...».



1130 Atti dell’Arcivescovo

Il brano di Vangelo diceva così: «Da allora molti dei suoi discepoli si tiravano 
indietro e non andavano più con lui» (Gv 6,66), perché faceva discorsi difficili 
- in quel caso aveva parlato deH'Eucaristia. Ma il Signore sottolinea la carat­
teristica che avete voi, cari giovani, che appartenete alla seconda categoria, 
cioè di quelli che vanno con Lui, e Lo seguono anche se non comprendono 
tutto subito. Gesù domanda a Pietro: «Forse anche voi volete andarvene?» (cfr. 
Gv 6,66) e Pietro risponde: «Signore, da chi andremo? Tu hai parole vita eterna! 
(Gv 6,67). Tu non hai un insegnamento per star bene qui nel mondo, ma il 
tuo insegnamento travalica le frontiere della morte e ci orienta ad un inse­
gnamento che non finisce». Il Papa aveva commentato questo brano del 
Vangelo dicendo: «Cari amici, dobbiamo sentire che da soli o anche con gli 
altri - il Papa portava addirittura l'esempio del matrimonio, della famiglia 
- capiremo e sperimenteremo che niente ci basta per una vita eterna e allora 
abbiamo bisogno di aprirci a Gesù». La vocazione al matrimonio, al sacer­
dozio e a tutte le altre strade è un mezzo per incontrare il Signore.

Io sono contento di incontrarvi - sarebbe stato mio desiderio stare con 
voi tutta la sera, ma mi è impossibile - e l'esperienza che abbiamo fatto deve 
aprirci al futuro: qui a Torino, prima di andare a Roma, abbiamo accolto set­
temila giovani che venivano dall'estero, con dei volontari e con la parteci­
pazione vostra; la visita alla Sindone con questi giovani; l'esperienza di 
Roma e questi incontri di amicizia, di richiamo. Voi sapete che stiamo ela­
borando da mesi il Piano Pastorale della Diocesi per i prossimi dieci anni, 
con linee di orientamento chiare, e uno dei settori fondamentali del Piano 
Pastorale sono i giovani. Cosa dobbiamo fare, cari amici, per annunziare 
Gesù Cristo a tutti? Voi già lo conoscente, ma questo Gesù che già conoscete 
e che già amate, bisogna farlo conoscere e farlo amare da tutti i nostri amici. 
I nostri amici non sono amici solo nella discoteca, al bar, sul lavoro... ma 
sono amici nella fede e dobbiamo comunicare a loro la ricchezza della fede.

A Tor Vergata il Papa ha detto nell'omelia, e l'ha richiamato alla conclu­
sione della Messa, che voi dovete incendiare il mondo, ma la benzina per 
incendiarlo dove andiamo a prenderla? È il nostro entusiasmo, la nostra 
fede, il nostro amore al Signore. Noi vogliamo dimostrare alla Diocesi di 
Torino che ci sono dei giovani innamorati di Cristo, entusiasti di Cristo! E 
proprio perché innamorati ed entusiasti vogliono dirlo a tutti. Io sono molto 
contento se voi vi sentirete "coloro che incendiano": ad iniziare dalle inizia­
tive che avremo a livello diocesano - come la lectio divina -, ma soprattutto 
circa il Piano Pastorale, che partirà nell'autunno prossimo. Stavo per dire: 
«Coloro che sviluppano questo fuoco di entusiasmo per Gesù Cristo», cioè 
non persone stanche, afflosciate, demotivate, che fanno le cose solo perché 
altri dicono di farle... E questo deve avvenire nei gruppi, nelle parrocchie, 
nelle zone della Diocesi: deve avvenire dappertutto.

Questo vuol essere solo un saluto, ma sufficiente per ripetervi ciò che ho 
detto a Roma alla fine dell'ultima catechesi fatta con voi.

Primo: bisognava fissare la parola più importante, il messaggio ricevuto a 
Roma per portarlo a casa. Individuare qualcosa di concreto che avrei fatto una 
volta a casa: in famiglia, in parrocchia, in Diocesi, nella mia vita personale.



Atti dell’Arcivescovo 1131

Secondo: vi avevo anche detto che bisognava raccontare agli amici l'e­
sperienza vissuta. L'esperienza vissuta non è per noi: chi vive una bella 
esperienza, corre e la racconta agli altri. Ho appena celebrato la Messa per i 
catechisti e gli operatori pastorali ed è stato proposto il brano di Vangelo dei 
discepoli di Emmaus. Quando i due hanno scoperto, nello spezzare del 
pane, che quel viandante sconosciuto era il Signore risorto, sono andati a 
Gerusalemme ad annunziare agli Apostoli che il Signore era risorto e l'ave­
vano incontrato (cfr. Lc 24,13ss.). Io vi chiedo di fare questo: di dire a tutti 
che Gesù esiste, che Lui è l'unico nostro Salvatore e che solo seguendo Lui 
si è felici nella vita. Se davvero riuscite a comprendere questo, allora avete 
capito il canto Emmanuel che abbiamo fatto, che vuol dire Dio-con-noi.

Se Dio è con noi, ragazzi, di cosa avete paura? Sì, voi avete delle paure 
dentro - cosa farò? cosa sarà di me? fra ventanni ci sarò ancora?... - perché 
il futuro ci fa paura. Ma Dio è con me, Gesù è con me; se io affronto le deci­
sioni e le battaglie della vita insieme al Signore, sono uno che va avanti sere­
namente e con entusiasmo, con la voglia di vivere e di non sprecare un 
minuto della mia vita.

Ragazzi, non buttatevi via, per favore! Ci sono dei ragazzi e delle 
ragazze che si buttano via da soli, che già da giovani sono delusi, scorag­
giati, demotivati... Cercate invece di capire la grande potenzialità che avete 
dentro il cuore e di dire al Signore: «Grazie perché hai voluto che esistessi; 
grazie perché ti sei fatto conoscere a me e mi hai messo dentro la voglia di 
comunicarti agli altri!». Vi auguro dunque di vivere con intensità questo 
incontro che è un po' un ritorno.

Vivete intensamente l'incontro di stasera e vi raccomando: «Non butta­
tevi via!».





Curia Metropolitana

VICARIATO GENERALE

DIRETTIVE PER LA CELEBRAZIONE 
DEL SACRAMENTO DELLA CRESIMA

Il nostro Arcivescovo desidera offrire ai sacerdoti le seguenti direttive per la 
celebrazione del sacramento della Cresima.

1. MINISTRO DELLA CRESIMA
Il Catechismo della Chiesa Cattolica ricorda che nel rito latino, il ministro ordi­

nario della Confermazione è il Vescovo. E precisa:
«Anche se il Vescovo, per gravi motivi, può concedere a dei sacerdoti la 
facoltà di amministrare la Confermazione, conviene tuttavia, proprio per il 
significato del Sacramento, che lo conferisca egli stesso ...
Il fatto che questo Sacramento venga amministrato da loro [i Vescovi] evi­
denzia che esso ha come effetto di unire più strettamente alla Chiesa, alle 
sue origini apostoliche e alla sua missione di testimoniare Cristo coloro 
che lo ricevono» (n. 1313).

Saranno quindi anzitutto l’Arcivescovo e, con lui, gli altri Vescovi presenti in 
diocesi a verificare la loro disponibilità, essendo il Vescovo ministro “originario” 
della Confermazione.

Solo nel caso che non sia possibile ai Vescovi provvedere a tutte le richieste di 
celebrazioni si ricorrerà al ministero di alcuni sacerdoti - espressamente delegati in 
modo stabile dall’Arcivescovo - per poterne integrare l’opera.

2. DATA DI CELEBRAZIONE
Prima di comunicare ai fedeli la data di celebrazione delle Cresime si deve pre­

sentare richiesta all’Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali che - dopo aver 
verificata la disponibilità dell'Arcivescovo e degli altri Vescovi presenti in diocesi - 
vaglierà la possibilità di assegnare un ministro per la data richiesta.

Soltanto dopo aver ricevuto conferma dall’Ufficio diocesano si potrà ritenere 
definitiva la data della celebrazione.

La richiesta di celebrazione di Cresime sia presentata con adeguato anticipo:
* entro il mese di luglio, per celebrazioni da effettuarsi nel periodo settembre- 

dicembre;

1133



1134 Curia Metropolitana

entro il mese di ottobre, per celebrazioni da effettuarsi nel periodo gennaio- 
luglio dell’anno successivo.

Bisogna evitare che le celebrazioni siano concentrate soltanto in alcuni brevi 
periodi dell’anno, ma è opportuno prevederne la collocazione durante l’intero anno 
liturgico.

Nella scelta delle date si escludano il Tempo Natalizio e le due settimane che 
precedono la Pasqua, nonché i mesi di luglio e agosto.

3. MODALITÀ DI CELEBRAZIONE
3.1. Numero dei cresimandi

a. Se la chiesa è grande e il numero dei cresimandi è elevato, si possono pre­
vedere turni anche di 50-60 ragazzi;

b. se la comunità parrocchiale non è molto numerosa, si valuti l’opportunità di 
raggruppare un numero maggiore di cresimandi o prevedendo che la celebrazione 
non avvenga ogni anno oppure unendo più parrocchie vicine.
3.2. Preparazione liturgica

È opportuno - se possibile - coinvolgere il ministro della Confermazione (con il 
quale comunque vanno previamente concordati i particolari della celebrazione: let­
ture, canti, presentazione dei cresimandi, presentazione dei doni, interventi even­
tuali, ...) per un incontro con cresimandi, genitori e padrini.

4. CELEBRAZIONI PER GRUPPI DI ADULTI
È bene che la Cresima degli adulti sia celebrata nella parrocchia di apparte­

nenza o in quella in cui essi hanno partecipato al cammino di preparazione.
Per l’itinerario di preparazione dei cresimandi adulti, in attesa di ulteriori dispo­

sizioni, si seguano le indicazioni emanate nell’anno 1994 (pubblicate in RDTo 71 
[1994], 1519-1525): «La preparazione degli adulti che ricevono la Confermazione 
avvenga con incontri accuratamente svolti, prolungati anche per diversi mesi e 
comunque non inferiori ai dieci incontri» (cfr. anche Libro Sinodale, n. 52).

5. REGISTRAZIONE DELLA CRESIMA
Oltre alla compilazione del registro parrocchiale delle Cresime, non si ometta 

mai l’annotazione in margine all’atto di Battesimo dei singoli cresimati o la tempe­
stiva comunicazione alla parrocchia in cui questo era stato celebrato (cfr. cann. 895 
e 535 §2). * * *

Per le altre precisazioni si continui a fare riferimento al documento ‘‘Sacramento 
della Confermazione. Orientamenti e norme”, riportato nel Libro Sinodale (pp. 131- 
135).

Dato in Torino, il giorno quattordici del mese di settembre - festa della Esal­
tazione della Santa Croce - dell’anno del Signore duemila, con decorrenza dal 
giorno 1 ottobre 2000.

* Pier Giorgio Micchiardi
Vescovo Ausiliare e Vicario Generale

mons. Giacomo Maria Martinacci
cancelliere arcivescovile



Curia Metropolitana - Vicariato Generale 1135

MINISTRI DELLA CRESIMA

In data odierna sono state pubblicate alcune indicazioni normative circa la cele­
brazione della Cresima e contestualmente si è reso necessario rivedere l’elenco dei 
ministri a cui è concessa la facoltà per affiancare i Vescovi per la celebrazione delle 
Cresime nell’intero territorio dell’Arcidiocesi.

Visto il can. 884 §1 del Codice di Diritto Canonico e valutate attentamente le cir­
costanze di persone e di luogo, l’Arcivescovo ha ritenuto opportuno affidare questo 
ministero oltre che ai Pro-Vicari Generali ed ai Vicari Episcopali anche ad alcuni altri 
sacerdoti.

L’elenco completo dei ministri della Cresima per l’intero territorio dell’Arcidiocesi 
~ compresi i Vescovi attualmente residenti in essa - è il seguente:

1. POLETTO S.E.R. Mons. Severino, Arcivescovo
2. MICCHIARDI S.E.R. Mons. Pier Giorgio, Vescovo Ausiliare
3. MONGIANO S.E.R. Mons. Aldo, I.M.C., Vescovo emerito di Roraima
4. GIACHETTI S.E.R. Mons. Pietro, Vescovo emerito di Pinerolo
5. FIANDINO mons. Guido, Pro-Vicario Generale
6. OPERTI mons. Mario, Pro-Vicario Generale
7. BERRUTO mons. Dario, Vicario Episcopale
8. CANDELLONE mons. Piergiacomo, Vicario Episcopale
9. CHIARLE mons. Vincenzo, Vicario Episcopale

10. FAVARO mons. Oreste, Vicario Episcopale
11. RIPA BUSCHETTI di MEANA don Paolo, S.D.B., Vicario Episcopale
12. Il futuro Vicario Episcopale territoriale di Torino Città
13. // futuro Vicario Episcopale territoriale di Torino Nord
14. Il futuro Vicario Episcopale territoriale di Torino Sud-Est
15. Il futuro Vicario Episcopale territoriale di Torino Ovest
16. MARTINACCI mons. Giacomo Maria, cancelliere arcivescovile
17. PERADOTTO mons. Francesco, rettore del Santuario della Consolata
18. CARRÙ mons. Giovanni, parroco del Duomo di Chieri
19. BARAVALLE don Sergio, rettore del Seminario Maggiore dell’Arcidiocesi
20. VAUDAGNOTTO can. Mario, direttore dell’Ufficio Celebrazioni Liturgiche 

Episcopali

Dato in Torino, il giorno quattordici del mese di settembre - festa della Esal­
tazione della Santa Croce - dell’anno del Signore duemila, con decorrenza dal 
giorno 1 novembre 2000.

« Pier Giorgio Micchiardi
Vescovo Ausiliare e Vicario Generale

mons. Giacomo Maria Martinacci
cancelliere arcivescovile



1136 Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Incardinazione

ANDRIANO don Valerio, nato in Dogliani (CN) il 17-7-1938, ordinato il 29-6-1961, 
del Clero diocesano di Mondovì, parroco della parrocchia Santi Vito, Modesto e Crescenzia 
in Torino e patrono stabile nel Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese, su sua istan­
za con decreto in data 1 ottobre 2000 è stato incardinato tra il Clero dell’Arcidiocesi di 
Torino.

Rinuncia

SIBONA can. Lorenzo, nato in Mathi il 31-8-1961, ordinato il 7-6-1987, ha presentato 
rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia S. Dalmazzo Martire in Cuorgnè. La rinun­
cia è stata accettata con decorrenza dal giorno 1 ottobre 2000. Contestualmente ha termina­
to l’ufficio di canonico prevosto della Collegiata di S. Dalmazzo Martire in Cuorgnè.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della detta parrocchia.

Termine di ufficio

ARIASETTO don Sergio, nato in Rivoli il 29-6-1933, ordinato il 29-6-1963. ha termi­
nato in data 30 settembre 2000 l’ufficio di assistente religioso presso l’Ospedale Martini in 
Torino.

BABUIN p. Michele, O.M.V., nato in Pordenone il 4-7-1965, ordinato il 23-4-1995, ha 
terminato in data 30 settembre 2000 l’ufficio di vicario parrocchiale nella parrocchia Maria 
Regina della Pace in Torino.

PAGANINI don Lodovico, nato in Arconate (MI) il 7-7-1931, ordinato il 25-3-1962, ha 
terminato in data 30 settembre 2000 l’ufficio di assistente religioso presso l’Ospedale 
Mauriziano Umberto I in Torino.

ROSSO don Paolo, nato in Buriasco il 21-3-927, ordinato il 29-6-1950. ha terminato in 
data 30 settembre 2000 l’ufficio di assistente religioso presso l’Ospedale degli Infermi in 
Rivoli.

CABRINI diac. Giovanni, nato in Milano il 25-2-1942, ordinato il 14-11-1999, ha ter­
minato in data 30 settembre 2000 l’ufficio di collaboratore pastorale nella parrocchia La 
Pentecoste di Torino.

Trasferimenti

- di vicario parrocchiale
PALAZZIN don Pier Giorgio, S.D.B.. nato in Savona il 26-9-1936, ordinato il 25-3- 

1963, è stato trasferito in data 1 ottobre 2000 dalla parrocchia S. Giovanni Bosco in Torino 
alla parrocchia S. Giuseppe Lavoratore in 10155 TORINO, c. Vercelli n. 206, tei- 
011/246 32 94.



Curia Metropolitana - Cancelleria 1137

- di assistenti religiosi in Ospedale
CAPITOLO don Giorgio, nato in Torino il 12-10-1955. ordinato il 16-11-1997, è stato 

trasferito in data 1 ottobre 2000 dall’Ospedale SS. Annunziata in Savigliano (CN) 
all’Ospedale Martini in 10141 TORINO, v. Tofane n. 71, tei. 011/709 51.

CAVION p. Silvano. M.I.. nato in Dueville (VI) il 14-3-1953, ordinato il 12-4-1980, è 
stato trasferito in data 1 ottobre 2000 dall’Ospedale C.T.O. in Torino all’Ospedale S. Vito in 
10133 TORINO, str. Coni, di San Vito-Revigliasco n. 34, tei. 011/633 69 72.

GIOACHIN don Giorgio, nato in Montagnana (PD) il 5-9-1943, ordinato il 12-4-1969, 
è stato trasferito in data 1 ottobre 2000 dall’Ospedale San Vito in Torino al’Ospedale degli 
Infermi in Rivoli.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato collaboratore parrocchiale 
nella parrocchia S. Martino Vescovo in Rivoli.

Abitazione: 10098 RIVOLI, v. Giaveno n. 3, tei. 011/956 62 79.
PATRITO don Bernardo, nato in Bra (CN) il 10-5-1957, ordinato il 22-5-1988, è stato 

trasferito in data 1 ottobre 2000 dall’Ospedale S. Giovanni Battista-Molinette in Torino 
all'Ospedale SS. Annunziata in 12038 SAVIGLIANO (CN), v. degli Ospedali n. 14, tei. 
0172/71 9111.

Nomine
- di parroci

MONDINO don Giovanni, nato in Cervere (CN) il 29-9-1946, ordinato il 29-6-1970, è 
stato nominato in data 1 ottobre 2000 parroco della parrocchia S. Giacomo Apostolo in 
10092 BEINASCO. v. Don Bertolino n. 19, tei. 011/349 00 79.

PEROLINI don Paolo, nato in Torino il 21-3-1967, ordinato il 12-6-1993, è stato no­
minato in data 1 ottobre 2000 parroco della parrocchia S. Dalmazzo Martire in 10082 
CUORGNÈ, v. Tealdi n. 5, tei. 0124/65 71 77.

Il medesimo sacerdote, durante munere, è anche canonico effettivo e prevosto della 
Collegiata di S. Dalmazzo Martire in Cuorgnè.

- di amministratori parrocchiali

DALLA LAITA don Gian Carlo - del Clero diocesano di Pinerolo -, nato in Pinerolo 
il 17-9-1950, ordinato 1’11-2-1979, è stato nominato in data 4 settembre 2000 amministra­
tore parrocchiale della parrocchia Santi Pietro e Paolo Apostoli in Passerano Marmorito 
(AT), vacante per il trasferimento del parroco can. Domenico Grigis.

CENA don Andrea, nato in Rondissone il 9-3-1967, ordinato il 15-11-1998, è stato 
nominato in data 17 settembre 2000 amministratore parrocchiale della parrocchia Gesù 
Operaio in Torino, vacante per il trasferimento del parroco don Michele Olivero.

MASOERO don Claudio, nato in Torino il 23-5-1970. ordinato il 10-6-1995, è stato no­
minato in data 25 settembre 2000 amministratore parrocchiale della parrocchia S. Giacomo 
Apostolo in Beinasco, vacante per il trasferimento del parroco don Piero Delbosco.

- di vicario parrocchiale
ROSAMILIA don Giuseppe, S.D.B., nato in Candela (FG) 1’1-1-1945. ordinato il 7-2- 

1981, è stato nominato in data 1 ottobre 2000 vicario parrocchiale nella parrocchia Maria 
Ausiliatrice in 10152 TORINO, p. Maria Ausiliatrice n. 9, tei. 011/522 46 50.



1138 Curia Metropolitana - Cancelleria

- di collaboratori parrocchiali
ARIASETTO don Sergio, nato in Rivoli il 29-6-1933, ordinato il 29-6-1963, è stato 

nominato in data 1 ottobre 2000 collaboratore parrocchiale nella parrocchia S. Bartolomeo 
Apostolo in Rivoli.

Abitazione: 10098 RIVOLI, v. Adamello n. 6, tei. 011/953 36 46.
BORTOLUSSI don Daniele, nato in Torino il 3-1-1963, ordinato il 10-6-1995, è stato 

nominato in data 1 ottobre 2000 collaboratore parrocchiale nella parrocchia Santi Pietro e 
Paolo Apostoli in Santena.

Abitazione: 10152 TORINO, p. Borgo Dora n. 61, tei. 011/436 85 66.
SCARINGELLI don Sebastiano, nato in Spinazzola (BA) il 12-10-1941, ordinato il 7- 

12-1976, è stato nominato in data 1 ottobre 2000 collaboratore parrocchiale nella parrocchia 
S. Giorgio Martire in 10134 TORINO, v. Spallanzani n. 7, tei. 011/318 14 60.

ZAMBONETTI can. Antonio, nato in Balangero il 9-4-1927, ordinato il 29-6-1950, 
collaboratore parrocchiale nella parrocchia Assunzione di Maria Vergine in Forno Canavese, 
è stato anche nominato in data 1 ottobre 2000 collaboratore parrocchiale nella parrocchia S. 
Nicola Vescovo in Pratiglione.

- di assistente religioso in Ospedale
ALESSANDRIA p. Giancarlo, M.I., nato in Cherasco (CN) il 5-1-1941, ordinato il 30- 

8-1969, è stato nominato in data 1 ottobre 2000 assistente religioso presso l’Ospedale C.T.O. 
in 10126 TORINO, v. Zuretti n. 29, tei. 011/693 3111.

- nella Curia Metropolitana
COLETTO don Alberto, nato in Torino il 3-4-1960, ordinato il 31-10-1985, è stato 

nominato in data 1 ottobre 2000 — per il quinquennio 2000-31 ottobre 2005 - direttore 
dell’Ufficio Liturgico. Sostituisce il sacerdote don Aldo Marengo, dimissionario.

DEMARIE don Livio, S.D.B., nato in Torino il 7-5-1962, ordinato il 12-12-1992, è stato 
nominato in data 1 ottobre 2000 - per il quinquennio 2000-31 ottobre 2005 - direttore 
dell’Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali. Sostituisce il sacerdote don 
Giovanni Sangalli, S.D.B., dimissionario.

DOVIS dott. Pierluigi, nato in Pinerolo il 28-11-1963, è stato nominato in data 1 otto­
bre 2000 direttore-supplente dell’Ufficio per il Servizio della Carità. Sostituisce il sacerdo­
te don Sergio Baravalle, divenuto rettore del Seminario Maggiore dell’Arcidiocesi.

CERVELLIN don Luigi, nato in Beinasco il 21-12-1954, ordinato il 20-10-1979, par­
roco della parrocchia S. Maria di Pulcherada in San Mauro Torinese, e

FRANCO don Carlo, nato in Torino il 23-2-1958, ordinato il 7-6-1987,
sono stati nominati in data 1 ottobre 2000 - per il quinquennio 2000-31 ottobre 2005 - 

collaboratori dell’Ufficio Liturgico.
A don Luigi Cervellin è stato affidato il settore beni artistici e culturali; a don Carlo 

Franco il settore musica; il direttore dell’Ufficio, don Alberto Coletto, segue il settore pasto­
rale liturgica.

Con decreti in data 1 ottobre 2000, aventi decorrenza dall’ 1 novembre 2000, per il quin­
quennio 2000-31 ottobre 2005 i seguenti sacerdoti:

AMORE don Antonio, nato in Torino il 29-9-1938, ordinato il 6-7-1974, parroco della 
parrocchia Maria Speranza Nostra in Torino;

CRAVERO don Domenico, nato in Montà (CN) il 16-5-1951, ordinato il 15-5-1977, 
parroco della parrocchia Santi Michele e Grato in Carmagnola;



Curia Metropolitana - Cancelleria 1139

TERZARIOL don Pietro, nato in San Polo di Piave (TV) il 25-4-1951, ordinato il 13- 
12-1975, parroco della parrocchia Ascensione del Signore in Torino;

sono stati nominati coordinatori diocesani per la pastorale, con l’incarico di promuovere 
la costante interazione tra gli Uffici della Curia Metropolitana e in particolare tra quelli di 
un medesimo ambito. In particolare:

- la pastorale delle età della vita (fanciulli e ragazzi, adolescenti e giovani, famiglia, 
adulti e anziani) è stata affidata a don Antonio Amore;

- la pastorale degli ambienti di vita (pastorale sociale e del lavoro, scuola e Università, 
sanità, migranti-itineranti-sport-turismo e tempo libero) è stata affidata a don Domenico 
Cravero;

- la pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi, liturgia, carità, missione è stata affi­
data a don Pietro Terzariol.

ANDRIANO don Valerio, nato in Dogliani (CN) il 17-7-1938, ordinato il 29-6-1961, 
parroco della parrocchia Santi Vito, Modesto e Crescenzia in Torino, è stato nominato di­
rettore dell’Ufficio dell’Avvocatura. Sostituisce il sacerdote don Mauro Rivella, dimis­
sionario.

DANNA don Valter, nato in Torino il 17-7-1954, ordinato il 6-10-1984, parroco della 
parrocchia S. Giorgio Martire in Reano, è stato nominato direttore dell’Ufficio per la 
Pastorale della Famiglia. Sostituisce il sacerdote don Giovanni Villata, a cui è stato affidato 
un nuovo incarico.

PORTA don Bruno-del Clero diocesano di Acqui -, nato in Sessame (AT) il 25-1-1943, 
ordinato il 25-6-1967, è stato nominato direttore dell’Ufficio per la Pastorale 
dell’Educazione cattolica, della Cultura, della Scuola e dell’Università. Sostituisce il sacer­
dote don Giuseppe Frittoli, a cui è stato affidato un nuovo incarico.

RAIMONDI don Filippo, nato in Rovigo il 17-10-1962, ordinato il 7-6-1987, è stato 
nominato direttore dell’Ufficio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi (nuova denomi­
nazione dell’Ufficio per la Pastorale dei Giovani). Sostituisce il sacerdote don Giovanni 
Villata, predetto.

FRITTOLI don Giuseppe, nato in Casalbuttano (CR) il 31-8-1928, ordinato il 29-6-1951;
e VIRONDA don Marco, nato in Cuorgnè il 2-5-1966, ordinato 1’ 1-6-1991;
sono stati nominati addetti all’ufficio per la Pastorale dell’Educazione Cattolica, della 

Cultura, della Scuola e dell’Università.
A don Marco Vironda è stato affidato l’ambito della pastorale per gli studenti uni­

versitari.
VILLATA don Giovanni, nato in Buttigliera d’Asti (AT) 1’1-6-1940, ordinato il 28-6- 

1964, è stato nominato responsabile del Centro Studi e Documentazione della Curia 
Metropolitana, di nuova costituzione.

BERRUTO mons. Dario, nato in Gassino Torinese il 16-3-1936, ordinato il 12-4-1975, 
è stato nominato incaricato della formazione permanente del Clero. Sostituisce il sacerdote 
mons. Giuseppe Pollano, a cui è stato affidato un nuovo incarico.

FAVARO mons. Oreste, nato in Orbassano il 30-12-1930, ordinato il 27-6-1954, è stato 
nominato incaricato della animazione spirituale e culturale dei presbiteri anziani.

- varie
POLLANO mons. Giuseppe, nato in Torino il 20-4-1927, ordinato il 29-6-1951, è stato 

nominato in data 1 ottobre 2000 - con decorrenza dall’ 1 novembre 2000 - coordinatore del 
Forum per il dialogo Chiesa-Città.



1140 Curia Metropolitana - Cancelleria

Comunicazione

Il Moderatore del Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese, con decreto in data 14 
settembre 2000, ha nominato Vice-Cancellieri del Tribunale il diac. Vincenzo OLIVERO, 
con l’incarico specifico di curare la gestione amministrativa, e la dott.ssa Barbara 
MARENGO MESCHINI, con l’incarico specifico di coordinare l’attività dei notai.

SACERDOTE DIOCESANO DEFUNTO

BONINO don Andrea.
È deceduto in Giaveno il 21 settembre 2000, all’età di 86 anni, dopo 61 di ministero 

sacerdotale.
Nato in San Gillio il 17 gennaio 1914, dopo il normale curriculum nei Seminari dioce­

sani di Giaveno, Chieri e Torino, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale il 29 giugno 
1939, in Cattedrale, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Dopo il primo anno al Convitto Ecclesiastico, fu inviato come vicario cooperatore a Viù 
e vi rimase per l’intero periodo bellico con le esperienze della lotta partigiana, i terribili 
rastrellamenti e le rappresaglie dei nazifascisti, dalle quali non era risparmiato nemmeno il 
Clero locale. Terminata la guerra, nel settembre 1945 fu nominato prevosto di Balme e per 
dieci anni don Andrea continuò il suo servizio scarpinando su e giù per le montagne e com­
piendo anche delle imprese alpinistiche.

Nel 1955, lasciata la parrocchia più altolocata dell’Arcidiocesi (come qualcuno, scher­
zosamente, definì Balme), fu nominato pievano di Baldissero Torinese, passando così ad una 
parrocchia della collina alle spalle di Superga. Fu un periodo lungo, trentuno anni, trascor­
so senza gesti clamorosi, nel silenzio di una vicinanza alle situazioni concrete della sua 
gente, con l’attenzione ai malati e agli anziani. Una pastorale “tradizionale”, come per molti 
altri sacerdoti, legata alla situazione di una popolazione che per la maggior parte si dedica­
va ai lavori agricoli. Col passare degli anni, si sentì nella impossibilità pratica di far fronte 
alle esigenze di una comunità quasi raddoppiata e davanti a situazioni che richiedevano un 
profondo rinnovamento: chiese quindi all’Arcivescovo di lasciare la responsabilità pastora­
le diretta.

Il periodo successivo della sua vita fu dedicato dapprima ad affiancare gli ospiti della 
Casa di riposo di Baldissero Torinese; sopravvennero momenti di grandi incomprensioni e 
quindi di profonde sofferenze per don Andrea e per la comunità parrocchiale. Negli ultimi 
anni, contrassegnati da lunga malattia, si trasferì a Giaveno, fu per qualche tempo nella Casa 
del Clero “Beato Sebastiano Valfrè” accanto al grande Santuario mariano di Bra (CN) come 
cappellano della comunità delle religiose Oblate del Cuore Immacolato di Maria; poi ritornò 
ancora a Giaveno, profondamente segnato dalla sofferenza fisica.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Baldissero Torinese.



Documentazione

MOMENTI DI RILIEVO
IN OCCASIONE DELL’OSTENSIONE 

DELLA SINDONE

1. PELLEGRINAGGIO
DEL CONSIGLIO EPISCOPALE PERMANENTE DELLA C.E.I.

Dal 18 al 21 settembre, si è tenuta per la prima volta a Torino - presso la Villa Guaiino - una ses­
sione del Consiglio Episcopale Permanente della C.E.I. Durante l’Ostensione del 1978 vi era già 
stata una sessione C.E.I. a Torino, ma allora si era trattato unicamente del Consiglio di Presidenza, 
di cui era membro come Vice Presidente per il Nord Italia l’Arcivescovo Mons. Anastasio Alberto 
Ballestrero. L’eccezionaiità dell’avvenimento è stata dovutamente rilevata dai mass media ed ha 
avuto come momento culminante la sera di mercoledì 20 con una Concelebrazione Eucaristica in 
Cattedrale, davanti alla Santa Sindone, presieduta dal Card. Camillo Ruini che era affiancato dal 
Segretario C.E.I. Mons. Ennio Antonelli e dal nostro Arcivescovo. Con loro hanno concelebrato 
tutti i membri del Consiglio Permanente: i Cardinali Marco Cè Patriarca di Venezia, Carlo Maria 
Martini Arcivescovo Metropolita di Milano, Silvano Piovanelli Arcivescovo Metropolita di 
Firenze, Giacomo Biffi Arcivescovo Metropolita di Bologna, Michele Giordano Arcivescovo 
Metropolita di Napoli, Salvatore De Giorgi Arcivescovo Metropolita di Palermo e Dionigi Tetta- 
manzi Arcivescovo Metropolita di Genova-; i Vice Presidenti: Mons. Alessandro Plotti Arcivescovo 
Metropolita di Pisa, Mons. Giuseppe Costanzo Arcivescovo Metropolita di Siracusa e Mons. 
Renato Corti Vescovo di Novara-, i Presidenti delle Conferenze Episcopali Regionali - oltre a 
quanti già elencati: Mons. Antonio Cantisani Arcivescovo di Catanzaro-Squillace, Mons. Ennio 
Appignanesi Arcivescovo Metropolita di Potenza-Muro Lucano-Marsico Nuovo, Mons. Ottorino 
Pietro Alberti Arcivescovo Metropolita di Cagliari, Mons. Cosmo Francesco Ruppi Arcivescovo 
Metropolita di Lecce, Mons. Franco Festorazzi Arcivescovo Metropolita di Ancona-Osimo, Mons. 
Armando Dini Arcivescovo Metropolita di Campobasso-Boiano e Mons. Sergio Goretti Vescovo 
di Assisi-Nocera Umbra-Gualdo Tadino; i Presidenti delle Commissioni Episcopali: Mons. Beni­
gno Luigi Papa Arcivescovo Metropolita di Taranto, Mons. Francesco Cacucci Arcivescovo Metro­
polita di Bari-Bitonto, Mons. Giuseppe Chiaretti Arcivescovo Metropolita di Perugia-Città della 
Pieve, Mons. Benito Cocchi Arcivescovo Metropolita di Modena-Nonantola, Mons. Cesare Nosi- 
glia Arcivescovo tit. di Vittoriana e Vicegerente di Roma, Mons. Alfredo Maria Garsia Vescovo di 
Caltanissetta, Mons. Agostino Superbo Vescovo em. di Altamura-Gravina-Acquaviva delle Fonti 
e Assistente Ecclesiastico Generale dell’A.C.1., Mons. Dante Lafranconi Vescovo di Savona-Noli, 
Mons. Giancarlo Maria Bregantini Vescovo di Locri-Gerace, Mons. Flavio Roberto Carraro Vescovo 
di Verona, Mons. Adriano Caprioli Vescovo di Reggio Emilia-Guastalla e Mons. Francesco Lam- 
biasi Vescovo di Anagni-Alatri. A loro si sono uniti: Mons. Attilio Nicora Vescovo em. di Verona e 
Delegato della Presidenza C.E.I. per le questioni giuridiche e Mons. Pier Giorgio Micchiardi 
Vescovo tit. di Macriana maggiore e Ausiliare di Torino, i membri della Segreteria C.E.I. con 
alcuni collaboratori, una delegazione del Capitolo Metropolitano e altri sacerdoti. Una celebra­
zione assolutamente “storica” per la nostra Cattedrale!
Pubblichiamo il saluto iniziale dei nostro Arcivescovo e l’omelia del Card. Ruini.

1141



1142 Documentazione

SALUTO INIZIALE
DI MONS. ARCIVESCOVO

Eminenza Reverendissima e venerati Confratelli del Consiglio Episcopale Permanente 
della nostra Conferenza Episcopale Italiana, a nome della Chiesa locale di Torino desidero 
darvi il benvenuto nella nostra Cattedrale per questa celebrazione eucaristica solenne 
davanti aH’immagine della Santa Sindone.

E per noi un dono e privilegio particolare aver avuto tra i pellegrini della Sindone que­
st’anno, in questa straordinaria Ostensione del Grande Giubileo del 2000, tutti i Vescovi del 
Consiglio Permanente della C.E.I. I lavori del Consiglio che si svolgono qui a Torino in que­
ste giornate; il pellegrinaggio, oggi, dei Cardinali, degli Arcivescovi, dei Vescovi, membri 
del Consiglio Permanente e questa celebrazione, sono per tutti noi un segno di conforto e di 
incoraggiamento all’interno dell’iniziativa dell’Ostensione.

Un’Ostensione che è stata voluta dal Santo Padre, a distanza di soli due anni dalla pre­
cedente, proprio per mettere in evidenza la centralità del Cristo al quale tutti dobbiamo guar­
dare nell’Anno del Giubileo e per iniziare e varcare, con lo sguardo fisso su Gesù, la soglia 
del Terzo Millennio.

Noi sentiamo la presenza di tutti i Vescovi del Consiglio Permanente come motivo di 
conforto e di incoraggiamento. Di conforto, perché l’immagine sindonica, che ci rimanda in 
modo impressionante al Gesù dei Vangeli e ci richiama la sofferenza del Cristo nella sua 
passione-morte e risurrezione, diventa il sostegno vero, autentico di tutte le nostre vicende 
personali, familiari e comunitarie. Il Signore ci conforta con la sua sofferenza, con la sua 
passione-morte e risurrezione, ma ci confortano anche le belle testimonianze dei nostri 
Pastori, che come noi vengono pellegrini davanti all’immagine della Sindone per cercare il 
volto di Cristo: «Il tuo volto, Signore, io cerco» (Sal 27,8).

E insieme al conforto c’è l’incoraggiamento, per questo io desidero ringraziare il Card. 
Ruini, Presidente della C.E.I., e tutti i componenti del Consiglio Permanente, perché ci sen­
tiamo incoraggiati in questo impegno di annunciare il Signore: con la Parola di Dio procla­
mata con chiarezza, con forza e con coerenza, e soprattutto con la nostra testimonianza di 
vita. Noi Pastori siamo inviati dal Signore ad annunciare l’amore del Padre che attraverso il 
Cristo nello Spirito ci viene donato.

Anche il cammino della nostra Chiesa di Torino, che si sta dando degli orientamenti per 
questo primo decennio del Terzo Millennio, si sente confortato dalla preghiera e dalla pre­
senza dei Pastori che sono qui con noi. Pertanto desidero esprimere la mia riconoscenza, la 
commozione e la gioia per questa celebrazione che diventa sicuramente un’occasione straor­
dinaria di grazia.

OMELIA DEL
CARD. CAMILLO RUINI

Fratelli e sorelle, abbiamo contemplato questo antico lenzuolo: la Santa Sindone. Attra­
verso esso la nostra contemplazione, la nostra preghiera si è rivolta a Gesù morto in croce e 
così ci siamo in qualche modo immersi, abbiamo penetrato maggiormente la realtà della sua 
sofferenza e della sua passione, nella fisicità di questa sua sofferenza che, attraverso la Sin­
done, possiamo toccare con mano in tutti i suoi aspetti. E toccando con mano la sua soffe­
renza, tocchiamo con mano anche l’umanità di Gesù: Gesù nostro fratello, Gesù uomo come 
noi, che ha conosciuto più di noi la sofferenza.



Documentazione 1143

Abbiamo ascoltato come prima Lettura, dal libro del Profeta Isaia, il quarto canto del 
Servo di Jahwè dove troviamo molte espressioni che mettono in rilievo anticipatamente 
quella che è stata la sostanza della passione di Gesù. Viene chiamato, ad esempio, «uomo 
dei dolori che ben conosce il patire» (Is 53,3); e poi, ancora, si dice di Lui che è «disprez­
zato e reietto dagli uomini» (Is 53,3). Così siamo messi di fronte a due aspetti: al dolore 
fisico — ben conosce il patire; e all’umiliazione - disprezzato e reietto dagli uomini.

Giustamente, quando ci soffermiamo davvero anche per breve tempo davanti a tutto 
questo, avvertiamo un senso di smarrimento, perché tocchiamo con mano in qualche modo 
quell’abisso che si nasconde in noi, quell’abisso che si nasconde nell’animo umano, quello 
che è stato chiamato il mistero dell’iniquità. Un mistero di iniquità che è venuto fuori tante 
volte e che continua a venire a galla nella vicenda umana, nella storia dell’uomo. E proprio 
perché questo mistero di iniquità, questo abisso che si nasconde dentro di noi, emerge tante 
volte non solo nella passione di Gesù ma in tutta la storia sconfinata della sofferenza umana, 
possiamo più facilmente convincere noi stessi che questo abisso di iniquità è anche dentro 
di noi e che anche il nostro cuore, come quello degli altri, è un cuore infetto, ammalato ed 
è un cuore difficilmente guaribile. Possiamo alla fine convincerci che anche noi facciamo 
parte del numero di coloro che hanno crocifisso Gesù.

Però, nello stesso tempo, proviamo anche un altro sentimento: un senso di compassione, 
del soffrire insieme. Ci sentiamo vicini a Gesù, ci sentiamo partecipi in qualche modo del 
suo dolore e della sua umiliazione: osiamo sentirci solidali con Lui, nonostante tutto. E que­
sto sentimento cresce, prende una motivazione ben più forte per il fatto che, e qui torniamo 
alle parole dei quarto canto del Servo di Jahwè, «egli si è caricato delle nostre sofferenze... 
mentre egli portava il peccato di molti e intercedeva per i peccatori» (Is 53,4.12) e così «per 
le sue piaghe noi siamo stati guariti» (Is 53,4): è il “per noi” della passione di Cristo. In 
questo modo la croce di Gesù è davvero manifestazione massima dell’amore di Gesù stesso 
e dell’amore di Dio Padre per noi: la croce è rivelazione della misericordia. Chiediamo al 
Signore di credere a questa misericordia sovrabbondante. Rinnoviamo, ciascuno personal­
mente e tutti noi insieme, l’affidamento alla misericordia di Dio della nostra vita, delle 
nostre vite e di tutta la famiglia umana.

Ma questo lenzuolo, la Sindone, non ci parla solo della morte di croce: è il sudario che 
Pietro e Giovanni, entrati nel sepolcro già vuoto del corpo di Gesù, trovarono, come 
abbiamo ascoltato nel Vangelo, piegato a parte; e Giovanni ci dice che allora egli «vide e 
credette» (Gv 20,8). Sono questi i primi, umanamente debolissimi e piccolissimi, timidi 
inizi della fede in Gesù risorto da morte, di quella fede che ben presto, in maniera straordi­
nariamente rapida, sarebbe cresciuta attraverso gli incontri con Gesù risorto. E sappiamo che 
la prima ad avere un incontro dei genere è stata una donna, Maria di Magdala; e come poi 
questa stessa fede nel Risorto sarebbe esplosa, dal giorno di Pentecoste in poi, nella testi­
monianza degli Apostoli.

Nella risurrezione di Gesù è cambiato per sempre il significato della morte: è cambiato per 
tutti coloro che credono, ma anche per ogni essere umano. Non è cambiato semplicemente per­
ché attraverso la fede diamo una diversa interpretazione e spiegazione della morte, ma perché 
nella risurrezione di Gesù è accaduto qualcosa alla morte stessa: con la risurrezione di Gesù la 
morte non ha più l’ultima parola. Apparentemente la morte conserva il suo potere assoluto e 
definitivo, ma in realtà lo ha perduto perché qualcuno più forte di lei l’ha sconfitta.

Così il lenzuolo della Sindone, dopo averci aiutati ad entrare nel mistero dell’iniquità, 
nell’abisso che si nasconde nell’animo umano, ci aiuta anche ad entrare nel mistero della 
salvezza: nella realtà misteriosa della salvezza che Dio opera in noi e per noi attraverso la 
risurrezione di Cristo, che è primizia della nostra risurrezione e che già adesso è fonte della 
nostra vita nuova: quella vita che risplende sempre nuova attraverso i secoli, fino ai nostri 
giorni, nella vita di coloro che sono stati e che sono davvero, fino in fondo, discepoli fedeli 
di Gesù, a cominciare dai Martiri e dai Santi.



1144 Documentazione

Termino con una piccola confessione personale. Dal giorno in cui due anni fa sono 
venuto qui a visitare la Sindone, quando mi capita nella preghiera, in particolare al momento 
del ringraziamento dopo la Comunione, di fare fatica ad entrare in un rapporto più concreto 
con Gesù - che nella Messa ha reso presente il sacrificio della croce e si è fatto per me e per 
voi pane di vita, bevanda di salvezza - richiamo alla memoria l’immagine dell’Uomo della 
Sindone, e mi diventa più facile avvertire, vorrei dire “sentire”, Gesù come Colui che era 
morto ma che è vivo, come il Vivente che vuole vivere in me ed in ciascuno di noi: il Vivente 
che ci è estremamente vicino.

2. PELLEGRINAGGIO DEL
RAPPRESENTANTE DEL PATRIARCATO DI MOSCA

La sera di venerdì 22 settembre, davanti alla Sindone in Cattedrale ha sostato in preghiera una 
delegazione ufficiale del Patriarcato di Mosca, in risposta all’invito rivolto al Patriarca Alessio II da 
Mons. Arcivescovo durante la sua visita a Mosca nel maggio scorso. La delegazione era guidata da 
Sua Eminenza Kirill Gundiaev, Metropolita di Smolensk e Kaliningrad, Presidente del Diparti­
mento per le Relazioni Esterne del Patriarcato di Mosca.
La celebrazione ecumenica di venerazione della Sindone - alla presenza di Monsignor Arcive­
scovo, del Vescovo Ausiliare, di una delegazione di Canonici del Capitolo Metropolitano in abito 
corale e di altri sacerdoti - è consistita nel Grande Vespro ortodosso che la numerosa assemblea 
ha potuto agevolmente seguire tramite un apposito fascicolo in lingua italiana.
Pubblichiamo il saluto iniziale del nostro Arcivescovo e l’intervento conclusivo del Metropolita 
Kirill, in traduzione italiana.

SALUTO INIZIALE
DI MONS. ARCIVESCOVO

Eminenza, è con molta commozione e gioia che Le do il benvenuto nella nostra Catte­
drale di Torino, qui davanti alla Santa Sindone. Saluto in Lei il Metropolita di Smolensk e 
Kaliningrad e il Presidente del Dipartimento Relazioni Esterne del Patriarcato di Mosca. E 
molto importante per noi che qui Lei rappresenti in modo ufficiale il Patriarca di Mosca e 
di tutte le Russie, Sua Santità Alessio IL II fatto che Sua Santità Alessio II abbia inviato il 
suo primo collaboratore, Lei Eminenza, a guidare la delegazione ufficiale della Chiesa Orto­
dossa Russa per la venerazione della Santa Sindone, ci commuove e ci onora in modo par­
ticolare.

Oggi ho informato il Santo Padre Giovanni Paolo II di questa Sua visita e di questo 
nostro incontro di preghiera: il Papa si è detto molto felice di questa opportunità e ci invia 
la sua benedizione. Desidero mettere in evidenza l’importanza e la qualità della delegazione 
della Chiesa Ortodossa Russa da Lei guidata ed il significato che essa assume per la nostra 
Chiesa di Torino, che si sente molto legata alla vostra comunità ecclesiale.

Io La ringrazio per essere qui questa sera a pregare con noi e per noi davanti alla Santa 
Sindone: a questa immagine misteriosa ed impressionante che ci ricorda il mistero della pas­
sione e della morte di Gesù. È Gesù Cristo crocifisso e risorto la ragione assoluta della 
nostra fede e la convergenza comune dell’amore spirituale e soprannaturale delle nostre



Documentazione 1145

Chiese, la Cattolica e l’Ortodossa. E questa fede comune nell’unico nostro Signore Gesù 
Cristo è un grande segno dell’unità che mai si è spezzata.

Questa sera la nostra preghiera vuol mettere in evidenza soprattutto ciò che ci unisce 
rispetto a ciò che ci differenzia: preferisco dire “ciò che ci differenzia” invece di dire “ciò 
che ci divide”. Il cammino dell’unità tra le nostre due Chiese deve fare ancora dei passi 
affinché questa diventi completa, ma questa sera noi ci sentiamo già in comunione di pre­
ghiera davanti al nostro unico Signore. Per questo desidero che Lei porti a Sua Santità il 
Patriarca Alessio II il nostro saluto, la nostra preghiera e la nostra stima; così come io desi­
dero manifestare tutta l’attenzione e l’affetto del Santo Padre Giovanni Paolo II per la 
Chiesa Ortodossa Russa.

Guardando all’immagine della Sindone, che ci richiama in modo impressionante e quasi 
cogente il nostro Signore Gesù Cristo, noi ricordiamo la sua preghiera per l’unità di coloro 
che credono in Lui. Perciò il pensiero che attraversa tutta questa celebrazione deve essere 
l’invocazione di Gesù al Padre: «Padre, fa’ che questi siano una cosa sola, come tu ed io 
siamo uno» (cfr. Gv 17,20ss.)

Desidero perciò, Eminenza, ringraziarla per questa occasione di incontro e di preghiera 
e dirLe che la Chiesa di Torino e la Città di Torino sono molto onorate nell’ospitarLa. Mi 
auguro che questo incontro segni davvero un passo avanti nel nostro dialogo, nella nostra 
comunione e nella nostra collaborazione.

INTERVENTO CONCLUSIVO 
DEL METROPOLITA KIRILL

Fratelli e sorelle, per noi rappresentanti della Chiesa Ortodossa Russa è un grande onore 
e una grande gioia il trovarci qui a pregare dinanzi all’immagine di Cristo, Signore nostro, 
che Lui stesso ci ha dato. Sono molto riconoscente a Lei, Eccellenza Reverendissima, per 
l’invito fatto a me. Noi siamo arrivati qui come i rappresentanti speciali del Santissimo 
Patriarca di Mosca e di tutte le Russie ed è molto importante che questa visita sia stata fatta 
con la benedizione del Santissimo Patriarca di Mosca e di tutte le Russie e del Santo Padre.

Qui noi rappresentiamo le due Chiese e questo è un fatto storico. Noi non possiamo 
celebrare insieme la Santa Eucaristia per il peccato della divisione, ma il fatto che oggi 
abbiamo pregato insieme davanti all’immagine del Signore Nostro è un fatto molto impor­
tante.

Come ben si sa, il problema della divisione, dello scisma delle Chiese, è affidato allo 
studio e alla ricerca dei teologi e ci sono tante idee, tanti pensieri per superarlo ed è molto 
positivo che i teologi stiano pensando a questo. Ma io vorrei dire qui alcune idee che mi 
hanno visitato oggi, in questo luogo.

Io mi sono domandato se possono dividersi tra loro i santi e mi sono dato questa rispo­
sta: i santi non possono dividersi, si dividono solo i peccatori. Noi sappiamo che quando un 
peccato avviene in una famiglia, la gente si divide; noi sappiamo che quando il peccato 
arriva nella società, la società stessa si divide: sappiamo come il peccato ha diviso anche i 
popoli e come ha diviso anche la Chiesa.

Chi ha fatto questo? Credo che la risposta più corretta a questa domanda sarebbe la 
seguente: hanno peccato tutti. Lo scisma è il nostro peccato comune, e sappiamo molto bene 
che il peccato si supera con la penitenza. Per questo la riunificazione non è solo un problema 
teologico, ma è anche un problema umano; non è solo un problema teologico, ma è anche 
un problema spirituale e mistico.



1146 Documentazione

Solo mediante il dialogo teologico non si può avere la riunificazione; solo a livello 
razionale non può avvenire l’unità, ed anche se noi firmassimo le dichiarazioni più belle e i 
documenti più importanti, senza l’amore reciproco mai ci sarà l’unità.

Io credo che lo scisma sia come un piatto e non si può raggiungere l’unità di questo 
piatto se una parte, un pezzo di questo piatto, si trova nella cucina e un altro pezzo in un’al­
tra camera. Per raggiungere l’unità bisogna prendere questi pezzi divisi ed unirli insieme. E 
ciò che noi oggi stiamo facendo è un tentativo di unificare questi due pezzi.

Sono molto contento che in questa celebrazione si trovi anche un gruppo abbastanza 
numeroso di pellegrini russi ed io vorrei salutarli. Con la mutua conoscenza noi possiamo 
salvarci dal peccato, un peccato che sarà perdonato solo da Dio, e l’unità della Chiesa potrà 
essere raggiunta solo se Dio perdonerà i nostri peccati. Noi crediamo che la forza dello Spi­
rito Santo farà tutto per l’unità ed oggi la nostra preghiera comune dovrebbe essere per per­
donare i nostri debiti, i nostri peccati comuni, perché Dio fa di tutto per correggere i cam­
mini degli uomini per il bene futuro. Solo con i nostri modesti sforzi possiamo raggiungere 
il perdono pregando davanti a questa immagine non fatta da mano d’uomo.

E ancora vorrei ringraziarla, Eccellenza, e con Lei tutto il popolo credente che si è fer­
mato a pregare con noi.

3. INCONTRO CON DON ORESTE BENZI
La sera di giovedì 28 settembre, in Cattedrale, si è svolto il primo di tre incontri con persone-testi­
moni nel nostro tempo. Don Oreste Benzi, fondatore della comunità “Giovanni XXIII”, ha pro­
posto una vibrante riflessione sul tema: “La Sindone icona della sofferenza: i crocifissi oggi".
Pubblichiamo il testo dell’intervento di don Benzi e del ringraziamento espresso da Monsignor 
Arcivescovo.

RIFLESSIONE DI
DON ORESTE BENZI

Un grazie di cuore per il dono che mi avete fatto invitandomi: quando posso non dico 
mai di no, perché sono certo che il Signore sapeva che noi ci saremmo incontrati questa sera, 
e questo incontro avviene nel suo amore. Essendoci il nostro Arcivescovo Severino, l'in­
contro - io lo vedo così - si trasforma in una celebrazione, perché è il nostro Vescovo che 
ci fa esistere come Chiesa e ci fa essere l’espressione visibile del Corpo Mistico di Cristo: 
se ci fosse un milione di fedeli senza il Vescovo non ci sarebbe la Chiesa mentre se c’è anche 
un solo fedele col Vescovo, la Chiesa c’è.

Penso spesso alla pagina di Giovanni dove Gesù dice: una volta elevato da terra «atti­
rerò tutti a me» (Gv 12,32). Questa parola di Gesù ci conforta molto e questa attrazione a 
Lui avviene in tutti i fedeli, a seconda della relazione più o meno intensa che vivono col 
Signore, e la fede è questa relazione d’amore con Lui. Invece avviene quasi per natura coi 
nostri “angeli crocifissi”: è proprio attraverso loro che si nota questo grande atto di amore 
di Dio che cioè Cristo Gesù crocifisso ci attira tutti a sé.

Amerei dirvi due cose. Ecco la prima. Io sono rimasto molto colpito da alcuni versetti 
della Lettera agli Ebrei dove si dice che Gesù è morto fuori dalla porta della città e poi si



Documentazione 1147

aggiunge: andiamo incontro all’obbrobrio del Cristo (cfr. Eb 13,11-13). I nostri Vescovi lo 
potrebbero spiegare meglio di me, ma io vi dico ciò che ho nel cuore. Mi sono incuriosito e 
mi sono chiesto: chi moriva fuori dalle mura della città? Oggi a noi le mura non dicono gran 
che, ma nel Medioevo - e per i nostri padri le mura di Gerusalemme - erano le braccia della 
mamma che tenevano uniti i suoi figli. Dentro le mura c’era di tutto e coloro che erano den­
tro le mura sentivano di avere una identità ed una appartenenza profonda: avevano la 
coscienza di essere un popolo che aveva una storia, un compito da portare avanti; un popolo 
che aveva un futuro da costruire, una missione da svolgere.

Gesù è morto fuori dalle mura, come morivano i condannati a morte e ciò mi ha fatto 
capire che Gesù ha voluto morire maledetto con i maledetti. Coloro che venivano condan­
nati a morte erano odiati e maledetti; e c’erano anche coloro che credevano che, maledicen­
doli, davano gloria a Dio, perché erano maledetti anche da Dio. E Gesù ha voluto morire 
fuori dalle mura. Perché?

Fuori dalle mura c’erano anche i ciechi e gli zoppi che non potevano entrare nel tempio 
perché erano i segnati e quindi venivano esclusi. Gesù, guarda un po’, li guariva e li ripor­
tava dentro il tempio; ed essi, saltellando dalla gioia, glorificavano Dio perché prima dove­
vano stare fuori del tempio. Una specie di maledizione gravava sopra di loro e Gesù li gua­
riva. Ma perché?

I lebbrosi - questi proprio erano esclusi completamente - per evitare il pericolo del con­
tagio dovevano gridare: “lebbroso, lebbroso!”. La lebbra era considerata un insieme di 
malattia molto più vasto di quello che è il morbo di Hansen. Gesù andava incontro a loro, li 
guariva e diceva loro di presentarsi al sacerdote, di entrare di nuovo in mezzo al popolo! Li 
salvava e li portava dentro. Era più importante il guarirli o il portarli dentro? Domandiamo­
celo, perché noi potremmo fermarci al guarire, ma è molto più importante il portarli dentro.

Così pure, fuori dalle mura c’erano i pastori, che erano più sgraditi alla gente di allora 
che non gli zingari oggi, e anche loro - siccome si occupavano dei parti degli animali - 
erano impuri. Eppure quelli che stavano dentro le città e mangiavano il bestiame che loro 
non custodivano e i vitelli delle stalle che non accudivano non diventavano impuri, mentre 
i garzoni erano ritenuti impuri e ladri. Cosa vuoi, qualche pecora la facevano anche sparire 
- come da noi, i contadini di una volta, prima portavano via una metà del raccolto e poi chia­
mavano il padrone per dividere la metà rimasta - o per una forma di compensazione che non 
so dal punto di vista morale come potrebbe essere giudicata... E Gesù si mette coi pastori - 
non per approvare i furti, perché il male non si vince con il male anche se è comprensibile 
- tanto da nascere in una grotta e portare loro l’annuncio, nel suo natale, che è venuto a stare 
in mezzo a noi: l’Emmanuel previsto da Isaia, il Dio con noi.

Il fatto grandioso del Signore è proprio nell’essere l’Emmanuel, il Dio con noi: non è 
tanto il fatto di sanare, di togliere tutti i mali ma il fatto grandioso è che Dio è venuto per 
stare con noi. E nei nostri piccoli, nei nostri angeli crocifissi, la sua presenza si rende visi­
bile, come vi dirò. Ma prima bisogna dare una risposta al motivo per cui Gesù è stato così 
trasgressivo guarendo gli esclusi, facendoli entrare nel tempio, riportandoli nella società; ha 
voluto morire con i maledetti perché sta scritto: «Maledetto chi pende dal legno» (Gal 3,13); 
ha voluto andare con coloro dai quali la società si difendeva eliminandoli, per poi riciclarli, 
come oggi, per poter compiere i propri affari.

Perché Gesù l’ha fatto? Voi mi risponderete: «Perché Gesù ha fatto la scelta dei poveri», 
ed è anche vero. Ma perché Gesù ha fatto la scelta dei poveri? È interessante ed importante 
rispondere a questa domanda. Perché il Signore è venuto per dire a noi, a quelli che sono 
dentro le mura: «Rimettete tutti dentro, tutti; riportate dentro quelli che avete escluso, per­
ché un popolo che lascia indietro qualcuno non è un popolo, ma un’accozzaglia di gente! ». 
Ci dice infatti Pietro nella sua Lettera: «Voi, che un tempo eravate non popolo, ora invece 
siete il popolo di Dio» (IPt 2,10). Sarebbe interessante vedere la storia sacra di tutti i secoli 
e vedere se c’è un momento, come nel Giubileo, in cui il Signore ci richiama potentemente



1148 Documentazione

a riportare dentro le mura tutti gli esclusi. Dono grande è fare la carità, il fare qualcosa, ma 
il Signore ci chiede altro. Proprio perché è bello dare qualcosa, è molto più importante dire 
al povero: «Vieni alla mia tavola, mangia con me». Questo è il momento della storia sacra 
del Popolo di Dio. È il momento di costringere i raminghi ad entrare in casa tua, dando loro 
un tetto.

Io vado alla stazione, spesso, ma l’importante non è il portare a dormire, ma il chiedere 
loro perdono perché io sono in una casa e loro no. Chiedo perdono e loro mi perdonano e io 
rinasco... Se no non riesco a portarli, come se fossero un peso tremendo di una colpa, per­
ché lui è mio fratello! Infatti il primo segno che torniamo a Dio e alla sua giustizia lo indica 
con chiarezza il libro del Levitico al capitolo 25: è il liberare gli schiavi, sciogliere le catene, 
liberare gli oppressi. Chi sono gli oppressi? Sono quelli che opprimo io.

I nostri giovani della Giornata Mondiale della Gioventù hanno abolito i confini: la 
diversità delle razze è divenuta ricchezza da mettere insieme. I loro volti erano belli e puliti 
perché avevano una grande speranza: si sentivano compartecipi di un popolo sparso su tutta 
la terra con una missione da compiere. I giovani sono così. Non so qui da voi, ma ho visto 
a Milano che il cinquanta per cento di loro non sceglie più l’ora di religione per molti 
motivi... ma mai come oggi i giovani li vedo vicini alla Chiesa Cattolica. Il problema è che 
si presenti loro la grandezza della Chiesa come spazio di una salvezza infinita.

E in questo movimento di miglioramento i poveri, i piccoli, gli ultimi sono i nostri 
angeli crocifissi: sono il sorriso di Dio ai nostri giorni. Ci sono alcuni testi per spiegare que­
sto fatto. «Io attirerò tutti a me» (Gv 12,32); «Il castigo che doveva ricadere sopra di noi è 
ricaduto sopra di lui. Per questo egli ci ha salvato» (cfr. Is 53,5). E così avviene. Io penso 
ad una nostra piccola, accolta a quattro anni, ammalata di AIDS, come tanti altri ammalati 
di AIDS che abbiamo. Non so se avete mai provato a tenere in braccio un bimbo malato di 
AIDS: se l’avete fatto avete visto come Dio si rende presente in una maniera così evidente 
che non la so spiegare. E questa bimba è stata accolta nella nostra Casa Famiglia “S. Cate­
rina” a Siena, dove c’è una nostra giovane consacrata che fa da mamma e l’ha accolta rige­
nerandola nell’amore. La generazione biologica non ti fa diventare mamma e papà, ma esige 
che tu rigeneri; e chiunque rigenera nell’amore diventa papà e mamma di coloro che sono 
rigenerati. Non si deve più possedere se stessi, si deve passare dal servizio alla condivisione 
affinché nasca l’appartenenza che non è più il dare qualcosa, ma l’essere insieme il sacra­
mento di Dio che si rende presente.

Questa bimba appena mi ha visto mi ha chiamato “nonno” e le ho detto: «Attenta, fra me 
e te ci capiamo, ma la gente pensa male». E ha continuato: «Nonno, io voglio Gesù!». Io ho 
chiesto il permesso, ma qualcuno mi diceva: «Cosa capisce una bambina a quattro anni nel 
ricevere Gesù?». Ho risposto: «Cosa capisca non lo so, ma che capisce più di me questo è 
sicuro, perché io nella mia vita non ho mai detto “voglio Gesù” con lo stesso amore con cui 
lo dice lei. E se io, che sono vecchio, non ho mai amato così il Signore e ricevo Gesù, per­
ché non lo devo dare a lei?». La nostra casa di Siena è frequentata da tanti giovani universi­
tari e una ventina di questi sono stati riportati a Cristo da lei. L’assistevano, stavano con lei e 
uscivano da tutte le loro paranoie e dai loro sensi di inferiorità: per un momento gustavano il 
loro sacrificio che non è altro che l’atto che ti fa diventare sacro, santo, cioè ti riporta al dise­
gno di Dio. E venivano come unificati, ed alcuni stanno pensando di essere missionari. Que­
sta bimba il 19 settembre dello scorso anno non aveva più difese e l’abbiamo portata in ospe­
dale. A mezzanotte ha detto alla mamma: «Io vado da Gesù». Ha chiuso gli occhi ed è andata. 
Quando ho celebrato l’Eucaristia per lei, la chiesa era gremita di giovani e ho detto: «Oggi 
questa bimba, profeta di Dio, attraverso il castigo che doveva ricadere su di noi e che miste­
riosamente è ricaduto sopra di lei, ha pagato il nostro peccato: non il peccato dei suoi geni­
tori, ma dell’umanità, e ci ha redenti. Ci voleva proprio lei, nella sua crocifissione, per sal­
vare voi giovani che eravate nel peccato. E vi ha liberati. Ora che avete visto non potete più 
far finta di aver visto e di aver capito: adesso avete capito che non basta dare qualcosa, ma



Documentazione 1149

proprio perché dai con amore devi capire che doni te stesso. Nasce così un popolo nuovo, in 
cui senti che tu appartieni a qualcuno; appartieni a lui e ci apparteniamo a vicenda».

Questi angeli crocifissi sono i costruttori della Chiesa ed hanno una missione stupenda: 
per questo devono ritornare tutti nelle nostre famiglie. Io non so se qui ci sono dei fidanzati, 
a loro voglio affidare questa esperienza. A Pocapaglia, nella diocesi di Alba, c’erano Mari- 
lena e Roberto: si sposavano e a loro ho pensato di fare un regalo di nozze. Una suorina ha 
portato loro un dono. Martino, che aveva nel suo Istituto e diceva che avrebbe voluto che 
tutti i suoi bambini avessero un papà ed una mamma. Lo dico perché se c’è qualche fidan­
zato che vuole lo stesso regalo, mi scriva e il giorno delle nozze io gli porto un regalino, 
magari due.

E ritorna e cresce la coscienza di essere un popolo, con una identità, una missione da 
compiere, una salvezza da portare. Sarà solo questo che in futuro farà sì che si possa portare 
la salvezza di fronte alle minacce enormi per far scomparire la Chiesa. Noi siamo in dicias­
sette Stati: in Brasile i cattolici erano il novantadue per cento, ora non arrivano al sessanta; 
e così sta succedendo in Africa, perché le sette stanno distruggendo tutto. Questo perché, 
perdendo coscienza di popolo, perdiamo la coscienza della missione. L’invito è di essere 
santi sì, ma in un popolo: un popolo santo in cui ci sono i santi. Questo è il grande cammino, 
è il grande momento della Chiesa e della salvezza: battaglie enormi, problemi enormi si 
affollano sull’orizzonte del cammino, ma solo i nostri angeli crocifissi ci portano questa sal­
vezza piena.

Vedo come i giovani sono affascinati da questo modo totale di essere. La devozione è 
una cosa stupenda, perché vuol dire darsi tutto, ma la devozione non deve farci perdere la 
rivoluzione: la rivoluzione che stabilisce il cielo nuovo e la nuova terra in cui è venuto il 
Signore Gesù, il suo regno che è regno di verità, di giustizia e di amore. Una sera mi tro­
vavo a Faenza e mi fermo vedendo una ragazza tutta malconcia. Le ho chiesto cosa le fosse 
successo, come si chiamasse. Ha detto: «Il mio boss è venuto da Londra: voleva sette 
milioni in un mese, io ne avevo solo quattro e mi ha massacrata di botte». Le ho offerto di 
venire via con noi e lei: «Mi uccidono e, se non prendono me, uccidono i miei cari. Io non 
voglio, io amo i miei». Le nigeriane avranno tanti difetti, ma hanno un profondo senso reli­
gioso e il più bel regalo è dar loro la Bibbia e la corona - ne ho date via tante: se la mettono 
sulla testa e poi danzano. Chiedo loro di scegliere un Salmo: scelgono sempre il Salmo 23 
“Il Signore è il mio pastore”, o il Salmo 81 che è lo spiritual che i negri schiavi d’America 
cantavano. E poi si canta. Le ho detto di leggere: «No, padre, io non posso leggere la Parola 
di Dio qui, io mi sento sporca. Leggi tu». Allora ho letto un Salmo breve ma piano piano e 
lei ha cominciato a piangere ed è uscita dal gruppo. È arrivata un’altra e così via... e quella 
sera, tornando a casa, ho detto a me: «Don Oreste, le prostitute ti precederanno nel regno dei 
cieli, perché lei che è qui schiava si sente sporca e io che sono libero mi sento pulito». Ma 
io sento di non aver le mani pulite di fronte ai poveri.

Mi diceva Stella, dove nei pressi di Modena abbiamo iniziato questo cammino per sal­
varle: «La mia madame è terribile, don; quando io non porto a casa i soldi che lei si aspetta 
- devono portare a casa almeno trecentomila lire ogni sera, le albanesi dalle ottocento al 
milione e mezzo, le moldave dell’Est poi hanno sbancato tutte e allora portano a casa molto 
di più in una schiavitù paurosa - prende il ferro da stiro bollente e ci passa il ferro a stiro 
sopra il petto». Mi ha mostrato una mammella tutta bruciacchiata e io mi sono vergognato. 
Io sono andato in Albania dove abbiamo due case e ho voluto andare dal vice primo mini­
stro a chiedere perdono nel mio piccolo, perché se non ci fossero nove milioni di italiani 
impazziti che tutte le sere vanno a cercare le prostitute, le loro figlie adolescenti non sareb­
bero scomparse... Perché la via adesso è tenibile: due sole sono tornate, cadaveri. La situa­
zione reale è qualcosa di orrore, qualcosa di terribile.

Ho nel cuore questo dolore immenso. L’altro ieri a Pistoia Olga, la terza ragazza, è stata 
assassinata. Il mese prossimo faremo una grande Via Crucis a Perugia per pregare affinché



1150 Documentazione

il Signore tocchi il cuore e per commemorare le centosedici nigeriane uccise in questi ultimi 
quattro anni. Sono i dati dell’ONU. Quante ragazze suicidate, e nessuno parlerà mai di loro: 
sono realmente martiri. Una volta, andando dal Santo Padre ho portato con me Anna, e 
appena l’ho visto gli ho detto: «Santità, questa ragazza rappresenta tante ragazze venute via 
dalla strada, che sono con noi e anche quelle che ancora rimangono». E lei, iniziando a pian­
gere, si rivolge al Papa: «Papà - io a chiamarlo Santità e lei “papà”... - sulla strada la vita è 
brutta, è dura. Papà, sulla strada ci sono tante giovani, ma anche tante bambine. Papà, libera 
queste bambine!». Questa ragazza soffre di AIDS. L’ho incontrata sulla strada schiavizzata 
in maniera barbara ed orribile, perché l’umanità non riesce a passare dall’idea della donna- 
possesso all’idea della donna-persona. Solo in Maria è avvenuta questa rivoluzione: Dio che 
le parla e le fa una proposta ed è inimmaginabile questo di fronte all’idea della donna-pos­
sesso che dilaga nel mondo e che ha sempre dilagato. Invece il Signore riporta in Maria il 
suo progetto: dalla donna-possesso alla donna-persona.

La vita in Gesù è bellissima e anche se siamo tutti peccatori, ma stiamo con lui, tutto va 
bene. Io ricordo come il vostro Arcivescovo vent’anni fa a Fossano ci ha invitati ad andare 
a vivere il nostro carisma. Dobbiamo essere sempre in festa, siamo popolo santo di Dio! E 
io vedo che il peccato del mondo ricade in maniera spaventosa sugli innocenti che però sono 
gioiosi di vivere pur portando su di loro le conseguenze del peccato del mondo. Loro, che 
sono intimamente uniti a Gesù e completano ciò che manca alla passione di Cristo per l’e­
dificazione della Chiesa! E coloro che li incontrano vengono riportati alla loro santità, alla 
loro identità, alla speranza, ad un programma, ad una novità di vita, ad una missione senza 
fine. Allora sogno grandemente che i nostri vecchi che sono nei ricoveri ritornino nelle 
nostre case, perché il ricovero dei vecchi è il cuore dei figli. Come dice la Bibbia: quando 
uno cade nel debito, il parente più prossimo sorge a liberarlo; se cadi in schiavitù, il parente 
più stretto deve liberarti. Gesù ha detto: «Voi siete tutti fratelli» (Mt 23,8) ed ognuno di noi 
è parente prossimo.

Ciò vuol dire che al povero dobbiamo dare le soluzioni di cui ha bisogno e non quelle 
che fanno comodo a noi. Perciò dobbiamo insorgere perché ci sia un popolo santo, come 
dice Geremia (cap. 30), dove insieme al popolo che ritorna ci sono lo zoppo, la donna 
incinta, la partoriente. Questo è un fatto stupendo! E anche tutti coloro che vivono assieme 
a questi fratelli, e mettono la spalla sotto la loro croce, e condividono la loro vita tutti i giorni 
della settimana, tutte le settimane del mese, tutti i mesi dell’anno, creano un mondo vitale 
nuovo che crea una nuova umanità: quella redenta da Cristo.

Una sera mi trovavo in Sardegna in mezzo alle nostre Case Famiglia a celebrare la 
Messa. Parlavamo dei piccoli e ho chiesto loro: «Chi sono i piccoli?». Salvatore, uno con 
problemi mentali molto seri, si è alzato e ha detto: «Don, i piccoli sono quelli che fanno cose 
grandi!». «E i grandi chi sono?». Sempre lui, risponde: «I grandi sono quelli che pensano di 
farle...». Poi ho chiesto: «Cos’è la condivisione?». E lui: «La gioia data si moltiplica, la sof­
ferenza portata insieme si dimezza». E ho pensato: «Salvatore, lo Spirito Santo me l’hai por­
tato via tutto tu questa sera?». Davvero i piccoli fanno cose grandi! La novità dello Spirito 
va fuori di ogni regola perché ha l’unica vera regola, la regola dell’amore, perché c’è una 
intelligenza d’amore e certe cose si capiscono solo se si ama. Non c’è altra via: è l’amore 
che Dio ha posto dentro di noi.

L’evangelizzazione avviene per trapianto vitale: è la primavera della Chiesa e i nostri 
piccoli crocifissi diventano lo spazio di Dio e attraverso loro vengono salvate le genti. Tutti 
le salviamo, ma loro hanno questo dono particolare. Termino così: gioite, benedite Dio, siate 
felici. «Io ho scelto voi - dice Gesù - non voi avete scelto me» (cfr. Gv 15,16) e per me que­
sta è la speranza più grande. Ricordo la parola di Paolo, nella Lettera agli Efesini, che 
quando avevo quattordici anni mi ha tanto colpito: Cristo è l’uomo nuovo. Ed è stata pro­
prio come una luce grandiosa. A sedici anni, un’altra parola mi ha tanto colpito: «Se uno è 
in Cristo è una creatura nuova» (2 Cor 5,17) e ho detto: «Io ci provo, con tutti i miei limiti»-



Documentazione 1151

Ma soprattutto, a diciotto anni, un’altra Parola è stata decisiva: «lo faccio nuove tutte le 
cose» (Ap 21,5). Non nuove cose, ma nuove tutte le cose! Com’è bello! Non c’è un pro­
gramma migliore di questo, ma da portare avanti insieme, perché ci siano cieli nuovi e terra 
nuova dove regna la giustizia di Dio. Perché lavorare per noi se non cresce il mondo intero? 
Questo è il secolo futuro, il secolo della Chiesa, ma per diventare un popolo santo di Dio, 
dove tutte le realtà - movimenti, associazioni, parrocchie - sono doni stupendi uniti da una 
comunione profonda e così costituiscono il grande cammino di Dio in mezzo agli uomini.

Concludiamo con questa battuta: è l’amore di Cristo che quando entra dentro di noi, nono­
stante le nostre resistenze, rende splendida e meravigliosa la nostra vita, e mai come oggi Cri­
sto affascina i giovani. Però non con una predica. Nel Sessantotto erano di moda le idee rivo­
luzionarie... oggi invece non servono a niente; i giovani si lasciano prendere dai fatti che 
contengono idee rivoluzionarie. E l’idea rivoluzionarla di Gesù è di far nuove tutte le cose!

Concludo con una lettera - una delle tante che ricevo - scritta da una ex prostituta ita­
liana. «Io non sono nata prostituta, ma ho trovato sul mio cammino persone che mi hanno 
costretta a diventarlo. Alla scuola elementare i bambini avevano i grembiulini puliti, mentre 
io ero sporca e con i pidocchi, tutti mi scansavano... da bambina non ho mai ricevuto regali, 
da ragazzina sono stata violentata da un uomo di quarant’anni e sono andata fuori di testa. 
Sono stata in casa di rieducazione per tre anni, sono stata varie volte in carcere: stavo bene 
solo in carcere. Ho visto un'amica suicidarsi e non ho potuto far niente per impedirglielo. 
Mi sono prostituita in alberghi, marciapiedi, night e anche durante la gravidanza... Ho man­
tenuto tanti babboni che mi hanno picchiata, sgridata, presa a calci; tante volte le mie lab­
bra e il mio naso hanno sanguinato. Ho dovuto subire la violenza di più aborti e tante volte 
mi hanno chiamata puttana, mi hanno posseduta in tutti i modi incuranti del mio dolore, 
della mia tristezza, dei miei pianti. Ho scelto di smettere di prostituirmi a venticinque anni 
e di quella scelta conservo ancora le cicatrici sulla mia pelle - perché è stata pugnalata -. 
Non ho fatto soldi facendo la puttana: c’era sempre qualcuno che me li prendeva. Quelli che 
ho adesso li ho fatti lavorando onestamente. Ho sempre cercato affetto e sempre ho ricevuto 
umiliazioni e violenze. Non mi sono suicidata per amore di mio figlio, ma ci ho pensato 
tante volte. Non ho mai provato piacere, ma schifo e ribrezzo quando il cliente mi toccava. 
Ho tremato, ho pianto, ho supplicato... Perché tutto questo? Perché nessuno mi vuol bene? 
Dio mio, perché non mi hai fatto morire? Perché non mi chiami a te? Perché, Dio mio, ci 
sono tante persone così in questo mondo? Perché c’è tanta cattiveria, il bene, il vero amore? 
Aiutami, Dio mio, aiutami. Ti ho sempre pregato, credo in te, tu mi hai dato la forza di lot­
tare, di continuare, di subire tutte le umiliazioni del mondo... Porterò sempre il marchio di 
prostituta, ma l’importante, credetemi, è il non esserlo più e il non sentirsi più una donna di 
strada, ma una brava mamma ed una brava moglie come oggi sono diventata. Durante il 
periodo in cui mi prostituivo non sono mai stata avvicinata da preti o altri religiosi intenti 
ad offrirmi aiuto. Se li avessi incontrati sarei fuggita con loro. Se avessi trovato una mano 
tesa avrei accolto immediatamente l’aiuto».

Pensate ai campi di avviamento alla prostituzione che ci sono in Albania, dove usano 
queste creature, la maggior parte minorenni, per fare soldi e insegnano loro a fare tutto 
quello che i maschi italiani vogliono. Tante mi hanno detto: «Don, non ti posso dire quello 
che volevano che io facessi, non ce la faccio a dirtelo». Tante volte gridavano: «Mi fai male, 
mi fai male», e tante volte si sentivano rispondere: «Io ti ho pagato per questo e se non stai 
zitta ti porto via anche quello che ti ho dato». Noi non capiamo quanto il peccato rende 
pazzi, però l'ho salvata.

Ora vi leggo il termine della lettera perché capiate che cosa vogliono. «Grazie, don 
Benzi, per quello che stai facendo a favore di tutte noi donne e di tutti gli emarginati che 
ogni giorno sperano di incontrare Dio sulle strade». Il più bel regalo che potete fare è che 
sul vostro volto possano ancora vedere il Signore e tornino a sperare. Non è ciò che date, 
ma è ciò che siete!



1152 Documentazione

RINGRAZIAMENTO DI
MONS. ARCIVESCOVO

Io devo dire grazie a don Benzi, ma voglio dirlo in una forma particolare, perché quando 
alla fine ringraziamo gli oratori usiamo più o meno gli stessi discorsi, le stesse frasi abba­
stanza confezionate e vendute bene. Invece il mio grazie di stasera lo esprimo così.

Voi avete ascoltato don Benzi? Parlava a voi? Non ho sentito che don Benzi parlasse a 
me o a voi: io ho visto don Benzi che parlava a Dio, perché la sua non è stata una confe­
renza ma una contemplazione, una lettura della propria esperienza di sacerdote impegnato 
sul fronte della carità eroica, come abbiamo sentito e come sapevamo. Ma lui parlava a Dio.

Era, la sua, una contemplazione e chi è stato attento a questo modo di parlare di don 
Benzi si è accorto che non era lui che parlava a noi, ma Dio che parlava a noi attraverso lui. 
Mi sembra questo il motivo grande per cui io, anche a nome vostro, dico grazie a don Benzi, 
che conosco da vent’anni. I primi fastidi - lo dico scherzando, in senso buono - che ho avuto 
da giovane Vescovo a Fossano me li ha dati lui, arrivando e impiantando la prima comunità 
Casa Famiglia in Piemonte. Di lì ci sono stati tantissimi altri incontri nei dieci anni che sono 
stato a Fossano.

Gli dico grazie perché lui ci dà l’esempio che è vera quella Parola di Dio che leggiamo 
al capitolo 13 della Lettera gli Ebrei: «Vi raccomando l’accoglienza - non dice di chi, di tutti 
- perché molti hanno accolto degli angeli senza saperlo» (cfr. Eb 13,2).

E possiamo concludere non solo accogliendo l’invito che ci ha fatto ad essere aperti col 
cuore nei confronti di quelli che soffrono, ma lo ringraziamo perché questa sera in lui 
abbiamo accolto un angelo — che vuol dire inviato da Dio - forse senza saperlo. Ma adesso 
lo sappiamo: perciò, don Benzi, grazie di cuore!



Documentazione 1153

GIORNATA DEL SEMINARIO
10 dicembre 2000 - II domenica di Avvento

Ritorna la Giornata del Seminario che ci chiede di essere vissuta non come una “que­
stua” ammuffita dagli anni e stanca di entusiasmo, ma con un desiderio appassionato di 
nuove vocazioni sacerdotali.

La Giornata del Seminario da anni nella nostra diocesi purtroppo si accompagna ad un 
perdurante calo numerico di seminaristi, unitamente allo scarso aiuto per le necessità del 
Seminario.

Ma non ci è permesso accettare il fatto con fatale rassegnazione. Se così fosse saremmo 
dei senza speranza. Anzi, le situazioni estreme devono provocarci a tornare a confrontarci 
con l’insegnamento e l’esempio del Signore Gesù. Egli stesso pativa la mancanza di voca­
zioni davanti alla messe abbondante.

E fin da allora ci ha tracciato le linee di soluzione. Anzitutto la preghiera: «Pregate il 
padrone della messe».

E in secondo luogo la pastorale delle vocazioni. Lui chiamava, proponeva con deci­
sione, anche se non sempre arrivava la risposta. Ci ha dato l’esempio, tocca a noi ritrovare 
la fiducia nella preghiera, il coraggio della proposta, la dedizione nell’accompagnamento, la 
generosità nell’aiutare il Seminario, anche materialmente.

L’esperienza insegna che quando viene motivata, la gente risponde.
La Regina degli Apostoli aiuti per primi i Sacerdoti, i Diaconi, i Religiosi e le Religiose 

in questa “buona causa” da cui dipende la vitalità delle comunità cristiane di domani.

Le offerte raccolte a favore del Seminario 
devono essere versate unicamente a:

AMMINISTRAZIONE GENERALE DEL SEMINARIO
Via XX Settembre n. 83 - 10122 TORINO 
Tel. 011/436.10.19 - 521.51.90

Ci si può servire del c/c postale n. 21814108 intestato a:
Segreteria Seminario Metropolitano di Torino
Via XX Settembre n. 83 - 10122 TORINO



1154 Documentazione - Giornata del Seminario

Rendiconto delle offerte relative all'anno 1999-2000

PARROCCHIE

Torino

S. Giovanni Battista-Cattedrale Metropolitana 
Ascensione del Signore 
Assunzione di Maria Vergine-Lingotto 
Assunzione di Maria Vergine-Reaglie 
Beata Vergine delle Grazie (Crocetta) 
Beati Federico Albert e Clemente Marchisio 
Beato Pier Giorgio Frassati 
Gesù Adolescente 
Gesù Buon Pastore 
Gesù Cristo Signore 
Gesù Crocifisso e Madonna delle Lacrime 
Gesù Nazareno 
Gesù Operaio 
Gesù Redentore 
Gesù Salvatore (Falchera) 
Gran Madre di Dio 
Immacolata Concezione e S. Donato 
Immacolata Concezione e S. Giovanni Battista 
La Pentecoste 
La Visitazione
Madonna Addolorata (Pilonetto)
Madonna degli Angeli 
Madonna del Carmine 
Madonna del Pilone 
Madonna del Rosario (Sassi) 
Madonna della Divina Provvidenza 
Madonna della Guardia (Borgata Lesna) 
Madonna delle Rose 
Madonna di Campagna
Madonna di Fatima (Fioccardo)
Madonna di Pompei 
Maria Ausiliatrice 
Maria Madre della Chiesa 
Maria Madre di Misericordia 
Maria Regina della Pace 
Maria Regina delle Missioni 
Maria Speranza Nostra 
Natale del Signore

525.000
2.000.000

300.000
3.000.000

600.000

600.000
1.000.000
1.500.000

4.000.000

700.000
948.000
200.000
650.000

350.000

2.500.000
350.000

7.000.000

900.000
6.000.000

400.000
800.000

1.500.000
1.830.000



1155Documentazione - Giornata del Seminario

Natività di Maria Vergine (Pozzo Strada)
Mostra Signora del Sacro Cuore di Gesù (Borgata Paradiso) 
Mostra Signora del SS. Sacramento

2.350.000
2.000.000

500.000
Mostra Signora della Salute —
Patrocinio di S. Giuseppe 2.000.000
Risurrezione del Signore —
Sacro Cuore di Gesù —
Sacro Cuore di Maria 1.350.000
S. Agnese Vergine e Martire —
S. Agostino Vescovo 200.000
S. Alfonso Maria de’ Liguori 1.910.000
S. Ambrogio Vescovo —
S. Anna —
S. Antonio Abate 600.000
S- Barbara Vergine e Martire —
S- Benedetto Abate 6.000.000
S- Bernardino da Siena 1.500.000
S- Carlo Borromeo 500.000
S- Caterina da Siena 1.500.000
Santa Croce —
S- Dalmazzo Martire 100.000
S- Domenico Savio 800.000
S- Ermenegildo Re e Martire 1.360.000
Santa Famiglia di Nazaret (Le Vallette) —

S. Francesco da Paola 625.000
S. Francesco di Sales 2.000.000
S. Gaetano da Thiene (Regio Parco) 560.000
S. Giacomo Apostolo (Barca) 800.000

S- Gioacchino —
S. Giorgio Martire —
S. Giovanna d’Arco 1.000.000
S. Giovanni Bosco 600.000
S. Giovanni Maria Vianney —
S. Giulia Vergine e Martire 500.000

S. Giulio d’Orta —
S. Giuseppe Benedetto Cottolengo 755.000

S. Giuseppe Cafasso 2.000.000
S. Giuseppe Lavoratore (Rebaudengo) —

S. Grato in Bertolla 250.000
S. Grato in Mongreno 300.000

S. Ignazio di Loyola —
S. Leonardo Murialdo —

S. Luca Evangelista 1.500.000
S. Marco Evangelista
S. Margherita Vergine e Martire

500.000

S. Maria di Superga —



Documentazione - Giornata del Seminario1156

S. Maria Goretti 900.000
S. Massimo Vescovo di Torino 1.000.000
S. Michele Arcangelo (Snia) 500.000
S. Monica —
S. Nicola Vescovo —-
S. Paolo Apostolo 500.000
S. Pellegrino Laziosi —
S. Pietro in Vincoli (Cavoretto) 1.000.000
S. Pio X (Falchera) —
S. Remigio Vescovo 500.000
S. Rita da Cascia 3.762.000
S. Rosa da Lima —
S. Secondo Martire 2.000.000
S. Teresa di Gesù Bambino 1.000.000
S. Tommaso Apostolo 500.000
S. Vincenzo de’ Paoli —
Santi Angeli Custodi 1.200.000
Santi Apostoli —
Santi Bernardo e Brigida (Lucento) 1.000.000
Santi Pietro e Paolo Apostoli —
Santi Vito, Modesto e Crescenzia —
SS. Annunziata —
SS. Nome di Gesù 728.000
SS. Nome di Maria —
Stimmate di S. Francesco d’Assisi 450.000
Trasfigurazione del Signore —
Visitazione di Maria Vergine e S. Barnaba (Mirafiori) 1.000.000

Fuori Torino

Airasca 650.000
Ala di Stura —-
Alpignano:

S. Martino Vescovo 500.000
SS. Annunziata 1.000.000

Andezeno —
Aramengo 250.000
Arignano 170.000
Avigliana:

S. Maria Maggiore 600.000
Santi Giovanni Battista e Pietro —
S. Anna (Drubiaglio) 200.000

Balangero —-
Baldissero Torinese 600.001'
Balme _



Documentazione - Giornata del Seminario 1157

Barbania
Beinasco:

S. Giacomo Apostolo
S. Anna (Borgaretto)
Gesù Maestro (Fornaci)

Berzano di San Pietro
Borgaro Torinese
Bra:

S. Andrea Apostolo
S. Antonino Martire
S. Giovanni Battista
Assunzione di Maria Vergine (Bandito)

Brandizzo
Binino
Busano
Buttigliera Alta:

S. Marco Evangelista
Sacro Cuore di Gesù (Ferriera)

Buttigliera d’Asti
Cafasse:

S. Grato Vescovo
Assunzione di Maria Vergine (Monasterolo Torinese)

Cambiano
Candiolo
Canischio
Cantoira
Caramagna Piemonte
Carignano
Carmagnola:

Santi Pietro e Paolo Apostoli
Santa Maria di Salsasio (Borgo Salsasio)
S. Bernardo Abate (Borgo San Bernardo)
S. Giovanni Battista (Borgo San Giovanni)
Santi Michele e Grato (Borgo Santi Michele e Grato)
Assunzione di Maria Vergine e S. Michele (Casanova)
S. Luca Evangelista (Vallongo)

Casalborgone
Casalgrasso
Caselette
Caselle Torinese:

Santa Maria e S. Giovanni Evangelista
Nostra Signora del Sacro Cuore di Gesù (Mappano)

Castagneto Po
Castagnole Piemonte
Castelnuovo Don Bosco
Castiglione Torinese

500.000

1.309.735
1.000.000

520.000
500.000

5.000.000
2.000.000

400.000

1.453.000

1.050.000

800.000

100.000
1.000.000
1.450.000

2.000.000
2.500.000
1.400.000

300.000

100.000
745.000

1.475.800
1.000.000

850.000



Documentazione - Giornata del Seminario1158

Cavallerleone 300.000
Cavallermaggiore:

S. Maria della Pieve e S. Michele 250.000
S. Lorenzo Martire (Foresto) 103.600
Maria Madre della Chiesa (Madonna del Pilone) 150.000

Cavour 500.000
Cercenasco —
Ceres —
Chialamberto 50.000
Chieri:

S. Giacomo Apostolo 300.000
S. Giorgio Martire —
S. Luigi Gonzaga 1.500.000
S. Maria della Scala 1.506.000
S. Maria Maddalena —•
Santa Famiglia di Nazaret (Pessione) —■

Cinzano 2.069.000
Ciriè:

Santi Giovanni Battista e Martino —■
S. Pietro Apostolo (Devesi) 600.000

Coassolo Torinese —
Coazze:

S. Maria del Pino 450.000
S. Giuseppe (Forno) 200.000

Collegno:
S. Chiara Vergine 1.000.000
S. Giuseppe —
S. Lorenzo Martire —
Madonna dei Poveri (Borgata Paradiso) —
Beata Vergine Consolata (Leumann) —
S. Massimo Vescovo di Torino (Regina Margherita) 450.000
Sacro Cuore di Gesù (Savonera) 487.700

Corio:
S. Genesio Martire —■
S. Grato Vescovo (Benne) —•

Cumiana:
S. Maria della Motta 1.110.00C
S. Maria della Pieve (Pieve) 100.000
S. Pietro in Vincoli (Tavernette) 100.000

Cuorgnè 2.615.000
Druento 850.000
Faule —-
Favria 300.000
Fiano 400.000
Forno Canavese 200.000



1159Documentazione - Giornata del Seminario

Front
Garzigliana
Gassino Torinese:

200.000
500.000

Santi Pietro e Paolo Apostoli
S. Michele Arcangelo (Bardassano)
Santi Andrea e Nicola (Bussolino)

Germagnano
Giaveno:

350.000

S. Lorenzo Martire
Beata Vergine Consolata (Ponte Pietra)
S. Giacomo Apostolo (Sala)

Givoletto
Groscavallo
Grosso
Grugliasco:

200.000
100.000

100.000
250.000

S. Cassiano Martire
S. Francesco d’Assisi
S. Giacomo Apostolo
S. Maria
S. Massimiliano Maria Kolbe
Spirito Santo (Gerbido Torinese) 

La Cassa
La Loggia
Lanzo Torinese
Lauriano
Leinì
Lentie
Levone
Lombriasco 
barene 
Marentino 
Mathi 
Mezzenile 
Mombello di Torino 
Monastero di Lanzo 
Monasterolo di Savigliano 
Moncalieri:

1.000.000
1.000.000

2.000.000
710.000

1.450.000

400.000
300.000
50.000

500.000

1.930.000
1.400.000
1.095.000

130.000
50.000

S. Maria della Scala e S. Egidio
Beato Bernardo di Baden (Borgo Aie)
S. Vincenzo Ferreri (Borgo Mercato)
Nostra Signora delle Vittorie (Borgo San Pietro)
S. Giovanna Antida Thouret (Borgo San Pietro)
S. Matteo Apostolo (Borgo San Pietro)
S. Pietro in Vincoli (Moriondo)
SS. Trinità (Palera)

1.800.000

750.000

1.626.000

180.000



1160 Documentazione - Giornata del Seminario

S. Martino Vescovo (Revigliasco Torinese)
S. Maria di Testona (Testona)
S. Maria Goretti (Tetti Piatti)

Moncucco Torinese
Montaldo Torinese
Moretta
Moriondo Torinese
Murello
Nichelino:

Madonna della Fiducia e S. Damiano
Maria Regina Mundi
S. Edoardo Re
SS. Trinità
Visitazione di Maria Vergine (Stupinigi)

Noie
None
Oglianico:

SS. Annunziata e S. Cassiano
S. Francesco d’Assisi (Benne)

Orbassano
Osasio
Pancalieri
Passerano Marmorito
Pavarolo
Pecetto Torinese
Pertusio
Pessinetto
Pianezza
Pino Torinese:

SS. Annunziata
Beata Vergine delle Grazie (Valle Ceppi) 

Piobesi Torinese
Piossasco:

S. Francesco d’Assisi
Santi Apostoli

Piscina
Poirino:

Beata Vergine Consolata e S. Bartolomeo
S. Maria Maggiore
S. Antonio di Padova (Favari)
Natività di Maria Vergine (Marocchi)

Polonghera
Prascorsano
Pratiglione
Racconigi

300.000
600.000

250.000
200.000
500.000

1.050.000
200.000

550.000
1.300.000

260.000
245.000

900.000

50.000
2.500.000

690.000
100.000

300.000

500.000
100.000

1.200.000
1.684.250

650.000

6.798.300 
200.000
150.000

100.000
—

152.500 s



1161Documentazione - Giornata del Seminario

Reano 550.000
Rivalba __
Rivalta di Torino:

Immacolata Concezione di Maria Vergine —
Santi Pietro e Andrea Apostoli —

Riva presso Chieri 1.000.000
Rivara __
Rivarossa —
Rivoli:

S. Bartolomeo Apostolo 600.000
S. Bernardo Abate 1.000.000
S. Maria della Stella 3.347.500
S. Martino Vescovo —
S. Giovanni Bosco (Cascine Vica) —
S. Paolo Apostolo (Cascine Vica) 1.000.000
Beata Vergine delle Grazie (Tetti Neirotti) 600.000

Robassomero 800.000
Rocca Canavese 200.000
Rosta 420.000
Salassa 100.000
San Carlo Canavese —
San Colombano Belmonte —
San Francesco al Campo 600.000
Sanfrè 1.000.000
Sangano 1.500.000
San Gillio 150.000
San Maurizio Canavese:

S. Maurizio Martire 500.000
SS. Nome di Maria (Ceretta) 110.000

San Mauro Torinese:
S. Maria di Pulcherada —
S. Benedetto Abate (Oltre Po) 700.000
S. Anna (Pescatori) 750.000
Sacro Cuore di Gesù e Madonna del Carmine (Sambuy) 250.000

San Ponso 100.000
San Raffaele Cimena —
San Sebastiano da Po —
Santena 3.000.000
Savigliano:

S. Andrea Apostolo 1.500.000
S. Giovanni Battista —
S. Maria della Pieve 6.200.000
S. Pietro Apostolo 1.000.000
San Salvatore (San Salvatore) —

Scalenghe 600.000



Documentazione - Giornata del Seminario1162

Sciolze —-
Settimo Torinese:

S. Giuseppe Artigiano 2.000.000
S. Maria Madre della Chiesa 1.080.000
S. Pietro in Vincoli 1.420.000
S. Vincenzo de’ Paoli —
S. Guglielmo Abate (Mezzi Po) —-

Sommariva del Bosco —-
Trana 940.000
Traves —-
Trofarello:

Santi Quirico e Giulitta __
S. Rocco (Valle Sauglio) 500.000

Usseglio 80.000
Val della Torre:

S. Donato Vescovo e Martire 250.000
S. Maria della Spina (Brione) 380.000

Valgioie —■

Vallo Torinese —
Valperga —
Varisella —
Vauda Canavese 50.000
Venaria Reale:

Natività di Maria Vergine 1.600.000
S. Francesco d’Assisi 3.000.000
S. Lorenzo Martire (Altessano) 1.000.000

Vigone 1.950.000
Villafranca Piemonte 2.000.000
Villanova Canavese 500.000
Villarbasse 300.000
Villastellone 400.000
Vinovo:

S. Bartolomeo Apostolo —
S. Domenico Savio (Garino) —

Virle Piemonte —
Viù:

S. Martino Vescovo 200.000
Santi Giovanni Battista e Sebastiano (Col San Giovanni) —

Volpiano 1.000.000
Volvera __



Documentazione - Giornata del Seminario 1163

CHIESE NON PARROCCHIALI

Torino

B. Giuseppe Allamano - c. Ferrucci 18 300.000
Chiesa S. Lorenzo (Borse studio Chiavazza/Amedeo) 3.796.000
Cimitero Monumentale 500.000
Cimitero Sud 245.000
Consolata (Santuario) 2.745.000
Il Gesù - v. Lomellina 44 700.000
Immacolata Concezione - v. Nizza 47 1.000.000
N. S. del Suffragio e S. Zita 1.100.000
S. Cristina 1.000.000
S. Francesco d’Assisi 102.000
Santo Natale - c. Francia 168 180.000
S. Michele - v. Genova 8 bis 300.000

Fuori Torino

Buttigliera d’Asti
Frazione Crivelle 100.000

Carmagnola
Frazione Motta 140.000

Cavallermaggiore
Madonna delle Grazie (Santuario) 200.000

Chieri
S. Antonio Abate 200.000

Coazze
Grotta di N. S. di Lourdes - Forno (Santuario) 500.000

Moriondo Torinese
S, Grato 45.000

Pianezza
S. Pancrazio (Santuario) 300.000

Trana
S. Maria della Stella (Santuario) 600.000

Vigone
S. Caterina 500.000



1164 Documentazione - Giornata del Seminario

COMUNITÀ DI VITA CONSACRATA

Torino

Carmelo del Sacro Cuore - str. Val San Martino inf. 109 200.000
Figlie della Sapienza: - Casa Provinciale - v. Migliata 1 1.500.000
Figlie di Maria Ausiliatrice - Ispettoria Madre Mazzarello

p. Maria Ausiliatrice 35 3.000.000
Missionarie del Sacro Cuore di Gesù - v. Artisti 4 100.000
Missionarie della Passione - c. Picco 1 50.000
Piccole Serve del Sacro Cuore di Gesù: - Casa Generalizia - vl. Catone 1 1.000.000

- v. delle Orfane 15 300.000
Piccole Sorelle dei Poveri - c. Francia 180 100.000
Povere Figlie di S. Gaetano: - Casa Generalizia - v. Giaveno 2 5.170.000
Suore Carmelitane di S. Teresa: - Casa Generalizia - c. Picco 104 6.000.000

- c. Farini 26 1.500.000
- v. Vespucci 61 100.000

Suore della Carità di S. Giovanna Antida - v. Asinari di Bemezzo 64 500.000
Suore della Provvidenza - v. Pomba 21 400.000
Suore dell'Immacolata - v. Passalacqua 5 300.000
Suore di Carità di S. Maria - Casa Generalizia - v. Curtatone 17 1.000.000
Suore di Maria SS. Consolatrice - Casa Provinciale - v. Caprera 46 350.000
Suore di N. S. del Ritiro al Cenacolo - p. Gozzano 4 200.000
Suore di S. Giuseppe - str. Valpiana 31 100.000
Suore di S. Giuseppe Benedetto Cottolengo

- Casa Provinciale - v. Cottolengo 14 1.500.000
- Comunità S. Elisabetta - v. Cottolengo 14 50.000
- v. Spotomo 43 50.000

Suore Domenicane di S. Caterina da Siena - v. Villa della Regina 19 3.5OO.OOO
Suore Immacolatine - v. Vestignè 7 100.000
Suore Nazarene - c. Einaudi 4 1.000.000

Fuori Torino

Borgaro Torinese 
Suore della Carità di S. Giovanna Antida - Casa Provinciale 5.000.000

Bra
Monastero Suore Clarisse 500.000

Ceres
Suore della Carità di S. Giovanna Antida 100.000



Documentazione - Giornata del Seminario 1165

Chieri
Monastero Suore Benedettine 300.000
Suore di S. Giuseppe Benedetto Cottolengo 200.000

Ciriè
Suore di Carità dellTmmacolata Concezione 100.000

Druento
Suore di S. Giuseppe Benedetto Cottolengo 50.000

Giaveno
Suore di S. Giuseppe Benedetto Cottolengo - Casa di riposo Taverna 100.000
Suore della Carità di S. Giovanna Antida 1.000.000

Grugliasco
Suore Missionarie della Consolata 200.000

Mathi
Suore di S. Maria-Loreto 50.000

Moncalieri
Carmelo S. Giuseppe 300.000
Suore Domenicane di S. Tommaso d’Aquino 200.000

Mortara
Suore Missionarie dellTmmacolata Regina della Pace 2.000.000

Pianezza
Suore di S. Anna 500.000
Suore di S. Giuseppe Benedetto Cottolengo 150.000

Poirino
Suore della Provvidenza-Rosminiane 100.000

Rivoli
Carmelo B. V. del Carmine 600.000

Rocca Canavese
Suore della Carità di S. Giovanna Antida 500.000

Savigliano
Suore della Sacra Famiglia 500.000



1166 Documentazione - Giornata del Seminario

OFFERTE VARIE

Alesso don Paolo 6.000.000
Allemandi can. Giorgio 500.000
Arciconfratemita Santi Maurizio e Lazzaro - Torino 4.000.000
Associazione Calosso - Torino 4.500.000
Associazione Casa Nostra - Torino 1.000.000
Associazione Madonna del Lavoro - Torino 100.000
Banchio can. Michelino 10.000.000
Barbero Maria 500.000
Beilis can. Bartolomeo 200.000
Benzoni don Giovanni 150.000
Berrino can. Leonardo 500.000
Berta don Celestino 9.000.000
Bertagna can. Lorenzo 6.500.000
Bertino can. Dante 1.000.000
Bianchin Bertorelli 1.000.000
Buriasco Ada 300.000
Capella don Giacomo 500.000
Capucchio Domenica 900.000
Carrera don Giacomo 5.000.000
Casa di Riposo Cottolengo - Bra 150.000
Casa di Riposo Giovanni XXIII - Chieri 600.000
Cavaglià Lucia - Santena 500.000
Chiavazza don Pierino 5.000.000
Coli don Ferdinando 5.000.000
Dattilio Laura e Antonio 500.000
Dogliani Maria 200.000
Donne di Azione Cattolica - Leinì 600.000
Fautrero don Angelo 2.000.000
Fechino mons. Benedetto 1.000.000
Germanetto don Michele 500.000
Giachetti ing. Giorgio 5.000.000
Giacobbo don Piero 100.000
Grasso don Enrico 5.000.000
Gruppi Volontariato Vincenziano - Torino 500.000
Gruppo Pensionati Parrocchia S. Gioachino - Torino 200.000
Istituto Agrario Salesiano - Lombriasco 500.000
Istituto Charitas - Torino 20.000
Istituto Gesù Bambino - Torino 200.000
Istituto Salesiano S. Domenico Savio - Bra 450.000
Lisa in memoria del marito 250.000
Losero don Biagio 1.000.000
Maddaleno don Osvaldo 200.000
Minchiante can. Giovanni 500.000
Moratto don Ernesto 200.000



1167Documentazione - Giornata del Seminario

N. N. 20.000.000
N. N. 400.000
N. N. 600.000
Opera della Regalità 1.000.000
Opera Mater et Magistra 1.800.000
Pasquali Mario in suffragio della moglie 3.000.000
Pautasso Pierina Luigina 5.000.000
Paviolo don Renato 500.000
Peras Costantina - Piossasco 2.000.000
Pistone mons. Guglielmo 3.000.000
Poncini can. Domenico 200.000
Reineri Giorgio 1.000.000
Ronco don Filippo 200.000
Rosso arch. Domenico 1.000.000
Rosso don Paolo 1.500.000
Serra Club TO 345 2.500.000
Serra Club TO 677 Augusta Taurinorum 500.000
Serra Club TO 748 Valli di Lanzo 500.000
Ufficio Missionario Diocesano 6.000.000
U.S.M.I. Diocesana 300.000
Vallo can. Alfredo 1.500.000
Volontariato Vincenziano - Parrocchia Gran Madre di Dio - Torino 5.000.000

Dal Libro Sinodale (n. 42)

Vocazioni e Seminario
La Giornata del Seminario, tradizionalmente fissata nella II Domenica 

di Avvento, deve essere celebrata in tutte le parrocchie (anche in quelle 
affidate ai religiosi) e nelle chiese normalmente aperte al culto: in quella 
domenica non è difficile collegare con la liturgia l'importante tema della 
vocazione al presbiterato, coniugando anche la richiesta ai fedeli dell’aiuto 
economico per consentire di poter affrontare con maggiore serenità i pe­
santi oneri finanziari che appaiono sempre più insostenibili.

La Giornata mondiale di preghiera, nella IV domenica di Pasqua - a cui nes­
sun'altra iniziativa anche degna di nota può essere accostata - è un momento 
estremamente significativo di coinvolgimento. La preghiera per le vocazioni 
deve essere proporzionata e ci sono dei momenti in cui bisogna pregare di più. 
La “perseveranza” in essa mette alla prova la nostra fiducia e fedeltà, cioè la 
nostra fede. D’altronde il preciso comando di Gesù (Mt 9,38; Le 10,2) non può 
non trovarci pienamente impegnati ad attuarlo, e sarebbe dannoso dare per scon­
tato che si preghi già abbastanza, dal momento che la preghiera è per la Chiesa il 
mezzo essenziale e primario per ottenere la grazia delle chiamate divine.

Tutti, in particolare il mondo della terza età e della malattia, diano fecondità 
e speranza alla propria vita, offrendo preghiera, gioia e sofferenza per le vo­
cazioni.



1168 Documentazione

Le nuove frontiere dei trapianti

Cellule staminali umane 
da embrioni e da organismi adulti

I - ASPETTI SCIENTIFICI E CLINICI

Una prospettiva nuova, di ampio respiro, si è aperta nel campo degli innesti di tessuto 
in pazienti affetti da gravi malattie metaboliche, neurologiche, muscolari, cardiovascolari, 
neoplastiche ed altre ancora, ed è legata alla possibilità di far crescere in laboratorio il mate­
riale biologico necessario (cellule differenziate e tessuti) a partire da linee isolate di cellule 
multipotenti (cellule staminali, SC) coltivate su appositi substrati fisiologici. Tali cellule non 
specializzate hanno infatti la proprietà di autorinnovarsi in coltura (conservando la loro 
potenzialità replicativa ed epigenetica) e di differenziarsi a certe condizioni, dando origine 
ai tipi cellulari che compongono tessuti e organi. Si spera così di poter ottenere, ad esempio, 
dei neuroni (cellule del sistema nervoso) per sostituire o integrare quelli degenerati e non 
più funzionali nei pazienti colpiti da morbo di Parkinson, malattia di Alzheimer, sclerosi 
multipla, ischemia o lesione spinale; oppure le cellule fi delle isole pancreatiche del Lan- 
gherans, in grado di secernere insulina una volta innestate in pazienti affetti da diabete mel­
lito di tipo 1 (IDDM, diabete mellito insulino-dipendente); ed ancora cellule ematiche, del 
muscolo, della cartilagine, del tessuto osseo e dell'epidermide, ma anche del fegato e della 
retina: in questi casi le applicazioni andrebbero dalle malattie del sangue alla osteoartrite, 
dalla osteoporosi alle ustioni, e potrebbero riguardare anche la cirrosi epatica e la degenera­
zione maculare dell’occhio. Questi ed altri affascinanti traguardi per la chirurgia dei tra­
pianti alimentano nuove speranze per i pazienti ed i loro familiari, soprattutto nel caso di 
malattie che oggi non vedono una strategia terapeutica risolutiva.

Compiuti gli studi preliminari sull’animale di laboratorio, la ricerca biomedica che per­
segue questi obiettivi necessita ora di disporre di adeguate quantità di cellule staminali 
umane da coltivare, analizzare sotto il profilo dell’espressione genica e della biochimica cel­
lulare, e sottoporre a stimolazione da parte di condizioni ambientali, fattori di crescita e altre 
molecole in grado di orientarne la differenziazione nella direzione epigenetica prevista o 
desiderata; quel particolare fenotipo cellulare che servirà per l’innesto sul paziente e forse 
un giorno anche per l’organogenesi parziale o totale. Le sorgenti di cellule staminali umane 
sinora identificate sono:

1. la massa cellulare interna dell'embrione allo stadio di blastocisti (circa 5 giorni dopo 
la fertilizzazione, quando il numero di cellule deH’embrione è pari a 150-200, e sono distin­
guibili in embrioblasto e trofoblasto);

2. i tessuti embrionali (dopo rimpianto neH’endometrio, dalla quarta settimana di svi­
luppo; cellule germinali primordiali del sacco vitellino) e fetali, tra i quali quelli del fegato, 
del midollo osseo e del cervello, che sono ricchi di cellule staminali;

3. il sangue contenuto nel cordone ombelicale, che ancora lega la circolazione portale 
del neonato alla placenta durante il parto;

4. alcuni tessuti presenti nel corpo dell’adulto, compreso lo stesso sangue periferico.
Sin qui le possibilità per ottenere cellule staminali umane “naturali”, cioè reperibili in 

organismi non geneticamente manipolati e neppure esse stesse sottoposte a modificazioni di 
tipo genomico, ma semplicemente prelevate e coltivate in vitro. Un altro aspetto della stessa ' 
ricerca - legato alla prospettiva degli alloinnesti - potrebbe invece riguardare l’ottenimento 
di cellule staminali aventi patrimonio genetico preordinato (ad esempio, identico a quello

I



Documentazione I 169

del paziente sul quale verrà effettuato l’innesto, nel caso tali cellule non fossero prelevabili 
dal suo corpo) o modificato (reprimendo l’espressione di antigeni in grado di scatenare nel 
paziente una reazione di rigetto dell’innesto; oppure inducendo l’espressione di proteine 
bersaglio, in grado di consentire la distruzione selettiva delle cellule del tessuto eterologo 
innestato qualora si verificasse una proliferazione incontrollata di tipo neoplastico). Nel 
primo caso - ottenibile solo attraverso le cellule staminali embrionali (ESC) - è stato ipo­
tizzato il ricorso alla clonazione per sostituzione di nucleo (metodologia simile a quella del­
l’esperimento scozzese sulla pecora Dolly, già applicata anche a bovini, capre, maiali e 
topi), che potrebbe generare un embrione da un oocita enucleato di donatrice e dal nucleo di 
una cellula somatica del paziente stesso. Il secondo caso può essere applicato anche a cel­
lule staminali di origine non embrionale, come quelle ottenute dal sangue del cordone ombe­
licale o da tessuti di organismi adulti, in quanto non comporta la sostituzione dell’intero 
patrimonio genetico nucleare e la sua riprogrammazione epigenetica (che solo i fattori con­
tenuti nell’oocita materno sembra siano in grado di far avvenire), ma si limita ad un inter­
vento genomico assai contenuto e mirato, simile a quello della terapia genica somatica.

Larga eco tra i ricercatori e i medici, non meno che nella pubblica opinione e sui mezzi 
di comunicazione sociale, ha suscitato la notizia della autorizzazione, in alcuni Paesi, della 
ricerca sperimentale sulle cellule staminali isolate da embrioni umani giacenti sotto azoto 
liquido (crioconservazione frequentemente connessa alle tecniche di fecondazione in vitro), 
oppure generati intenzionalmente da oociti e spermatozoi donati per la ricerca. In talune cir­
costanze non è stata neppure esclusa la possibilità di produrre embrioni umani destinati a 
questo scopo mediante trasferimento di nucleo cellulare (clonazione). L’origine ed il destino 
di questi embrioni - congiuntamente alle deboli argomentazioni volte a sostenere l’insi­
stente domanda da parte dei ricercatori di poter accedere alla sperimentazione su di loro, ed 
alle opportunistiche giustificazioni addotte dai responsabili delle politiche di ricerca nel- 
l’autorizzarle - non cessano di alimentare sconcerto e viva preoccupazione tra quanti hanno 
a cuore la vita e la dignità dell’uomo, non meno che il progresso della scienza e la cura delle 
malattie. Da dichiarazioni rese pubbliche sembra inoltre trasparire una dimensione di prio­
rità scientifica e biotecnologica attribuita alla manipolazione dell'embrione umano quale 
fonte delle preziose cellule staminali necessarie alla ricerca in vitro e alle prime sperimen­
tazioni terapeutiche, urgenza che pretenderebbe di giustificare al presente il ricorso ad 
embrioni già conservati o da generare appositamente, pur non escludendo per il futuro l’im­
piego di cellule staminali non embrionali.

* * *

Nel suo discorso al XV11I Congresso Internazionale della Società dei Trapianti (Roma, 
29 agosto 2000), il Santo Padre ha dichiarato che «la scienza lascia intravedere altre vie di 
intervento terapeutico, che non comportano né la clonazione né il prelievo di cellule 
embrionali, bastando a tale scopo l’utilizzazione di cellule staminali prelevabili in organi­
smi adulti. Su queste vie dovrà avanzare la ricerca, se vuole essere rispettosa della dignità 
di ogni essere umano, anche allo stadio embrionale» (L'Osservatore Romano, 30 agosto 
2000, p. 5). L’affermazione non ha solo la valenza di un richiamo antropologico all’altis­
sima dignità individuale di cui gode l’essere umano sin dal suo concepimento, e di una 
esplicitazione della conseguente esigenza morale di rispetto e cura premurosa della vita 
embrionale dell’uomo, vita, quest’ultima, che non può mai essere strumentalizzata per qual­
sivoglia fine o utilità. In continuità con il precedente Magistero, questo richiamo ha attra­
versato tutto l’insegnamento di Giovanni Paolo II, e si è espresso in forma più sistematica e 
compiuta nell’Enciclica Evangelium vitae, che al n. 60 rende ragione biologica, antropolo­
gica ed etica del «rispetto incondizionato che è moralmente dovuto» aH’embrione umano. 
Ma oltre a questa valenza, e coerentemente ad essa, il Santo Padre ha anche indicato con 
precisione una linea di ricerca positiva nel campo delle cellule staminali e del loro impiego



1170 Documentazione

nella terapia dei trapianti: la possibilità di «utilizzare cellule staminali prelevabili in organi­
smi adulti» anziché ricorrere a quelle embrionali. La stessa prospettiva scientifica ed etica 
si trova enunciata nella Dichiarazione della Pontificia Accademia per la Vita su “La produ­
zione e l’uso scientifico e terapeutico delle cellule staminali embrionali umane” (L'Osser­
vatore Romano, 25 agosto 2000, p. 6 [in RDTo 11 (2000), 935-940 - N.d.R.f).

L’indicazione operativa ha trovato favorevole accoglienza negli ambienti scientifici e 
della clinica chirurgica dei trapianti, e generosa disponibilità a proseguire le ricerche nella 
linea prospettata dal Santo Padre. Non sono tuttavia mancate alcune voci che hanno solle­
vato dubbi e perplessità circa la convenienza di abbandonare la promettente ricerca sulle cel­
lule staminali embrionali in favore di quella sulle cellule non embrionali, le quali - a detta 
di costoro - non offrirebbero tutta la plasticità epigenetica (multipotenzialità di sviluppo) 
che oggi è riconosciuta alle prime. Pur non escludendo che gli stessi risultati possano un 
giorno essere ottenuti a partire dalle cellule staminali di organismi adulti o del sangue ombe­
licale, viene però avanzata la richiesta di poter acquisire sin da ora, in modo diretto e rapido, 
le necessarie conoscenze, studiando le più facilmente accessibili e meglio conosciute cellule 
staminali embrionali.

A ben vedere, la letteratura biologica più recente e il dibattito in corso tra gli addetti ai 
lavori di ricerca (nonché alcuni documenti di Commissioni di esperti istituite dai Governi) 
mettono in luce che, se quanto sopra riportato poteva trovare una sua motivazione scienti­
fica qualche tempo addietro, oggi le osservazioni in nostro possesso aggiungono evidenza a 
evidenza che alcune cellule staminali isolate da tessuti differenziati del feto e dell’adulto 
possono essere coltivate in vitro, espanse in una linea cellulare stabile e autorinnovantesi, e 
indotte a differenziarsi anche in fenotipi cellulari diversi da quello del tessuto di prove­
nienza. La sorprendente flessibilità di cui queste cellule sono dotate conforta la ragionevo­
lezza scientifica delle parole di Giovanni Paolo II, e rende la prospettiva in esse indicata non 
solo pienamente rispondente alle esigenze antropologiche e morali della ricerca biomedica 
sull’uomo, ma anche realmente percorribile in termini di procedura empirica di ricerca ed 
aperta a risultati equivalenti a quelli ipotizzati nella scelta alternativa.

* * *

Nel documento Donaldson (Stem Celi Research: Medicai Progress with Responsibility, 
Department of Health: London, 2000) gli esperti britannici avevano già messo in luce la 
possibilità che, «a lungo termine, la prospettiva offerta dalle cellule staminali derivate da 
tessuti di adulti sia uguale o anche superiore a quella delle cellule staminali embrionali» (p. 
19). Peraltro, già da diversi anni cellule multipotenti di tipo staminale, prelevate dal midollo 
osseo o dal sangue periferico di donatori adulti, trovano impiego clinico nel trattamento 
della leucemia acuta e cronica, linfomi, mielomi e mielodisplasie, e di alcune malattie meta­
boliche monogeniche (emoglobinopatie, immunodeficienze congenite, malattie lisosomiali, 
anemia di Panconi). Tuttavia - come hanno ricordato la Dichiarazione della Pontificia Acca­
demia per la Vita e lo stesso documento Donaldson - sono le più recenti ricerche sull’ani­
male di laboratorio a indicare che, ad esempio, «una cellula staminale neurale adulta pos­
siede un’ampia capacità di sviluppo e può potenzialmente essere usata per generare una 
varietà di tipi cellulari adatti al trapianto in differenti malattie» (D. L. Clarke et al., 
Science 2000, 288: 1660-1663, p. 1660). Non solo «questi studi suggeriscono che le cellule 
staminali in differenti tessuti adulti possono essere molto più simili di quanto sinora pensato 
alle cellule staminali embrionali, e forse possiedono un repertorio epigenetico che si avvi­
cina a quello delle embrionali» (Ivi, p. 1663), ma aprono anche un varco in una concezione 
strettamente determinista della biologia dello sviluppo, che vorrebbe vedere in alcuni tessuti 
e organi (ad esempio quelli del sistema nervoso) l’esito di un processo di rigida e irreversi­
bile segregazione di cellule embrionali multipotenti. Evan Y. Snyder e Angelo L. Vescovi, 
in un recentissimo contributo apparso su Nature Biotechnology (agosto 2000, 18: 827-828),



Documentazione 1171

hanno messo in evidenza che «la plasticità intra-germinale, attraverso la quale le cellule sta­
minali danno origine a derivati dello stesso foglietto germinale (ad esempio, le cellule sta­
minali mesenchimali generano la cartilagine, l’osso e gli adipociti; le cellule del midollo 
osseo vanno incontro a differenziazione miogenica, e viceversa) è certamente importante. 
Ma ancora più impressionante è la possibilità di una transdifferenziazione inter-germinale 
(ad esempio, cellule staminali neurali, che derivano dall’ectoderma, a dare cellule emato­
poietiche, le quali sono di origine mesodermica; cellule dello stroma del midollo osseo, di 
derivazione mesodermica, a produrre epatociti, di origine endodermica, e cellule gliali, di 
origine neuroectodermica» (p. 827). Queste preziose considerazioni in ordine alla filosofia 
della biologia dello sviluppo, che in apparenza possono sembrare di rilevanza solo teorica, 
«avranno una ricaduta pratica che riguarda l’ingegneria tessutale da cellule staminali, in 
quanto gli organi potrebbero essere “ri-creati” [in laboratorio] basandosi sui processi di svi­
luppo» (Ivi) naturali. Sebbene i due Autori non ritengano che al presente le cellule staminali 
adulte possano sostituire quelle embrionali nelle ricerche di base ed applicative, essi tutta­
via riconoscono che «la recente ondata di studi suggerisce gradi insospettabili di plasticità, 
certamente in grado di stimolare esperimenti sino a tre anni fa inimmaginabili» (Ivi, p. 828).

Anche gli studiosi statunitensi chiamati ad elaborare il rapporto della National Bioethics 
Advisory Commission (Issues in Human Stem Cells, Rockville, Md., 1999) hanno sottoli­
neato le potenzialità replicative e differenziative delle cellule staminali dell’adulto, «se 
esposte a un ambiente esterno favorevole. È chiaro - conclude il rapporto - che ulteriori 
ricerche devono essere condotte in questo campo» (voi. 1, p. 13). Le ricerche sono orientate 
a identificare le condizioni nelle quali le cellule staminali isolate da tessuti di adulto pos­
sono crescere numericamente e sono poi indotte a differenziarsi. Tra le condizioni in grado 
di indurre la differenziazione sembrano importanti un ambiente subottimale di coltura in 
vitro, che limiti il rinnovamento delle cellule staminali (una volta raggiunta l’espansione 
desiderata della loro linea) senza però provocarne la morte; l’addizione di fattori di crescita, 
quali le proteine delle famiglie TGF-/Ì e Wnt, le citochine e le chemochine; alcuni ormoni 
(ad esempio l’insulina) e altre sostanze, come il desametasone e l’indometacina; e l’espres­
sione indotta di alcuni geni come il c-myc.

In conclusione, si può ricordare il principale vantaggio che le cellule staminali adulte 
presentano sotto il profilo sperimentale e clinico. Come ha fatto notare l’ematologa Cathe­
rine Verfaillie (University of Minnesota, Minneapolis) - che ha recentemente isolato dal 
midollo osseo di bambini e adulti cellule staminali «quasi identiche a quelle embrionali» 
nella loro capacità di dare origine a differenti tipi cellulari (cit. in: G. Vogel, Science 2000, 
287: 1419) - le cellule staminali provenienti da tessuti di adulti sono più facili e sicure da 
manipolare e innestare, poiché non tendono a differenziarsi spontaneamente e incontrollata­
mente come quelle embrionali, che potrebbero anche sviluppare in vivo dei teratomi (foco­
lai tumorali costituiti da cellule eterogenee). Non così si comportano le cellule adulte, che 
si differenziano solo «se indotte a farlo» (Ivi). D’altra parte, esse «sembrano perdere la loro 
capacità di dividersi e differenziarsi dopo un certo periodo di tempo in coltura» (Ivi), e que­
sto potrebbe rappresentare una limitazione alla produzione di linee cellulari staminali 
perenni, le sole adatte ad essere commercializzate su vasta scala per scopi di ricerca e appli­
cativi. Inconveniente, questo, assai meno rilevante qualora si debba procedere a un trapianto 
autologo oppure da singolo a singolo, dovendosi in questo caso procedere di volta in volta 
ad un isolamento e ad una differenziazione in vitro delle cellule mirati e contenuti.

* * *

Evidenziata - in virtù dell’attuale stato dell’arte nel campo delle cellule staminali - la 
plausibilità biologica di una via alternativa all’impiego di embrioni umani per scopi di 
ricerca, e documentato un significativo consenso sulle possibilità di sviluppo offerte dalle



1172 Documentazione

cellule prelevate da organismi adulti (non senza un supplemento di indagine conoscitiva e 
di esperienza da acquisire, dalle quali non sarebbe peraltro esente neppure il progetto sulle 
cellule embrionali), resta da accertare l’effettiva reperibilità di idonee cellule staminali nel 
corpo degli stessi pazienti o di donatori. Il realismo della strada indicata dal Magistero, la 
cui ragionevolezza scientifica ed etica appare evidente per quanto sopra esposto, richiede 
infatti la disponibilità di quantità adeguate del materiale biologico necessario alla condu­
zione delle ricerche e alla sperimentazione delle terapie.

Originalmente identificate ed isolate nel sistema ematopoietico del midollo osseo, 
responsabile della produzione della parte corpuscolata del sangue, alcune cellule aventi 
caratteristiche proprie delle cellule staminali sono state localizzate anche in altri organi, nei 
quali contribuiscono alla rigenerazione dei tessuti in condizioni fisiologiche o a seguito di 
insulti lesivi di varia natura. Oltre al midollo osseo, particolarmente ricchi di cellule stami­
nali sono i tessuti epiteliali (nel corpo dell’adulto, circa il 60% dei tipi di tessuti differenziati 
sono epiteliali), ma anche organi a capacità rigenerativa e turnover cellulare molto limitato, 
come il cervello e il fegato, contengono cellule staminali in quantità apprezzabili. Di parti­
colare rilievo, a motivo delle malattie neurodegenerative candidate a beneficiare di innesti 
di tessuto, sono le cellule staminali neurali (NSC). Alcuni loro cloni, stabili e capaci di auto- 
rinnovarsi, sono stati isolati dal telencefalo fetale umano (J. D. Flax et al., Nature Biote- 
chnology 1998,16: 1033-1039), e banche di queste cellule fetali sono state istituite in diversi 
Paesi, tra i quali gli Stati Uniti, la Svezia e l’Italia. Ma l’esiguo numero di cellule staminali 
neurali così disponibili, e ancor prima la grave questione morale della provenienza e utilizzo 
di materiale biologico di origine abortiva, fanno guardare con maggior interesse a fonti 
alternative. La loro esistenza è ben documentata dal recente studio di Neeta Singh Roy et 
al. (Nature Medicine 2000, 6: 271-277), che hanno isolato cellule progenitrici dei neuroni, 
capaci di proliferare e differenziarsi in vitro, dal tessuto cerebrale di adulti sottoposti a 
lobectomia temporale per alleviare una epilessia farmacologicamente intrattabile. Il giro 
dentato dell’ippocampo non è la sola regione ad essere interessata: lo stesso gruppo di 
ricerca ha anche identificato i precursori degli oligodendrociti (uno dei tre tipi principali di 
cellule del sistema nervoso centrale) nella materia bianca subcorticale del cervello umano 
adulto (Journal of Neurosciences 1999, 19: 9986-9995). Passando ad altri organi, è da 
segnalare la confermata presenza nell’adulto di cellule staminali pancreatiche in grado di 
dare origine a isole del Langherans insulino-secementi (V. R . Ramiya et al., Nature Medi­
cine 2000, 6: 278 282). E inoltre una fonte preziosa di cellule staminali multipotenti il san­
gue ancora presente nel cordone ombelicale al momento del parto, e sistemi di raccolta e 
crioconservazione di questo materiale - facilmente e non invasivamente reperibile - sono 
stati attivati in diversi Paesi. Le possibilità di impiego delle linee cellulari del sangue della 
vena ombelicale, espanse in vitro, per trapianti autoioghi o allogenici sono molto promet­
tenti (S. J. Fasouliotis e J. G. Schenker, European Journal of Obstetrics, Gynecology and 
Reproductive Biology 2000, 90: 13-25).

La-speranza di poter disporre di un congruo numero di cellule umane multipotenti di 
tipo staminale - sia per gli studi preliminari volti a meglio caratterizzare queste linee cellu­
lari in vitro e a saggiarne la potenzialità epigenetica rispetto ai fenotipi richiesti dal tratta­
mento di alcune patologie, sia per l’avvio di una fase clinica di ricerca che preveda l’inne­
sto di tessuti da esse derivati per differenziazione e crescita cellulare - vede nelle parole del 
Santo Padre l’indicazione pienamente ragionevole di una via alternativa alla manipolazione 
e distruzione di embrioni umani, e realisticamente percorribile sulla base dello stato attuale 
delle conoscenze scientifiche nel campo delle cellule staminali. I tempi e le risorse neces­
sari al raggiungimento dello scopo non sono prevedibili, così come non lo sarebbero nel 
caso della ricerca sulle cellule staminali embrionali, ma non vi sono al presente ragioni per 
affermare che i risultati clinici ottenibili sarebbero inferiori a quelli attesi dai chirurghi e dai 
pazienti sulla base delle note proprietà delle cellule staminali.



Documentazione 1173

Il - ASPETTI ANTROPOLOGICI E MORALI

La ricerca nel campo delle cellule staminali non solo rappresenta una feconda e pro­
mettente area di sviluppo della chirurgia dei trapianti di tessuto, «una grande conquista della 
scienza a servizio dell’uomo» e uno «strumento prezioso nel raggiungimento della prima 
finalità dell’arte medica, il servizio alla vita umana», ma, «come accade in ogni conquista 
umana, anche questo settore della scienza medica mentre offre speranze di salute e di vita a 
tanti, non manca di presentare alcuni punti critici, che richiedono di essere esaminati alla 
luce di una attenta riflessione antropologica ed etica» (Giovanni Paolo II, Discorso del 29 
agosto 2000, cit.).

Sotto il profdo antropologico, tre appaiono essere le questioni sottese al dibattito in 
corso sull’estensione all’uomo degli studi sulle cellule staminali e sulle loro potenzialità 
terapeutiche. La prima, e più radicale, riguarda la domanda sull’uomo in quanto soggetto 
(malato) da curare, ma anche, e allo stesso tempo, oggetto (biologico) di ricerca scientifica, 
diagnosi e terapia. Essa rappresenta un caso particolare della domanda antropologica per 
eccellenza, che riecheggia sinteticamente e persuasivamente nelle parole del Salmista: «Che 
cosa è l’uomo perché te ne ricordi, il figlio dell’uomo perché te ne curi?» (Sai 8,5). Come 
ha richiamato lo stesso Santo Padre in altra circostanza, per prendersi cura dell’uomo, 
«occorre anzitutto partire da una visione integrale del suo essere, cioè da una antropologia 
nella quale egli venga considerato per quello che è realmente, cioè come creatura di Dio, 
fatta a sua immagine e somiglianza, come essere capace di conoscere l’invisibile, teso verso 
l’assoluto di Dio, fatto per amare, chiamato ad un destino eterno» (Ai partecipanti al Col­
loquio della Fondazione Internazionale “Nova Spes”, 9 novembre 1987: in L'Osservatore 
Romano, 9/10 novembre 1987, p. 5). Nella drammatica tensione tra la propria finitudine - 
che nella malattia, e in particolare quella degenerativa e mortale, emerge in forma più pun­
gente - e la propria costitutiva vocazione alla perfezione totale (cfr. Evangelium vitae, 34- 
37), si consuma 1’esistenza terrena dell’uomo e sgorga il suo grido di salvezza, che in alcune 
circostanze della vita viene raccolto dalla medicina attraverso quello più palese di salute. La 
domanda di salute infatti non può mai essere disgiunta dalla invocazione della salvezza (cfr. 
A. Scola, Salute e salvezza: un centro di gravità per la medicina, ed. Cantagalli, 1999). Sia 
nel caso si pervenga ad una risoluzione del quadro patologico che è alla base della soffe­
renza fisica e spirituale del paziente, sia quando ciò non sia tecnicamente possibile o moral­
mente ammissibile, la salvezza dell’uomo nella sua unitotalità (corpore et anima unus) non 
coincide con la ritrovata salute, né la sua eventuale perdizione con il persistere della malat­
tia o con il sopraggiungere della morte. A fronte della prospettiva biologica di disporre di 
numerose linee cellulari cosiddette “immortali”, che potrebbero un giorno rappresentare una 
fonte autoioga o eterologa pressoché inesauribile di “tessuti di ricambio” per il corpo 
umano, occorre affermare con decisione la non riducibilità della dimensione di eternità del­
l’uomo alla possibilità di una autoreplicazione indefinita delle sue cellule (o di quelle di un 
donatore), e la non identificabilità della salvezza personale con il raggiungimento di tale 
obiettivo salutista. In questa luce appare ultimamente non contraddittoria con la verità del­
l’uomo ed il suo destino trascendente (cfr. Evangelium vitae, 38) anche l’eventuale prospet­
tiva di una limitazione della disponibilità di cellule staminali umane in conseguenza del 
rispetto dovuto alla vita e alla dignità deH’embrione umano, o, più verosimilmente, quella 
di una attesa maggiore per la conquista dello stesso obiettivo terapeutico attraverso vie alter­
native che coinvolgono le cellule staminali adulte. Liberando medici e pazienti dalla deriva 
utopica di una perfezione biologica che elimini la finitezza dell’uomo, e quindi la malattia 
e la morte, la concezione sopra evocata incoraggia i primi nella ricerca di strategie terapeu­
tiche più adeguate e corrispondenti al bene integrale della persona del paziente, e consente 
a quest’ultimo, nella sua lotta contro la malattia, di cercare un senso anche per la sofferenza 
presente e di sostenere una speranza per la propria vita che non censura la domanda di sal­
vezza contenuta in quella di salute.



1174 Documentazione

La seconda questione riguarda il significato e il valore della attività di ricerca scienti 
fica che oggi, più che in altre epoche, tanto impegna uomini e mezzi in ogni parte d 
mondo. I passi della scienza, ed in modo emblematico quelli della biologia e della medicir 
che più direttamente concernono la vita umana, sono guidati da uno scopo e mossi secon 
un metodo che richiedono di essere attentamente considerati e valutati. La rivendicazion" 
una libertà senza limiti per gli obiettivi della ricerca e i mezzi adottati per conseguirli lasc 
trasparire un’idea di scienza come fine a se stessa, esercizio ideale di conoscenza teorica 
pratica) autoreferenziale o strumento di un avanzamento tecnologico indipendente dalla e 
genza di un autentico progresso umano. Al contrario, «la scienza in generale, e la sciem 
medica in particolare, è giustificata e diventa uno strumento di progresso, liberazione e féli- 
cità solo nella misura in cui serve il benessere integrale dell’uomo» (Giovanni Paolo fi 
Discorso ai partecipanti al Congresso di Neuropsichiatria, 12 aprile 1986:, in L’Osserva­
tore Romano, 13 aprile 1986, p. 5). La coscienza di questo compito, che rende nobile 1a 
scienza e grande la statura umana dei suoi cultori, implica la consapevolezza di un limite 
non certo alla creatività del lavoro o all’orizzonte dell’indagine, ma agli strumenti empirici 
adottabili in ciascuna ricerca nonché alla scelta del metodo da seguire nelle indagini. Il bene 
integrale dell’uomo richiede, infatti, il riconoscimento di una “umanità” che non può essere 
ferita o calpestata nel percorso stesso di una ricerca, e non solo nelle successive eventuali 
applicazioni dei risultati conseguiti. Nella conoscenza scientifica, non meno che in quella 
ordinaria, il metodo è dettato dall’oggetto dell’indagine, sicché non è corretto usare lo stesso 
metodo per ogni caso. Questo limite “oggettivo” del percorso conoscitivo impone che lo 
studio delle cellule staminali umane non possa essere condotto con gli stessi procedimenti 
adottati per le cellule staminali di altri animali, ad esempio isolandole da embrioni viventi 
sviluppati in laboratorio. La specifica di “umano” è sostanziale e non accidentale, ed impo­
ne un mutamento irrinunciabile di metodo nell’approccio scientifico all’oggetto/soggetto 
“uomo”, ad ogni singolo uomo e a tutti gli uomini sin dal loro venire all’esistenza.

Affiora qui la terza vexata quaestio antropologica della ricerca sulle cellule staminali: 
l’identità e lo status ontologico dell’embrione umano, che rappresentano il nodo cruciale 
anche di non poche questioni inerenti la ricerca biomedica contemporanea. Il rispetto incon­
dizionato dovuto all’embrione umano - che esclude la sua generazione in vitro, manipola­
zione o distruzione per qualsivoglia fine - trova consistenza nel riconoscimento della piena 
umanità del concepito a partire dal processo della fecondazione. L’affermazione si fonda su 
una corretta interpretazione del dato biologico sullo sviluppo embrionale (coordinato, con­
tinuo e graduale), cui il Magistero ha fatto riferimento in diversi documenti (De abortu pro­
curato, III; Donum vitae, I, 1; Evangelium vitae, 60), e su una concezione sostanziale della 
persona umana, che la rende coestensiva all’essere umano: «Come un individuo umano non 
sarebbe una persona umana?» (Evangelium vitae, 60). Pur non entrando nel merito della 
ampia discussione biologica e filosofica che la domanda abbraccia, servirà ricordare che K 
argomentazioni contro l’individualità e la piena umanità deH’embrione, riesumate pubblica­
mente in occasione del dibattito sulle cellule staminali, non sono affatto originali, né appor­
tano una significativa novità metodologica o documentativa. La costruzione di una distin­
zione concettuale, avente pretesa di referenza empirica, tra struttura biologica 
preorganismica o pre-embrionale (fino allo stadio di blastocisti) e organismo embrionale 
vero e proprio (dopo rimpianto, a partire dal quattordicesimo giorno di sviluppo) risulta 
arbitraria, sia sotto il profilo delle proprietà che identificano il processo biologico in que­
stione, sia in relazione alla stadiazione convenzionale di tipo morfologico-temporale del 
medesimo, e come tale non è decisiva in ordine alla definizione dello statuto ontologico del' 
l’embrione all’inizio del suo sviluppo. Così come non appare pertinente per Tesserci della 
persona umana la condizione, posta da alcuni, della presenza di un abbozzo del sistema ner­
voso centrale o dell’inizio dell’attività neurofisiologica: l’uomo è persona in quanto unità 
sostanziale di anima e corpo, e l’assenza di strutture o funzioni (facoltà non ancora in atto,



Documentazione 1175

motivo dello stadio precoce di sviluppo) non nega resistenza del referente ontologico, la 
4 natura razionale ne assicura la vita umana personale anche in assenza di manifestazioni 
^piriche. Del resto, l’embrione umano non potrebbe mai diventare - né per virtù propria, 

 per quella di altri - ciò che già non fosse, e cioè un uomo.

* * *

 Come per altre questioni di etica della ricerca scientifica e della clinica medica, anche 
A caso dello studio delle cellule staminali e delle loro applicazioni alla terapia dei trapianti 
1 criterio fondamentale di valutazione risiede nella difesa e promozione del bene integrale 
della persona umana, secondo la sua peculiare dignità. A tal proposito, vale la pena di ricor­

dare che ogni intervento medico sulla persona umana è sottoposto a dei limiti che non si 
iducono all’eventuale impossibilità tecnica di realizzazione, ma sono legati al rispetto della 
stessa natura umana intesa nel suo significato integrale: «Ciò che è tecnicamente possibile, 

non è per ciò stesso moralmente ammissibile» (Donum vitae, Intr., 4)» (Giovanni Paolo II, 
Discorso del 29 agosto 2000, cit.).

Tra i «sentieri che non rispettano la dignità ed il valore della persona umana» (Ivi), vi 
sono le procedure che implicano la manipolazione e la distruzione dell’embrione umano a 
fini di ricerca o di innesto di tessuti su pazienti, e che «non sono moralmente accettabili, 
neanche se finalizzate ad uno scopo in sé buono» (Ivi). L’affermazione di questo principio, 
che equipara il concepito al già nato sotto il profilo della tutela della sua vita, si pone in con­
tinuità con il precedente Magistero ordinario della Chiesa e la tradizione della teologia 
morale cattolica. Il primo - che già era intervenuto argomentativamente nella questione 
morale del feto, in relazione al suo status, con Papa Innocenzo XI (Denz.-Schòn., 2135) - in 
tempi più recenti e in modo più articolato ha ribadito che il nascituro, in quanto essere 
umano, merita un rispetto incondizionato, lo stesso che è dovuto ad ogni altro uomo (Gau­
dium et spes, 51; De abortu procurato, III; Donum vitae, I, 1; Evangelium vitae, 60-63). 
Anche nel «caso della sperimentazione sugli embrioni umani, in crescente espansione nel 
campo della ricerca biomedica e legalmente ammessa in alcuni Stati» (Evangelium vitae, 
63), vale il principio generale: «L’uccisione diretta e volontaria di un essere umano inno­
cente è sempre gravemente immorale» (Ivi, 57) e, seppure dovesse venire compiuta «a van­
taggio di altre [creature umane], costituisce un atto assolutamente inaccettabile» (Ivi, 63).

Di fronte alla prospettiva di una applicazione terapeutica delle cellule staminali prele­
vate da embrioni umani, generati in laboratorio per fecondazione artificiale e non più desti­
nati allo sviluppo endouterino perché ormai da tempo crioconservati nei centri per la cura 
della sterilità coniugale, anche tra i cristiani vi è chi - pur prendendo le distanze dall’utili­
tarismo e dal pragmatismo che facilmente assolvono questo tipo di intervento - ritiene che 
non si possa formulare una proibizione assoluta di tali esperimenti. Alcuni, in accordo con 
le teorie etiche teleologiche (proporzionalismo, consequenzialismo) e non riconoscendo nel 
rispetto della vita dell’embrione umano, almeno fino ad un certo stadio di sviluppo, un 
valore morale fondamentale, vedono nella ricerca sulle cellule staminali embrionali una 
mescolanza di effetti buoni e cattivi tali da richiedere di giudicare la moralità di questa 
azione in modo differenziato: la sua “bontà” morale sulla base della positiva intenzione del 
ricercatore riferita alla possibile terapia di determinate malattie, e la sua “ingiustezza” in 
considerazione degli effetti negativi sulla vita dell’embrione (considerata un valore di ordine 
“pre-morale” o fisico o ontico). Di conseguenza, pur ammettendo che la fecondazione in 
vitro o la clonazione, se eseguita per generare un essere umano, sia “sbagliata”, essi non 
giungono a valutare come moralmente “cattiva” la volontà che consente, progetta o esegue 
il prelievo delle cellule staminali da embrioni umani conservati a lungo sotto azoto liquido 
o “donati” di recente, a questo scopo, dalle coppie che si sono sottoposte a tecniche di pro­
creazione artificiale. E questo in considerazione sia del destino altrimenti riservato a questi



1176 Documentazione

embrioni (deperimento progressivo o distruzione), sia dell’intenzione del biologo e del 
medico - ed eventualmente della coppia donatrice - che si volgerebbe ad un alto valore di 
ordine morale (la ricerca di una terapia per i pazienti) giudicato decisivo in quella circo­
stanza.

E comprensibile che siffatto ragionamento possa trovare una sua forza persuasiva, a 
motivo della immediata sintonia con la mentalità scientifica e tecnica, proprio tra i ricerca­
tori ed i medici, abituati a valutare operativamente le loro attività scientifiche, diagnostiche 
e terapeutiche sulla base del rapporto tra risultati e risorse e tra benefici ed eventi avversi; 
mentalità che talora si trasmette inavvertitamente, come per osmosi, anche in coloro che si 
rivolgono ai centri per il trattamento della sterilità di coppia, indotti come sono a conside­
rare il frutto della procreazione umana più il “prodotto” di un efficace intervento biomedico 
che non «il termine personalissimo dell’amorosa e patema provvidenza di Dio» (Evange- 
lium vitae, 61), l’unico essere «creato da Dio per se stesso» (Gratissimam sane, 9). Tuttavia 
anche la più scrupolosa ponderazione degli effetti buoni o cattivi prevedibili in conseguenza 
di un’azione non è un metodo adeguato per giudicare la qualità morale di una scelta etica­
mente rilevante quale è quella di intervenire su una vita umana. Né basta la buona inten­
zione, in quanto «la moralità dell’atto umano dipende anzitutto e fondamentalmente dal­
l’oggetto ragionevolmente scelto dalla volontà deliberata» (Veritatis splendor, 78), ossia se 
questo è ordinabile al bene e al fine ultimo che è Dio. La stessa ragione attesta che tra gli 
oggetti delle azioni umane che «si configurano come “non ordinabili” a Dio perché con­
traddicono radicalmente il bene della persona fatta a Sua immagine» (Ivi, 80) vi è tutto ciò 
che è contro la vita umana stessa, come la soppressione, la violazione dell’integrità e l’of­
fesa della dignità di un essere umano dal suo concepimento alla morte naturale.

La generazione per clonazione di un embrione umano al fine di utilizzarlo come fonte 
di cellule staminali da destinarsi alla coltura e alla differenziazione, e successivamente 
all’innesto nel corpo dei pazienti che hanno fornito il nucleo delle loro cellule somatiche per 
la clonazione medesima è un’azione indegna della persona umana perché si oppone al suo 
bene, e nessuna intenzione buona o circostanza particolare è capace di cancellarne la mali­
zia. Non può dunque essere oggetto di un atto positivo di volontà anche se nell’intento di 
salvaguardare o promuovere un importante bene individuale quale è la salute.

* * *

Tessuti o organi vitali singoli da destinarsi al trapianto «non possono essere prelevati 
che ex cadavere, cioè dal corpo di un individuo certamente morto». Questo principio, ricor­
dato dal Santo Padre a proposito dei trapianti “classici” da adulto ad adulto (Discorso del 29 
agosto 2000, cit.), ha valore anche nel caso del prelievo di cellule di tipo staminale per il 
medesimo scopo. Qualora comportasse un danno grave all’integrità dell’organismo o addi­
rittura la sua morte (quest’ultimo è il caso degli embrioni allo stadio di blastocisti: la aspor­
tazione della loro massa cellulare interna li distrugge), il prelievo delle cellule staminali 
deve essere effettuato solo da embrioni o feti sicuramente morti. Il ricorso a donatori adulti 
(in essi il numero di queste cellule è generalmente così elevato da consentire una loro aspor­
tazione parziale) è consentito e auspicabile, sempre che questo non esponga ad eccessivi 
rischi il volontario, che deve avere espresso «in modo cosciente e libero il suo consenso» 
(Ivi) a questo intervento. Se il ricorso a tessuti prelevati da embrioni o feti derivanti da aborti 
spontanei, atteso il rispetto dovuto al piccolo cadavere, non solleva obiezioni, problemi di 
cooperatio materialis ad malum da parte di chi raccoglie, conserva e mette a disposizione il 
materiale biologico possono crearsi qualora si tratti di corpi provenienti da aborti procurati, 
anche a prescindere dalla condivisione, formale o meno, dell’intenzione abortiva moral­
mente illecita. E questo in misura maggiore nel caso sussista una collaborazione stabile e 
preordinata tra le due équipes mediche o le istituzioni nelle quali esse operano. La coopera-



Documentazione WTl

zione materiale prossima si configura invece come presente qualora linee cellulari staminali 
o differenziate, ottenute da embrioni umani manipolati e distrutti a tal fine, vengano distri­
buite commercialmente e utilizzate per ricerche o applicazioni cliniche (cfr. Pontificia Acca­
demia per la Vita, Dichiarazione su "La produzione e l’uso scientifico e terapeutico delle 
cellule staminali embrionali umane”, cit.). Pur non sussistendo alcuna complicità con il 
fatto delittuoso della distruzione volontaria di embrioni umani, già compiuta da terzi, l’im­
piego di linee cellulari embrionali da essi prodotte dovrebbe venire attentamente conside­
rato anche sotto il profilo della ratio scandali, cioè dell’apparenza di approvazione di un tale 
procedimento, che potrebbe indurre costoro alla prosecuzione dell’atto gravemente illecito 
ed altri a trattare l’embrione, in circostanze analoghe o dissimili, non secondo la sua dignità 
pienamente umana. Tale questione risulta di notevole rilievo quando coinvolge ospedali e 
Università cattoliche o persone che rivestono posizioni di responsabilità in associazioni cat­
toliche. Nel precisare che, considerate le difficoltà della materia, l’applicazione di questo 
principio ai casi concreti sottosta al giudizio della prudenza, occorre non dimenticare che 
per tutti si impone, invece, il «grave e preciso obbligo di opporsi» alle leggi ingiuste contro 
la vita umana embrionale «mediante obiezione di coscienza» (Evangelium vitae, 73), qua­
lora prevedano da parte di ricercatori e operatori sanitari il compimento di atti gravemente 
immorali o la collaborazione ad essi.

Poche questioni scientifiche e morali, come quella della ricerca sulle cellule staminali 
umane affrontata da Giovanni Paolo II - insieme ad altre non meno importanti - nel suo 
Discorso al Congresso sulla chirurgia dei trapianti, risultano così esemplari nel mostrare la 
piena ragionevolezza dello sguardo cattolico sull’esercizio della medicina, lo scopo della 
ricerca scientifica e la difesa della dignità dell’essere umano sin dal suo concepimento. 
L’impresa umana affascinante e provvidenziale della ricerca biomedica sulle malattie meta­
boliche, ereditarie, degenerative e oncologiche - per le quali si apre la prospettiva dei tra­
pianti di tessuto da cellule staminali - riceve da questo sguardo nuova luce e impulso; il che 
non censura l’impeto dello studioso nel conoscere la realtà, né quello del medico nello sco­
prire e combattere la malattia, e del paziente nell’affrontare la sofferenza e lottare per la vita, 
ma orienta le migliori energie della ragione e dello spirito verso soluzioni pienamente cor­
rispondenti al bene integrale dell’uomo e, allo stesso tempo, scientificamente e clinicamente 
convenienti.

Da parte di molti studiosi e medici, questa ragionevolezza e convenienza è stata perce­
pita come una naturale corrispondenza alle esigenze della coscienza e della professionalità: 
la verità intera sulla vita umana ed il suo valore, che Cristo rivela pienamente ai suoi disce­
poli attraverso rincontro con Lui e la Chiesa ripropone fedelmente nell’insegnamento dei 
suoi Pastori, non è impervia alla ragione dell’uomo, ma la esalta, rendendola più lucida e 
forte: «Il Vangelo della vita non è esclusivamente per i credenti: è per tutti. La questione 
della vita e della sua difesa e promozione non è prerogativa dei soli cristiani. Anche se dalla 
fede riceve luce e forza straordinarie, essa appartiene ad ogni coscienza umana che aspira 
alla verità ed è attenta e pensosa per le sorti dell’umanità» (Evangelium vitae, 101).

Roberto Colombo

^L’Osservatore Romano, 11-12 e 16 settembre 2000



1178 Documentazione

Ruolo e compiti dei Patroni nelle crisi coniugali

Premessa
La figura del Patrono richiama immediatamente un diritto che sgorga dalla stessa 

dignità della persona, la quale non soltanto ha oggettivamente la facoltà morale inviolabile 
«di possedere, di fare, di esigere, di omettere» ma anche di tutelare i propri diritti. Pur senza 
accogliere l’opinione di alcuni, secondo i quali la vita dei rapporti giuridici si risolverebbe 
in una «perenne conflittualità»', bisogna ammettere che la difesa, estesa a tutti diritti sog­
gettivi, rappresenta una «situazione normale»2.

Anche nell’ordinamento canonico il diritto alla difesa è garantito, com’è noto, special- 
mente nei vari processi e nelle procedure amministrative, con buona pace della Corte Costi­
tuzionale Italiana che, seguendo una pronuncia delle Sezioni Unite della Cassazione, alcuni 
anni addietro sentenziava «che il diritto delle parti nell’ ordinamento canonico non gode suf­
ficiente protezione, per la strutturazione generale del sistema che, nella sua istituzionalità, 
sembra insuscettibile di garantire congruamente quella tutela»2. L’avv. Gullo, nel suo inter­
vento al Congresso Canonistico di Gallipoli (1987), diceva: «...la legge canonica, meno 
quella del 1917 più quella attuale, è più che sufficientemente garantista», ed enfatizzando 
la sua affermazione aggiungeva: «lo è al punto che, se certe decisioni dei nostri supremi Tri­
bunali dovessero veramente fare giurisprudenza, si arriverebbe in breve alla paralisi del 
processo canonico»4. Il Card. Jullien, Decano della Rota Romana, faceva osservare che «la 
procedura giudiziaria della Chiesa, frutto di una esperienza plurisecolare e del senso del 
nostro tempo, è un buon strumento per la ricerca della verità e il “ius dicere” nelle questioni 
ecclesiastiche, sicché non si ha motivo di criticare la Chiesa, perché non si adegua a quanto 
si applica negli ordinamenti civili»; nonché, aggiungerei, a pretese “esigenze irrinuncia­
bili” dello Stato democratico moderno, come vorrebbero alcuni giuristi laici5. L’ordina­
mento canonico, anche nell’ambito processuale, ha una propria peculiare configurazione, in 
conformità alle finalità che si vogliono perseguire; oserei dire, che il Patrono assume in esso 
un ruolo più esteso e di ben più vasta portata nei confronti dei fedeli, dei quali è in gioco la 
salvezza dell’anima, rispetto al ruolo di altri Avvocati difensori nelle cause civili o penali 
avanti alle Corti statuali, che ne tutelano gli interessi in questo mondo. Non solo, ma l’ati­
picità del processo di nullità, fa sì che il Patrono si ponga fuori della logica del contenzioso, 
assumendo più che non la veste del garante del diritto alla difesa, quella «del consulente giu­
ridico chiamato ad aiutare il fedele a individuare le motivazioni e le prove che possano con­
durre l’indagine a discernere la verità»6. Nel processo matrimoniale inoltre, com’è noto, 
tutti i protagonisti, comprese le Parti e i loro Patroni, non possono sottrarsi all’obbligo di 
cercare sinceramente e lealmente la verità.

1 Von Ihring, Der Kampf um’s Recht, Win 1919”, p. 98.
2 Cfr. Castillo Lara R.J., La difesa dei diritti nell’ordinamento canonico, in “Atti dei XIX Congresso Cano­

nistico”, Roma 1988. I.
3 Cfr. Corte di Cassazione, 31 marzo 1977, in Diritto Ecclesiastico, 1978 II, 203, 6; Corte Costituzionale, 2 

febbraio 1982, 18, 5, in Diritto Ecclesiastico, 1992, 92.
4 Cfr. Gullo C., Il diritto di difesa nelle varie fasi del processo matrimoniale, in “Atti del XIX Congresso 

Canonistico 1987”, Roma 1988, 49.
5 Cfr. Jullien A., Juges et Avocats des Tribunaux de l’Eglise, Roma 1970, p. 246-249; Gherro S., Diritto 

alla difesa nei processi matrimoniali canonici, in “Atti del XIX Congresso Canonistico 1987”, Roma 1988, p. 3. 
L’Autore vede nel Codice ’83 «un avvicendamento, quanto alla posizione, del soggetto in ambito processuale, ni 
Codice di procedura civile italiano, con le sue esigenze irrinunciabili di uno Stato moderno e democratico».

6 Cfr. Mazzoni G.P., La procedura per la dichiarazione di nullità del matrimonio, ipotesi e prospettive, in 
“Quaderni C.E.I.”, III/4, 1999, p. 47.



Documentazione 1179

Il termine “Patrono”, in uso nel diritto romano per indicare Vorator, cioè colui che par­
lava a favore dell’accusato, e impiegato in forma generica nel diritto civile moderno, fa la 
sua comparsa nel Codice del 1983, con riferimento alla nuova figura di procuratore ed avvo­
cato di cui al can. 1490, creato soprattutto per le cause matrimoniali. In alcuni altri canoni 
(1678 § 1, 1701 § 2 e 1738) e in diversi documenti della Sede Apostolica, il termine è rife­
rito ad esperti in materia giuridica che fungono da procuratori, da avvocati o da giurisperiti 
nei processi canonici o presso i vari Dicasteri.

Il Patrono svolge a tutela dei diritti dei fedeli un ruolo insostituibile e talora necessario 
nell’ordinamento canonico, e più precisamente, come recita il can. 1481 §§ 2 e 3, nel giu­
dizio penale e nel giudizio contenzioso se si tratti di cause di minori o vertenti circa il bene 
pubblico, ad eccezione delle cause matrimoniali. Questa eccezione, tipica dell’ordinamento 
canonico istituzionalmente più flessibile a motivo delle finalità trascendenti che lo caratte­
rizzano (salus animarum), ha fatto discutere ed è parsa ad alcuni7 una evidente contraddi­
zione con la presa di coscienza da parte dell’Autorità della Chiesa del post-Concilio «del­
l'insostituibile ruolo svolto dal Patrono per una efficace tutela dei diritti dei fedeli», e il 
definitivo abbandono, scrive il prof. Moneta «di un certo atteggiamento di sostanziale sfi­
ducia verso gli avvocati» emergente in passato8. In realtà, come si è osservato durante i 
lavori di revisione del Codice9, se si fosse stabilita universalmente l’obbligatorietà del 
patrocinio, anche nelle cause matrimoniali, il Giudice avrebbe dovuto nominare un Patrono 
d’ufficio per la parte convenuta, cosa ritenuta inopportuna, specie quando le Parti non sono 
in conflitto, ma chiedono congiuntamente la dichiarazione di nullità. Ma non si tratta sol­
tanto di opportunità, bensì del fatto che il processo matrimoniale rispetto al contenzioso 
ordinario riveste una peculiare configurazione, come si è già detto sopra, che non richiede 
la difesa di un diritto o di un interesse conculcato, né si pone in contraddittorio con alcuno. 
E tuttavia noto che, anche nelle cause matrimoniali, quasi mai le Parti sono in grado di muo­
versi senza il supporto tecnico di un Avvocato, pertanto la legislazione canonica rinnovata, 
nella consapevolezza di questa esigenza, con il can. 1490 supplisce efficacemente offrendo 
ai coniugi l’opportunità nuova e gratuita di un aiuto concreto e qualificato, oltre all’istituto 
del gratuito patrocinio già esistente, e rafforza ulteriormente il diritto di difesa. La C.E.I. 
stabilisce poi che nei Tribunali Ecclesiastici Regionali i Patroni stabili siano almeno due e 
ciò non tanto per il volume di lavoro, che - salvo in pochi casi - non lo richiede, ma, come 
osserva l’avv. Gullo, «per salvare il principio di parità», quando una Parte in causa potrebbe 
ritenersi pregiudicata dal fatto che l’altra Parte abbia scelto ed ottenuto l’assistenza dell’u­
nico Patrono stabile".

Il Codice non accenna ad altri ruoli dei Patroni matrimonialisti del foro ecclesiastico 
all’infuori della loro funzione di rappresentanza (procuratore) e di assistenza nel processo 
(avvocato), ma non è neppure il caso di ricordare che a monte delle cause matrimoniali esi­
ste una fase molto importante e delicata sotto il profilo giuridico-pastorale, specialmente nel 
contesto secolarizzato e libertario del nostro tempo, rappresentata dall’incontro tra il 
Patrono e i coniugi il cui matrimonio è andato in crisi in maniera più o meno profonda e irre­
versibile. È su questa fase che ci si soffermerà più avanti nell’intento di individuare il ruolo

7 Cfr. Moneta P., L'Avvocato nel processo matrimoniale, in “Dilexit lustitiam”, Roma 1970, pp. 323 ss.
' Cfr. S. Congregatio de Sacramentis, Decretum de peculiaribus normis quoad causas matrimoniales ser­

vandis, dei 1938, Norma IV e Osservazioni annesse, in “Revue de Droit Canonique”, X-XI (1960-1961), pp. 9-23; 
S. Tribunale della Segnatura Apostolica, Litterae Circulares, 14 ottobre 1972, in Ochoa X., Leges Ecclesiae 
post Codicem iuris canonici editae, IV, n. 4088, coli. 6319-6320.

’ Cfr. Communicationes, 10 (1978), p. 268.
10 Cfr. C.E.I., Norme circa il regime amministrativo dei Tribunali Ecclesiastici Regionali Italiani e l'attività 

di patrocinio svolta presso gli stessi, Roma 18 marzo 1977, in “Notiziario della C.E.I.” 23 (1977), art. 6 § I.
" GulloC., Commento al can. 1490, in “Contentano exegetico al Codico de Derecho Canonico", Pamplona 

1997, IV/1, p. 1066.



1180 Documentazione

peculiare del Patrono stabile e degli altri Avvocati, evidenziando la rilevanza pastorale e giu­
ridica dei compiti che la Chiesa affida alla loro sensibilità umana e cristiana e alla loro com­
petenza specifica.

Conviene anzitutto rammentare una caratteristica peculiare del Patrono ecclesiastico, 
che, in veste di avvocato, così sancisce il Codice nel can. 1483, oltre ad altri importanti 
requisiti comuni sui quali non ci si sofferma, deve essere “cattolico”, e deve ottenere l'ap­
provazione del Vescovo. Il legislatore esige che il Patrono non soltanto sia battezzato nella 
Chiesa Cattolica, ma da persona adulta che esercita la professione in ambito ecclesiale pro­
fessi e pratichi la religione cattolica, ed esige altresì che tale requisito sia verificato dal 
Vescovo, che ha autorità giudiziaria nella Chiesa particolare. Il Patrono, particolarmente nel 
suo ruolo di consulente matrimoniale, deve dunque di regola essere cattolico e operare in 
conformità ai principi della antropologia cristiana. Soltanto eccezionalmente ed esclusiva- 
mente per i Patroni liberi professionisti, in quanto non sono titolari di un ufficio ecclesia­
stico ai sensi del can. 145 § 1, come lo è il Patrono stabile, è consentita al Vescovo dioce­
sano l’approvazione di un Patrono non cattolico, scelta che dovrà essere seriamente 
motivata e non potrà comunque risultare in aperto contrasto con lo spirito della legge '2. Non 
altrettanto, ad esempio, è richiesto dal Codice per i Periti, spesso formati a scuole che si ispi­
rano a principi ben lontani da una visione antropologica cristiana (Freudiani, Adleriani, Jun­
ghiani). Essi sono chiamati ad esprimere un giudizio clinico secondo le regole della tecnica 
e della scienza; mai è loro richiesta una valutazione sulla validità/nullità di un matrimonio, 
che spetta soltanto al Giudice in base a criteri giuridici13, né valutazioni e giudizi in cui è 
chiamata in causa la loro scelta di fede. Le conclusioni peritali peraltro non sono vincolanti 
per il Giudice, che dovrà, in ogni caso, vagliarle criticamente con particolare attenzione alla 
formazione dell’esperto che le ha pronunciate; l’ideale sarebbe che tutti i Periti accreditati 
presso i Tribunali ecclesiastici avessero una formazione solidamente ancorata ai principi 
dell’antropologia cristiana, ciò faciliterebbe non poco il compito dei Giudici.

Il citato Card. Jullien, nel noto suo testo ancora valido ed attuale nonostante l’evolvere 
del tempo, “Juges et Avocats des Tribunati* de l’Eglise”, dedica un intero capitolo (IV) alle 
responsabilità dei Patroni, precisandone il ruolo e i compiti, con elevate espressioni di 
apprezzamento e di stima. L’illustre Prelato rotale, tra le tante preziose considerazioni che 
varrebbe la pena di rileggere, riteneva che per le cause matrimoniali presso i Tribunali infe­
riori fosse preferibile un “sacerdote" a svolgere la delicata “missione” del patrocinio, a 
motivo della sua preparazione filosofica e teologica oltre che canonistica, e del fatto che i 
Patroni ammessi dal Vescovo, generalmente non hanno la severa preparazione scientifica e 
deontologica garantita dallo Studio Rotalel4. Altrettanto disponevano le Norme della S. Con­
gregazione dei Sacramenti del 193815 (mai promulgate), più recentemente l’Ochoa, scri­
vendo sull’Avvocato pubblico parla di «ministerio estrictamente sacerdotal»'6. La legisla­
zione canonica non ha mai recepito questa pur rispettabile opinione, semmai oggi la si

12 È opportuno rammentare un’altra eccezione: non necessitano dell’approvazione del Vescovo gli Avvocati 
della Rota Romana, che si suppone abbiano questa garanzia da parte della Suprema Autorità, nei confronti dei 
quali, per cause gravi, il Moderatore del Tribunale può tuttavia intervenire proibendo loro l’esercizio del patroci­
nio nel suo Tribunale. Contro questo provvedimento è espressamente ammesso il ricorso alla Segnatura Aposto­
lica. Cfr. S. Congregazione dei Sacramenti, Istr. Provida Mater, artt. 48 § 4 e 53 § 1, ripresi nel “Progetto di unti 
Istruzione sui processi matrimoniali", Primo schema, art. 105 § 2.

13 Cfr. Garcia Failde J.J., Anomalias psiquicas en las causas de nullidad, in “Curso de derecho matrimoniai 
y procesai canonico”, VII Salamanca 1986, p. 397; Id„ Manual de Psiquiatria forense canonica, Salamanca 1991’, 
pp. 150-161.

14 Cfr. Jullien A., Juges ..., cit., p. 35, nota 22.
15 Cfr. S. Congregatio de Sacramentis, Decretum de peculiaribus normis quoad causas matrimoniales ser­

vandis, cit., p. 22.
16 Cfr. Ochoa X., La figura canonica dei procurador y avogado publico, in “Dilexit lustitiam", Roma 1970, 

p. 266, nota 51.



Documentazione 1181

potrebbe accogliere nell’ottica del sacerdozio comune dei fedeli, non del sacerdozio mini­
steriale, come pare appunto intenda l’Ochoa, che poco oltre la citata espressione auspica, 
come soluzione ideale, la nomina di più Patroni stabili dei Tribunale, «chierici, laici, uomini 
odonne, coniugati o no»'1.

Parlando di Patroni e del diritto di difesa, occorre infine avere presente l’esortazione 
contenuta nel can. 1446 § 1: «Tutti i fedeli s’impegnino assiduamente perché, salva la giu­
stizia, siano evitate nel Popolo di Dio le liti, e si compongano al più presto pacificamente», 
sulla traccia evangelica di Mt 5,40 «A chi ti vuol chiamare in giudizio per toglierti la tunica, 
tu lascia anche il mantello», ciò a sottolineare l’indole tutta peculiare dell’ordinamento 
canonico, secondo la quale tra i fedeli sussistono rapporti di comunione, di tutt’altra natura 
rispetto ad una fredda sudditanza e ad una ferrea ed impietosa applicazione della legge (que­
sta è forse la ragione principale che al momento della promulgazione del nuovo Codice ha 
suggerito di non istituire i Tribunali amministrativi nelle Chiese particolari). Anche il ruolo 
del Patrono va dunque considerato in prospettiva pastorale, oltre che strettamente giuridica, 
atteso il raggio d’azione che gli compete, come scrive il prof. Bertolino: «L’intero sistema 
processuale canonico è chiamato a saper armonizzare in se stesso, in puntuale equilibrio, 
istanze tecniche e prospettive meta-giuridiche, esigenze formali e finalità meta-proces­
suali»'1. E in questo secondo ambito che si svilupperà il nostro discorso sui Patroni, mentre 
del primo aspetto tecnico-giuridico, tratterà, con maggiore competenza ed esperienza, 
l’Ecc.mo Mons. Tramma.

Patroni e crisi coniugali
a) Ruolo dei Patroni

Il Decreto Generale sul matrimonio canonico della Conferenza Episcopale Italiana del 
1990 (cfr. n. 56) affida anzitutto al Parroco il compito di prestare consulenza ai coniugi in 
difficoltà in vista della presentazione di istanza di nullità del loro matrimonio all’Autorità 
giudiziaria competente; ciò fa parte infatti del ministero pastorale del Parroco, al quale 
spetta la cura spirituale della comunità, di cui è “pastore proprio”. Il documento, nella con­
sapevolezza che non sempre il Parroco ha una preparazione giuridica specifica, suggerisce 
di avvalersi della collaborazione di un Consultorio “di ispirazione cristiana”, secondo la 
classificazione dei Consultori fatta dal Direttorio di pastorale familiare della C.E.I.19, indi­
rizzando eventualmente gli interessati agli Uffici di consulenza istituiti presso le Curie dio­
cesane e i Tribunali regionali per le cause di nullità del matrimonio. Distruzione sui pro­
cessi matrimoniali (in preparazione)20 raccomanda che questo servizio sia affidato in ogni 
diocesi ad esperti in diritto canonico, distinti (per ovvie ragioni) dai ministri del Tribunale, 
e preferenzialmente ai Patroni stabili, che devono essere costituiti presso ogni Tribunale 
regionale (§ 1). La C.E.I., come s’è già fatto cenno, ha disposto che presso i Tribunali Regio­
nali siano nominati due Patroni stabili, ai quali tutti i fedeli possono rivolgersi in primo 
luogo «per ottenere consulenza canonica circa la loro situazione matrimoniale» ed even­
tualmente «per avvalersi del loro patrocinio...»2'.

In questa prospettiva il ruolo del Patrono va assumendo posizioni avanzate e di sem­
pre maggiore rilevanza nelle crisi coniugali, oltre a quelle assegnategli dal Codice, che, 
com’è noto, ha ulteriormente valorizzato la funzione del patrocinio nel processo rispetto al

" Cfr. Ochoa X., La figura canonica .... cit, p. 265, 4d.
" Bertolino R„ // notorio nell’ordinamento giuridico della Chiesa, Torino 1965, p. 13.
” Cfr. C.E.I., Direttorio di pastorale familiare, Roma 1993, p. 201, nn. 249 ss.
20 Cfr. Commissione Interdicasteriale per il primo progetto di una Istruzione sui processi matrimo­

niali, Primo schema, Roma 1999, art. 113 §§ 2 e 3.
21 Cfr. C.E.I, Norme circa il regime amministrativo dei Tribunali..., cit., art. 6 § 1.



1182 Documentazione

passato22. Il Decreto Generale stabilisce che tale servizio di consulenza venga prestato «con 
prudenza e competenza, e con la cura di evitare sbrigative conclusioni, che potrebbero 
generare dannose illusioni o impedire una chiarificazione preziosa per l’accertamento delle 
libertà di stato e per la pace della coscienza»23. Il Direttorio di pastorale familiare chied 
per questo servizio la disponibilità di «canonisti, sacerdoti e laici, competenti e insien 
pastoralmente sensibili», ed aggiunge: «I giuristi di formazione cristiana siano invitai, 
prendere in considerazione la possibilità di orientare anche verso tale direzione le lori 
scelte professionali»2*. Il dialogo e il confronto con la processualistica laica moderna e 1 
scienze è in effetti certamente utile e stimolante e risponde peraltro alle indicazioni del Vati­
cano II, come sottolineava opportunamente l’Ecc.mo Mons. Nicora, in un suo studio25, com­
mentando il n. 62 della Gaudium et spes, anche se non va sottovalutato il rischio, denunciato 
da taluni giuristi26, di una «mutuazione di istituti processualistici secolari in maniera piut­
tosto acritica, di modo che rischierebbe di andare persa una preziosa occasione di elabo­
razione originale da parte della dottrina canonistica», sorretta, com’è noto, da due cardini 
fondamentali: la dignità suprema della persona umana, creatura di Dio, e il principio della 
“caritas", in cui si attua la «plenitudo legis »27.

Secondo queste direttive, il Patrono ecclesiastico, in conformità al ruolo che svolge, 
particolarmente nell’ambito matrimoniale che assorbe in massima parte l’attività proces­
sualistica della Chiesa, ha da essere anzitutto un “esperto in umanità", profondo conosci­
tore della persona umana, alla luce dei principi fondamentali della antropologia cristiana28- 
Mai come nella nostra cultura moderna si è andati scoprendo l’importanza e la dignità della 
persona, valore che, pur tra innegabili contraddizioni, ha sempre avuto grande rilevanza giu­
ridica, ed ha avviato l’elaborazione di nuovi approcci culturali, secondo una visione inte­
grale dell’uomo a partire dal suo essere personale. E noto come il “personalismo” abbia 
influenzato positivamente la visione del matrimonio, valorizzando il rapporto interpersonale 
e la sua più alta espressione che è la capacità oblativa disinteressata e gratuita; in una parola 
l’amore dialogico di benevolenza. Il prof. Lo Castro nella relazione svolta al XXXI Con­
gresso canonistico di Traina (1999), rammentava, tra l’altro, che «la stabilità del vincolo 
matrimoniale è un valore altamente personale, benché di rilievo istituzionale »2’ il che 
dovrebbe rendere più attenti i Giudici ecclesiastici a non trasformare, con il pretesto di un 
malinteso personalismo, le sentenze di nullità in sentenze di divorzio, e suggerisce ai 
Patroni, che ne sono i primi collaboratori nella ricerca della verità, particolare attenzione e 
senso di responsabilità nello svolgimento dei compiti che la Chiesa affida loro, specialmente 
nelle cause matrimoniali.

Nell’analisi concernente la specificità del ruolo dei Patroni nelle crisi coniugali, è utile 
richiamare l’attenzione sulla nuova figura del “Patrono stabile” introdotta nel Codice con 
il can. 1490. La letteratura canonica in merito non è abbondante, e si è limitata a sviluppare 
le ragioni favorevoli o contrarie a questa istituzione, a giudizio di alcuni “paradigmatica” e 
la meglio rispondente alle peculiarità dell’ordinamento canonico (dove, com’è noto, non è 
consentito all’Avvocato di diventare dominus litis nelle cause e contestualmente si fa 
obbligo ai medesimi Avvocati di non accettare cause ingiuste, nel contesto di una conce-

22 Cfr. Moneta P., L’Avvocato .... cit., pp. 323 ss.
23 Cfr. C.E.I., Decreto Generale sul matrimonio canonico, n. 56.
24 Cfr. C.E.I., Direttorio di pastorale ..., cit., n. 205.
25 Cfr. Nicora A., Il principio di oralità nel diritto processuale canonico, Roma 1977, p. 612.
26 Cfr. Di Grazia S., Assistenza tecnica nel processo matrimoniale, in “Atti del XIX Congresso Canonistico’ - 

Roma 1988, p. 53.
27 Cfr. Fumagalli Carulli O., // matrimonio canonico dopo il Concilio Vaticano II, Milano 1978, p. 16.
28 Cfr. Yepes Stork R., Fundamentos de antropologia, Pamplona 1996, passim.
29 Cfr. Lo Castro G., Famiglia e matrimonio nella temperie della modernità, in “Atti del XXXI Congresso 

Canonistico”, Roma 2000, p. 21.



Documentazione 1183

rione “istituzionale” del processo matrimoniale canonico, come la definisce il prof. Llobell, 
che implica l’obbligo giuridico per quanti intervengono in esso di agire «secondo verità»30). 
?er altri questa figura è motivo di forti preoccupazioni, nel timore che possano determinarsi 
Compensi nei delicati equilibri tra diritto di difesa-contradditorio processuale e indipen- 
fnza giudiziaria dell’ Avvocato.

Il Patrono stabile non è “Avvocato d’ufficio”, perché le Parti lo possono scegliere, sia 
ure con l’approvazione del Preside in causa, approvazione che è vincolata principalmente 
!la disponibilità del servizio e non alle possibilità economiche delle Parti o ad altri interessi. 

‘1 Patrono stabile non è l’antico “Avvocato dei poveri”, perché, pur offrendo gratuitamente 
i1 suo servizio, è stipendiato dal Tribunale. E d'obbligo fare un cenno a quella che si può 
considerare la principale caratteristica del Patrono stabile: la “gratuità” del servizio eccle­
siale ai fedeli, richiamato anni addietro dal citato Card. Jullien, trattando dei Patroni nelle 
cause matrimoniali, i quali «sarebbe preferibile fossero persone che non hanno bisogno di 
fare cause per vivere»31. Evidentemente tale tipo di servizio gratuito lo possono prestare più 
agevolmente i chierici, inseriti nel sistema di sostentamento del Clero, in quanto non 
potranno mai essere numerosi i laici ai quali sia sufficiente la retribuzione stabilita dalla 
C.E.I. per i Patroni stabili dei Tribunali; tuttavia ritengo eccessivo il timore di coloro che 
paventano la scomparsa dei Patroni privati o di fiducia, con raffermarsi dei Patrono stabile, 
infatti non mancheranno certo fedeli che con motivazioni diverse ricorreranno agli Avvocati 
di fiducia, senza tuttavia che i giovani che imboccano questa strada si illudano con il mirag­
gio di favolosi guadagni, come scrivono certi organi di stampa, cosa peraltro avvenuta in 
passato, pur se in casi limitati.

L’esperienza in questo servizio presso il Tribunale Piemontese, acquisita con l’incontro 
di migliaia di coppie di coniugi in crisi (oltre 8.000 in 27 anni), conferma come la gratuità 
del servizio dell’Avvocato pubblico, istituito dai Vescovi Piemontesi nel 1973 (che diven­
terà il Patrono stabile nel Codice del 1983), sia stata molto spesso sottolineata positiva- 
mente, talvolta con sorpresa, da parte dei fedeli interessati.

Il ruolo del Patrono stabile è sostanzialmente identico a quello dei Patroni privati o di 
fiducia, ma diverse sono le modalità di attuazione: per il primo si tratta di un ufficio eccle­
siastico conferito a norma del can. 145 § 1, con tutto ciò che questo comporta32, in partico­
lare l’obbligo morale di attenersi rigorosamente alle direttive ecclesiali (Direttori, Norme 
della Conferenza Episcopale, Note pastorali dei Vescovi, ecc.), sotto la diretta vigilanza del 
Vicario Giudiziale, mentre il Patrono privato gode di maggiore autonomia e potrebbe essere 
influenzato, anche a motivo della sua formazione, dalla processualistica secolare, che con­
sidera diversamente il rapporto di fiducia che si instaura tra l’Avvocato e il cliente (che 
paga!) e soprattutto mira a tutelare gli interessi di parte, con l’unica preoccupazione di uscire 
vincente dalla causa, prescindendo dalla ricerca, sempre incerta e difficile, della verità 
oggettiva per limitarsi ad una verità “legale”, ottenuta dalle prove così come sono state 
addotte in giudizio. Evidentemente in questa prospettiva passano in secondo piano le fina­
lità trascendenti dell’ordinamento canonico (salus animarum), specie in materia sacramen­
taria; si sottovalutano o si trascurano quegli aspetti meta-processuali che figurano tra i com­
piti dei Patrono ecclesiastico, quali il tentativo di riconciliazione evitando le liti e i processi, 
il riferimento costante ai principi dell’antropologia cristiana, l’esigenza di verità oggettiva, 
sia nella accettazione della causa, sia nella produzione delle prove in giudizio, ecc.

È comunque fuor di dubbio che i Patroni, sia stabili sia privati, hanno nell’ordinamento 
canonico un ruolo giuridico-pasforale, che nelle crisi coniugali e nel processo matrimoniale

30 Cfr. Llobell J., // patrocinio forense e la concezione istituzionale del processo canonico, in “Il processo 
matrimoniale canonico”, Roma 1994, 3, pp. 451 ss.

31 Cfr. Jullien A., Juges ..., cit., p. 35, nota 22.
32 Cfr. Arrieta J.I., Contentano al can. 145, in "Comentario exegetico al Codigo”, Pamplona 1997, 1, 914.



1184 Documentazione

assume una peculiare valenza, trattandosi non di un negozio qualsiasi, ma della validità di 
un Sacramento come il matrimonio, da cui dipende la vita ordinata e serena della comunità 
cristiana. L’atteggiamento del Patrono, nei confronti di fedeli che vivono in situazioni matri­
moniali irregolari, dopo l’esperienza sempre traumatica sotto il profilo umano e general­
mente sofferta di un fallimento coniugale, non può essere diverso da quello del Pastore, chr 
si ispira ai criteri fondamentali della «carità nella verità e della chiarezza nei principi »”• 
Ora, principio fondamentale è - si legge nel Direttorio - «che l’indissolubilità del matri­
monio è un bene di cui la Chiesa non può disporre a suo piacimento, ma è un dono e un» 
grazia che ha ricevuto dall’alto per custodirlo e amministrarlo... la Chiesa deve pertanto 
affermare con forza che non è lecito all’uomo dividere ciò che Dio ha unito»1*. Di qui 1® 
puntuale e pertinente osservazione del prof. Lo Castro, a proposito di una attività forense 
ispirata alla mentalità secolaristica moderna, che «non può essere sufficiente e può esseri 
ipocrita indirizzare l’interpretazione di un plesso normativo verso soluzioni che intendano 
omologare all’interno della società religiosa, con artifìci legalistici, i risultati negativi di 
quel modo di pensare». Questa grave affermazione è rivolta ai Giudici, ma indirettamente 
chiama in causa i Patroni e i loro compiti specifici, di cui si dirà appresso.

b) Compiti dei Patroni
Sta di fatto che la maggior parte dei coniugi in difficoltà, di solito senza aver fatto 

apprezzabili e seri tentativi per superare la crisi rivolgendosi al proprio Parroco o ad altre 
istituzioni specializzate, cerca un Legale per la separazione e soltanto in seguito, in vista di 
un nuovo matrimonio e talvolta dopo aver già ottenuto il divorzio ed aver contratto nuove 
nozze civili, si orienta al Tribunale Ecclesiastico per ottenere la dichiarazione di nullità. è 
dunque il Patrono che quasi sempre è chiamato per primo ad affrontare la situazione di disa­
gio o di fallimento coniugale, aprendo un dialogo con uno od entrambi i coniugi. A lui spetta 
il compito di offrire i primi aiuti e di orientare i coniugi in crisi, le cui rispettive famiglie di 
origine, a differenza di quanto avveniva in passato in seno alla famiglia patriarcale profon­
damente ancorata ai valori umani e alla fede cristiana, sono spesso assenti o inesistenti a 
motivo di separazioni o divorzi, e non di rado sono queste stesse famiglie a proporre e a 
favorire l’interruzione della convivenza. Per non dire della influenza contagiosa e sempre 
più diffusa della presenza di separati o divorziati tra gli ascendenti dei coniugi in crisi.

E un dato di fatto, confermato anche da alcune relazioni annuali dei Vicari Giudiziali 
dei Tribunali35 che sono sempre più frequenti i casi di crisi coniugale che si verificano pre­
maturamente e si concludono rapidamente con la separazione di fatto a breve termine dalla 
avvenuta celebrazione dei matrimonio, talvolta addirittura durante o subito dopo il viaggi0 
di nozze. Generalmente questi casi, sempre più numerosi, arrivano all’ufficio del Patron0 
senza precedenti mediazioni, come cosa fatta, in conformità ad una concezione individuali­
stica ed edonistica della famiglia oggi molto diffusa e pacificamente accolta, prima ancora 
del provvedimento civile di separazione. E prassi diffusa che i coniugi in crisi, di loro ini­
ziativa o consigliati in tal senso, giunti al momento critico del loro disagio, interrompano la 
convivenza per una pausa di riflessione; ciò purtroppo non serve generalmente a favorire la 
riconciliazione, ma denota la mancanza di volontà di affrontare la crisi, specialmente 
quando c’è di mezzo una relazione extraconiugale; in nessun caso, almeno in base alla mia 
esperienza, tale pausa ha giovato per una riappacificazione duratura, ma è quasi sempre sfo­
ciata in una istanza unilaterale di separazione avanti al Tribunale civile o in una rottura defi­
nitiva, accelerando i tempi e impedendo ogni serio tentativo di ricupero. Il preoccupane

35 Cfr. C.E.I., Direttorio di pastorale .... cit„ nn. 191 ss.
34 Cfr. C.E.I., Direttorio di pastorale .... cit., n. 195.
33 Cfr. Ricciardi G., Inaugurazione dell'Anno Giudiziario 1998, in RDTo 75 (1998), pp. 1-12; In., Inauguri' 

zione dell'Anno Giudiziario 1999, in RDTo 76 (1999), pp. 12-13.



Documentazione 1185

fenomeno richiama anzitutto l’attenzione dei Responsabili della pastorale familiare, in 
quanto denota, tra altre molteplici cause “endogene ed esogene" che hanno sollecitato l’e­
voluzione e la caduta del concetto di famiglia e di matrimonio nella coscienza collettiva, 
analizzate dal prof. Lo Castro nella pregevole relazione al Congresso di Diritto Canonico di 
Troina36, una grave carenza di preparazione, ultimamente denunciata, ad esempio, dal 
Responsabile della pastorale familiare della Diocesi di Trento, che scrive: «O si faranno dei 
Percorsi che portino ad una certa maturità e ad un progetto chiaro di vita matrimoniale, 
oppure dovremo rassegnarci a raccogliere i cocci di famiglie che si infrangono per la loro 
innata fragilità»37.

In queste crisi si evidenzia l’importanza di quello che, a mio avviso, è il primo compito 
del Patrono: richiamare i coniugi ai valori cristiani del matrimonio, incoraggiandoli ad 
affrontare insieme le difficoltà, e indirizzarli opportunamente ad un Consultorio familiare di 
ispirazione cristiana, riservandosi di affrontare il discorso della separazione e della even­
tuale nullità del matrimonio in un secondo momento, cioè soltanto dopo aver fatto quanto 
era ragionevolmente possibile per una riconciliazione. In queste crisi infatti sussiste ancora 
un margine di ricupero, che ben difficilmente si potrebbe ipotizzare nella maggior parte 
delle altre crisi coniugali, a motivo di situazioni sopraggiunte praticamente irreversibili.

Giovanni Paolo II, ai Vescovi degli Stati Uniti, in Visita ad Limina, il 17 ottobre 1998, 
ricordava, che il “primo dovere” dei pastori e degli operatori pastorali consiste nell’aiutare 
le coppie di sposi “a superare" le crisi insorgenti, mentre il ricorso al Tribunale per la causa 
di nullità dovrebbe essere “l’ultima istanza”. Com’è noto in U.S.A. il numero delle cause 
di nullità di matrimonio presentate ogni anno è molto elevato rispetto a tutti gli altri Paesi 
del mondo38, ma penso che l’esortazione del Papa abbia una valenza universale e si possa 
applicare ai Patroni che prestano il servizio della consulenza ai coniugi in crisi.

Altre crisi insorgono tra i coniugi dopo anni di convivenza, anche 25/30 anni in alcuni 
casi, allietata dalla nascita di prole, svoltasi talora del tutto pacificamente, talaltra tra note­
voli difficoltà nel rapporto interpersonale con ricorrenti ricadute. Così avviene nella mag­
gior parte dei fallimenti matrimoniali, per cause molteplici e diverse, che non sono gene­
ralmente riconducibili, come nelle crisi di cui s’è detto sopra, ad una carenza di preparazione 
iniziale, ma alle vicende della vita. Il comune denominatore in queste crisi è di regola l'in­
fedeltà coniugale, con tutti i suoi risvolti umani e sociali, favorita dal “sesso sicuro” (che 
apparentemente il giorno dopo lascia le cose com’erano, ma in realtà non è mai così!), dai 
modelli proposti da una società decadente, dall’ambiente di lavoro fuori casa e dai costumi 
della donna, e da molteplici altre cause. Quasi sempre l’infedeltà sistematica crea situazioni 
irreversibili e rende praticamente improponibile una riconciliazione con il coniuge abban­
donato, attesa anche la difficoltà di oggi a rinnovare l’amore con il perdono, categoria evan­
gelica alquanto svalutata.

“ Cfr. Lo Castro G., Famiglia e matrimonio ..., cit.
17 Cfr. Arcidiocesi di Trento, Essere vicini con discrezione ai coniugi in difficoltà, in “L’Osservatore 

Romano”, 8 aprile 2000, p. 13.
’* Cfr. Annuarium statisticum Ecclesiae 1998, Roma 2000, pp. 318 e 412. Nel 1998 in USA sono stati cele­

brati 300.343 matrimoni (di cui 89.771 misti), sono state presentate 39.197 cause di nullità, e sono state concluse 
in 2° grado 35.362 cause (una ogni 8 matrimoni celebrati). In Italia il rapporto tra matrimoni celebrati (235.988 di 
cui 1.694 misti) e cause di nullità presentate (3.214) è stato nello stesso anno di uno a 74, tra matrimoni e cause 
risolte in 2° grado (1.643) di uno a 144. Il notevole divario in Italia tra il numero di cause presentate e il numero 
di cause concluse in 2° grado è dovuto in parte alle sentenze negative in primo grado non proseguite in appello 
(20% circa), ma soprattutto alla lentezza dei nostri Tribunali ecclesiastici, che suggerisce con urgenza un’adeguata 
revisione delle procedure. Atteso che il numero dei cattolici in U.S.A. e in Italia è quasi lo stesso (53 milioni) e pari 
e il numero degli addetti ai Tribunali ecclesiastici, è legittimo dubitare che in America siano correttamente appli­
cate e rispettate le regole dei processo canonico! Effettivamente in U.S.A. il numero delle cause matrimoniali 
risolte nell’arco dell’anno (35.000) si avvicina molto al numero dei matrimoni falliti, ma questa radicale soluzione 
del problema delle crisi familiari non manca di suscitare gravi e legittime perplessità.



1186 Documentazione

Quando ogni possibilità di ricupero e di riconciliazione è da escludere, il Patrono con la 
sua competenza e preparazione giuridica, è chiamato a svolgere un secondo compito: indi­
viduare 1’esistenza di motivi che la Chiesa considera rilevanti in ordine ad una dichiarazione 
di nullità del matrimonio.

Risulta dall’esperienza che, molto spesso, la prima denuncia del coniuge in crisi è la 
“mancanza di dialogo”, venuto ad affievolirsi, fino a cessare nel corso della convivenza o 
addirittura mai esistito. Atteso che l’uomo è un essere costitutivamente dialogante, che non 
può vivere senza dialogare, che, se non incontra un’altra persona con cui farlo, dialoga ripie­
gandosi narcisisticamente su se stesso o cerca altre forme di dialogo con la natura, gli ani­
mali, ecc„ la mancanza di dialogo è un elemento da non sottovalutare. Tale carenza infatti 
non è di scarso rilievo nei rapporti interpersonali dei coniugi, che diventano inevitabilmente 
aggressivi. La istintuale aggressività dell’uomo, se non è razionalizzata con il dialogo, asse­
riscono gli psicologi, degenera nella violenza, che non è altro che un dialogo frustrato3’. 
Il Patrono dovrà partire dal dato di fatto della assenza di dialogo e dei rapporti spesso tur­
bolenti denunciati dai coniugi, per risalire alle cause della crisi coniugale e arrivare alla invi- 
duazione di eventuali incapacità, riserve o circostanze, che possono, in qualche caso, aver 
seriamente compromesso l’atto libero del consenso, rendendolo giuridicamente invalido.

Chi si rivolge al Patrono per consulenza, non di rado dichiara di “aver commesso un 
errore” nella propria scelta matrimoniale. Alla base della crisi coniugale c’è sempre qual­
che errore, che è causa di conflittualità; se gli interessi contrapposti non si risolvono, le rela­
zioni umane non reggono, dato che l’uomo non può vivere in un conflitto permanente senza 
perdere la salute mentale e anche fisica, donde la legittimità della separazione personale, ma 
ciò non significa che il matrimonio sia invalido. Soltanto l’errore “in persona”, in pratica 
l’errore di fatto circa una qualità del partner intesa “directe et principaliter” e l’errore 
doloso o l’errore di diritto circa una proprietà essenziale o la dignità sacramentale del matri­
monio “determinans voluntatem" rendono il consenso invalido. Non facile compito del 
Patrono è far comprendere queste distinzioni a coniugi che insistono affermando: «Abbiamo 
commesso un errore dunque il nostro matrimonio è inesistente... se avessi saputo non mi 
sarei mai sposato... non è possibile che la Chiesa non perdoni, ecc.», dissuadendo dall’av- 
viare cause destinate inesorabilmente ad un verdetto negativo.

L’assenza di prole è altresì una circostanza addotta dai coniugi per chiedere la dichiara­
zione di nullità del matrimonio: «Non abbiamo voluto figli... eravamo d'accordo...», op­
pure: «Lei/lui non voleva figli». Spetta al Patrono accertare se esiste realmente nel caso il 
“fumum boni iuris”, prima di presentare una causa per simulazione del consenso, dovuta 
alla esclusione con atto positivo di volontà di un elemento costitutivo essenziale del matri­
monio, come è appunto la prole; altrettanto vale per la esclusione delle proprietà essenziali 
della fedeltà e quella, più ricorrente attesa la diffusa mentalità divorzista, della indissolubi­
lità del matrimonio. In questi casi la difficoltà maggiore per il Patrono è di stabilire se la 
asserita volontà prevalente di escludere preesistesse alla prestazione del consenso o possa 
essere ricondotta a quel momento genetico del matrimonio o non sia stata semplicemente 
una conseguenza del graduale sfaldarsi del matrimonio. Molti matrimoni non sarebbero fal­
liti, a giudizio degli stessi interessati, se la prole ci fosse stata a tempo debito, senza atten­
dere tempi lunghi per ragioni soltanto edonistiche ed egoistiche. Intanto il serio problema 
della denatalità incomincia a destare qualche preoccupazione nelle alte sfere del Paese. Sta 
di fatto che raramente si riscontra una vera simulazione del consenso, pur ammettendo l’in­
flusso di mentalità contrarie alla vita, ad un legame stabile e duraturo, alla castità coniugale, 
che costituiscono validi indizi; si tratta di un’eccezione, come peraltro è eccezionale la nul­
lità del matrimonio in genere, atteso che la Chiesa è molto attenta ad impedire la celebra­
zione di matrimoni invalidi.

39 Cfr. Yepes Stork R„ Fundamentos .... cit., p. 303.



Documentazione 1187

Dai dati della mia esperienza, i matrimoni che hanno buone probabilità di essere dichia­
rati nulli non superano gli otto/dieci su cento matrimoni falliti. Nei casi in cui si devono 
accertare le reali intenzioni dei nubendi, è tuttavia relativamente facile, assecondando pas­
sivamente le richieste di determinati clienti, avviare cause non fondate sulla verità oggettiva, 
che il Giudice difficilmente riuscirà a smantellare. Qui si gioca la sensibilità pastorale del 
Patrono, oltre alla sua serietà professionale. Attesa questa “tentazione”, cui qualche Patrono 
Potrebbe cedere, non sembra del tutto peregrina la proposta di alcuni giuristi, che la catego­
ria, anche per tutelare il suo buon nome, si desse ed elaborasse in termini chiari e concisi un 
“codice deontologico”, in cui, oltre a richiamare la disciplina vigente su Procuratori ed 
Avvocati contenuta nel Codice e in altri documenti, si precisassero i loro compiti e doveri 
morali nei confronti delle parti e dei ministri del Tribunale, sia nella fase pre-processuale, 
sia nello svolgimento del processo. Sarebbe un utilissimo vademecum per i giovani Avvo­
cati che si avviano all’attività forense ecclesiastica.

L’incapacità, formalizzata dal Codice nel can. 1095, rappresenta uno dei motivi, oggi, 
frequentemente addotti per impugnare la validità del matrimonio: la mancanza di sufficiente 
libertà interiore a motivo di gravi patologie psichiche o insufficiente discrezione di giudizio 
e la inidoneità ad assumere gli oneri essenziali del matrimonio per cause di natura psichica. 
L’espressione ricorrente dei coniugi in crisi è di solito «eravamo entrambi immaturi, era­
vamo troppo giovani» (si noti che l’età media di nuzialità in Italia è oggi poco al di sotto dei 
trent’anni e ci si sposa generalmente dopo aver fatto tutte le esperienze immaginabili). Ora 
la giurisprudenza non ammette, come capo autonomo di nullità, l’immaturità psicologica o 
affettiva, che è un fenomeno generalmente transitorio, ma rinvia alle cause di natura psi­
chica dell’asserita immaturità, che possono essere determinate da una più o meno grave 
patologia, oppure da una grave abnormità della personalità, cioè un disordine non qualita­
tivo ma quantitativo del comportamento (ad es. un egoismo narcisistico, tale da minare 
seriamente il rapporto interpersonale dei coniugi, che è alla base del consortium totius vitae, 
o tale da rendere il soggetto incapace di assumere quegli oneri essenziali, che il Codice non 
esplicita, ma la giurisprudenza è orientata ad individuare in relazione all’oggetto stesso del 
consenso e al bonum coniugum, cui, come il verso di una medaglia, si riallaccia la procrea­
zione e l’educazione della prole, a costituire l’unica finalità del matrimonio)40. In questi casi 
è buona norma che il Patrono proponga il consulto di un esperto psicologo o psichiatra, o se 
già è stato fatto o il soggetto risulta in terapia, ne richieda il parere scritto, particolarmente 
sul grado di capacità dell’interessato a porre un atto libero di fronte alle scelte più impor­
tanti. Come fa osservare il Bianchi, il Patrono dovrà essere molto cauto «di fronte a pareri 
psicologici costruiti su racconti unilaterali ovvero poco chiari nelle loro prospettazioni cli­
niche», e non dovrà lasciarsi «suggestionare», ma deve saper valutare l’andamento effettivo 
dei fatti, rammentando che l’incapacità psichica al matrimonio «è l’eccezione, non la regola, 
e tantomeno (...) la scappatoia per risollevare le sorti di cause infondate»*'.

Ulteriore compito del Patrono, nella fase pre-processuale, è la predisposizione delle 
prove da produrre in giudizio. L’ordinamento canonico stabilisce un insieme di mezzi di 
prova, attraverso i quali il Giudice può conseguire la richiesta certezza morale per pronun­
ciare la sentenza che dichiara nullo il matrimonio. In tema di tanta importanza come la vali­
dità di un Sacramento, in conformità alle finalità intese dalla Chiesa, e superando il rigido 
formalismo di altri ordinamenti giuridici, il Legislatore sancisce, nei cann. 1536 § 2 e 1679, 
che anche la sola dichiarazione dei coniugi, la cui credibilità risulti assolutamente (omnino)

* Cfr. Garcia Failde J.J., Manual de Psiquiatria forense canonica, cit., pp. 170-193; J.M. Serrano Ruiz, 
Interpretazione ed ambito di applicazione del can. 1095 n. 3, in “Studi Giuridici” XLVIII, Roma 1998, pp. 7-33; 
sentenza coram Stankievicz, 10 dicembre 1979, in “Ephemerides luris Canonici”, 3-4, 1980, p. 401.

41 Bianchi P., Quando il matrimonio è nullo? Guida ai motivi di nullità matrimoniale per pastori, consulenti 
‘fedeli, Milano 1998, pp. 210 e 240.



1188 Documentazione

certa, confermata dalle circostanze, è sufficiente a costituire prova piena42. È compito del 
Patrono, nei casi in cui l’insufficienza delle prove classiche rischia di rendere improponibile 
la causa (dando adito a soluzioni “di coscienza” inammissibili), individuare e presentare 
testi “de credibilitate”, se ve ne siano, esaminando a fondo le circostanze, sicché il Giudice 
possa serenamente decidere e fare giustizia. In ogni caso, come fa rilevare il prof. Bianchi43' 
il Patrono deve richiamare l’attenzione degli interessati al fatto «che tutto il lavoro di veri­
fica in vista della dichiarazione di nullità si regge sul presupposto della massima sincerità», 
si tratta infatti di una procedura che tocca la coscienza, di fronte alla quale una sentenza fon- 
data su prove false o intenzionalmente deformate non avrebbe alcuna utilità.

Dall 'ascolto al dialogo, doti indispensabili del Patrono, questi passerà alla classifica­
zione della personalità dei coniugi e ad una prima sommaria valutazione del caso, che 
esporrà loro sinteticamente a conclusione della consulenza, che richiede quasi sempre 
diversi incontri, se possibile con entrambi i coniugi, con i Parroci che li hanno preparati e 
sposati, con periti e quant’altri possano offrire utili elementi per la presentazione della 
causa. Generalmente i coniugi approvano il quadro della propria situazione, tratteggiato dal 
Patrono, riconoscendo determinati errori che sono alla base del loro disagio coniugale, e si 
aprono ad ulteriori approfondimenti o semplicemente si rassegnano a rinunciare alla causa- 
Ma non sempre è così, c’è infatti chi afferma che soltanto certi noti e ricchi personaggi 
ottengono la dichiarazione di nullità, chi contesta la dottrina della Chiesa, chi vorrebbe pro­
cedere comunque anche con false prove, chi teme di danneggiare il coniuge o i figli invo­
cando il capo di nullità dell’incapacità, chi non adduce motivazioni religiose o di fede ma 
esige l’intervento della Chiesa talora unicamente per compiacere il convivente o la sua fami­
glia. L’elenco di queste situazioni concrete, cui si trova di fronte il Patrono potrebbe conti­
nuare, si rinvia ad un’opera veramente preziosa in materia scritta con competenza e vasta 
esperienza dal prof. Paolo Bianchi, Vicario Giudiziale di Milano, dal titolo “Quando il 
matrimonio è nullo?"44.

Accade poi non di rado, specie quando risulta improponibile una causa di nullità del 
matrimonio, che il Patrono sia interpellato dal coniuge, separato, divorziato o risposato 
civilmente con prole, sulla propria condizione di fronte alla Chiesa, quanto alla ricezione dei 
Sacramenti, al Battesimo dei figli nati fuori del matrimonio e ad altri aspetti della vita cri­
stiana: anche a queste istanze, benché l’ufficio dell’Avvocato non sia la sede più appro­
priata, il Patrono deve essere preparato a rispondere convenientemente, alla luce degli inse­
gnamenti del Magistero della Chiesa con quella “sensibilità pastorale" che è richiesta come 
dote eminente del suo servizio ecclesiale.

Mi si consenta infine di accennare a quello che più che un compito è un dovere-morale 
dei Patroni e cioè di contribuire al rapido svolgimento dei processi matrimoniali. La lentezza 
endemica delle cause di nullità nel nostro Paese è una lagnanza ricorrente, cui sembra 
impossibile porre rimedio per cause che non dipendono certamente soltanto o principal­
mente dai Patroni. Notevoli sprechi di tempo tuttavia si potrebbero evitare, se i Patroni pre­
sentassero al Tribunale soltanto cause che hanno fondamento, ritirando prontamente quelle 
che nel corso dell’istruttoria risultassero palesemente infondate ed evitassero di creare 
intoppi e difficoltà nella fase processuale, come lamentano alcuni Giudici, mettendo da parte 
determinate esigenze della processualistica civile che nell’ordinamento canonico rivestono 
peraltro ben scarsa rilevanza45. Il numero delle sentenze negative in Italia è troppo elevato,

42 Cfr. Pompedda M.F., Il valore probativo delle dichiarazioni delle parti nella nuova giurisprudenza dello 
Romana Rota, in “Ius Ecclesiae”, I, 2 (1993), pp. 493-498; Id„ Studi di diritto matrimoniale canonico, Milano 
1993, pp. 493-508.

45 Bianchi P., Quando il matrimonio è nullo? ..., cit., p. 17.
44 Bianchi P., Quando il matrimonio è nullo? ..., cit.
45 Cfr. Gherro S., Diritto alla difesa .... cit., p. 3.



Documentazione 1189

e ciò dipende in certa misura anche dai Patroni, i quali nella fase pre-processuale avrebbero 
potuto approfondire più accuratamente la loro indagine, prima di presentare il libello.

Con tutto ciò non intendo affatto plaudire a quanto continua a verificarsi in alcuni Paesi 
d’oltreoceano, dove, tra il resto, non esistono Patroni di fiducia per le cause matrimoniali, 
ma soltanto sacerdoti con funzioni più o meno simili a quelle del Patrono stabile. In U.S.A. 
ad esempio, a parità o quasi del numero di fedeli cattolici e di matrimoni celebrati in Italia, 
si risolvono in secondo grado ogni anno da 35 a 40 mila cause di nullità; un numero che cor­
risponde alle cause presentate nell’anno e si avvicina al numero dei matrimoni falliti, men­
tre nei nostri Tribunali le cause presentate annualmente sono poco più di 3.000 e quelle 
risolte in secondo grado 1.60046. In quei Paesi, apparentemente almeno, sembra risolto ogni 
Problema, atteso il numero e l’organico dei Tribunali americani è lecito dubitare che siano 
Puntualmente rispettate le regole del processo contenzioso canonico che si deve applicare 
alle cause matrimoniali, la cosa però più grave ed inaccettabile in dottrina è il principio 
secondo il quale «ogni matrimonio fallito, per un motivo o per l’altro è da ritenersi inva­
lido», formulato da J. Kelleher, Officiale di New York, nel 1969, principio a cui si ispirava 
Peraltro la proposta di revisione della materia processuale canonica fatta dalla Canon Low 
Society of America47.

Forse sono altre le vie da percorrere per garantire ai fedeli un processo giusto e celere, 
nel rispetto della verità e del Sacramento del matrimonio, non mancano in proposito propo­
ste molto sensate e accettabili, anche, in seno alla stessa Conferenza Episcopale48, si tratta 
di nuove procedure semplificate molto più consone alle peculiarità dell’ordinamento cano­
nico, che in un prossimo futuro potrebbero sostituire il processo contenzioso giudiziario. 
Come scrive il prof. Mogavero «in questa particolare stagione della vita della Chiesa ... 
occorre guardare all’ esperienza giuridica canonica non come ad un monumento di perfe­
zione, completezza e solennità, ma nella prospettiva di uno strumento che, senza uscire dalle 
proprie finalità, con semplicità e povertà ricuperi la sua originalità per servire, manifestare 
e tutelare la comunione ecclesiale»49.

Conclusione

Dalle considerazioni dianzi fatte parrebbe che il Patrono nelle crisi coniugali e special­
mente nelle cause matrimoniali, qualunque sia in futuro l’evoluzione di queste procedure 
canoniche, sia destinato a conservare, anzi ad accrescere la sua importanza, come insosti­
tuibile consulente e primo collaboratore del Giudice nella ricerca della verità oggettiva. Il 
ruolo che egli ricopre costituisce un sopporto utilissimo alla pastorale della famiglia, parti­
colarmente nell’era della modernità, il suo lavoro, oltre all’apporto di una competenza giu­
ridica specifica, costantemente perfezionata con lo studio e l’aggiornamento necessari, rap­
presenta un peculiare servizio alla persona, nell’ottica cristiana della “salus animarum”, 
suprema legge nella Chiesa di Cristo.

don Valerio Andriano
Patrono stabile presso il

Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

46 Cfr. Annuarium statisticum Ecclesiae 1998, Roma 2000, pp. 318 e 412.
47 Cfr. Gordon I., De nimia processuum matrimonialium duratione, in “Periodica" 68 (1969), 549-551.
■“ Cfr. Mazzoni G.P., La procedura .... cit., p. 38; Bianchi P., Le cause di nullità del matrimonio: servizio alla 

verità del Sacramento e alla persona, in “Quaderni C.E.I.” III/4, 1999, p. 18.
49 Mogavero D., Le cause contro i Vescovi nei canoni dei Concili particolari dal IV al VII secolo, Palermo 

1981, p. 123, 4.



CATECHESI È COMUNICARE CON I TUOI FEDELI AD UNO AD UNO...

SISTEMI AUDIO E VIDEO

È LA SOLUZIONE PIÙ SEMPLICE E SICURA
AFFINCHÉ LA PAROLA GIUNGA LIMPIDA E CHIARA

PASS costruisce, installa ed assiste:
— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— radiomicrofoni esenti da disturbi
— sistemi video - grandi schermi
— microfoni “piatti” da altare

PASS inoltre:
— HA UN ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI
— GARANTISCE UNA ACCURATA ASSISTENZA TECNICA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi: 
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario 
Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Chiesa 
Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. 
Alpignano, S. Margherita dei colli, S. 
Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo 
(Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, 
Parr. Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, 
Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco 
(Valdocco), Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, 
Parr. Varisella, Ist. La Salle, Parr. B.ta 
Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, 
Parr. Coassolo.

Interno basilica di Maria Ausiliatrice

10144 TORINO — CORSO REGINA MARGHERITA, 209/a 
(Oli) 473.24.55 /437.47.84

FAX (011)48.23.29



UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI

Cancelleria - tei. 011/51 56201 - fax 011/51 56209 
ore 9-12
Archivio Arcivescovile - tei. 011/5156271: ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56203 - fax 011/51 56209 
ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi - tei. 011/51 56296 (ab. 011/96761 45) 
su appuntamento

Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56295 (ab. 0335/6323590) 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per l’Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/5156 360 - fax 011/5156 369 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio dell’Avvocatura - tei. 011/51 56210- fax 011/51 56209
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56210 - fax 011/51 56209 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56286
ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI

Ufficio Catechistico - tei. 011/5156310 - fax 011/5156319
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 011/51 56220 - fax 011/51 56229
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio Liturgico - tei. 011/51 56280 - fax 011/51 56289 
ore 9-12 - 15-18

Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/5371 87 - 530626 - fax 011/5371 32
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Giovani - tei. 011/51 56350 
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/51 56340 - fax 011/51 56349
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/51 56335
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 011/53 8796 - 539052 
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 011/562 52 11 - 562 58 13 - fax 011/562 59 22 
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale deH’Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e del­
l’Università - tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56239 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 011/51 56300 - fax 011/51 56309 
ore 10,30-13 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 011/51 56330 
martedì-giovedì-venerdì ore 9-12



RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= RDTo)

Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Abbonamento annuale per il 2000 L. 80.000 - Una copia L. 8.000
Anno LXXVII - N. 9 - Settembre 2000

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - corso Matteotti n. 11 - 10121 Torino 
Conto Corrente Postale 10532109 - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 2/2001
Spedito: Febbraio 2001


