
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

10 ANN0 LXXVII-  OTTOBRE 2000



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.

Per Forarlo di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio. 
Tutti gli Uffici sono chiusi:
- il sabato pomeriggio;
- nella SettimanaSanta: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56240 - fax 011/51 56249 
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56 333 - fax 011/51 56 209

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicario Generale e Vescovo Ausiliare - ore 9-12
Micchiardi S.E.R. Mons. Pier Giorgio (ab. tei. 011/436 16 10 - 0335/309641)

Pro-Vicari Generali - ore 9-12 *
Fiandino mons. Guido (ab. tei. 011/568 28 17)
Operti mons. Mario (ab. tei. 011/436 13 96)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TO Città:
Lanzetti don Giacomo (ab. tei. 011/38 9376 - 0347/24620 67) 
venerdì ore 10-12
Distretti pastorali: 
TO Nord: Foieri don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - 0347/546 05 94) 
lunedì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Carlo (ab. Carmagnola tei. 011/972 31 71 - 0339/359 6870) 
giovedì ore 10-12 
TO Ovest: Mana don Gabriele (ab. Orbassano tei. 011/9002794 - 0333/6869655) 
martedì ore 10-12 

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Boschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 011/58 ili) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

____________________ _____________________________________________________ 
COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 011/51 56216

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/311 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/205 3474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/972 00 14): 
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità; mr q 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------  
ECONOMO DIOCESANO

Cattaneo don Domenico (tei. uff. 011/51 56 360 - ab. 011/521 1557)
(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
UFFICIALE PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA METROPOLITANA

Anno LXXVII Ottobre 2000

SOMMARIO

pag-
Atti del Santo Padre

Lettera Apostolica in forma di “Motti Proprio” E Sancti Thomae Mori vita per la procla­
mazione di San Tommaso Moro a Patrono dei governanti e dei politici 1199

Messaggio in occasione della Giornata Mondiale dell’Alimentazione 1202
Messaggio all’Assemblea Plenaria del Consiglio delle Conferenze Episcopali d’Europa 1204
Lettera per la ricognizione del corpo di S. Luca Evangelista 1208
Interventi in occasione del Giubileo dei Vescovi:

sabato 7 ottobre
- Incontro nell’Aula Paolo VI 1212
- Al termine del S. Rosario 1215
domenica 8 ottobre
- Omelia nella Concelebrazione Eucaristica 1216
- Atto di affidamento alla Beata Vergine Maria 1218

Ai partecipanti aH’VIII Colloquio Intemazionale di Mariologia (13.10) 1220
Interventi in occasione del Giubileo delle Famiglie:

- Discorso durante rincontro di festa (14.10) 1222
- Omelia nella Concelebrazione Eucaristica (75.70) 1225

Ai partecipanti a un Convegno Intemazionale sul volto e l’anima dello sport (28.10) 1228
Omelia per il Giubileo degli Sportivi (29.70) 1230
Lettera del Card. Segretario di Stato per il V Consiglio Intemazionale della CHOC 1233

Atti della Santa Sede

Pontificia Accademia per la Vita:
Dichiarazione sulla messa in vendita in Italia della cosiddetta ‘‘pillola del giorno dopo" 1235

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Consiglio Episcopale Permanente:
Messaggio in occasione della XXIII Giornata per la vita (4 febbraio 2001) 1237

Commissione Episcopale per i problemi sociali e il lavoro, la giustizia e la pace:
Messaggio per la Giornata Nazionale del Ringraziamento 1239

Consiglio Nazionale della Scuola Cattolica - Centro Studi per la Scuola Cattolica:
Carta di impegni programmatici della Scuola Cattolica 1241

Testo applicativo del Testo comune per un indirizzo pastorale dei matrimoni tra cattolici e 
valdesi o metodisti <



1198

Atti dell’Arcivescovo

Vicari Episcopali territoriali - Nomine 1267
Messaggio in occasione dell’alluvione che ha colpito Torino e il Nord-Ovest d’Italia 1269
Alla Veglia Missionaria 1271
Omelia per la conclusione dell’Ostensione della Sindone 1274

Curia Metropolitana

Cancelleria:
Comunicazione - Rinuncia - Termine di ufficio - Trasferimenti - Nomine - Consiglio 
Diocesano per gli affari economici - Nomine e conferme in Istituzioni varie - Comuni­
cazioni - Sacerdote diocesano defunto - Diacono permanente defunto 1279

Documentazione

Callisto Caravario è Santo! 1285

Momenti di rilievo in occasione dell’Ostensione della Sindone:
1. Incontro con il Card. Carlo Maria Martini 1287
2. Incontro con il Card. Ersilio Tonini 1293
3. Pellegrinaggio del rappresentante del Patriarca Ecumenico 1302
4. Pellegrinaggio del Nunzio Apostolico in Italia 1304

Il cristianesimo e il problema della vera religione (La Civiltà Cattolica) 1307
Sulle principali obiezioni sollevate contro la Dichiarazione Dominus lesus 1315
Quale accordo è stato raggiunto ad Augsburg? (* Karl Lehmann) 1326

Etica e finanza 1331

Conclusioni e raccomandazioni dei partecipanti al Congresso teologico-pastorale nel con­
testo del III Incontro Mondiale del Santo Padre con le Famiglie (Roma, 11-13 ottobre
2000) 1358

RIVISTA DIOCESANA TORINESE 
ABBONAMENTI PER IL 2000

La Cancelleria della Curia Metropolitana:
sollecita gli abbonati a rinnovare tempestivamente l'abbonamento;
ricorda che l’abbonamento a Rivista Diocesana Torinese è obbligatorio per i 

parroci e per tutti coloro ai quali sia in qualche modo affidata la cura d'anime;
invita tutti i sacerdoti, i diaconi permanenti, gli operatori pastorali, le comunità 

di vita consacrata, le associazioni, i movimenti e le aggregazioni laicali che ancora 
non la ricevono, ad abbonarsi a Rivista Diocesana Torinese, tenendo conto della par­
ticolare fisionomia della pubblicazione, che la rende strumento necessario per la vita 
dell’Arcidiocesi.

Abbonamento annuale per l’anno 2000: Lire 80.000, da versarsi sul Conto 
Corrente Postale 10532109, intestato a “Opera Diocesana Buona Stampa”, 10121 
Torino - corso Matteotti n. 11.



Atti del Santo Padre

Lettera Apostolica 
in forma di “Motti Proprio”

E SANCTI THOMAE MORI VITA
DEL SANTO PADRE

GIOVANNI PAOLO II
PER LA PROCLAMAZIONE DI SAN TOMMASO MORO 

A PATRONO 
DEI GOVERNANTI E DEI POLITICI

Giovanni Paolo II a perpetua memoria.

1. Dalla vita e dal martirio di San Tommaso 
Moro scaturisce un messaggio che attraversa i 
secoli e parla agli uomini di tutti i tempi della 
dignità inalienabile della coscienza, nella quale, 
come ricorda il Concilio Vaticano II, risiede «il 
nucleo più segreto e il sacrario dell’uomo, dove 
egli si trova solo con Dio, la cui voce risuona 
nella sua intimità» (Gaudium et spes, 16). 
Quando l’uomo e la donna ascoltano il richiamo 
della verità, allora la coscienza orienta con sicu­
rezza i loro atti verso il bene. Proprio per la testi­
monianza, resa fino all’effusione del sangue, del 
primato della verità sul potere, San Tommaso 
Moro è venerato quale esempio imperituro di 
coerenza morale. E anche al di fuori della 
Chiesa, specie fra coloro che sono chiamati a 
guidare le sorti dei popoli, la sua figura viene 
riconosciuta quale fonte di ispirazione per una 
politica che si ponga come fine supremo il servi­
zio alla persona umana.

Di recente, alcuni Capi di Stato e di Governo, 
numerosi esponenti politici, alcune Conferenze 
Episcopali e singoli Vescovi mi hanno rivolto 
petizioni a favore della proclamazione di San 
Tommaso Moro quale Patrono dei Governanti e 
dei Politici. Tra i firmatari dell’istanza vi sono

personalità di varia provenienza politica, cultura­
le e religiosa, a testimonianza del vivo e diffuso 
interesse per il pensiero ed il comportamento di 
questo insigne Uomo di governo.

2. Tommaso Moro visse una straordinaria 
carriera politica nel suo Paese. Nato a Londra nel 
1478 da rispettabile famiglia, fu posto, sin da 
giovane, al servizio dell’Arcivescovo di Can­
terbury Giovanni Morton, Cancelliere del Regno. 
Proseguì poi gli studi in legge ad Oxford e a 
Londra, allargando i suoi interessi ad ampi setto­
ri della cultura, della teologia e della letteratura 
classica. Imparò a fondo il greco ed entrò in rap­
porto di scambio e di amicizia con importanti 
protagonisti della cultura rinascimentale, tra cui 
Erasmo Desiderio da Rotterdam.

La sua sensibilità religiosa lo portò alla ricer­
ca della virtù attraverso un’assidua pratica asce­
tica: coltivò rapporti di amicizia con i Frati 
Minori Osservanti del Convento di Greenwich e 
alloggiò per un certo tempo presso la Certosa di 
Londra, due dei principali centri di fervore reli­
gioso nel Regno. Sentendosi chiamato al matri­
monio, alla vita familiare e all’impegno laicale, 
egli sposò nel 1505 Giovanna Colt dalla quale

1199



1200 Atti del Santo Padre

ebbe quattro figli. Giovanna morì nel 1511 e 
Tommaso sposò in seconde nozze Alicia 
Middleton, una vedova con figlia. Fu per tutta la 
sua vita marito e padre affezionato e fedele, inti­
mamente impegnato nell’educazione religiosa, 
morale e intellettuale dei figli. La sua casa acco­
glieva generi, nuore e nipoti, e rimaneva aperta 
per molti giovani amici alla ricerca della verità o 
della propria vocazione. La vita di famiglia 
lasciava, peraltro, ampio spazio alla preghiera 
comune e alla lectio divina, come pure a sane 
forme di ricreazione domestica. Tommaso parte­
cipava alla Messa quotidianamente nella chiesa 
parrocchiale, ma le austere penitenze che adotta­
va erano conosciute solo dai suoi familiari più 
intimi.

3. Nel 1504, sotto il re Enrico VII, venne 
eletto per la prima volta al Parlamento. Enrico 
VIII gli rinnovò il mandato nel 1510, e lo costi­
tuì pure rappresentante della Corona nella capita­
le, aprendogli una carriera di spicco nell’ammi­
nistrazione pubblica. Nel decennio successivo, il 
re lo inviò a varie riprese in missioni diplomati­
che e commerciali nelle Fiandre e nel territorio 
dell’odierna Francia. Fatto membro del 
Consiglio della Corona, giudice presidente di un 
Tribunale importante, vice-tesoriere e cavaliere, 
divenne nel 1523 portavoce, cioè presidente, 
della Camera dei Comuni.

Universalmente stimato per l’indefettibile 
integrità morale, l’acutezza dell’ingegno, il 
carattere aperto e scherzoso, la straordinaria eru­
dizione, nel 1529, in un momento di crisi politi­
ca ed economica del Paese, fu nominato dal re 
Cancelliere del regno. Primo laico a ricoprire 
questa carica, Tommaso affrontò un periodo 
estremamente difficile, sforzandosi di servire il 
re e il Paese. Fedele ai suoi principi si impegnò a 
promuovere la giustizia e ad arginare l’influsso 
deleterio di chi perseguiva i propri interessi a 
spese dei deboli. Nel 1532, non volendo dare il 
proprio appoggio al disegno di Enrico Vili che 
voleva assumere il controllo sulla Chiesa in 
Inghilterra, rassegnò le dimissioni. Si ritirò dalla 
vita pubblica, accettando di soffrire con la sua 
famiglia la povertà e l’abbandono di molti che, 
nella prova, si rivelarono falsi amici.

Costatata la sua irremovibile fermezza nel 
rifiutare ogni compromesso con la propria 
coscienza, il re, nel 1534, lo fece imprigionare 
nella Torre di Londra, ove fu sottoposto a varie 
forme di pressione psicologica. Tommaso Moro 
non si lasciò piegare e rifiutò di prestare il giura­
mento che gli si chiedeva, perché avrebbe com­
portato l’accettazione di un assetto politico ed

ecclesiastico che preparava il terreno ad un 
dispotismo senza controllo. Nel corso del proces­
so intentatogli pronunciò un’appassionata apolo­
gia delle proprie convinzioni circa l’indissolubi­
lità del matrimonio, il rispetto del patrimonio 
giuridico ispirato ai valori cristiani, la libertà 
della Chiesa di fronte allo Stato. Condannato dal 
Tribunale, venne decapitato.

Col passare dei secoli si attenuò la discrimi­
nazione nei confronti della Chiesa. Nel 1850 fu 
ricostituita in Inghilterra la Gerarchia cattolica. 
Fu così possibile avviare le cause di canonizza­
zione di numerosi martiri. Tommaso Moro insie­
me a 53 altri martiri, tra i quali il Vescovo 
Giovanni Fisher, fu beatificato dal Papa Leone 
XIII nel 1886. Insieme allo stesso Vescovo fu poi 
canonizzato da Pio XI nel 1935, nella ricorrenza 
del quarto centenario del martirio.

4. Molte sono le ragioni a favore della pro­
clamazione di San Tommaso Moro a Patrono dei 
Governanti e dei Politici. Tra queste, il bisogno 
che il mondo politico e amministrativo avverte di 
modelli credibili, che mostrino la via della verità 
in un momento storico in cui si moltiplicano 
ardue sfide e gravi responsabilità. Oggi, infatti, 
fenomeni economici fortemente innovativi stan­
no modificando le strutture sociali; d’altra parte, 
le conquiste scientifiche nel settore delle biotec­
nologie acuiscono l’esigenza di difendere la vita 
umana in tutte le sue espressioni, mentre le pro­
messe di una nuova società, proposte con succes­
so ad un’opinione pubblica frastornata, richiedo­
no con urgenza scelte politiche chiare a favore 
della famiglia, dei giovani, degli anziani e degli 
emarginati.

In questo contesto, giova riandare all’esempio 
di San Tommaso Moro, il quale si distinse per la 
costante fedeltà all’autorità c alle istituzioni 
legittime proprio perché, in esse, intendeva ser­
vire non il potere, ma l’ideale supremo della giu­
stizia. La sua vita ci insegna che il governo è 
anzitutto esercizio di virtù. Forte di tale rigoroso 
impianto morale, lo Statista inglese pose la pro­
pria attività pubblica al servizio della persona, 
specialmente se debole o povera; gestì le contro­
versie sociali con squisito senso d’equità; tutelò 
la famiglia e la difese con strenuo impegno; pro­
mosse l’educazione integrale della gioventù. B 
profondo distacco dagli onori e dalle ricchezze, 
l’umiltà serena e gioviale, l’equilibrata cono­
scenza della natura umana e della vanità del suc­
cesso, la sicurezza di giudizio radicata nella fede, 
gli dettero quella fiduciosa fortezza interiore che 
lo sostenne nelle avversità e di fronte alla morte- 
La sua santità rifulse nel martirio, ma fu prepara-



Atti del Santo Padre 1201

ta da un’intera vita di lavoro nella dedizione a 
Dio e al prossimo.

Accennando a simili esempi di perfetta armo­
nia fra fede e opere, nell’Esortazione Apostolica 
post-sinodale Christifideles laici ho scritto che 
«l’unità della vita dei fedeli laici è di grandissi­
ma importanza: essi, infatti, devono santificarsi 
nell’ordinaria vita professionale e sociale. Perché 
possano rispondere alla loro vocazione, dunque, 
i fedeli laici debbono guardare alle attività della 
vita quotidiana come occasione di unione con 
Dio e di compimento della sua volontà, e anche 
di servizio agli altri uomini» (n. 17).

Quest’armonia fra il naturale e il soprannatu­
rale costituisce forse l’elemento che più di ogni 
altro definisce la personalità del grande Statista 
inglese: egli visse la sua intensa vita pubblica 
con umiltà semplice, contrassegnata dal celebre 
“buon umore”, anche nell’imminenza della 
morte.

Questo il traguardo a cui lo portò la sua pas­
sione per la verità. L’uomo non si può separare 
da Dio, né la politica dalla morale: ecco la luce 
che ne illuminò la coscienza. Come ho già avuto 
occasione di dire, «l’uomo è creatura di Dio, e 
per questo i diritti dell’uomo hanno in Dio la loro 
origine, riposano nel disegno della creazione e 
rientrano nel piano della redenzione. Si potrebbe 
quasi dire, con espressione audace, che i diritti 
dell'uomo sono anche i diritti di Dio» (Discorso, 
7 aprile 1998).

E fu proprio nella difesa dei diritti della 
coscienza che l’esempio di Tommaso Moro bril­
lò di luce intensa. Si può dire che egli visse in 
modo singolare il valore di una coscienza mora­
le che è «testimonianza di Dio stesso, la cui voce

e il cui giudizio penetrano l’intimo dell’uomo 
fino alle radici della sua anima» (Lett. Enc. 
Veritatis splendor, 58), anche se, per quanto con­
cerne l’azione contro gli eretici, subì i limiti della 
cultura del suo tempo.

Il Concilio Ecumenico Vaticano II, nella 
Costituzione Gaudium et spes, nota come nel 
mondo contemporaneo stia crescendo «la 
coscienza della esimia dignità che compete alla 
persona umana, superiore a tutte le cose, e i cui 
diritti e doveri sono universali e inviolabili» (n. 
26). La vicenda di San Tommaso Moro illustra 
con chiarezza una verità fondamentale dell’etica 
politica. Infatti la difesa della libertà della 
Chiesa da indebite ingerenze dello Stato è allo 
stesso tempo difesa, in nome del primato della 
coscienza, della libertà della persona nei con­
fronti del potere politico. In ciò sta il principio 
basilare di ogni ordine civile conforme alla natu­
ra dell’uomo.

5. Confido, pertanto, che l’elevazione dell’e­
simia figura di San Tommaso Moro a Patrono dei 
Governanti e dei Politici giovi al bene della 
società. E questa, peraltro, un’iniziativa in piena 
sintonia con lo spirito del Grande Giubileo, che 
ci immette nel Terzo Millennio cristiano.

Pertanto, dopo matura considerazione, acco­
gliendo volentieri le richieste rivoltemi, costitui­
sco e dichiaro celeste Patrono dei Governanti e 
dei Politici San Tommaso Moro, concedendo 
che gli vengano tributati tutti gli onori e i privi­
legi liturgici che competono, secondo il diritto, ai 
Patroni di categorie di persone.

Sia benedetto e glorificato Gesù Cristo, 
Redentore dell’uomo, ieri, oggi e sempre.

Dato a Roma, presso San Pietro, il giorno 31 ottobre dell’anno 2000, ventitreesimo di Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. II



1202 Atti del Santo Padre

Messaggio in occasione della Giornata Mondiale dell'Alimentazione

Liberare dalla fame 
le centinaia di milioni di esseri umani 

tuttora vittime del flagello della denutrizione

AI Signor JACQUES DIOUF
Direttore Generale 

dell'Organizzazione delle Nazioni Unite 
per l'Alimentazione e l'Agricoltura (FAO)

All'approssimarsi della Giornata Mondiale dell'Alimentazione il mio pensiero 
si volge a Lei, Signor Direttore Generale, ed ai suoi collaboratori per esprimere, 
insieme con l'apprezzamento per quanto è stato fatto nel passato, l'incoraggiamen' 
to cordiale a proseguire generosamente nell'azione in favore dei fratelli e delle 
sorelle che soffrono la fame e patiscono per la denutrizione.

Il tema proposto quest'anno ("Un Millennio libero dalla fame") è particolarmente 
suggestivo a motivo sia della prospettiva che esso apre sul nuovo Millennio sia del 
collegamento che lascia intravedere tra libertà ed appagamento dei bisogni fonda­
mentali dell'essere umano. Ciò acquista particolare eloquenza per il cristiano, il 
quale riconosce nel Giubileo del Duemila 1' "anno di grazia" in cui, ancora una volta, 
il Verbo di Dio incarnato «proclama ai prigionieri la liberazione» (cfr. Le 4,18-19).

Liberare dalla fame le centinaia di milioni di esseri umani tuttora vittime di 
questo flagello non è impresa facile. Suppone, infatti, in primo luogo l'impegno di 
estirpare alla radice le male piante che producono fame e denutrizione. A questo 
proposito vale ricordare che, proprio dall'ultimo rapporto annuale della FAO, risul­
ta che la prima causa della deficienza alimentare sono le guerre e i conflitti interni- 
È doloroso costatare che, proprio «per la popolazione rurale, i conflitti interni sono 
più devastanti delle guerre internazionali». Anche qui emerge dunque la questione 
della libertà e della responsabilità. In effetti «se l'uomo risultava responsabile, ad 
esempio, per il 10% delle crisi alimentari nel 1984, lo è stato per il 50% nel 1999»- 
Libertà dalla fame vuol dire anche libertà dalla guerra. Non a caso, nelle Litanie dei 
Santi, la Chiesa cattolica associa, nell'invocazione di liberazione, la malattia e la 
fame alla guerra: «A peste, fame et bello libera nos, Domine».

Si deve poi riconoscere che il superamento della fame e dell'insicurezza ali­
mentare non dipende semplicemente da una maggiore produzione di cibo. Di cibo 
nel mondo già ce ne sarebbe a sufficienza per tutti, se esso fosse distribuito in modo 
equo. Così, invece, non è purtroppo. Il problema è antico: Io rilevava già 
Sant'Agostino quando invitava i cristiani abbienti a condividere parte dei loro beni 
con chi ne era invece privo. Con espressione efficace egli osservava: «In paupere 
pasci voluit, qui non esurit», «Nel povero volle essere nutrito, chi non ha bisogno di 
nutrimento» (Sermo 206, 2). E concludeva: «La mortificazione volontaria vada 2 
sostentamento di chi non ha», «Castigatio volentis, fiat sustentatio non habentis» (Senno 
210,12).

Non sarebbe piccolo risultato di questa Giornata Mondiale dell'Alimentazione; 
se coloro che abbondano di beni materiali sapessero impegnarsi ad uno stile di



Atti del Santo Padre 1203

ragionevole austerità così da poter venire in aiuto di coloro che non hanno di che 
nutrirsi. La liberazione degli uni da abitudini eccessivamente dispendiose porterà 
libertà agli altri, che potranno così sottrarsi al devastante flagello della fame e della 
denutrizione.

Il cristiano che, «obbediente alla parola del Salvatore», recita ogni giorno la pre­
ghiera da Lui stesso insegnata, eleva a Dio Padre l'invocazione del pane usando la 
forma plurale: «Dacci oggi il nostro pane quotidiano». Egli dunque sa bene di non 
potersi chiudere nella considerazione egoistica del solo benessere proprio. Il 
Maestro divino gli ha insegnato a farsi carico anche delle necessità degli altri. La sua 
preghiera sarà pertanto veritiera, se si tradurrà in un impegno sincero di solidarietà 
concreta.

Su di Lei, Signor Direttore Generale, sui Rappresentanti delle Nazioni accredi­
tati presso la FAO, sulle persone che lavorano nella vostra Organizzazione e su tutti 
coloro che si associano alla loro generosa azione, invoco le più abbondanti Bene­
dizioni di Dio Onnipotente.

Dal Vaticano, 4 ottobre 2000

IOANNES PAULUS PP. II

Dal Libro Sinodale (n. 100)

Azione verso i Paesi in via di sviluppo
1 piani di pastorale giovanile integrino progetti e realizzazioni a favore dei Paesi 

in via di sviluppo. Le comunità sostengano il “commercio equo e solidale”, illu­
strandone il significato ai fedeli. Si promuovano sistematicamente le microrealizza­
zioni della Quaresima di fraternità animata dal Servizio Diocesano Terzo Mondo, 
cogliendo in essa l’occasione per una puntuale catechesi missionaria. Le varie ini­
ziative, in clima di comunione, dovranno inserirsi in una “rete” più ampia di infor­
mazioni per un coordinamento che renda più efficaci i singoli interventi.

Si invitino i giovani a dedicare parte del loro tempo libero, e in particolare le 
vacanze, a progetti di aiuto al Terzo e Quarto Mondo. I volontari siano aiutati a 
comunicare le loro esperienze attraverso la rete dei gruppi parrocchiali, a curare i 
rapporti tra i loro gruppi e tra questi e i mass media allo scopo di informare corret­
tamente l’opinione pubblica sulle tematiche e sull’esercizio della carità da parte 
della Chiesa.

Si chiede di sostenere il mercato alternativo, rappresentato dal commercio equo 
e solidale. Pur non cambiando le regole del commercio internazionale, tuttavia con­
sente di operare con i Paesi poveri del mondo, contrastando le oligarchie presenti 
nei Paesi sottosviluppati.



1204 Atti del Santo Padre

Messaggio all’Assemblea Plenaria
del Consiglio delle Conferenze Episcopali d’Europa

Annunciare Gesù Cristo con audacia e fedeltà

Al Signor Cardinale MILOSLAV VLK 
Arcivescovo di Praga 

Presidente
del Consiglio delle Conferenze Episcopali d'Europa

1. L'Assemblea Plenaria del Consiglio delle Conferenze Episcopali d'Europaz 
che si tiene a Bruxelles dal 19 al 22 ottobre 2000, riveste un'importanza particolare 
in questo anno del Grande Giubileo in cui la Chiesa intera festeggia il bimillenario 
della nascita del Salvatore. Tale incontro è una rinnovata manifestazione dei vinco­
li di comunione che vi uniscono al Successore di Pietro e un'espressione particolar­
mente significativa della collegialità fra i Vescovi del Continente, per annunciare 
insieme, con audacia e fedeltà, il nome di Gesù Cristo.

Nel corso della sua storia l'Europa ha ricevuto il tesoro della fede cristiana, fon­
dando la sua vita sociale sui principi tratti dal Vangelo. Il cristianesimo si scopre 
così in modo permanente nelle arti, nella letteratura, nel pensiero e nella cultura 
delle Nazioni europee. Questa eredità non appartiene solo al passato ed è impor­
tante trasmetterla alle generazioni future, poiché è la matrice della vita delle perso­
ne e dei popoli che hanno forgiato insieme il Continente europeo.

2. Il vostro incontro è un'occasione per accrescere lo scambio dei doni fra le 
Chiese locali, per mettere in comune le esperienze pastorali dell'Ovest e dell'Est 
dell'Europa, del Nord e del Sud, al fine di arricchirvi e di illuminarvi reciproca­
mente e di rafforzare le diverse comunità locali. Esso vi permette così di fare l'e­
sperienza della comunione ecclesiale, che è sempre un dono di Dio ma anche un 
compito da realizzare. Affinché le Chiese cattoliche in Europa assumano la loro mis­
sione, che è sempre la stessa e sempre nuova poiché la Chiesa «esiste per evange­
lizzare» (Paolo VI, Evangelii nuntiandi, 14), è importante che tutti i loro membri 
siano disponibili agli appelli dello Spirito, per operare intensamente a favore della 
nuova evangelizzazione.

In questa prospettiva vi incoraggio a rivolgere un'attenzione sempre più gran­
de all'educazione alla fede dei giovani e degli adulti. L'esperienza delle catechesi 
durante i due ultimi incontri della Giornata Mondiale della Gioventù nel corso dei 
quali i giovani hanno manifestato un profondo desiderio di conoscere Cristo e di 
vivere della sua Parola, ci ricorda l'urgenza di offrire ai fedeli una solida forma­
zione cristiana, morale, spirituale e umana. Come ha sottolineato il Concilio 
Ecumenico Vaticano II, questo è uno dei compiti fondamentali del Vescovo, che ha 
l'incarico di insegnare e di condurre il popolo cristiano alla perfezione (cfr. ChristuS 
Dominus, 12 e 15). In tutte le vostre Chiese è aperto il vasto cantiere della forma­
zione dottrinale, spirituale, pastorale, per aiutare i fedeli laici a svolgere la loro 
missione battesimale nella Chiesa, in comunione con i Pastori, e ad annunciare 
senza confusione la salvezza portata da Cristo. In un mondo caratterizzato dallo 
sviluppo della scienza e delle tecniche un'autentica comprensione della fede con­
ferirà ai cristiani i mezzi per testimoniare la speranza che è in essi (cfr. IPt 3,15)/



Atti del Santo Padre 1205

per proporre ai loro contemporanei il Vangelo come cammino di vita e come base 
dell'azione morale personale e collettiva.

Parimenti, tengo a sottolineare l'importanza decisiva della formazione dei 
sacerdoti e dei diaconi, chiamati a essere ministri di Gesù Cristo e vostri collabora­
tori. In tal modo formeranno una «preziosa corona spirituale» attorno a voi 
(Sant'Ignazio di Antiochia, Ep. ad Magnesios, 1,13) e saranno, con le loro parole e i 
loro atti, i testimoni del Signore, Sposo e Capo della Chiesa, che è il suo Corpo.

Come potrebbero manifestare questo dono di Cristo, che è si offerto per la 
Chiesa (cfr. Ef 5,25) senza dedicarsi interamente alla loro missione e procedere 
lungo la via della santità?

3. In tutto il Continente si osservano disparità in ciò che concerne le vocazioni 
sacerdotali. Mentre alcuni Paesi sperimentano una preoccupante assenza di semi­
naristi e di giovani sacerdoti, altri, soprattutto nell'Est, vedono sempre più giovani 
impegnarsi nella via del sacerdozio o della vita consacrata. Dobbiamo pregare 
senza posa e chiedere al «padrone della messe che mandi operai nella sua messe» 
(Mt 9,37). Al contempo è opportuno sviluppare in ogni Diocesi e congiuntamente 
una pastorale delle vocazioni vigorosa, che proponga ai giovani un cammino di 
fede, una pratica spirituale, un'esperienza ecclesiale, come pure un insegnamento 
filosofico e teologico di qualità. So che alcuni Paesi e alcune regioni hanno organiz­
zato una condivisione per una migliore ripartizione del Clero. Vi invito di buon 
grado a proseguire la riflessione in tal senso.

4. L'Europa si sta costruendo come "unione". La Chiesa ha un contributo speci­
fico da apportarvi; non solo i cristiani possono unirsi a tutti gli uomini di buona 
volontà per lavorare alla costruzione di questo grande progetto, ma sono anche invi­
tati a esserne in qualche modo l'anima, mostrando il vero senso dell'organizzazione 
della città terrena. Non si deve dunque considerare l'Europa solo come un mercato 
di scambi economici o uno spazio di libera circolazione d'idee, ma anche e soprat­
tutto come un'autentica comunità di Nazioni che desiderano unire i loro destini, per 
vivere come fratelli, nel rispetto delle culture e delle pratiche spirituali, che non pos­
sono tuttavia situarsi al di fuori del progetto comune od opporsi ad esso. Allo stes­
so tempo, il rafforzamento dell'unione in seno al Continente ricorda alle Chiese e alle 
Comunità ecclesiali che devono fare un ulteriore passo sulla via dell'unità.

5. Spetta alle autorità civili vegliare affinché le strutture e le istituzioni europee 
siano sempre al servizio dell'uomo, che non può mai essere considerato un oggetto 
che si può acquistare o vendere, sfruttare o manipolare. È una persona, creata a 
immagine di Dio, nella quale si riflette l'amore benevolo del Creatore e Padre di 
tutti. Ogni uomo, chiunque esso sia, qualunque sia la sua origine o condizione di 
vita, merita un rispetto assoluto. La Chiesa non cessa di ricordare questi principi di 
base della vita sociale. Oggi, di fronte ai cantieri aperti della scienza, soprattutto 
della genetica e della biologia, di fronte all'evoluzione prodigiosa dei mezzi di 
comunicazione e di scambi a livello planetario, l'Europa può e deve adoperarsi per 
difendere ovunque la dignità dell'uomo, fin dal suo concepimento, per migliorare 
ancora di più le sue condizioni di vita operando a favore di una giusta condivisio­
ne delle ricchezze, offrendo a tutti gh uomini un'istruzione, che li aiuterà a diveni­
re artefici della vita sociale, e un lavoro, che permetterà loro di vivere e di provve­
dere ai bisogni dei loro congiunti. A tale proposito, è anche importante ricordare in 
ogni occasione opportuna e non opportuna il posto e il valore inestimabile del vin­
colo coniugale e della famiglia, che non possono essere messi sullo stesso piano di 
altri tipi di rapporti, con il rischio di lacerare fortemente il tessuto sociale e di ren­
dere sempre più fragili i bambini e i giovani.



1206 Atti del Santo Padre

6. Lungo questo cammino del servizio all'uomo, tutti gli Europei devono impe­
gnarsi instancabilmente per la causa della pace. Nel secolo che sta terminando il 
vecchio Continente ha condotto per due volte tutto il mondo nella tragedia e nella 
desolazione della guerra. Esso inizia oggi ad apprendere le esigenze della riconci­
liazione e dell'intesa fra i popoli. I ponti nuovi, gettati fra le Nazioni europee, sono 
ancora instabili e poco sicuri. Il conflitto dei Balcani ha ricordato a tutti i Paesi 
d'Europa la fragilità della pace e la necessità di adoperarsi per consolidarla ogni 
giorno. Ha rivelato il pericolo dei nazionalismi esacerbati e il bisogno di schiudere 
nuove prospettive di accoglienza e di scambi, ma anche di riconciliazione, fra le 
persone, i popoli e le Nazioni europee.

7. La storia del Continente europeo si confonde, da secoli, con la storia dell'e­
vangelizzazione. L'Europa non è in realtà un territorio chiuso o isolato; si è costrui­
ta andando incontro, al di là dei mari, ad altri popoli, ad altre culture, ad altre 
civiltà. Questa storia rivela un'esigenza: l'Europa non può ripiegarsi su se stessa. 
Essa non può né deve disinteressarsi del resto del mondo, al contrario deve avere 
piena coscienza del fatto che altri Paesi, altri Continenti, si aspettano da essa ini­
ziative audaci, per offrire ai popoli più poveri i mezzi per il loro sviluppo e la loro 
organizzazione sociale, e per edificare un mondo più giusto e più fraterno.

8. All'inizio del mio Pontificato ho scritto che l'uomo è «la via della Chiesa, via 
della quotidiana sua vita ed esperienza, della sua missione e fatica» (Redemptor 
hominis, 14). Che le vostre riflessioni e i lavori della vostra Assemblea contribuisca­
no a modellare l'uomo europeo! Chiedendo alla Beata Vergine Maria di 
accompagnarLa con la sua materna protezione, Le imparto di tutto cuore la 
Benedizione Apostolica, che estendo a tutti i membri del Consiglio delle 
Conferenze Episcopali d'Europa e ai loro collaboratori.

Dal Vaticano, 16 ottobre 2000

IOANNES PAULUS PP. Il

Al termine dei lavori, svoltisi a Bruxelles e a Lovanio, l’Assemblea Plenaria del Consiglio delle 
Conferenze Episcopali d’Europa ha pubblicato la seguente Dichiarazione:

Nel quadro di una riflessione sugli sviluppi del processo di unificazione europea e sul­
l’apporto che vi può dare la Chiesa cattolica, il Consiglio delle Conferenze Episcopali 
d’Europa ha dedicato una particolare attenzione alla Carta dei diritti fondamentali 
dell’ Unione Europea che sarà proclamata in occasione della riunione del Consiglio europeo 
di Nizza del prossimo 7-8 dicembre.

I Vescovi hanno ritenuto che la Carta rientra in quel processo di rafforzamento del qua­
dro istituzionale dell’Unione Europea che rappresenta di per sé un fatto positivo, perche 
consolida la rete di vincoli e di cooperazioni, liberamente assunta, che è presidio e impulso 
di sviluppo nella pace, nella giustizia e nella solidarietà per il nostro Continente. I diritti 
umani appartengono infatti alla parte migliore della tradizione religiosa e morale, culturale 
e civile dell’Europa.



Atti del Santo Padre 1207

Al contempo i Vescovi hanno dovuto prendere atto che alcune formulazioni adottate 
sono incomplete o anche francamente non accettabili. Tra queste, oltre all’assenza di ogni 
riferimento a Dio, in particolare quella che stabilisce il divieto della clonazione di esseri 
umani, limitandolo però alla clonazione riproduttiva; quella che, distinguendo il “diritto di 
sposarsi” dal “diritto di costituire una famiglia”, intende legittimare, chiamandole famiglie, 
forme di unione diverse dal matrimonio; quella che omette di riconoscere alle Chiese e 
Comunità religiose in quanto tali una propria specifica rilevanza giuridica e istituzionale.

I Vescovi hanno peraltro apprezzato l’importanza riconosciuta alla stretta connessione 
di questa Carta con alcuni principi etico-sociali, come quelli di sussidiarietà, di solidarietà 
e di rispetto delle identità nazionali, oltre che con il quadro dei diritti già affermati da pre­
cedenti documenti intemazionali di alto significato, nonché dalle tradizioni costituzionali 
degli Stati membri.

La Chiesa cattolica in Europa sa di poter molto contribuire - insieme alle altre Chiese 
e Comunità cristiane - all’incremento del patrimonio religioso, spirituale e morale del 
nostro Continente. I Vescovi incoraggiano pertanto ogni sforzo che, sia nei singoli Paesi sia 
a livello europeo, miri a rinnovare e potenziare quell’humus culturale di matrice cristiana 
che è stato storicamente, e può essere più che mai nel futuro, fattore determinante - insie­
me ad altre tradizioni - di umanizzazione e di promozione dell’unità per tutti i popoli del 
Continente europeo.

Lovanio, 22 ottobre 2000

Dal Libro Sinodale (n. 82)

Una missione fiduciosa
Se le nostre comunità si preoccupassero soltanto di migliorare la qualità delle 

relazioni interne, ripiegandosi su se stesse e interpretando in maniera difensiva l’a­
zione pastorale, tradirebbero la propria missione.

In primo luogo, manifesterebbero una preoccupante inadeguatezza nella lettura 
dei segni dei tempi, illudendosi di operare in quel “regime di cristianità” che non esi­
ste più. Tale rischio è stato lucidamente rilevato nell’Assemblea Sinodale:

«Il modello pastorale cui più o meno consciamente alludiamo è quello della par­
rocchia di paese in regime di cristianità. Quando, cioè, comunità civile e comunità 
cristiana di fatto coincidevano. All’ombra del campanile si svolgeva la cura d’anime 
da parte del pastore-parroco. Ai buoni fedeli si richiedeva - e forse ancora si richie­
de - docilità e ricettività».

Ancora più gravi sarebbero i limiti teologici di tale impostazione, che rispec­
chierebbe un inaccettabile dualismo fra una realtà buona, di fatto coincidente con i 
confini delle istituzioni ecclesiastiche, a cui rivolgere cure e attenzioni, e una mal­
vagia, corrispondente al “mondo”, dalla quale isolarsi e preservarsi. In verità, non 
esiste che un’unica realtà creata e redenta da Dio, alla quale la missione della Chiesa 
si indirizza con fiducia e senza ingenuità.



1208 Atti del Santo Padre

Lettera per la ricognizione del corpo di S. Luca Evangelista

La Parola è evento spirituale 
capace di rinnovare l’esistenza

Al venerato Fratello 
ANTONIO MATTIAZZO 

Arcivescovo-Vescovo di Padova

1. Tra le glorie di codesta Chiesa, di grande significato è il particolare rapporto 
che la lega alla memoria dell'Evangelista Luca, del quale - secondo la tradizione - 
custodisce le reliquie nella splendida Basilica di Santa Giustina: tesoro prezioso e 
dono veramente singolare, giunto attraverso un provvidenziale cammino. San Luca 
infatti - secondo antiche testimonianze - morì in Beozia e fu sepolto a Tebe. Di là, 
come riferisce San Girolamo (cfr. De viris ili., VI, I), le sue ossa furono trasportate a 
Costantinopoli, nella Basilica dei Santi Apostoli. Successivamente, stando a fonti 
che le ricerche storiche vanno esplorando, furono trasferite a Padova.

Un'occasione propizia per ravvivare l'attenzione e la venerazione per questa 
"presenza", che si radica nella storia cristiana di codesta Città, è stata ora offerta 
dalla ricognizione del corpo del Santo Evangelista, nonché dal Congresso 
Internazionale a lui dedicato. A questo si è inteso dare una significativa ispirazione 
ecumenica, sottolineata anche dal fatto che l'Arcivescovo ortodosso di Tebe, 
Hieronymos, ha chiesto di poter ricevere un frammento delle reliquie, da deporre 
là dove è venerato ancora oggi il primo sepolcro dell'Evangelista.

Le celebrazioni che si svolgono in occasione del menzionato Congresso offrono 
un nuovo stimolo, perché codesta diletta Chiesa che è in Padova riscopra il vero 
tesoro che San Luca ci ha lasciato: il Vangelo e gli Atti degli Apostoli.

Nel rallegrarmi per l'impegno posto in tale direzione, desidero indugiare bre­
vemente su alcuni aspetti del messaggio lucano, perché codesta Comunità possa 
trarne orientamento ed incoraggiamento per il suo cammino spirituale e pastorale.

2. Ministro della Parola di Dio (cfr. Le 1,2), Luca ci introduce alla conoscenza 
della luce discreta ed insieme penetrante che da essa promana illuminando la realtà 
e gli eventi della storia. Il tema della Parola di Dio, filo d'oro che attraversa i due 
scritti che compongono l'opera lucana, unifica anche le due epoche da lui contem­
plate, il tempo di Gesù e quello della Chiesa. Quasi narrando la "storia della Parola 
di Dio", il racconto di Luca ne segue la diffusione, dalla Terra Santa fino ai confini 
del mondo. Il cammino proposto dal terzo Vangelo è profondamente segnato dal­
l'ascolto di questa Parola che, come seme, dev'essere accolta con bontà e prontezza 
di cuore, superando gli ostacoli che le impediscono di attecchire e portare frutto (cfr 
Le 8,4-15).

Un aspetto importante che Luca evidenzia è il fatto che la Parola di Dio miste­
riosamente cresce e si afferma anche attraverso la sofferenza e in un contesto di 
opposizioni e di persecuzioni (cfr. At 4,1-31; 5,17-42; passim). La Parola che San Luca 
addita è chiamata a farsi, per ogni generazione, evento spirituale capace di rinno­
vare l'esistenza. La vita cristiana, suscitata e sorretta dallo Spirito, è dialogo inter­
personale che si fonda proprio sulla Parola che il Dio vivente ci rivolge, chiedendoci



Atti del Santo Padre 1209

di accoglierla senza riserve nella mente e nel cuore. Si tratta in definitiva di diven­
tare discepoli disposti ad ascoltare con sincerità e disponibilità il Signore, sull'e­
sempio di Maria di Befania, la quale «ha scelto la parte migliore», perché «sedutasi 
ai piedi di Gesù ascoltava la sua parola» (cfr. Le 10,38-42).

In questa prospettiva, desidero incoraggiare, nella programmazione pastorale 
di codesta diletta Chiesa, la proposta delle "Settimane bibliche", l'apostolato bibli­
co e i pellegrinaggi in Terra Santa, il luogo dove la Parola si è fatta carne (cfr. Gv 
1,14). Vorrei anche stimolare tutti - presbiteri, religiosi, religiose, laici - a praticare 
e promuovere la lectio divina, sino a far diventare la meditazione della Sacra 
Scrittura un tassello essenziale della propria vita.

3. «Se qualcuno vuol venire dietro a me, rinneghi se stesso, prenda la sua croce 
ogni giorno e mi segua» (Le 9,23).

Per Luca esser cristiani significa seguire Gesù sulla via che Egli percorre (Le 
9,57; 10,38; 13,22; 14,25). È Gesù stesso che prende l'iniziativa e chiama a seguirlo, 
e lo fa in modo deciso, inconfondibile, mostrando così la sua identità del tutto fuori 
dal comune, il suo mistero di Figlio, che conosce il Padre e lo rivela (cfr. Le 10,22). 
All'origine della decisione di seguire Gesù vi è l'opzione fondamentale in favore 
della sua Persona. Se non si è stati affascinati dal volto di Cristo è impossibile 
seguirlo con fedeltà e costanza, anche perché Gesù cammina per una via impervia, 
pone condizioni estremamente esigenti e si dirige verso un destino paradossale, 
quello della Croce. Luca sottolinea che Gesù non ama compromessi e richiede l'im­
pegno di tutta la persona, un deciso distacco da ogni nostalgia del passato, dai con­
dizionamenti familiari, dal possesso dei beni materiali (cfr. Le 9,57-62; 14,26-33).

L'uomo sarà sempre tentato di attenuare queste esigenze radicali e di adattarle 
alle proprie debolezze, oppure di desistere dal cammino intrapreso. Ma è proprio 
su questo che si decide l'autenticità e la qualità della vita della comunità cristiana. 
Una Chiesa che vive nel compromesso sarebbe come il sale che perde il sapore (cfr. 
Le 14,34-35).

Occorre abbandonarsi alla potenza dello Spirito, capace d'infondere luce e 
soprattutto amore per Cristo; occorre aprirsi al fascino interiore che Gesù esercita 
sui cuori che aspirano all'autenticità, rifuggendo dalle mezze misure. Questo è certo 
difficile per l'uomo, ma diventa possibile con la grazia di Dio (cfr. Le 18,27). D'altra 
parte, se la sequela di Cristo implica che si porti ogni giorno la Croce, questa a sua 
volta è albero di vita che conduce alla risurrezione. Luca, che accentua le esigenze 
radicali della sequela di Cristo, è anche l'Evangelista che descrive la gioia di coloro 
che diventano discepoli di Cristo (cfr. Le 10,20; 13,17; 19,6.37; At 5,41; 8,39; 13,48).

4. E nota l'importanza che Luca dà, nei suoi scritti, alla presenza e all'azione 
dello Spirito, a partire dall'Annunciazione, quando il Paraclito discende su Maria 
(cfr. Le 1,35), fino alla Pentecoste, quando gli Apostoli, mossi dal dono dello Spirito, 
ricevono la forza necessaria per annunciare in tutto il mondo la grazia del Vangelo 
(cfr. At 1,8; 2,1-4). È lo Spirito Santo a plasmare la Chiesa. San Luca ha delineato nei 
tratti della prima comunità cristiana il modello sul quale la Chiesa di tutti i tempi 
deve rispecchiarsi: è una comunità unita in «un cuor solo e un'anima sola», assidua 
nell'ascolto della Parola di Dio; una comunità che vive di preghiera, spezza con leti­
zia il Pane eucaristico, apre il cuore alle necessità dei bisognosi fino a condividere 
con loro i beni materiali (At 2,42-47; 4,32-37). Ogni rinnovamento ecclesiale dovrà 
attingere a questa fonte ispiratrice il segreto della propria autenticità e freschezza.

A partire dalla Chiesa madre di Gerusalemme, lo Spirito allarga gli orizzonti e 
sospinge gli Apostoli e i testimoni fino a raggiungere Roma. Sullo sfondo di queste



1210 Atti del Santo Padre

due città si svolge la storia della Chiesa primitiva, una Chiesa che cresce e si dilata 
nonostante le opposizioni che la minacciano dall'esterno e le crisi che dall'interno 
ne appesantiscono il cammino. Ma in tutto questo percorso, ciò che realmente 
preme a Luca è presentare la Chiesa nell'essenza del suo mistero: esso è costituito 
dalla perenne presenza del Signore Gesù che, agendo in essa con la forza del suo 
Spirito, le infonde consolazione e coraggio nelle prove del cammino nella storia.

5. Secondo una pia tradizione, Luca è ritenuto pittore dell'immagine di Maria, 
la Vergine Madre. Ma il vero ritratto che Luca traccia della Madre di Gesù è quello 
che emerge dalle pagine della sua opera: in scene divenute familiari al Popolo di 
Dio, egli delinea un'immagine eloquente della Vergine. L'Annunciazione, la 
Visitazione, la Natività, la Presentazione al Tempio, la vita nella casa di Nazaret, la 
disputa con i dottori e lo smarrimento di Gesù, la Pentecoste hanno fornito ampia 
materia, lungo i secoli, all'incessante rielaborazione di pittori, scultori, poeti e 
musicisti.

Opportunamente, quindi, al Congresso Internazionale è stata prevista una 
riflessione sul tema dell'arte, ed insieme si è allestita una mostra ricca di pregevoli 
opere.

Quello che tuttavia è più importante cogliere è che, attraverso quadri di vita 
mariana, Luca ci introduce nella interiorità di Maria, facendoci scoprire nello stesso 
tempo la sua funzione unica nella storia della salvezza.

Maria è colei che pronuncia il "fiat", un sì personale e pieno alla proposta di 
Dio, definendosi «Serva del Signore» (Le 1,38). Questo atteggiamento di totale ade­
sione a Dio e disponibilità incondizionata alla sua Parola costituisce il modello più 
alto della fede, l'anticipazione della Chiesa come comunità dei credenti.

La vita di fede cresce e si sviluppa in Maria nella meditazione sapienziale delle 
parole e degli eventi della vita di Cristo (cfr. Le 2,19.51). Ella "medita nel cuore" per 
comprendere il senso profondo delle parole e dei fatti, assimilarlo e poi anche 
comunicarlo agli altri.

Il Canto del Magnificat (cfr. Le 1,46-55) manifesta un altro importante tratto della 
"spiritualità" di Maria: Ella incarna la figura del povero, capace di riporre piena­
mente la sua fiducia in Dio, che abbatte i troni dei potenti ed esalta gli umili.

Luca ci delinea anche la figura di Maria nella Chiesa dei primi tempi, mostran­
dola presente nel Cenacolo in attesa dello Spirito Santo: «Tutti questi [gli undici 
Apostoli] erano assidui e concordi nella preghiera, insieme con alcune donne e con 
Maria, la madre di Gesù, e con i fratelli di Lui» (At 1,14).

Il gruppo raccolto nel Cenacolo costituisce come la cellula germinale della 
Chiesa. Al suo interno Maria svolge un duplice ruolo: da una parte intercede per la 
nascita della Chiesa ad opera dello Spirito Santo; dall'altra comunica alla Chiesa 
nascente la sua esperienza di Gesù.

L'opera di Luca propone così alla Chiesa che è in Padova un efficace stimolo a 
valorizzare la "dimensione muriate" della vita cristiana nel cammino della sequela di 
Cristo.

6. Un'altra dimensione essenziale della vita cristiana e della Chiesa, su cui la 
narrazione lucana proietta vivida luce, è quella della missione evangelizzatrice. Di 
questa missione Luca indica il fondamento perenne, e cioè l'unicità e l'universalità 
della salvezza operata da Cristo (cfr. At 4,12). L'evento salvifico della morte-risut' 
rezione di Cristo non conclude la storia della salvezza, ma segna l'avvio di una 
nuova fase, caratterizzata dalla missione della Chiesa, chiamata a comunicare i frut­
ti della salvezza operata da Cristo a tutte le nazioni. Per questa ragione, Luca &



Atti del Santo Padre 1211

seguire al Vangelo, come logica conseguenza, la storia della missione. È lo stesso 
Risorto che dà agli Apostoli il "mandato" missionario: «Allora aprì loro la mente 
all'intelligenza delle Scritture e disse: "Così sta scritto: il Cristo dovrà patire e risu­
scitare dai morti il terzo giorno e nel suo nome saranno predicati a tutte le genti la 
conversione e il perdono dei peccati, cominciando da Gerusalemme. Di questo voi 
siete testimoni. E io manderò su di voi quello che il Padre mio ha promesso; ma voi 
restate in città, finché non siate rivestiti di potenza dall'alto"» (Le 24,45-48).

La missione della Chiesa comincia a Pentecoste "da Gerusalemme" per esten­
dersi "sino ai confini della terra". Gerusalemme non indica solo un punto geografi­
co. Sta piuttosto a significare un punto focale della storia della salvezza. La Chiesa 
non parte da Gerusalemme per abbandonarla, ma per innestare sull'ulivo d'Israele 
le nazioni pagane (cfr. Rm 11,17).

Compito della Chiesa è immettere nella storia il lievito del Regno di Dio (cfr. Le 
13,20-21). Compito impegnativo, descritto negli Atti degli Apostoli come un itinera­
rio faticoso e accidentato, ma affidato a "testimoni" pieni di entusiasmo, di intra­
prendenza, di gioia, disponibili a soffrire e a dare la vita per Cristo. Questa energia 
interiore è comunicata loro dalla comunione di vita con il Risorto e dalla forza dello 
Spirito che Egli dona.

Quale grande risorsa può costituire, per la Chiesa che è in Padova, il continuo 
confronto con il messaggio dell'Evangelista, di cui custodisce i resti mortali!

7. Alla luce di questa visione lucana, auspico che codesta Comunità diocesana, 
in piena docilità al soffio dello Spirito, sappia testimoniare con audacia creativa 
Gesù Cristo, sia nel proprio territorio, sia, secondo la sua bella tradizione, nella coo­
perazione missionaria con le Chiese dell'Africa, dell'America Latina e dell'Asia.

Questo impegno missionario trovi un ulteriore impulso in questo Anno Giu­
bilare, che celebra i duemila anni dalla nascita di Cristo e chiama la Chiesa a un 
profondo rinnovamento di vita. Proprio il Vangelo di Luca riporta il discorso con 
cui Gesù, nella Sinagoga di Nazaret, proclama "l'anno di grazia del Signore", 
annunciando la salvezza come liberazione, guarigione, buona novella ai poveri (cfr. 
Le 4,14-20). Lo stesso Evangelista presenterà poi la forza risanante dell'amore mise­
ricordioso del Salvatore in pagine toccanti come quella della pecorella smarrita e 
del figlio prodigo (cfr. Le 15).

Di questo annuncio il nostro tempo ha più che mai bisogno. Esprimo, dunque, 
il mio fervido incoraggiamento a codesta Comunità, perché l'impegno per la nuova 
evangelizzazione sia sempre più forte ed incisivo. Esorto anche a proseguire e svi­
luppare le iniziative ecumeniche che sono state avviate con alcune Chiese 
Ortodosse in termini di collaborazione sul piano delle opere di carità, della cultura 
teologica, della pastorale. Il Congresso Internazionale su San Luca rappresenti una 
tappa significativa nel cammino di codesta Chiesa, aiutandola a radicarsi sempre 
più nel terreno della Parola di Dio e ad aprirsi con rinnovato slancio alla comunio­
ne e alla missione.

Con tali auspici, imparto di cuore a Lei, venerato Fratello, ed a quanti sono affi­
dati alle sue cure pastorali, una speciale Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 15 ottobre 2000

IO ANNES PAULUS PP. II



1212 Atti del Santo Padre

Interventi in occasione del Giubileo dei Vescovi

«Un invito a misurarci con l’amore
che pulsa nel Cuore di Cristo»

Da venerdì 6 a domenica 8 ottobre, si è celebrato a Roma il Giubileo dei Vescovi, a cui hanno 
preso parte anche Monsignor Arcivescovo ed il Vescovo Ausiliare. Tre sono stati i momenti di 
incontro con il Santo Padre: sabato 7, in mattinata, i Presuli si sono raccolti nell’Aula Paolo VI e 
nel pomeriggio si sono ritrovati nella Piazza San Pietro per la preghiera del Santo Rosario; dome­
nica 8 vi è stata la grande Concelebrazione Eucaristica in Piazza San Pietro e al termine si è com­
piuto l’atto di affidamento alla Beata Vergine Maria. Per l’occasione era stata portata in Vaticano, 
dal Santuario di Fatima, la statua della Madonna.
Pubblichiamo il testo dei vari interventi del Santo Padre:

sabato 7 ottobre
INCONTRO
NELL’AULA PAOLO Vi

Carissimi Confratelli nell'Episcopato!

1. Quam bonum et quam iucudum habitare fratres in unum! (Sai 133,1). La gioia del 
Salmista, eco di giubilo dei figli di Israele, è oggi la nostra gioia. Lo spettacolo di 
tanti Vescovi riuniti insieme, da tutte le parti del mondo, non si verificava dai tempi 
del Concilio Vaticano IL II nostro odierno raduno mi riporta con la mente a quegli 
anni di grazia, nei quali si sentì forte, come fremito di una nuova Pentecoste, la pre­
senza dello Spirito di Dio. E bello che il Grande Giubileo ci abbia offerto l'occasio­
ne propizia per ritrovarci così numerosi. La comunione fraterna che ci lega, in forza 
della collegialità episcopale, si nutre anche di questi segni.

Vi ringrazio dei sentimenti di comunione che mi avete espresso per bocca del 
carissimo Mons. Giovanni Battista Re, che proprio in questi giorni, dopo anni di ser­
vizio come mio stretto collaboratore in Segreteria di Stato, ha assunto il delicato e 
importante incarico di Prefetto della Congregazione per i Vescovi. Esprimo anche la 
mia gratitudine al Cardinale Bernardin Gantin e al Cardinale Lucas Moreira NeveS 
per il prezioso lavoro da essi svolto, con diligenza e saggezza, alla guida di tale 
Dicastero.

2. L'odierno raduno, a prima vista, potrebbe sembrare superfluo, dal momento 
che ciascuno di voi si è aperto ampiamente alla grazia del Giubileo, accompagnan­
do i propri fedeli in vari luoghi giubilar! della Diocesi e della Nazione. Ma abbiamo 
sentito il bisogno di una celebrazione, per così dire, tutta nostra, destinata ad accre­
scere il nostro impegno e, prima ancora, la gioiosa gratitudine per il dono della pie­
nezza del Sacerdozio. È stato come riascoltare l'invito che il Maestro un giorno 
rivolse ai Dodici, segnati dalla stanchezza del lavoro apostolico: «Venite in dispai" 
te, in un luogo solitario, e riposatevi un po'» (Me 6,31). Certo, venire oggi a Rom* 
non è ritirarsi in un luogo solitario! In compenso, presso la Sede del Successore di Pietro 
ognuno di voi può sentirsi a proprio agio, come a casa sua, e tutti insieme possiamo 
vivere un'ora di "riposo" spirituale, raccogliendoci intorno a Cristo.

Avete lasciato per un momento i vostri assilli pastorali per vivere una pausa d1 
interiore ricarica in un incontro speciale con quanti portano, come voi, la sarcina epi'



Atti del Santo Padre 1213

scopalis. Con questo gesto avete, al tempo stesso, sottolineato di sentirvi membri del­
l'unico Popolo di Dio, in cammino con gli altri fedeli verso rincontro definitivo con 
Cristo. Sì, anche i Vescovi, come tutti i cristiani, sono in cammino verso la Patria ed 
hanno bisogno dell'aiuto di Dio e della sua misericordia. In questo spirito siete qui 
ad implorare con me la grazia speciale del Giubileo.

Possiamo così sperimentare insieme tutta la consolazione della verità enuncia­
ta da Sant'Agostino: «Per voi sono Vescovo, con voi sono cristiano. Quello è nome 
di un ufficio assunto, questo di grazia; quello è nome di pericolo, questo di salvez­
za» (Sermo 340,1: PL 38,1483). Parole forti!

3. Dilexit Ecclesiam! (Ef 5,25). Emergono in questo momento nel nostro cuore di 
Pastori le parole di Paolo agli Efesini: esse ci ricordano che il nostro Giubileo è 
innanzi tutto un invito a misurarci con l'amore che pulsa nel cuore di Cristo. Guardiamo 
a Lui, il Figlio eterno di Dio, che nella pienezza del tempo si è fatto uomo nel grem­
bo di Maria. Guardiamo a Lui, Salvatore nostro e di tutto il genere umano. 
Guardiamo a Lui che, con l'Incarnazione, è diventato in certo senso "consanguineo" 
di ogni uomo. Il raggio del suo amore è vasto quanto il mondo. Dal suo sguardo di 
amore nessuno è escluso.

Aperto sul mondo, quello di Cristo è al tempo stesso un amore di predilezione. 
Amore universale e amore di predilezione non si contraddicono, ma sono come due 
cerchi concentrici. E in forza dell'amore di predilezione che Cristo genera la Chiesa 
come suo corpo e sua sposa, facendone il sacramento della salvezza per tutti. Dilexit 
eam! Noi oggi ci sentiamo nuovamente raggiunti, con tutto il Popolo di Dio, da que­
sto sguardo di amore.

In quel dilexit Ecclesiam ciascuno di noi trova il modello e la forza del suo ministe­
ro, il fondamento e la radice viva del mistero che lo abita. In quanto persone confi­
gurate sacramentalmente a Cristo, Pastore e Sposo della Chiesa, noi siamo chiama­
ti, carissimi Confratelli nell'Episcopato, a "rivivere" nei nostri pensieri, nei nostri 
sentimenti, nelle nostre scelte, l'amore e la donazione totale di Gesù Cristo per la 
sua Chiesa. L'amore per Cristo e l'amore per la Chiesa sono, in definitiva, un unico 
e indivisibile amore. In questo diligere Ecclesiam, imitando e condividendo il dilexit 
Ecclesiam di Cristo, stanno la grazia e l'impegno di questa nostra celebrazione 
giubilare.

4. La finalità suprema del dilexit Ecclesiam è indicata in modo luminoso 
dall'Apostolo: «Cristo ha amato la Chiesa e ha dato se stesso per lei, per renderla 
santa» (Ef 5,25-26). Così è anche del nostro servizio episcopale: esso è a servizio 
della santità della Chiesa.

Ogni nostra attività pastorale ha come obiettivo ultimo la santificazione dei fede­
li, a cominciare da quella dei sacerdoti nostri diretti collaboratori. Deve, pertanto, 
mirare a suscitare in loro l'impegno di rispondere con prontezza e generosità alla chiama­
ta del Signore. E non è forse la nostra stessa testimonianza di santità personale l'ap­
pello più credibile e più persuasivo che i laici ed il Clero hanno diritto di aspettar­
si nel loro cammino verso la santità? È appunto per «suscitare in ogni fedele un vero 
anelito alla santità» che è stato indetto il Giubileo (Tertio Millennio adveniente, 42).

Occorre riscoprire quanto il Concilio Vaticano II dice sull'universale vocazione 
alla santità. Non a caso il Concilio si rivolge innanzi tutto ai Vescovi, ricordando che 
devono «compiere con santità e slancio, con umiltà e fortezza il proprio ministero, 
il quale, così adempiuto, sarà anche per loro un eccellente mezzo di santificazione» 
(Lumen gentium, 41). E l'immagine di una santità che cresce non accanto al ministe­
ro, ma attraverso il ministero stesso. Una santità che si sviluppa come carità pastora-



1214 Atti del Santo Padre

le, trovando il suo modello in Cristo Buon Pastore, e spingendo ciascun Pastore a 
farsi «modello del gregge» (cfr. IPt 5,3).

5. Questa carità pastorale deve vivificare i tria munera in cui si articola il nostro 
ministero. Innanzi tutto il munus docendi, il servizio cioè dell'insegnamento. 
Quando rileggiamo gli Atti degli Apostoli, restiamo impressionati dal fervore con 
cui il primo nucleo apostolico spargeva a piene mani, con la forza dèlio Spirito, il 
seme della Parola. Dobbiamo ritrovare l'entusiasmo pentecostale dèli'annuncio. In un 
mondo che, per l'azione dei mass media, conosce una sorta di inflazione dèlie paro­
le, la parola dell'Apostolo può distinguersi e farsi strada solo se si presenta, con 
tutta la luminosità evangelica, come parola carica di vita. Non temiamo di annuncia­
re il Vangelo, «opportune et importune» (2Tm 4,2). Oggi soprattutto, in mezzo alle 
tante voci discordi che creano confusione e perplessità nelle menti dei fedeli, il 
Vescovo ha la grave responsabilità di fare chiarezza. L'annuncio del Vangelo è l'atto di 
amore più alto nei riguardi dell'uomo, della sua libertà e della sua sete di felicità.

Questa stessa carità, attraverso la Liturgia, fonte e culmine della vita ecclesiale 
(cfr. Sacrosanctum Concilium, 10), si fa segno, celebrazione, azione orante. Qui il dilexii 
Ecclesiam di Cristo diventa memoria viva e presenza efficace. In quest'opera, più che in 
ogni altra, il ruolo del Vescovo si delinea come munus sanctificandi, ministero di san­
tificazione, grazie alla presenza operante di Colui che è il Santo per eccellenza.

La carità del Vescovo deve, infine, brillare nel grande ambito della guida pasto­
rale: nel munus regendi. Molte sono le cose che ci vengono richieste. In tutte dobbia­
mo operare «come buoni pastori che conoscono le loro pecorelle e sono da esse 
conosciuti; come veri padri che si distinguono per spirito di carità e di sollecitudi­
ne verso tutti» (Christus Dominus, 16). È un servizio di carità che non deve trascu­
rare nessuno, ma deve prestare particolare attenzione agli "ultimi", con quella "scelta 
preferenziale dei poveri", che, vissuta sull'esempio di Gesù, è espressione insieme 
di giustizia e di carità.

6. Il Giubileo, carissimi Confratelli, è il tempo della "grande indulgenza". Le 
gravi responsabilità che ci sono affidate e le non poche difficoltà che incontra oggi 
il nostro ministero episcopale rendono più acuta e sofferta la coscienza della nostra 
pochezza spirituale e quindi più forte e insistente l'invocazione all'amore indulgente 
del Padre. Ma la misericordia che giunge a noi dal sacrificio di Cristo, ogni giorno 
reso presente nell'Eucaristia, ci infonde una solidissima speranza. Questa speranza 
noi dobbiamo annunciare e testimoniare a un mondo che l'ha persa o deformata. È 
speranza fondata sulla certezza che Cristo è sempre presente e operante nella sua Chiesa 
e nella storia dell'umanità.

Può sembrare, talvolta, come nell'episodio evangelico della tempesta sedata 
(Me 4,35-41; Le 8,22-25), che Cristo dorma e ci lasci in balia delle onde agitate. Noi 
sappiamo però che Egli è sempre pronto a intervenire con il suo amore onnipoten­
te e salvifico. Egli continua a dirci: «Abbiate fiducia; io ho vinto il mondo» (GV 
16,33).

Ci sostiene in ogni nostra fatica la vicinanza di Maria, la Madre che Cristo ci ha 
dato dalla Croce dicendo all'Apostolo prediletto: «Donna, ecco il tuo figlio» (Gv 
19,26). A Lei, Regina Apostolorum, affidiamo le nostre Chiese e le nostre vite, apren­
doci con fiducia all'avventura e alle sfide del nuovo Millennio.



Atti del Santo Padre 1215

AL TERMINE
DEL S. ROSARIO

1. Al termine di questo intenso momento di preghiera mariana, desidero rivol­
gere a tutti voi, carissimi Fratelli nell'Episcopato, un cordiale saluto, che estendo di 
cuore ai numerosi fedeli presenti stasera con noi qui, in Piazza San Pietro, o con noi 
collegati mediante la radio e la televisione.

Riuniti a Roma per il Giubileo dei Vescovi, il primo sabato del mese di ottobre non 
poteva non portarci a pregare insieme ai piedi della Vergine, che il Popolo di Dio 
venera in questo giorno col titolo di Regina del Santo Rosario.

In particolare, la nostra preghiera di questa sera si colloca nella luce del "mes- 
saggio di Fatima", i cui contenuti aiutano la nostra riflessione sulla storia del secolo 
ventesimo. A rafforzare tale prospettiva spirituale concorre felicemente la presenza 
tra noi della venerata immagine della Vergine di Fatima, che ho la gioia di accogliere 
nuovamente in Vaticano, nella cornice solenne di tanti miei Fratelli nell'Episcopato 
e di tanti sacerdoti, religiosi, religiose e fedeli, convenuti stasera in questa Piazza.

2. Abbiamo meditato i "misteri gloriosi". Dal Cielo, dove il Signore l'ha assunta, 
Maria non cessa di orientare i nostri sguardi alla gloria del Cristo Risorto, in cui si 
rivela la vittoria di Dio e del suo disegno di amore sul male e sulla morte. Come 
Vescovi, partecipi delle sofferenze e della gloria di Cristo (cfr. I Pt 5,1), siamo i primi 
testimoni di questa vittoria, fondamento di sicura speranza per ogni persona e per 
tutto il genere umano.

Gesù Cristo, il Risorto, ci ha inviati in tutto il mondo ad annunciare il suo Vangelo 
di salvezza, e da Gerusalemme, nell'arco di venti secoli, il messaggio ha raggiunto 
i cinque Continenti. Questa sera, la nostra preghiera ha spiritualmente riunito tutta la 
famiglia umana intorno a Maria, Regina Mundi.

3. Nel contesto del Grande Giubileo dell'Anno 2000, abbiamo voluto esprime­
re la riconoscenza della Chiesa per la materna sollecitudine che Maria ha sempre mostrato 
verso i suoi figli, pellegrini nel tempo. Non vi è secolo, non vi è popolo in cui Ella non 
abbia fatto sentire la sua presenza portando ai fedeli, specialmente piccoli e poveri, 
luce, speranza, conforto.

Fiduciosi nella sua materna sollecitudine, domani, al termine della 
Concelebrazione Eucaristica, compiremo in modo collegiale il nostro "Atto di affida­
mento" al Cuore Immacolato di Maria. Questa sera, meditando insieme sui misteri glo­
riosi del Santo Rosario, ci siamo preparati interiormente a tale gesto, ponendoci nell'at­
teggiamento degli Apostoli nel Cenacolo, riuniti con Maria in unanime e concorde pre­
ghiera.

Per ciascuno di voi, cari Confratelli, e per il vostro ministero ho invocato ed 
invoco la speciale intercessione della Madre della Chiesa. Ella vi assista sempre nel 
compito arduo ed entusiasmante di portare il Vangelo in ogni parte della terra, perché 
ogni uomo, a partire dai piccoli e dai poveri, riceva la Buona Novella di Cristo 
Salvatore.



1216 Atti del Santo Padre

domenica 8 ottobre
OMELIA NELLA 
concelebrazionE 
EUCARISTICA

1. «Donaci, o Dio, la sapienza del cuore» (Sai. resp.)
Oggi Piazza San Pietro è simile a un grande cenacolo: essa ospita, infatti, Vescovi 

di ogni parte del mondo, venuti a Roma per celebrare il loro Giubileo. La memoria 
dell'Apostolo Pietro, evocata dalla sua Tomba sotto l'altare della grande Basilica 
Vaticana, invita a tornare spiritualmente alla prima sede del Collegio apostolico, a quel 
Cenacolo di Gerusalemme, dove ho avuto recentemente la gioia di celebrare 
l'Eucaristia, durante il mio pellegrinaggio in Terra Santa.

Un ponte ideale, che valica secoli e Continenti, congiunge oggi il Cenacolo a 
questa Piazza, nella quale si sono dati appuntamento coloro che, nell'Anno Santo 
2000, sono i successori di quei primi Apostoli di Cristo. A tutti voi, carissimi e venerati 
Fratelli, giunga il mio abbraccio cordiale, che estendo con pari affetto a quanti non 
hanno potuto venire ma sono spiritualmente uniti a noi, dalle loro sedi.

Insieme facciamo nostra l'invocazione del Salmo: «Donaci, o Dio, la sapienza 
del cuore». In questa "sapientia cordis", che è dono di Dio, possiamo riassumere il 
frutto della nostra convocazione giubilare. Essa consiste nell'interiore conformazio­
ne a Cristo, Sapienza del Padre, mediante l'azione dello Spirito Santo. Per ottenere 
tale dono, indispensabile per il buon governo della Chiesa, noi, i Pastori, dobbiamo 
passare per primi attraverso di Lui, «porta delle pecore» (Gv 10,7). Dobbiamo imi­
tare Lui, «buon Pastore» (Gv 10,11.14), perché ascoltando noi i fedeli ascoltino Lui, 
e seguendo noi seguano Lui, unico Salvatore, ieri, oggi e sempre.

2. Dio dona la sapienza del cuore mediante la sua Parola viva, efficace, capace di 
mettere a nudo l'intimo dell'uomo - come ci ha detto l'Autore della Lettera agli 
Ebrei (cfr. Eb 4,12), nel brano appena proclamato. La divina Parola, dopo essere 
stata rivolta «nei tempi antichi molte volte e in diversi modi ai padri per mezzo dei 
profeti» (Eb 1,1), negli ultimi tempi è stata inviata agli uomini nella persona stessa 
del Figlio (cfr. Eb 1,2).

Noi Pastori, in forza del munus docendi, siamo chiamati ad essere annunciatori 
qualificati di questa Parola. «Chi ascolta voi, ascolta me!» (Le 10,16). Compito esal­
tante, ma anche grande responsabilità! Ci è stata affidata una Parola viva: dobbiamo 
dunque annunciarla con la vita, prima che con la bocca. E Parola che coincide con 
la persona di Cristo stesso, il «Verbo fatto carne» (Gv 1,14): è dunque il volto di Cristo 
che dobbiamo mostrare agli uomini; la sua croce che dobbiamo annunciare, facen­
dolo con il vigore di Paolo: «Io ritenni di non sapere altro in mezzo a voi, se non 
Gesù Cristo, e questi crocifisso» (1 Cor 2,2).

3. «Ecco, noi abbiamo lasciato tutto e ti abbiamo seguito» (Me 10,28). Questa affer­
mazione di Pietro esprime la radicalità della scelta che è richiesta all'apostolo. Una 
radicalità che si chiarisce alla luce del dialogo esigente, fatto da Gesù con il giova­
ne ricco. Quale condizione per la vita eterna, il Maestro gli aveva additato l'osser­
vanza dei Comandamenti. Di fronte al suo desiderio di maggiore perfezione, aveva 
risposto con uno sguardo di amore e una proposta totalitaria: «Va', vendi quello che 
hai e dallo ai poveri e avrai un tesoro in cielo; poi vieni e seguimi» (Me 10,21). Su 
questa parola di Cristo calò, come un oscurarsi improvviso del cielo, la tristezza del 
rifiuto. Fu allora che Gesù pronunciò una delle sue sentenze più severe: «Com'è dif­
ficile entrare nel regno di Dio!» (Me 10,24). Sentenza che Egli stesso, di fronte allo



Atti del Santo Padre 1217

sbigottimento degli Apostoli, mitigò, facendo leva sulla potenza di Dio: «Tutto è 
possibile presso Dio» (Me 10,27).

L'intervento di Pietro diventa espressione della grazia con cui Dio trasforma 
l'uomo e lo rende capace di un dono totale: «Abbiamo lasciato tutto e ti abbiamo 
seguito» (Me 10,28). E cosi che si diventa apostoli. Ed è così che si sperimenta anche 
l'avverarsi della promessa di Cristo circa il "centuplo": l'apostolo che ha lasciato 
tutto per seguire Cristo vive già su questa terra, nonostante le immancabili prove, 
Un'esistenza realizzata e gioiosa.

Come non esprimere in questo momento, venerati Fratelli, la nostra riconoscenza 
al Signore per il dono della vocazione, dapprima al sacerdozio e poi alla sua pienezza 
nell'Episcopato? Volgendo indietro lo sguardo alle vicende della nostra vita, la com- 
mozione ci invade il cuore nel costatare in quanti modi il Signore ci ha dimostrato 
il suo amore e la sua misericordia. Davvero, «misericordias Domini in aeternum can­
tabo!» (.Sal 89/88,2).

4. Il Vescovo, successore degli Apostoli, è uno per il quale Cristo è tutto. Con 
Paolo egli può ripetere ogni giorno: «Per me vivere è Cristo ...» (FU 1,21). Questo 
egli deve testimoniare con tutto il suo comportamento. Il Concilio Vaticano II insegna: 
«I Vescovi devono compiere il loro dovere apostolico come testimoni di Cristo 
davanti a tutti gli uomini» (Decr. Christus Dominus, 11)

Parlando dei Vescovi come testimoni, non posso non fare memoria, in questa 
solenne celebrazione giubilare, dei tanti Vescovi che, nell'arco di due Millenni, 
hanno reso a Cristo la suprema testimonianza del martirio, conformandosi al 
modello apostolico e fecondando la Chiesa con l'effusione del proprio sangue.

Il secolo ventesimo, in modo particolare, è stato ricco di tali testimoni, alcuni dei 
quali ho avuto la gioia di elevare io stesso agli onori degli altari. Una settimana fa 
ho iscritto nell'Albo dei Santi quattro Vescovi martiri in Cina: Gregorio Grassi, 
Antonino Fantosati, Francesco Fogolla e Luigi Versiglia. Tra i Beati, veneriamo 
Michael Kozal, Antoni Julian Nowowiejski, Leon Wetmanski e Wladuslaw Goral, 
morti nei campi di concentramento nazisti. Ad essi si aggiungono Diego Ventaja 
Milàn, Manuel Medina Olmos, Anseimo Polanco e Fiorentino Asensio Barroso, 
uccisi durante la guerra civile spagnola. Nel lungo inverno del totalitarismo comu­
nista, poi, sono fioriti, nell'Europa Orientale i Beati martiri Guglielmo Apor, unghe­
rese, Vincenzo Eugenio Bossilkov, bulgaro, e Alojzije Stepinac, croato.

Al tempo stesso, è bello e doveroso rendere grazie a Dio per tutti i Pastori saggi e 
generosi, che nel corso dei secoli hanno illustrato la Chiesa con i loro insegnamenti ed 
i loro esempi. Quanti Santi e Beati Confessori vi sono fra i Vescovi! Penso ad esempio, 
alle luminose figure di Carlo Borromeo e di Francois de Sales, penso anche ai Papi 
Pio IX e Giovanni XXIII, che ho avuto recentemente la gioia di proclamare Beati.

Carissimi Confratelli, «circondati da un così gran numero di testimoni» (Eb 12,1), 
rinnoviamo la nostra risposta al dono di Dio, ricevuto con l'Ordinazione episcopale. 
«Deposto tutto ciò che è di peso e il peccato che ci intralcia, corriamo con perseve­
ranza nella corsa, tenendo fisso lo sguardo su Gesù» (Eb 12,1-2), Pastore dei pastori.

5. Considerando il mistero della Chiesa e la sua missione nel mondo contem­
poraneo, il Concilio Ecumenico Vaticano II ha sentito il bisogno di dedicare specia­
le attenzione all'ufficio pastorale dei Vescovi. Oggi, alle soglie del Terzo Millennio, 
la sfida della nuova evangelizzazione pone in ulteriore risalto il ministero episcopale: 
il Pastore è il primo responsabile e animatore della comunità ecclesiale sia nell'esi­
genza di comunione che nella proiezione missionaria. Di fronte al relativismo e al 
soggettivismo che inquinano tanta parte della cultura contemporanea, i Vescovi sono



1218 Atti del Santo Padre

chiamati a difendere e promuovere l’unità dottrinale dei loro fedeli. Solleciti per ogni 
situazione in cui la fede è smarrita o ignorata, essi si adoperano con tutte le forze in 
favore dell'evangelizzazione, preparando a tal fine sacerdoti, religiosi e laici e met­
tendo a disposizione le necessarie risorse (cfr. Decr. Christus Dominus, 6).

Memori dell'insegnamento conciliare (cfr. Ivi, 7), oggi vogliamo esprimere da 
questa Piazza la nostra fraterna solidarietà ai Vescovi che sono fatti oggetto di persecu­
zione, si trovano in carcere o sono impediti nell'esercizio del loro ministero. E in 
nome del vincolo sacramentale, estendiamo con affetto il ricordo e la preghiera ai 
fratelli sacerdoti che patiscono le medesime prove. La Chiesa è loro riconoscente per il 
bene inestimabile che con la loro preghiera e con il loro sacrificio recano al Corpo 
mistico.

6. «Sia su di noi la bontà del Signore, nostro Dio: rafforza per noi l’opera delle nostre 
mani, l'opera delle nostre mani rafforza» (Sai 89,17).

In questo nostro Giubileo, carissimi Fratelli nell'Episcopato, la bontà del 
Signore si è posata con abbondanza su di noi. La luce e la forza che da essa proma­
nano non mancheranno di rafforzare l'«opera delle nostre mani», cioè il lavoro a noi 
affidato nel campo di Dio che è la Chiesa.

A nostro sostegno e conforto abbiamo voluto sottolineare, in queste giornate 
giubilari, la presenza in mezzo a noi di Maria Santissima, nostra Madre. Lo abbia­
mo fatto ieri sera, con la recita comunitaria del Rosario; lo facciamo oggi, con l’Atto 
di affidamento, che compiremo al termine della Messa. È un atto che vivremo con spi­
rito collegiale, sentendo vicini a noi numerosi Vescovi che, dalle rispettive Sedi, si 
uniscono alla nostra celebrazione compiendo insieme con i loro fedeli questo mede­
simo Atto. La venerata immagine della Madonna di Fatima, che abbiamo la gioia di 
ospitare in mezzo a noi, ci aiuta a rivivere l'esperienza del primo Collegio apostoli' 
co, radunato in preghiera nel Cenacolo con Maria, la Madre di Gesù.

Regina degli Apostoli, prega con noi e per noi, affinché lo Spirito Santo discenda con 
abbondanza sulla Chiesa, ed essa risplenda nel mondo sempre più unita, santa, cat­
tolica e apostolica. Amen.

ATTO DI AFFIDAMENTO
ALLA BEATA VERGINE MARIA

1. «Donna, ecco il tuo figlio» (Gv 19,26)!
Mentre volge al termine questo Anno Giubilare, in cui Tu, o Madre, ci hai nuo- 

vamente offerto Gesù, il frutto benedetto del tuo grembo purissimo, il Verbo fatto 
carne, il Redentore del mondo, risuona particolarmente dolce per noi questa sua 
parola che a Te ci rinvia, facendoti nostra Madre: «Donna, ecco il tuo figlio!».

Affidando a Te l'Apostolo Giovanni, e con lui i figli della Chiesa, anzi gli uomi- 
ni tutti, Cristo non attenuava, ma piuttosto ribadiva, il suo ruolo esclusivo d1 
Salvatore del mondo. Tu sei splendore che nulla toglie alla luce di Cristo, perché esi' 
sti in Lui e per Lui. Tutto in Te è "fiat": Tu sei l'Immacolata, sei trasparenza e pi6' 
nezza di grazia.

Ecco, dunque, i tuoi figli, raccolti intorno a Te, all'alba del nuovo Millennio. La 
Chiesa oggi con la voce del Successore di Pietro, a cui s'unisce quella di tanti Pastori



Atti del Santo Padre 1219

qui convenuti da ogni parte del mondo, cerca rifugio sotto la tua protezione mater­
na ed implora con fiducia la tua intercessione di fronte alle sfide che il futuro 
nasconde.

2. Tanti in questo anno di grazia hanno vissuto, e stanno vivendo, la gioia 
sovrabbondante della misericordia che il Padre ci ha donato in Cristo.

Nelle Chiese particolari sparse nel mondo, e ancor più in questo centro della cri­
stianità, le più svariate categorie di persone hanno accolto questo dono. Qui ha 
vibrato l'entusiasmo dei giovani, qui si è levata l'implorazione degli ammalati. Qui 
sono passati sacerdoti e religiosi, artisti e giornalisti, uomini del lavoro e della scien­
za, bambini e adulti, e tutti, nel tuo Figlio diletto, hanno riconosciuto il Verbo di 
Dio, fatto carne nel tuo seno.

Ottienici, o Madre, con la tua intercessione, che i frutti di quest'Anno non vada­
no dispersi, e i semi di grazia si sviluppino fino alla piena misura della santità, a cui 
tutti siamo chiamati.

3. Vogliamo oggi affidarti il futuro che ci attende, chiedendoti d'accompagnar- 
ci nel nostro cammino. Siamo uomini e donne di un'epoca straordinaria, tanto esal­
tante quanto ricca di contraddizioni.

L'umanità possiede oggi strumenti di inaudita potenza: può fare di questo 
mondo un giardino, o ridurlo a un ammasso di macerie. Ha acquistato straordina­
rie capacità d'intervento sulle sorgenti stesse della vita: può usarne per il bene, den­
tro l'alveo della legge morale, o può cedere all'orgoglio miope di una scienza che 
non accetta confini, fino a calpestare il rispetto dovuto ad ogni essere umano.

Oggi, come mai nel passato, l'umanità è a un bivio. E, ancora una volta, la sal­
vezza è tutta e solo, o Vergine Santa, nel tuo figlio Gesù.

4. Per questo, Madre, come l'Apostolo Giovanni, noi vogliamo prenderti nella 
nostra casa (cfr. Gv 19,27), per imparare da Te a conformarci al tuo Figlio.

«Donna, ecco i tuoi figli!». Siamo qui, davanti a Te, per affidare alla tua premu­
ra materna noi stessi, la Chiesa, il mondo intero. Implora per noi il Figlio tuo dilet­
to, perché ci doni in abbondanza Io Spirito Santo, lo Spirito di verità che è sorgente 
di vita. Accoglilo per noi e con noi, come nella prima comunità di Gerusalemme, 
stretta intorno a Te nel giorno di Pentecoste (cfr. At 1,14). Lo Spirito apra i cuori alla 
giustizia e all'amore, induca le persone e le Nazioni alla reciproca comprensione e 
ad una ferma volontà di pace.

Ti affidiamo tutti gli uomini, a cominciare dai più deboli: i bimbi non ancora 
venuti alla luce e quelli nati in condizioni di povertà e di sofferenza, i giovani alla 
ricerca di senso, le persone prive di lavoro e quelle provate dalla fame e dalla malat­
tia. Ti affidiamo le famiglie dissestate, gli anziani privi di assistenza e quanti sono 
soli e senza speranza.

5. O Madre, che conosci le sofferenze e le speranze della Chiesa e del mondo, 
assisti i tuoi figli nelle quotidiane prove che la vita riserva a ciascuno e fa' che, gra­
zie all'impegno di tutti, le tenebre non prevalgano sulla luce.

A Te, aurora della salvezza, consegniamo il nostro cammino nel nuovo 
Millennio, perché sotto la tua guida tutti gli uomini scoprano Cristo, luce del mondo 
ed unico Salvatore, che regna col Padre e lo Spirito Santo nei secoli dei secoli.

Amen.



1220 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti ail’VIII Colloquio Internazionale di Mariologia

Tutta la spiritualità cristocentrica e mariana del Montfort 
deriva dalla Trinità e ad Essa conduce

Venerdì 13 ottobre, ricevendo i partecipanti ail’VIII Colloquio Internazionale di Mariologia, il 
Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Sono lieto di accogliervi quest'oggi, in occasione dell'VIII Colloquio 
Internazionale di Mariologia sul tema "San Luigi Maria Grignion de Montfort: 
Spiritualità trinitaria in comunione con Maria". Saluto tutti con affetto: gli organizza- 
tori, i relatori, i partecipanti. Un particolare ringraziamento rivolgo a Mons- 
Francois Garnier, Vescovo di Luqon, per le calorose espressioni con cui ha interpre­
tato i comuni sentimenti.

L'odierno incontro richiama alla memoria quello che nel 1706 avvenne qui a 
Roma tra il mio venerato predecessore Clemente XI ed il missionario bretone, 
Grignion de Montfort appunto, venuto a domandare al Successore di Pietro luce e 
conforto per il cammino apostolico che aveva intrapreso. Ripenso, altresì, con gra­
titudine al pellegrinaggio che la Provvidenza mi ha dato di compiere alla tomba di 
questo grande Santo a Saint-Laurent-sur-Sèvre il 19 settembre 1996.

Per me San Luigi Maria Grignion de Montfort costituisce una significativa 
figura di riferimento, che mi ha illuminato in momenti importanti della vita- 
Quando da seminarista clandestino lavoravo nella fabbrica Solvay di Cracovia, il 
mio direttore spirituale mi consigliò di meditare sul Trattato della vera devozione alla 
Santa Vergine. Lessi e rilessi più volte e con grande profitto spirituale questo pre­
zioso libretto ascetico dalla copertina azzurra che si era macchiata di soda. Ponendo 
la Madre di Cristo in relazione al mistero trinitario, il Montfort mi ha aiutato a capi­
re che la Vergine appartiene al piano della salvezza per volontà del Padre, come Madre 
del Verbo incarnato, da Lei concepito per opera dello Spirito Santo. Ogni intervento 
di Maria nell'opera della rigenerazione dei fedeli non si pone in competizione con 
Cristo, ma deriva da Lui ed è al suo servizio. L'azione che Maria svolge nel piano 
della salvezza è sempre cristocentrica, fa cioè direttamente riferimento ad una 
mediazione che avviene nel Cristo. Capii allora che non potevo escludere la Madre 
del Signore dalla mia vita senza disattendere la volontà di Dio-Trinità, che ha volu­
to "iniziare e compiere" i grandi misteri della storia della salvezza con la collabo- 
razione responsabile e fedele dell'umile Serva di Nazaret.

Rendo anche ora grazie al Signore per aver potuto sperimentare quanto anche 
voi avete avuto modo di approfondire in questo Colloquio, che cioè l'accoglienza di 
Maria nella vita in Cristo e nello Spirito introduce il credente nel cuore stesso del 
mistero trinitario.

2. Fratelli e Sorelle carissimi, durante il vostro Simposio vi siete soffermati sull" 
spiritualità trinitaria in comunione con Maria: aspetto, questo, caratterizzante del­
l'insegnamento di Montfort.

Egli, infatti, non propone una teologia senza influsso nella vita concreta e nem­
meno un cristianesimo "per procura", senza assunzione personale degli impegi" 
derivanti dal Battesimo. Al contrario, egli invita ad una spiritualità intensamente 
vissuta; stimola ad un dono, liberamente e consapevolmente deciso, di sé a Cristo



Atti del Santo Padre 1221

e, mediante Lui, allo Spirito Santo e al Padre. In questa luce si comprende come il 
riferimento a Maria renda perfetta la rinnovazione delle promesse battesimali, poi­
ché è proprio Maria la creatura «più conforme a Gesù Cristo» (Trattato della vera 
devozione alla Santa Vergine, 121).

Sì, tutta la spiritualità cristocentrica e mariana insegnata da Montfort deriva 
dalla Trinità e ad Essa conduce. Al riguardo, colpisce la sua insistenza sull'azione 
delle tre Persone divine nei confronti di Maria. Dio Padre «ha dato il suo unico 
Figlio al mondo soltanto per mezzo di Maria» e «vuole avere figli per mezzo di 
Maria fino alla fine del mondo» (Ibid., 16 e 29). Dio Figlio «si è fatto uomo per la 
nostra salvezza, ma in Maria e per mezzo di Maria» e «vuole formarsi e per così dire 
incarnarsi ogni giorno, per mezzo della sua cara Madre nelle sue membra» (Ibid., 16 
e 31). Dio Spirito Santo «ha comunicato a Maria, sua fedele Sposa, i suoi doni inef­
fabili» e «vuole formarsi in Lei e per mezzo di Lei degli eletti» (Ibid., 25 e 34).

3. Maria appare, pertanto, come spazio di amore e di azione delle Persone della 
Trinità, e il Montfort la presenta in prospettiva relazionale: «Maria è tutta relativa a 
Dio e la chiamerei benissimo la relazione a Dio, che esiste solo in rapporto a Dio» 
(Ibid., 225). Per questo la Tutta Santa conduce alla Trinità. Ripetendole ogni giorno 
"Totus tuus" e vivendo in sintonia con Lei, si può giungere all'esperienza del Padre 
nella fiducia e nell'amore senza limiti (cfr. Ibid., 169 e 215), alla docilità allo Spirito 
Santo (cfr. Ibid., 258) ed alla trasformazione di sé secondo l'immagine di Cristo (cfr. 
Ibid., 218-221).

Qualche volta accade che nella catechesi e anche negli esercizi di pietà si lasci 
nell'implicito «la nota trinitaria e cristologica, che in essi è intrinseca ed essenziale» 
(Esort. Ap. Marialis cultus, 25). Nella visione di Grignion de Montfort, al contrario, 
la fede trinitaria permea interamente le preghiere rivolte a Maria: «Ti saluto, Maria, 
Figlia amabilissima dell'eterno Padre, Madre mirabile del Figlio, Sposa fedelissima 
dello Spirito Santo, tempio augusto della Santissima Trinità» (Metodi per recitare il 
Rosario, 15). Similmente nella Preghiera infocata, diretta alle tre Persone divine e 
proiettata sugli ultimi tempi della Chiesa, Maria è contemplata come la «montagna 
di Dio» (n. 25), ambiente di santità che eleva a Dio e trasforma in Cristo.

Possa ogni cristiano fare propria la dossologia che il Montfort pone sulle labbra 
di Maria nel Magnificat:

«Si adori e benedica
il nostro unico e vero Dio!
L'universo risuoni
e si canti in ogni luogo:
Gloria all'eterno Padre,
gloria al Verbo adorabile!
La stessa gloria allo Spirito Santo
che col suo amore li unisce in un vincolo ineffabile»
(Cantico, 85, 6).
Nell'implorare su ciascuno di voi la continua assistenza della Vergine Santa, 

Perché possiate vivere la vostra vocazione in comunione con Lei, nostra Madre e 
modello, vi imparto di cuore una speciale Benedizione Apostolica.



1222 Atti del Santo Padre

Interventi in occasione del Giubileo delle Famiglie

I figli: primavera della famiglia e della società
Il III Incontro Mondiale delle Famiglie con il Papa, dopo quelli organizzati nel 1994 a Roma e nel 
1997 a Rio de Janeiro, si è tenuto a Roma ed è stato il Giubileo delle Famiglie. In questa occasio­
ne, nei giorni 11-13 ottobre, si è tenuto un Congresso teologico-pastorale organizzato dal 
Pontificio Consiglio per la Famiglia (in questo fascicolo di RDTo, alle pp. 1358-1364, viene pub 
blicato il Comunicato relativo); in Piazza San Pietro, sabato 14 ottobre, vi è stato un incontro d> 
testimonianza e di festa con la partecipazione di migliaia e migliaia di famiglie (tra cui era presente 
una folta delegazione della nostra Arcidiocesi) e domenica 15 la Concelebrazione Eucaristica con 
un’assemblea affollatissima.
Pubblichiamo il testo degli interventi del Santo Padre:

sabato 14 ottobre
DISCORSO DURANTE
L’INCONTRO DI FESTA

1. È con grande gioia che vi do il benvenuto, carissime famiglie, qui giunte 
dalle più diverse regioni del mondo! Saluto anche le famiglie che, sotto ogni cielo, 
sono ora collegate con noi mediante la radio e la televisione e si associano a questo 
Giubileo delle Famiglie.

Ringrazio il Signor Cardinale Alfonso Lopez Trujillo, Presidente del Pontificio 
Consiglio per la Famiglia, per le parole che mi ha rivolto a nome di tutti voi- 
Saluto anche gli altri Signori Cardinali e Confratelli nell'Episcopato qui presenti, 
come pure i sacerdoti, i religiosi e le religiose che partecipano a questo incontro 
festoso.

Ho avuto recentemente la gioia di farmi pellegrino a Nazaret, il luogo dove il 
Verbo si fece carne. In quella visita vi ho portati tutti nel cuore, supplicando fervida' 
mente per voi la Santa Famiglia, modello sublime di tutte le famiglie.

Ed è appunto il clima spirituale della Casa di Nazaret che questa sera vogliamo 
rivivere. Il grande spazio che ci raccoglie, tra la Basilica e il colonnato del Bernini, 
ci fa da casa, una grande casa a cielo aperto. Qui raccolti come una vera famiglia, 
«un cuor solo e un'anima sola» (cfr. At 4,32), possiamo intuire e far nostro il sapore 
dolce ed intimo di quell'umile casa, dove Maria e Giuseppe vivevano tra preghiera e 
lavoro, e Gesù «stava loro sottomesso» (Le 2,51), prendendo gradatamente parte 
alla vita comune.

2. Guardando alla Santa Famiglia voi, coniugi cristiani, siete stimolati a in ter 
rogarvi sui compiti che Cristo vi assegna, nella vostra stupenda e impegnativa 
vocazione.

Il tema del vostro Giubileo - I figli: primavera della famiglia e della società - può 
offrirvi per questo degli spunti significativi. Non sono proprio i bambini a fare una 
sorta di continuo "esame" ai genitori? Lo fanno non solo coi loro frequenti "perché?"' 
ma con il loro stesso volto, ora sorridente ora velato dalla tristezza. E come inserit' 
ta in tutto il loro modo di essere un’interrogazione, che si esprime nei modi più dive!' 
si, magari anche attraverso i capricci, e che potremmo tradurre in domande come 
queste: «Mamma, papà, mi volete bene? sono veramente un dono per voi? mi acco- 
gliete per quello che sono? vi sforzate di fare sempre il mio vero bene?».



Atti del Santo Padre 1223

Domande poste forse più con gli occhi che con le parole, ma che inchiodano i 
genitori alla loro grande responsabilità e sono in qualche modo per loro l'eco della 
voce di Dio.

3. I figli sono "primavera": che cosa significa questa metafora scelta per il 
vostro Giubileo?

Essa ci porta in quell'orizzonte di vita, di colori, di luce e di canto che è pro­
prio della stagione primaverile. I bimbi tutto questo lo sono naturalmente. Essi 
sono la speranza che continua a fiorire, un progetto che continuamente si riavvia, il 
futuro che si apre senza sosta. Rappresentano la fioritura dell'amore coniugale, che 
in essi si ritrova e si consolida. Venendo alla luce, portano un messaggio di vita che, 
in ultima analisi, rinvia all'Autore stesso della vita. Bisognosi come sono di tutto, 
specie nelle prime fasi dell'esistenza, essi costituiscono naturalmente un appello alla 
solidarietà.

Non a caso Gesù invitò i discepoli ad avere un cuore di bambini (cfr. Me 10,13- 
16). Oggi voi, care famiglie, volete rendere grazie per il dono dei figli e, al tempo 
stesso, accogliere il messaggio che Dio vi manda attraverso la loro esistenza.

4. Purtroppo, come ben sappiamo, la situazione dei bambini nel mondo non è 
sempre quella che dovrebbe. In molte regioni, e paradossalmente proprio nei Paesi 
di maggiore benessere, mettere al mondo i bambini è diventata una scelta operata con 
grande perplessità, ben al di là di quella prudenza che è doverosamente richiesta per 
una procreazione responsabile. Si direbbe che talvolta i bimbi siano sentiti più come 
una minaccia che come un dono.

E che dire poi dell'altro triste scenario dell'infanzia oltraggiata e sfruttata, su cui 
richiamai l'attenzione anche nella Lettera ai Bambini?

Ma voi siete qui, questa sera, a testimoniare la vostra convinzione, basata sulla 
fiducia in Dio, che è possibile invertire questa tendenza. Siete qui per una "festa della 
speranza", facendo vostro il "realismo" operoso di questa fondamentale virtù cri­
stiana.

5. In effetti, la situazione dei bambini è una sfida per l'intera società, una sfida che 
interpella direttamente le famiglie. Nessuno come voi, cari genitori, può costatare 
quanto sia essenziale per i figli poter contare su di voi, su entrambe le vostre figu­
re - quella paterna e quella materna - nella complementarità dei vostri doni. No, non è 
un passo avanti nella civiltà assecondare tendenze che mettono in ombra questa 
elementare verità e pretendono di affermarsi anche sul piano legale.

I bambini non sono forse già fin troppo penalizzati dalla piaga del divorzio? 
Quanto è triste per un bambino doversi rassegnare a dividere il suo amore tra geni­
tori in conflitto! Tanti figli porteranno per sempre il segno psicologico della prova a cui li 
ha sottoposti la divisione dei genitori.

6. Di fronte a tante famiglie disfatte, la Chiesa si sente chiamata non ad espri­
mere un giudizio severo e distaccato, ma piuttosto ad immettere nelle pieghe di tanti 
drammi umani la luce della Parola di Dio, accompagnata dalla testimonianza della sua 
misericordia. E questo lo spirito con cui la pastorale familiare cerca di farsi carico 
anche delle situazioni dei credenti che hanno divorziato e si sono risposati. Essi non 
sono esclusi dalla comunità; sono anzi invitati a partecipare alla sua vita, facendo 
un cammino di crescita nello spirito delle esigenze evangeliche. La Chiesa, senza 
tacere loro la verità del disordine morale oggettivo in cui si trovano e delle conse­
guenze che ne derivano per la pratica sacramentale, intende mostrare loro tutta la 
sua materna vicinanza.



1224 Atti del Santo Padre

Voi, coniugi cristiani, siatene certi: il sacramento del matrimonio vi assicura la 
grazia necessaria per perseverare nell'amore scambievole, di cui i vostri figli hanno 
bisogno come del pane.

Su questa comunione profonda tra di voi oggi siete chiamati a interrogarvi, 
mentre chiedete l'abbondanza della misericordia giubilare.

7. Al tempo stesso non potete eludere l'interrogativo essenziale sulla vostra mis­
sione di educatori. Avendo dato la vita ai vostri figli, siete anche impegnati a seguir­
li, in modo appropriato alla loro età, negli orientamenti e nelle scelte di vita, facen­
dovi carico di tutti i loro diritti.

Nel nostro tempo il riconoscimento dei diritti del bambino ha conosciuto un 
indubbio avanzamento, ma resta motivo di afflizione la negazione pratica di questi 
diritti, quale si manifesta in numerosi e terribili attentati contro la loro dignità- 
Occorre vigilare, perché il bene del bambino sia sempre messo al primo posto. A comin­
ciare dal momento in cui si desidera di avere un bambino. La tendenza a ricorrere 
a pratiche moralmente inaccettabili nella generazione tradisce l'assurda mentalità 
di un ''diritto al figlio", che ha preso il posto del giusto riconoscimento di un "dirit­
to del figlio" a nascere e poi a crescere in modo pienamente umano. Quanto diver­
sa e meritevole di incoraggiamento è invece la pratica dell'adozione! Un vero eser­
cizio di carità, che guarda al bene dei bambini prima che alle esigenze dei genitori-

8. Impegniamoci, carissimi, con tutte le nostre forze, a difendere il valore della 
famiglia e il rispetto della vita umana, fin dal momento del concepimento. Si tratta 
di valori che appartengono alla "grammatica" fondamentale del dialogo e dell'u­
mana convivenza tra i popoli. Auspico vivamente che sia i Governi e i Parlamenti nazio­
nali, sia le Organizzazioni internazionali e, in particolare, l'Organizzazione delle Nazioni 
Unite, non smarriscano questa verità. A tutti gli uomini di buona volontà, che credo­
no in questi valori, chiedo di unire efficacemente i propri sforzi, perché essi preval­
gano nella pratica della vita, negli orientamenti culturali e nei mass media, nelle scel­
te politiche e nelle legislazioni dei popoli.

9. A voi, care mamme, che portate dentro di voi un istinto incoercibile per 13 
difesa della vita, rivolgo un appello accorato: siate sempre fonti di vita, mai di morte!

Dico a voi insieme, papà e mamme: siete stati chiamati all'altissima missione di 
cooperare col Creatore nel trasmettere la vita (Lettera alle Famiglie, 8); non abbiate 
paura della vita! Proclamate insieme il valore della famiglia e quello della vita. Senz3 
questi valori, non c'è futuro degno dell'uomo!

Lo spettacolo stupendo delle vostre fiaccole accese in questa Piazza vi accom­
pagni a lungo come un segno di Colui che è la Luce e vi chiama ad illuminare con 
la vostra testimonianza il cammino dell'umanità sulle strade del nuovo 
Millennio!



Atti del Santo Padre 1225

domenica 15 ottobre
OMELIA NELLA 
CONCELEBRAZIONE 
EUCARISTICA

1. «Ci benedica il Signore, fonte della vita». L'invocazione che abbiamo ripetuto nel 
Salmo responsoriale, carissimi Fratelli e Sorelle, ben sintetizza la preghiera quoti­
diana di ogni famiglia cristiana, ed oggi, in questa celebrazione eucaristica giubila­
re, efficacemente esprime il senso del nostro incontro.

Voi siete qui convenuti non solo come singoli, ma come famiglie. Siete giunti 
a Roma da ogni parte del mondo, portando con voi la profonda convinzione che 
la famiglia è un grande dono di Dio, un dono originario, segnato dalla sua bene­
dizione.

Così è, infatti. Fin dall'alba della creazione sulla famiglia si posò lo sguardo 
benedicente di Dio. Dio creò l'uomo e la donna a sua immagine, e diede loro un 
compito specifico per lo sviluppo della famiglia umana: «... li benedisse e disse loro: 
'Siate fecondi e moltiplicatevi, riempite la terra"» (Gen 1,28).

Il vostro Giubileo, carissime famiglie, è canto di lode per questa benedizione 
originaria. Essa si è posata su di voi, coniugi cristiani, quando, celebrando il vostro 
matrimonio, vi siete giurati amore perenne davanti a Dio. La riceveranno oggi le 
otto coppie di varie parti del mondo, venute a celebrare il loro matrimonio nella 
cornice solenne di questo rito giubilare.

Sì, vi benedica il Signore, fonte della vita! Apritevi al flusso sempre nuovo di que­
sta benedizione. Essa porta in sé una forza creatrice, rigenerante, capace di elimi­
nare ogni stanchezza e di assicurare perenne freschezza al vostro dono.

2. Questa benedizione originaria è legata a un preciso disegno di Dio, che la sua 
Parola ci ha or ora ricordato: «Non è bene che l'uomo sia solo: gli voglio fare un aiuto che 
gli sia simile» (Gen 2,18). E così che, nel libro della Genesi, l'Autore sacro delinea l'e­
sigenza fondamentale su cui poggia l'unione sponsale di un uomo e di una donna, e 
con essa la vita della famiglia che ne scaturisce. Si tratta di un'esigenza di comunione. 
L'essere umano non è fatto per la solitudine, porta in sé una vocazione relazionale, 
radicata nella sua stessa natura spirituale. In forza di tale vocazione, egli cresce 
nella misura in cui entra in relazione con gli altri, ritrovandosi pienamente «nel 
dono sincero di sé» (Gaudium et spes, 24).

All'essere umano non bastano rapporti puramente funzionali. Ha bisogno di rap­
porti interpersonali ricchi di interiorità, di gratuità, di oblatività. Tra questi, fonda­
mentale è quello che si realizza nella famiglia: nei rapporti tra i coniugi, come tra 
questi ed i figli. Tutta la grande rete delle relazioni umane scaturisce e continua- 
mente si rigenera a partire da quel rapporto con cui un uomo e una donna si rico­
noscono fatti l'uno per l'altra, e decidono di fondere le proprie esistenze in un unico 
progetto di vita: «Per questo l'uomo lascerà suo padre e sua madre e si unirà a sua moglie 
e i due saranno una sola carne» (Gen 2,24).

3. Una sola carne! Come non cogliere la forza di questa espressione? Il termine 
biblico "carne" non evoca soltanto la fisicità dell'uomo, ma la sua identità globale di 
spirito e di corpo. Ciò che i coniugi realizzano non è soltanto un incontro corporeo, 
ma una vera unità delle loro persone. Un'unità così profonda, da renderli in qual­
che modo nella storia un riflesso del "Noi" delle Tre Persone divine (cfr. Lettera alle 
famiglie, 8).

Si comprende, allora, la grande posta in gioco che emerge dal dibattito di Gesù 
con i farisei nel Vangelo di Marco, poc'anzi proclamato. Per gli interlocutori di



1226 Atti del Santo Padre

Gesù, si trattava di un problema di interpretazione della legge mosaica, la quale 
consentiva il ripudio, provocando dibattiti sulle ragioni che potevano legittimarlo. 
Gesù supera totalmente questa visione legalista, andando al cuore del disegno di Dio. 
Nella norma mosaica Egli vede una concessione alla "sclerocardia", alla "durezza del 
cuore". Ma proprio a questa durezza Gesù non si rassegna. E come potrebbe, Lui 
che è venuto appunto per scioglierla ed offrire all'uomo, con la redenzione, la forza 
di vincere le resistenze dovute al peccato? Egli non teme di riadditare il disegno ori­
ginario: «All'inizio della creazione Dio li creò maschio e femmina» (Me 10,6).

4. All'inizio! Solo Lui, Gesù, conosce il Padre "dall'inizio", e conosce anche l'uo­
mo "dall'inizio". Egli è insieme il rivelatore del Padre e il rivelatore dell'uomo 
all'uomo (cfr. Gaudium et spes, 22). Per questo, sulle sue orme, la Chiesa ha il com­
pito di testimoniare nella storia questo disegno originario, manifestandone la verità 
e la praticabilità.

Facendo ciò, la Chiesa non si nasconde le difficoltà e i drammi, che la concreta 
esperienza storica registra nella vita delle famiglie. Ma essa sa anche che il volere di 
Dio, accolto e realizzato con tutto il cuore, non è una catena che rende schiavi, ma 
la condizione di una libertà vera che ha nell’amore la sua pienezza. La Chiesa sa anche - 
e l'esperienza quotidiana glielo conferma - che quando questo disegno originario si 
oscura nelle coscienze, la società ne riceve un danno incalcolabile.

Certo, le difficoltà ci sono. Ma Gesù ha provveduto a fornire gli sposi di mezzi 
di grazia adeguati per superarle. Per sua volontà il matrimonio ha acquistato, nei 
battezzati, il valore e la forza di un segno sacramentale, che ne consolida i caratteri e le 
prerogative. Nel matrimonio sacramentale, infatti, i coniugi - come faranno tra 
poco le giovani coppie di cui benedirò le nozze - si impegnano a esprimersi vicen­
devolmente e a testimoniare al mondo l'amore forte e indissolubile con cui Cristo ama 
la Chiesa. È il «grande mistero», come lo chiama l'Apostolo Paolo (cfr. Ef 5,32).

5. «Vi benedica Dio, sorgente della vita!». La benedizione di Dio è all'origine non 
solo della comunione coniugale, ma anche della responsabile e generosa apertura alla 
vita. I figli sono davvero la "primavera della famiglia e della società", come recita il 
motto del vostro Giubileo. Nei figli il matrimonio trova la sua fioritura: in essi si 
realizza il coronamento di quella totale condivisione di vita («totius vitae consof' 
tium»: C.I.C., can. 1055 § 1), che fa degli sposi "una sola carne"; e ciò tanto nei figli 
nati dal naturale rapporto tra i coniugi, quanto in quelli voluti mediante l'adozione' 
I figli non sono un "accessorio" nel progetto di una vita coniugale. Non sono un 
"optional", ma un «dono preziosissimo» (Gaudium et spes, 50), iscritto nella struttu­
ra stessa dell'unione coniugale.

La Chiesa, com'è noto, insegna l'etica del rispetto di questa struttura fondamentale 
nel suo significato insieme unitivo e procreativo. In tutto ciò, essa esprime il dove­
roso ossequio al disegno di Dio, delineando un quadro di rapporti tra i coniugi 
improntati all'accettazione reciproca senza riserve. Ciò, oltre tutto, viene incontro al 
diritto dei figli di nascere e di crescere in un contesto di amore pienamente umano- 
Conformandosi alla Parola di Dio, la famiglia si fa così laboratorio di umanizzazio­
ne e di vera solidarietà.

6. A questo compito sono chiamati genitori e figli, ma, come già scrivevo nel 
1994, in occasione dell'Anno della Famiglia, «il "noi" dei genitori, del marito e della 
moglie, si sviluppa, per mezzo della generazione e dell'educazione, nel "noi" della 
famiglia, che s'innesta sulle generazioni precedenti e si apre ad un graduale allarga- 
mento» (Lettera alle Famiglie, 16). Quando i ruoli vengono rispettati, in modo che il 
rapporto tra i coniugi e quello tra genitori e figli si svolga in modo compiuto e sere- |



Atti del Santo Padre 1227

no, è naturale che per la famiglia acquistino significato ed importanza anche gli altri 
parenti, quali i nonni, gli zii, i cugini. Spesso, in questi rapporti improntati a sincero 
affetto e aiuto scambievole, la famiglia svolge un ruolo davvero insostituibile, per­
ché le persone in difficoltà, le persone non sposate, le vedove e i vedovi, gli orfani, 
possano trovare un luogo di calore e di accoglienza. La famiglia non può chiudersi in 
se stessa. Il rapporto affettuoso con i parenti è un primo ambito di quella necessaria 
apertura, che proietta la famiglia verso l'intera società.

7. Accogliete, dunque, con fiducia, care famiglie cristiane, la grazia giubilare, che 
in questa Eucaristia viene abbondantemente effusa. Accoglietela prendendo come 
modello la famiglia di Nazaret che, pur chiamata a una missione incomparabile, fece 
il vostro stesso cammino, tra gioie e dolori, tra preghiera e lavoro, tra speranze e prove 
angustianti, sempre radicata nell'adesione alla volontà di Dio. Siano le vostre fami­
glie, sempre più, vere "Chiese domestiche", da cui salga ogni giorno la lode a Dio 
e si irradi sulla società un flusso benefico e rigenerante di amore.

«Ci benedica il Signore, fonte della vita!». Possa questo Giubileo delle Famiglie 
costituire per tutti voi che lo state vivendo un grande momento di grazia. Sia anche 
per la società un invito a riflettere sul significato e il valore di questo grande dono 
che è la famiglia, costruita secondo il cuore di Dio.

Maria, "Regina della famiglia", vi accompagni sempre con la sua mano 
materna.

Dal Libro Sinodale (nn. 46-47)

Primato della famiglia nella catechesi
Puntare sugli adulti quali soggetti e destinatari della formazione significa rico­

noscere il ruolo prioritario della famiglia nella catechesi e più in generale nell’edu­
cazione cristiana delle giovani generazioni. Se ciò risponde al piano creazionale di 
Dio, si scontra oggi con oggettive difficoltà, legate alla crisi che l’istituzione-fami- 
glia attraversa, testimoniata dal crescere delle convivenze di fatto, delle separazioni 
e dei divorzi. Di questa situazione, con le sue potenzialità e i suoi rischi, la comunità 
cristiana è chiamata a farsi carico.

L’impegno educativo delle famiglie deve essere sostenuto promuovendo le 
“scuole per genitori”, favorendo la nascita e lo sviluppo di gruppi per i genitori 
dei bambini della scuola materna ed elementare, diffondendo la conoscenza e 
l’uso del Catechismo per gli 0-6 anni “Lasciate che i bambini vengano a me”. 
Ciascuna comunità parrocchiale è tenuta a farsi carico in maniera esplicita delle 
nuove famiglie, offrendo loro occasioni di fraternizzazione, di incontro e di forma­
zione, con particolare attenzione alle problematiche legate alla nascita e all’educa­
zione della prole. In questo ambito può rivelarsi feconda l’interazione con le scuole 
cattoliche presenti nel territorio.



1228 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti a un Convegno Internazionale 
sul volto e l’anima dello sport

Lo sport può divenire veicolo di civiltà
Sabato 28 ottobre, incontrando i partecipanti a un Congresso Internazionale su “Nel tempo dd 
Giubileo: il volto e l’anima dello sport”, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Ben volentieri intervengo a questo vostro Convegno Internazionale sul signi' 
ficativo tema: "Nel tempo del Giubileo: il volto e l'anima dello sport". In attesa di incori' 
trarmi domani, allo Stadio Olimpico, con l'intero mondo dello sport che celebra il 
suo Giubileo, ho quest'oggi la gradita occasione di salutare voi, che dello sport siete 
a vario titolo rappresentanti qualificati.

Saluto i promotori di quest'incontro, in special modo il Presidente del Comitato 
Olimpico Internazionale, Signor Juan Antonio Samaranch, ed il Presidente dd 
Comitato Olimpico Italiano, Signor Giovanni Petrucci, ed estendo il mio saluto ai 
vari relatori e rappresentanti di molteplici realtà sportive nel mondo. Ringrazio, à1 
particolare, Mons. Crescenzio Sepe che si è fatto interprete dei comuni sentimenti, 
illustrando il significato di questo incontro.

Il tema che avete scelto per la vostra riflessione porta l'attenzione sulla natura 
ed i fini della pratica sportiva in questo nostro tempo caratterizzato da molteplid 
ed importanti mutamenti sociali. Lo sport è sicuramente uno dei fenomeni rilevali' 
ti che, con un linguaggio da tutti comprensibile, può comunicare valori molta 
profondi. Può essere veicolo di alti ideali umani e spirituali quando è praticato nel 
pieno rispetto delle regole; ma può anche venir meno al suo autentico scopo quali' 
do fa spazio ad altri interessi che ignorano la centralità della persona umana.

2. Il tema parla di "volto" e di "anima" dello sport. In effetti l'attività sportiva 
pone in luce, oltre alle ricche possibilità fisiche dell'uomo, anche le sue capacità 
intellettuali e spirituali. Non è mera potenza fisica ed efficienza muscolare, ma ha 
anche un'anima e deve mostrare il suo volto integrale. Ecco perché il vero atleta noli 
deve lasciarsi travolgere dall'ossessione della perfezione fisica, né lasciarsi soggio- 
gare dalle dure leggi della produzione e del consumo, o da considerazioni pura' 
mente utilitaristiche ed edonistiche.

Le potenzialità del fenomeno sportivo lo rendono strumento significativo per 1° 
sviluppo globale della persona e fattore quanto mai utile per la costruzione di una 
società più a misura d'uomo. Il senso di fratellanza, la magnanimità, l'onestà e il 
rispetto del corpo - virtù indubbiamente indispensabili ad ogni buon atleta - con' 
tribuiscono all'edificazione di una società civile dove all'antagonismo si sostituisca 
l'agonismo, dove allo scontro si preferisca l'incontro ed alla contrapposizione astio' 
sa il confronto leale. Così inteso, lo sport non è un fine, ma un mezzo; può diveni' 
re veicolo di civiltà e di genuino svago, stimolando la persona a porre in campo i1 
meglio di sé e a rifuggire da ciò che può essere di pericolo o di grave danno a 
stessi o agli altri.

3. Non sono purtroppo pochi, e forse si vanno facendo più evidenti, i segni di 
un disagio che talvolta mette in discussione gli stessi valori etici fondanti la pratici 
sportiva. Accanto ad uno sport che aiuta la persona, ve n'è infatti un altro che la dan-' 
neggia; accanto ad uno sport che esalta il corpo, ce n'è un altro che lo mortifica e 1o



Atti del Santo Padre 1229

tradisce; accanto ad uno sport che persegue nobili ideali, ce n'è un altro che rincorre 
soltanto il profitto; accanto ad uno sport che unisce, ce n'è un altro che divide.

Il mio augurio è che questo Giubileo dello Sport sia occasione per tutti, cari 
responsabili, dirigenti, appassionati di sport ed atleti, di ritrovare un nuovo slancio 
creativo e propulsivo, attraverso una pratica sportiva che sappia conciliare con spi­
rito costruttivo le complesse esigenze sollecitate dai cambiamenti culturali e sociali 
in atto con quelle immutabili dell'essere umano.

4. Permettetemi ancora una considerazione. Lo sport, mentre favorisce la robu­
stezza fisica e tempra il carattere, non deve mai distrarre dai doveri spirituali quan­
ti lo praticano e lo apprezzano, Sarebbe come se si corresse, secondo quanto scrive 
San Paolo, soltanto «per una corona corruttibile», dimenticando che mai i cristiani 
possono perdere di vista «quella incorruttibile» (cfr. 1 Cor 9,25). La dimensione spi­
rituale deve essere coltivata ed armonizzata con le varie attività di svago, tra le 
quali si inserisce anche lo sport.

I ritmi della società moderna e di alcune attività agonistiche potrebbero talvol­
ta far dimenticare al cristiano la necessità di partecipare all'assemblea liturgica nel 
Giorno del Signore. Le esigenze del giusto e meritato svago non possono, però, por­
tare detrimento all'obbligo del fedele di santificare la festa. Al contrario, nel Giorno 
del Signore l'attività sportiva va inserita in un contesto di serena distensione, che 
favorisca lo stare insieme ed il crescere nella comunione specialmente familiare.

Formulo di cuore fervidi auguri per questo vostro incontro e, mentre invoco su 
voi la protezione di Maria, assicuro il mio ricordo nella preghiera per tutti voi e 
volentieri vi benedico.

Dal Libro Sinodale (n. 50)

L’Oratorio
La grande tradizione torinese che attribuisce insostituibile efficacia alla pastora­

le oratoriana nel cammino della formazione cristiana e della coltivazione delle voca­
zioni è stata sottolineata nella Lettera pastorale Destatevi, preparate le lucerne, ricor­
dando che «una parrocchia senza Oratorio è una parrocchia incompleta» (n. 15).

Lo slancio della nuova evangelizzazione passa anche attraverso questo «luogo 
normale dove i ragazzi/e conoscono e sperimentano la Chiesa» (Ivi). Le difficoltà 
non sono poche, ma «l’Oratorio, che ha conosciuto anche nella Chiesa di Torino una 
sua varia e valida tradizione, ha bisogno oggi di essere ripreso con fiducia» (n. 17), 
con quel suo specifico, consistente nel «far capire a poco a poco che il cristianesimo 
è una vita e non soltanto un culto» (n. 18), attraverso il suo stile caratteristico di ani­
mazione, che si basa sul coinvolgimento dei ragazzi in proposte educative che par­
tono dai loro interessi e dai loro bisogni.

Gli Oratori sono il luogo di evangelizzazione della parrocchia e non solo un 
luogo in cui i ragazzi, gli adolescenti e i giovani vengono per giocare: vero luogo di 
formazione cristiana e di maturazione coraggiosa dell’identità cristiana, in cui non 
si confondono ma anche non si separano evangelizzazione ed educazione.

Le Direttive pastorali per gli Oratori diocesani (1991) vanno adottate e segui­
te da tutte le parrocchie della Diocesi, tenendosi in contatto con l’Ufficio dioce­
sano per la pastorale dei giovani, che costituisce il punto di riferimento neces­
sario per un confronto propositivo e per la verifica delle attività e delle speri­
mentazioni.



1230 Atti del Santo Padre

Omelia per il Giubileo degli Sportivi

Un esame di coscienza per lo sport
Domenica 29 ottobre, nello Stadio Olimpico di Roma si è celebrato il Giubileo degli Sportivi con 
una Concelebrazione Eucaristica presieduta dal Santo Padre, che ha pronunciato la seguente 
omelia:

1. «Non sapete che nelle corse allo stadio tutti corrono, ma uno solo conquista il pre- i 
mio? Correte anche voi in modo da conquistarlo!» (1 Cor 9,24).

A Corinto, dove Paolo aveva portato l'annuncio del Vangelo, vi era uno stadio 
molto importante, in cui si disputavano i “giochi istmici". Opportunamente, per­
tanto, l'Apostolo, per spronare i cristiani di quella città ad impegnarsi a fondo nella 
"corsa" della vita, fa riferimento alle gare di atletica. Nelle corse allo stadio - egli 
dice - tutti corrono, anche se uno solo è il vincitore: correte anche voi... Attraverso 
la metafora del sano agonismo sportivo, egli mette in luce il valore della vita, para­
gonandola ad una corsa verso una meta non solo terrena e passeggera, ma eterna. 
Una corsa in cui non uno soltanto, ma tutti possono essere vincitori.

Ascoltiamo oggi queste parole dell'Apostolo, raccolti in questo Stadio Olimpico 
di Roma, che ancora una volta si trasforma in un grande tempio a cielo aperto, come 
in occasione del Giubileo internazionale degli sportivi, nel 1984, Anno Santo della 
Redenzione. Allora, come oggi, è Cristo, unico Redentore dell'uomo, che ci accoglie 
e con la sua parola di salvezza illumina il nostro cammino.

A tutti voi, carissimi atleti e sportivi di ogni parte del mondo, che celebrate il 
vostro Giubileo, rivolgo, il mio caloroso saluto! Il mio "grazie" più cordiale ai 
Responsabili delle Istituzioni sportive internazionali e italiane, e a tutti coloro che 
hanno collaborato ad organizzare quest'appuntamento singolare con il mondo 
dello sport e con le sue varie articolazioni.

Ringrazio per le parole rivoltemi il Presidente del Comitato Olimpico 
Internazionale, Signor Juan Antonio Samaranch, e il Presidente del CONI, Signor 
Giovanni Petrucci, come pure il Signor Antonio Rossi, medaglia d'oro a Sydney ed 
Atlanta, che ha interpretato i sentimenti di tutti voi, carissimi atleti. Mentre vi con­
templo raccolti in bell'ordine in questo Stadio, mi tornano alla mente molti ricordi 
della mia vita, legati ad esperienze sportive. Cari amici, grazie per la vostra pre­
senza e grazie soprattutto per l'entusiasmo con cui state vivendo questo appunta­
mento giubilare.

2. Con questa celebrazione il mondo dello sport si unisce, come un grandioso 
coro, per esprimere attraverso la preghiera, il canto, il gioco, il movimento, un inno 
di lode e di ringraziamento al Signore. È l'occasione propizia per rendere grazie a Dio 
per il dono dello sport, in cui l'uomo esercita il corpo, l'intelligenza, la volontà, rico­
noscendo in queste sue capacità altrettanti doni del suo Creatore.

Grande importanza assume oggi la pratica sportiva, perché può favorire l'affermar' 
si nei giovani di valori importanti quali la lealtà, la perseveranza, l'amicizia, la con­
divisione, la solidarietà. E proprio per tale motivo, in questi ultimi anni essa è anda- 
ta sempre più sviluppandosi come uno dei fenomeni tipici della modernità, quasi 
un "segno dei tempi" capace di interpretare nuove esigenze e nuove attese dell'u- 
manità. Lo sport si è diffuso in ogni angolo del mondo, superando diversità di cui' 
ture e di Nazioni.



Atti del Santo Padre 1231

Per il profilo planetario assunto da questa attività, è grande la responsabilità degli 
sportivi nel mondo. Essi sono chiamati a fare dello sport un'occasione di incontro e di 
dialogo, al di là di ogni barriera di lingua, di razza, di cultura. Lo sport può, infat­
ti, recare un valido apporto alla pacifica intesa fra i popoli e contribuire all'affer- 
marsi nel mondo della nuova civiltà dell'amore.

3. Il Grande Giubileo dell'Anno 2000 invita tutti e ciascuno ad un serio cammi­
no di riflessione e di conversione. Può il mondo dello sport esimersi da questo prov­
videnziale dinamismo spirituale? No! Anzi proprio l'importanza che lo sport oggi 
riveste invita quanti vi partecipano a cogliere questa opportunità per un esame di 
coscienza. E importante rilevare e promuovere i tanti aspetti positivi dello sport, ma 
è doveroso anche cogliere le situazioni in vario modo trasgressive a cui esso può 
cedere.

Le potenzialità educative e spirituali dello sport devono rendere i credenti e gli 
uomini di buona volontà uniti e decisi nel contrastare ogni aspetto deviante che vi si 
potesse insinuare, riconoscendovi un fenomeno contrario allo sviluppo pieno della 
persona e alla sua gioia di vivere. E necessaria ogni cura per la salvaguardia del 
corpo umano da ogni attentato alla sua integrità, da ogni sfruttamento, da ogni 
idolatria.

Occorre essere disposti a chiedere perdono per quanto nel mondo dello sport si 
è fatto o si è omesso, in contrasto con gli impegni assunti nel precedente Giubileo. 
Essi saranno ribaditi nel "Manifesto dello Sport", che tra poco sarà presentato. Possa 
questa verifica offrire a tutti - dirigenti, tecnici ed atleti - l'occasione per ritrovare 
un nuovo slancio creativo e propulsivo, così che lo sport risponda, senza snaturar­
si, alle esigenze dei nostri tempi: uno sport che tuteli i deboli e non escluda nessu­
no, che liberi i giovani dalle insidie dell'apatia e dell'indifferenza, e susciti in loro 
un sano agonismo; uno sport che sia fattore di emancipazione dei Paesi più poveri 
ed aiuto a cancellare l'intolleranza e a costruire un mondo più fraterno e solidale; 
uno sport che contribuisca a far amare la vita, educhi al sacrificio, al rispetto ed alla 
responsabilità, portando alla piena valorizzazione di ogni persona umana.

4. «Chi semina nelle lacrime, mieterà con giubilo» (Sai 125,5). Il Salmo responsoria- 
le ci ha ricordato che per riuscire nella vita bisogna perseverare nella fatica. Chi pratica 
lo sport questo lo sa bene: è solo a prezzo di faticosi allenamenti che si ottengono 
risultati significativi. Per questo lo sportivo è d'accordo col Salmista quando affer­
ma che la fatica spesa nella semina trova ricompensa nella gioia della mietitura: 
«Nell'andare se ne va e piange, portando la semente da gettare, ma nel tornare 
viene con giubilo, portando i suoi covoni» (Sai 125,6).

Nelle recenti Olimpiadi di Sidney abbiamo ammirato le imprese di grandi atleti, 
che per giungere a quei risultati si sono sacrificati per anni, ogni giorno. Questa è la 
logica dello sport, specialmente dello sport olimpico; ed è anche la logica della vita: 
senza sacrifici non si ottengono risultati importanti, e nemmeno autentiche soddi­
sfazioni.

Ce lo ha ricordato ancora una volta l'Apostolo Paolo: «Ogni atleta è temperante 
in tutto; essi lo fanno per ottenere una corona corruttibile, noi invece una incorrut­
tibile» (1 Cor 9,25). Ogni cristiano è chiamato a diventare un valido atleta di Cristo, 
cioè un testimone fedele e coraggioso del suo Vangelo. Ma per riuscire in ciò è 
necessario che egli perseveri nella preghiera, si alleni nella virtù, segua in tutto il 
divino Maestro.

In effetti, è Lui il vero atleta di Dio; Cristo è l'Uomo «più forte» (cfr. Me 1,7), che 
per noi ha affrontato e sconfitto 1' "avversario", Satana, con la potenza dello Spirito



1232 Atti del Santo Padre

Santo, inaugurando il Regno di Dio. Egli ci insegna che per entrare nella gloria biso­
gna passare attraverso la passione (cfr. Le 24,26.46), e ci ha preceduto in questa via, 
perché ne seguiamo le orme.

Ci aiuti il Grande Giubileo a rafforzarci e ad irrobustirci per affrontare le sfide 
che ci attendono in quest'alba del Terzo Millennio.

5. «Figlio di Davide, Gesù, abbi pietà di me!» (Me 10,47).
Sono le parole del cieco di Gerico nella vicenda narrata nella pagina evangelica 

proclamata poc'anzi. Possono diventare anche parole nostre: «Figlio di Davide, 
Gesù, abbi pietà di me!».

Fissiamo, o Cristo, lo sguardo su di Te, che offri ad ogni uomo la pienezza della 
vita. Signore, Tu guarisci e fortifichi chi, fidandosi di Te, accoglie la tua volontà.

Oggi, nell'ambito del Grande Giubileo dell'Anno 2000, sono qui radunati ideal­
mente gli sportivi di tutto il mondo, anzitutto per rinnovare la propria fede in Te, 
unico Salvatore dell'uomo.

Anche chi, come l'atleta, è nel pieno delle sue forze, riconosce che senza di Te, o 
Cristo, è interiormente come cieco, incapace cioè di conoscere la piena verità, di com­
prendere il senso profondo della vita, specialmente di fronte alle tenebre del male e 
della morte. Anche il più grande campione, davanti alle domande fondamentali 
dell'esistenza, si scopre indifeso ed ha bisogno della tua luce per vincere le sfido 
impegnative che un essere umano è chiamato ad affrontare.

Signore Gesù Cristo, aiuta questi atleti ad essere tuoi amici e testimoni del tuo 
amore. Aiutali a porre nell'ascesi personale lo stesse impegno che mettono nello 
sport; aiutali a realizzare un'armonica e coerente unità di corpo e di anima.

Possano essere, per quanti li ammirano, validi modelli da imitare. Aiutali ad 
essere sempre atleti dello spirito, per ottenere il tuo inestimabile premio: una coro­
na che non appassisce e che dura in eterno. Amen!



Atti del Santo Padre 1233

Lettera del Cardinale Segretario di Stato 
per il V Consiglio Internazionale della CIJOC

Una rinnovata presenza dell'annuncio cristiano
In occasione del V Consiglio Internazionale del Coordinamento Internazionale della Gioventù 
Operaia Cristiana (CIJOC) in corso a E1 Escoriai in Spagna, il Cardinale Segretario di Stato ha invia­
to il saluto e la Benedizione del Santo Padre alla Presidente Signora Nicoletta Pisa con questa 
Lettera, che pubblichiamo in traduzione italiana:

Signora Presidente!

1. Sono lieto di trasmettere il cordiale saluto di Sua Santità Giovanni Paolo II a 
tutti i membri della JOC riuniti a E1 Escoriai (Madrid) per partecipare al V Consiglio 
Internazionale della CIJOC, come rappresentanti di questa organizzazione nei 
diversi Paesi e Continenti.

Voi seguite la grande tradizione della JOC che affonda le proprie radici nell'i­
stituzione apostolica di Padre Joseph Cardjin, il quale si propose di aiutare i giova­
ni lavoratori a essere testimoni della speranza cristiana nel proprio ambito lavora­
tivo. Nei primi decenni del XX secolo, questo zelante sacerdote belga seppe perce­
pire con lungimiranza la situazione della gioventù lavoratrice, sottoposta non solo 
a condizioni molto penose nelle fabbriche ma anche esposta ai potenti influssi che 
la facevano sentire lontana dalla vita della Chiesa. A muoverlo fu soprattutto la sua 
coscienza missionaria per il destino di quei giovani lavoratori per i quali fondò la 
JOC. La diffusione di questo movimento specializzato dell'Azione Cattolica fu tale 
che presto, a partire dalle sue origini franco-belghe, si trasformò in una corrente 
viva che ebbe come protagonisti i giovani lavoratori di numerosi Paesi, forgiando 
militanti cristiani nel mondo del lavoro e arricchendo la missione della Chiesa nel­
l'ambito urbano-industriale. In questo cammino alla JOC non mancarono mai il 
sostegno e l'incoraggiamento della Santa Sede. Padre Joseph Cardjin fu designato 
esperto nel Concilio Vaticano II da Papa Giovanni XXIII, recentemente beatificato, 
e in seguito, nel 1964, nominato Cardinale dal Papa Paolo VI.

2. Oggi la tradizione della JOC è ancora viva, grazie anche alla Coordinación 
International de la Juventud Obrera Cristiana (Coordinamento Internazionale della 
Gioventù Operaia Cristiana). Dopo la lunga crisi degli anni Settanta, la CIJOC ha 
offerto ai giovani lavoratori di tutto il mondo un movimento fedele agli orienta­
menti del suo Fondatore e alla Chiesa. A tale proposito, il Santo Padre desidera 
esprimere il proprio riconoscimento anche agli Assistenti ecclesiastici che offrono il 
loro prezioso aiuto affinché si raggiunga l'obiettivo principale della CIJOC: che i 
giovani lavoratori siano apostoli ed evangelizzatori degli altri giovani. Inoltre si 
osserva con soddisfazione che, dal 1986, data in cui la Santa Sede ha riconosciuto 
questo Coordinamento Internazionale, è aumentata la fiducia nella CIJOC, che 
mediante la sua opera formativa aiuta i giovani lavoratori a scoprire e a sviluppare 
la loro responsabilità di cittadini e di cristiani nel proprio ambiente lavorativo e 
nella vita ecclesiale.

3. La sfida che la CIJOC attualmente accoglie è molto grande. Vi sono vasti set­
tori di giovani che, nei più diversi ambienti del mondo lavorativo sottoposto oggi



1234 Atti del Santo Padre

ad accelerati e complessi processi di trasformazione, hanno bisogno di una rinno­
vata presenza dell'annuncio cristiano. Sono giovani che spesso hanno una scarsa 
formazione scolastica e professionale, il che aggrava le drammatiche situazioni di 
esclusione e di disoccupazione, o che affrontano lavori di grande precarietà e che a 
volte si vedono persino sottoposti a forme di sfruttamento. Sono giovani che molto 
spesso non trovano accoglienza o aiuto nelle Organizzazioni sindacali tradizionali- 
Giovani intrappolati in periferie urbane degradate, tentati dalla violenza e dalle reti 
della delinquenza. Giovani spesso vittime di ambienti scristianizzati ma che, nono­
stante ciò, cercano di dare un senso alla vita e provano aneliti di verità e di felicità, 
di giustizia e di elevazione delle persone. Hanno quindi bisogno di una testimo­
nianza vicina e di persone che li seguano e sappiano proporre loro un ideale 
attraente e li aiutino a compiere con serietà il proprio dovere nella società. Perciò il 
Papa vi incoraggia vivamente a promuovere questa campagna solidale della JOC, 
per una maggiore formazione dei giovani lavoratori a tutti i livelli, che permetta 
loro di incontrare Cristo come la prima e inesauribile risposta a tutti gli aneliti. In 
tal modo ogni giovane sarà capace di comportarsi come un autentico militante nel 
suo posto di lavoro, come laico chiamato a donare la propria vita per la causa del 
Vangelo.

4. Il Santo Padre confida nel fatto che questo Consiglio Internazionale, celebra­
to nell'anno del Grande Giubileo, sia un'occasione propizia per rinnovare, nella 
CIJOC, gli impegni e gli orientamenti fondamentali. Si spera dunque che tutti i 
movimenti affiliati e i suoi militanti ripongano la loro fiducia in Dio per ottenere la 
grazia della conversione e aprirsi così a una vita nuova, animata dalla carità, origi­
ne dell'autentica solidarietà. Che Cristo sia per ogni membro della JOC la Porta 
Santa, che guidi serenamente i vostri passi! L'incontro con Gesù Cristo aiuterà a 
vivere e a partecipare pienamente alla comunione della sua Chiesa, per mezzo della 
Parola di vita e dell'azione salvifica dei Sacramenti. Questa fedele adesione eccle­
siale della CIJOC sarà sempre un fondamento sicuro e, al contempo, un impulso 
costante per rendere testimonianza di Cristo ai giovani lavoratori di tutto il mondo- 
Sono tanti gli ambiti che hanno bisogno di questo rinnovamento e della diffusione 
dell'esperienza della JOC che trova nella CIJOC il suo canale adeguato.

5. In questa circostanza il Santo Padre chiede al Signore che il V Consiglio 
Internazionale aiuti tutti i suoi membri a lavorare instancabilmente a favore della 
gioventù operaia, il che recherà beneficio a tutta la società. Con questa viva spe­
ranza, imparte con affetto a tutti i presenti la Benedizione Apostolica.

Colgo l'occasione per esprimerle i sentimenti della mia considerazione e stima 
in Cristo.

* Angelo Card. Sodano
Segretario di Stato di Sua Santità

Da L’Osservatore Romano, 11 ottobre 2000



Atti della Santa Sede

PONTIFICIA ACCADEMIA 
PER LA VITA

Dichiarazione sulla messa in vendita in Italia 
della cosiddetta "pillola del giorno dopo”

Come è noto, da pochi giorni, nelle farmacie italiane è in vendita la c.d. pillola del gior­
no dopo, un ben conosciuto ritrovato chimico (di tipo ormonale) che di frequente - anche in 
questi ultimi giorni - è stato presentato da molti addetti ai lavori e da numerosi media come 
un semplice contraccettivo, o più precisamente come un “contraccettivo d’emergenza”, a cui 
si potrebbe far ricorso entro breve tempo dopo un rapporto sessuale ritenuto presumibil­
mente fecondante, qualora si volesse impedire la prosecuzione di una gravidanza indeside­
rata. Alle inevitabili reazioni polemiche di chi ha manifestato seri dubbi sul meccanismo 
d’azione di tale ritrovato, che non sarebbe semplicemente “contraccettivo” bensì “abortivo”, 
è stato risposto - in maniera del tutto sbrigativa - che una simile preoccupazione appare 
infondata in quanto la pillola del giorno dopo ha un’azione “antinidatoria”, suggerendo così 
implicitamente una netta separazione tra aborto e intercezione (impedire che avvenga rim­
pianto dell’ovulo fecondato, cioè dell’embrione, nella parete uterina).

Considerato che l’uso di tali ritrovati tocca beni e valori umani fondamentali, fino ad inte­
ressare la stessa vita umana nel suo sorgere, questa Pontificia Accademia per la Vita sente il 
pressante dovere e la convinta esigenza di offrire alcune precisazioni e considerazioni sul­
l’argomento, ribadendo peraltro posizioni etiche già note, suffragate da precisi dati scienti­
fici, e consolidate nella dottrina cattolica.

* * *

1. La pillola del giorno dopo è un preparato a base di ormoni (essa può contenere estro­
geni, estroprogestinici, oppure solo progestinici) che, assunto entro e non oltre le 72 ore 
dopo un rapporto sessuale presumibilmente fecondante, esplica un meccanismo prevalente­
mente di tipo “antinidatorio”, cioè impedisce che l’eventuale ovulo fecondato (che è un 
embrione umano), ormai giunto nel suo sviluppo allo stadio di blastocisti (5°-6° giorno dalla 
fecondazione), si impianti nella parete uterina, mediante un meccanismo di alterazione della 
parete stessa.

Il risultato finale sarà quindi l’espulsione e la perdita di questo embrione.
Soltanto qualora l’assunzione di tale pillola dovesse precedere di qualche giorno l’even­

to dell’ovulazione, essa potrebbe talvolta agire con un meccanismo di blocco di quest’ulti- 
ma (in questo caso, si tratterebbe di un’azione tipicamente “contraccettiva”).

1235



1236 Atti della Santa Sede

Tuttavia, la donna che ricorre a questo tipo di pillola, lo fa nel timore di poter essere in 
periodo fecondo e perciò con l’intenzione di provocare l’espulsione dell’eventuale neocon­
cepito; oltretutto, sarebbe utopico pensare che una donna, trovandosi nelle condizioni di 
voler ricorrere ad una contraccezione d’emergenza, abbia la possibilità di conoscere con 
esattezza e tempestività la sua attuale condizione di fertilità.

2. Decidere di utilizzare la dizione “ovulo fecondato” per indicare le primissime fasi 
dello sviluppo embrionale, non può portare in alcun modo a creare artificialmente una 
discriminazione di valore tra momenti diversi dello sviluppo di un medesimo individuo 
umano. In altre parole, se può essere utile, per motivi di descrizione scientifica, distinguere 
con termini convenzionali (ovulo fecondato, embrione, feto, ecc.) differenti momenti di un 
unico processo di crescita, non può mai essere lecito decidere arbitrariamente che l’indivi­
duo umano abbia maggiore o minor valore (con conseguente fluttuazione del dovere alla sua 
tutela) a seconda dello stadio di sviluppo in cui si trova.

3. Pertanto, risulta chiaramente che l’acclarata azione “antinidatoria” della pillola del 
giorno dopo, in realtà, nient’altro è se non un aborto realizzato con mezzi chimici. Non è 
coerente intellettualmente, né giustificabile scientificamente, affermare che non si tratti 
della stessa cosa.

Del resto, appare abbastanza chiaro che l’intenzione di chi chiede o propone l’uso di detta 
pillola è finalizzata direttamente all’interruzione di una eventuale gravidanza in atto, esatta­
mente come nel caso dell’aborto. La gravidanza, infatti, comincia dalla fecondazione e non 
già dall’impianto della blastocisti nella parete uterina, come invece si tenta di suggerire 
implicitamente.

4. Ne consegue che, da un punto di vista etico, la stessa illiceità assoluta di procedere a 
pratiche abortive sussiste anche per la diffusione, la prescrizione e l’assunzione della pillo­
la del giorno dopo. Ne sono moralmente responsabili anche tutti coloro che, condividendo­
ne l’intenzione o meno, cooperassero direttamente con una tale procedura.

5. Un’ulteriore considerazione va fatta a proposito dell’uso della pillola del giorno dopo 
in rapporto all'applicazione della legge 194/78 che, in Italia, regola le condizioni e le pro­
cedure per l'interruzione volontaria di gravidanza.

Definire il ritrovato in questione un “antinidatorio” anziché, con una terminologia più tra­
sparente, un “abortivo”, permette infatti di sfuggire tutte le procedure obbligatorie che la 
194 prevede per poter accedere all'interruzione di gravidanza (colloquio previo, accerta­
mento di gravidanza, determinazione dell’epoca di sviluppo, periodo di ripensamento, ecc.), 
realizzando una forma di aborto del tutto nascosta e non registrabile da alcuna istituzione. 
Tutto ciò appare, dunque, in netta contraddizione con la corretta applicazione della pur con­
testabile legge 194.

6. In ultimo, di fronte al diffondersi di tali procedure, esortiamo vivamente tutti gli ope­
ratori del settore a mettere in atto con fermezza un’obiezione di coscienza morale, che testi­
moni coraggiosamente, nei fatti, il valore inalienabile della vita umana, soprattutto di fron­
te a nuove forme nascoste di aggressione agli individui più deboli ed indifesi, come è il caso 
deH’embrione umano.

Città del Vaticano, 31 ottobre 2000

Prof. Juan de Dios Vial Correa
Presidente

* Elio Sgreccia
Vescovo tit. di Zama minori

Vice Presidente



Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

CONSIGLIO EPISCOPALE PERMANENTE

Messaggio in occasione della XXIII Giornata per la vita
4 febbraio 2001

“OGNI FIGLIO È PAROLA"

Ogni essere umano si affaccia alla storia come soggetto del tutto singolare e irripetibi­
le, come parola detta da Dio. Una parola, per ciò stesso, portatrice di un significato che va 
oltre la storia terrena per inscriversi nel disegno eterno e amorevole del Padre.

L Eco della Parola eterna

Sulla scia del Grande Giubileo dell'Incarnazione appena celebrato, siamo invitati a 
contemplare in ogni figlio che nasce come un riflesso del Figlio unigenito di Dio, un'eco 
della Parola eterna. «In principio era il Verbo... tutto è stato fatto per mezzo di lui, e senza 
di lui niente è stato fatto di tutto ciò che esiste. In lui era la vita e la vita era la luce degli 
uomini» (Gv 1,1.3-4).

Ogni uomo è creato in Cristo e in Lui è chiamato a trovare la sua perfezione e la sua 
beatitudine. Ogni uomo è una risorsa, un bene prezioso per gli altri e, a sua volta, chiede agli 
altri di essere accompagnato e aiutato nel suo cammino verso il compimento definitivo.

2. Parola detta ai genitori

In ogni persona che viene alla vita. Dio rivolge ai genitori una parola che prolunga l'an­
tica promessa e benedizione rivolta ad Abramo (cfr. Gen 15,5). L’attesa del parto offre loro 
l’insostituibile opportunità di partecipare, affascinati e stupiti, al misterioso dispiegarsi di un 
processo, che sfiora il mistero della creazione. Ben a ragione, infatti, si parla di pro-crea- 
zione (cfr. Gen 1.28).

1237



1238 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Il figlio inizia la propria vita nel grembo della madre, in intima simbiosi con lei. Da que­
sta comunicazione vitale può sorgere una falsa e distorta, ma forte e istintiva, idea di pos­
sesso nei confronti della nuova creatura prima ancora che sbocci, quasi si avesse il diritto di 
disporre di essa ed eventualmente anche di manipolarla ed eliminarla. Al contrario il figlio 
è una persona distinta dai genitori e di pari dignità. È quindi da rispettare incondizionata­
mente: è parola da ascoltare e dono da accogliere con amore.

3. Parola detta alla società

La speranza e la premura dei genitori nei confronti del proprio figlio vanno oltre la sfera 
strettamente privata e coinvolgono la responsabilità e l’impegno di tutta la società. Il figlio 
che nasce è un bene prezioso e una parola che interpella tutti e chiede a tutti di essere ascol­
tata. Naturalmente non solo al momento della nascita, ma per l’intero arco della sua esi­
stenza, nella molteplice varietà delle situazioni e dei passaggi.

Prendersi cura della vita e accompagnare la persona verso la sua piena e integrale matu­
rità sono i compiti altissimi affidati in primo luogo alla famiglia e poi, a sostegno e integra­
zione di essa, alle altre istituzioni e presenze educative della società. Tradire questa missio­
ne è assumersi una grave responsabilità davanti a Dio e alla coscienza civile. Come non 
ricordare a riguardo alcune vergognose prevaricazioni nei confronti dei minori, quali la 
pedofilia, lo sfruttamento, la violenza omicida? Contro di esse giustamente si leva un’onda­
ta di indignazione e di condanna morale. Ma ciò non basta: occorre sviluppare un clima dif­
fuso di rispetto e di costante attenzione educativa.

Ogni giorno, nella famiglia, nella società e nella comunità ecclesiale, il figlio dice: 
«Ascoltami».

Roma, 26 ottobre 2000

Il Consiglio Episcopale Permanente



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1239

COMMISSIONE EPISCOPALE
PER I PROBLEMI SOCIALI E IL LAVORO 
LA GIUSTIZIA E LA PACE

Messaggio per la Giornata Nazionale del Ringraziamento

Un Giubileo tra terra e cielo
In occasione della Giornata del Ringraziamento (domenica 12 novembre 2000), nella quale viene 
celebrato anche il Giubileo del mondo agricolo, la Commissione Episcopale competente ha rivol­
to alla comunità ecclesiale italiana e in particolar modo ai lavoratori della terra questo Messaggio:

Ogni anno, la Giornata del Ringraziamento ha un significato intenso, profondo. Vi si 
respira la gioia del creato nel produrre frutti di ogni specie, per la vita dell’uomo. Ma anche 
la gioia dell’uomo nell’aver contribuito a questo dono, con il suo duro lavoro.

Così ogni Giornata del Ringraziamento è una festa. Festa d’incontro tra cielo e terra, tra 
•1 creato e l’uomo. Incontro tra Dio e l’uomo. Lui Creatore e Padre, noi, frutto di questo 
amore infinito e perenne.

Ma quest’anno, la gioia è ancora più grande: è l’anno del Giubileo, che nasce proprio 
dalla terra. È noto, infatti, che il Giubileo sgorga dalla necessità del riposo. Ogni sette gior­
ni riposa Dio nel suo lavoro di Creatore. Ogni sette giorni riposa anche l’uomo. Ogni sette 
anni, è la terra stessa che riposa, si ferma: così il sudore è asciugato, gli schiavi sono libe­
rati. Infine ogni sette volte sette anni, cioè ogni cinquant’anni, la Bibbia prevede il grande 
Giubileo. Qui la sosta è totale. Anche i debiti sono rimessi e le proprietà tornano al loro pri­
mitivo padrone e, in un certo senso, tornano a Dio, che ce le ha date come in prestito.

È quello che può accadere anche in quest’anno 2000, anno del Grande Giubileo! Che ci 
dice questo Giubileo dei lavoratori della terra?

1. Il Giubileo diventa la memoria vivissima che ogni uomo, anzi ogni cosa, è dono, e 
le terre appartengono, prima che a noi, al Signore, Dio del cielo e della terra.

2. Poi senti che il Giubileo è freschezza, un risvegliarsi dal sonno. La stessa sensazio­
ne che ha ogni contadino, quando inizia la sua giornata alle prime luci del mattino e la rugia­
da gli ricorda che Dio ha fatto bene ogni cosa e che la natura è bella. Noi, purtroppo, non 
siamo spesso capaci di custodirla così, intatta e fresca. L’abbiamo sciupata e talvolta anche 
rovinata. Torniamo a quella bellezza primordiale, a quella verginità che hanno le cose, quan­
do le guardiamo con occhi di rispetto e non di avidità.

3. Giubileo è quindi custodia, amore alla terra. Ecologia attenta e serena. Non mitiz­
zata, ma cercata nei gesti di ogni giorno. Prodotti naturali il più possibile e cibi veri, prepa­
rati con passione e con sapienza.

4. Giubileo è rispetto del bosco. Inteso come rispetto del bene comune, lo spazio di 
tutti, le cose di tutti. Rispetto che è lotta agli incendi, che hanno devastato mezza Italia, nel 
corso dell’estate, spogliando la terra e rendendola poi preda delle alluvioni, come quelle che 
si sono verificate ultimamente e tragicamente in terra di Calabria.



1240 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

5. Giubileo è saper lavorare insieme. Se non sei solo tu il padrone, ciò significa che più 
mani, intrecciate insieme sanno collaborare meglio al disegno del Padre, per un servizio 
migliore. Si sviluppi la cooperazione, frutto del Giubileo. E se ne tengano alte le motiva­
zioni sociali e religiose, là dove è già ben presente. E la si fondi, sempre, sulla coscienza 
crescente della gratitudine per la terra, dono di Dio per la gioia di tutti.

6. Giubileo è riconciliazione con chi noi stessi abbiamo sfruttato, non rispettato e non 
valorizzato. È riconciliazione soprattutto con i lavoratori agricoli stranieri, che svolgono i 
lavori più pesanti e spesso non sono tenuti in regola. Hanno una pietra sulle spalle. E chie­
dono a noi tutti di ricordarci di quando anche noi, italiani in terra straniera, bussavamo alla 
porta di case ricche, ricevendo spesso un duro rifiuto. La soluzione sta nella giustizia e nella 
solidarietà.

7. Infine il Giubileo ci provoca a recuperare, a livello spirituale e sociale, il giorno del 
Signore, la Domenica. Sia rispettata. Non vi sia lavoro, tranne nei casi di necessità che ben 
conoscono i lavoratori della terra. La domenica sia per tutti incontro, amicizia, dialogo con 
i figli e gli amici, un ritrovarsi insieme nella celebrazione eucaristica in parrocchia, per rin­
graziare il Signore, lieti dei doni ricevuti.

Non resti escluso nessuno, da questa gioia. I poveri soprattutto siano saziati ed accolti: 
si aprano le porte delle chiese, ma soprattutto delle case, nei loro confronti. E, sempre, la 
porta dei cuori. Siamo perciò vicini ed esprimiamo la nostra solidarietà a tutti coloro che in 
quest’anno di lavoro nei campi hanno avuto incidenti (purtroppo sempre più frequenti!), 
hanno subito danni alle colture per la grandine o la brina o gli incendi. A chi ha perso il rac­
colto per varie cause. Tutti sono oggi nella nostra preghiera, perché anche per loro il 
Giubileo sia speranza e coraggio rinnovato e li aiuti a superare la tentazione, frequente, di 
abbandonare il lavoro nei campi, per cercare altrove una soluzione, apparentemente più faci­
le, ma non certo così vera.

Ci benedica la Trinità Santissima, alla quale salga la lode della nostra preghiera e del 
nostro impegno fiducioso nel lavoro dei campi come inno incessante di ringraziamento, di 
amore e di giubilo.

Roma, 13 ottobre 2000

La Commissione Episcopale
per i problemi sociali e il lavoro, la giustizia e la pace



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1241

CONSIGLIO NAZIONALE
DELLA SCUOLA CATTOLICA

CENTRO STUDI
PER LA SCUOLA CATTOLICA

CARTA DI IMPEGNI PROGRAMMATICI 
DELLA SCUOLA CATTOLICA

Documento dopo l’Assemblea Nazionale sulla scuola cattolica

PRESENTAZIONE

Con questo “pubblico manifesto” la scuola cattolica presenta se stessa e ciò che inten­
de mettere in atto per il futuro delle giovani generazioni e del Paese.

È significativo e incoraggiante che sia tutta la scuola cattolica nel suo insieme, dalla 
materna, alle superiori, alla formazione professionale, a darsi un progetto di rinnovamento.

E lo è ancora di più il fatto che questo messaggio costruttivo sia lanciato con lo scopo 
di contribuire al miglioramento di tutte le scuole e di tutti i centri di formazione professio­
nale con l’intento di realizzare davvero un sistema di istruzione e di formazione capace di 
valorizzare e integrare le risorse educative più qualificate.

Occorre far sì che gli orientamenti che la Carta di impegni propone siano presentati, 
discussi e fatti propri innanzi tutto dagli stessi soggetti della scuola cattolica: studenti, 
docenti, genitori, dirigenti e gestori; ma l’obiettivo sarebbe pienamente raggiunto se si apris­
se un dialogo franco e fattivo anche con la scuola statale, con la scuola laica non statale e 
con tutte le diverse realtà della formazione professionale.

Questo testo presenta in sintesi la realtà e le aspirazioni della scuola cattolica e quindi 
può essere uno strumento utile alle autorità civili e religiose, ai politici e agli amministrato­
ri che si occupano del futuro della scuola, per conoscere meglio e per interpretare più ade­
guatamente la realtà variegata delle istituzioni formative e, di conseguenza, per prendere 
decisioni più efficaci.

Per tutti noi la meta ultima è e rimane quel “progetto di scuola per il XXI secolo” che 
è stato oggetto della grande Assemblea Nazionale del 1999.

Roma, 15 ottobre 2000

* Cesare Nosiglia 
Arcivescovo tit. di Vittoriana 

Presidente 
del Consiglio Nazionale della Scuola Cattolica



1242 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

INSIEME CONCORRERE AD ELABORARE 
UNA NUOVA CULTURA EDUCATIVA DELLA SCUOLA

1. Sinceramente protesa a rinnovare se stessa 
per poter meglio porsi a servizio del nostro Paese 
nel settore cruciale dell’istruzione e della forma­
zione, la scuola cattolica italiana, alla luce delle 
conclusioni emerse dai lavori dell’Assemblea 
svoltasi a Roma nei giorni 27-30 ottobre 1999, 
sente il dovere di intessere un dialogo costrutti­
vo, non solo al proprio interno, con tutte le scuo­
le cattoliche, ma anche con la società civile ed 
ecclesiale, con lo Stato, con le comunità delle 
scuole statali e delle scuole non statali laiche e 
con le forze politiche, sociali ed economiche.

Ad essi consegna questa “Carta di impegni 
programmatici” per presentare se stessa, ciò che 
intende essere e come intende operare per il rinno­
vamento scolastico e per la qualificazione del ser­
vizio culturale da offrire alle nuove generazioni.

2. Si tratta di un’occasione di confronto e di 
collaborazione, affinché il dialogo si fondi sul 
mutuo rispetto e sul riconoscimento reciproco 
del proprio contributo, in ordine al comune ser­
vizio da rendere all’uomo nella persona di tutti i 
bambini, fanciulli, ragazzi e giovani, definendo 
per loro e con loro un’offerta formativa rispon­
dente alle attese delle loro famiglie e alle attuali 
sfide culturali e sociali.

Solidale nel voler condividere questa respon­
sabilità, la scuola cattolica si rinnova profonda­
mente e chiede di essere aiutata a farlo sulla base 
anche del riconoscimento del suo ruolo di sog­
getto educativo pubblico. Essa, infatti, non è 
riservata ai soli cattolici, pur essendo dichiarata- 
mente configurata secondo la prospettiva dell’i­
spirazione cristiana, ma si apre a quanti mostra­
no di apprezzare e condividere una proposta for­
mativa qualificata, offrendo così un servizio di 
interesse generale, anche a garanzia del plurali­
smo culturale ed educativo.

3. Nel pubblicare questa “Carta di impegni 
programmatici” la scuola cattolica è consapevo­
le di rivolgersi sia alla società civile, sia alla 
comunità ecclesiale. Si augura che siano proficui 
il dialogo e il confronto:

- con la società civile e con quanti operano 
nella scuola per individuare le linee comuni di un 
servizio scolastico veramente teso alla promozio­
ne umana;

- con la comunità ecclesiale per far sì che la 
scuola cattolica diventi davvero frontiera avanza­
ta della preoccupazione educativa della Chiesa 
italiana e delle Chiese locali.

I. LA RIFORMA DEL SISTEMA DI ISTRUZIONE E DI FORMAZIONE 

Prospettive di impegni e nuove sfide per la scuola cattolica

4. Le trasformazioni che stanno caratterizzan­
do la vita del nostro Paese e il complesso delle sue 
istituzioni, comprese quelle scolastiche, accentua­
no l’importanza dell’istruzione e della formazione

come risorse fondamentali del benessere e dello 
sviluppo personale e sociale. Cresce, non solo in 
Italia, ma anche nel più ampio scenario europeo, 
la domanda di riforma dei sistemi scolastici.

Le riforme in Europa e in Italia

5. Pur nella diversità di contenuti e di campi 
applicativi, le linee di tendenza più importanti 
circa le politiche formative, riscontrabili nei 
Paesi della Unione Europea, sono le seguenti:

- il cambiamento del ruolo dello Stato nelle 
politiche educative, nel senso del passaggio da 
una funzione di gestione diretta a una funzione di 
garanzia, controllo, supervisione;

- l’intreccio e l’alternanza tra formazione e 
lavoro;

- la realizzazione di sistemi formativi più 
integrati: si può così rilevare sempre più chiara­

mente la transizione in atto da sistemi centrati 
unicamente sulla struttura scolastica a sistemi 
policentrici tipici delle società post-industriali;

- la realizzazione del diritto, per ciascun gio­
vane, a una formazione prolungata, per il fatto 
che l’inserimento nella società esige in tutti • 
campi un livello di conoscenze e di competenze 
accresciute rispetto al passato.

6. Anche nel nostro Paese si è deciso di 
avviarsi sulla strada di un cambiamento globale, 
riorganizzando sulla base di nuovi principi:



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1243

- il ruolo e le funzioni proprie e reciproche 
delle istituzioni responsabili dell’amministrazio- 
ne pubblica del servizio scolastico, a cominciare 
da quelli del Ministero della pubblica istruzione, 
per passare a quelli degli enti locali (Regioni, 
Province, Comuni), fino a quelli che definiscono 
l’autonomia dei singoli Istituti di istruzione;

- lo svolgimento degli esami di Stato conclu­
sivi dei corsi di studio di istruzione secondaria 
superiore;

- rimpianto degli ordinamenti con l’eleva­
zione dell’obbligo scolastico e con il riordino dei 
cicli dell’istruzione;

La scuola cattolica e le riforme: due prospettive

7. La scuola cattolica coglie, all’intemo delle 
nuove politiche di riforma, due prospettive di 
impegno tra loro strettamente collegate. Corri­
spondono non solo ad altrettanti appelli a rinno­
vare se stessa, ma anche e soprattutto a nuove 
possibilità di offrire il proprio specifico contribu­
to e di motivare la propria azione educativa.

8. La scuola cattolica è consapevole che l’av­
vento delle nuove tecnologie dell’informazione, 
lo sviluppo della civiltà scientifica e tecnica e la 
mondializzazione dell’economia richiedono che 
ci si incammini rapidamente verso un nuovo tra­
guardo sociale: l’accesso quanto più ampio pos­
sibile all’istruzione qualificata. In questa prima 
prospettiva, l’esigenza di una riforma complessi­
va dei sistemi scolastici è data, per tutti i Paesi 
dell’Unione Europea, dal difficile compito di 
portare la totalità dei giovani, soprattutto quelli 
più svantaggiati, al livello più alto di qualifica­
zione e di competenza. E su questo la scuola cat­
tolica non può non convenire.

9. Ma un altro compito delicato e urgente 
attende un’adeguata risposta da parte del sistema 
di istruzione e di formazione del nostro Paese.

— il rapporto tra istruzione scolastica, forma­
zione professionale e mondo del lavoro, median­
te l’introduzione dell’obbligo formativo a 18 
anni e la valorizzazione formativa dell’apprendi­
stato;

- la definizione dello stato giuridico del per­
sonale docente e dirigente;

- l’attivazione di un servizio nazionale di 
valutazione della qualità dell’istruzione;

- la definizione dei requisiti per il riconosci­
mento della parità e quindi del carattere pubblico 
del servizio offerto dalle scuole paritarie private 
e degli enti locali.

di impegno

La società italiana di oggi si presenta complessa, 
culturalmente frammentata e policentrica, e fati­
ca a elaborare e proporre riferimenti valoriali e 
formativi condivisi. La riforma della scuola, per­
tanto, non può non riguardare anche il suo 
impianto culturale e pedagogico per poter offrire 
alle giovani generazioni non solo gli strumenti 
conoscitivi per trovare posto in una società forte­
mente caratterizzata dalla scienza e dalla tecnica, 
ma anche e soprattutto una solida formazione 
umana di persone libere e, al tempo stesso, soli­
dali e responsabili.

10. Ciò richiede di non separare le due pro­
spettive della riforma, proprio per non cadere in 
una concezione utilitaristica dell’educazione 
finalizzata esclusivamente alla qualificazione. 
Occorre, invece, che la riforma sia fondata su 
una proposta culturale centrata sulla valenza pro­
priamente educativa dell’istruzione, su valori e 
orizzonti ricchi di autentici significati, secondo 
un modello umanistico e solidaristico, in grado di 
rinvigorire il tessuto etico del Paese. È proprio 
qui che la scuola cattolica sente il dovere di non 
far mancare il proprio contributo insieme qualifi­
cato e originale.

Al centro della riforma:
il passaggio da una scuola sostanzialmente del

11. L’intrecciarsi di queste due prospettive di 
riforma, essenziali per lo sviluppo, rende an­
cora più urgente e indispensabile l’adozione di 
una strategia che valorizzi e coordini tutte le 
diverse risorse educative presenti nella società 
civile.

Attivare un vero e proprio sistema formativo, 
che si arricchisca dei rapporti di complementarità

Stato a una scuoia della società civile

esistenti tra Stato e società civile, significa porre 
a fondamento della riforma scolastica due impor­
tanti principi:

- il riconoscimento che l’educazione è una 
responsabilità della società intera, comunità e 
singoli, resi attori da consumatori passivi e chia­
mati a gestire democraticamente le iniziative for­
mative;



1244 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

- il riconoscimento dell’irrinunciabile ruolo 
di promozione, garanzia, controllo dello Stato 
rispetto ai diritti della persona di ricevere un'i­
struzione e un’educazione adeguate e di poterle 
scegliere liberamente.

12. Ciò comporta il passaggio, nel nostro 
Paese, da una scuola prevalentemente statale e 
centralista a una scuola della società civile, basa­
ta sul riconoscimento del principio di sussidia­
rietà.

L’avviata riforma dell’autonomia e l’approva­
zione della legge sulla parità possono essere dav­
vero l’inizio di un processo di superamento del 
quasi monopolio statale dell’istruzione.

Nel contesto pluralistico odierno, la parità 
scolastica significa anche garanzia e promozione 
di un più alto livello di sviluppo democratico e di 
responsabilizzazione dei cittadini: in questo sen­
so parità e libertà costituiscono il binomio che 
dovrebbe stare a fondamento della riforma del 
sistema di istruzione e formazione.

Il servizio pubblico della scuola paritaria cattolica: le nuove sfide

13. L’espresso riconoscimento del servizio 
pubblico delle scuole paritarie, sancito dalla 
legge 62/2000 sulla parità e contenente anche 
l’affermazione della sua piena libertà culturale e 
pedagogica, colloca la scuola cattolica in una 
posizione nuova come parte integrante del siste­
ma nazionale di istruzione e di formazione. In­
fatti, il carattere pubblico dell’offerta formativa

conferisce alla scuola cattolica nuovi diritti, ma 
anche nuovi doveri e responsabilità innanzi tutto 
verso la società civile e, quindi, anche verso le 
prospettive di riforma evidenziate sopra. Il servi­
zio educativo da rendere assume un profilo 
sociale e pedagogico inedito e nuove sfide atten­
dono la scuola cattolica.

I. Identità della scuola cattolica come servizio pubblico nella società pluralistica

14. Nella società italiana, caratterizzata dalla 
multiculturalità e sempre più multirazziale, mul- 
tietnica e multireligiosa, la scuola cattolica si 
impegna all’accoglienza di tutti coloro che ne 
apprezzano e condividono l’offerta formativa e 
propone un progetto educativo che ne rispetta 
l’identità e l’appartenenza sociale, religiosa, cul­
turale.

Inoltre, se potrà beneficiare degli appositi 
contributi finanziari previsti dalla legge per gli 
handicappati e per le famiglie economicamente 
disagiate, come è suo diritto, la scuola cattolica 
potrà realizzare pienamente e con maggiore effi­
cacia la vocazione, che è sua propria, di porsi al 
servizio dei più poveri e dei più emarginati.

II. La parità economica e l'accessibilità della scuola cattolica come servizio pubblico
15. Il diritto all’educazione viene assicurato 

non solo dalle istituzioni statali, ma anche da una 
pluralità di strutture educative pubbliche e priva­
te. Queste ultime, in quanto operano senza scopo 
di lucro, hanno diritto di ricevere adeguate sov­
venzioni statali.

16. Eppure non è questa la strada seguita 
nella legge 62/2000 sulla parità. Infatti si tratta 
di un testo che già nel titolo - "Norme sulla 
parità scolastica e disposizioni per il diritto allo 
studio e all’istruzione’’ - mostra i suoi limiti di 
incompiutezza e ambiguità:

- infatti, dalle “Norme sulla parità", che 
regolano gli aspetti giuridici delle scuole che la 
chiedono, non si traggono fino in fondo le logi­
che e naturali conseguenze sotto tutti gli altri 
aspetti, compresi quelli finanziari;

- inoltre, sul tema della parità si inseriscono, 
in modo inaspettato e ambiguo, disposizioni 
finanziarie che riguardano il diritto allo studio 
con l’assegnazione di borse di studio del tutto 
inadeguate a coprire le spese di istruzione deri­
vanti dalla scelta di una scuola paritaria.

17. Perché la scuola italiana possa raggiunge­
re il traguardo di essere veramente la scuola della 
società civile basata sulla libertà di scelta e sul 
principio di sussidiarietà, si debbono porre le 
stesse condizioni di esercizio per tutte le istitu­
zioni scolastiche, statali e non statali, che adem­
piono ai requisiti stabiliti dalle norme generali 
sull’istruzione, nel rispetto della libera espressio­
ne di tutte le ispirazioni che compongono la 
società civile.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1245

ni. L'autonomia giuridica e organizzativa delle
18. L’art. 21 della legge Bassanini n. 59/97 e 

i Regolamenti attuativi segnano un passo molto 
significativo verso la realizzazione dell’autono­
mia degli Istituti nel nostro sistema scolastico. 
Con l’attribuzione della personalità giuridica, 
essi possono concorrere al potenziamento del­
l’autogoverno delle singole strutture formative.

19. Tuttavia, se la scuola è espressione della 
società, allora è chiaro che l'autonomia non può 
essere identificata con il decentramento. 
Quest’ultimo, infatti, rafforza i poteri delle auto­
nomie locali e territoriali (Regioni, Province e 
Comuni), ma non comporta l’autogoverno della 
comunità e della società civile. Da questo punto 
di vista, la legge Bassanini e i Regolamenti attua­
tivi, pur costituendo un indubbio progresso rispet­
to al centralismo rigido e inefficiente del passato, 
si dimostrano insufficienti. Il fatto è che, senza la 
parità economica, anche la riforma dell’autono-

scuole paritarie
mia rischia di limitarsi a essere semplicemente 
una riforma della pubblica amministrazione stata­
le e degli enti locali e non l’espressione di un 
nuovo rapporto tra scuola e società civile.

20. Circa le disposizioni riguardanti gli orga­
ni collegiali di autogoverno delle scuole autono­
me, la scuola cattolica si impegna a rispettarne le 
indicazioni che ne garantiscono la democraticità 
e, nello stesso tempo, si riserva di darsi specifi­
che modalità di partecipazione. Infatti, caratteri­
stica della scuola cattolica è sempre stato lo stret­
to rapporto con le famiglie e quindi con la com­
ponente dei genitori, chiamati non solo a parteci­
pare alla vita della scuola, ma anche ai problemi 
della sua gestione. Inoltre, nell’ambito dell’auto­
nomia educativa e anche didattica, la scuola cat­
tolica si impegna a promuovere i genitori come 
soggetti culturali partecipi delle scelte pedago­
giche.

IV. L'integrazione tra il sistema dell'istruzione,
21. Un’altra parità che va riconosciuta è 

quella tra formazione professionale e scuola. Da 
questo punto di vista la scuola cattolica ribadisce 
la necessità che, nella prospettiva di un sistema 
formativo policentrico, si tengano presenti le 
seguenti esigenze:

- collocazione paritaria e coordinata del 
sistema di formazione professionale con quello 
scolastico, in ordine sia alle modalità di eleva­
zione dell’obbligo scolastico, sia all’introduzio­
ne dell’obbligo formativo, sia alla creazione di 
canali formativi successivi all’obbligo scolastico 
(formazione professionale iniziale e superiore) 
dove siano presenti percorsi alternativi rispetto a 
quelli scolastici, tali da consentire a ragazzi, gio­
vani e adulti una effettiva libertà di scelta;

- la creazione di un sistema di “passerelle” 
sia sul piano strutturale che su quello dei conte-

delia formazione professionale e del lavoro
nuti curricolari (crediti formativi) che consenta il 
passaggio degli alunni tra la scuola, la formazio­
ne professionale e il mondo del lavoro.

22. La scuola cattolica si impegna nel ter­
ritorio:

- a sostenere i centri di formazione profes­
sionale in ordine all’accreditamento e/o alla cer­
tificazione dei servizi;

- a concertare iniziative di orientamento sco­
lastico e professionale insieme con i servizi per 
l’impiego, gli enti locali e le reti di scuole auto­
nome;

- a progettare e realizzare la formazione di 
figure professionali nell’ambito del canale supe­
riore non universitario previsto dalla formazione 
integrata superiore.

V. L'autonomia educativa e didattica della scuola cattolica 
e la definizione dei contenuti essenziali e dei curricoli
23. La scuola cattolica ritiene essenziale che 

il rapporto tra la quota definita a livello naziona­
le e quella obbligatoria, determinata dagli Istituti 
autonomi nel Piano dell’offerta formativa per 
metta e valorizzi effettivamente il pluralismo 
culturale e territoriale, compresa la sua specifica 
identità pedagogica di scuola cattolica. Infatti, 
per salvaguardare il carattere unitario del sistema 
di istruzione sono sufficienti l’individuazione e 
la valutazione di ciò che va considerato stretta- 
mente comune in direzione etica e culturale.

24. In questa cornice si colloca la convinzio­
ne da parte della scuola cattolica che il riferi­
mento alla tradizione cristiana e all’educazione 
religiosa e morale non deve venire escluso tra le 
indicazioni dei contenuti essenziali comuni alla 
scuola statale e non statale, perché costituisce 
una dimensione essenziale dei processi di istru­
zione e di formazione. Ciò deriva dal principio 
che l’educazione è mirata alla maturazione piena 
della persona,



1246 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

VI. La scuola cattolica e il riordino dei cicli
25. La legge sul riordino dei cicli offre solo 

un quadro generale di riferimento e, proprio per 
questo, richiede un’attenta valutazione delle con­
seguenze che potrebbero insorgere nella fase di 
elaborazione delle norme attuative.

Le elenchiamo qui di seguito:
- particolare considerazione dovrà essere 

rivolta alla scuola di base: non si tratta, infatti, di 
procedere a una fusione delle due scuole, ele­
mentare e media, ma al contrario di potenziarne 
le valenze specifiche, nel rispetto sia delle esi­
genze evolutive degli alunni, sia delle competen­
ze specifiche dei docenti;

- per quanto riguarda il riordino della scuola 
secondaria occorrerà, in generale, far sì che il suo 
adeguamento all’Unione Europea non si traduca 
in una pura e semplice subordinazione alle esi­
genze del mercato del lavoro, mettendo in tal 
modo a rischio il tradizionale carattere umanisti­
co di tale scuola, che finora si è distinta per l’im­
pegno volto alla formazione complessiva della 
persona;

- circa il biennio della secondaria (gruppo di 
età 13-15) si dovrà innanzi tutto prestare atten­
zione che non abbia a perdere il suo carattere di 
scuola superiore, per non ridurre di fatto la 
secondaria a un triennio;

- l’impostazione del biennio, inoltre, assume 
un’importanza cruciale anche per quanto riguar­
da il suo rapporto con la formazione professiona­
le: in effetti, quest’ultima dovrà essere configu-

VII. La valutazione della qualità del sistema di 
nel contesto nazionale ed europeo

27. La scuola cattolica si impegna nello stu­
dio delle modalità più adeguate per pervenire, 
attraverso la promozione della qualità e l’auto- 
valutazione di Istituto, alla delineazione di indi­
catori e di standard di qualità complessivi. 
Dall’altra parte essa richiede che il Servizio 
Nazionale di valutazione goda di assoluta 
indipendenza dal Ministero della pubblica 
istruzione. Ciò risponde a un criterio di cor­

rata in modo corrispondente alla sua dignità e 
rilevanza, per evitare il rischio che venga assor­
bita dal canale scolastico durante la fase dell’ob- 
bligo e, successivamente, durante il triennio del 
post-obbligo, che sia sostituita dall’apprendistato 
o che sia costretta a svolgere solo la funzione di 
recupero dei soggetti deboli. Se così non avve­
nisse, il biennio della scuola secondaria rischie­
rebbe di assumere un carattere di indifferenziata 
genericità, penalizzando sia i ragazzi che hanno 
già deciso di non voler continuare gli studi, sia 
quelli che intendono proseguirli;

- infine, nel triennio della scuola secondaria, 
occorrerà far chiarezza sull’articolazione delle 
aree e dei relativi indirizzi: l’identità degli attuali 
Istituti di istruzione secondaria, denominati licei, 
dovrà essere ripensata all’interno di cinque gran­
di aree: umanistica, scientifica, tecnica e tecnolo­
gica, artistica e musicale; in particolare, si rende 
necessaria un’accurata riflessione sull’area tecni­
ca e tecnologica, al fine di ovviare all’eccessiva 
frammentazione degli attuali indirizzi tecnici che 
tende a renderli poco qualificanti rispetto all’e­
voluzione tecnologica e organizzativa del mondo 
del lavoro.

26. Andrebbe definitivamente risolta la que­
stione dell’attribuzione dell’istruzione professio­
nale alle Regioni, secondo quanto prescritto dal 
dettato costituzionale e già previsto dalla legge 
quadro sulla formazione professionale.

scuola cattolica

rettezza, di garanzia per i cittadini e di traspa­
renza.

28. La scuola cattolica, inoltre, si impegna a 
proporre e valutare la fattibilità di altri due percorsi

• la certificazione secondo le norme interna­
zionali e

• l’accreditamento esterno (Regioni) e interno 
(associazioni/federazioni di scuola cattolica).



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1247

li. LA PROPOSTA EDUCATIVA DELLA SCUOLA CATTOLICA OGGI 

Principi e novità pedagogiche

29. Il rinnovamento della scuola cattolica, 
come scuola della società civile, va pensato come 
piena affermazione e promozione della sua iden­
tità sociale, culturale ed ecclesiale: una scuola 
cattolica, cioè, che si qualifica sempre di più

come soggetto sociale al servizio di tutti gli alun­
ni e delle famiglie, attraverso l’offerta di un vali­
do progetto formativo, specifico nel suo riferi­
mento al Vangelo, aperto nei contenuti e negli 
obiettivi educativi e culturali.

La scuola cattolica soggetto sociale

Primo impegno programmatico:
attuare in se stessa e operare perché sia realizzato
in tutta la scuola italiana il principio base affermato nell'Assemblea Nazionale: 
una scuola della società civile

30. È questo il primo impegno che la scuola 
cattolica intende realizzare in questi anni.

Tale impegno comporta una piena e responsa­
bile valorizzazione di tutti i soggetti sociali inte­
ressati: una “scuola a servizio della società civi­
le” chiama, infatti, tutti i soggetti coinvolti nel 
processo educativo ad assumersi le proprie spe­
cifiche responsabilità.

È con l’autonomia e con la parità che la scuo­
la tende a diventare sempre più “scuola della 
società civile”. Essa, infatti, consente a ogni 
Istituto di darsi un progetto educativo e quindi 
rende possibile la differenziazione delle offerte 
formative e la sana e corretta competizione fra le 
istituzioni, a vantaggio degli alunni e della cre­
scita culturale. Ma l'autonomia e la libertà 
implicano soprattutto la responsabilità diretta 
dei soggetti che danno vita alla comunità edu­
cante, che va ben al di là della partecipazione 
intesa come mera presenza formale degli organi­
smi collegiali.

Centralità degli alunni
31. Occorre, prima di tutto, dimostrare gran­

de attenzione al mondo dei bambini, dei fanciul­
li, dei ragazzi e dei giovani, ponendosi in ascolto 
delle loro esigenze con una reale sensibilità edu­
cativa, lasciandosi interpellare e facendosi anche 
mettere in discussione. E necessario partire dal­
l’ascolto della “domanda educativa”, interpretata 
non solamente come un bisogno del soggetto, da 
identificare e a cui provvedere, ma come una esi­
genza di compartecipazione della persona, titola­
re di diritti, all’itinerario educativo della scuola.

In particolare:
• per i bambini delle scuole materne l’im­

pegno di tutta la comunità educante sarà orien­
tato a:

- porre al centro di ogni attività ciascun bam­
bino e ciascuna bambina, finalizzando l’azione 
educativa a promuovere e garantire le condizioni

favorevoli che gli/le consentano di crescere come 
persona libera e partecipe, chiamata ad aprirsi al 
dialogo con gli altri e con Dio;

- valorizzare la corresponsabilità educativa 
dei genitori, nel rispetto delle diverse esigenze 
morali e religiose che caratterizzano l’ambiente 
di vita e di appartenenza comunitaria del bam­
bino;

• per gli studenti delle scuole e per gli 
allievi dei centri di formazione professionale la 
comunità educante avrà cura di:

- far crescere la loro partecipazione e colla­
borazione anche attraverso forme associative - 
non solamente attraverso gli organi collegiali - 
in cui coinvolgere gli studenti anche delle scuole 
statali, valorizzandone, per esempio, la presenza 
nel Forum Nazionale dei giovani;

- stimolare i giovani ad accogliere la ricchez­
za del confronto con i loro coetanei della scuola 
statale (nelle assemblee e negli organismi di par­
tecipazione) e avere il coraggio di inventare con 
loro e per loro forme nuove di confronto e di dia­
logo;

- accogliere, ascoltare, accompagnare e gui­
dare ciascun giovane con “familiarità”, attraver­
so un rapporto interpersonale, un dialogo aperto 
e cordiale per portarlo a coniugare la cultura con 
l’esperienza quotidiana e ad elaborare un proprio 
progetto di vita.

32. In quanto scuola della società civile che 
svolge un servizio di pubblica utilità, la scuola 
cattolica non è riservata ai soli cattolici, ma si 
apre a tutti gli alunni la cui famiglia o loro stessi 
intendono usufruire della sua proposta formativa, 
siano essi cattolici o non, religiosi o non, con la 
massima apertura e rispetto della loro realtà cul­
turale, religiosa e sociale. Senza discriminazione 
alcuna, le scuole cattoliche sono fautrici del plu­
ralismo culturale ed educativo e della libertà e 
del diritto degli alunni e della famiglia di vedere 
attuato il proprio indirizzo educativo.



1248 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

33. In particolare, la scuola cattolica con la sua 
tradizionale dimensione di "popolarità”, si ritaglia 
una preferenza: l'attenzione ai marginali e agli 
esclusi. La primaria attenzione agli svantaggiati, 
tipica della storia della scuola cattolica, in partico­
lare attraverso l’esperienza delle scuole materne e 
dei centri di formazione professionale, domanda 
una sua rinnovata capacità di comprendere che le 
categorie sofferenti sanno meglio percepire ciò 
che nella società non funziona e quindi sono in 
grado di indicare ciò che va cambiato. Il percorso 
istruttivo e formativo, pertanto, va modulato, per 
tutti gli altri soggetti, a partire dall’ascolto di chi è 
più emarginato. Oggi, nel nostro Paese, tale servi­
zio è reso assai difficoltoso perché il carico eco­
nomico della frequenza della scuola grava com­
pletamente, o comunque in modo ancora consi­
stente, sulle famiglie, provocando così una sele­
zione degli alunni che fa perdere alla scuola catto­
lica questa sua caratteristica fondamentale.

/ genitori
34. La scuola cattolica riconosce e promuove 

la soggettività della famiglia e dei genitori, met­
tendosi a servizio dei loro diritti di cittadinanza in 
coerenza con la nostra Costituzione. Per la scuola 
cattolica ciò significa, in concreto, considerare 
come la titolarità di scelta della scuola da parte 
dei genitori concorra a originare la sua stessa esi­
stenza e richieda anche che si dia vita a un pro­
getto educativo che ne integri l’apporto attraverso 
il loro coinvolgimento. Il ruolo proprio e origina­
rio dei genitori è duplice: in quanto soggetti che 
contribuiscono a costituire in essere le scuole 
stesse, essi danno specifici apporti in ordine alla 
gestione delle scuole e alla presenza educativa 
nelle scuole; in quanto soggetti adulti che hanno 
acquisito un’esperienza di vita, forniscono un 
contributo qualificante all’elaborazione del pro­
getto culturale ed educativo della scuola stessa.

I docenti e i dirigenti
35. Riguardo ai docenti, bisognerà far cresce­

re la loro figura, avvalendosi anche dell’opera di 
associazioni, quali professionisti e autentici testi­
moni della fede, disponibili ad aderire responsa­
bilmente al progetto educativo della scuola catto­
lica e ad esprimere la propria esperienza cristia­
na in scelte di vita, conoscenze e attività operati­
ve. Nella comunità educativa ci sia un impegno 
particolare per la formazione iniziale e perma­
nente dei docenti, sia sul piano professionale sia 
su quello spirituale e del “carisma”, proprio della 
scuola. Si ritiene che i docenti debbano essere 
corresponsabili sul piano della decisione educati­
va, non solo su quello della didattica: per questo 
si raccomanda una particolare attenzione nel

momento del loro inserimento nelle scuole. Si 
rileva pure l’importanza di non sottovalutare l’a­
spetto della continuità del posto di lavoro e quel­
lo della retribuzione. Anche gli insegnanti deb­
bono poter essere messi nelle condizioni di sce­
gliere di insegnare nella scuola cattolica.

36. Particolare attenzione dovrà essere dedi­
cata allo scopo di valorizzare la figura e la fun­
zione del personale direttivo come coordinatore 
dell’attività educativa e didattica, interprete delle 
motivazioni ideali, organizzatore dell’offerta for­
mativa, in una parola non solo come "manager” 
ma soprattutto come responsabile ultimo del pro­
getto educativo/formativo della scuola/centro di 
formazione professionale.

Le altre scuole del territorio, la comunità civile 
nelle sue molteplici espressioni, la comunità 
ecclesiale...

37. La scuola cattolica, come soggetto socia­
le, realizza una scuola “partecipata” che racco­
glie e coniuga due sfide: quella di rendere effet­
tivo l’esercizio dei diritti-doveri propri di ciascun 
soggetto e quella di amalgamarne le esigenze per 
potenziare le possibilità concrete di un piano for­
mativo comune, condiviso e attuabile sia dentro 
la scuola che fuori: nelle famiglie, nei gruppi 
giovanili, nel territorio locale. La consapevolez­
za di offrire un servizio pubblico richiede un’at­
tenzione particolare perché si realizzi una circo­
larità fra le tre finalità principali della formazio­
ne: istruire, educare e socializzare; è questo il cri­
terio fondamentale per una scuola cattolica 
aggiornata che pone al centro non solo la forma­
zione globale della persona, ma la orienta a una 
nuova relazionalità fortemente radicata nei valo­
ri civili e aperta al “trascendente”.

E la stessa riforma dell’autonomia che deve 
incentivare la scuola cattolica a offrire il proprio 
specifico contributo e a costituirsi come comunità 
di ricerca e di dialogo, di rapporti interpersonalie 
di esperienza sociale, valorizzando il più possibi­
le la partecipazione degli studenti e degli altri 
soggetti che interagiscono con loro: i docenti, ' 
dirigenti, il personale, le famiglie, le comunità 
locali e i soggetti di maggior rilievo sul territorio-

38. La scuola cattolica non può essere pensa­
ta separatamente dalle altre istituzioni educative 
e gestita come corpo a parte, ma deve affrontare 
con determinazione la nuova situazione cultura­
le, porsi come istanza costruttiva e critica, farsi 
promotrice di iniziative educative stimolanti i' 
dialogo, manifestare fattivamente l’impegno 
educativo delle comunità cristiane con cui intera­
gisce nel territorio e di cui è espressione nel 
campo della cultura e della formazione.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1249

La scuola cattolica soggetto culturale

Secondo impegno programmatico: 
verifica e revisione dell'impianto culturale e formativo

39. È questo il versante su cui più incisiva e 
determinante deve farsi l’azione di rinnovamen­
to della scuola cattolica per offrire un apporto 
originale e di “qualità” a tutta la scuola italiana. 
Questa revisione trae alcune motivazioni forti 
dallo stesso Progetto Culturale orientato in 
senso cristiano che la Chiesa sta promuovendo 
per rincontro fecondo di fede e vita, religione e 
cultura, ispirazione ed educazione. Ma anche la 
stagione delle riforme scolastiche in atto richiede 
che si elabori un’offerta formativa di alto livello 
culturale, spirituale e pedagogico-didattico dove 
emergano i valori consolidati della tradizione 
umanistica e cristiana italiana ed europea nell’ot­
tica odierna di una mondialità che sa convivere 
nel dialogo, nella tolleranza e nella pace.

Un apporto originale e qualificato
40. La scuola cattolica, aperta alle istanze del 

sociale, mantiene, in quanto scuola, la sua iden­
tità che le deriva dall’espletamento della sua mis­
sione, giocata sì nelle contingenze storiche, ma 
perenne nel suo significato e nella sua definizio­
ne istituzionale.

L’originalità culturale della scuola cattolica è 
costituita dalla proposta di un sapere per la vita 
basato sulla sintesi tra cultura, fede e vita.

L’interazione tra fede e cultura diventa arric­
chimento della razionalità critica. In altre parole, 
una razionalità che sia provocata dalla fede si 
apre a cogliere la sostanza delle cose più esausti- 
vamente, fino a proporsi come stimolo significa­
tivo alla maturazione personale e professionale 
dei giovani.

Inoltre, la scuola cattolica ritiene che un’edu­
cazione scolastica e formativa è culturalmente 
qualificante quanto più introduce nel curricolo e 
nel piano della sua offerta formativa una propo­
sta di sintesi tra cultura e vita, coordinando cioè 
il contributo, nel medesimo impianto progettuale 
finalizzato all’educazione, dei soggetti portatori 
di significato (genitori, studenti, forze sociali, 
comunità cristiana e docenti stessi, in quanto 
testimoni dì valori) accanto a quelli in possesso 
di specifiche competenze professionali.

4L Occorrerà anche che la scuola cattolica si 
impegni a diffondere, nelle proprie scuole, la cul­
tura della qualità e della valutazione della qualità 
con la relativa ricerca dei suoi indicatori.

Linee essenziali di rinnovamento culturale
42. Alcune opzioni fondamentali emerse 

dall’Assemblea sulla scuola cattolica si presenta­

no come particolarmente significative e urgenti e 
dovrebbero diventare oggetto di sperimentazione 
e di approfondimento per l’elaborazione dei cur­
ricoli e dell’offerta formativa:

- l’apporto dei mondi vitali;
- l’apertura al trascendente;
- la cultura del lavoro nell’ambito di una 

impostazione che integri istruzione e formazione 
professionale;

- la presenza della dimensione umanistica 
anche nei percorsi formativi tecnico-tecnologici 
e professionali.

43. La progettualità culturale di una scuola 
cattolica si basa suJl’apporto convergente e origi­
nale di due soggettività, quella professionale ali­
mentata dalla tradizionale cultura umanistico- 
scientifico-tecnologica, e quella esperienziale e 
sapienziale. Quest’ultima è riconducibile ai valo­
ri (convinzioni, scelte, testimonianze) che orien­
tano le scelte di vita e i significati che essa assu­
me nei soggetti che compongono la comunità 
educante o che ne costituiscono un significativo 
riferimento: i docenti (in quanto essi stessi porta­
tori di scelte di vita), i genitori, gli alunni, le 
forze sociali, economiche, culturali del territorio 
e la stessa comunità ecclesiale locale.

La progettualità formativa dovrebbe caratte­
rizzarsi per una continua interazione tra sapere 
scientifico e mondi vitali in cui tutte le compo­
nenti culturali, a cui la comunità scolastica fa 
riferimento per qualificare la propria identità for­
mativa, sono coinvolte in quanto portatrici di 
valori, credenze e tradizioni.

44. Nella scuola cattolica l’educazione mira 
alla piena maturazione dell’uomo. Pertanto, 
viene coltivata la nativa disponibilità dell’essere 
umano all’esperienza religiosa, la cui proposta è 
essenziale per la formazione della persona che ha 
bisogno di sapere «chi è, dove va e qual è il 
significato della sua esistenza». L'educazione 
religiosa va introdotta sia come insegnamento 
scolastico della religione sia come risposta al 
problema del senso ultimo della vita.

Anche il profilo culturale, pedagogico e didat­
tico dei contenuti dell’offerta formativa che ogni 
Istituto è chiamato a promuovere non può non 
riferirsi ai valori della grande tradizione umani­
stica e cristiana del nostro Paese e dell’Europa.

La formazione dell’uomo e del cittadino esige 
una scuola che offre un sapere per la vita, dove 
accanto alle necessarie conoscenze e competenze 
operative siano presenti i riferimenti ideali ai 
valori che emergono dal vissuto personale e



1250 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

sociale. La dimensione religiosa e quella morale 
sono parte integrante e non eludibile di questo 
discorso.

Nella scuola cattolica occorre evidenziare 
come il coordinamento tra fede e cultura, ordina­
to alla formazione integrale della personalità del­
l’educando, attraversi ogni aspetto del curricolo e 
come possa promuovere nell’intelletto e nella 
coscienza del medesimo allievo capacità di ope­
rare sintesi creative e di stimolare ulteriori ricer­
che di significati. L’esistenza, infatti, non è solo 
un sistema da capire intellettualmente, ma anche 
un mistero da discernere (e da vivere) nei suoi 
profondi significati umani, spirituali e sociali. 
Può trattarsi, ad esempio, di interpretazioni e giu­
dizi in cui la cultura umana viene coordinata e 
ordinata alla luce della fede. La cultura continua 
a essere cultura esposta con “scientificità”, ma al 
tempo stesso è confrontata con la fede e/o artico­
lata con essa in modo unitario.

45. // lavoro manuale non è solo produttivo 
di beni economici ma anche di criteri di giudizio 
sulla vita e sulla storia e quindi va considerato un 
elemento importante nella elaborazione dei curri­
coli formativi.

Ecco perché l’educazione cattolica ritiene i 
centri di formazione professionale non copia 
sbiadita della più forte e vera educazione scola­
stica, ma il luogo dove si può costruire un pro­
getto educativo originale fondato su una cultura 
che scaturisce dal lavoro (oltre che del lavoro e 
sul lavoro).

Pertanto, è necessario passare da un sistema 
centrato unicamente sulla struttura scolastica a 
uno policentrico. Nei Paesi industrializzati il 
sistema di insegnamento non è più costituito 
infatti solo da scuole, ma tende a presentarsi 
come una struttura complessa e differenziata di 
istituzioni e agenzie diverse, un sistema forma­
tivo integrato. Accanto alla scuola qualificata da 
un progetto educativo, le diverse agenzie assicu­
rerebbero gli altri tipi di formazione, soprattutto 
la preparazione immediata alla vita lavorativa.

Più in particolare, è necessaria l’attuazione di

alcune opzioni organizzative e culturali di fondo 
quali:

- l'autonomia degli organismi: non vi è pos­
sibilità di sviluppare progetti educativo-formati- 
vi adeguati alle nuove sfide se non in presenza di 
una responsabilità reale da parte degli Enti for­
mativi affinché possano meglio corrispondere 
alle caratteristiche del contesto locale in coeren­
za con la propria proposta formativa:

- la concertazione e la strategia di rete: la 
domanda di formazione deve essere individuabi­
le mediante momenti di intesa e di concertazione 
per evitare l’autoreferenzialità degli organismi 
erogativi. Inoltre, vanno create le condizioni per­
ché si sviluppino forti occasioni di cooperazione 
tra scuola, centro di formazione e impresa, tra 
questi e le strutture dei servizi e tra i vari attori 
presenti nel territorio;

- la promozione dell’ integrazione armonico 
tra formazione generale, scientifica, tecnica e 
professionale.

46. Le professioni e il lavoro devono certa­
mente entrare in gioco, con il loro peso specifico, 
nella progettazione del percorso scolastico. Anzi, 
essi hanno senz’altro in sé una valenza formativa 
e culturale, come testimonia anche la ricca e 
feconda esperienza dei centri di formazione pro­
fessionale, che costituiscono un’espressione e una 
componente assai rilevante della scuola cattolica.

Ma, se nella società del futuro la conoscenza 
sarà la principale risorsa personale - e se, come 
si legge nella Centesimus annus (n. 31), «la prin­
cipale risorsa dell’uomo è l’uomo stesso» -, allo­
ra emerge con chiarezza che il riferimento alle 
competenze professionali è insufficiente a costi­
tuire una base antropologicamente ed eticamente 
valida per l’opera formativa della scuola. Non 
possono, dunque, essere lasciati in ombra gli 
aspetti più propriamente umanistici e personali­
stici della formazione, senza i quali sarebbe 
impossibile progettare «interventi di educazione, 
formazione e istruzione mirati allo sviluppo delia 
persona umana», come afferma l’art. 1 del Rego­
lamento sull’autonomia scolastica.

La scuola cattolica soggetto ecclesiale

Terzo impegno programmatico:
parte integrante della pastorale della Chiesa

47. Il riconoscimento della scuola cattolica 
come soggetto ecclesiale nel vissuto dei pastori e 
delle comunità cristiane richiede innanzi tutto 
che essa, nel rispetto della sua natura di scuola, 
sia considerata parte integrante della pastorale 
organica della Chiesa e quindi sia aiutata a esse­
re testimonianza e segno del dono educativo che

locale

la comunità cristiana offre a tutta la società ita­
liana. Occorrerà approfondire e perseguire con 
concretezza dei percorsi che favoriscano una 
comune e condivisa progettualità tra scuole cat­
toliche e Chiese locali in direzione pastorale, di 
consapevolezza dell’identità ecclesiale delle 
scuole, di aiuto alle scuole in difficoltà.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1251

In direzione pastorale
48. La centralità della persona in tutti i pro­

cessi educativi impone il rilancio di una pastora­
le organica, che ponga in correlazione i vari 
ambiti di vita e incontri i soggetti dove realmen­
te vivono e operano: scuola, famiglia, lavoro, 
tempo libero, luoghi di aggregazione, ecc.

In particolare, va notato che la maggioranza 
dei giovani è presente nella scuola e nella scuola 
incontra altri giovani ed educatori adulti, creden­
ti, che possono aiutarli a mettersi nell’atteggia- 
mento di ricerca sincera della verità; essi posso­
no anche offrire la testimonianza di una verità 
che libera e arricchisce resistenza nel rispetto 
della coscienza di ciascuno. Gli insegnanti di 
religione cattolica, ma non loro soltanto, possono 
trovare qui uno spazio significativo per esprime­
re la propria particolare professionalità educativa 
e culturale.

49. Le associazioni laicali di studenti, ge­
nitori e docenti per l’animazione cristiana della 
scuola (AIMC, UCIIM,... ), quelle specifiche di 
scuola cattolica (AgeSC,...) e i movimenti eccle­
siali possono trovare nella scuola cattolica un ter­
reno fertile di presenza e di collaborazione, evi­
denziando così un aspetto peculiare dell’impe­
gno ecclesiale per la scuola. Luoghi istituzionali 
di incontro tra la scuola cattolica e la comunità 
cristiana sono quegli organismi che propriamen­
te rappresentano la comunione ecclesiale quali i 
Consigli pastorali, le Consulte o Commissioni di 
pastorale e i Coordinamenti diocesani della scuo­
la cattolica.

50. Attraverso la scuola cattolica la comunità 
cristiana può offrire un servizio a vantaggio degli 
strati più deboli, consistente in una formazione 
culturale e professionale di base e promuovere 
personalità complete, capaci di assumere respon­
sabilità in ambito familiare, lavorativo, sociale e 
civile. Inoltre, nel contesto dei recenti orienta­
menti normativi, anche la scuola cattolica assicu­
ra la sua presenza nel territorio attraverso il dia­
logo e la collaborazione attiva con le altre scuole 
(statali e non statali), con gli enti locali, con le 
diverse agenzie sociali. In questo senso va ricor­
dato che del tutto particolare è la situazione delle 
scuole materne e segnatamente di quelle (e sono 
la maggioranza) che sono promosse da comunità 
parrocchiali spesso con il coinvolgimento diretto 
del parroco: esse rappresentano un significativo 
esempio di servizio e di impegno educativo diret­
to della Chiesa nel campo dell’educazione come 
luogo di formazione umana e cristiana pensato 
dalla comunità ecclesiale per i propri bambini e

offerto poi a tutte le famiglie, in un inserimento 
pieno e dinamico nella vita e nelle tradizioni del 
territorio.

In direzione della consapevolezza ecclesiale 
dei soggetti che operano nella scuola cattolica 
ai fini della valorizzazione del loro servizio 
come “ministerialità”

51. Le persone che lavorano nella scuola non 
derivano tutta la loro funzione educativa esclusi­
vamente dalla propria scelta professionale, ma il 
loro servizio viene considerato dalla Chiesa 
come un “ministero”, radicato in una vocazione 
e nella comune responsabilità battesimale. E 
necessario promuovere un’azione formativa ade­
guata per fare sì che questa consapevolezza 
maturi innanzi tutto nelle persone che, a vario 
titolo, sono impegnate nell’attività educativa 
delle scuole cattoliche. Giova infatti ricordare, in 
sintonia con il Concilio Vaticano II, che la 
dimensione comunitaria nella scuola cattolica 
non è una semplice categoria sociologica, ma ha 
anche un fondamento teologico. La comunità 
educativa, globalmente presa, è così chiamata a 
promuovere l’obiettivo di una scuola come luogo 
di formazione integrale attraverso la relazione 
interpersonale.

In questo senso, la presenza, accanto ai laici e 
ai sacerdoti, delle religiose e dei religiosi è da 
favorire proprio perché in tal modo si può offrire 
agli alunni un’immagine viva della Chiesa.

In direzione del sostegno 
alle scuole in difficoltà

52. E necessario rafforzare l’attenzione sul 
rapporto tra scuola cattolica e territorio, tra scuo­
la cattolica e Chiesa particolare, tra scuola catto­
lica e comunità cristiana. E un percorso che si sta 
già avviando: alcune scuole che chiudono sono 
assorbite da altri soggetti, non escluse le diocesi, 
le parrocchie e altri organismi a queste collegati. 
Con il lento ma progressivo arretramento delle 
Congregazioni religiose dal campo dell’educa­
zione non c’è dubbio alcuno che sempre più toc­
cherà al Vescovo diocesano diventare un punto di 
riferimento della pastorale scolastica sul territo­
rio che, nel rispetto e nella valorizzazione dei 
diversi soggetti, dovrà assicurare la corretta ed 
organica distribuzione delle scuole sul territorio 
della Chiesa locale e la continuità dei cicli didat­
tici; spetterà a lui evitare sovrapposizioni di 
scuole laddove il bacino di utenza non ne per­
mette la compresenza; toccherà al Vescovo sti­
molare il potenziamento dell’offerta formativa 
come risposta alle esigenze e alla tipicità della



1252 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

comunità cristiana. Certamente, le Congregazio­
ni religiose, che per cause di forza maggiore 
intendono procedere alla chiusura di una loro

scuola, dovrebbero rendersi disponibili per crea­
re le condizioni favorevoli al reperimento di 
soluzioni alternative.

CONCLUSIONE

53. La scuola cattolica consegna questa 
“Carta di impegni programmatici” innanzi tutto 
nella speranza che anche attraverso di essa matu­
ri in molti, nella Chiesa e nella società, la consa­
pevolezza, il bisogno e il desiderio di “stare” 
nella scuola con pazienza, con fiducia, con 
amore preventivo, ma anche con aumentata e rin­
novata competenza di fronte all’urgenza della 
sfida educativa.

Nonostante il permanere di condizioni diffici­
li e anche precarie in cui si trova a operare, la 
scuola cattolica, tracciando un progetto di scuola 
alle soglie del XXI secolo, raccoglie l’invito

rivolto dal Santo Padre, nel suo discorso al ter­
mine dell’Assemblea Nazionale, a guardare 
avanti, ad «[...] andare oltre con coraggio» e a 
porsi in una logica nuova, «[...] nella quale non 
soltanto la scuola cattolica, ma le varie iniziative 
scolastiche che possono nascere dalla società 
siano considerate una risorsa preziosa per la for­
mazione delle nuove generazioni, a condizione 
che abbiano gli indispensabili requisiti di serietà 
e di finalità educativa». E questo un passaggio 
obbligato, se si vuole attuare un processo di rifor­
ma che renda davvero più moderno e più ade­
guato l’assetto complessivo della scuola italiana-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1253

TESTO APPLICATIVO DEL TESTO COMUNE 
PER UN INDIRIZZO PASTORALE DEI MATRIMONI

TRA CATTOLICI E VALDESI O METODISTI
A seguito della promulgazione del Testo comune per un indirizzo pastorale dei matrimoni tra 
cattolici e valdesi o metodisti in Italia (cfr. RDTo 74 [1997], 799-816), secondo il dettato dello 
stesso documento, la Conferenza Episcopale Italiana e il Sinodo Valdese-Metodista hanno nomi­
nato le rispettive Commissioni aventi lo scopo di redigere le indicazioni applicative del “Testo 
comune".
La Commissione mista ha iniziato i suoi lavori il 29 ottobre 1997. Il Testo applicativo prodotto è 
stato esaminato ed accolto nella struttura e nei suoi principali contenuti dal Consiglio Episcopale 
Permanente nella riunione del 20-23 settembre 1999. Le osservazioni emerse sono state presen­
tate alla Commissione mista in vista della stesura definitiva.
Il 25 agosto 2000 il “Testo applicativo” è stato firmato congiuntamente a Torre Pellice dai co- 
Presidenti della Commissione mista, S.E. Mons. Alberto Abiondi, Vescovo di Livorno e 
Vicepresidente della C.E.I., e la Sig.ra Maria Sbaffì Girardet, Presidente della Commissione con­
sultiva della Tavola Valdese per le relazioni ecumeniche.
Il documento è stato trasmesso alla Conferenza Episcopale Italiana, con lettera del 30 agosto 2000, 
da S.E. Mons. Alberto Abiondi, delegato dalla Presidenza della C.E.I. a fungere da Presidente della 
delegazione cattolica nella Commissione mista per la redazione delle disposizioni applicative 
dell’Intesa sui matrimoni misti. Nella lettera di trasmissione Mons. Abiondi affermava: «... mi augu­
ro che la pubblicazione del “Testo applicativo", a complemento del “Testo comune”, riveli, rico­
nosca e fecondi fatiche e sofferenze del passato, così come spero vivamente che questa impor­
tante tappa ci incoraggi ancor di più nel proseguire il cammino ecumenico, inteso come deside­
rio di unità che rende piena la fraternità e fa della nostra comune testimonianza cristiana un 
annuncio autentico, credibile ed attraente».
Il Cardinale Presidente Camillo Ruini, con lettera dell’ll settembre, rispondendo a S.E. Mons. 
Abiondi così si esprimeva: «Mi compiaccio che l’atto della firma si sia svolto in quel clima di fra­
ternità e di mutua accoglienza che sempre deve essere presente nelle manifestazioni ecumeniche 
e che ha animato il cammino di questi anni per portare a termine il lavoro sui matrimoni tra cat­
tolici e valdo-metodisti.... Mentre mi congratulo con Lei e con i membri tutti della Commissione 
per il buon esito del lavoro da voi svolto con pazienza, desidero comunicarLe che il “Testo appli­
cativo” verrà ora pubblicato nel “Notiziario” ufficiale della Conferenza Episcopale Italiana e sarà 
diffuso al fine di adeguare la prassi dei matrimoni tra cattolici e valdesi o metodisti nelle diocesi 
italiane».
Il “Testo applicativo”, che qui riportiamo, è stato pubblicato in Notiziario della CEI. nel fasci­
colo datato 31 ottobre 2000.

PREMESSA

La Conferenza Episcopale Italiana e il Sinodo Valdese-Metodista, ravvisando la neces­
sità di “rendere operativo” il “Testo comune per un indirizzo dei matrimoni tra cattolici e 
valdesi o metodisti”, hanno nominato le rispettive Commissioni al fine di giungere ad un 
“Testo applicativo" approvato dalle due parti.

La Commissione della Conferenza Episcopale Italiana è stata così composta: Alberto 
Abiondi, Giuseppe Chiaretti, Francesco Coccopalmerio, Silvano Maggiani, Mario Polastro, 
Claudio Giuliodori (passato dopo alcune riunioni ad altro incarico e non sostituito).

La Commissione del Sinodo Valdese-Metodista è stata formata da: Maria Sbafft 
Girardet, Maria Bonafede, Franco Giampiccoli, Giulio Maisano, Paolo Ricca, Alberto 
Taccia.

Nella loro prima riunione le due Commissioni hanno cooptato Myriam e Gianni 
Marcheselli, coppia interconfessionale di Milano.



1254 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

In uno spirito di vera fraternità, ma anche di chiarezza e di franchezza, si sono svolte le 
15 riunioni congiunte di lavoro tra il 29 ottobre 1997 (prima seduta) e il 10 gennaio 2000 
(ultima seduta).

Il risultato di questo cammino impegnativo, che ha coinvolto profondamente i membri 
delle due Commissioni, è il “Testo applicativo” formato da una introduzione e da 8 capito­
li, per un totale di 52 paragrafi.

INTRODUZIONE

1. Il Testo comune

Nel cammino ecumenico in Italia assume un grande valore il “Testo comune per un 
indirizzo pastorale dei matrimoni tra cattolici e valdesi o metodisti” sottoscritto dalle due 
Chiese il 16 giugno 1997. Il documento affronta la questione dei matrimoni misti intercon­
fessionali1, che nel passato è stata causa non solo di forti contrasti tra le due Chiese, ma 
anche motivo di sofferenza per le famiglie coinvolte.

Il Testo comune sottolinea che «i matrimoni misti possono oggi essere visti nel loro 
aspetto positivo per l’apporto che possono dare al movimento ecumenico, specialmente 
quando ambedue i coniugi sono fedeli alla vocazione cristiana nella loro Chiesa» (3.11 
cfr. 1.9; 2.5). Questa visione, più serena e positiva, ha condotto al superamento di molti 
pregiudizi e tensioni, così che il Testo comune ha potuto cogliere tutti gli aspetti positivi 
insiti nelle discipline delle due Chiese, senza peraltro sottacere gli elementi di differen­
ziazione.

Sia la Chiesa cattolica2 sia la Chiesa evangelica valdese (Unione delle Chiese valdesi e 
metodiste)’ - di seguito indicata come Chiesa valdese - stabiliscono norme per la celebra­
zione di un matrimonio misto interconfessionale4.

11 Testo comune ha inteso affrontare il problema sotto tutti gli aspetti, offrendo una solu­
zione accettabile per le due Chiese senza contravvenire allo spirito dei rispettivi ordinamenti 
matrimoniali, i quali peraltro, dal 1970, sono stati oggetto di notevoli modificazioni e di rile­
vanti accentuazioni nel senso dell’apertura ecumenica.

2. Un documento applicativo

Il Testo comune prevede un documento applicativo che permetta di rendere operative le 
indicazioni pastorali contenute nel testo stesso (Testo comune. Conclusione).

1 In questa dizione è compresa sia la formulazione cattolica, matrimoni misti, sia quella evangelica, matri­
moni interconfessionali. Ambedue le formulazioni indicano il matrimonio tra cristiani di diversa confessione.

2 C.E.I., Decreto generale sul matrimonio canonico (1990). nn. 48-53.
5 Sinodo Valdese, Documento sinodale sul matrimonio (art. 46/SI/1971 ), nn. 19-54.
4 Ricordiamo in ordine cronologico i documenti più importanti delle due Chiese in riferimento ai matrimoni 

misti interconfessionali: Motu proprio Matrimonia mixta di Paolo VI (1970); Documento sinodale valdese sul 
matrimonio (1971); Documento sinodale valdese suH’ecumenismo (1982); Codice di Diritto Canonico (1983)1 
Decreto generale sul matrimonio canonico della C.E.I. (1990); Ordo celebrandi matrimonium, Editio typica alte­
ra (1991); Indicazioni pastorali per il matrimonio misto della diocesi di Pinerolo (1992); Direttorio per l'applica­
zione dei principi e delle norme sull’ecumenismo del Pontificio Consiglio per la Promozione dell'Unità dei 
Cristiani (1993); Indicazioni per la celebrazione di un matrimonio interconfessionale del IV circuito della Chiesa 
valdese (1994); Testo comune per un indirizzo pastorale dei matrimoni tra cattolici e valdesi o metodisti 
(Assemblea Generale della C.E.I., maggio 1996; Sinodo delle Chiese valdesi e metodiste, agosto 1996; sottoscri­
zione congiunta, giugno 1997); Prontuario per la celebrazione di matrimoni secondo le norme dell’ordinamento 
valdese (Tavola valdese, 1997); Documento sinodale valdese sull’ecumenismo e il dialogo interreligioso (1998)-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1255

Il presente documento offre le necessarie indicazioni applicative in relazione ai proble­
mi che di volta in volta si pongono in un matrimonio misto interconfessionale, tenendo 
conto degli aspetti teologici ed ecclesiologici, chiariti nel Testo comune, e approfondendo in 
particolare gli aspetti liturgici, disciplinari pastorali. E ciò anche in riferimento alle fasi che 
precedono e a quelle che seguono la celebrazione del matrimonio stesso.

Le indicazioni applicative del presente documento si fondano sul riconoscimento della 
parità di diritti e doveri tra gli sposi, sul sostegno che le Chiese offriranno loro, e in parti­
colare sul rispetto della libertà dei futuri sposi. Tale libertà, riguardante la scelta del modo 
della celebrazione, la comunità in cui battezzare i figli e l’impostazione della loro educa­
zione religiosa, si esprimerà in decisioni comuni che le Chiese accoglieranno senza oppor­
re ostacoli al loro adempimento.

3. Destinatari

Il documento è indirizzato alle comunità locali, in particolare ai parroci e ai pastori, 
responsabili delle comunità stesse, perché sappiano accompagnare, con rispetto e chiarezza, 
le scelte dei futuri coniugi; è rivolto altresì alle coppie stesse, perché siano agevolate nel 
cammino verso il matrimonio e nella vita coniugale e familiare, nella consapevolezza dei 
loro diritti e doveri.

I. I PRELIMINARI

4. Normative diverse

Le differenze e le divergenze tra la concezione cattolica e quella evangelica del matri­
monio implicano, di conseguenza, una differenziazione delle disposizioni applicative che 
derivano dal Testo comune - parte seconda.

5. Conoscenza, comprensione, applicazione

Nella celebrazione di un matrimonio misto interconfessionale, che avvenga sia in una 
chiesa cattolica sia in una chiesa valdese o metodista, tali norme devono essere rese note agli 
sposi, comprese nel loro significato autentico e applicate correttamente nelle forme stabili­
te per tale caso, al fine di raggiungere l’obiettivo comune di assicurare per entrambe le 
Chiese pieno riconoscimento del matrimonio così celebrato.

6. La normativa cattolica

Per quanto concerne la Chiesa cattolica tali norme sono contenute nel Codice di Diritto 
Canonico e riprese, per quel che attiene all’Italia, nel Decreto generale della Conferenza 
Episcopale Italiana. E necessario chiarire il significato di tale normativa e precisare i termi­
ni di applicazione degli impegni assunti dalla parte cattolica, formulandoli in modo da non 
ledere la libertà e la coscienza della parte evangelica.

7. La licenza

Il Codice di Diritto Canonico stabilisce che «il matrimonio tra due persone battezzate 
[di cui una sola cattolica] ... non può essere celebrato senza espressa licenza da parte della 
competente autorità» (can. 1124).



1256 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Il requisito della licenza non deriva dal fatto che il matrimonio misto interconfessiona­
le sia considerato in se stesso negativo, ma deriva dalla particolare difficoltà insita in tale 
matrimonio. L’autorità cattolica sente pertanto l’obbligo di esaminare il caso al fine di accer­
tare che esistano i presupposti per una valida e fruttuosa celebrazione del matrimonio. Con 
la concessione della licenza l’autorità cattolica dichiara che tali presupposti esistono ed 
esprime il proprio assenso alla celebrazione del matrimonio stesso.

È chiaro che tale assenso è dato alla parte cattolica e non riguarda, se non indirettamen­
te, la parte evangelica, che non è soggetta alla giurisdizione della Chiesa cattolica (cfr. can- 
11). E tanto meno riguarda il ministro evangelico, al quale è riconosciuta piena autonomia 
nell’esercizio della sua funzione, qualora il matrimonio sia celebrato in chiesa evangelica.

8. Dichiarazioni e promesse

Il can. 1125, 1°, stabilisce: «La parte cattolica si dichiari pronta ad allontanare i perico­
li di abbandonare la fede e prometta sinceramente di fare quanto è in suo potere perché tutti 
i figli siano battezzati ed educati nella Chiesa cattolica».

Su tale norma sono opportune le seguenti osservazioni.
a) Per quanto riguarda la dichiarazione della parte cattolica di essere pronta ad 

allontanare i pericoli di abbandonare la fede, si precisa che tali pericoli non derivano dalla 
fede della parte evangelica, la quale anzi può concorrere a edificare la fede del coniuge cat­
tolico, e viceversa, ma derivano dal rischio di indebolire la propria identità ecclesiale o addi­
rittura di cadere neH’indifferentismo o nel relativismo religioso, trascurando, o abbando­
nando, la frequentazione della propria Chiesa.

E bene precisare che tale rischio può essere corso anche dalla parte evangelica. È dun­
que impegno di entrambi i coniugi di vigilare al fine di vivere in modo autentico e coeren­
te la propria fede in reciproco confronto e sostegno.

h) In riferimento inoltre alla promessa di fare quanto è possibile perché tutti i figli 
siano battezzati ed educati nella Chiesa cattolica, si precisa che tale promessa vuole esprimere 
l’impegno di fedeltà della parte cattolica di vivere e testimoniare compiutamente la propria 
fede anche verso i figli, tenendo conto che uguale diritto-dovere ha la parte evangelica rela­
tivamente alla propria vocazione così come è condivisa nella sua Chiesa di appartenenza.

Tale situazione, anziché essere fonte di conflitti, dovrebbe condurre a operare, di comu­
ne accordo, quelle scelte che concretamente si riveleranno più adatte al consolidamento 
della comunione della coppia e al bene della prole in ordine alla vita spirituale.

c) «Se nonostante tutti gli sforzi i figli non vengono battezzati né educati nella 
Chiesa cattolica, il genitore cattolico non incorre nella censura comminata dal diritto cano­
nico. Tuttavia non cessa per lui l’obbligo di condividere con i figli la fede cattolica. Tale esi­
genza rimane e può comportare, per esempio, che egli svolga una parte attiva nel contribui­
re all’atmosfera cristiana della famiglia; che faccia quanto è in suo potere con la parola e 
con l’esempio per aiutare gli altri membri della famiglia ad apprezzare i valori peculiari 
della tradizione cattolica; che coltivi tutte le disposizioni necessarie perché, ben istruito 
nella propria fede, sia capace di esporla e di discuterne con gli altri; che preghi con la sua 
famiglia per implorare la grazia dell’unità dei cristiani, come è nella volontà del Signore»’- 

Tali indicazioni hanno pari rilevanza per la parte evangelica nei confronti dei figli ne' 
caso in cui vengano battezzati ed educati nella Chiesa cattolica.

9. L’informazione alla parte evangelica

Il parroco è tenuto a informare la parte evangelica delle dichiarazioni e delle promesse 
formulate dalla parte cattolica (cfr. can. 1125, 2°) illustrandone la portata e il significato. La

5 Direttorio, cit., n. 151.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1257

parte evangelica ne prende atto senza obbligo né di adesione, né di firma. Il parroco deve 
attestare tale presa d’atto.

La parte cattolica deve a sua volta essere consapevole dell’analogo impegno di fedeltà 
della parte evangelica.

10. Fini e proprietà essenziali del matrimonio

Il can. 1125, 3°, recita: «Entrambe le parti siano istruite sui fini e le proprietà essenzia­
li del matrimonio, che non devono essere escluse da nessuno dei contraenti». Si tratta dei 
principi dell’unità della coppia, dell’indissolubilità del matrimonio e dell’apertura in ordine 
alla procreazione, che devono essere accettati da entrambe le parti contraenti.

A tal fine è necessario e sufficiente che la parte cattolica e la parte evangelica, in dialo­
go con le rispettive Chiese, accettino ciò che esse affermano nel Testo comune (parte prima: 
ciò che come cristiani possiamo dire in comune sul matrimonio; e parte seconda: i paragrafi 
2.1,2.2, 2.3 relativi al modo di comprendere le differenze e le divergenze su sacramentalità, 
indissolubilità e procreazione ed educazione dei figli).

La preparazione dei futuri sposi su tale materia potrà essere fatta al meglio in forma 
congiunta dai due ministri, cattolico ed evangelico, nello spirito e secondo i contenuti del 
Testo comune, accertando che vi sia negli sposi l’integrità e la libertà del consenso. In ogni 
caso il parroco, per la sola parte cattolica, procederà all’istruttoria matrimoniale limitan­
dosi, per la parte evangelica, a ricevere il certificato di Battesimo e a registrare i dati 
anagrafici, l’appartenenza ecclesiastica e la posizione matrimoniale. I dati relativi a que- 
st’ultima risulteranno da un certificato contestuale (rilasciato dall’ufficiale dello stato ci­
vile), e, se necessario, da un’autocertificazione che non si limiti alla sola dichiarazione di 
stato libero.

11. Forma di celebrazione dei matrimoni misti interconfessionali

Il matrimonio misto interconfessionale può essere celebrato o in chiesa cattolica o in 
chiesa evangelica o di fronte all’ufficiale di stato civile.

12. La “forma canonica” e la dispensa dalla “forma canonica”

Nel caso in cui il matrimonio misto interconfessionale sia celebrato nella chiesa catto­
lica, la validità di detta celebrazione è condizionata all’osservanza della “forma canonica” 
che consiste nella celebrazione del matrimonio alla presenza dell’Ordinario o del parroco 
del luogo o di un loro delegato e di due testimoni.

Nel caso in cui il matrimonio misto interconfessionale venga celebrato in chiesa evan­
gelica o di fronte all’ufficiale di stato civile, la parte cattolica, oltre alla licenza (cfr. sopra 
n. 7), dovrà anche ottenere la dispensa dalla “forma canonica”. Tale dispensa ha la funzio­
ne di togliere l’obbligo della predetta osservanza per il caso particolare.

La concessione della dispensa (cfr. Testo comune, 2.5) ha come motivo valido la libera 
scelta degli sposi, che la parte cattolica comunicherà alle competenti autorità della propria 
Chiesa.

La dispensa dalla forma canonica ha rilevanza unicamente nel rapporto tra il coniuge 
cattolico e la sua Chiesa e in nessun modo può essere compresa come autorizzazione alla 
Chiesa evangelica di procedere alla celebrazione di un matrimonio valido anche ai fini della 
Chiesa cattolica.

Per tutti gli adempimenti previsti per il caso in questione, la parte evangelica non è tenu­
ta a recarsi presso la Curia diocesana, essendo sufficiente che vi provvedano il parroco e il 
coniuge cattolico.



1258 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

13. Il luogo della celebrazione di un matrimonio misto interconfessionale

Nel caso in cui le parti scelgano di celebrare il matrimonio nella chiesa cattolica, tale 
celebrazione avverrà ordinariamente nella parrocchia in cui la parte cattolica è inserita, a 
norma del can. 1115.

Nel caso in cui venga scelta la chiesa evangelica o il municipio, la parte cattolica dovrà 
indicarne il luogo nella domanda di dispensa dalla “forma canonica” al fine di dar modo al 
proprio Ordinario diocesano di interpellare l’Ordinario del luogo in cui avverrà la celebra­
zione (cfr. can. 1127 § 2).

14. Trasmissione alle Chiese della dichiarazione di avvenuto matrimonio

Il Testo comune (2.5) stabilisce che il coniuge cattolico e quello evangelico avranno 
cura che il loro matrimonio, celebrato fuori dalla loro Chiesa di appartenenza, venga poi 
registrato presso la propria comunità, ove ciò sia richiesto e in conformità alla disciplina di 
quest'ultima.

15. Casi particolari

Il Decreto generale sul matrimonio canonico della C.E.I. tratta, ai cap. V (36-47), VI, 
VII e Vili, una serie di situazioni particolari, alcune delle quali possono riguardare un matri­
monio misto interconfessionale. In tali casi la miglior soluzione per il bene della coppia, ed 
eventualmente della prole, dovrà essere ricercata avendo consultato il ministro della Chiesa 
evangelica di competenza al fine di rispettare le disposizioni delle Chiese e la coscienza dei 
coniugi.

16. Nuove formulazioni

Il can. 1126 del Codice di Diritto Canonico attribuisce alle Conferenze Episcopali una 
certa libertà nel definire i modi in cui le dichiarazioni e le promesse della parte cattolica pos­
sono essere formulate al fine di ottenere la licenza. Nell’ambito di tale concessione si pro­
pone una formulazione in positivo di alcune espressioni che, senza modificarne il signifi­
cato, possono più facilmente essere comprese e ricevute nell’ambito di una fraternità ecu­
menica.

Ad es. in riferimento e in sostituzione alla modulistica in uso presso le Curie diocesane 
per quanto concerne i matrimoni misti interconfessionali:

a) la formula della dichiarazione potrebbe essere così concepita: «Dichiaro di impe­
gnarmi a mantenere e approfondire la mia fede e riconosco al contempo la fede cristiana 
del mio coniuge evangelico»; oppure: «Dichiaro di impegnarmi a mantenere la mia fede 
cattolica come il mio coniuge si impegna a mantenere la sua fede evangelica, edificandoci 
reciprocamente ed evitando ogni forma di compromesso o di indifferentismo»;

b) la formula della promessa potrebbe essere: «Prometto di [o mi impegno a] fare 
quanto sarà in mio potere perché tutti i figli siano battezzati ed educati nella fede cattolica, 
tenendo conto che il mio coniuge ha lo stesso diritto-dovere di fedeltà nei confronti della 
propria vocazione così come è vissuta nella sua Chiesa di appartenenza. Cercherò pertan­
to di concordare con il mio coniuge quelle scelte che si riveleranno più adeguate per il man­
tenimento e Tapprofondimento della nostra comunione e per il bene della vita spirituale dei 
nostri figli».



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1259

II. GLI ASPETTI CIVILISTICI

17. Gli effetti civili

La Repubblica Italiana riconosce gli effetti civili ai matrimoni contratti secondo le 
norme del diritto canonico cattolico6 e ai matrimoni celebrati secondo le norme dell’ordina- 
mento valdese7, a condizione che siano state fatte le pubblicazioni nella casa comunale e che 
l’atto di matrimonio sia trascritto nei registri dello stato civile.

18. Procedura per la celebrazione secondo le norme del Codice di Diritto Canonico

Da parte cattolica è il parroco che, dopo aver espletato l’istruttoria matrimoniale, indi­
rizza all’ufficiale dello stato civile nel Comune nel quale uno dei contraenti ha la residenza 
la richiesta delle pubblicazioni civili. L’ufficiale dello stato civile, a sua volta, invia al par­
roco il certificato di eseguite pubblicazioni civili. Il parroco allora procede alla celebrazio­
ne del matrimonio, dà lettura agli sposi degli articoli 143, 144 e 147 del Codice Civile e tra­
smette uno degli originali dell’atto per la trascrizione.

19. Procedura per la celebrazione secondo le norme dell’ ordinamento valdese

Da parte valdese sono gli sposi stessi che richiedono le pubblicazioni civili dichiarando 
di voler celebrare il matrimonio secondo le norme dell’ordinamento valdese. L'ufficiale 
dello stato civile dà lettura agli sposi degli articoli 143, 144 e 147 del Codice Civile. 
Eseguite le pubblicazioni, l’ufficiale dello stato civile rilascia agli sposi in doppia copia un 
“nulla osta” in base al quale è possibile procedere alla celebrazione del matrimonio. 
Avvenuta la stessa, il pastore trasmette all’ufficiale dello stato civile uno degli originali del­
l’atto e del “nulla osta” per la trascrizione.

20. L'atto di matrimonio

Nell’atto di matrimonio può essere dichiarata la scelta del regime di separazione dei 
beni (Codice Civile, art. 62, 2° comma) e possono essere riconosciuti i figli naturali (Codice 
Civile, art. 283).

III. LA PREPARAZIONE

21. Rilevanza della preparazione

Il Testo comune attribuisce una particolare importanza alla fase di preparazione di un 
matrimonio misto interconfessionale. Non stabilisce procedure rigide, ma lascia alle due 
parti ampi spazi di creatività in spirito di cordiale intesa e nel rispetto delle disposizioni 
disciplinari proprie di ciascuna comunità (Testo comune, 3.2).

Appare pertanto opportuno offrire alcuni suggerimenti per attuare un’adeguata prepara­
zione.

6 Accordo di modifica del Concordato lateranense del 18 febbraio 1984. art. 8 - Protocollo addizionale, n. 4.
’ Intesa tra il Governo della Repubblica e la Tavola valdese, in attuazione dell’art. 8, comma terzo, della 

Costituzione e legge, applicativa dell’Intesa, 11 agosto 1984, n. 449, art. 11.



1260 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

22. // contenuto della preparazione

Quanto ai contenuti, la preparazione dovrebbe consistere:
a) nella spiegazione del matrimonio relativamente alla dottrina e alla disciplina 

dell’una e dell’altra Chiesa, nell’illustrazione degli elementi comuni e di quelli discordanti, 
avendo la Parola del Signore come riferimento di fondo e gli orientamenti del Testo comune 
come guida pratica;

b) nella conoscenza più ampia delle due Chiese e nel modo in cui esse vivono con­
cretamente la fede cristiana;

c) nella predisposizione di quanto riguarda la celebrazione, laddove sia stata con­
cordata la partecipazione di rappresentanti dell’altra Chiesa.

23. Gli ambiti della preparazione

Quanto agli ambiti:
a) occorre concordare con le coppie interconfessionali l’ambito cattolico o evange­

lico o comune della preparazione;
b) è opportuno in ogni caso che la preparazione preveda uno o più colloqui della 

coppia congiuntamente con i due ministri;
c) è inoltre auspicabile che, dove esiste un gruppo di coppie interconfessionali, i 

fidanzati vi partecipino per confrontarsi e far tesoro delle esperienze di tali coppie. È oppor­
tuna, ove esso manchi, la costituzione di un gruppo locale con l’attiva partecipazione dei 
ministri delle due Chiese.

24. Libertà di scelta degli sposi

Al fine di tutelare la libertà degli sposi di scegliere la forma della celebrazione che riter­
ranno ad essi più consona, verranno illustrate agli stessi le tre possibilità in cui il matrimo­
nio può essere celebrato: secondo la “forma canonica”, secondo l’ordinamento valdese, 
davanti all’ufficiale dello stato civile.

25. Informazione e formazione di base

La preparazione ad un matrimonio misto interconfessionale non dovrebbe comunque 
essere solo quella immediata di una concreta coppia interconfessionale. Si auspica invece 
che, in accordo con il Testo comune (3.2 b), la trattazione del matrimonio misto intercon­
fessionale sia introdotta nei normali corsi catechistici per giovani ed adulti. Ne consegue, 
per le due Chiese, l’opportunità di un aggiornamento dei testi di catechesi e di formazione 
così che essi comprendano la tematica dei matrimoni misti interconfessionali.

IV. LA CELEBRAZIONE LITURGICA

26. Adozione e adattamenti della liturgia della Chiesa in cui è celebrato il matrimonio

Le parti scelgono liberamente la Chiesa nel cui ambito intendono sposarsi e il ma­
trimonio viene celebrato secondo la liturgia di tale Chiesa, con opportuni adattamenti con­
cordati insieme ai ministri: scelta dei testi biblici, interventi per brevi dichiarazioni, inten­
zioni di preghiera, parti cantate, ecc., che tuttavia dovranno inserirsi in modo armonico nell0 
schema liturgico.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1261

27. Rappresentanza e partecipazione dell’altra Chiesa

Se i futuri sposi lo chiedono, il ministro o un rappresentante dell’altra Chiesa può par­
tecipare attivamente alla celebrazione del matrimonio interconfessionale, rivolgendo un 
messaggio, o facendo una preghiera di intercessione, o tenendo la predicazione, ecc. A tal 
fine la liturgia può essere preparata insieme dai ministri e dai futuri sposi. Soltanto il mini­
stro della Chiesa in cui si celebra il matrimonio è autorizzato a ricevere il consenso e a 
dichiarare uniti gli sposi.

2& Opportunità dei segni di accoglienza ecumenica

Non è prevista una “liturgia ecumenica” del matrimonio misto interconfessionale con­
cordata dalle due Chiese.

In ogni caso la celebrazione liturgica di un matrimonio misto interconfessionale deve 
avere un carattere ecumenico in armonia con il Testo comune, tenendo conto del fatto che la 
coppia è mista, che gli intervenuti appartengono a Chiese diverse, che tutti debbono essere 
messi a loro agio e debbono poter capire e partecipare. E importante, ad esempio, il saluto 
iniziale rivolto in modo esplicito anche ai membri dell’altra Chiesa, nonché l’accoglienza e 
il posto che viene riservato al rappresentante dell’altra Chiesa. Così pure è apprezzato il 
dono della Bibbia in una traduzione interconfessionale fatto insieme dalle due comunità con 
•a firma dei rispettivi ministri.

29. La liturgia della Parola nella celebrazione

Il matrimonio misto interconfessionale, tanto nella Chiesa cattolica quanto nella Chiesa 
evangelica, viene celebrato con una liturgia basata sulla Parola del Signore (liturgia della 
Parola). Viene di norma esclusa la celebrazione dell’Eucaristia o della Cena del Signore, per 
non inserire un elemento di separazione in un atto tutto concentrato sull’unione degli sposi 
e per ricordare che la piena comunione tra le Chiese non è ancora raggiunta.

30. La formulazione del consenso

Per la celebrazione del matrimonio lo scambio del consenso avviene nelle forme stabi­
lite dalle Chiese.

La liturgia della Chiesa cattolica non prevede nel rito del matrimonio, secondo l’attua­
le adattamento curato dalla Conferenza Episcopale Italiana, una formula particolare per il 
consenso in un matrimonio misto interconfessionale.

La liturgia della Chiesa valdese prevede, per lo scambio delle promesse, tre formule 
alternative al fine di rispettare le diverse situazioni personali, una delle quali riguarda i 
matrimoni misti interconfessionali8.

• «N.N. prometti tu a N. N. di volerla(lo) amare e servire nel dono totale di te stesso(a) e di essere solidale con 
lei (lui) in ogni circostanza della vita, nella gioia come nel dolore, di ricercare con lei (lui) l’unità nella fede sulla 
base dell’Evar.gelo e rimanerle(gli) fedele secondo l’insegnamento della Parola di Dio?» (Prontuario, cit„ p. 24).



1262 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

V. MATRIMONI MISTI INTERCONFESSIONALI IN FORMA CIVILE

31. La celebrazione in sede o forma civile

La celebrazione in sede o forma civile di un matrimonio misto interconfessionale con­
siste nell’espressione del consenso non di fronte a un ministro dell’una o dell’altra Chiesa, 
bensì di fronte all’ufficiale dello stato civile.

32. Il matrimonio informa civile per la Chiesa cattolica

Per la Chiesa cattolica, la suddetta celebrazione non è esclusa nell’ampia formulazione 
del can. 1127 § 2, è implicita nella dizione «salvo ... eventuali intese» del Decreto generai? 
sul matrimonio canonico al n. 50 ed era già prevista per la diocesi di Pinerolo dal 1970.

La possibilità della celebrazione in forma civile di un matrimonio misto interconfessio­
nale tra una parte cattolica e una parte valdese o metodista è ora ammessa per tutte le dio­
cesi italiane dal Testo comune (3.3 c).

La parte cattolica deve ottenere dall’Ordinario diocesano la prescritta dispensa, in modo 
che il matrimonio celebrato nella forma civile, in forza del Battesimo, sia per essa valido ? 
per ciò stesso Sacramento.

La parte cattolica viene esortata a prepararsi adeguatamente attraverso il sacramento 
della Riconciliazione e la Comunione eucaristica.

33. Precisazione

Per quanto attiene alla celebrazione del matrimonio davanti all’ufficiale dello stato civi­
le è necessario precisare e quindi spiegare, specialmente ai fedeli cattolici, che questa forma 
di matrimonio non è matrimonio “civile” nel senso generalmente inteso dai cattolici, ma è 
un matrimonio “in forma civile”.

Il matrimonio “civile”, nel senso generalmente inteso dai cattolici, è quello contratto da 
due fedeli che non vogliono o non possono sposarsi “in chiesa” e quindi si sposano “in 
municipio”, per cui questo matrimonio avviene in disaccordo con la loro Chiesa che non lo 
ritiene valido.

Quando, invece, il matrimonio “in forma civile” avviene con il consenso della Chiesa 
cattolica, esso è valido ed è Sacramento.

34. Il matrimonio in sede civile per la Chiesa valdese

Per la Chiesa valdese la celebrazione del matrimonio in sede civile non costituisce pro­
blema, per il fatto che essa non dà rilevanza ad una particolare forma certificativa del matri­
monio: «I credenti sanno per fede che il loro matrimonio è contratto davanti a Dio qualun­
que sia la forma nuziale che essi decidono di seguire per dame pubblica certificazione» 
(Documento sinodale valdese sul matrimonio, n. 15).

35. Rilevanza del matrimonio in sede civile

In ogni caso è bene che le Chiese sottolineino la rilevanza della celebrazione del matri­
monio misto interconfessionale di fronte all’ufficiale dello stato civile, in quanto anche tale 
atto esprime un impegno sociale e l’assunzione di responsabilità civili e morali.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1263

36. A seguito del matrimonio celebrato in sede civile

Il Testo comune (3.3 c) si preoccupa che al compimento della celebrazione di un matri­
monio misto interconfessionale in sede civile faccia seguito, senza rinnovare la dichiarazio­
ne del consenso, un momento di preghiera e di testimonianza che renda visibile la specifi­
cità cristiana del matrimonio insita nella fede degli sposi. A questo riguardo non si danno 
indicazioni definite; la scelta è lasciata alla decisione degli sposi, accompagnati dai rispetti­
vi ministri o da altri rappresentanti delle comunità di appartenenza.

Ecco alcune indicazioni a titolo esemplificativo: incontro ecumenico con lettura della 
Parola di Dio, predicazione e benedizione degli sposi; culto familiare con lettura biblica e 
Preghiera.

Nelle Chiese valdesi e metodiste al matrimonio celebrato in sede civile segue normal­
mente nella comunità un atto di benedizione, lo scambio delle promesse, una preghiera di 
intercessione e il dono della Bibbia, esclusa, comunque, la ripetizione del consenso.

37. Comunicazione dell’avvenuta celebrazione del matrimonio alle rispettive Chiese

Gli sposi sono tenuti a fornire alle rispettive Chiese una dichiarazione di avvenuta cele­
brazione del matrimonio in sede civile (estratto dell’atto di matrimonio), affinché esso possa 
essere annotato negli appositi registri delle loro comunità.

VI. IL BATTESIMO DEI FIGLI

38. Mutuo riconoscimento del Battesimo

Tra la Chiesa cattolica e le Chiese evangeliche (ad esclusione di quelle a tradizione bat­
tista) si è da tempo stabilito un consenso circa il mutuo riconoscimento della validità del 
Battesimo celebrato nell’una o nell’altra Chiesa. Per tale motivo il Battesimo non viene mai 
ripetuto”.

39. Collaborazione ecumenica per il Battesimo di figli di coppie interconfessionali

La coppia interconfessionale che intende presentare al Battesimo i figli decide libera­
mente in quale Chiesa farli battezzare.

Il Battesimo si svolge secondo la liturgia in vigore nella Chiesa prescelta con opportu­
ni adattamenti ed è possibile che il ministro o un membro qualificato dell’altra Chiesa sia 
invitato per l’occasione. Egli può partecipare attivamente rivolgendo un messaggio, o 
tenendo la predicazione, o proponendo una preghiera.

Per la preparazione di tale celebrazione è necessario un previo incontro dei ministri e della 
coppia interconfessionale, come già avviene per la preparazione della liturgia matrimoniale.

Questo Battesimo celebrato nell’ambito di una collaborazione ecumenica può costituire, 
per gli sposi e per le Chiese, uno stimolo a camminare verso l’unità dei cristiani.

Il ministro della comunità in cui il Battesimo viene celebrato è tenuto a registrarlo come 
d’uso e a dame comunicazione al ministro competente dell’altra Chiesa che lo annota nella

9 II riconoscimento del Battesimo, anche se conferito da una Chiesa non in piena comunione con quella cat­
tolica, è chiaramente affermato dal Concilio Vaticano II: «Il Battesimo costituisce il vincolo sacramentale dell’u­
nità, che vige tra quelli che per mezzo di esso sono stati rigenerati» (Decreto sull’ecumenismo Unitatis redinte­
gratio, n. 22; cfr. Direttorio, cit. n. 95). Per parte sua, l’ordinamento valdese afferma: «Il Battesimo amministrato 
dalle altre confessioni cristiane è riconosciuto. In nessun caso viene rinnovato» (Regolamenti Organici, 2, “Le per­
sone nella Chiesa”, art. 18)



1264 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

maniera ritenuta più adeguata. Questa procedura è analoga a quanto previsto per la trasmis­
sione alle Chiese della dichiarazione di avvenuta celebrazione del matrimonio.

40. Padrini e madrine

Nelle Chiese valdesi e metodiste il ruolo del padrino e della madrina non è ritenuto 
essenziale. Qualora nella celebrazione di un Battesimo in Chiesa valdese o metodista un 
fedele cattolico chieda di essere padrino o madrina, la sua domanda viene accolta sulla base 
di una sua piena consapevolezza del significato del Battesimo e delle promesse che è chia­
mato a condividere con i genitori.

Nella Chiesa cattolica il ruolo dei padrini, pur non ritenuto di per sé indispensabile (cfr- 
can. 872), deve essere svolto da cattolici che abbiano ricevuto i Sacramenti dell’iniziazione 
cristiana e conducano una vita conforme alla fede. Un evangelico può presenziare al 
Battesimo in qualità di testimone.

VII. L’EDUCAZIONE RELIGIOSA DEI FIGLI

41. Parità dei diritti e dei doveri di entrambi i coniugi

L’educazione religiosa dei figli delle coppie interconfessionali è diritto e dovere di 
entrambi i coniugi. Questo significa che in un matrimonio misto interconfessionale un 
coniuge non può delegare interamente all’altro questo compito sottraendosi così a una diret­
ta responsabilità che gli è propria.

Il Testo comune (2.4) suggerisce al riguardo l’assunzione di un impegno particolare da 
parte di uno dei due coniugi, sulla base di una decisione comunemente concordata. Essa 
intende conferire ai figli una precisa identità confessionale.

Nell’ambito di questo orientamento prevalente rimane irrinunciabile l’apporto di testi­
monianza e di educazione da parte dell’altro coniuge.

42. Modalità dell' educazione religiosa dei figli

Le coppie interconfessionali hanno adottato al riguardo dell’educazione religiosa dei 
figli modi diversi di comportamento, sempre nell’ottica di dare ai figli una formazione di 
base sostanzialmente biblica e nel contempo di fare conoscere la realtà dell’una e dell’altra 
Chiesa tutelando la loro libertà di scelta in vista della Confermazione oppure del Battesimo 
qualora questo non sia già avvenuto in età infantile.

Si esclude quindi, come osserva il Testo comune (2.4), l’adozione di una linea agnosti­
ca, neutrale o confusa, che nel nome dell’equidistanza non preveda nessuna formazione riti' 
viando l’eventuale scelta in età matura.

E chiaro d’altra parte che non esiste una “Chiesa ecumenica” intermedia tra le due e che 
l’inserimento deve avvenire nell’una o nell’altra comunità senza escludere la partecipazio­
ne alla vita di entrambe sulla base di un impegno ecumenico vissuto.

43. Collaborazione ecumenica nel campo della catechesi

Nell’ambito della educazione alla fede delle Chiese a cui le coppie interconfessionali si 
riferiscono è sentita l’esigenza di una collaborazione ecumenica nel campo della catechesi- 
Essa consiste in una presentazione di quello che i cristiani hanno in comune senza tacere le



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1265

differenze e le divergenze e in una presentazione dell’altra Chiesa (storia, teologia, spiritua­
lità) fatta con obiettività e senza pregiudizi.

44. Collaborazione interconfessionale nel campo della catechesi

Là dove sono presenti figli di coppie interconfessionali, è necessario sviluppare una col­
laborazione interconfessionale nel campo della catechesi attuando una comune programma­
zione di percorsi catechistici a contenuto biblico elaborati dalle Chiese locali. In questi per­
corsi si potranno inserire momenti di confronto anche sulle differenze e sulle divergenze, in 
niodo da aiutare una scelta confessionale là dove questa non sia ancora stata fatta. Il primo 
ambito naturale di tale catechesi è la “Chiesa domestica” che è costituita dalla famiglia inter­
confessionale.

45. La promessa in una prospettiva ecumenica

Chi si dispone ad essere battezzato o confermato nell’una o nell’altra Chiesa promette 
di essere testimone di Cristo e di diffondere la fede. In questa promessa sono impliciti la 
responsabilità di affermare i contenuti comuni e l’apprezzamento dei valori peculiari del­
l’altra Chiesa, favorendo e promovendo così il cammino ecumenico delle due Chiese, 
costruendo ponti là dove sono stati elevati muri.

VII. COINVOLGIMENTO DELLE COMUNITÀ

46. Interesse, sostegno e accoglienza da parte delle comunità

Il Testo comune (3.1 e 3.4) sottolinea la necessità che le comunità interessate siano in 
Qualche modo coinvolte nell’evento del matrimonio misto interconfessionale al fine di evi­
tare che questo resti solo una questione privata delle singole famiglie che spesso si sentono 
circondate da poca comprensione e molta diffidenza.

La crescita dello spirito ecumenico delle comunità è fondamentale per un’adeguata e fra­
terna accoglienza del matrimonio misto interconfessionale. Proprio perché nessuno nasconde 
te difficoltà di tale scelta, la coppia che intraprende questo cammino deve sentirsi compresa e 
sostenuta, sia al momento della decisione sia dopo la celebrazione del matrimonio, nel suo 
inserimento nell’una e nell’altra comunità. Una parola di accoglienza in un culto pubblico, 
rivolta in particolare al coniuge appartenente all’altra Chiesa, può essere utile e opportuna.

47. Presenza attiva da parte delle coppie interconfessionali

Per quanto possibile, nel pieno rispetto della loro specificità, le coppie interconfessio­
nali devono essere attivamente presenti nelle comunità costruendo quelle relazioni che sono 
così importanti per sviluppare conoscenza e comprensione e contribuendo a promuovere 
attività ecumeniche di incontro, studio biblico e preghiera.

48. Il problema della reciproca ospitalità eucaristica

Dei “nuovi problemi” e delle “nuove responsabilità” che le coppie interconfessionali 
dovranno affrontare con il sostegno fraterno della comunità cristiana (Testo comune, 3.4), fa 
parte il problema delicato della reciproca ospitalità eucaristica e cioè dell’accoglienza alla 
Cena del Signore del coniuge che è membro dell’altra Chiesa.



1266 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

49. L’ospitalità eucaristica per la Chiesa valdese

La Chiesa valdese, in coerenza con la Concordia di Leuenberg, afferma che «nella Santa 
Cena Gesù Cristo risorto si dona nel suo corpo e nel suo sangue dati per tutti, attraverso le 
parole della sua promessa, con pane e vino. Così Egli dà se stesso senza riserve a tutti colo­
ro che ricevono il pane e il vino. La fede li riceve per la salvezza, l’incredulità per il giudi­
zio» l0. La Chiesa valdese accoglie tutti coloro che nella fede liberamente «esaminando se 
stessi» (ICor 11,28) si avvicinano alla mensa che è confessata essere del Signore e non di 
una particolare Chiesa.

50. L’ospitalità eucaristica per la Chiesa cattolica

La Chiesa cattolica, dal canto suo, ritiene che la piena comunione ecclesiale e la sua 
espressione visibile siano indispensabili per la reciproca ospitalità eucaristica. D’altra parte 
il Battesimo «costituisce il vincolo sacramentale dell’unità ... e tende interamente all’acqui­
sto della pienezza della vita in Cristo»; per questo motivo la Chiesa cattolica «riconosce 
anche che in certe circostanze, in via eccezionale, e a determinate condizioni, l’ammissione 
a questo Sacramento [l’Eucaristia] può essere autorizzata e perfino raccomandata a cristia­
ni di altre Chiese e comunità ecclesiali»".

Non è consentita la partecipazione di cattolici alla Cena del Signore in una chiesa evan­
gelica. in quanto non c’è il reciproco riconoscimento del ministero ordinato.

51. Comunione eucaristica e comunione della Chiesa universale

Cattolici e valdesi-metodisti in modi diversi affermano lo stretto legame tra comunione 
eucaristica e comunione della Chiesa universale secondo la parola dell’Apostolo Paolo: 
«Siccome vi è un unico pane, noi, che siamo molti, siamo un corpo unico, perché parteci­
piamo tutti a queH’unico pane» il Cor 10,17). Tuttavia permangono diversità nell’interpre- 
tare questo legame e nel trame le conseguenze a livello teologico e pastorale.

52. Le coppie interconfessionali

In questo contesto di consonanze e differenze le coppie interconfessionali si sforzano 
comunque di vivere, con l’aiuto dello Spirito e il conforto della Parola, come “Chiesa dome­
stica” una e indivisibile.

Torre Pellice, 25 agosto 2000

* Alberto Ablondi
Vescovo di Livorno 

Presidente della Commissione 
cattolica per la redazione delle 

norme applicative 
dell'Intesa sui matrimoni misti 

interconfessionali

Maria Sbaffi Girardet 
Presidente della Commissione 

sinodale valdese-metodista 
per la redazione delle 

norme applicative 
dell’Intesa sui matrimoni misti 

interconfessionali

10 Concordia di Leuenberg, 1973. art. 18. 
" Direttorio, cit., nn. 129-132. 160.



Atti dell’Arcivescovo

VICARI EPISCOPALI TERRITORIALI

NOMINE

PREMESSO che il Vescovo diocesano, nell'esercizio del ministero episco­
pale, ha bisogno di collaboratori che con potestà ordinaria gli prestino aiuto 
nel governo della diocesi, specie quando questa è particolarmente estesa ed 
ha un grande numero di abitanti:
CONSIDERATO che con il giorno 31 ottobre 2000 ha termine il mandato a 
suo tempo affidato ai quattro Vicari Episcopali territoriali:
COMPIUTA una consultazione tra i più diretti collaboratori:
VISTI i canoni 476-481 del Codice di Diritto Canonico:

CON IL PRESENTE DECRETO

NOMINO
VICARI EPISCOPALI TERRITORIALI

PER IL DISTRETTO PASTORALE TORINO CITTÀ:

IL REVERENDO SACERDOTE LANZETTI DON GIACOMO
nato in Carmagnola (TO) il giorno 21 aprile 1942 

ordinato il giorno 26 giugno 1966

PER IL DISTRETTO PASTORALE TORINO NORD:
IL REVERENDO SACERDOTE FOIERI DON ANTONIO

nato in Lanzo Torinese (TO) il giorno 10 ottobre 1943 
ordinato il giorno 30 giugno 1973

PER IL DISTRETTO PASTORALE TORINO SUD-EST:
IL REVERENDO SACERDOTE AVATANEO CAN. GIAN CARLO 

nato in Poirino (TO) il giorno 25 febbraio 1948 
ordinato il giorno 21 settembre 1972

1267



1268 Atti dell’Arcivescovo

PER IL DISTRETTO PASTORALE TORINO OVEST-.
IL REVERENDO SACERDOTE MANA DON GABRIELE 

nato in Marene (CN) il giorno 4 marzo 1943 
ordinato il giorno 25 giugno 1967

Il servizio dei Vicari Episcopali territoriali è regolato dallo Statuto promul­
gato con decreto arcivescovile in data 2 febbraio 1993.

Nell'assumere l'incarico, a norma del diritto, i nuovi Vicari Episcopali terri­
toriali dovranno emettere la professione di fede e prestare il prescritto giu­
ramento di fedeltà alla presenza dell'Arcivescovo.

Le presenti nomine hanno valore per il quinquennio 2000-31 ottobre 2005.

Dato in Torino, il giorno 11 del mese di ottobre - memoria del Beato Giovanni 
XXIII Papa - dell'anno del Signore 2000, con decorrenza dal giorno 1 novembre 
2000.

* Severino Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile



Atti dell’Arcivescovo 1269

Messaggio in occasione dell'alluvione
che ha colpito Torino e il Nord-Ovest d'Italia

Da questa prova la nostra comunione
e la fraternità escano più rafforzate e visibili

In questa terza settimana di ottobre la nostra comunità diocesana, che si 
prepara a concludere la solenne Ostensione della Santa Sindone, è stata col­
pita da una inaspettata calamità naturale che ha provocato morti, distru­
zioni, sfollati, sofferenze in tante famiglie e in tante comunità.

Il Signore ha parlato in tanti modi in questi mesi dell'Ostensione e ci 
ha fatto sperimentare la sua presenza e la sua vicinanza attraverso espe­
rienze positive di rinascita spirituale in numerose persone, ma nessuno di 
noi si aspettava che sul finire di questa Ostensione per la nostra Città, la 
nostra Diocesi e la Regione Piemonte dovesse accadere una così grande 
prova.

Come Pastore della Chiesa torinese desidero invitare tutti ad affrontare 
questa situazione con grande dignità e con spirito di fiducia nella Provvi­
denza, la quale non ci abbandona mai, e nello stesso tempo mi auguro che 
anche in questa circostanza si sappia esprimere una nuova ed eccezionale 
solidarietà.

Sono certo che le comunità, le famiglie e le persone che hanno sentito in 
modo diretto le conseguenze terribili di questa nuova ondata di maltempo 
troveranno la forza per non perdersi d'animo, per non smarrirsi e soprat­
tutto per intraprendere con fiducia l'impegno per la ricostruzione.

Tutti sentiamo di dover manifestare a chi è nella sofferenza la nostra 
vicinanza di affetto e di solidarietà. Anch'io come Vescovo sento il bisogno 
di presentare in preghiera le sofferenze di tutti e di esprimere la mia parte­
cipazione al dolore di tante persone.

Per questo desidero approfittare delle pagine del nostro settimanale dio­
cesano per far giungere un messaggio di fiducia alle persone e alle famiglie 
che avrei voluto visitare direttamente in questi giorni, ma che, per le diffi­
coltà ovvie di viabilità, non mi è stato finora possibile raggiungere. Ancora 
una volta siamo stimolati dalla sofferenza a ritrovare coraggio e fiducia per 
la nostra vita e a offrire una grande testimonianza della nostra tradizione di 
solidarietà. Vorrei far sentire a quanti sono particolarmente provati che il 
mio cuore è loro vicino.

Il Signore ci aiuti a collegare le nostre prove con la grande sofferenza del 
mistero della sua Passione e Morte per sperimentare ancora una volta la 
forza e la grazia della Risurrezione. Questo è il messaggio che ci viene dalla 
Sindone e noi lo vogliamo accogliere.



1270 Atti de II’ Arcivescovo

Tutti coloro che, considerando la situazione presente, vorranno manife­
stare la loro solidarietà hanno tutto l'apprezzamento e la stima del loro Arci­
vescovo che, come padre di famiglia, vive come sue le sofferenze dei propri 
figli.

Il mio particolare incoraggiamento si fa auspicio che anche da questa 
nuova prova la nostra comunione di vita e la nostra fraternità escano più 
rafforzate e più visibili.

* Severino Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

La Presidenza della C.E.I. ha destinato ai primi interventi 
a favore delle popolazioni colpite dall'alluvione 
tre miliardi di lire dai fondi dell’otto per mille

L’Ufficio Nazionale per le Comunicazioni Sociali in data 18 ottobre 2000 ha diffuso il 
seguente Comunicato Stampa.

La Presidenza della C.E.I. esprime la vicinanza di tutta la Chiesa Cattolica che 
è in Italia alle popolazioni colpite dall’alluvione. Al ricordo nella preghiera per le vit­
time di questa tragedia, si aggiunge la solidarietà verso tutti coloro che hanno visto 
la loro vita sconvolta dai devastanti effetti delle piogge.

Quale segno della partecipazione all’impegno di tutte le realtà sociali e delle 
comunità ecclesiali per affrontare le prime emergenze e per un rapido ritorno alla 
normalità, la Presidenza della C.E.I. ha messo a disposizione della Conferenza Epi­
scopale Piemontese tre miliardi di lire dei fondi otto per mille. Gli interventi saranno 
mirati ad alleviare i disagi delle popolazioni del Piemonte e della Valle d’Aosta.



Atti dell’Arcivescovo 1271

Alla Veglia Missionaria

Annunciare l’amore di Cristo a tutti gli uomini
Sabato 14 ottobre, la tradizionale Veglia Missionaria si è celebrata nella grande chiesa di S. Filippo 
Neri, nel centro storico di Torino, con la partecipazione di Monsignor Arcivescovo, che ha affidato 
il mandato a 11 missionari: sr. Gianna Maria Alessi, delle Missionarie della Consolata, destinata in 
Tanzania; sr. Faustina Cattagni e sr. Rosa Vanola, delle Suore del S. Natale, destinate in Burkina 
Faso; Massimiliano Romeo, medico, che andrà ad Haiti; i coniugi Calogero Donato ed Elena Sca- 
lenghe in partenza per il Togo; Anna Palermo, che presterà la sua opera nel Benin; quattro volon­
tari dell’Operazione Mato Grosso: Elia Pandiani, Irma Cumino, Giovanna Borra e Tiziana Piedi, 
destinati in vari luoghi del Brasile.
Questo il testo dell’intervento di Sua Eccellenza:

Carissimi, ogni volta che facciamo la Veglia in preparazione alla Giornata 
Missionaria Mondiale, viviamo una esperienza di cattolicità, che è una delle 
quattro grandi note della Chiesa di Cristo: una, santa, cattolica ed apostolica.

La Chiesa è cattolica perché universale, perché segno, sacramento della 
salvezza di Cristo per tutti gli uomini. E noi, che celebriamo l'ottobre mis­
sionario e che celebreremo fra otto giorni la Giornata Missionaria Mondiale, 
questa sera siamo invitati a cogliere il messaggio che ci è stato dato dall'ar­
ticolazione di questa sosta di preghiera: di guardare al mondo, di guardare 
agli oltre quattro miliardi di uomini non ancora cristiani, non ancora evan­
gelizzati, che non conoscono Gesù Cristo. Leggevo stamattina queste per­
centuali: sulla terra vivono poco più di sei miliardi di uomini dei quali un 
miliardo sono cattolici, quasi un miliardo sono cristiani non cattolici e tutti 
gli altri non sono cristiani. Davvero, come dice il Papa nella Redemptoris mis­
sio, siamo appena agli inizi dell'evangelizzazione.

Allora noi siamo qui per sensibilizzarci all'evangelizzazione. La mis­
sione che Cristo ha affidato a tutti noi è questa: «Andate in tutto il mondo e 
portate il Vangelo» (cfr. Mt 28,19ss.). Portatelo nel Togo, nella Burkina Faso, 
in Tanzania - dove andranno i nostri fratelli e sorelle a cui questa sera 
abbiamo dato il mandato - e in tutto il mondo, anche a Torino. Il Vangelo 
non è un libro, ma una persona: Gesù Cristo. È Lui la buona notizia di sal­
vezza, Lui è il dono.

Vorrei, in questa breve riflessione, aiutarvi a pregare. Io spero che 
abbiate già pregato, ascoltando le riflessioni e il dialogo del Vangelo di Gio­
vanni tra Gesù e la Samaritana, che ci è stato proposto in forma dialogica da 
tre lettori, ma in questo momento vorrei riuscire a collegare il cuore di cia­
scuno di noi col cuore di Cristo. Stiamo vivendo il Giubileo: perché cele­
briamo il Giubileo? Per le grandi adunate in Piazza San Pietro intorno al 
Papa? O non lo facciamo piuttosto perché l'umanità guardi a Gesù Cristo 
del quale ricordiamo i duemila anni della nascita? Celebriamo il Giubileo 
per fissare gli occhi su di Lui e capire chi è: il Figlio di Dio che si fa uomo, 
che offre la sua vita in sacrificio come il massimo segno di amore che Dio 
rivela avere per noi. E risorge: quindi è vivo, è con noi, è qui presente, ci



1272 Atti dell'Arcivescovo

accompagna nel pellegrinaggio della vita e ci condurrà al Padre quando 
saremo chiamati alla visione definitiva per tutta l'eternità.

Bisogna dunque che questo incontro ci sia : adesso, questa sera, rincon­
tro tra me e Gesù Cristo, tra ciascuno di noi e Gesù Cristo, seguendo i tre 
passaggi fondamentali che possiamo ricavare dal testo di Giovanni sul 
quale siamo stati invitati a meditare lungo il corso di questa Veglia. Gesù 
arriva prima di noi all'appuntamento, noi arriviamo sempre dopo: si è 
seduto sull'orlo del pozzo ad aspettare questa donna di Samaria. È una 
scelta quella di Cristo, non è un caso. E l'attesa di Gesù a che noi andiamo a 
Lui, è un'attesa iniziata da tutta l'eternità. Chissà se questa sera noi ci siamo 
sentiti aspettati da Lui?

Quando Gesù chiede da bere alla donna, inizia un discorso che la porta 
a considerare che non c'è solo quell'acqua del pozzo che lei va ad attingere 
tutti i giorni, ma che c'è un'acqua viva che è Lui, che è il suo Spirito, che è 
la sua salvezza: Gesù legge nel cuore e vuole offrirci la guarigione di cui 
abbiamo bisogno.

Il primo passaggio è accettare che Gesù ci guardi dentro. Un conto è pro­
clamare la missionarietà, un conto è viverla. A me viene in mente il terribile 
rischio, che tutti abbiamo, di saper dire bene le cose ma poi di non farle o di 
farle male. Non dico che sia una realtà, ma certo è un rischio. Gesù ci guarda 
dentro e ci domanda: «Tu, sei davvero missionario?». Non lo dico solo ai 
nostri amici che partono ma a tutti, iniziando da me. E la misura della nostra 
missionarietà è il desiderio, l'ardore, l'entusiasmo dell'annunciare a tutti 
Gesù Cristo. Se io non ho questo ardore con chi mi vive accanto, con chi 
viene a scuola con me, con chi incontro nelle vacanze o nelle comunità cri­
stiane e nella società, non sono missionario anche se dico di esserlo.

Nel secondo passaggio Gesù ci guarisce dal peccato. Gesù ad un certo 
punto dice alla donna di andare a chiamare il marito e si sente rispondere 
che lei non ha marito: ne aveva avuti cinque, quello col quale viveva era il 
sesto uomo e non era certamente suo marito... Lei si accorge che Lui cono­
sce tutto e che Lui la vuol guarire dal peccato, la vuole convertire. Lei tenta 
di svicolare, di cambiar discorso, di discutere - come è nostro tipico vizio - 
e così intavola una discussione teologica sul luogo sul quale adorare Dio: sul 
monte Sion o sul monte Garizim? E Gesù spiega che bisogna adorare in spi­
rito e verità. La discussione prosegue e la donna tenta di cambiare discorso 
chiedendo del Messia: «So che deve venire il Messia, noi aspettiamo che Lui 
venga e quando arriverà io ci penserò». Ma Gesù si rivela come tale e se la 
donna aspettava davvero il Messia, quella era l'ora di dire a Gesù il sì.

Ecco il terzo passaggio: la donna diventa missionaria: corre nella sua 
città di Samaria e invita tutti ad incontrare il Signore. Vedete, noi stasera 
dobbiamo pregare per le missioni: per chi parte, per chi è in missione. Anche 
per i nostri sacerdoti diocesani Fidei donum che in questi giorni sono tornati 
tutti per una pausa di riflessione: loro sono missionari anche con passi eroici 
di partenza, di ingresso in Continenti, culture e popoli nuovi. Ma noi dob­
biamo essere missionari qui e dobbiamo pregare perché il Signore ci renda 
davvero missionari.



Atti dell'Arcivescovo 1273

Allora dobbiamo prima di tutto ringraziare Dio perché la nostra Chiesa 
è missionaria, perché ha prodotto frutti straordinari di missionarietà, tra i 
quali ne nomino uno senza dimenticare tutti gli altri: l'Istituto dei Missio­
nari e delle Missionarie della Consolata fondato dal Beato Giuseppe Alla- 
mano, prete diocesano di Torino. La nostra Chiesa vuole essere missionaria: 
ecco i Fidei donum, ecco tanti volontari, ecco le Congregazioni religiose che 
si sono aperte alle Missioni - spero non per andare a raccogliere vocazioni 
ma per portare Gesù Cristo. La nostra Chiesa deve essere missionaria anche 
qui, perché tanta gente non crede più e non vive più il messaggio evange­
lico: ecco il Piano Pastorale per i prossimi dieci anni di vita della nostra Dio­
cesi che ci stiamo preparando a varare.

M fermo qui invitando a ringraziare il Signore per i tanti doni di mis­
sionarietà che la nostra Chiesa ha saputo esprimere e a pregare per tutti 
coloro che si impegnano in questo annuncio con sacrifici e con rischio. E 
chiediamo al Signore che ci cambi il cuore. Stavo pensando ai vari Conti­
nenti che abbiamo visto rappresentati: l'Asia e l'Oceania ci hanno riempito 
di fiori e di colori, mentre la povera Europa, culla del Cristianesimo insieme 
a Gerusalemme - perché Pietro e Paolo dalla Palestina sono venuti a Roma 
e lì sono morti - di antica tradizione cristiana, come è lontana oggi da Cri­
sto! E guardando al mappamondo pensavo come assomiglia al cuore di tutti 
noi, sul quale vorrei davvero che si stampasse l'immagine dei cinque Con­
tinenti.

Ma sul cuore, per essere missionari, bisogna piantare la croce: non basta 
appenderla al collo, ma va piantata dentro di noi. Allora, con la croce di Cri­
sto - la Sindone esposta è immagine eloquente della sua passione - si capi­
sce l'amore di Dio e nasce la motivazione profonda e forte che ti fa rischiare 
anche la vita per annunciare questo amore a tutti gli uomini.



1274 Atti dell’Arcivescovo

Omelia per la conclusione dell’Ostensione della Sindone

Ho cercato, Signore, il tuo volto 
e l’ho trovato

Domenica 22 ottobre, nel pomeriggio, si è conclusa ufficialmente l’Ostensione della Sindone che 
finora è stata la più lunga della storia (a motivo della alluvione che ha toccato profondamente 
anche la Città di Torino nella settimana precedente, la visione della Sindone è stata consentiti 
ancora nel sabato e domenica successivi). Monsignor Arcivescovo ha presieduto una Concelebri’ 
zione Eucaristica a cui hanno partecipato alcuni Vescovi della Conferenza Episcopale Piemontese: 
Mons. Massimo Giustetti di Biella, Vicepresidente della C.E.P., Mons. Pietro Giachetti em. di Pine- 
rolo, Mons. Fernando Charrier di Alessandria, Mons. Sebastiano Dho di Alba, Mons. Natalino 
Pescatolo di Cuneo e Fossano, Mons. Arrigo Miglio di Ivrea, Mons. Luciano Pacomio di Mondovì, 
Mons. Pier Giorgio Debernardi di Pinerolo e Mons. Pier Giorgio Micchiardi Ausiliare di Torino. A 
loro si sono uniti: Mons. Giovanni Ceirano Arcivescovo tit. di Tagase e Nunzio Apostolico, Mons. 
Angelo Cuniberti, I.M.C., Vescovo tit. di Arsinoe di Cipro e Vicario Apostolico em. di Florenda 
(Colombia), Mons. John Thattumkal, S.S.C., Vescovo di Cochin (India). Tra i numerosissimi sacer­
doti vi erano i membri del Consiglio Episcopale ed i Canonici del Capitolo Metropolitano. Insieme 
alla rappresentanza delle Autorità di Comune, Provincia e Regione vi erano tantissimi fedeli che la 
nostra Cattedrale, a motivo delle strutture predisposte per l’Ostensione, non è stata in grado di 
poter accogliere.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eccellenza:

Carissimi,
vogliamo vivere con intensità di fede e di preghiera questa Celebrazione 

conclusiva della straordinaria Ostensione della Sindone che oggi chiude 
dopo 72 giorni. Un'Ostensione straordinaria per diversi motivi. Innanzi 
tutto per la sua durata: mai un'Ostensione era durata così a lungo. Inoltre, 
a causa anche delle calamità naturali di questi ultimi giorni, abbiamo pen­
sato di offrire una possibilità supplementare di visita sabato e domenica 
prossimi, anche se la chiusura ufficiale è oggi.

In secondo luogo un'Ostensione straordinaria perché si è svolta nel con­
testo del Grande Giubileo del 2000: il milione e più di pellegrini che sono 
passati a Torino, magari diretti anche a Roma, hanno vissuto l'opportunità 
di celebrare anche qui il loro Giubileo in questo Anno Santo, a duemila anni 
dalla nascita del Signore.

Ma soprattutto è stata un'Ostensione straordinaria per i frutti spirituali 
che il Signore ci ha manifestato in queste settimane. E oggi siamo qui pet 
fare un bilancio. Ieri i giornalisti, sempre incuriositi anche nelle celebra­
zioni religiose dagli aspetti non dico marginali ma più appariscenti, vole­
vano conoscere i numeri, le percentuali d'afflusso di visitatori italiani 0 

stranieri... Noi siamo qui in preghiera e tentiamo un bilancio esclusiva- 
mente spirituale: non tanto per quantificare i doni di grazia che ciascun 
pellegrino ha ricevuto venendo a pregare davanti alla Santa Sindone, 
quanto piuttosto per sottolineare ciò che tutti abbiamo visto, perché cia­
scuno di noi ha vissuto intense esperienze di grazia che solo il Signore può 
misurare.



Atti dell’Arcivescovo 1275

Ci sono aspetti spirituali che sono stati visibili a tutti: ed è giusto che io 
li renda pubblici davanti a voi, carissimi fratelli e sorelle.

Siamo partiti con un desiderio espresso dal motto che avevo scelto per 
l'Ostensione del 2000: "Il tuo volto, Signore, io cerco". Il desiderio era proprio 
questo: manifestare il significato profondo del pellegrinaggio (di qualunque 
pellegrinaggio ma in specie di quello alla Sindone), cioè cercare la persona 
di Cristo attraverso questa immagine. Noi ci eravamo messi alla ricerca del 
Volto del Signore, e oggi io posso dire che il Signore - almeno questa è una 
mia convinzione personale - ci ha svelato il suo volto. Perciò la mia rifles­
sione si fonda intorno a questo pensiero centrale: ho cercato, Signore, il tuo 
volto, e l'ho trovato.

Dove ho trovato il volto del Signore?
Carissimi, in questo momento desidero aprire il cuore con sincerità 

davanti ai miei confratelli Vescovi e a tutti voi, per manifestare ciò che il 
Signore mi ha fatto capire in questa esperienza. Perciò compio una specie di 
confessione pubblica davanti a voi, ma soprattutto davanti a Dio che mi 
legge nel cuore.

Io ho trovato il volto del Signore innanzi tutto nella mia esperienza per­
sonale di fede, di preghiera, di riflessione, di meditazione davanti alla Sin­
done. Quando scelsi quel motto come tema di fondo della nostra Ostensione 
intendevo non solo dare un indirizzo generale per tutti i pellegrini, ma 
anche esprimere un anelito, una ricerca, una speranza mia personale. Io 
sento il bisogno di cercare il volto del Signore e per questo mi sono messo 
prima di tutti a vedere, sentire, percepire come il Signore, attraverso l'im­
magine dell'Uomo della Sindone, parlava a me, alla mia persona.

Posso dirvi che il vedere quell'immagine mi ha guidato a rileggere 
quanto i Vangeli narrano della Passione e Morte di Gesù e mi ha aiutato a 
sentire la presenza del Signore nella mia vita. Mi ha aiutato a pregare; mi ha 
aiutato a commuovermi davanti ai segni grandi della sofferenza di Cristo 
che manifestano il suo amore per me e per tutti gli uomini. La contempla­
zione della Sindone ha aiutato la mia fede anche se essa non si fonda certa­
mente - come dissi il 12 e 13 agosto, giorni della solenne apertura - sulla 
Sindone, ma sul Vangelo. Però la Sindone mi ha aiutato a credere di più, ad 
amare di più, a confidare e ad abbandonarmi di più alla persona del Cristo 
che, come dice Paolo, ha amato me e ha dato se stesso per me. Vorrei anch'io 
poter dire ciò che lo stesso Paolo dice: «Non sono più io che vivo, ma Cristo 
vive in me» (cfr. Gal 2,20).

Ho visto poi il volto del Signore nell'espressione raccolta, commossa di 
fede e di preghiera dei tanti pellegrini davanti alla Sindone. Persone immo­
bili, assorte, con le lacrime agli occhi davanti a questa immagine. Non credo 
siano state colte da un'emotività passeggera o transitoria, ma piuttosto toc­
cate da una rivelazione della persona di Gesù. Le testimonianze che tanti 
pellegrini hanno lasciato scritte indicano non un colloquio con la Sindone - 
che è un oggetto - ma una preghiera, un colloquio con il Signore.

Spero che i miei collaboratori possano, alla fine, raccogliere le più signi­
ficative tra tutte le testimonianze che i pellegrini hanno offerto. Mi permetto



1276 Atti dell’Arcivescovo

di citarne soltanto tre. La prima è di una religiosa: «È una cosa impressionante, 
percepisco che qualcosa rimane nascosto dietro alla Sindone ma non è un inganno, 
bisogna sempre cercare». Un'altra è di una giovane adulta cristiana che dice: 
«Signore - sempre si rivolgono al Signore - non ti ho trovato finora perché 
volevo che fossi come sono io, aiutami ad accettarti come sei Tu». E infine l'ultima 
testimonianza che cito è di un Vescovo di un'importante diocesi italiana che 
ha lasciato scritto: «Signore, io cerco il tuo volto, ma la Sindone mi ricorda che è 
Lui, il crocifisso glorioso e vivo, a cercare il volto di ciascuno di noi».

I pellegrini sono stati, per chi li ha osservati con attenzione, uno svelare 
il volto di Cristo a tutti noi. Non si parte - molti sono venuti anche da molto 
lontano, da regioni lontanissime, da ogni parte del mondo - per venire qui 
solo per poter dire: «Anch'io ho visto la Sindone». Si viene per vivere una 
forte esperienza spirituale!

Ecco allora il terzo segno che il Signore mi ha dato dello svelarsi del suo 
volto: è stato lì, nella Piazzetta del Palazzo Reale, nella cappella delle Con­
fessioni e dell'adorazione eucaristica. L'accostarsi continuo al sacramento 
della Confessione e la presenza prolungata di gruppi di fedeli in silenziosa 
preghiera davanti al Santissimo Sacramento esposto sono stati un chiaro 
segno che la Sindone, immagine impressionante, misteriosa, enigmatica, 
rimanda alla persona di Gesù.

Dopo essere stati davanti all'immagine molti pellegrini hanno sentito il 
bisogno di cercare il Cristo nel sacramento della Riconciliazione e di sostare 
in meditazione davanti alla sua persona viva, perché è risorto, realmente 
presente nel sacramento dell'Eucaristia.

Ancora, ho visto il volto del Signore nel servizio generoso di tanti volon­
tari, quasi quattromila, che si sono offerti e a turno hanno prestato, genero­
samente e gratuitamente, il proprio servizio di accoglienza e di assistenza 3 
tutti i pellegrini. Questa carità, questo amore, questo generoso servizio non 
lo si offre per ricevere una medaglia, perché non daremo medaglie a nes­
suno, lo si offre per amore di Cristo, perché si sente davvero di aiutare del 
fratelli e delle sorelle, anche ammalati, anche handicappati, a vivere i11 
modo forte e autentico questa esperienza. È stata un'espressione autentici 
di amore verso il Signore Gesù.

Ma io ho visto il volto del Signore anche nelle tante persone che ho 
incontrato la scorsa settimana, colpite dalla terribile calamità dell'alluvione; 
In Piemonte e Valle d'Aosta dobbiamo registrare non solo danni materia!1 
ingenti, ma anche gravissime e irreparabili perdite di vite umane. Questa 
terribile coincidenza tra la nostra sofferenza, la sofferenza di tante persone' 
famiglie, comunità, e la sofferenza del Cristo della quale la Sindone è imma' 
gine, icona, messaggio, mi ha aiutato ad accostare le due sofferenze e a 
vedere il volto del Signore nella forza, nella dignità, nel coraggio di far 
fronte alla situazione, nel darsi subito da fare, nella testimonianza numerosa 
di solidarietà pronta e generosa dei tanti volontari accorsi a spalare fang0' 
ad aiutare a pulire, a sostenere, a soccorrere chi era stato danneggiati’ 
Anche questo, fratelli carissimi, è stato per me uno svelarsi del volto 
Cristo Signore.



Atti dell’Arcivescovo 1277

Infine, come non dire che anche voi qui presenti siete per me una rive­
lazione del volto di Cristo? Che cosa vi ha portato oggi a partecipare a 
questa Celebrazione Eucaristica se non il voler offrire al Signore un'ultima 
testimonianza di attenzione per il dono misterioso e prezioso della Santa 
Sindone, e, attraverso la Sindone, dare al Signore una testimonianza di 
fede e di amore? Voi siete per me il segno visibile del volto del Cristo. 
Io in voi vedo la Chiesa che l'Apocalisse chiama "città santa", vedo la 
nuova Gerusalemme che scende dal cielo "pronta come una sposa adorna 
per il suo sposo". Nei confronti vostri sento risuonare dentro di me la 
parola del Signore che mi dice: «Ecco la dimora di Dio tra gli uomini» (cfr. 
Ap 21,2-3).

La Chiesa è sacramento, segno visibile ed efficace della presenza del 
Signore che continua a parlare, a perdonare, a confortare, a sostenere gli 
Uomini nel lungo cammino della loro storia, per manifestarsi come unico 
Salvatore. Ecco perché oggi noi rendiamo grazie: perché abbiamo cercato il 
volto del Signore e l'abbiamo trovato.

La Parola di Dio che abbiamo ascoltato ci conferma le riflessioni che vi 
ho comunicato così a cuore aperto. Il "Servo del Signore" di cui parla Isaia, 
che soffre e si immola per la salvezza di tutti noi e che è stato preconizzato 
in quella profezia come il Messia futuro, il Signore Gesù, è uno che vede una 
discendenza, vede i frutti del suo sacrificio e, dopo essersi offerto in espia­
zione, sperimenta la vita definitiva di risorto. La Lettera agli Ebrei ci invita 
a contemplare il sommo sacerdote che entra fin davanti al Padre Celeste per 
offrire il suo sacrificio, efficace per la salvezza di tutti, e ci raccomanda di 
mantenere ferma la professione della nostra fede. La fede nel Cristo unico 
Salvatore. La fede nell'aprirci e nell'accostarci con fiducia al trono della 
misericordia che è il sacrificio eucaristico del Cristo, dove la sua salvezza ci 
viene ancora una volta offerta. La fede di chi sa di trovare grazia e miseri­
cordia nel tempo futuro. Noi non chiediamo privilegi, gratificazioni come 
nel brano di Vangelo che ci è stato annunciato, come cercavano i due fratelli 
figli di Zebedeo, Giacomo e Giovanni. Noi al Signore oggi vogliamo solo 
chiedere una grazia: quella di riuscire a rendere grazie, quella di saper rin­
graziare con tutte le nostre forze il Signore per quanto di positivo, di grande, 
di efficace ci ha donato in questi giorni. Io desidero ringraziare il Signore 
anche per quanto ha operato in voi.

Oggi sento il dovere di ringraziare tutti coloro che hanno reso possibile 
lo svolgimento di questa Ostensione. Non nomino i gruppi e le associazioni 
che hanno collaborato perché correrei il rischio di dimenticare qualcuno, ma 
dico grazie al Comitato formato da Regione, Provincia, Comune e Diocesi; 
grazie alla Commissione diocesana, ai tanti volontari, a coloro che hanno 
offerto assistenza per l'ordine pubblico, per le emergenze sanitarie. Grazie 
per l'aiuto offerto a chi aveva più bisogno, come gli handicappati e gli 
ammalati. Grazie a coloro che hanno offerto ospitalità, all'esercito di volon­
tari che con tanta generosità è stato presente. Ringrazio voi, ma soprattutto 
ringrazio Dio perché vi ha messo nel cuore questo desiderio di collaborare 
alla buona riuscita di questo evento.



1278 Atti dell'Arcivescovo

La Vergine Maria che noi veneriamo come Consolata da Dio e Consola­
trice nostra e che in questi giorni contempliamo come Addolorata, perché 
vicina alla sofferenza di Cristo e vicina anche alle sofferenze di tanti fratelli 
e sorelle colpiti dall'alluvione, ci aiuti a custodire ciò che la Sindone ha rea­
lizzato come dono di luce e di grazia dentro di noi. Come Maria, anche noi 
vogliamo «conservare nel cuore tutte queste cose, meditandole» (cfr. Le 
2,19) per assimilarle e farle diventare sostanza spirituale della nostra vita 
quotidiana, e per far sì che la nostra fede e la nostra speranza crescano indi­
vidualmente in modo forte, così da diventare capaci di comunicare l'amore 
di Dio a tutti, fratelli e sorelle che attendono dalla nostra Chiesa di Torino, 
e da tutti noi in particolare, un messaggio di speranza per il futuro.



Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Comunicazione

Monsignor Arcivescovo, con decreto in data 11 ottobre 2000 avente decorrenza dal 
giorno 1 novembre 2000, ha confermato

- come Vicario Generale: S.E.R. Mons. Pier Giorgio MICCHIARDI, il quale continua 
a godere del mandato speciale previsto al can. 134 § 3;

- come Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica: don 
Paolo RIPA BUSCHETTI di MEANA, S.D.B., per il quinquennio 2000-31 ottobre 2005.

Rinuncia

FERRARA can. Francesco, nato in Racconigi (CN) il 14-2-1922, ordinato il 29-6-1946, 
ha presentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia S. Antonio Abate in Cinzano. 
La rinuncia è stata accettata con decorrenza dal giorno 1 novembre 2000.

Termine di ufficio

- di parroco
GAGGERO Luigi p. Cherubino, O.A.D., nato in Borzoli (ora Genova) il 17-4-1921, 

ordinato il 31-4-1945, ha terminato in data 1 novembre 2000 l’ufficio di parroco della par­
rocchia Madonna dei Poveri in Collegno.

Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della detta parrocchia.

- di vicari parrocchiali
AZZALI p. Franco M., O.S.M.. nato in Torino il 14-1-1955, ordinato 1’8-12-1984, ha 

terminato in data 31 ottobre 2000 l’ufficio di vicario parrocchiale nella parrocchia S. Pelle­
grino Laziosi in Torino.

VOLANTE p. Marco, C.R.S., nato in Genova il 5-4-1970, ordinato il 6-12-1997, ha ter­
minato in data 31 ottobre 2000 l’ufficio di vicario parrocchiale nella parrocchia Madonna di 
Fatima in Torino.

1279



1280 Curia Metropolitana - Cancelleria

Trasferimenti

- di parroco
PERINO can. Angelo, nato in Cadegliano-Viconago (VA) il 14-1-1931, ordinato il 29- 

6-1955, è stato trasferito in data 15 ottobre 2000 dalla parrocchia S. Lorenzo Martire in 
Canischio e dalla parrocchia S. Grato Vescovo in San Colombano Belmonte alla parrocchia 
Assunzione di Maria Vergine in Cafasse.

Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
delle dette parrocchie.

Abitazione: 10070 VALLO TORINESE, v. Don Peretti n. 6. tei. 0340/260 81 88.

- di vicario parrocchiale
FASSINO don Mario, nato in Torino il 6-4-1965, ordinato il 29-5-1999, è stato tra­

sferito in data 1 novembre 2000 dalla parrocchia S. Luca Evangelista in Torino alla parroc­
chia S. Giovanni Battista in 12038 SAVIGL1ANO (CN), p. San Giovanni n. 1, tei- 
0172/71 26 53.

- di collaboratore parrocchiale
PIOVANO don Giorgio, nato in Torino il 16-6-1930, ordinato 1'1-1-1967, è stato tra­

sferito in data 1 novembre 2000 dalla parrocchia Sacro Cuore di Maria in Torino alla par­
rocchia S. Monica in Torino.

Nomine

- di parroco
SCACCIA p. Adelmo, O.A.D., nato in Veroli (FR) il 7-10-1933, ordinato il 19-12-1959. 

è stato nominato in data 1 novembre 2000 parroco della parrocchia Madonna dei Poveri in 
10090 BORGATA PARADISO DI COLLEGNO, v. Vespucci n. 17. tei. 011/411 74 85.

- di amministratori parrocchiali
PACCHIOTTI can. Ernesto, nato in Cumiana il 27-9-1926. ordinato il 29-6-1949. è 

stato nominato in data 7 ottobre 2000 amministratore parrocchiale della parrocchia S. Dal- 
mazzo Martire in Cuorgnè, vacante per la rinuncia del parroco can. Lorenzo Sibona.

AMATEIS don Giuseppe, nato in Lombardore 1'8-10-1939, ordinato il 29-6-1963. è 
stato nominato in data 1 novembre 2000 amministratore parrocchiale della parrocchia S- 
Antonio Abate in Cinzano, vacante per la rinuncia del parroco can. Francesco Ferrara.

REDAELLI p. Giovanni Mario. D.C., nato in Triuggio (MI) il 29-9-1949, ordinato il 
27-7-1974, è stato nominato in data 1 novembre 2000 amministratore parrocchiale della par­
rocchia Gesù Nazareno in Torino, a motivo delle condizioni di salute del parroco p. Franco 
Mangili, D.C.

- di vicari parrocchiali
DATI p. Bruno M., O.S.M., nato in Aosta il 14-1-1940, ordinato il 13-2-1966, è stato 

nominato in data 1 novembre 2000 vicario parrocchiale nella parrocchia S. Pellegrino 
Laziosi in 10139 TORINO, c. Racconigi n. 28, tei. 011/385 27 71.

MARONGIU p. Roberto, C.R.S., nato in Riola Sardo (OR) il 30-11-1959, ordinato il 
23-7-1988, è stato nominato in data 1 novembre 2000 vicario parrocchiale nella parrocchia 
Madonna di Fatima in 10133 TORINO, v. Oristano n. 8, tei. 011/661 06 56.



Curia Metropolitana - Cancelleria 1281

MBUYA MONGA p. Roberto, O.A.D., nato in Kamina (Zaire) il 25-11-1958, ordinato 
1’8-12-1993, è stato nominato in data 1 novembre 2000 vicario parrocchiale nella parrocchia 
Madonna dei Poveri in 10090 BORGATA PARADISO DI COLLEGNO, v. Vespucci n. 17. 
tei. 011/411 74 85.

- di collaboratore parrocchiale
BOSSÙ don Ennio, nato in Roma il 12-6-1939, ordinato il 29-6-1963, è stato nominato 

in data 1 novembre 2000 collaboratore parrocchiale nella parrocchia S. Luca Evangelista in 
10135 TORINO, v. Negarville n. 14. tei. 011/347 13 00.

~ varie
FONTANA don Andrea, nato in Pancalieri il 22-12-1942, ordinato il 25-6-1967, è stato 

nominato in data 11 ottobre 2000 - per il quinquennio 2000-31 ottobre 2005 - responsabile 
del Servizio diocesano per l’iniziazione cristiana degli adulti.

COLETTO don Alberto, nato in Torino il 3-4-1960. ordinato il 31-10-1985, è stato 
nominato in data 1 novembre 2000 assistente dell’Associazione diocesana di Azione Catto­
lica di Torino. Sostituisce don Giacomo Lanzetti, dimissionario.

MIGNANI don Gian Paolo, nato in Vertova (BG) il 15-10-1949, ordinato il 23-3-1978, 
è stato nominato in data 1 novembre 2000 assistente ecclesiastico della Federazione di 
Torino della Gioventù Operaia Cristiana (Gi.O.C.). Sostituisce don Filippo Raimondi.

PIOVANO don Giorgio, nato in Torino il 16-6-1930, ordinato 1’ 1-1-1967, è stato nomi­
nato in data 1 novembre 2000 assistente del Gruppo diocesano di Torino del Movimento 
Ecclesiale di Impegno Culturale (M.E.I.C.). Sostituisce il can. Carlo Collo.

SEGATTI don Ermis, nato in Pianezza il 24-11-1937. ordinato il 29-6-1962, è stato 
nominato in data 1 novembre 2000 referente diocesano per la cultura e l’Università. Sosti­
tuisce mons. Giuseppe Pollano.

VIRONDA don Marco, nato in Cuorgnè il 2-5-1966, ordinato 1’1-6-1991, è stato nomi­
nato in data 1 novembre 2000 assistente del Gruppo diocesano di Torino della Federazione 
Universitaria Cattolica Italiana (F.U.C.I.). Sostituisce don Giorgio Piovano.

~ di vicari zonali
Con decreti in data 1 novembre 2000 - fino al termine del quinquennio in corso 1997- 

31 agosto 2002 - sono stati nominati vicari zonali i seguenti sacerdoti:
BERNARDI don Giovanni, nato in Rosà (VI) il 26-2-1944, ordinato il 18-10-1969, per 

la zona vicariale 8: Santa Rita-Mirafiori Nord; sostituisce don Pietro Terzariol, a cui è stato 
affidato un incarico a livello diocesano;

FERRERO don Domenico, nato in Trinità (CN) 1’1-5-1950, ordinato il 5-6-1977, per la 
zona vicariale 15: Cuorgnè; sostituisce don Antonio Foieri, nominato Vicario Episcopale ter­
ritoriale;

GARBERO don Bernardo, nato in Racconigi (CN) il 28-4-1935. ordinato il 27-6-1965, 
per la zona vicariale 25: Orbassano; sostituisce don Piero Delbosco, trasferito ad altra zona 
vicariale;

NORBIATO don Marco, nato in Torino il 27-12-1946, ordinato il 14-10-1973, per 
la zona vicariale 23: Rivoli; sostituisce mons. Guido Fiandino, nominato Pro-Vicario Ge­
nerale.



1282 Curia Metropolitana - Cancelleria

Consiglio Diocesano per gli affari economici

Monsignor Arcivescovo, con decreto in data 1 novembre 2000, ha nominato - per il quin­
quennio 2000-31 ottobre 2005 - membri del Consiglio Diocesano per gli affari economici:

TRUCCO don Giuseppe
BRUN don Onorato
GINESTRONE don Dante
CARIGNANO don Giovanni Battista
AMBROSIO diac. Angelo
CRESCIMONE dott. Margherita
LEVATI dott. Mario

Nomine e conferme in Istituzioni varie

* Istituto della Sacra Famiglia - Torino
L’Arcivescovo di Torino, con decreto in data 25 ottobre 2000, ha prorogato fino al 

giorno 31 maggio 2001 il mandato dei signori
ARATA Giovanni
VINDIMIAN Giannino
come membri del Consiglio di Amministrazione dell’Istituto della Sacra Famiglia, sito 

in Torino - v. Le Chiuse n. 14.

Comunicazioni

COLLO can. Carlo, nato in Carmagnola il 24-9-1941, ordinato il 27-6-1965, è stato 
autorizzato a risiedere nel territorio della diocesi di Lausanne, Genève e Fribourg per motivi 
pastorali.

Abitazione: CH-1814 LATOUR-DE-PEILZ VD (Svizzera), Av. du Clos d’Aubonne 36, 
tei. 004121/944 25 50.

RAVOTTI don Giovanni Piero - del Clero diocesano di Mondovì -, cappellano militare 
presso il Comando Regionale della Guardia di finanza in Piemonte, in data 11 ottobre 2000 
è stato nominato Cappellano di Sua Santità.

SACERDOTE DIOCESANO DEFUNTO

BERGERA can. Felice.
E deceduto in Forno Canavese il 10 ottobre 2000, all’età di 83 anni, dopo 60 di mini­

stero sacerdotale.
Nato in Valperga il 3 maggio 1917, dopo il normale curriculum nei Seminari diocesani 

di Giaveno, Chieri e Torino, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale in Torino il 2 giugno 
1940, nella Basilica di Maria Ausiliatrice, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Dopo il biennio al Convitto Ecclesiastico, fu nominato vicario cooperatore nella par­
rocchia di Forno Canavese; due anni dopo fu trasferito a Pertusio, vivendo quindi gli anni 
terribili della guerra nel suo Canavese che ne vide la partecipazione generosa ed a volti 
avventurosa durante l’occupazione nazista, nel corso della quale dovette subire anche ud



Curia Metropolitana - Cancelleria 1283

Periodo di prigionia a Cuorgnè da cui fu liberato in modo ritenuto provvidenziale. Nel 1947 
fu nominato rettore spirituale della Casa di cura “Villa Cristina” a Savonera.

Dal 1951 al 1970 fu prevosto della parrocchia S. Donato in Val della Torre; poi venne 
trasferito a Forno Canavese. Complessivamente fu parroco per 42 anni: un prete dal carat­
tere tendenzialmente burbero che seppe però crescere nella disponibilità, attento ai bisogni 
di ciascuno. A Forno il santuario della Natività di Maria Vergine, detto dei Milani, conserva 
segni vistosi del suo fattivo interessamento - anche attraverso importanti opere di restauro 
conservativo - per favorire la devozione mariana molto sentita dai fedeli; nell’oratorio par­
rocchiale don Felice dovette compiere interventi di rilievo per consentirne la fruibilità e 
Della stessa chiesa parrocchiale si notano le tracce della sua attenzione.

Dall’autunno 1993, lasciata la responsabilità diretta della parrocchia, continuò la colla­
borazione con il nuovo parroco svolgendo un servizio pastorale nella locale Casa di riposo 
ma offrendo il suo ministero anche nella parrocchia di Pertusio. È certo curioso notare che 
le parrocchie nelle quali aveva prestato le sue primizie sacerdotali sono quelle in cui è ritor­
nato e di fatto ha concluso il suo cammino.

La sua operosa vita sacerdotale aveva ricevuto un riconoscimento due anni or sono con 
la nomina a canonico onorario della Collegiata di S. Dalmazzo Martire in Cuorgnè.

Gli ultimi mesi del can. Bergera sono stati segnati pesantemente dalla malattia che egli, 
sostenuto dalla fede, ha saputo accogliere con grande mansuetudine e offrendo generosa 
testimonianza.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Forno Canavese.

DIACONO PERMANENTE DEFUNTO

FERRERO diac. Giuseppe.
È deceduto in Torino il 15 ottobre 2000, all’età di 73 anni, dopo 24 di ministero dia­

conale.
Nato in Torino il 7 gennaio 1927 in una famiglia molto aperta al sociale, nella quale 

aveva respirato una generosa vicinanza agli ultimi pagando di persona, negli anni dell’ado­
lescenza aveva scoperto i valori dell’Azione Cattolica incontrando poi le figure più signifi­
cative del nostro laicato cattolico. Prese sul serio ogni impegno, a partire dalla preghiera e 
dalla catechesi, che gli rivelò le meraviglie di Dio e gli offrì molte occasioni per portare con 
la passione del neofita l’aiuto materiale ai poveri e a tutti la ricchezza spirituale da cui si era 
lasciato inondare da vero innamorato di Cristo. Nel dopoguerra si dedicò all’opera di assi­
stenza dei profughi accolti a Torino nelle “Casermette” e qui conobbe una ragazza profuga 
dallTstria che sarebbe poi divenuta sua moglie, accompagnandolo con coraggio, prudenza e 
grande fede nel suo cammino di carità, che andava ogni tanto oltre le righe comuni.

Frattanto era stato assunto nell’Azienda Tramviaria Municipale dove, compiendo con 
diligenza il suo lavoro, percorse la trafila da fattorino, manovratore e poi impiegato. Per la 
sua sensibilità sociale fu attivo nel sindacato e più volte membro della Commissione interna. 
In quel compito riusciva a parlare con rispetto, serenità e convinzione con tutti fino al punto 
da farsi rispettare e amare sia dai dirigenti che dai colleghi anche di diversa tendenza. Ne fu 
riprova la presenza massiccia alla sua Ordinazione diaconale.

Dove Giuseppe rivelò il meglio di sé fu nel difficile quartiere delle Vailette, nella peri­
feria di Torino: precisamente nel campo della carità verso i bimbi abbandonati o a disagio 
in famiglia e bisognosi di affetto. Il cuore di padre non era solo verso i due figli Anna e Ser­
gio frutto del suo matrimonio con Evelina Moscarda, ma anche per tutti quelli che accolse



1284 Curia Metropolitana - Cancelleria

in affidamento o come ospiti in casa, per quelli che fece adottare da altri e per tante 
famiglie che lo videro presente con la moglie per trarli dai guai nei giorni di difficoltà e 
di dolore. Sapeva anche spingere gli altri alla carità, favorendo la disponibilità alla acco­
glienza di bimbi in affido o chiedendo senza soggezione aiuti in denaro anche per gente di 
Paesi lontani.

Quando nell’Arcidiocesi iniziò il cammino del Diaconato permanente tutti quelli che lo 
conoscevano lo indicarono subito come un diacono già in azione ed effettivamente si trovò 
calato nel suo ambiente: divenne facilmente elemento di comunione, con una nota di cor­
diale serenità e di simpatia. Così il 10 gennaio 1976 l’Arcivescovo Card. Michele Pelle­
grino, nella chiesa parrocchiale della Sacra Famiglia in Torino-Vallette, potè procedere 
all’Ordinazione diaconale assegnandogli il servizio a quella comunità. L’anno successivo fu 
inserito , come membro di nomina arcivescovile, nel Consiglio Pastorale Diocesano e, in 
esso, della Giunta. Nel triennio successivo fu confermato come membro e nel 1980 fu nomi­
nato membro del Consiglio dalle nascente Caritas diocesana.

Le sue doti nell’apostolato e la sua fede profonda suggerirono ai Superiori di servirsi di 
lui in una delle prime esperienze di mandare un diacono permanente nelle parrocchie dove 
non era più possibile inviare un sacerdote residente: dal 1986 al 1993 si trasferì a Levone. 
diventando vivace punto di riferimento della vita religiosa e comunitaria di quel piccolo 
paese. Poi ritornò a Torino e fu assegnato alla parrocchia Santi Bernardo e Brigida in 
Lucento; finalmente nell’autunno 1995 passò alla nuova parrocchia Beato Pier Giorgio Pres­
sati ai confini di Torino. Faceto, arguto nelle sue battute di spirito, sapeva alternare il tono 
serio con quello scherzoso portando però sempre all’essenziale dei problemi. Si è dimostrato 
sempre appassionato per l’unità della Chiesa intorno alla Gerarchia, sapendo offrire anche 
ai Vescovi che si sono succeduti in diocesi l’apprezzato contributo della autentica collabo- 
razione mai servile con animo delicato e insieme forte, nel rispettoso atteggiamento di 
un’obbedienza illuminata e illuminante.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero Parco di Torino.



Documentazione

Callisto Caravario è Santo!
Domenica 1 ottobre, Giovanni Paolo II ha compiuto il rito di Canonizzazione di 120 martiri in Cina 
tra gli anni 1648-1930. La Chiesa torinese era rappresentata da Monsignor Arcivescovo e da una 
delegazione di Cuorgnè, la patria del nuovo Santo Callisto Caravario che subì il martirio a fianco 
del suo Vescovo il nuovo Santo Luigi Versiglia, ambedue Salesiani di Don Bosco.
Pubblichiamo quanto L’Osservatore Romano ha pubblicato nell’occasione.

Callisto Caravario nacque a Cuorgnè, località del circondario di Ivrea, 1’8 giugno 1903, 
da famiglia di modestissima condizione. 11 padre, Pietro, era conducente di cavalli. Dallo 
stesso matrimonio erano nati tre altri figli, uno dei quali morto a pochi mesi. La mamma 
Rosa a 23 anni aveva accettato di sposare Pietro dopo che questi aveva perduta la prima 
moglie, sorella maggiore di Rosa, da cui aveva avuto cinque figli.

Callisto fu battezzato il 14 luglio 1903 nella chiesa parrocchiale di S. Dalmazzo. Tra­
sferitasi la famiglia nel 1908 a Torino, nel quartiere San Salvario, venne cresimato il 10 
maggio 1912 nella chiesa di Nostra Signora del Cenacolo in Corso Vittorio. Da bambino 
prese presto a frequentare l’Oratorio salesiano festivo di S. Giuseppe in via Saluzzo. Colà 
conobbe don Sante Garelli - futuro missionario della Cina - e il chierico Carlo Braga - altro 
futuro missionario ispettore in Cina e Filippine - che lo ebbe poi come allievo di IV e V ele­
mentare al vicino Collegio di S. Giovanni Evangelista, dove potè maggiormente affezionarsi 
agli stessi educatori. Al “S. Giovannino” fece amicizia pure con un altro futuro missionario, 
don Vincenzo Cimatti.

Nessuna meraviglia dunque che alla fine degli studi elementari (1914) don Garelli, vista 
la povertà della famiglia Caravario, cercasse e trovasse le risorse economiche per collocare 
Callisto a Torino-Valdocco e fargli frequentare il ginnasio. Vi entrò infatti il 5 ottobre 1914 
e uscì il 15 luglio 1918, entusiasta della vita di missione presentata dai vari missionari sale­
siani di passaggio a Torino e resa appetibile dall’annuale solenne cerimonia della consegna 
del Crocifisso ai partenti.

Al termine dei quattro anni di ginnasio, Caravario fece domanda di entrare fra i Sale­
siani. Venne accolta e il 31 agosto 1918 entrò nel Noviziato di Foglizzo (Torino) che con­
cluse con la professione religiosa triennale il 19 settembre 1919, esattamente in tempo per 
promettere all’antico maestro elementare don Braga, in partenza per la Cina, di raggiungerlo 
appena i Superiori glielo avessero permesso.

Ordinato, preciso, obbediente, rispettoso, molto zelante per le cose di chiesa, maestro di 
cerimonie per i compagni, Caravario raggiungeva una prima importante tappa di quella che 
era sembrata a tutti quelli che lo conoscevano, per la sua spiccata tendenza alla pietà e la 
mitezza del carattere, una vocazione precoce. Dopo il Noviziato a Foglizzo passò allo Stu- 
dentato di Torino-Valsalice per completare gli studi ginnasiali e liceali. Conseguì la licenza 
nel 1923. Durante gli studi, di domenica, continuava a frequentare come assistente, prima

1285



1286 Documentazione

l’Oratorio di S. Giovanni Evangelista, e poi, dal 1920, quello di S. Giuseppe. L’anno scola­
stico 1921-1922, invero per mancanza di personale, gli fu chiesto di frequentare il Valsalice 
da esterno e di risiedere come assistente a S. Giovanni Evangelista.

Se nel periodo degli studi a Valsalice si era sempre iscritto alla “Compagnia” che teneva 
corrispondenza con antichi “soci” partiti come missionari, nell’aprile 1922 ebbe la possibi­
lità di avvicinare Mons. Luigi Versiglia, rientrato a Torino dalla Cina per partecipare al Capi­
tolo Generale XII. Fu tale l’entusiasmo che questi suscitò fra i chierici salesiani, che il Cara­
vario nel novembre del 1923 da Valdocco scrisse a don Braga tramite i missionari partenti 
per la Cina: «Mi prepari un posticino. Fra cinque anni sarò a trovarla. Troppo tardi? No. Ho 
fatto la domanda di prassi. Fra 5 anni dovrò partire. Me lo prepara un posto?».

Non furono cinque gli anni di attesa, bensì uno solo. Il 14 settembre 1924 infatti, dopo 
5 anni di voti temporanei, emise quelli perpetui. Meno di un mese dopo, il 7 ottobre, partiva 
già per la Cina. La sua domanda di essere missionario era stata accettata, grazie al suo “cur­
riculum missionario” e forse anche grazie all’intervento di don Garelli, che in quello stesso 
anno si apprestava ad aprire una nuova scuola professionale a Shanghai.

Lasciò Torino col treno la mattina del 7 ottobre e alle 19,30 salpava da Genova su nave 
tedesca. Con lui viaggiavano, fra gli altri, il diciassettenne nipote Callisto, tipografo-impres­
sore. Il 10 novembre è ad Hong Kong; il giorno dopo è a Macao dove lo accoglie, fra gli 
altri, don Braga accorso da ShiuChow per ricevere l’amico di un tempo che aveva man­
tenuto la parola di raggiungerlo in Cina. Il 16 novembre parte per Shanghai. Giuntovi con 
tre giorni di viaggio in nave, vi rimarrà poco più di due anni, dedicandosi soprattutto 
allo studio del cinese, alla cura degli aspiranti venuti dall’Italia, all’assistenza di un centi­
naio di orfani, alla scuola di catechismo in preparazione ai Sacramenti, alla animazione delle 
ricreazioni.

Il 15 gennaio 1927 viene mandato a Macao, dove il 6 marzo riceve dal Vescovo locale 
la Tonsura e gli Ordini minori, prima di partire, il 17 marzo, per l’isola di Timor, dove sbarca 
il 6 aprile 1927. Nella capitale dell’isola, Dili, trascorre quella che chiama una “parentesi” 
della sua vita, un nuovo “noviziato”: due anni esatti, durante i quali si dedica ad una tren­
tina di ragazzi di una piccola scuola professionale e al catechismo nella parrocchia affidata 
ai salesiani. Il tempo libero lo occupa nello studio del Tetum, del portoghese, della musica 
e dei trattati teologici in preparazione all’Ordinazione sacerdotale, che per mancanza di 
Vescovo ordinante accetta di posticipare di vari mesi, pur di non abbandonare i compagni e 
il “posto di lavoro” sull’isola.

Rimandata la partenza da Timor varie volte fra la fine del ’28 e l’inizio del 1929, final­
mente il 20 aprile 1929 raggiunge Macao e tre giorni dopo ShiuChow. Qui il 9 maggio, festa 
dell’Ascensione, riceve il Suddiaconato; la domenica successiva, 12 maggio, il Diaconato e 
il sabato, 18 maggio, il Sacerdozio, sempre per le mani del futuro compagno di martirio, 
Mons. Versiglia. La domenica 19 maggio, solennità di Pentecoste, celebra la prima Messa.

Ai primi di luglio con un viaggio di 4 ore di treno e 6 giorni di barca Caravario 
raggiunge il luogo della sua attività sacerdotale: la missione di LinChow. Per otto mesi si 
dedica al catechismo, alla predicazione, all’insegnamento in due scuole e alla cura dei 
malati. Ai primi di febbraio 1930 affronta l’avventuroso viaggio al cui ritorno incontrerà la 
morte.



Documentazione 1287

MOMENTI DI RILIEVO 
IN OCCASIONE DELL’OSTENSIONE 

DELLA SINDONE

1. INCONTRO CON IL CARD. CARLO MARIA MARTINI
La sera di lunedì 9 ottobre, in Cattedrale, si è svolto il secondo dei tre incontri con persone-testi- 
moni nel nostro tempo. Il Card. Carlo Maria Martini, S.I., Arcivescovo Metropolita di Milano, tori­
nese di nascita, ha proposto la seguente riflessione sul tema “Il Dio nascosto".

Ringraziamo il coro che ci ha introdotto in maniera straordinaria in questo momento 
meditativo. Desidero ringraziare anche il carissimo collega di studi biblici e di insegna­
mento, mons. Giuseppe Ghiberti, per le sue buone parole di introduzione e perché è bene­
merito di queste Ostensioni della Sindone. Soprattutto voglio ringraziare l’Arcivescovo, Sua 
Ecc. Mons. Severino Poletto, per l’invito e per la sua presenza, insieme col Vescovo Ausi­
liare. E ringrazio tutti voi perché mi permettete di condividere questo momento di contem­
plazione della Sindone.

Mi è stato chiesto di partecipare alla riflessione che la Chiesa di Torino sta facendo 
avviandosi alla chiusura di una lunga stagione di Ostensioni della Sindone - prima nel 1998 
e poi in questo Anno del Giubileo. Le due Ostensioni hanno visto centinaia di migliaia di 
fedeli di ogni parte del mondo convergere verso l’icona del Cristo crocifisso che ci sta 
davanti. Io stesso ho potuto vivere tali esperienze con i fedeli di Milano, nella memoria di 
una sosta della Sindone a Milano avvenuta nel 1536 e sulla scia dei pellegrinaggi di San 
Carlo Borromeo, che amava venerare questa sacra immagine.

Pur consapevole della complessità del tema e del poco tempo a mia disposizione per 
riflettervi a fondo, non ho potuto né saputo dire di no al cordiale e premuroso invito del 
vostro Arcivescovo, ricordando anche il suo predecessore, il Card. Giovanni Saldarini che 
presiedette all’Ostensione del 1998, e nella coscienza dei tanti legami affettivi che ho con la 
città di Torino, Città che ha il compito e l’onore di conservare la Sindone.

Tenterò dunque di esprimere qualche pensiero su questa esperienza spirituale di molti 
credenti, tra cui Giovanni Paolo II e tantissimi Vescovi. Nelle lunghe e prolungate contem­
plazioni della Sindone, la sua natura di “segno” e di “messaggio” è emersa sempre di più. Il 
Papa, nel discorso in occasione del suo pellegrinaggio del 24 maggio 1998, ha insistito sulla 
funzione di segno da cui parte un messaggio per noi. Ha chiamato la Sindone «immagine 
intensa e struggente di uno strazio inenarrabile», «immagine della sofferenza», «immagine 
dell’amore di Dio, oltre che del peccato dell’ uomo», «immagine di impotenza», «immagine 
del silenzio». E ha sottolineato che essa «diventa così un invito a vivere ogni esperienza, 
compresa quella della sofferenza e della suprema impotenza, nell’atteggiamento di chi 
crede che l’amore misericordioso di Dio vince ogni povertà, ogni condizionamento, ogni 
tentazione di disperazione».

C’è in questa immagine un mistero di nascondimento, che richiama l’enigmatico ver­
setto del Profeta Isaia: «Veramente tu sei un Dio nascosto, Dio di Israele, salvatore» 
(45,15). È il versetto che ho scelto come filo conduttore per la mia riflessione, insieme a una 
frase del filosofo Paul Ricoeur in un’intervista dello scorso anno (Panorama, Janvier 1999). 
A chi gli domandava in quale modo definiva da filosofo la fede cristiana, rispondeva: «Il 
cuore della fede cristiana» consiste anzitutto in un «nucleo simbolico centrale, quello del



1288 Documentazione

servitore sofferente, dell’uomo gradito a Dio perché dà la sua vita per i suoi amici». Faceva 
quindi riferimento sia ai canti del Servo dei Signore (Is 42-53) sia alla parola di Gesù: «Nes­
suno ha un amore più grande di questo: dare la vita per i propri amici» (Gv 15,13).

Vorrei anzitutto cercare di precisare il senso del versetto di Isaia nel suo contesto imme­
diato, per poi rileggere i quattro carmi o canti profetici del Servo tanto in Is 42-53 come nel 
loro compimento in Gesù, per giungere infine ad alcune conclusioni per noi e per la nostra 
Chiesa, in particolare per le comunità che sono state coinvolte in qualche modo in questa 
lunga contemplazione della Sindone.

1. Il “Dio nascosto” nella profezia di Isaia

«Veramente tu sei un Dio nascosto». Non è facile chiarire il senso di tale espressione che 
viene anche tradotta: «Tu sei un Dio misterioso» o «Tu sei un Dio che ti nascondi», oppure - 
tenendo conto di una possibile variante testuale — «Con te (Israele) sta Dio nascosto».

Un esegeta recente vede espresso nel versetto «un contenuto di imponderabili virtua­
lità», e le esplicita: «Mentre nella tradizione precedente il Signore era presentato diretta- 
mente all’opera nella storia del suo popolo, ora si comprende che JHWH, pur operando nella 
storia, si nasconde dietro i suoi avvenimenti. Ne segue che la vita del popolo dell’alleanza 
è immersa nel dinamismo, ma anche nell’enigma della storia. Solo la fede che il Signore 
rimane sempre il Dio di Israele e, quindi, il “salvatore”, dona la certezza che Egli, anche se 
nascosto, non è assente» (Giovanni Odasso, in La Bibbia. Piemme 1995, 1762).

Siamo di fronte a un’affermazione di teologia della storia, analoga a quella presente, 
con parole molto semplici, nella parabola di Gesù riguardante una donna che «ha preso e 
nascosto il lievito in tre staia di farina, finché tutta sia fermentata» (Le 13,20), o nella para­
bola del «tesoro nascosto in un campo», che «un uomo trova e lo nasconde di nuovo, poi 
va, pieno di gioia, vende tutti i suoi averi e compra quel campo» (Mt 13,44). Il Regno dei 
cieli appare qui come una potenza dinamica, ricca di energie capaci di trasformare il mondo, 
che però rimane nascosta nelle pieghe della storia e richiede l’occhio della fede e il cuore 
spoglio di egoismi per essere individuata, trovata e valorizzata.

Una situazione storica in cui la presenza-assenza del divino, misteriosa e ricca di 
potenza, raggiunge il suo acme è certamente quella della passione di Gesù. Ignazio di Loyola, 
che aveva a lungo contemplato i misteri della sofferenza del Signore, invita colui che fa gli 
Esercizi spirituali a meditare, nella settimana dedicata alla passione, su questo tema: «Con­
siderare come la Divinità si nasconde, come cioè, potendo distruggere i suoi nemici, non lo 
fa e come lasci soffrire tanto crudelmente la santissima umanità» di Gesù (n. 196).

Noi non sappiamo se Sant’Ignazio si sia lasciato ispirare per la sua importante annota­
zione dal versetto di Is 45,15: «Tu sei un Dio nascosto». Più probabilmente aveva in mente 
la parola di Gesù al discepolo che voleva difenderlo con la forza da coloro che venivano per 
catturarlo: «Rimetti la spada nel fodero ... Pensi forse che io non possa pregare il Padre mio. 
che mi darebbe subito più di dodici legioni di angeli?» (Mt 26,52-53). Da testi come questo 
Ignazio traeva la riflessione sul voluto occultamento della potenza divina nella passione del 
Signore, e comunque è chiaro che annetteva grande importanza al mistero del nascondi­
mento di Dio. Infatti vi ritorna nella settimana dedicata alla Risurrezione invitando a con­
templare «come la Divinità, che sembrava nascondersi nella Passione, appare e si mostra ora 
tanto miracolosamente nella santissima Risurrezione attraverso i veri e meravigliosi effetti 
di essa» (n. 223).

Del resto, la congiunzione di potenza e impotenza, di debolezza e gloria, gloria nasco­
sta nel mistero delle umiliazioni e sofferenze di Gesù, è ciò che il quarto Vangelo ci invita 
a contemplare nel racconto della passione. Ad Andrea e Filippo, i due Apostoli che riferi­
scono a Gesù, nel giorno del suo ingresso trionfale a Gerusalemme, il desiderio di alcuni



Documentazione 1289

Greci di vederlo - e che si aspettano una risposta entusiasta per la domanda di fede che sem­
bra contagiare pure i pagani -, Egli risponde parlando della gloria della sua morte: «È giunta 
l’ora che sia glorificato il Figlio dell’uomo. In verità, in verità vi dico: se il chicco di grano 
caduto in terra non muore, rimane solo; se invece muore, produce molto frutto» (Gv 12,23- 
24). Subito dopo l’Evangelista riporta un detto enigmatico di Gesù che unisce l’esaltazione 
alla croce: «“Io, quando sarò elevato da terra, attirerò tutti a me”. Questo diceva per indi­
care di qual morte doveva morire» (Gv 12,32-33). E, dopo aver raccontato che Giuda era 
uscito dal Cenacolo per consumare il tradimento, Giovanni fa dire subito a Gesù: «Ora il 
Piglio dell’uomo è stato glorificato» (Gv 13,31).

Dunque il cristiano che legge Isaia non può non pensare alla passione di Gesù come il 
fomento in cui la potenza di Dio, e addirittura la sua gloria, si è espressa nell'umiliazione 
c nella passività del Figlio dell'uomo torturato a morte.

E la Sindone ci parla proprio di un uomo sotto i tormenti, il cui volto - come recita la 
bella preghiera composta dal vostro Arcivescovo - «tumefatto e macchiato di sangue» 
Appare «dolcissimo nella serena solennità della morte», così che, pur non potendo dire con 
certezza chi sia questa persona, avvertiamo il «fascino di questa immagine» e «il cuore si 
commuove nel constatare che qui si riflette, come in uno specchio, il Vangelo».

L’espressione «Tu sei un Dio nascosto» di Is 45,15 offre davvero una molteplice serie 
di piani interpretativi. Nel contesto di Isaia fa riferimento a un agire di Dio che si nasconde 
negli enigmi della storia. Nel contesto della passione e morte di Gesù può essere colto quale 
riferimento al nascondersi della potenza divina e all’inermità del sofferente tormentato fino 
alla morte. E la Sindone, pur nella sua enigmaticità, costituisce - dice il Papa nel discorso 
Sopra citato - «un segno veramente singolare che rimanda a Gesù, la Parola vera del Padre, 
e invita a modellare la propria esistenza su quella di Colui che ha dato se stesso per noi». 
Un’esistenza capace di mostrare la gloria di Dio anche nell’inermità e nella debolezza.

2. Il nascondimento e la rivelazione di Dio nel mistero del Servo sofferente

Nel desiderio di approfondire il significato cristologico del versetto di Isaia, siamo 
rimandati ad altre pagine che si trovano nel medesimo contesto di Is 45, cioè ai capitoli 
42-53 dove si accenna alla missione di un Servo, presentato anche quale Servo sofferente; 
quella missione che costituisce, secondo Paul Ricoeur, il nucleo simbolico centrale del 
mistero cristiano.

Continua infatti Ricoeur, parlando del «simbolismo strutturante del Servo sofferente»: 
«La nostra fede ha un valore strutturante ed è pure sorgente di riflessione sulla condizione 
umana, sui rapporti dell’uomo con se stesso e con gli altri». Egli ritiene che il simbolismo 
fondamentale del cristianesimo - la figura del Servo sofferente che dà la vita per i suoi amici 
-sia accessibile a ogni uomo: «Ogni uomo può comprenderlo. Entrare nel movimento della 
fede è decidere di fare di questo servitore, di Gesù Cristo, il principio organizzatore della 
propria vita, della sua comprensione e del rapporto con altri».

Accanto alle parole dotte di un filosofo mi piace citare alcune parole semplici di Santa 
Teresa di Gesù Bambino e del Volto Santo. Poco tempo prima della sua morte diceva, guar­
dando un quadro del Volto Santo che avevano appeso al muro di fianco al suo letto: «Come 
ha fatto bene Nostro Signore ad abbassare gli occhi per darci il suo ritratto. Giacché gli occhi 
sono lo specchio dell’anima, se avessimo indovinato l’anima sua ne saremmo morte di gioia. 
Oh, quanto bene mi ha fatto quel Volto Santo nella mia vita! ... Le parole di Isaia: “Chi ha 
creduto alla tua parola ... Egli è senza splendore, senza bellezza”, hanno costituito tutto il 
fondo della mia devozione al Volto Santo o, per meglio dire, il fondo della mia pietà» 
(Teresa di Gesù Bambino, Opere complete, Roma 1997,1056). E alcuni anni prima, in una 
lettera alla sorella Celina del 18 luglio 1890, allegandole il passo di Is 53,1-5, aveva scritto:



1290 Documentazione

«Ti mando un foglio che dice molto all’anima mia. Già allora l’anima del Profeta s’immer­
geva come la nostra nelle bellezze nascoste di Gesù!» (op. cit., 403).

Stimolato dalle riflessioni di un filosofo e di una Santa vorrei cercare, in questo secondo 
momento meditativo, di delineare alcune coordinate dei canti del Servo sofferente nel con­
testo di Is 42-53, per cogliere successivamente come si realizzano nella passione di Gesù e 
che cosa dicono a chi contempla oggi il volto dolente dell’uomo della Sindone pensando alla 
morte del Signore per noi.

Suppongo noti i quattro canti e non li rileggo: sono quattro oracoli, quattro brevi poemi 
(da 5 a 16 versetti ciascuno) inseriti nella seconda parte del libro di Isaia, che parlano di un 
misterioso, innominato Servo del Signore, eletto da Lui, inviato per una missione e sotto­
posto a gravi sofferenze fino alla morte. Da tali sofferenze scaturisce il bene e la salvezza 
del popolo.

Anzitutto sottolineo le convergenze esteriori, superficiali e però interessanti tra gl' 
enigmi dei quattro carmi e l’enigma dell’uomo della Sindone.

1. Entrambi sono anonimi. Non sappiamo determinare l’autore dei canti del Servo e 
neppure del contesto in cui si trovano. Gli esegeti si accordano sul fatto che i capitoli 42-53 
sono di uno o più autori ignoti, certamente posteriori al Profeta Isaia.

2. Misteriosa rimane pure l’identificazione del Servo. Talvolta sembra si parli di tutto 
il popolo d’Israele; talvolta, invece, il Servo è identificato col re dei Persiani Ciro, che con­
quistò Babilonia e permise il ritorno degli esiliati a Gerusalemme. In alcuni brani, quelli 
chiamati appunto i “carmi del Servitore di Dio”, la figura del Servo si precisa come per­
sona singola pur restando anonima, persona che dà la vita per il popolo e subisce terribili 
torture fisiche e morali. E qualcuno che «ha presentato il dorso a flagellatori, la guancia a 
coloro che gli strappavano la barba» e che «non ha sottratto la faccia agli insulti e agl' 
sputi» (Is 50,6).

Anche l’uomo della Sindone rimane ignoto e non si è riusciti a stabilire con esattezza 
scientifica il tempo al quale risale. Chiaramente si tratta di un uomo che è stato sottoposto 
a flagelli, il cui volto è stato offeso. Per questo mi pare importante rendersi conto più da 
vicino della “missione e del mistero” del Servo sofferente descritto da Isaia.

Notiamo anzitutto che il protagonista dei capitoli 42-53 di Isaia non è il Servo del 
Signore, bensì Dio stesso, Colui che è il dominatore dei tempi, del passato e del futuro, 
Colui che in ogni circostanza e situazione è capace di salvare Israele.

Egli si serve per la sua azione anche di rappresentanti e uno di essi è appunto una pre­
cisa figura storica, Ciro, che, come ho accennato sopra, soggiogherà la potenza che aveva 
distrutto il regno di Giuda e farà rientrare i deportati del popolo. Un altro rappresentante è 
appunto questo Servo enigmatico e misterioso, membro del popolo del Signore, a cui viene  
affidata una missione non soltanto riguardo al popolo eletto, ma al mondo intero. Un Servi­
tore che ha una particolare intimità con il suo Signore. Dio stesso «gli ha aperto l’orecchio, 
gli ha dato una lingua da iniziati» (Is 50,5.4), il linguaggio profetico; Dio è il suo unico 
sostegno e il Servo gli professa un’assoluta obbedienza che si caratterizza per una straordi­
naria tenacia e capacità di affrontare la contraddizione, e si esprime in una sorprendente 
pazienza e dolcezza. Il dramma stesso della morte cui egli va incontro e che a prima vista 
sembrerebbe un fallimento della sua missione, sta a dire una dedizione e un amore capaci di 
superare ogni resistenza, addirittura divenendo intercessione e offerta sacrificale per la sal­
vezza di tutto il popolo. Proprio in tal senso la figura del Servo pone la questione sul modo 
con cui Dio salva, e quindi sul suo modo di essere potente e sapiente.

Emerge dalle pagine di Isaia la figura di un Dio che cerca anzitutto l’obbedienza della 
fede, rinteriorità del culto, la dedizione incondizionata, l’amore che non viene meno e che 
perdona agli offensori. La figura del Servo così delineato esprime anche un’immagine di un 
Dio esposto alla contraddizione e al rifiuto, di un Dio ricco di misericordia e di perdono, che 
si presenta come un amore tenacemente e gratuitamente offerto, un amore fragile e disar-

I



Documentazione 1291

mato. Il suo “eletto” esporrà il diritto alle nazioni senza gridare né alzare il tono... senza 
spezzare la canna incrinata, né spegnere la fiammella smorta (cfr. Is 42,2-3). Il soffrire di 
Questo Servo (cfr. Is 50,4-9; 52,13-53,12) mette in luce Timmagine di un Dio che sembra 
nascondersi nella sofferenza e nella debolezza dell’uomo. Questo Servo è «disprezzato e 
reietto dagli uomini, uomo dei dolori che ben conosce il patire» (Is 53,3); eppure sono 
nostre le malattie che ha portato, nostri i dolori che si è addossato. E apparso come se fosse 
«castigato, percosso da Dio e umiliato», ma noi otteniamo la guarigione grazie alle sue pia­
ghe (cfr. Is 53,4-5). Ancora, questo Servo non si pone come estraneo al suo popolo e all’u- 
nianità; si pone piuttosto come un nuovo, vi è in lui un elemento di inconfrontabilità. Con­
templiamo quindi il mistero di un uomo mediante il quale si ha anche una nuova rivelazione 
Personale di Dio in quanto Salvatore.

È ovvio che soltanto di fronte a Gesù di Nazaret comprenderemo che la figura del Servo 
di Isaia è un’anticipazione della rivelazione di Dio nel suo Figlio fatto uomo, di conse­
guenza una rivelazione della figura di un’umanità autentica. Quel Servo esprime dunque 
Qualcosa i cui contorni dovranno essere definiti in seguito, pur se in maniera sorprendente e 
imprevedibile. Gradualmente verrà alla luce che la storia del Servo doveva in definitiva 
essere la storia di Dio con e per gli uomini, capace di rivelare Dio all’uomo e l’uomo a se 
stesso. Il nuovo modo, singolare, di essere del Servo aveva la sua ragione profonda nel fatto 
che in lui si esprimeva il modo umano di essere dell’amore salvifico di Dio.

3. Il Servo sofferente nella vita e passione di Gesù

In questo momento vorremmo contemplare il Servo sofferente di Isaia nella vita e, 
soprattutto, nella passione di Gesù.

Non abbiamo il tempo di approfondire come la figura isaiana del Servo costituisca il 
grande schema di interpretazione utilizzato della cristologia del Nuovo Testamento. In pro­
posito sarebbe utile richiamare la complessiva sintonia tra Gesù, descritto nei Vangeli e nelle 
Lettere e la figura del Servo. Mi limito a citare qualche brano.

Il Vangelo di Matteo, per esempio, là dove vuol farci cogliere il senso dei miracoli con 
cui viene reso presente il regno dei cieli, mostra Gesù che guarisce come Colui che «toglie» 
o «prende su di sé» le nostre infermità (Mt 8,17 che cita Is 53,4). In Mt 12,17-21 Gesù è il 
Servo che procede con stile misericordioso, paziente, dolce e discreto, eppure lontano da 
ogni compromesso, citando Is 42,1-4.

Anche il celebre inno di I Pt 2,21-25 si muove nel medesimo senso; esso ricalca il testo 
di Is 53, ma per mostrare in Gesù che incontra la contraddizione e la morte per noi l’esem­
pio di come un cristiano deve saper soffrire l’ingiustizia per amore della giustizia: «Anche 
Cristo patì per voi, lasciandovi un esempio, perché ne seguiate le orme: egli non commise 
Peccato e non si trovò inganno nella sua bocca, quando era oltraggiato non rispondeva con 
oltraggi, e soffrendo non minacciava vendetta ... Egli portò i nostri peccati sul suo corpo sul 
legno della croce ... dalle sue piaghe siamo stati guariti».

Partendo da questi testi sarebbe possibile rileggere l’intero racconto della passione nei 
Quattro Vangeli per sottolineare la consonanza e le novità rispetto alla figura del Servo di 
Isaia e le conseguenze che ne derivano per la nostra concezione di Dio e dell’uomo.

Mi limito a richiamare che la croce di Gesù è un “no” a una figura del divino inteso 
Quale onnipotenza dispotica, quale vendicatività, quale limitazione invidiosa dell’umano e 
del suo cammino, quale incapacità di dono e di autodonazione, quale santità inconciliabile 
con la misericordia. È un “no” detto a un divino in cerca di una vittima designata. Il Servo 
sofferente realizzato nel Figlio è un figlio che si consegna con amore fino alla morte di 
croce. La crocifissione resta un delitto degli uomini, ma in esso si realizza l’offerta di amore 
del Figlio e risplende la misericordia del Padre.



1292 Documentazione

Dalla croce di Gesù viene anche un discorso sull’umano: è un “no” detto a un progetto 
come quello che si è espresso in coloro che per invidia o sete di potere o ignavia hanno 
messo a morte Gesù. Questo tipo di umanità è condannato dal Crocifisso e da ogni uomo 
trattato con violenza, come l’uomo della Sindone.

Dalla croce Gesù propone in positivo un altro tipo di umanità: è l’umanità di chi vive la 
beatitudine dei miti e degli operatori di pace, di chi accetta di portare la croce quotidiana 
dietro al suo Signore. E la proposta di un rovesciamento di mentalità e di comportamento, 
fino ad affrontare, se necessario, la contrarietà e la persecuzione: «Beati voi quando vi insul­
teranno e vi perseguiteranno» (Mt 5,11).

Dunque il Crocifisso è Salvatore anche perché essendo «potenza di Dio» (ICor 1,24). 
«giustizia e santificazione» (ICor 1,30) ci rende possibile l’accettare l’umanesimo della 
croce, l’umanesimo di Gesù.

4. Alcune conclusioni sul mistero di Dio e dell'uomo

Stimolati dalla contemplazione dell'uomo della Sindone e illuminati delle parole della 
Scrittura, possiamo trarre qualche riflessione conclusiva.

1. Il nostro Dio, il Dio rivelato dai Profeti e da Gesù Cristo, appare non di rado nella 
vicenda umana come un “Dio nascosto”, un Dio che opera nelle pieghe della storia, anche 
sotto il velo dell’umiliazione e della sconfitta: in tutto ciò Egli manifesta il suo amore per 
l’uomo, il suo perdono e la vittoria della sua misericordia.

2. Questo nascondimento avviene particolarmente nella vita di Gesù che si presenta 
come «mite e umile di cuore» (Mt 11,29) realizzando in maniera nuova e sorprendente la 
figura del Servo del Signore descritta da Isaia. Tale rivelazione della gloria nella debolezza 
ha il suo culmine nella passione e morte di croce. La Sindone, rendendo presente al nostro 
sguardo la figura di un uomo crocifisso che si impone per la maestà e compostezza del volto, 
richiama alla memoria il volto del Crocifisso e ci aiuta a meditare sulla “gloria della croce”.

3. Di conseguenza comprendiamo pure che la rivelazione del volto del Signore nella 
storia non si ha soltanto là dove appare con i segni della vittoria, ma anche dove c’è un volto 
di uomo sofferente, debole e indifeso.

4. Il criterio per il riconoscimento del “Dio nascosto” è sempre il criterio biblico e cri­
stologico. La condizione umana va misurata e modellata su quella di Gesù, della sua vita, 
morte e risurrezione. Per questo la Sindone, evocando il mistero della morte in croce, ci 
invita a considerare il significato della nostra esistenza confrontandolo con quella del Figlio 
di Dio apparso nella debolezza della carne umana per esprimere in essa, pure nei momenti 
più oscuri, la fiducia e l’abbandono del figlio al Padre che è nei cieli.

5. Tale modo di vivere, che nella figura del “Servo del Signore” preannunziato in Isaia 
e realizzato in Gesù, esprime il culmine della rivelazione dell’umano, propone un’esistenza 
segnata dalla gratuità, dal primato dell'amore, del perdono, e invita a riconoscere in ogni 
volto che incontriamo un riflesso del volto del Signore.

6. Dalla contemplazione della figura del “Servo” deriva anche il senso da dare alla sof­
ferenza e il coraggio di affrontare le contraddizioni con la fiducia di chi si sa sostenuto dalla 
potenza di Dio. Questa rivelazione tocca la vita e il cammino di tutta la Chiesa che - come 
afferma il Vaticano II nella Lumen gentium — «prosegue il suo pellegrinaggio fra le perse­
cuzioni del mondo e le consolazioni di Dio, annunziando la passione e la morte del Signore 
fino a che Egli venga» (n. 8).

7. Infine, la contemplazione del volto del Signore crocifisso ci aiuta a cogliere nella 
figura di ogni uomo o donna sofferente un’immagine del volto di Dio. Diceva Paolo VI nel



Documentazione 1293

discorso conclusivo del Vaticano II, il 7 dicembre 1965: «Se ci ricordiamo che nel volto di 
ogni uomo, specialmente se reso trasparente dalle lacrime e delle sofferenze, noi possiamo 
e dobbiamo riconoscere il volto di Cristo (Mt 25,40), il Figlio dell’uomo, e se nel volto di 
Cristo possiamo e dobbiamo riconoscere il volto del Padre celeste ... il nostro umanesimo 
diventa cristianesimo, e il nostro cristianesimo diventa teocentrico, tanto che possiamo 
altresì affermare: per conoscere Dio bisogna conoscere l’uomo».

E precisamente questo il cammino che l’uomo della Sindone ci ha aiutato a compiere.

2. INCONTRO CON IL CARD. ERSILIO TONINI
La sera di giovedì 12 ottobre, in Cattedrale, si è svolto il terzo degli incontri programmati con per­
sone-testimoni nel nostro tempo. Il Card. Ersilio Tonini, Arcivescovo em. di Ravenna-Cervia, ha 
proposto la seguente riflessione sul tema stesso dell’Ostensione in corso.

RIFLESSIONE DEL
CARD. ERSILIO TONINI

Che cosa può rappresentare questo frammento di tempo che stiamo vivendo per il resto 
della mia esistenza? Sono venuto qui preso da questo interrogativo. La vita ci divora un po’ 
tutti: siamo continuamente richiamati a buttarci sulle piccole cose che spesso diventano 
gigantesche, fino a quando ci accorgiamo all’improvviso che c’era qualche cosa che ci stava 
sfuggendo.

Ciò mi ricorda quel che scriveva l’Autore de La piccola città, il quale si domandava 
se ci sia mai stato un uomo che si sia reso conto del valore della sua vita prima dell'ul­
timo quarto d’ora, quando non si è più in tempo... Non dimenticherò mai ciò che mi 
diceva un mio parrocchiano, ventiquattrenne, prossimo a morire: «La mia vita mi fa 
schifo...». E non dimenticherò neppure quella ragazza di diciott’anni che prima morire 
volle cantare il Tota pulchra dicendomi: «Sai come è bello morire quando ti sei innamo­
rato di Gesù Cristo!».

La domanda è: «Facciamo ancora in tempo a capire, io e voi, il valore della nostra vita, 
sì che il resto dei nostri anni possa dispiegarsi in coerenza con quello che risulterà essere la 
verità che ci sorprenderà?». E a sorprenderci ci sarà questo Volto che ora stiamo fissando, 
che abbiamo dinanzi: lo stesso Volto risplendente, e non più visibile attraverso linee più o 
meno chiare. E nello splendore del Volto suo splenderà il volto di Dio.

La serata che stiamo vivendo è all’insegna della speranza, perché è ancora possibile che 
ciò che stiamo vivendo possa segnare una tappa della nostra esistenza, creando una tensione 
tutta nuova, decisiva, assorbente, prosciugante verso il compiersi dei disegni di Dio sulle 
nostre vite. Karl Barth diceva dei Profeti dell’Antico Testamento: «Uomini di cui Dio aveva 
richiamato l’attenzione loro su di sé». Provate a pensarci bene: uomini che si sono lasciati 
assorbire e dominare dalle intenzioni di Dio su di loro. Sarebbe una cosa splendida se si rea­
lizzasse stasera per noi. D’altra parte, se fossimo qui stasera per un’ora di godimento spiri­
tuale e poi... domani è un altro giorno dove tutto sfuma e svapora... a che servirebbe? 
Sarebbe solo un momento estetico.



1294 Documentazione

Ho ottantasei anni e rincontro col Signore è vicino. In casa mia, dopo il Rosario, si 
dicevano le massime eterne: «La vita è breve, la morte è certa / del morire l’ora è incerta / 
un'anima sola si ha / se questa si perde, che sarà?». Non erano persone sciocche, non ave­
vano tempo per seguire il “grande fratello”... C’erano cose che importavano di più, molto di 
più; ed è per questo che, incontrando la morte alla vigilia dei cinquantadue anni, mia madre 
disse a papà: «Cesarino, domani io muoio. Diciamo il Rosario». E giunte le donne dalla cor­
sia: «Dite le Litanie con me perché domani io muoio». Arrivai il mattino dopo e lei: 
«Chiama i miei figli perché io muoio». Arrivarono, portando anche la più piccola che 
abbracciò dicendo: «Cara la mia gallinella» e fece ad ognuno le raccomandazioni. Alle otto 
della sera non parlò più, dicendo come ultime parole: «Cari i miei ragazzi» e per due ore ci 
guardò serena, aspettando rincontro col Signore.

Lo dico per me: troppo di incompiuto c’è in questa mia povera vita, ed è troppo lo stri­
dore tra quel Volto che aspetta me, quel Volto che chiama me... E quando viene il deside­
rio di vedere il suo Volto è perché Lui ci chiama a contemplarlo! E troppo lo stridore tra 
quello che è stato promesso a me - dalla mia infanzia, nella Chiesa, a me sacerdote e a me 
Vescovo - tra quello che ci fu dato e promesso, a me e a voi... e la condizione del mio 
povero spirito.

Questa sera io spero che quando, un momento prima della Comunione, dirò: «Signore, 
non guardare la mia miseria, guarda la fede dei tuoi fedeli», per la condiscendenza che il 
Signore ha verso la fede dei suoi fedeli, abbia pietà anche di me. Abbiamo bisogno di pietà: 
che quel Volto ci ispiri di più, ci conforti di più, ci incoraggi di più... anche se è sua la colpa, 
perché ci ha fatti portatori del suo amore.

Qualcosa mi dice nell’intimo che stasera può accadere tanto. Il Padre ha promesso che 
chi riceverà bene il Figlio gli strapperà il cuore, perché è nel Figlio che si è compromesso; 
e su chi accoglierà bene il Figlio riverserà la sua predilezione: perciò stasera siamo qui per 
ascoltare ciò che quel Volto dice a noi del Padre. E se qualcosa di nuovo stasera accadesse 
in noi, allora varrebbe la pena di andare a vendere tutto per permettere al Figlio di Dio di 
prendere possesso totale della nostra anima. Ma cosa possiamo sperare allora? Cosa può 
accadere?

Dopo l’esperienza che ho della mia vita nella Chiesa, so che il miracolo che può acca­
dere nel mondo è che l’Onnipotente, il creatore del cielo e della terra, possa scegliere la mia 
vita e risiedere dentro me. A che scopo, per far che cosa? Solo per farmi delle carezze, per 
farmi capire perché io vivo, per incoraggiarmi? No, non basta, questo non mi basta: non 
saprei cosa farne delle carezze del Signore se poi la mia vita fosse inutile. Io ho imparato 
dalla Chiesa qualcosa di più. Vi parlo da fratello, confidandomi, perché non siamo qui per 
fare grandi discorsi, ma per confidarci: io posso testimoniare di aver avuto la grande fortuna 
di aver incontrato la Chiesa-Madre in mia madre perché mi ha fatto capire, e ne era persuasa, 
che su di me c’erano delle intenzioni del Signore. Chi glielo abbia fatto capire non lo so, ma 
io mi sono convinto, fin dall’età dei giochi, di essere atteso. E lo sguardo, il volto del 
Signore Gesù mi ricorda che ero atteso! L’esperienza di un piccolo ragazzo che sa di essere 
atteso, sa che qualcuno ha su di lui delle intenzioni che lo riguardano; che c’era un futuro a 
due con Cristo Signore. Mia madre ne era convinta e ad ogni Natale mi diceva: «Ti viene a 
trovare Colui che ti ha dato la vita!». E poi aggiungeva: «Preparati ragazzo, perché il 
Signore ha del bene da farti fare».

Giorni fa ero a Brescia e ho parlato di questo. Ricevo una lettera da uno studente di terza 
liceo il quale mi dice: «L’ho ascoltata nella chiesa del Gesù e quando lei ha detto che ci sono 
delle intenzioni di Dio su ciascuno di noi, per me è stata una rivelazione e la mia vita ha 
cambiato senso!». Se fosse vero! Io, che valgo poca cosa, figlio di contadini e uno dei tanti, 
«se fosse davvero vero» — come scriveva Cesare Pavese — che su questa creatura ci fossero 
delle intenzioni... Se fosse davvero vero che, come scriveva Thomas Eliot in uno dei suoi 
quartetti, il cogliere l’intersecarsi dei “senza tempo” col tempo è una occupazione da santi



Documentazione 1295

e neppure un’occupazione, ma una incantazione! Solo che per i più non c’è che il momento 
in cui non si bada. E se fosse davvero vero che nel tempo che passa c’è il non tempo, il senza 
tempo, c’è l’eterno, stasera viviamo la presenza dell’eterno! Quel Volto non è solo segno del 
passato: quel Volto è un simbolo quasi, un cenno appena dell’amore di Dio che si è incar­
nato in un uomo, che si è speso in un uomo; e si è speso sapendo ciò che faceva: in vista dei 
miracoli, della trasformazione delle creature.

Ma un’altra cosa ho imparato da mia madre: se avessi dato libertà a Cristo Signore di 
operare in me avrebbe fatto cose straordinarie, Lui, in un figlio di contadini. Mia zia mi 
vide una volta con in mano una rivista missionaria. Ero seminarista di quarta ginnasio, 
prese paura e disse: «Ti verrà mica in mente di fare il missionario? I tuoi sono poveri, 
hanno fatto dei debiti, non vorrai tradirli...». Il giorno dopo mia madre mi disse: «Senti 
ragazzo, la zia mi ha raccontato cosa ti ha detto ieri. Non darle retta, sai. Quello che il 
Signore vorrà da te lo vorremo anche noi». E una delle cose più belle che può dire una 
madre ad un figlio. Questo per far capire che quel Volto arriva dove nessuno arriva e si 
diverte a sconvolgere gli equilibri, a colmare di sapienza delle povere creature che sem­
brerebbero non valere un bottone.

Quel Volto è la potenza di Dio in mezzo a noi: quel Volto chiama! Non siamo noi a pren­
dere l’iniziativa, è Lui: è Lui che si fa desiderare e ci chiama. E quando lo desideriamo, è 
Lui che ci ha chiamato, è Lui che ce lo ha fatto desiderare. Si diverte ad entrare nelle 
coscienze e a mutare il destino delle creature e tu ti trovi ad un certo punto della tua vita a 
chiederti: «Perché a me, Signore?».

Cristo Signore si stabilisce al centro della città di Gerusalemme e quella città non vacil­
lerà: l’aiuterà col suo Volto (cfr. Sai 45). Ma quando Dio ci mostra il suo Volto? Sant’Ago­
stino dice che quando ti accade qualcosa nella vita dove è chiaro che c’è l’intervento di Dio, 
in quel momento Dio ti sta mostrando il suo Volto - senza bisogno di grandi apparizioni, né 
di grandi estasi. Ed io il Volto del Signore l’ho visto nella Chiesa. Penso che ci siano dei gio­
vani qui: lasciatevelo dire, ragazzi, che Dio opera dove meno non si pensa! Nessuno dica: 
«Io non sono capace, io sono povero...». Io ho visto i miracoli nella mia povera vita e non 
sarei qui a parlarvi se non ci fosse stato qualcuno che sentì il dovere, il bisogno - non so 
come - di prendersi cura per me e mi scrisse un biglietto dove mi diceva: «Ringrazio il 
Signore che mi dà l’occasione per dimostrargli il mio amore. Farò di tutto perché possa riu­
scire un buon prete». Mi ha mostrato il suo Volto, il Signore! E quando il Signore ti mostra 
il suo Volto in modo così chiaro, è intervenuto Lui, la tua povera storia è testimonianza a te 
stesso che c’è qualcosa di più, che i destini sono uniti: capire che il tuo destino è unito a 
quello di Cristo e che siamo uniti per sempre, salvati per sempre, è qualcosa che dà le tra­
veggole!

Quello che diceva mia madre, di dare libertà al Signore di operare dentro di me, l’ho 
sperimentato davvero, e ciò che Cristo Signore si propone di compiere una volta che gli si 
è data libertà ed entra come Volto, è di svelarti il segreto della tua vita; e quello che sente 
per te, te lo fa sentire, in maniera confusa, indefinibile, ma te lo fa sentire... e tu sei sigillato, 
sei pignorato. E sentirsi pignorato per il Signore a quindici, sedici anni è uno spavento 
immenso... però pregusti già questa esperienza: chissà cosa ti accadrà, ma il Signore ti ha 
scelto!

Ciò che più mi ha colpito è che i disegni si sono svelati e mi sono trovato sacerdote e 
poi Vescovo. Sono stato sbattuto di qua e di là, l’obbedienza mi ha sradicato e trapiantato e 
ho capito davvero un’altra cosa: che il Signore aveva delle intenzioni non solo per te, solo 
per la tua faccia, ma in te pensava alla Chiesa, in te trapiantava se stesso e con se stesso la 
Chiesa. Ora la mia domanda è: «Che cosa può significare l’Ostensione?».

Il vostro Arcivescovo ha fatto molto bene a volerla perché, ne! contesto del Giubileo, 
questa Ostensione rifà le proporzioni e richiama al centro: ricompone il quadro, perché il 
Grande Giubileo è sì pellegrinaggio, ma non tanto a San Pietro e alle Cattedrali quanto piut-



1296 Documentazione

tosto verso Cristo Signore. Aveva ragione il Card. Biffi nel dire che c’è il pericolo di dimen­
ticare il “festeggiato”! E Lui il festeggiato! E la sua nascita che noi celebriamo. È alla sua 
nascita che siamo invitati a portarci: non tanto alla sua nascita nel passato quanto alla sua 
nascita nel presente. Dobbiamo rendercene conto oggi della sua nascita: è lui che chiede di 
nascere in noi, che chiede di affidarsi a noi, di essere consegnati al futuro della Chiesa.

Allora il Giubileo è pellegrinaggio a Cristo Signore nell’intimo della nostra coscienza, 
là dove c’è l’immagine di Lui, il volto di Lui: il volto del Figlio di Dio non stampato su di 
un lenzuolo, ma nelle carni, impresso ed impregnato dentro, sicché diventa all’improvviso 
come una immagine viva, incarnata in noi. Proprio così... e ci si rende conto che l’essere cri­
stiani significa subire un trapianto: il trapianto di Cristo dentro di noi. Ha accettato di morire 
per risorgere ed è risorto per essere trapiantato nelle coscienze. Risorgendo si è liberato dai 
limiti della carne ed ha potuto acquistare la dimensione misteriosa con cui si trasferisce tutto 
intero in ogni singola coscienza, così che ogni singola coscienza diventi una nuova incarna­
zione del Verbo. Ed è lì che Lui agisce e chiede alla Chiesa di essere attenta a quell’altra 
operazione che il mistero della salvezza prevede: l’intervento dello Spirito Santo. C’è una 
seconda missione all’interno della Trinità: quella dello Spirito Santo che si svolge nel tempo 
e ha come compito di operare il trapianto, l’espansione del Cristo Signore nelle coscienze. 
L’incorporazione, l’impersonificazione. Dante usa quel famoso verbo “tu ti invii”: diventa 
mio il Cristo Signore, ed io divento suo.

A questo punto, come Vescovo, mi chiedo: «Cosa vorrà dire lo Spirito Santo alla Chiesa 
di questo tempo?». Perché Cristo Signore è venuto per tutte le generazioni e il compito dello 
Spirito Santo è di preparare una generazione per l’altra generazione, fino alla fine del 
mondo. Ogni generazione ha un compito nella Chiesa e mi domando cosa lo Spirito chie­
derà alla Chiesa di questo tempo, a noi: a noi Vescovi, ai sacerdoti, ai papà, alle mamme, a 
tutti. Lasciatemi dire che noi stiamo inconsapevolmente vivendo il momento più tragico e 
più splendido, uno dei tempi più straordinari della storia del mondo, con prospettive di cui 
l’umanità si è sognata e mai immaginata, ma anche con rischi decisivi. E noi stiamo tran­
quillamente dilaniandoci con piccole cose senza accorgerci che si stanno giocando i destini 
del mondo.

Ho fra le mani una nota dell’ultimo numero di un settimanale tra i migliori dell’Europa, 
diretto da un agnostico, dove si annuncia che sta per comparire in questi giorni un numero 
speciale intitolato: l’eredità cristiana. Mai come in questi giorni, in questi anni, è in gioco il 
destino di nostro Signore Gesù Cristo. Io spero di avere questo numero, però già nel primo 
assaggio si dice chiarissimamente che si sta progressivamente presentando un umanesimo 
laico che vorrebbe sostituire completamente il messaggio cristiano, la figura di Cristo 
Signore, per una nuova storia più umana e più laica. La frase è molto forte, io non mi ci 
perdo, ma un accenno lo devo fare perché quel Volto ha bisogno di noi, va in cerca di noi. 
Tutti siamo diventati essenziali, indispensabili ed ognuno è responsabile del destino umano, 
ora che l’Europa si è liberata delle tensioni fra le Nazioni - di queste benedette Nazioni 
europee che per cinque secoli si sono massacrate - e da cinquant’anni c’è un periodo di 
pace. Ma l’Europa nei prossimi decenni verrà ripopolata dal mondo afro-asiatico. Le pole­
miche che stanno sorgendo in questi giorni sono un segno e toma una domanda: «Come fare, 
come vivere insieme umanamente? Come mettere insieme l’uno e i molti?». Una domanda 
che non si fanno le api, le formiche, le piante... mentre per noi il gran problema è del come 
stare insieme umanamente. Basta pensare a ciò che sta accadendo a Gerusalemme: come 
stare insieme col peso della storia quanto per molti la patria non è tanto il territorio ma la 
storia, l’appartenenza e la non appartenenza alla razza, all’etnia per cui qualsiasi composi­
zione è assurda ed impossibile? Bisogna andare in Africa per vedere cosa accade tra gli Utu 
e i Tutzi.

L’Europa ripopolata dovrà scegliere come stare insieme. Ma non sarà solo questo il pro­
blema civile e decisivo da affrontare: soprattutto ci sarà quello portato dall’arrivo di popoli



Documentazione noi

con tutte le spiritualità dell’Estremo Oriente, offrendo alla Chiesa l’opportunità di diventare 
totalmente missionaria. Potrebbe essere un’epoca cristologica di estremo valore, come non 
ci è mai stata nel passato, ma ad una condizione: che i cristiani sappiano che chi verrà qui 
saranno masse di popolazioni che hanno, oltre ad una civiltà diversa, anche una visione 
totalmente diversa della vita.

Alla Chiesa si offre la necessità di conoscere la realtà e le comunità cristiane non 
potranno accontentarsi delle opere di carità anche se generose, perché la prima opera di 
carità sarà conoscere e preparare le generazioni di oggi alla conoscenza di quelli che ver­
ranno ospitati in mezzo a noi, in particolare quale posto ha Gesù Cristo per loro. È Gesù 
Cristo al centro dell’attenzione. Il rapporto con l’Islam, oltre ai problemi della convivenza 
che noi conosciamo, ne pone anche un altro: chi è Cristo Signore? Per loro, sappiamo bene 
che Cristo è solo il profeta che ha preparato l’arrivo di Maometto; e tutti sanno che alle 
ragazze che intendono sposarsi con un islamico nelle ambasciate fanno firmare una dichia­
razione che dice: «Io tal dei tali dichiaro, dopo aver studiato attentamente il Corano, che 
c’è un solo Dio, Allah, che non ha soci - per l’Islam Gesù Cristo non è Figlio di Dio, la 
Trinità è negata totalmente - e dichiaro di scegliere come mio maestro e profeta Mao­
metto». È la dichiarazione dell’abiura. Mi vien da ricordare il vecchio Catechismo, dove 
veniva posta subito all’inizio la famosa domanda: «Quali sono i misteri principali, della 
fede?». Risposta: «Unità e Trinità di Dio; Incarnazione, passione e morte di nostro Signore 
Gesù Cristo».

Io chiedo alla comunità di Torino di ricordarsi cosa è accaduto prima della venuta del 
Figlio di Dio, quando il Creatore del cielo e della terra mandò un angelo ad una giovane 
creatura, a una ragazza di Nazaret, e le chiese se accettava di accogliere il Figlio di Dio nel 
suo grembo per dargli carne, dargli un volto. La ragazza si spaventò, ma quando capì che 
era volontà di Dio disse di sì. Commenta Agostino che con il suo sì, a distanza di secoli, 
milioni di creature si sono trovate il sì di Dio in casa loro, il volto di Dio dentro di loro.

Io stasera mi metto in ginocchio davanti a ciascuno di voi e in nome del Padre vi chiedo 
di prendere sul serio la richiesta che Lui oggi fa alla Chiesa: «Volete custodire l’immagine del 
Figlio di Dio dentro di voi, sapendo che è il Figlio di Dio, che è il Creatore dell’universo per 
mezzo del quale tutte le cose furono fatte; che è Colui che, quando nulla era, era nel seno del 
Padre; Colui nel quale fummo pensati, studiati; Colui a cui fummo consegnati; Colui che alla 
fine del mondo ci presenterà al Padre? In altre parole, Colui che il Padre ha dato come pegno 
a noi garantendoci che chi lo accoglie, accoglie il Padre?». La Chiesa deve essere svegliata a 
questa accettazione. Ha ragione il Card. Biffi: rischiamo di dimenticare il “festeggiato”.

Ma c’è di più: di fronte a queste grandi sfide cosa ci è richiesto? Di essere gente non 
solo che accoglie, che crede, ma che si lascia trasformare: di essere testimoni. Lasciatemi 
fare un altro accenno al momento attuale. Oggi ci sono in gioco i destini dei Continenti e un 
Vescovo non può non parlarvi dei Continenti. Dovete sapere che in coincidenza col mercato 
mondiale - la famosa globalizzazione del mercato - tutte le energie finanziarie si riversano 
sull’Estremo Oriente, in particolare sulla Cina. Ma ci sarà un Continente che sarà abbando­
nato perché contaminato, perché pare che il 15% sia composto di gente ammalata di AIDS. 
E poiché io ho visto quel Continente, nella zona del Burundi, e vi ho trovato una Chiesa 
sfiancata, sottoposta a strazi infiniti, io sottolineo che è ora di rendersene conto e che la 
comunità cristiana non può incantarsi delle grandi parole del mercato mondiale, come se 
ormai all’improvviso la felicità stesse per arrivare ovunque.

Posso dirvi qui, davanti al Volto dei Signore - un Volto che ci parla dentro, un Volto che 
si è manifestato a noi partecipandoci le intenzioni di Dio sul mondo, sulla storia - che il pro­
blema della giustizia sociale non è finito! Non crediate che con le riforme del sistema eco­
nomico - il famoso liberalismo economico che basterà solo a dare la libertà di iniziativa - 
tutto si risolva. No, i poveri ci saranno e ci sono ancora! E i poveri ci sono anche in casa 
nostra e ci sono Nazioni povere, Continenti poveri che vanno alla deriva.



1298 Documentazione

A Torino il 24 e il 25 novembre lanceremo un appello: “Europa chiama Africa”. Spe­
riamo che venga Mandela, abbiamo invitato Kofi Annan e altri grandi personaggi: verrà lan­
ciato questo grande appello all’Europa affinché si renda conto che c’è un Continente che 
geme e va verso la distruzione, un Continente che per le grandi Nazioni interessa solo in 
materia di strategia. La Chiesa non può non ricordare, nel momento in cui celebra i duemila 
anni della nascita di Gesù Cristo, che Egli venne e morì per tutti noi. Quelle piaghe sono per 
noi e per proclamare una verità sacrosanta: tutti gustiamo il sangue di Cristo Signore.

Ma c’è un terzo tema, definitivo e decisivo: la ricerca scientifica. Domani mattina par­
teciperò al secondo incontro col gruppo costituito dal prof. Veronesi: si sceglie tra clona­
zione terapeutica ed utilizzo delle famose cellule staminali. Si tratta di decidere se l’uomo 
deve essere padrone della vita di un altro uomo; si tratta di scegliere se si possono produrre 
quindici embrioni, utilizzarne uno ed eliminare gli altri per dare garanzia a qualcuno che il 
figlio nascerà sano. Non è pensabile accettare la visuale del mondo che ci viene dai popoli 
anglosassoni, in forza della quale alcuni scienziati dicono che l’embrione non è un essere 
umano ma un insieme di cellule: mentre altri dicono che è un essere umano con tutti i diritti 
di un essere umano; e la terza opinione, chiamata opinione media, dice che c’è qualcosa di 
umano che merita un po’ di protezione, ma non fino al punto da non dover cedere di fronte 
ai grandi vantaggi che possono derivare.

Non crediate che sia solo un discorso accademico-filosofico, perché ci va di mezzo 
nostro Signore Gesù Cristo, che ci ha fatto capire che il suo Volto è impresso in ogni crea­
tura fin dall’inizio della vita. Ieri ho incontrato degli scienziati cattolici: avreste dovuto 
vedere il loro fremito, perché sono pienamente consapevoli della partita che si gioca. 1° 
chiedo che domani mattina nelle vostre preghiere ci sia anche questo, perché bisognerà deci­
dere se la vita umana debba regolarsi ancora al tipo di uomo portato da nostro Signore Gesù 
Cristo, oppure al tipo di uomo che vale oggi, che la scienza può trasformare e che ha conte 
unico criterio il progresso della ricerca, l’ardimento e l’apertura a tutte le possibilità.

Come facciamo a far capire queste cose? Eppure i Parlamenti fra poco affronteranno 
questi temi e nostro Signore Gesù Cristo sarà discusso in Parlamento! Noi ci troviamo a 
vivere questo momento. Quel Signore Gesù ora è affidato a noi, alla nostra responsabilità e 
questo vuol dire che il momento è proprio solenne. Al centro dei dibattiti ci sarà la donna: il 
tipo di donna che dovrà essere presa come misura. La donna del mondo cristiano, oppure del 
mondo afro-asiatico, secondo il quale la donna conta quasi nulla e per cui l’uomo è padrone 
della donna? E richiesto di tener gli orecchi aperti, gli occhi vigili e non serve fare la Comu­
nione tutti i giorni se poi quello che accade non ci interessa. Sarebbe come dire: «Cosa c’en­
tro io con mio fratello Abele?». E richiesta perciò la formazione di testimoni, e la Chiesa Cat­
tolica deve rendersi conto che il tutto si gioca nella formazione di testimoni, tenendo presente 
che queste grandi sfide si giocheranno nella prossima generazione: la formazione della pros­
sima generazione è il momento decisivo per il futuro, per i non-ancora nati.

Di qui una prima conclusione: la Chiesa italiana ed europea dovrà puntare l’attenzione 
sui preadolescenti, che vivono il momento della vita in cui la conoscenza si apre, l’affetti­
vità si dilata, i desideri si buttano sul futuro e si ha rincontro con Cristo Signore. E neces­
saria perciò una nuova figura all’interno della comunità: l’animatore o l’animatrice. Nel 
1800 nelle parrocchie si sono inventate le scuole materne in tutte le parrocchie. Domandi 
«E più importante la cura del ragazzo a tre o quattro anni, o a tredici-quindici anni?». Dob­
biamo curare la preadolescenza, perché nascono cose strabilianti in questa stagione dell3 
vita. Noi che ascoltiamo le Confessioni dei preadolescenti, sappiamo cosa nasce dentro 
quando una cosa l’hanno capita fino in fondo...

Ma che tipo di preadolescenti preparare? Primo: carichi di stupore! Non basta la cono­
scenza, ma per essere testimoni di Cristo occorre lo stupore! Da cosa nasce lo stupore? Io 
l’ho provato e benedico mia madre che mi ha comunicato lo stupore del nascere. Voi, padri 
e madri che siete qui, ditemi: il veder comparire un figlio che nasce da te, ma non fatto da



Documentazione 1299

te, non è il più grande spettacolo del mondo? Questo bisogna comunicarlo al figlio, sicché 
il figlio si meravigli sempre di essere al mondo. Mia madre mi insegnava che svegliarsi è 
nascere, e voleva che provassi lo stesso stupore provato da lei! Questo mi è rimasto come 
dono e non sono ancora abituato ad esserci: mi meraviglio ancora di svegliarmi al mattino, 
di camminare, e mi vien voglia di gridare: «Signore, ci sono!». Non è forse incarnare lo stu­
pore di Gesù che continuamente si riconosce nel Padre e vive in riferimento al Padre? Cosa 
conta fare la Comunione tutti i giorni senza capire davvero che Dio è la tua sorgente e tu sei 
il bene di Dio perché sei creato da Lui, che ha fatto la luce del sole per i tuoi occhi? Questo 
è il senso della creazione, per cui ti senti al centro del mondo, nel bene di Dio e ti glori di 
te stesso!

Ma senza questo stupore la vita diviene piatta: Dio è solo un rifugio e tu non sei più 
disponibile per il tuo Signore! L’amore nasce proprio nel sapere che Dio ti ha pensato. Nei 
testimoni cosa accade? Che dal Vangelo vieni a sapere che quel Volto diventa la nostra luce, 
che in quel Volto vi è splendente l’amore del Padre. Non è Gesù a dirci: «Erano tuoi e li hai 
dati a me» (Gv 17,6)? Provate ad applicare quel capitolo a voi stessi: io ero pensato prima 
che il mondo fosse e consegnato a Gesù Cristo quando nulla di nulla era; il mio nome era 
nel disegno di Gesù Cristo, era insieme alla Vergine Maria e a quello degli Apostoli. Quello 
che è accaduto poi si svolge nel tempo, ma il disegno è precedente.

C’è di più: Gesù Cristo è morto sulla croce non solo per i nostri peccati, ma anche per 
qualcosa di più. Gesù, leggendo bene il Vangelo, ha un progetto, un piano: deve far sapere 
che è il Figlio di Dio, mandato appositamente per far sapere che Dio in Lui si fa presente 
agli uomini, e questa manifestazione la prepara fino a quando esce nelle meravigliose 
espressioni che lo fanno condannare a morte: «Per questo il Padre mi ama, perché io offro 
la mia vita per poi riprenderla di nuovo. Nessuno me la toglie ma la offro da me stesso, per­
ché ho il potere di offrirla e il potere di riprenderla di nuovo» (Gv 10,17-18). «Chi ascolta 
la mia parola non andrà mai perduto e nessuno lo strapperà dalla mia mano... Il Padre mio 
che me le ha date è più grande di tutti... Io e il Padre siamo una cosa sola» (cfr. Gv 10,21- 
30). Gesù ci fa sapere che Lui e il Padre sono una cosa sola. La nostra mente non riuscirà 
mai a capirlo, ma ce lo ha assicurato.

Eterno come il Padre, onnipotente come il Padre e per questo ha la potenza del Padre; 
e il Padre gli ha consegnato il destino delle sue creature; e Lui se lo è preso e se ne è por­
tata la responsabilità, sapendo che gli avrebbe provocato la morte. Ma Gesù ha accettato la 
morte pur di far sapere agli uomini che con Lui era il Padre che si faceva presente in mezzo 
a noi. E quel Volto ci dice fino a che punto premesse a Cristo Signore che noi sapessimo di 
essere figli di Dio e che Dio, il nostro Creatore, ha mandato suo Figlio per diventare il nostro 
Salvatore dal di dentro, per comunicarci l’amore del Padre e continuare in noi la sua vita.

Allora il testimone si forma nel rapporto personale con Cristo Signore: a tu per tu. Noi 
siamo stati abituati, fin da seminaristi, a fermarci al mattino e alla sera per entrare in rap­
porto con Lui: come un marito ed una moglie, che hanno bisogno di stare insieme per con­
frontarsi sul loro amore. Il cristiano, il testimone è uno che vive in contatto continuo col 
Signore, che dà libertà al Signore di operare in noi. Noi sacerdoti non diciamo abbastanza 
che Cristo Signore chiede la libertà di operare dentro, che è Lui che agisce, che è Lui che 
mi dà di amare ciò che Lui ama, che mi dona di affrontare le difficoltà - vedi i martiri. E il 
tu per tu che va coltivato.

Il testimone è colui che - sposato o non sposato, padre di cinque figli, Cardinale o 
Vescovo, non importa - va d’accordo con Gesù. Mi diceva mio papà, povero contadino sala­
riato agricolo: «Ricordati, ragazzo, che i fatti più importanti sono quelli della tua 
coscienza». Quando mi hanno fatto Cardinale, sentendo pronunciare il mio nome sono 
andato dinanzi al Papa a ricevere lo zucchetto rosso e l’anello. Tornando al mio posto fra gli 
applausi, ho sentito la voce di mio padre che mi diceva: «Ragazzo, ricordati che i fatti più 
importanti sono quelli della tua coscienza: tu e il tuo Signore!».



1300 Documentazione

La meraviglia è ciò che il Signore compie nelle coscienze. Lo sperimentiamo noi sacer­
doti ascoltando le Confessioni: quando gli si dà libertà di agire, nostro Signore fa delle cose 
straordinarie, cose che non si possono immaginare. Ma vi è un’altra cosa ancora. Nostro 
Signore ha i suoi gusti ed uno dei suoi primi gusti è per i più deboli e i più poveri. La civiltà 
cristiana ha portato nel mondo non solo il principio di uguaglianza degli uomini, ripreso 
dalla rivoluzione francese, ma che, se tutti sono uguali, i più uguali sono i più deboli! E la 
Chiesa cattolica italiana ed europea sta dando uno spettacolo enorme in questo momento: la 
tensione verso i più deboli, i più abbandonati, i più poveri. Dove ci sono miserie c’è un 
prete, una suora, un missionario.

Allora c’è il problema della povertà nella Chiesa: c’è da scegliere tra la Chiesa trion­
fante e la Chiesa che si preoccupa di far capire che è la madre dei poveri e dei deboli. C’è 
anche la povertà vissuta come gloria, come un bisogno che nasce da una ricchezza: quando 
tu sei posseduto dal Signore, dal suo immenso amore, il resto non ti serve, è roba perduta. 
Allora ti limiti al minimo perché quello che c’è vada in aiuto ai più poveri.

C’è poi il senso del mistero, perché quel Volto ci impressiona: è il Volto di una persona 
che ci dice uno strazio infinito. E evidente che c’è qualcosa di nascosto che tu non tocchi, 
non vedi, non senti e non capisci; e il mistero è la capacità di ciò che si è nascosto, perché 
Dio si è nascosto. Sant’Agostino si è chiesto se c’è qualcosa di più incredibile del sapere che 
l’Onnipotente, il Creatore del cielo e della terra, si è nascosto nel corpo di un bambino! Solo 
che a noi - abituati a toccare, a vedere, a palpare - l’Invisibile sfugge... E il sensibile quel 
che conta, e ciò che non è più sensibile non conta più. L’incapacità di vivere il cristianesimo 
dipende da questo impoverimento, da questa invadenza del sovrasensibile, dell’immediato, 
dell’immagine.

Allora, cosa è richiesto? Che il suo Volto ci aiuti a vedere di più. E qui Sant’Agostino, 
nel Sermone 160, dice che molti hanno paura a passare dinanzi al Crocifisso perché mette 
paura: quel corpo così consunto di un Dio che si lascia uccidere... Perché costoro vedono la 
veste sporca di sangue, ma non vedono quel che sta oltre la veste: non vedono il tesoro che 
vien coperto da quella veste. «Tu vedi la carne, tu vedi l’uomo, tu vedi la croce, vedi la 
morte e disprezzi tutte queste cose. Fermati! Non volere andar oltre, non disperderti, non 
andartene via, non insultare, ma scruta - guarda dentro bene - perché l’occhio vede la carne, 
ma dentro la carne c’è qualcosa che l’occhio non vede. L’orecchio ascolta la voce, ma c’è 
qualcosa che l’orecchio non ascolta, non coglie, e nel tuo cuore salgono delle cose che non 
hanno più niente dei pensieri terrestri». Lascia che dentro di te entri l’immagine di Gesù 
Crocifisso e morto, perché allora nel tuo cuore ritornerà Cristo vivo.

Stasera bisogna uscire da qui rifatti: quel Volto sta a testimoniarci il nostro destino, per­
ché ci aspetta. E come lo scopriremo? Sempre Agostino dice che il mistero c’è: le immagini 
dicono poco e tu non puoi spingere il tuo occhio oltre per poi vedere il senso che vi sta 
nascosto e allora devi fermarti e credere a Colui che vede. E Cristo Signore è quello che ci 
ha visti presso il Padre; e ci ha visti così importanti che ha pensato valesse la pena pagare 
poi così caro. Perché fummo visti, ci accolse volentieri, godette di noi: «Vi ho detto queste 
cose perché la vostra gioia sia piena» (cfr. Gv 15,11), disse Gesù e Agostino commenta che 
ci vide e fu lieto di accoglierci, di riceverci; e la morte l’ha accettata perché sapeva cosa 
valiamo per il Padre.

Vogliamo allora, da stasera, mettere a disposizione dello Spirito Santo la nostra povera 
coscienza. E un lino anche la nostra coscienza: che ce Fimprima dentro, quel Volto, come 
Lui vuole, nella forma che Lui vuole. Quando io penso a mio padre e a mia madre dico: 
«Come mai è accaduto che accostando queste due creature io ho imparato più che dai teo­
logi. più che dai grandi libri? Come mai mi hanno trasfuso dentro questa ricchezza infi­
nita?». Io sono felicissimo di essere al mondo e che il Signore mi abbia chiamato. Un con­
tadino, uno dei socialisti del 1921 massimalisti, quando mi ha visto servire Messa a sette 
anni, ebbe un sospetto: «Di’, ragazzo, ti verrà mica in mente di fare il prete vero? Devi



Documentazione 1301

sapere che sono tutte favole e i preti le insegnano per mantenere la santa bottega». Fu una 
sfida enorme, un bene enorme per me. Aspettai la filosofia, momento in cui la mente ha 
potuto aprirsi, e quando mi sono accorto di questo dono infinito, e prima dell’Ordinazione, 
scrissi a mio papà: «Papà, io sono il primo che si sposa, ma non aver paura: so quel che fac­
cio. Sta sicuro che non mi pentirò».

RINGRAZIAMENTO
DI MONS. ARCIVESCOVO

Io ora ho il compito di ringraziare e vorrei farlo in modo un po’ particolare. Conosco il 
Card. Tonini da almeno vent’anni - da quando sono nella C.E.I. - e a me è sembrato, que­
sta sera, di risentire lo stile di sempre e la definizione che mi viene di Sua Eminenza è que­
sta: è lo scriba del Vangelo, il saggio evangelico, che sa trarre dal suo tesoro cose nuove e 
cose antiche.

Cose nuove, perché ci ha parlato delle grandi sfide che ci stanno davanti: bioetica, glo­
balizzazione, Europa chiama Africa, la discussione nei Parlamenti di Gesù Cristo e dell’im­
magine e del tipo di uomo o di donna o di famiglia o di società che Cristo ci offre e a cui ci 
richiama.

E ci ha parlato di cose antiche. Vi siete accorti che vi ha fatto recitare i due misteri prin­
cipali della fede? E sentivo che facevate a gara come quando io, da bambino, andavo a gara 
per dirli a memoria... Come nei suoi cenni frequentissimi al papà e alla mamma, che sono 
stati oltre che genitori veri educatori, quasi più di teologi e filosofi - con tutto il rispetto ai 
teologi e ai filosofi - perché la sapienza cristiana passa da Dio al cuore umano che la acco­
glie e la sa trasmettere agli altri.

Allora, Eminenza, io la ringrazio davvero per questo riuscire a sposare cose nuove, 
quello che ci sta davanti - diceva che la nuova generazione dell’adolescenza deve essere 
preparata per il futuro, addirittura quelli che nasceranno - con ciò che noi abbiamo imparato 
nella vita. Ci ha dato tanti consigli e non mi permetto di aggiungere nulla al suo insegna­
mento.

Però, siccome ha terminato invitandoci a contemplare il mistero di un Dio che ci abita, 
perché non finire questa giornata raccontandoci, raccontando a noi stessi, ciò che Dio ha 
fatto a ciascuno di noi? Lui ci ha aiutato a fare questo, raccontando se stesso e le opere che 
Dio ha compiuto nella sua vita. Se imparassimo anche noi a raccontarcele, forse ci accorge­
remmo che chi scrive la nostra vita non siamo noi, ma è Dio.

Grazie, Eminenza.



1302 Documentazione

3. PELLEGRINAGGIO DEL
RAPPRESENTANTE DEL PATRIARCA ECUMENICO

La sera di venerdì 13 ottobre, davanti alla Sindone in Cattedrale ha sostato in preghiera Sua Emi­
nenza Gennadios Zervos, Metropolita dell’Arcidiocesi greco-ortodossa di Italia, a Torino per inau­
gurare la chiesa della Natività di S. Giovanni Battista, dall’Arcidiocesi di Torino offerta in uso a® 
comunità greco-ortodossa.
La celebrazione ecumenica di venerazione della Sindone - alla presenza di Monsignor Arcive­
scovo, del Vescovo Ausiliare, di una folta delegazione di Canonici del Capitolo Metropolitano io 
abito corale e di altri sacerdoti - è consistita nel Grande Vespro ortodosso dell’ufficiatura de® 
festa del VII Concilio ecumenico di Nicea in difesa del culto delle icone, accompagnato dal canto 
del Coro greco di Corinto. La numerosa assemblea ha potuto agevolmente seguire la preghied 
tramite un apposito fascicolo in lingua italiana.
Pubblichiamo il saluto iniziale del nostro Arcivescovo, l’intervento conclusivo in lingua italiana del 
Metropolita Gennadios e le parole di ringraziamento che Monsignor Arcivescovo ha pronunciato 
ricevendo in dono dal Metropolita una icona mariana.

SALUTO INIZIALE
DI MONS. ARCIVESCOVO

Eminenza Reverendissima, come Arcivescovo e Pastore di questa Chiesa santa che vive 
in Torino, sono lieto di darle il benvenuto nella nostra Cattedrale soprattutto perché lei, coti 
la sua visita alla Santa Sindone come rappresentante di Sua Santità il Patriarca Bartolomeo 
I di Costantinopoli, ci offre un segnale importante della comunione di fede e di carità tra le 
nostre Chiese: la Chiesa Ortodossa e la Chiesa Cattolica.

Come già dissi in una occasione precedente di Vespri nella liturgia ortodossa, noi siamo 
discepoli del Signore: noi siamo Vescovi col sacramento dell’Ordine valido e con la suc­
cessione apostolica autentica. Perciò noi Cattolici ed Ortodossi abbiamo una grande respon­
sabilità nei confronti degli altri fratelli cristiani separati dalla comunione dell’unica Chiesa' 
di offrire loro un segnale profetico nel cammino verso l’unità proprio attraverso la validità 
del sacramento dell’Ordine e dell’Eucaristia che abbiamo in comune.

Perciò io l’accolgo con gioia nella nostra Cattedrale e sono contento che il nostro 
sguardo - il suo e il mio, come lo sguardo della comunità che accompagna Vostra Eminenza 
e lo sguardo dei miei fedeli qui presenti - converga su di un Volto: il volto della Sindone- 
che abbiamo esposta solennemente davanti a noi. Perché se il nostro sguardo converge sul 
volto della Sindone, che ci richiama in modo impressionante e misterioso il volto di Cristo- 
noi troveremo l’unità: noi troveremo nel Signore dei motivi forti per fare passi decisi verso 
la comunione.

Dissi nell’altra celebrazione di Vespro nella liturgia ortodossa, che noi non siamo divisi- 
ma “distinti”. Qualcuno potrebbe dire che questa è una forzatura di aggettivi, ma per 
riflette una realtà: poco ci divide per cui io preferisco dire che questo “poco” ci distingue- 
L’unità è quasi totale e chiediamo al Signore che, all’alba del Terzo Millennio e come frutte 
del Grande Giubileo dei duemila anni della nascita di Cristo, presto le nostre due Chiese 
ritrovino la piena comunione nell’unica carità, nell’unico amore di Gesù Cristo nostro 
Signore, inviato dal Padre per manifestare l’amore di Dio su di noi e che con il suo Spirito 
anima le nostre Chiese.

La prego di portare il mio saluto riverente a Sua Santità il Patriarca Bartolomeo I e lo 
prego di accogliere il gesto di venerazione e di amicizia anche verso la sua persona. Le assi' 
curo che qui c’è la presenza e la benedizione del nostro Santo Padre, il Papa Giovanni Paolo 
II, il quale benedice queste iniziative ecumeniche nel contesto dell’Ostensione della Sindone 
e del Giubileo. Grazie.



Documentazione 1303

INTERVENTO CONCLUSIVO
DEL METROPOLITA GENNADIOS

Eccellenza Reverendissima, Sua Santità il Patriarca Bartolomeo I sa che in questo 
momento noi siamo uniti nella preghiera. Lui è presente qui con noi, spiritualmente, davanti 
alla Santa Sindone. Noi ortodossi ringraziamo il Capo della nostra fede e Salvatore dell’u­
manità, Gesù Cristo, che ci ha concesso la benedizione di essere qui, molto vicini alla Santa 
Sindone, dove vediamo il suo Volto: il Volto di Cristo che ha subito la kenosis, di Lui che si 
è fatto uomo, è stato crocifisso ed è risuscitato per la salvezza dell’uomo.

Sua Santità il Patriarca Ecumenico Bartolomeo I mi ha incaricato di trasmettere a Vostra 
Eccellenza, al Clero preziosissimo della sua diocesi e a tutta la comunità cattolica di Torino, 
i suoi auguri, la sua benedizione, i suoi fraterni saluti ed invita Vostra Eccellenza al centro 
dell’ortodossia, al Patriarcato Ecumenico, come suo ospite per rafforzare ancor più questo 
dialogo di carità, di koinonia, iniziata dai capi delle nostre Chiese di gloriosa memoria: 
Paolo VI e il Patriarca Atenagora.

Noi, come Arcidiocesi ortodossa d’Italia, siamo pronti a collaborare per rafforzare que­
sto dialogo di carità e di amore e dobbiamo trovare altri momenti per sensibilizzare i nostri 
fedeli, i membri delle nostre Chiese, al fine di collaborare fraternamente nella ricerca della 
via che porterà a realizzare al più presto la volontà di Dio: «Che siano una cosa sola» (Gv 
17,11).

Siamo due Chiese sorelle: siamo fratelli, abbiamo condiviso un millennio di storia, 
abbiamo la stessa origine, abbiamo gli stessi martiri, abbiamo gli stessi confessori, abbiamo 
la successione apostolica, abbiamo la stessa Madonna, la Madre di Dio - la Teotókos - e 
siamo stati uniti per un millennio. Perciò dobbiamo collaborare insieme, sentirci fratelli veri 
ed è una grande cosa ciò che oggi ha detto Vostra Eccellenza: non siamo divisi ma distinti. 
Non siamo divisi e dobbiamo trovare la via più corta per arrivare a realizzare questa unità 
pregando continuamente per questo scopo.

Vorrei inoltre ringraziare Vostra Eccellenza ed esprimere la nostra riconoscenza per il 
grande dono che oggi ha fatto ai nostri fratelli ortodossi che vivono a Torino. E per espri­
merle la nostra gratitudine le offriamo ciò che ci lega: la Madonna, la nostra Madre comune, 
che noi preghiamo per la sua salute e per la comunità cattolica.

RINGRAZIAMENTO
DI MONS. ARCIVESCOVO

Ringrazio Vostra Eminenza, Metropolita Gennadios, per il dono della Madonna che 
resta come segno del nostro incontro a ricordo della loro riconoscenza per il dono che la 
Chiesa cattolica di Torino ha fatto questa mattina alla comunità greca-ortodossa torinese: 
della chiesa dedicata all’Annunziata - ora dedicata a Giovanni Battista - che diverrà luogo 
d’incontro della comunità ortodossa-greca di Torino.

E con questa immagine della Vergine e affidandoci alla sua intercessione, insieme vi 
benediciamo di cuore.



1304 Documentazione

4. PELLEGRINAGGIO DEL
NUNZIO APOSTOLICO IN ITALIA

Venerdì 20 ottobre, il Nunzio Apostolico in Italia Mons. Andrea Corderò Lanza di Montezemolo, 
torinese di nascita, ha compiuto il suo pellegrinaggio alla Sindone ed ha presieduto la Concele­
brazione Eucaristica serale a cui ha partecipato, con Mons. Arcivescovo, anche Mons. Giovanni 
Ceirano, già Nunzio Apostolico nei Paesi Scandinavi.
Pubblichiamo il testo dell’omelia del Nunzio Apostolico.

Carissimi, sono prima di tutto estremamente grato all’Arcivescovo di avermi invitato 
questa sera a presiedere questa Concelebrazione. Ho accettato con grande commozione, vor­
rei dire con grande emozione, di essere qui davanti a questa così insigne reliquia esposta 
solennemente per stimolare la nostra fede, per vivificare la nostra speranza e per stimolarci 
nella carità. Non posso non ricordare quando, bambino - nato io a Torino molti anni fa - 
venivo talvolta la domenica coi miei genitori ad assistere la Messa in questa Cattedrale. Era 
allora parroco il teologo Gameri, qualcuno lo ricorderà, morto da poco quasi centenario.

Milioni di persone sono attratte dal fascino che emana da questo lenzuolo esposto 
dinanzi a noi. Vengono a vederlo scienziati e uomini semplici, credenti e non credenti, tutti 
restano stupiti, incuriositi; molti si commuovono e sono pensosi dinanzi alla bontà del Dio- 
Amore che dopo due millenni ha voluto far scoprire all’uomo moderno - fiero, altero e 
sprezzante, e nello stesso tempo sofferente e deluso - i segreti nascosti in un lenzuolo che 
sfida la scienza e provoca l’intelligenza. Dio si è servito delie nostre conquiste scientifiche 
per svelarci un mistero nascosto per quasi duemila anni: tutto infatti cominciò con una prima 
fotografia della Sindone scattata nel 1898, di cui due anni fa si è celebrato il centenario con 
una solenne Ostensione, circostanza nella quale ho accompagnato il Santo Padre che è 
venuto a venerarla.

Questo antico lino, venerato da secoli, ingiallito come tanti lenzuoli delle mummie egi­
ziane, bruciacchiato e rattoppato, costellato di macchie inspiegabili, che ha suscitato un fer­
vore appassionante di studi con le tecniche più sofisticate della nostra ricerca scientifica, si è 
rivelato un enigma che provoca lo scienziato chiuso nella sua orgogliosa sicurezza; che sti­
mola colui che cerca una risposta a dubbi e a domande che spesso trascendono il sapere feno­
menologico; che commuove il credente e milioni di persone semplici attente alla voce dello 
Spirito. E un documento che ha aspettato i nostri tempi per essere ben decifrato, e forse non 
ancora del tutto; che per rivelarsi ha avuto bisogno delle nostre scoperte, del nostro progresso, 
della nostra scienza: è un dono riservato al secolo delle grandi e rivoluzionarie conquiste.

Il secolo XX si era aperto nel segno della Sindone: Paul Claudel vi ha visto una seconda 
risurrezione. Guardiamo la Sindone: a occhio nudo vediamo un lenzuolo ingiallito e, tra rat­
toppi evidenti, delle tracce sbiadite tra le quali appare, sfumata, l’immagine di un corpo esa­
nime. La prima foto scattata da Secondo Pia turbò e commosse: la Sindone si rivelò come 
un negativo naturale, ignoto fino all’invenzione della fotografia. Ma il negativo fotografico, 
nelle impronte frontali e dorsali, fece chiaramente vedere il doloroso dramma di un uomo 
morto dopo essere stato torturato e crocifisso. L’uomo della Sindone ci apparve come 
l’uomo del dolori, ma con una maestà e una serenità sovrumane.

Archeologia, storia, merceologia, medicina, chimica, fisica, matematica, biologia, cri­
minologia, botanica, fotografia, iconografia, informatica: in una gara multidisciplinare 
hanno studiato e continuano a studiare questo lenzuolo. E nata la “Sindonologia”. Scienziati 
di altissimo valore, spesso non cristiani, pervennero a delle certezze: la Sindone è autentica; 
le impronte sono di un corpo umano, crocifisso al tempo dei Romani; si tratta di vero san­
gue. Qualche analisi ha messo in dubbio il tempo originale, ma ha suscitato incertezze e 
discussioni. Scienza e ragione si incontrano; ci troviamo dinanzi ad un mistero.



Documentazione 1305

La scienza biblica e l’esegesi costatarono sorprendenti corrispondenze tra l’iconografia 
sindonica ed il racconto evangelico. Sorsero spontanee le domande: «Quel corpo chi è? 
E quello di Gesù? Ci troviamo di fronte all’uomo dei Vangeli, al vir dolorum profetizzato 
da Isaia? Abbiamo scoperto quasi un film della passione, morte e risurrezione di Gesù? E da 
considerarsi come il primo Vangelo?».

Contempliamo il negativo fotografico: vi appaiono un volto tumefatto, i segni evidenti 
della coronazione di spine e della flagellazione, la spalla segnata dal peso della trave, i fori 
delle mani e dei piedi, la ferita del costato. Soffermiamoci soprattutto a guardare il volto: è 
di una ineffabile bellezza, di una maestà sovrumana che ispira serenità, pace, pur nella tri­
stezza e nel dolore. Nessun pittore - dal Beato Angelico a Raffaello, da Leonardo a Goya - 
suscita tanto stupore e tanta commozione. Scienza, ragione ed esegesi biblica si fermano alle 
soglie del mistero. Possiamo procedere oltre?

A venerare questa icona è venuto a Torino anche Giovanni Paolo II. Si è prostrato in 
preghiera e in profonda meditazione. Egli ha affermato: «... Una reliquia insolita e miste­
riosa... singolarissimo testimone - se accettiamo gli argomenti di tanti scienziati - della 
Pasqua: della Passione, della Morte e della Risurrezione. Testimone muto, ma nello stesso 
tempo sorprendentemente eloquente!»'. E pochi giorni dopo in Roma ha affermato: «La 
Sacra Sindone: la reliquia più splendida della Passione e della Risurrezione»2.

Guardando la Sindone, chi ha fede non esita a pregare secondo le parole di un’antica 
preghiera:

«Eccomi, o mio amato e buon Gesù, che alla santissima tua presenza prostrato ti 
prego con il fervore più vivo di stampare nel mio cuore sentimenti di fede, di spe­
ranza e di carità, di dolore dei miei peccati e di proponimento di non più offen­
derti; mentre io con tutto l’amore e con tutta la compassione vado considerando 
le tue cinque piaghe, cominciando da ciò che disse di te, o mio Gesù, il santo pro­
feta Davide: “Hanno forato le mie mani e i miei piedi, hanno contato tutte le mie 
ossa” (Sai 21,17-18)”.

La fede è un dono dello Spirito: non è subordinata alle cose sensibili, ma è un rationa­
bile obsequium vestrum. E Gesù, pur elogiando chi crede senza aver visto, invita Tommaso 
a toccare le ferite delle sue mani, a mettere la mano nel suo costato e a credere. Giovanni 
invece vide le bende ben piegate e credette. “Credo ut intelligam, intelligo ut credam": 
ragione e fede sono due ali che portano alla verità e spesso sono correlative. Il credente con­
templa quell’affascinante immagine di un uomo tutto una piaga, dalla testa ai piedi. È come 
ce lo presenta profeticamente Isaia. Corrisponde storicamente al racconto evangelico. Si 
tratta del Gesù di Nazaret? È il Gesù della nostra fede? Il matematico Barberis ha affermato, 
basandosi solamente su sette peculiari dati del Vangelo confrontati con la Sindone, che c’è 
solo una probabilità su duecento miliardi che non sia Gesù di Nazaret. Le scienze dunque 
mi accompagnano alle soglie dell’atto di fede. Gesù sembra ripetere agli attoniti studiosi le 
stesse parole rivolte all’incredulo Tommaso: «Non essere più incredulo, ma credente» (Gv 
21,27).

Allo stupore della scienza segue la meraviglia della fede. La Sindone è una reliquia e le 
impronte sono del Cristo, morto e risorto. La fede è un dono, ma Dio la offre a tutti, purché 
siano semplici ed umili. Signore, professiamo oggi la nostra fede: «Credo in Gesù Cristo ... 
Patì sotto Ponzio Pilato, morì e fu sepolto» (Simbolo apostolico). Gli occhi nostri oggi 
vedono una icona: la scienza afferma che non è una semplice icona, ma che è un mistero, 
perché essa non sa spiegarla. La fede mi illumina e mi invita a vedere una preziosa reliquia, 
un testimone silenzioso ma eloquente della passione, della morte e della risurrezione di

' Omelia nella Messa celebrata sul sagrato della Cattedrale di Torino, 13 aprile 1980, cfr. L’Osservatore 
Romano, 14-15 aprile 1980, pag. 4.

2 Cfr. L'Osservatore Romano, 21-22 aprile 1980, pag. 2.



1306 Documentazione

Gesù: «Il terzo giorno risuscitò da morte» (Simbolo apostolico) ci dicono i Vangeli. La 
scienza constata che il corpo avvolto dal lenzuolo non è stato soggetto alla corruzione, per­
ché non c’è traccia di putrefazione, e nega che sia stato rapito, infatti manca ogni segno di 
spostamento o trascinamento del corpo. Anzi, la scienza afferma audacemente con gli scien­
ziati della Nasa che quelle impronte sono state causate da una irradiazione. Sarebbe la prova 
della risurrezione?

Contemplando la Sindone il cuore si apre alla speranza: la morte non è l’ultima parola- 
«Era necessario che il Cristo patisse e soffrisse per entrare nella gloria» (cfr. Le 24,26). La 
sofferenza ha un termine: si trasforma nella gioia della risurrezione.

Cristo è risorto, anche noi risorgeremo e saremo eternamente con Lui. Ora, ci ricorda la 
Sindone, siamo pellegrini verso la patria lontana... e sommessamente ci invita: «Quae sur­
sum sunt sopite, quae sursum sunt quaerite - Gustate le cose di lassù, cercate le cose di 
lassù!». Beati... se vivrete così: e vostro è il regno dei cieli.

Mi soffermo ancora con uno sguardo di amore sulla Sindone: mi parla al cuore, mi parla 
di sofferenza, mi parla di amore. «Dio ha tanto amato il mondo da dare il suo Unigenito» 
(cfr. Gv 3,16). «Guarda - sembrano sussurrarmi le labbra dell’uomo sindonico - quanto ti 
ho amato, quanto mi sei costato: ti ho donato tutto, fino all’ultima goccia del mio sangue- 
Quella ferita della lancia, squarciando il costato, ti ha mostrato il mio cuore. Ecco quel cuore 
che ha tanto amato e che in compenso non riceve che ingratitudini. Almeno tu amami!». Una 
riflessione sorge spontanea: «Signore, cosa ho fatto io per te? Cosa sto facendo? Cosa 
farò?».

L’icona che mi è davanti è l’icona dell’uomo dei dolori, ma evoca anche la sofferenza 
di tutti gli uomini che completano la passione di Cristo e sembra dirci: «Almeno tu amanti- 
Mi amerai se tergerai le lacrime di chi piange, se darai il pane a chi ha fame, un lavoro al 
disoccupato, una casa ai senza tetto, un conforto a chi geme, a chi è solo, emarginato: “Qua­
lunque cosa avrete fatto al più piccolo dei miei fratelli, l’avrete fatto a me” (cfr. Mt 25,40)»-

Dal 1578, quando la Sindone fu trasferita qui a Torino per essere venerata da San Carlo 
Borromeo, quanti Santi e Beati torinesi e piemontesi - da San Giovanni Bosco al Cotto- 
lengo, da San Leonardo Murialdo ai Beati Giuseppe Allamano e Michele Rua - hanno 
attinto, dalla preghiera dinanzi ad essa, la forza di amare e hanno fatto di Torino una Città 
simbolo di carità e di amore! E come non ricordare Pier Giorgio Frassati, che ha trovato l’ul­
timo suo alloggio proprio in questa Cattedrale, vicino alla Sindone?

«Vogliamo vedere Gesù». «Signore, mostraci il tuo volto!». E Gesù ai nostri tempi sem­
bra aver esaudito la nostra invocazione e ci permette di contemplarlo nella Sindone. Prima 
di allontanarmi, questa sera contemplo ancora una volta l’impressionante bellezza del volto 
sindonico pur nella sofferenza più grande, per riconoscerlo poi nel volto di tutti gli uomini-

Uno scienziato, con complicate operazioni informatiche, ha depurato il volto tridi­
mensionale dell’uomo sindonico da tutte le ferite e dal sangue. Sul video è apparso un volto 
bellissimo, trasfigurato: sembra il volto del Risorto. Saremo tutti così nell’eternità se nella 
nostra vita terrena contribuiremo a trasfigurare il nostro volto ed il volto dei nostri fratelli-



Documentazione 1307

Il cristianesimo e il problema della vera religione

Un problema particolarmente vivo oggi - in un tempo segnato dallo scetticismo, dal­
l’agnosticismo e dal relativismo - è quello della verità in campo religioso. Ci sono infatti 
molte religioni, che vivono l’una accanto all’altra dialogando amichevolmente, spesso tol­
lerandosi, talvolta ignorandosi totalmente oppure combattendosi aspramente. Di fronte a 
una pluralità di religioni diverse - e spesso anche radicalmente opposte su punti fondamen­
tali - ci si pone la domanda circa la verità: «Queste religioni sono vere o false, cioè frutto 
di un semplice sforzo umano? Sono tutte vere o tutte false? Oppure alcune sono vere e altre 
false? Oppure una sola è vera e tutte le altre false? Oppure una è pienamente vera e le altre 
contengono elementi di verità mescolati con elementi erronei?».

Per rispondere a queste domande, bisogna risolvere un problema preliminare: «Che signi­
fica la verità applicata al fenomeno religioso? Che significa cioè che una religione è vera e 
un’altra è falsa? In base a quali criteri si può stabilire la verità o la falsità di una religione?». 
E ancora: «Che cosa si deve intendere con il termine “verità”? In altre parole, che cos’è la 
verità?». Cerchiamo di riflettere, almeno sommariamente, su questi problemi, che sembrano 
astratti e lontani dalle preoccupazioni e dagli interessi della vita di ogni giorno, e tuttavia 
hanno un’importanza capitale per chiunque voglia riflettere sul senso da dare alla propria vita.

* * *

«Che cos’è, dunque, la verità?». Lungo il corso della storia sono state date a questa 
domanda molte risposte, diverse e contraddittorie o almeno difficilmente componibili. 
Secondo una concezione che potremmo chiamare “classica”, la verità è la conformità del­
l’intelligenza con la realtà, quale che essa sia: materiale o spirituale, fisica o metafisica, 
divina o umana. È, secondo l’antica terminologia - che, se ben compresa, è pienamente 
valida anche oggi - adaequatio intellectus et rei. L’intellectus è l’intelligenza, in quanto è la 
facoltà spirituale per sua natura rivolta a conoscere la realtà, facoltà che ha come sua inten­
tio, vale a dire come sua spinta profonda, la conoscenza della realtà, cosicché non è conce­
pibile un’intelligenza che non sia intenzionalmente protesa a conoscere la realtà (res). Que­
sta, a cui l’intelligenza tende, precede l’intelligenza, e quindi non è prodotta da essa. 
L’intelligenza, in quanto facoltà spirituale, apprende la realtà e nel giudizio riconosce la pro­
pria conformità con la realtà che essa ha appreso.

Di fatto l’intelligenza coglie la realtà mediante la percezione sensibile dell’oggetto, e 
quindi nella conoscenza della verità collaborano l’intelligenza e i sensi. Ma vi collaborano 
in maniera diversa: i sensi apprendono la realtà qual è veramente, ma non la sua verità, nel 
senso che non sanno che essa è veramente quale l'apprendono. Così gli occhi percepiscono 
che la neve è bianca, ma non conoscono che la neve è bianca, perché non conoscono la 
natura del proprio atto di percezione né la sua proporzione alla realtà, e quindi non cono­
scono la sua verità.

Invece l’intelletto - in quanto ha la capacità, per la sua natura spirituale, di riflettere su se 
stesso, cioè di tornare su se stesso e di comprendere il proprio atto di conoscere, per cui non 
solo comprende la realtà, ma “sa” di comprenderla - non soltanto conosce il suo atto di com­
prendere, ma conosce anche la proporzione del suo atto alla realtà, che è quella di conformarsi 
ad essa. L’intelletto cioè, nell’emettere il giudizio (dicendo per esempio: «La neve è bianca»), 
è cosciente che la sua affermazione è conforme alla realtà, che cioè la ne ve è veramente bianca, 
che c’è quindi un’adeguazione tra quello che essa afferma - «La neve è bianca» - e la realtà.

La verità consiste allora nel fatto che l’intelligenza non soltanto ha la capacità di cono­
scere la realtà qual essa veramente è, ma nello stesso tempo ha la capacità di conoscere il



1308 Documentazione

suo adeguarsi e il suo conformarsi alla realtà. Ciò significa che, quando pronuncia un giu­
dizio “vero”, l’intelligenza non crea la realtà, ma si conforma ad essa. Non però in maniera 
puramente passiva, quasi che sia la realtà ad essa esterna a porre la sua impronta su di essa, 
ma in maniera attiva, nel senso che l’intelligenza, nell’atto di ritornare su se stessa, “vede” 
che ciò a cui essa si adegua è la realtà. In altre parole, questa diviene trasparente all’intelli­
genza, e dunque evidente. Così l’evidenza è il criterio della verità.

A questa concezione della verità, che è propria della “filosofia dell’essere” e che qui 
noi seguiremo, si oppone la concezione prevalsa negli innumerevoli sistemi della filosofia 
moderna, che ha avuto inizio col cogito cartesiano e che è, radicalmente, una filosofia del­
l’immanenza. Secondo tale filosofia, l’intelligenza umana non si adegua a una realtà pree­
sistente e ad essa trascendente, ma si crea il suo oggetto di pensiero secondo le leggi pro­
prie della facoltà intellettiva. La verità allora è la conformità dello spirito pensante 
(cogitans) all’oggetto pensato (cogitatum) secondo le leggi che regolano l’atto del pensare- 
Per cui la verità è ciò che lo spirito pensa e dunque ciò che è interno allo spirito (veritas 
cognoscendi) e, quindi, è la conformità dello spirito con se stesso e non con ciò che è al di 
fuori dello spirito, che esso non conosce e a cui perciò non può conformarsi (veritas 
essendi).

In realtà è lo spirito umano - sia nella forma di Io trascendentale (Kant), sia nella forma 
di Spirito assoluto (Hegel), sia nella forma di Umanità (Comte), sia nella forma di Supe­
ruomo (Nietzsche), sia nella forma di Classe operaia (Marx), sia nella forma di Stato libe- 
raldemocratico (Rousseau) o totalitario - che crea la verità, che stabilisce quello che è verità 
e quello che è errore. Ma poiché lo spirito umano vive nel tempo, e quindi nel cambiamento 
incessante delle situazioni, la verità che esso stabilisce cambia con il tempo e le circostanze: 
è filia temporis, cioè è storica, è relativa, diviene col divenire storico.

* * *

La verità, di cui abbiamo parlato finora, è la verità logica o formale; ma alla base di essa 
c’è la verità ontologica o trascendentale, che è ciò per cui una realtà è “vera”. Ma che cosa 
fa sì che una realtà sia vera? È il fatto che essa corrisponde al suo concetto o, meglio, al con­
cetto che si ha di essa e quindi al suo essere. In altre parole, è vero quello che è ciò che 
dev’essere secondo l’idea o il concetto che si ha di esso. Così una realtà che ha la forma e 
l’apparenza di una quercia è una “vera” quercia quando è una realtà che corrisponde al con­
cetto di quercia e quindi è una quercia reale, realmente esistente. Perciò il vero è ciò che è, 
e ciò che è, è vero.

Ma una realtà finita è perché l’Essere infinito, Dio, le ha dato l’essere con la sua intel­
ligenza creatrice. Quindi la verità di un essere sta nella sua conformità con l’Intelligenza 
creatrice di Dio. Ciò significa che le realtà finite sono vere ontologicamente in quanto sono 
partecipazioni create di Dio, Verità suprema e infinita. In conclusione la verità ontologica d 
ciò che esiste consiste nel rapporto di conformità che ogni essere creato ha con l’Intelligenza 
creatrice di Dio, Verità suprema e assoluta.

In realtà la verità ontologica delle creature ha la sua sorgente e il suo fondamento in 
Dio, Verità sussistente, sovrana ed essenziale. È Dio l’Essere vero per eccellenza, perché è 
l’Essere infinito. In quanto tale, Egli è la causa prima e la misura di ogni verità. Egli infatti 
è la causa esemplare ed efficiente di tutti gli esseri che esistono al di fuori di Lui e hanno 
da Lui la loro consistenza. Perciò le realtà create sono vere perché sono create secondo le 
idee e le forme esemplari che sono nell'Intelligenza divina, la quale è Dio stesso, perché in 
Dio l’Intelligenza divina non è una facoltà di Dio, ma è la stessa Essenza divina, in quanto 
Dio si conosce come infinitamente imitabile e partecipabile dalle creature. In conclusione 
bisogna dire che tutte le verità finite e parziali hanno il loro fondamento in Dio, Verità 
prima e assoluta, come nella Causa universale, che contiene ogni verità e da cui ogni essere 
deriva.



Documentazione 1309

* * *

Una delle verità che hanno il loro fondamento e la loro derivazione dalla Verità prima, 
suprema e sussistente, è la verità religiosa. Con tale termine intendiamo la religione “vera”, 
in quanto è fondata in Dio e derivata da Lui. Ma a quali condizioni una religione è “vera”? 
La prima è che essa sia quale Dio la concepisce nella sua infinita sapienza e la vuole nel suo 
infinito amore per gli uomini. Ora Dio non può concepire né può volere una religione che 
non sia fondata sulla verità e sulla bontà, che cioè non sia “vera” e “buona”: “vera” in quanto 
conforme alla realtà di Dio e deH’uomo; “buona” in quanto conforme all’amore di Dio e al 
bene dell’uomo. Ora, poiché Dio è la realtà infinita e sussistente, la religione vera è quella 
che pone Dio, il suo Essere, la sua gloria, la sua volontà a proprio fondamento e a proprio 
fine; è quella che dà a Dio il primato assoluto e quindi quella che comanda di adorare Dio 
e Dio solo, di lodarlo, di amarlo più di ogni altra realtà creata e di obbedirgli compiendo 
quello che Egli comanda.

Quindi non può essere vera religione quella che in qualsiasi forma o nega Dio o lo 
ignora e non ne tiene conto: quella che, invece di adorare l'unico Dio, Essere infinito e Crea­
tore di tutti gli essere finiti, adora uno o più esseri creati. Sono dunque false religioni sia 
quelle senza Dio, sia quelle idolatriche, sia quelle cosiddette “secolari”, cioè quelle che al 
posto di Dio pongono l’Uomo, l’Umanità, la Nazione, la Patria, la Razza.

La seconda condizione perché una religione sia “vera” è che essa conduca l’uomo a 
unirsi a Dio e ad entrare in comunione con Lui mediante la preghiera, il dono di sé, le opere 
buone compiute in adempimento dei suoi comandamenti, la richiesta di perdono dei peccati, 
intesi come offese fatte a Dio con la violazione delle sue leggi. Perciò una religione nella 
quale non ci sia la preghiera (anche se c’è la “meditazione”), non ci sia lo sforzo di com­
piere il bene, in quanto è voluto da Dio, non ci sia il senso del peccato e il bisogno di essere 
perdonati, non può essere una religione “vera”.

La terza condizione perché una religione sia “vera” è che essa veda nell’uomo l’imma­
gine di Dio e quindi conduca ad amare gli uomini, tutti gli uomini, senza distinzione di stato 
sociale, di condizioni di salute, di età, di sesso, di nazionalità; a volere il loro bene e a far 
loro del bene; a rispettare in ogni circostanza la loro dignità e i loro diritti. Perciò non pos­
sono essere religioni vere quelle che pongono distinzioni tra le persone, che ne ritengono 
alcune superiori ad altre e giustificano tali divisioni con ragioni religiose; quelle che inci­
tano al disprezzo e all’odio di alcune persone e di alcune categorie; quelle che giustificano 
lo spirito di risentimento e di vendetta; quelle che incitano alla guerra e all’eliminazione 
degli “infedeli” o anche soltanto alla loro sottomissione violenta.

* * *

A queste tre condizioni della vera religione corrisponde il cristianesimo, se non sempre 
nella sua traduzione storica, che è stata a volte deficiente, certamente nella sua natura auten­
tica, potremmo dire, nella sua “idea”. Perciò esso afferma di essere una religione “vera”. 
Infatti pone Dio come fondamento, principio, fonte, centro e fine di tutta la vita religiosa, 
escludendo ogni forma di “anima del mondo”: rigettando in tal modo sia la visione stoica di 
Dio come «l’Anima che attraverso il movimento e la ragione governa il mondo» (animam 
motu ac ratione mundum gubernantem), sia la visione panteistica spinoziana dei Deus sive 
Natura, che oggi è presente nella nebulosa pseudoreligiosa della NewAge, sia la visione ari­
stotelica di Dio come Pensiero che pensa eternamente se stesso, senza curarsi delle cose 
create, sia la visione hegeliana del Dio che si fa nella storia, divenendo Spirito assoluto.

La visione di Dio propria del cristianesimo è quella di un Dio che da una parte è infini­
tamente trascendente il mondo materiale e lo spirito umano, cosicché questo può con la luce 
della ragione comprendere che Egli esiste, ma non può conoscerne la natura intima se non 
per una debole analogia; ma dall’altra è la visione di un Dio che ha creato il mondo e l'uomo



1310 Documentazione

liberamente e per amore, che ha cura e provvidenza della sua creazione e, in modo del tutto 
particolare, dell’uomo da Lui posto al culmine degli esseri creati, come loro fine immediato-

In secondo luogo il cristianesimo è una religione vera, perché pone il fine dell’uomo e 
la sua aspirazione suprema in Dio, nel quale soltanto egli può trovare la sua felicità; perché 
fa dell’uomo un essere che si unisce a Dio con la preghiera, col dono di sé, dei suoi beni e 
della sua vita; perché spinge l’uomo a compiere la volontà di Dio, con l’osservarne i pre­
cetti e le leggi; perché, tenendo conto della debolezza e della fragilità dell’uomo, coltiva in 
lui il senso del peccato e lo invita a rivolgersi a Dio per ottenerne il perdono.

In terzo luogo, il cristianesimo è una religione vera, perché pone al suo centro la 
“carità”, cioè l’amore per Dio sopra ogni cosa e l’amore per gli uomini, per ogni persona 
umana, in cui è riflessa l’immagine di Dio. Così nel cristianesimo si coniugano il massimo 
della razionalità (logos, ratio) e il massimo dell’amore (agape, caritas). E questo il segno 
più forte e incontrovertibile della sua “verità” religiosa.

Perciò anche chi non è cristiano e guarda al cristianesimo come a una delle tante reli­
gioni del mondo, servendosi soltanto della ragione, non può non riconoscere che il cristia­
nesimo è “una vera religione”, perché ha tutti i caratteri che la ragione umana riconosce a 
una religione che non soltanto pretenda di essere vera, ma lo sia realmente, in base all’idea 
razionale di religione. In altre parole, quale che sia il giudizio - favorevole o sfavorevole - 
che si ha del cristianesimo per il modo in cui si è storicamente concretizzato, si deve razio­
nalmente riconoscere che esso è “una religione vera”, e quindi che chi lo abbraccia, anche 
soltanto sotto il profilo razionale, non compie un gesto insensato e irrazionale.

* * *

Ma il cristianesimo non si limita a dire di essere “una religione vera”, perché conforme 
a quello che secondo la ragione è una vera religione. Infatti afferma di essere non soltanto 
“una” vera religione tra le altre, ma di essere “la” vera religione, quindi 1’“unica” religione 
che Dio ha voluto e vuole per tutti gli uomini. Il cristianesimo, cioè, ammette che le altre reli­
gioni possano contenere elementi di verità religiosa, ma, nello stesso tempo, afferma di essere 
la religione assolutamente vera: non quindi una religione tra le altre, sia pure con maggiori 
caratteri di verità delle altre, ma “la religione assolutamente vera” e, quindi, la religione che 
Dio propone alla libera accettazione di tutti gli uomini, anche di coloro che professano altre 
religioni. E questa la “pretesa” fondamentale del cristianesimo: una “pretesa” che può susci­
tare sdegno, disagio e scandalo nelle persone che professano sinceramente e con profonda 
convinzione altre religioni, ma che tuttavia il cristianesimo - se non vuole cessare di essere 
tale - ha l’obbligo morale di avanzare per fedeltà a Dio, di cui si riconosce opera.

In realtà, il cristianesimo è pienamente cosciente che questa sua “pretesa” può sembrare 
frutto di superbia e di eccessiva valutazione della religione cristiana e può riuscire offensiva 
per le religioni non cristiane. Si rende conto che i suoi rapporti con le altre religioni sareb­
bero molto facilitati se si considerasse come una delle tante religioni del mondo e quindi 
come uno dei tentativi di mettere gli uomini che liberamente lo accettano in contatto con 
Dio. Potrebbe ritenersi come un tentativo più riuscito di altri e quindi attribuirsi una certa 
superiorità sulle altre religioni; potrebbe, cioè, ritenersi una religione più vera delle altre, più 
capace di far accedere l’uomo a Dio, che resterebbe però sempre il Mistero insondabile e 
inaccessibile; ma sarebbe sempre “una” religione tra le altre.

Invece il cristianesimo - anche a costo di suscitare reazioni non benevole, anzi aspra­
mente contrarie - sente il dovere di affermare che esso è non “una” religione vera tra le altre, 
ma “la” religione vera, perché non è un tentativo umano per mettersi in contatto con Dio, 
non è un’invenzione o un’intuizione della mente dell’uomo per penetrare nel mistero di Dio 
e neppure un venire alla luce degli archetipi religiosi presenti nel subconscio, ma viene da 
Dio. Ha cioè un’origine non umana, ma divina, poiché è frutto ed espressione di una rivela­
zione che Dio, onnipotente ed eterno, ha fatto agli uomini in particolari momenti della sto-



Documentazione 1311

ria umana. Il cristianesimo dunque afferma di essere una religione non umana, ma divina, 
perché è una religione rivelata. Poiché Dio è la Verità assoluta e sussistente, la religione che 
Egli ha rivelato non può non essere “la vera religione”.

In altre parole, per il cristianesimo, il fatto di essere “la vera religione” non dipende dal­
l’essere una religione migliore, più perfetta e più alta delle altre religioni, ma dall’essere una 
religione rivelata, di origine divina. Se quindi si nega o si toglie al cristianesimo il suo carat­
tere di religione rivelata, lo si pone accanto alle altre religioni, con i meriti e i limiti che esse 
hanno, in quanto sono opera di uomini, per quanto grandi e di elevato spirito religioso essi 
possano essere stati. Perciò l’affermazione che il cristianesimo fa di essere “la vera reli­
gione” non è un atto di orgoglio religioso né un segno di minore apprezzamento - o, peg­
gio, di disprezzo - delle altre religioni, ma è l’espressione della propria identità, tanto che, 
se non la facesse, rinnegherebbe se stesso.

Perciò non è accettabile l’atteggiamento di quei cristiani che, per spirito di umiltà o per 
non dispiacere e non irritare i seguaci di religioni non cristiane, pongono il cristianesimo 
accanto alle altre religioni, come una di esse, come una religione “alla pari” con le altre. 
Quello che i cristiani devono sempre fare, nel dialogo con le altre religioni, è riconoscere di 
essere stati e di essere infedeli al cristianesimo, di non averlo vissuto e di non viverlo nella 
sua piena verità e quindi di doversi continuamente convertire a Dio passando dalla menzo­
gna alla verità e dall’egoismo alla carità, che è l’anima profonda del cristianesimo; ma non 
possono tacere che esso è la vera religione, perché è la rivelazione personale, sia pure sto­
rica e quindi con i limiti che la storia impone, di Dio, Verità assoluta.

Evidentemente il riconoscimento che il cristianesimo è “la vera religione” non può e 
non deve impedire ai cristiani di vedere e di apprezzare quello che c’è di buono e di valido 
nelle altre religioni, che, se sono opere di uomini, sono sempre aperte in misura più o meno 
larga all’influsso della grazia di Dio, il quale nella storia umana è sempre all’opera per illu­
minare gli uomini con la luce del suo Verbo fatto carne, Gesù Cristo, e per salvarli dal pec­
cato e dalla morte con l’azione purificatrice e santificatrice del suo Spirito.

* * *

Ma come il cristianesimo giustifica la sua “pretesa” di essere “la vera religione”? In 
altre parole, con quali argomenti mostra che è una religione rivelata da Dio e - poiché Dio 
nella sua Parola e nella sua opera non può né ingannarsi né ingannare - che è la Verità reli­
giosa assoluta? Questo è il punto più delicato del problema che stiamo trattando; perciò 
merita un particolare approfondimento, anche perché pure l’ebraismo, l’islàm e l’induismo 
affermano di essere religioni rivelate, e quindi anche queste religioni affermano, ognuna, di 
essere “la vera religione”.

Che cosa vuol dire il cristianesimo quando afferma di essere una religione “rivelata” e 
quindi di essere “la” religione assoluta? La rivelazione, quale la intende il cristianesimo, è l’au- 
tomanifestazione e l’autodonazione di Dio, cioè è una serie di atti (parole, azioni, gesti) con cui 
Dio manifesta il suo mistero, la sua volontà, i suoi disegni, e dona se stesso, il suo amore, la 
sua grazia. Questa comunicazione di Dio, che in tal modo entra nella storia umana, è fatta ad 
alcuni uomini da Lui scelti, ma per mezzo di essi, che ne divengono i “testimoni”, è diretta a 
tutti gli uomini. La risposta umana a tale automanifestazione e autodonazione di Dio è la fede.

La rivelazione cristiana è contenuta nella Sacra Scrittura, che comprende l’Antico e il 
Nuovo Testamento. Essa ha un triplice carattere. Anzitutto, è “storica”: cioè non avviene fuori 
della storia o in un momento indefinito di essa - così, per esempio, nell’induismo la rivelazione 
vedica (sruti) è fatta ad alcuni saggi (rishi) al principio di ogni ciclo cosmico - ma avviene in 
precise epoche storiche, a proposito di eventi storici, a persone storicamente esistite. Perciò la 
rivelazione cristiana non è “mitica” (il mito si pone fuori della storia, all’inizio o alla fine di 
essa), ma è storicamente databile: infatti la Sacra Scrittura narra fatti, presenta persone, 
descrive situazioni perfettamente inseriti nella storia umana. Tuttavia non si tratta di fatti ed



1312 Documentazione

eventi storici allo stato bruto, puramente fattuale, ma di fatti significativi, aventi un “senso”, 
che è “svelato” da un interprete (un profeta, per esempio), il quale parla in nome di Dio.

Il secondo carattere della rivelazione cristiana è la progressività. Anzitutto in senso 
“quantitativo”: essa inizia con la vocazione di Abramo e dei Patriarchi, si approfondisce con 
Mosè e col dono della Torà, si arricchisce con i Profeti, i Salmisti e i Saggi, e infine trova il 
suo compimento in Gesù e nei suoi discepoli. Poi in senso “qualitativo”: infatti, a mano a 
mano che si procede nella storia d’Israele, le esigenze di Dio nei riguardi del suo popolo, 
sempre tentato di essere infedele all’Alleanza e di cadere nell’idolatria, diventano più forti, 
cosicché cadono le scorie umane della rivelazione e questa diviene più pura, più conforme 
al disegno di Dio per il suo popolo, che è un disegno di santità: «Siate santi, perché io, il 
Signore. Dio vostro, sono santo» (Lv 19,2).

Il terzo e più fondamentale carattere della rivelazione cristiana è che essa trova la sua 
pienezza e il suo compimento ultimo e definitivo nell’evento storico, nelle parole, nelle 
opere, nella morte e nella risurrezione della persona di Gesù di Nazaret, il Verbo e Figlio di 
Dio fatto uomo con l’assunzione di una vera natura umana al tempo dell’imperatore di 
Roma Ottaviano Augusto. Infatti in Gesù di Nazaret, vero Dio e vero uomo, Dio, uscendo 
per così dire dal suo Mistero, non soltanto si fa conoscere agli uomini, rivolge ad essi la sua 
parola e rivela loro i suoi disegni di salvezza, ma si fa uomo Egli stesso, entrando così nella 
storia umana, non in forma teofanica e passeggera, ma in forma umana e permanente. Per 
tale motivo Gesù non soltanto porta la rivelazione di Dio al pari di Mosè e dei Profeti, ma. 
a differenza di Mosè e dei Profeti, è Egli stesso “la” rivelazione suprema, definitiva e asso­
luta di Dio, in quanto in Lui è Dio stesso che parla e agisce, sia pure con i limiti che la natura 
umana e il linguaggio umano comportano.

Ma la rivelazione cristiana non soltanto ha in Gesù la sua pienezza e il compimento 
definitivo: quello che è più caratteristico è che essa ha in Lui la sua verità. Poiché Dio è la 
Verità suprema e sussistente, Gesù di Nazaret, in quanto è il Figlio di Dio fatto uomo, non 
soltanto porta la vera rivelazione di Dio, ma è Lui stesso la Verità, e dunque la rivelazione 
che Egli porta è vera non soltanto perché Egli dice le parole di Dio, ma perché quelle parole 
è Lui a dirle. In altri termini, la rivelazione cristiana è vera perché è incarnata nella persona 
di Gesù, la Verità suprema e assoluta. Gesù è nello stesso tempo Colui che porta agli uomini 
la rivelazione di Dio e Colui che la incarna nella sua persona.

Questo è un carattere esclusivo del cristianesimo, che non si trova in nessun’altra reli­
gione: infatti soltanto nel cristianesimo la rivelazione divina si incarna in una persona sto­
rica che si presenta come la Verità. Nelle altre religioni invece i fondatori si sono presentati 
come “profeti”, cioè portatori di una rivelazione da parte di Dio, ma nessuno di essi è l’in­
carnazione vivente della rivelazione divina. L’esempio più chiaro è quello di Muhammad, il 
fondatore dell’islàm: egli è 1’“Inviato” (rasul) di Allah e la sua missione è di annunciare la 
rivelazione di Dio contenuta nel Corano, che è “sceso” su di lui, cioè gli è stato dettato diret­
tamente da Allah per mezzo di un angelo. Perciò, mentre nel cristianesimo è Cristo che 
occupa il posto centrale, nell’islàm non è Muhammad che occupa il primo posto, ma il 
Corano in quanto contiene la parola di Allah.

* * *

In conclusione, l’affermazione “il cristianesimo è la vera religione” si giustifica col fatto 
che esso è la pienezza della rivelazione di Dio e deriva la sua verità da Gesù, il Figlio di 
Dio incarnato e perciò Verità assoluta. Ma a questo punto si pone il problema radicale: 
«Quali prove ci sono per affermare con certezza che Dio si è realmente rivelato e che Gesù 
di Nazaret è il Figlio di Dio fatto uomo e quindi la Verità assoluta?».

Diciamo subito che qui andiamo al di là della ragione filosofica e della verità storica, 
per entrare nel campo della fede. Le prove di natura razionale e di natura storica, pur scien­
tificamente rigorose, non sono di una evidenza tale da “costringere” all’assenso. Afferma-



Documentazione 1313

rioni quali «c’è stata una rivelazione di Dio di ordine soprannaturale nell’Antico e nel 
Nuovo Testamento» oppure «Gesù di Nazaret è il Figlio di Dio incarnato e quindi la Verità 
fatta persona», pur non essendo contro la ragione e la storia, vanno al di là di esse. Non sono 
razionalmente e storicamente evidenti al punto da costringere all’assenso. Sono tuttavia 
ragionevoli e quindi tali che, per accettarle, non si è costretti a rinnegare la ragione e la sto­
ria. Sono cioè affermazioni che hanno una loro credibilità, una loro forza di convinzione, per 
cui l’adesione di fede che si dà ad esse è ragionevole e motivata sufficientemente.

L’affermazione di fede che Dio si è realmente rivelato nell’Antico Testamento è resa 
ragionevolmente credibile da alcuni fatti propri della vita e della storia del popolo d’Israele. 
Tra questi ricordiamo due fenomeni specifici dell’ebraismo: la fede monoteista e il profeti­
smo. La credenza nell’unicità di Dio, che ha distinto Israele da tutti i popoli della sua area 
geografica e culturale, dediti al politeismo e all’idolatria, è stata una conquista estremamente 
lunga e faticosa, con ricadute continue nell’idolatria; ma, essendo in controtendenza alla 
maniera di pensare e di agire di tutti i popoli confinanti e, soprattutto, essendo in contrasto 
con le tendenze e i gusti del popolo ebraico, il fatto che la fede monoteista abbia alla fine 
trionfato è difficilmente spiegabile senza un particolare intervento di Dio.

Quanto al profetismo, il fatto che per molti secoli siano sorti in Israele uomini straordi­
nari, che si sono sentiti investiti da parte di Dio della missione di annunciare la sua parola e 
che, per essere fedeli a questa missione al cui compimento erano stati chiamati da Dio, sono 
andati incontro a enormi difficoltà e a tremende sofferenze, sembra inspiegabile con moti­
vazioni puramente umane e naturali, e quindi pare necessario postulare un intervento di Dio 
nella storia umana. Quando poi si riflette sulla predicazione dei Profeti, non si può non 
restare colpiti dal loro profondo senso della presenza di Dio nella loro vita e dalla elevatezza 
religiosa e morale dei loro insegnamenti, nonché dal coraggio - che essi sentivano venire 
loro da Dio - con cui affrontavano le persecuzioni e le minacce dei potenti e le cattive abi­
tudini e tendenze del popolo.

L’affermazione di fede che Gesù di Nazaret è il Figlio di Dio e che perciò il cristianesimo 
da Lui fondato, e di cui Egli è il centro e la ragione unica, è “la vera religione”, è resa ragio­
nevolmente credibile dalla sua vicenda storica, presentata dai Vangeli: la grandezza unica della 
sua persona, il suo amore per i piccoli, i poveri, i peccatori, il rapporto specialissimo che ha 
avuto con Dio, che Egli ha chiamato suo Padre, la sublimità del suo insegnamento, l’autorità 
divina che Egli si è attribuita di poter cambiare e perfezionare la Legge data da Dio a Mosè, 
la sua personale santità, il suo potere di compiere opere prodigiose a favore dei sofferenti, il 
modo in cui ha sofferto ed è morto sulla croce, ma soprattutto la realtà della sua risurrezione 
d terzo giorno dopo la sua morte, sono argomenti che rendono pienamente credibile quanto 
Egli, sia pure velatamente, afferma di se stesso: di essere cioè il Messia e il Figlio di Dio.

Il fatto poi che la sua opera - la Chiesa - non soltanto, lungo duemila anni di storia 
drammatica e travagliata, sia sopravvissuta a grandi persecuzioni, a gravissime crisi interne, 
capaci di distruggerla, a mutamenti storici radicali che rischiavano di fame un relitto storico, 
e sia ancora viva e capace di affrontare il futuro, per quanto oscuro possa essere, ma abbia 
anche prodotto frutti ammirabili di santità e di carità, che nessun’ultra istituzione religiosa 
o sociale ha prodotto in eguale misura, è un segno irrefragabile della presenza e dell’azione 
di Cristo risorto in essa.

D’altra parte, il fatto che il cristianesimo, superando le difficoltà frapposte dalla fragi­
lità umana e dalla tendenza degli uomini al male, all’egoismo, alla violenza, alla sopraffa­
zione, all’adorazione del denaro e del potere, abbia creato un nuovo modello di uomo - 
“l’uomo della carità”, cioè del dono di sé a Dio e agli uomini - e una nuova civiltà; il fatto 
che il cristianesimo, non soltanto ha riconosciuto nell’uomo la dignità di persona, in quanto 
immagine di Dio, ma lo ha elevato alla dignità di figlio di Dio e di erede del suo Regno, 
sono argomenti assai forti per provare che il cristianesimo è di origine divina e quindi è “la 
vera religione”.



1314 Documentazione

Indubbiamente la storia della Chiesa è anche una storia di peccato, che ne ha offuscato 
la bellezza e ne ha compromesso la natura di istituzione divina, fino a farla apparire talvolta 
non un’immagine, ma una caricatura del Vangelo; ma ciò è avvenuto in stridente contrasto 
con il Vangelo e con la vera natura della Chiesa, a causa della presenza in essa - a tutti i 
livelli, anche più alti - di uomini peccatori, che hanno ferito e sfigurato la Chiesa, senza tut­
tavia riuscire a distruggerla.

* * *

A conclusione di quanto abbiamo detto è necessario, per evitare incomprensioni ed 
equivoci, mettere in rilievo tre punti.

Primo-, l’affermazione che il cristianesimo è “la vera religione” non può e non deve giu­
stificare forme di fanatismo, di intolleranza e di orgogliosa autosufficienza. Si tratterebbe di 
sentimenti in netta contraddizione con lo spirito cristiano, che è caratterizzato da stima, amore 
e accoglienza degli altri. Il cristiano, se è veramente tale, si sforza di vedere negli altri la verità 
e il bene che lo Spirito Santo semina nella mente e nel cuore di ogni uomo, che non si chiuda 
coscientemente e ostinatamente alla grazia di Dio. In particolare, si sforza di dare ragione della 
verità e della speranza che sono in lui, ma con dolcezza, umiltà e apertura di spirito, nella 
coscienza che, se è cristiano e professa la vera religione, non lo è per merito suo, ma unica­
mente per grazia e dono di Dio, e che l’essere cristiano rappresenta un dono di cui gli sarà chie­
sto rigorosamente conto, e una grave responsabilità - essere “testimone” di Cristo - a cui non 
potrà venir meno senza incorrere nella tremenda condanna di esclusione dal regno di Dio, com­
minata da Gesù a coloro che, avendo ricevuto il dono della fede, non lo hanno vissuto nella 
carità e nel dono di sé a Dio e agli uomini: «Andate via da me. Non vi conosco» (Mt 25,12).

Secondo: l’affermazione che il cristianesimo è la vera religione non comporta la svalu­
tazione - e tanto meno il disprezzo - delle altre religioni. Abbiamo già accennato preceden­
temente a questo punto, ma è necessario qui ribadirlo, affinché il dialogo che il cristiane­
simo vuole istituire con le altre religioni non sembri una falsità e un’ipocrisia. Infatti, 
quando il cristianesimo afferma di essere “la vera religione” non intende affermare che le 
altre religioni siano false; intende soltanto dire che sono religioni “umane”, cioè opera di 
uomini che, per quanto eccelsi umanamente e religiosamente, proprio perché uomini sono 
soggetti al peccato e all’errore. Sono perciò religioni che hanno valori religiosi autentici e 
dunque possono mettere le persone che le praticano sinceramente a contatto con Dio - il 
quale non fa mai mancare la sua grazia di salvezza a chi lo cerca con cuore sincero -, anche 
se possono contenere errori dovuti all’ignoranza che l’uomo ha di Dio e dei suoi misteriosi 
disegni e alla natura umana che, anche negli uomini migliori, è sempre serva del peccato.

Terzo: affermando di essere la vera religione, il cristianesimo non afferma di avere la 
piena comprensione della verità religiosa. Esso raggiungerà tale pienezza, sotto l’azione 
dello Spirito Santo, soltanto alla fine dei tempi. Perciò, nel suo cammino storico, può essere 
aiutato da altri - e quindi anche dalle altre religioni - a comprendere e a vivere sempre più 
pienamente il mistero cristiano. Questo può avvenire nel dialogo interreligioso, nel quale il 
cristianesimo, mentre presenta alle altre religioni le proprie ricchezze religiose, è aiutato 
dalle ricchezze religiose di queste a purificarsi dalle proprie manchevolezze, a rendersi 
conto dei propri limiti e ad approfondire e vivere in maniera più piena il dono della divina 
rivelazione, che ha il suo compimento in Cristo, il quale è luce che illumina ogni uomo e 
che col suo Spirito è presente e operante in maniera misteriosa ma efficace anche nelle per­
sone che seguono le religioni non cristiane, affinché nella storia umana si compia il disegno 
universale di salvezza. Dio infatti «vuole che tutti gli uomini siano salvi e giungano alla 
conoscenza della verità» (1 Tm 2,4).

La Civiltà Cattolica

Da La Civiltà Cattolica 2000, IV, 3-16



Documentazione 1315

Sulle principali obiezioni sollevate contro la Dichiarazione Dominus lesus

La pluralità delle confessioni 
non relativizza l’esigenza del vero

Il quotidiano Frankfurter Allgemeine Zeitung aveva invitato l’Em.mo Cardinale Joseph Ratzinger, 
Prefetto della Congregazione per la Dottrina della Fede, a rispondere in un’intervista condotta da 
Christian Geyer, pubblicata il 22 settembre 2000, alle principali obiezioni sollevate contro la 
Dichiarazione Dominus lesus. Anche se le domande e le risposte riflettono il contesto tedesco, il 
testo dell’intervista offre chiarificazioni valide ed utili oltre questo contesto. Perciò L’Osservatore 
Romano ha pubblicato il testo dell’intervista tradotto in italiano per i suoi lettori, omettendo le 
parti che interessano soltanto la situazione particolare tedesca.

Signor Cardinale, Lei è a capo di una struttura nella quale «esistono tendenze 
all’ ideologizzazione e alla penetrazione eccessiva di elementi di fede stranieri e 
fondamentalisti?». Il rimprovero è contenuto in una comunicazione diffusa la 
scorsa settimana dalla sezione tedesca della Società Europea per la Teologia 
Cattolica.

Devo confessare di essere molto annoiato da questo tipo di dichiarazioni. Conosco a 
memoria da molto tempo questo vocabolario, nel quale i concetti di fondamentalismo, cen­
tralismo romano e assolutismo non mancano mai. Certe dichiarazioni potrei formularle da 
solo senza neanche aspettare di riceverle, perché si ripetono ogni volta indipendentemente 
dall’argomento che si tratta.

Mi chiedo per quale motivo non escogitino mai qualcosa di nuovo.

Sta dicendo che le critiche sono false perché ripetute troppo spesso?
No. È solo che in questo tipo di critica predefinita manca la trattazione dei vari ar­

gomenti.
Alcuni muovono critiche con tanta facilità perché considerano tutto ciò che viene da 

Roma dal punto di vista della politica e della spartizione del potere e non affrontano i con­
tenuti.

In effetti i contenuti sono abbastanza esplosivi. Si stupisce veramente del fatto 
che un documento nel quale si pretende che solo il cristianesimo sia depositario 
della verità e agli anglicani e ai protestanti viene disconosciuto lo status eccle­
siale incontri tanta opposizione?

Innanzi tutto desidero esprimere la mia tristezza e la mia delusione per il fatto che le 
reazioni pubbliche, a parte alcune lodevoli eccezioni, hanno ignorato completamente il tema 
vero e proprio della Dichiarazione. Il documento comincia con le parole “Dominus Iesus”', 
si tratta della breve formula di fede contenuta nella Prima Lettera ai Corinzi versetto 12,3 
in cui Paolo ha riassunto l’essenza del cristianesimo: Gesù è il Signore.

Con questa Dichiarazione, la cui redazione ha seguito fase per fase con molta atten­
zione, il Papa ha voluto offrire al mondo un grande e solenne riconoscimento di Gesù Cri­
sto come Signore nel momento culminante dell’Anno Santo, portando così con fermezza 
l’essenziale al centro di questa occasione, sempre soggetta a esteriorizzazioni.



1316 Documentazione

Il risentimento di molti riguarda proprio questa “fermezza”. Nel momento cul­
minante dell'Anno Santo non sarebbe stato più opportuno inviare un segnale alle 
altre religioni invece che mettersi ad autoconfermare la propria fede?

All’inizio di questo Millennio ci troviamo in una situazione simile a quella descritta da 
Giovanni alla fine del sesto capitolo del suo Vangelo: Gesù aveva spiegato chiaramente la 
sua natura divina nell’istituzione dell’Eucaristia. Nel versetto 66 leggiamo: «Da allora molti 
dei suoi discepoli si tirarono indietro e non andavano più con lui». Oggi nei discorsi gene­
rali la fede in Cristo rischia di appiattirsi e di disperdersi in chiacchiere. Con questo docu­
mento, il Santo Padre, quale Successore dell'Apostolo Pietro, ha inteso dire: «Signore, da 
chi andremo? Tu hai parole di vita eterna; noi abbiamo creduto e conosciuto che tu sei il 
Santo di Dio»(Gv 6,68s.). Il documento vuole essere un invito a tutti i cristiani ad aprirsi 
nuovamente al riconoscimento di Gesù Cristo come Signore e a conferire così all’Anno 
Santo un significato profondo. Mi ha fatto piacere che il Presidente delle Chiese protestanti 
della Germania Kock nella sua reazione, peraltro molto composta, abbia riconosciuto que­
sto elemento importante del testo e lo abbia paragonato alla Dichiarazione di Barmen, con 
la quale nel 1934 la “Bekennende Kirche”, ai suoi inizi, rifiutò la Chiesa del Reich creata 
da Hitler. Anche il prof. Jiingel di Tubinga ha trovato in questo testo - nonostante le sue 
riserve sulla parte ecclesiologica - un respiro apostolico, simile alla Dichiarazione di Bar­
men. Inoltre il Primate della Chiesa anglicana, l’Arcivescovo Carey, ha manifestato il suo 
sostegno grato e deciso al vero tema della Dichiarazione. Perché la maggior parte dei com­
mentatori invece lo trascura? Gradirei volentieri una risposta.

L’elemento dirompente di carattere politico-ecclesiastico è contenuto nella 
sezione del documento relativa all’ecumenismo. Per la parte evangelica si è pro­
nunciato Eberhard Jiingel, affermando che il documento tralascia il fatto che 
tutte le Chiese «a loro proprio modo» vogliono essere ciò che di fatto sono: 
«Chiesa una, santa, cattolica, apostolica». Dunque la Chiesa cattolica si illude 
quando pretende di avere l’esclusiva dal momento che, secondo Jiingel, condi­
vide questi diritti con le altre Chiese?

Le questioni ecclesiologiche ed ecumeniche, delle quali ora tutti parlano, occupano solo 
una piccola parte del documento, che ci è parso necessario redigere per sottolineare la pre­
senza viva e concreta di Cristo nella Storia. Mi meraviglia che Jungel dica che la Chiesa una, 
santa, cattolica e apostolica sia presente in tutte le Chiese a loro proprio modo e con ciò (se 
ho capito bene) consideri risolta la questione dell’unità della Chiesa. Queste numerose 
“Chiese” però si contraddicono! Se tutte sono Chiesa a “loro proprio modo”, allora questa 
Chiesa è un insieme di contraddizioni e non è in grado di offrire agli uomini indicazioni 
chiare.

Ma da questa impossibilità normativa deriva anche un’impossibilità effettiva?
Che tutte le comunità ecclesiali esistenti facciano ricorso allo stesso concetto di Chiesa 

mi sembra contrario alla loro coscienza di sé. Lutero riteneva che la Chiesa in senso teolo­
gico e spirituale non potesse incarnarsi nella grande struttura istituzionale della Chiesa cat­
tolica, che anzi considerava uno strumento dell’Anticristo. Secondo la sua visione la Chiesa 
era presente laddove la Parola veniva annunciata correttamente e i Sacramenti erano ammi­
nistrati nel modo giusto. Lutero stesso ritenne impossibile considerare Chiesa le Chiese 
locali sottoposte ai Principi: erano istituzioni esterne di assistenza sicuramente necessarie, 
ma non Chiesa in senso teologico. E chi direbbe oggi che strutture sorte per casualità stori­
che, ad esempio la Chiesa dell’Assia-Waldeck e dello Schaumburg-Lippe, sono Chiese nello 
stesso modo in cui la Chiesa cattolica ritiene di essere tale? E chiaro che l’unione delle



Documentazione 1317

Chiese luterane in Germania (VELKD) e l’unione delle Chiese protestanti in Germania 
(EKD) non vogliono essere “Chiesa”. A un esame realistico pare che la realtà della Chiesa 
per i protestanti risieda altrove e non in quelle istituzioni chiamate Chiese regionali. Di que­
sto si sarebbe dovuto discutere.

Il fatto è che ormai la parte evangelica considera la definizione “comunità eccle­
siale” un'offesa. Le dure reazioni al suo documento ne sono una chiara dimo­
strazione.

La pretesa dei nostri amici luterani mi sembra francamente assurda, cioè che noi consi­
deriamo queste strutture sorte da casualità storiche come Chiesa nello stesso modo in cui 
crediamo Chiesa la Chiesa cattolica, fondata sulla successione degli Apostoli nell’Episco­
pato. Sarebbe più giusto che i nostri amici evangelici ci dicessero che per loro la Chiesa è 
qualcosa di diverso, una realtà più dinamica e non così istituzionalizzata, neanche nella suc­
cessione apostolica. La questione allora non è se le Chiese esistenti siano Chiesa tutte allo 
stesso modo, cosa che evidentemente non è, ma in che cosa consista o non consista la 
Chiesa. In questo senso non offendiamo nessuno dicendo che le strutture evangeliche effet­
tive non sono Chiesa nel senso in cui quella cattolica vuole esserlo. Esse stesse non deside­
rano esserlo.

Questa questione è stata affrontata dal Concilio Vaticano II?
Il Concilio Vaticano II ha cercato di accogliere questo diverso modo di determinare il 

luogo della Chiesa, affermando che le Chiese evangeliche effettive non sono Chiese nello 
stesso modo in cui ritiene di esserlo quella cattolica, ma in esse esistono «elementi di sal­
vezza e verità». Può darsi che il termine “elementi” non sia stata la scelta migliore. In ogni 
caso il suo senso fu di indicare una visione ecclesiologica, per la quale la Chiesa non esi­
ste in strutture, ma nell’avvenimento della predicazione e deH’amministrazione dei Sacra­
menti. Il modo in cui lo scontro viene condotto ora è senz’altro errato. Vorrei che non ci 
fosse bisogno di precisare che la Dichiarazione della Congregazione per la Dottrina della 
Fede ha solo ripreso i testi conciliari e i documenti post-conciliari, senza aggiungere o 
togliere nulla.

Invece Eberhard Jiingel vi vede qualcosa di diverso. Il fatto che a suo tempo il 
Concilio Vaticano 11 non avrebbe affermato che l'unica e sola Chiesa di Cristo è 
esclusivamente la Chiesa romana cattolica suscita in Jiingel delle perplessità. 
Nella Costituzione Lumen gentium si dice soltanto che la Chiesa di Cristo «sus­
siste nella Chiesa cattolica governata dal Successore di Pietro e dai Vescovi, in 
comunione con lui», non esprimendo con la parola latina “subsistit” alcuna 
esclusività.

Purtroppo ancora una volta non riesco a seguire il ragionamento dello stimato collega 
Jiingel. Io ero presente quando durante il Concilio Vaticano II venne scelta l’espressione 
“subsistit” e posso dire di conoscerla bene. Purtroppo in un’intervista non si può scendere 
nei dettagli. Pio XII nella sua Enciclica aveva detto: la Chiesa cattolica romana «è» l’unica 
Chiesa di Gesù Cristo. Ciò parve esprimere una identità totale, per la quale al di fuori della 
comunità cattolica non c’era Chiesa. Tuttavia non è così: secondo la dottrina cattolica, con­
divisa ovviamente anche da Pio XII, le Chiese locali della Chiesa Orientale separata da 
Roma sono autentiche Chiese locali; le comunità scaturite dalla Riforma sono costituite 
diversamente, come ho appena detto. In esse la Chiesa esiste nel momento in cui si verifica 
l’evento.



1318 Documentazione

Ma allora non si dovrebbe dire: non esiste un’unica Chiesa. Essa si è disgregata 
in numerosi frammenti?

In effetti, molti contemporanei la considerano così. Esisterebbero solo frammenti eccle­
siali e bisognerebbe cercare il meglio dei diversi pezzi. Ma se fosse così si consacrerebbe il 
soggettivismo: allora ognuno dovrebbe comporsi il proprio cristianesimo e alla fine risulte­
rebbe determinante il gusto personale.

Forse è proprio la libertà che spetta al cristiano a far interpretare un tale “pat' 
chwork” anche come soggettivismo o individualismo.

La Chiesa cattolica, come quella ortodossa, è convinta che una definizione del genere 
sia inconciliabile con la promessa di Cristo e con la fedeltà a Lui. La Chiesa di Cristo esiste 
veramente e non a brandelli. Essa non è un’utopia irraggiungibile, ma una realtà concreta­
li “subsistit" intende proprio questo: il Signore garantisce 1’esistenza della Chiesa contro 
tutti i nostri errori e i nostri peccati, che senza dubbio e in maniera palese sono presenti in 
essa. Con il “subsistit" si è voluto dire anche che, sebbene il Signore mantenga la sua pro­
messa, esiste una realtà ecclesiale anche al di fuori della comunità cattolica ed è proprio que­
sta contraddizione la più forte sollecitazione a perseguire l’unità. Se il Concilio avesse 
voluto dire semplicemente che la Chiesa di Gesù Cristo è anche nella Chiesa cattolica, 
avrebbe detto una banalità. Il Concilio sarebbe entrato in netta contraddizione con tutta la 
storia di fede della Chiesa, il che non sarebbe venuto in mente a nessun Padre conciliare.

Le argomentazioni di Jiingel sono di carattere fdologico e in questo senso egli 
ritiene che l'interpretazione della Congregazione per la Dottrina della Fede, che 
lei ha appena esposto, sia “fuorviante”. Infatti secondo la terminologia della Vec­
chia Chiesa “sussiste" anche l’unico essere divino e non in una sola Persona, ma 
in tre Persone. La domanda che sorge da questa riflessione è la seguente: se dun­
que Dio “sussiste" nella differenza fra Padre, Figlio e Spirito Santo e tuttavia non 
si separa da se stesso, creando così tre reciproche alterità, perché ciò non dovrebbe 
valere anche per la Chiesa che rappresenta il “mysterium trinitatis” nel mondo?

Mi rattrista dovermi opporre ancora una volta a Jungel. Prima di tutto bisogna osservare 
che la Chiesa d’Occidente nella traduzione della formula trinitaria in latino non ha accolto 
direttamente la formula orientale, nella quale Dio è un essere in tre ipostasi (“sussistenze”), 
ma ha tradotto la parola ipostasi con il termine “persona” perché in latino la parola sussi­
stenza come tale non esisteva e quindi non sarebbe adeguato per esprimere l’unità e la dif­
ferenza fra Padre, Figlio e Spirito Santo.

Ma soprattutto sono molto determinato a lottare contro questa tendenza sempre più dif­
fusa a trasferire il mistero trinitario direttamente alla Chiesa. Non va bene. Così finiremo per 
credere in tre divinità.

Insamma, perché non si può paragonare ‘T’alterità" del Padre, del Figlio e dello 
Spirito Santo con la diversità delle comunità ecclesiali? Quella di Jungel non è 
forse una formula affascinante e piena di armonia?

Fra le comunità ecclesiali esistono molti contrasti e che contrasti! Le tre “Persone” 
costituiscono un solo Dio in un’unità autentica e somma. Quando i Padri conciliari sostitui­
rono la parola “è” con la parola “subsistit" lo fecero con uno scopo ben preciso. Il concetto 
espresso da “è” (essere) è più ampio di quello espresso da “sussistere”. “Sussistere” è un 
modo ben preciso di essere, ossia essere come soggetto che esiste in sé. I Padri conciliari 
dunque intendevano dire che l’essere della Chiesa in quanto tale è un’entità più ampia della



Documentazione 1319

Chiesa cattolica romana, ma in quest’ultima acquista, in maniera incomparabile, il carattere 
di soggetto vero e proprio.

Facciamo un passo indietro. Colpisce la curiosa semantica a volte presente nei 
documenti ecclesiali. Lei stesso ha evidenziato che l'espressione "elementi di 
verità”, che è centrale nello scontro attuale, non è proprio felice. L'espressione 
elementi di verità non tradisce forse una sorta di concetto chimico di verità? La 
verità come sistema periodico degli elementi? Ossia: l’idea di poter separare 
mediante teoremi la verità dalla falsità o dalla verità parziale, non ha un che di 
prepotente, dal momento che certi teoremi pretendono di ridurre la complessa 
realtà di Dio a un modello disegnato con il compasso?

La Costituzione ecclesiale del Concilio Vaticano li parla di «parecchi elementi di santi­
ficazione e di verità», che si trovano al di fuori dell’organismo visibile della Chiesa (I, n. 8); 
il Decreto suH’ecumenismo elenca alcuni di questi elementi: «La Parola di Dio scritta, la vita 
della grazia, la fede, la speranza e la carità, e altri doni interiori dello Spirito Santo ed ele- 
utenti visibili» (I, n. 3). Forse esiste un termine migliore di “elementi”, ma il significato reale 
e chiaro: la vita della fede, al servizio della quale è la Chiesa, è una struttura molteplice e vi 
si possono distinguere diversi elementi che sono all’interno o anche all’esterno di essa.

Ciononostante, non deve forse sorprendere che si voglia rendere intellegibile 
mediante teoremi un fenomeno che si sottrae alla verificabilità empirica come 
quello della fede religiosa?

Per quanto riguarda la fede e il suo essere comprensibile attraverso teoremi, si travisa il 
dogma se lo si considera una raccolta di teoremi: il contenuto della fede si esprime nella sua 
Professione, che trova il suo momento privilegiato nell’amministrazione del sacramento del 
Battesimo, e che dunque è parte di un processo esistenziale. E l’espressione di un nuovo 
orientamento dell’esistenza che però non ci offriamo da soli, ma che riceviamo in dono. 
Questo nuovo orientamento dell’esistenza significa al contempo uscire dal nostro io e dal 
nostro individualismo ed entrare in quella comunità di fedeli che si chiama Chiesa. Il punto 
focale della formula del Battesimo è il riconoscimento del Dio trinitario. Tutti i dogmi suc­
cessivi non sono altro che precisazioni di questa professione e fanno in modo che il suo 
orientamento di fondo, il dono di sé al Dio vivente, resti inalterato. Solo quando si interpreta 
il dogma in questo modo, lo si comprende in maniera giusta.

Ciò significa che da questa prospettiva spirituale non si giunge più così al con­
tenuto della fede?

No, la fede cristiana ha una sua certezza contenutistica. Non è un’immersione in una 
dimensione mistico-inesprimibile, nella quale non si arriva mai ai contenuti. Il Dio, nel 
quale il cristiano crede, ci ha mostrato il suo volto e il suo cuore in Gesù Cristo: si è rive­
lato a noi. Come ha detto San Paolo, questa concretezza di Dio era già uno scandalo per i 
Greci e naturalmente lo è ancora oggi. Questo è inevitabile.

Colpisce anche la facilità con cui proprio in ambito ecclesiale si è inclini a 
mostrarsi “feriti” o "pieni di dolore" di fronte a definizioni contenutistiche della 
fede. Lei, come spiega una tale moralizzazione dello scontro intellettuale, che 
ormai per i teologi appare una costante?

Non è solo una moralizzazione, ma anche una politicizzazione: il Magistero è considerato 
un potere a cui contrapporre un altro potere. Già lo scorso secolo Ignaz Dòllinger aveva



1320 Documentazione

espresso l’idea che nella Chiesa al Magistero dovesse opporsi l’opinione pubblica e che in essa 
i teologi dovessero svolgere un ruolo determinante. Tuttavia, allora, i credenti si allontanarono 
in massa dalle posizioni di Dòllinger e sostennero il Concilio Vaticano I. Ritengo che la 
durezza di certe reazioni si spieghi anche così, con il fatto che i teologi si sentano minacciati 
nella loro libertà accademica e vogliano intervenire a difesa della loro missione intellettuale. 
Naturalmente un ruolo determinante è svolto anche dal clima alimentato dalla cultura secolare, 
che può andare più d’accordo con il Protestantesimo che non la Chiesa cattolica.

Colgo una certa ironia quando parla di missione intellettuale dei teologi. E 
allora la libertà accademica dei teologi cattolici? L’insistere su un’ecclesialità 
della teologia fedele alla dottrina non è forse un condizionamento? E nel riferi­
mento della licenza di insegnamento la dottrina ecclesiale (nihil obstat) non 
manca spesso di trasparenza?

Per la teologia aderire alla fede della Chiesa non è una sottomissione a condizioni estra­
nee alla teologia. La teologia è per sua natura volta a comprendere la fede della Chiesa, che 
è il presupposto della sua esistenza. Inoltre, in alcuni casi anche i responsabili ecclesiali 
evangelici hanno dovuto togliere ad accademici la missione di insegnare perché avevano 
abbandonato i fondamenti di questa loro missione. Per quanto riguarda noi e il nihil obstat, 
dobbiamo innanzi tutto ricordare che una cattedra d’insegnamento non è un diritto per nes­
suno. Le Facoltà di Teologia non sono obbligate a comunicare ai singoli candidati il motivo 
per il quale non sono stati scelti e a motivare la loro decisione. Comunichiamo ai nostri 
Vescovi per quale motivo, secondo noi, non si può concedere il nihil obstat a un certo can­
didato. Spetta poi la Vescovo decidere come comunicarlo. In un certo numero di casi si è 
iniziato uno scambio epistolare con i candidati le cui spiegazioni hanno spesso reso possi­
bile mutare la decisione da negativa a positiva.

La critica mossa da Peter Hiinermann si incentra su quanto segue: attraverso il 
rafforzamento dell’ obbligo di giuramento di fedeltà si esige che i teologi e il 
Clero ritengano validi anche insegnamenti legati solo indirettamente alla verità 
di fede rivelata, ma non esplicitamente rivelati.

Ho già affrontato in maniera particolareggiata le informazioni false che esistono a que­
sto riguardo in due miei interventi nella “Stimmen derZeit” nel 1999 e in un mio contributo 
contenuto nel libro di Wolfgang Beinert, pubblicato in quello stesso anno, “Goti - ratlos vor 
dem Bòsen?” e per questo sarò breve. Hiinermann rivolge la sua critica contro il cosiddetto 
secondo livello della professione di fede, che distingue l’insegnamento valido e legato indis­
solubilmente alla Rivelazione dalla Rivelazione vera e propria. È assolutamente falso affer­
mare che i Padri del primo e del secondo Concilio Vaticano avrebbero rifiutato espressa- 
mente questa distinzione. È invece vero proprio il contrario. Il concetto di Rivelazione è 
stato rielaborato all’inizio dell’età moderna con lo sviluppo del pensiero storico. Si comin­
ciò a distinguere fra ciò che era stato effettivamente rivelato e ciò che derivava dalla Rive­
lazione, che non era da quest’ultima separato, ma neanche direttamente in essa contenuto. 
Tale storicizzazione del concetto di Rivelazione non era mai esistita nel Medioevo. Questa 
separazione fra i due piani ha assunto forma concettuale nel Concilio Vaticano I mediante la 
distinzione fra “credenda” (da credere) e “tenenda” (a cui attenersi). L’Arcivescovo 
Pilarczyk di Cincinnati ha spiegato poco fa questo concetto nel documento “Papers frotn 
Vallembrosa Meeting” (2000). Inoltre, è sufficiente un qualsiasi libro di Teologia del pe­
riodo preconciliare per vedere che c’è scritto proprio questo, anche se dettagli della ela­
borazione del secondo livello rimasero motivo di discussione e lo sono ancora oggi. Il Con­
cilio Vaticano II ha naturalmente accolto la distinzione formulata dal Concilio Vaticano Ie 
l’ha rafforzata. Non riesco a capire come si possa affermare il contrario.



Documentazione 1321

Il culmine della critica non riguarda tanto distinzioni come queste, ma piuttosto 
la rivendicazione della somma autorità magisteriale di insegnamenti che godono 
solo dello status di “teologicamente ben fondati”, nei quali nonostante le buone 
basi esistono ancora obiezioni, che non sono state completamente eliminate

Naturalmente con insegnamenti a cui attenersi (“tenenda”) si intende qualcosa di più di 
‘teologicamente ben fondati”; questi in realtà sono mutevoli. La letteratura annovera fra 
Questi “tenenda” gli importanti insegnamenti morali della Chiesa (per esempio il rifiuto del­
l’eutanasia, del suicidio assistito), i cosiddetti fatti dogmatici (per esempio che i Vescovi di 
Roma sono i Successori di San Pietro, la legittimità dei Concili ecumenici e così via).

Torniamo ancora una volta al discusso documento della sua Congregazione. 
Spesso si rimprovera alla Dichiarazione Dominus lesus, più che una mancanza 
contenutistica, una forma poco diplomatica che irrita gli interlocutori delle altre 
religioni e confessioni. Il Cardinale di Berlino Sterzinsky ha dichiarato che nella 
formazione teologica si richiede di non dimenticare nei sermoni il «quando, come 
e dove». Nei documenti romani pare che invece ciò sia stato dimenticato. E il 
Vescovo di Magonza Lehmann ha affermato che avrebbe desiderato «un testo 
redatto nello stile dei grandi testi conciliari» e si chiede fino a che punto la Con­
gregazione per la Dottrina della Fede abbia collaborato con le altre autorità 
curiali nella formulazione del documento. A questo proposito fa riferimento al 
Consiglio per il Dialogo Inter-religioso e al Consiglio per la Promozione del­
l’Unità dei Cristiani.

Per quanto riguarda la collaborazione con le altre autorità curiali, il Presidente e il 
Segretario del Consiglio per l’Unità, il Cardinale Cassidy e il Vescovo Kasper, sono mem­
bri della nostra Congregazione, così come il Presidente del Consiglio per il Dialogo con le 
Religioni, il Cardinale Arinze. Tutti loro hanno voce in capitolo nella Congregazione come 
me. 11 Prefetto, infatti, è solo il primo fra pari e ha la responsabilità dello svolgimento ordi­
nato del lavoro. I tre membri della Congregazione che ho appena citato hanno partecipato 
attivamente alla stesura del documento che più volte è stato presentato alla riunione ordina­
ria dei Cardinali e una volta alla riunione plenaria, alla quale partecipano tutti i nostri mem­
bri stranieri. Purtroppo il Cardinale Cassidy e il Vescovo Kasper, a causa di impegni conco­
mitanti, non hanno potuto prendere parte ad alcune sedute, le cui date erano comunque state 
loro rese note con molto anticipo. Tuttavia hanno ricevuto tutta la documentazione e sono 
stati comunicati i loro voti scritti dettagliati ai partecipanti, e discussi approfonditamente.

Hanno trovato ascolto?
Quasi tutte le proposte delle due persone in questione sono state accolte, perché natu­

ralmente nella trattazione di questa materia per noi era molto importante l’opinione del Con­
siglio per l’Unità. Inoltre, posso ben comprendere che i Vescovi tedeschi siano particolar­
mente sensibili alle difficoltà che emergono dal contesto del nostro Paese. Tuttavia, esiste 
anche un’altra faccia della medaglia. Per esempio proprio in questi giorni, mentre tornavo a 
casa, ho incontrato due uomini nel fiore degli anni che, venuti verso di me, mi hanno detto: 
«Siamo missionari in Africa. Per quanto tempo abbiamo atteso queste parole! Incontriamo 
costanti difficoltà e i missionari diminuiscono sempre di più». La gratitudine di queste due 
persone che sono in prima linea nella predicazione del Vangelo mi ha profondamente com­
mosso. E questa è solo una delle tante reazioni di questo tipo. La verità dà sempre fastidio 
e non è mai comoda. Le parole di Gesù sono spesso terribilmente dure e formulate senza 
tanta accortezza diplomatica. Walter Kasper ha detto a ragione che lo scalpore suscitato dal 
documento nasconde un problema di comunicazione, perché il linguaggio dottrinale clas-



1322 Documentazione

sico, così come viene utilizzato nel nostro documento per continuità con i testi del Concilio 
Vaticano II, è completamente diverso da quello dei giornali e dei mezzi di comunicazione 
sociale. Ma allora il testo va tradotto, non disprezzato.

Nel dibattito sul Documento della sua Congregazione si è posta di nuovo la que­
stione delle possibilità e dei limiti dell’ecumenismo. 1 problemi legati al progetto 
ecumenico non riguardano solo l’esistenza di una tendenza a sfumare ciò che 
divide e a non prendere più sul serio le esigenze irrinunciabili di predominare di 
entrambe le parti. Già 15 anni fa, in un contributo contenuto nella Theologische 
Quartalschrift Lei aveva ammonito contro il considerare «l'ecumenismo come un 
compito diplomatico di natura politica» e in questo senso aveva criticato «l’ecu­
menismo di trattativa» del primo periodo post-conciliare. Che cosa intendeva dire?

Innanzi tutto distinguerei il dialogo teologico dalla trattativa di tipo politico o econo­
mico. Nel dialogo teologico non si tratta di trovare l’accettabile e alla fine il conveniente per 
entrambe le parti, ma di scoprire profonde convergenze dietro distinte forme linguistiche e 
di imparare a distinguere fra quanto è legato a un determinato periodo storico e quanto 
invece è fondamentale. Ciò è possibile soprattutto quando il contesto dell’esperienza di Dio 
e di sé è cambiato e quindi la lingua può essere affrontata con un certo distacco e dalle pas­
sioni che dividono possono scaturire intuizioni fondamentali.

Può fare un esempio?
Nella dottrina della giustificazione ciò è evidente: l’esperienza religiosa di Lutero era 

essenzialmente condizionata dal difficile aspetto della collera di Dio e dal desiderio della 
certezza del perdono e della salvezza. Tuttavia, l’esperienza della collera di Dio si è perduta 
del tutto nella nostra epoca e che Dio non possa condannare nessuno è diventata un’idea 
generale fra i cristiani. In un contesto ormai così diverso si potevano ricercare i punti comuni 
alle due parti partendo dalla Bibbia, che è il nostro fondamento comune. Perciò non posso 
trovare alcuna contraddizione fra Dominus lesus, che ripete soltanto le idee centrali del Con­
cilio, e il consenso della giustificazione. E importante che il dialogo si svolga con molta 
pazienza, con molto rispetto e soprattutto in totale onestà. La sfida agnostica, rivolta a tutti 
noi, consiste nell’abbandonare i preconcetti di tipo storico e giungere a ciò che è centrale. 
Per esempio, tornando a un momento precedente del nostro colloquio, onesto è non preten­
dere di applicare lo stesso concetto di Chiesa alla Chiesa cattolica e ad una delle Chiese for­
mate secondo i confini dei principati del passato.

Allora, dopo la pubblicazione del suo Documento la formula ecumenica dello 
“Diversità riconciliata” è ancora valida?

Accetto il concetto di “diversità riconciliata”, se con esso non si intende uguaglianza di 
contenuti ed eliminazione della questione della verità al fine di considerarci una cosa sola- 
anche se crediamo in cose diverse e le insegniamo. Secondo me questo concetto è utilizzato 
bene se afferma che noi, nonostante i contrasti che non ci permettono di considerarci meri 
frammenti di una Chiesa di Gesù Cristo che in realtà non esisterebbe, ci incontriamo nella 
pace di Cristo, riconciliati l’uno con l’altro, ossia quando riconosciamo la nostra divisione 
come contraddizione alla volontà del Signore e il dolore ci spinge a cercare l’unità e implo­
rare il Signore sapendo che abbiamo tutti bisogno del suo amore.

Occasionalmente si leggono passaggi del Papa e anche suoi che relativizzano la 
divisione della cristianità in una trattazione della storia della salvezza dialettico-



Documentazione 1323

// Papa allora parla di «cause metastoriche» della divisione e nel suo libro Var­
care la soglia della speranza si chiede: «Non potrebbe essere, dunque, che le divi­
sioni siano state anche una via che ha condotto e conduce la Chiesa a scoprire 
le molteplici ricchezze contenute nel Vangelo di Cristo e nella redenzione da Lui 
operata? Forse tali ricchezze non sarebbero potute venire alla luce diversa- 
mente». Così la divisione dei cristiani sembra un compito didattico dello Spirito 
Santo, poiché, come dice il Papa, per la conoscenza e le azioni umane è signifi­
cativa anche una «certa dialettica». Lei stesso scrive: «Anche se le divisioni sono 
opere umane e colpe umane, esiste in esse una dimensione propria della compa­
gine divina. Se le cose stanno così, ci si chiede con quale diritto si contrasta la 
didattica divina identificando la Chiesa di Cristo con la Chiesa romana cattolica. 
Le indeterminatezze concettuali che si deplorano nel dialogo ecumenico non esi­
stono anche nelle speculazioni della storia della salvezza sulla didattica di Dio?

Questo è un argomento difficile che riguarda la libertà umana e il governo divino. Non 
esistono risposte valide in maniera assoluta perché noi non oltrepassiamo il nostro orizzonte 
umano e quindi non possiamo svelare il mistero che lega questi due elementi. Ciò che lei ha 
citato del Santo Padre e di me, si potrebbe applicare grossolanamente alla nota formula 
secondo la quale Dio scrive anche con righe storte. Le righe restano storte e ciò significa che 
le divisioni hanno a che fare con la colpa umana. La colpa non diventa qualcosa di positivo 
per il fatto che da essa può derivare un processo di maturazione quando la si interpreta come 
qualcosa che si può superare con la conversione ed eliminare con il perdono.

Già Paolo aveva dovuto spiegare ai Romani l'equivoco scaturito dal suo insegnamento 
sulla grazia, secondo il quale dal momento che il peccato produce grazia, allora nel peccato 
si può stare tranquilli (Rm 6,19). Il fatto che Dio possa trasformare in bene anche i nostri 
peccati non significa certo che il peccato sia una cosa buona. E il fatto che Dio possa trarre 
frutti positivi dalla divisione, non la trasforma in una cosa di per sé positiva. Le indetermi­
natezze concettuali che di fatto esistono sono dovute all’inquietante insondabilità del rap­
porto fra la libertà di peccare e la libertà della grazia. La libertà della grazia si mostra anche 
nel fatto che da una parte la Chiesa non affonda e non si disgrega in frammenti ecclesiali 
antitetici all’intemo di un sogno irrealizzabile. Il soggetto Chiesa per la grazia di Dio esiste 
e sussiste realmente nella Chiesa cattolica; la promessa di Cristo è la garanzia che questo 
soggetto non sarà mai distrutto. Ma dall’altra parte è vero che questo soggetto è ferito, in 
quanto realtà ecclesiali esistono ed operano al di fuori di esso. In ciò si delinea al massimo 
il dramma della colpa e l’ampiezza paradossale della promessa di Dio. Se si rimuove que­
sta tensione, per addivenire a formule chiare e si afferma che tutte le comunità ecclesiali 
sono Chiesa e tutte sono pur con i loro contrasti quella Chiesa una e santa, l’ecumenismo 
viene meno perché non esiste più alcun motivo per ricercare l’unità autentica.

La stessa questione si ripropone sotto un altro aspetto: se la questione della pro­
fessione religiosa sia in rapporto con quella della salvezza personale. Perché 
missione, perché lo scontro sulla “verità” e documenti vaticani, se l’uomo alla 
fine può giungere a Dio attraverso tutte le vie?

Il Documento non riprende assolutamente la tesi soggettivistica e relativistica, secondo 
la quale ognuno può divenire santo a suo modo. Questa è un’interpretazione cinica, nella 
quale io percepisco disprezzo per la questione della verità e della giusta etica. Il Documento 
afferma con il Concilio che Dio dona luce ad ognuno. Chi cerca la verità si trova obiettiva­
mente sulla via che porta a Cristo e con ciò anche sulla via verso la comunità, nella quale 
Egli rimane presente alla storia, cioè alla Chiesa. Cercare la verità, ascoltare la coscienza, 
purificare il proprio ascolto interiore, queste sono condizioni di salvezza per tutti. In esse 
esiste un legame intimo e obiettivo con Cristo e con la Chiesa. In questo senso si dice allora



1324 Documentazione

che nelle religioni esistono riti e preghiere, che possono assumere un ruolo di preparazione 
evangelica, occasioni o pedagogie in cui i cuori degli uomini sono stimolati ad aprirsi all’a­
zione di Dio. Ma si dice anche che ciò non vale per tutti i riti. Ne esistono infatti alcuni 
(chiunque conosce un po’ di Storia delle Religioni non può che essere d’accordo), che allon­
tanano l’uomo dalla luce. Così la vigilanza e la purificazione interiori si ottengono mediante 
una vita che segue la coscienza, che aiuta a individuare le differenze, un’apertura che alla 
fine significa appartenenza interiore a Cristo.

Per questo il Documento può affermare che la missione resta importante in quanto offre 
quella luce di cui gli uomini hanno bisogno nella loro ricerca della verità e del bene.

Ma la domanda resta: se la salvezza, purché, come Lei ha detto, si viva ascol­
tando la propria coscienza, si può ottenere mediante tutte le vie, allora la mis­
sione non perde urgenza teologica? Infatti, la tesi del “collegamento intimo e 
obiettivo” di vie di salvezza non cattoliche con Cristo cos’altro significa se non 
che Cristo stesso rende superflua la distinzione fra verità di salvezza “piena” C 
“deficitaria”, dal momento che Egli, se è presente come strumento di salvezza, 
lo è sempre e logicamente in modo “pieno” ?

Io non ho detto che la salvezza si può ottenere mediante tutte le vie. La via della 
coscienza, il tenere lo sguardo fisso sulla verità e sul bene obiettivo, è una strada unica, 
anche se assume molte forme a motivo del gran numero di persone e di situazioni. Tuttavia 
il bene è uno e la verità non si contraddice. Il fatto che l’uomo non raggiunga l’uno o l’al­
tra, non relativizza l’esigenza di verità e di bene. Per questo non è sufficiente persistere nella 
religione ereditata, ma è necessario rimanere attenti al vero bene e così essere capaci anche 
di superare i confini della propria religione. Ciò ha un senso soltanto se esistono veramente 
la verità e il bene. Non si potrebbe essere sulla via di Cristo se Egli non esistesse. Vivere con 
gli occhi del cuore aperti, purificarsi interiormente, cercare la luce sono condizioni indi­
spensabili per la salvezza dell’uomo. Annunciare la verità, ossia lasciar risplendere la luce 
(«non sotto il moggio, ma sul candelabro») è assolutamente necessario.

A irritare il protestante non è il concetto di Chiesa, ma l’interpretazione di Domi­
nus lesus, in cui si afferma che bisogna opporsi alla tendenza «a leggere e inter­
pretare la Sacra Scrittura fuori dalla Tradizione e dal Magistero della Chiesa» e 
a «presupposti che ostacolano l' intelligenza e T accoglienza della verità rive­
lata». Dice Jùngel: «La rivalutazione inopportuna dell’autorità del Magistero 
ecclesiale corrisponde a una svalutazione altrettanto inopportuna dell’ autorità 
delle Sacre Scritture».

Forte di 500 anni di esperienza, l’esegesi moderna ha riconosciuto chiaramente, insieme 
alla moderna letteratura e filosofia del linguaggio, che la semplice autointerpretazione delle 
Scritture e la chiarezza che ne deriva semplicemente non esistono. Nel 1928, Adolf von Har- 
nack, nel suo carteggio con Erik Peterson, dichiarò con la sua tipica crudezza che: «Il cosid­
detto “principio formale” del vecchio luteranesimo è una impossibilità critica e che al con­
trario quello cattolico è il migliore». Ernst Kàsemaun ha dimostrato che il canone delle 
Sacre Scritture in quanto tale non fonda l’unità della Chiesa, ma la molteplicità delle con­
fessioni. Di recente uno degli esegeti evangelici più importanti, Ulrich Luz, ha mostrato che 
la «Scrittura da sola» dà adito a tutte le possibili interpretazioni. Infine, anche nella prima 
generazione della Riforma si dovette cercare «il centro della Scrittura» per ottenere una 
chiave di interpretazione che non si riusciva a estrapolare dal testo in quanto tale. Ancora un 
esempio pratico: nello scontro con Gerd Lüdemann, un professore che negava la risurre­
zione di Cristo, la sua divinità, ecc., si è evidenziato che anche la Chiesa evangelica non può



Documentazione 1325

fare a meno di una sorta di Magistero. Nello sfumare dei contorni della fede in un coro di 
sforzi esegetici antitetici (esegesi materialista, femminista, liberazionista, ecc.) appare evi­
dente che proprio il rapporto con le professioni di fede, quindi con la Tradizione viva della 
Chiesa, garantisce l’interpretazione letterale delle Sacre Scritture, proteggendole dal sog- 
gettivismo e conservandone l’originarietà e l’autenticità. Perciò il Magistero non sminuisce 
l' autorità delle Sacre Scritture, ma le protegge collocandosi in un posizione inferiore rispetto 
ad esse e lasciando affiorare la fede che da esse deriva.

Quale criterio decisivo per la definizione di “Chiesa sorella” della Chiesa cat­
tolica romana, la Dichiarazione della sua Congregazione indica l'accettazione 
della “Successione apostolica". Un protestante come Jiingel rifiuta questo prin­
cipio come non biblico. Per lui successore degli Apostoli non è il Vescovo, ma il 
Canone biblico. Secondo lui chi vive secondo le Scritture è successore degli Apo­
stoli.

L’affermazione che il Canone sarebbe il successore degli Apostoli è un’esagerazione e 
Mescola cose troppo diverse fra loro. Il Canone della Scrittura è stato trovato dalla Chiesa 
in un processo che sarebbe durato fino al quinto secolo. Il Canone quindi non esiste senza 
i1 ministero dei Successori degli Apostoli, e nello stesso tempo stabilisce il criterio del loro 
servizio. La Parola scritta non sostituisce i testimoni vivi, così come questi ultimi non pos­
sono sostituirsi alla Parola scritta. Testimoni vivi e Parola scritta rimandano l’uno all’altro. 
Condividiamo la struttura episcopale della Chiesa come modo per essere in comunione con 
gli Apostoli, con tutta la Chiesa antica e con le Chiese ortodosse e ciò dovrebbe far riflet­
tere. Quando si afferma che chi vive secondo le Scritture è successore degli Apostoli, non si 
risponde alla seguente domanda: «Chi decide che cosa significa vivere secondo le Scritture 
e chi giudica se si viva effettivamente secondo le Scritture?». La tesi secondo la quale il suc­
cessore degli Apostoli non è il Vescovo, bensì il Canone biblico è un chiaro rifiuto del con­
cetto di Chiesa cattolica. Al contempo però si pretende che noi applichiamo questo stesso 
concetto per definire le Chiese della Riforma. Francamente è una logica che non capisco.

Da L’Osservatore Romano, 8 ottobre 2000



1326 Documentazione

Quale accordo è stato raggiunto ad Augsburg?

1. Significato dell’accordo

Molte polemiche circa la “Dichiarazione congiunta sulla Dottrina della giustificazione • 
firmata il 31 ottobre 1999 ad Augsburg, avrebbero potuto essere evitate se si fosse prestata 
una maggiore attenzione alle formulazioni precise che esprimono il tipo d’accordo rag­
giunto dal Documento. Da molti anni, la parola “consenso" è adoperata per esprimere quel 
processo volto a raggiungere una intesa e un riavvicinamento tra partner che, allontanatisi 
gli uni dagli altri, desiderano ritrovarsi. Il significato del termine è dunque esattamente 
quello che esso ha assunto etimologicamente, vale a dire: assenso, approvazione, intesa. Ci 
troviamo ovviamente di fronte ad un campo semantico molto ampio. Con questo termine si 
intende a volte una concordanza d’opinioni generalizzata', in altri casi, il termine qualifica 
soltanto alcuni elementi di un processo d’intesa. Poiché, tuttavia, si tratta di dialogo, occorre 
non dimenticare che quest’ultimo è un processo in continua elaborazione, verso un deter­
minato tipo d’intesa. Consenso significa pertanto raggiungimento di accordo teologico, che 
non annulla necessariamente tutte le differenze, ma che supera quelle effettivamente esi­
stenti, le quali non costituiscano più un ostacolo alla comunione ecclesiale, o al ristabili­
mento della comunione ecclesiale.

Si può facilmente comprendere che per alcuni un tale consenso sia considerato un cat­
tivo compromesso, una rinuncia alla propria identità, e una conseguenza dell’indifferenti­
smo. Sembra pertanto utile richiamare l’attenzione su un ulteriore significato parallelo del 
termine consenso. Si parla infatti anche di convergenze. Con ciò s’intende uno sviluppo che, 
a partire da un “dissenso” nella dottrina - e quindi da una differenza fondamentale -, tende 
a raggiungere un consenso. A differenza delle divergenze, considerate come tendenza all’al­
lontanamento, le convergenze sono invece elaborazioni successive, con le quali è possibile 
avvicinarsi progressivamente all’obiettivo, che tuttavia non è ancora raggiunto.

Ritornando al nostro argomento, occorre dire che, a volte, per definire un accordo più 
ampio o completo nella Chiesa, si usa l’espressione “consenso ecumenico” (Konsensòku- 
mene). Non di meno, occorre tenere presente che, nel dibattito teologico, Konsensòkumene 
può assumere anche una connotazione alquanto negativa, come se, con tale procedimento- 
si volessero annullare tutte le differenze. Nel termine si può avvertire il pericolo di una per­
dita d’identità della propria posizione e l’abbandono del proprio patrimonio ecclesiale con­
creto. Si temono innanzi tutto i compromessi nelle formulazioni, che nascondono le perdu­
ranti differenze, mostrando una unità che in realtà non esiste.

Si tratta di comprensibili preoccupazioni, che vanno prese in seria considerazione- 
L’impegno ecumenico esige la più grande competenza teologica, la massima precisione ter­
minologica e una sensibilità orientata verso l’altro. Anche in questo contesto, ben si applica 
l’antico proverbio abusus non tollit usum; vale a dire che l’uso scorretto del metodo non 
esclude che esso possa essere correttamente applicato, ed in modo fecondo.

Sulla base di quanto appena detto, va sottolineato che il raggiungere un determinato 
livello di consenso non implica l’aver raggiunto unità. Sebbene il riavvicinamento teolo­
gico sia un presupposto importante nel cammino verso l’unità, esso non basta a creare 
un’unità ecclesiale. Il consenso nel processo di unificazione rappresenta piuttosto una 
forma preliminare della comunione perfetta e visibile. Esso deve ancora tradursi in comu­
nione, e per questo motivo ci si riferisce alla ricezione, la quale deve accogliere, accettare 
e tradurre nella prassi, ad ogni livello della vita ecclesiale, le intuizioni e i risultati ecume­
nici raggiunti. Tale ricezione è anche da considerarsi un modo per verificare l’attuazione 
dell’accordo raggiunto. Ed è proprio in questo contesto che sorgono le maggiori difficoltà-



Documentazione 1327

Soltanto la ricezione, infatti, può permettere un riconoscimento ufficiale e vincolante del 
consenso raggiunto.

Ciò premesso, la “Dichiarazione congiunta” cattolico-luterana va letta molto attenta­
mente. Le ottime intuizioni che l’insieme dei testi contengono sono molto chiare al riguardo.

2. “Consenso su verità fondamentali”

Leggendo il testo si indovina la soddisfazione della Commissione per aver trovato una 
formulazione che corrisponde a ciò che essa vuole effettivamente affermare. La Dichiara­
zione indica che è stato raggiunto un «consenso su verità fondamentali della dottrina della 
giustificazione» (cfr. n. 5, n. 13, n. 40). Il documento si attiene quindi chiaramente alla 
parola consenso e spiega il termine con due argomenti.

Per il documento, si tratta, in primo luogo, di «verità fondamentali». Il concetto va con­
siderato sotto due aspetti. Non si intende esprimere un consenso totale (per esempio su tutta 
la dottrina della giustificazione), ma esiste nella Dichiarazione congiunta un consenso, di 
entità non trascurabile, sui fondamenti e sulle convinzioni di base. Risulta chiaro che tale 
consenso non è annullato dalle perduranti differenze. Tuttavia, è stato intenzionalmente evi­
tato di parlare di «consenso sulle verità fondamentali», e si è usata una formulazione priva 
dell’articolo determinativo: «consenso su verità fondamentali». Potrebbero quindi senz’al­
tro esistere altre verità fondamentali per le quali il consenso non è stato raggiunto (o non è 
stato ancora raggiunto). Tuttavia, anche in questo caso, il consenso raggiunto nella Dichia­
razione congiunta rimarrebbe valido. In essa l’affermazione di cui stiamo parlando è 
espressa anche in altri modi, come ad esempio: «un orientamento comune e un giudizio 
comune di alto grado», «una comprensione comune della nostra giustificazione».

Il Documento enuncia poi chiaramente le differenze che permangono nella Dottrina della 
Giustificazione. La Dichiarazione afferma che essa «non contiene tutto ciò che si insegna in 
ciascuna Chiesa sulla giustificazione» (n. 5); mostra «come elaborazioni che permangono 
diverse non sono più suscettibili di provocare condanne dottrinali» (n. 5). Il Documento 
afferma anche che «le elaborazioni tra loro diverse, riscontrabili nei singoli testi e dichiara- 
doni, sono compatibili con tale consenso» (n. 14); permangono quindi questioni «di impor­
tanza diversa, che esigono ulteriori chiarificazioni», pur nella convinzione «che la compren­
done comune da noi raggiunta offra la base solida per detta chiarificazione» (n. 43).

3- Le differenze che permangono al di là del consenso

Esaminiamo ora le molteplici ed importanti conseguenze che derivano dal testo d’ac­
cordo ratificato. Rimangono alcune questioni aperte per quanto riguarda la dottrina della 
giustificazione (e, naturalmente, al di là di quest’ultima). Tali questioni possono senz’altro 
avere un certo peso, ma non impediscono il raggiungimento di una più vasta unità delle 
Chiese. Con ciò risulta chiaro che esiste, sempre per quanto riguarda la Dottrina della giu­
stificazione, e secondo un termine usato dagli esperti ecumenici, un consenso differenziato. 
In altre parole, si può generalmente affermare che un consenso non escluda le differenze 
legittime. Per tornare alla Dottrina della giustificazione, va innanzi tutto precisato che il con­
senso raggiunto nella Dichiarazione cattolico-luterana non è né totale né uniforme, e che 
Pertanto esso suppone, nell’ambito dell’intesa raggiunta, la possibilità che vi siano delle dif­
ferenze, o meglio, per usare un termine più appropriato, delle differenziazioni. Ne consegue 
che, fondamentalmente e generalmente parlando, le differenze che permangono rappresen­
tano un difetto da correggere, ma sono anche il segno che la Chiesa è un’unità nella diver­
sità e che tale sua caratteristica deve rispecchiarsi nella struttura di un consenso ecumenico. 
Ovviamente, l’entità di tale diversità non è stata ancora sufficientemente chiarita.



1328 Documentazione

Come può, tuttavia, tale consenso fondamentale coesistere con le perduranti differenze 
senza diventare per ciò stesso un falso compromesso? Questa questione deve essere conside­
rata molto seriamente. In ultima analisi, proprio per quelle differenze, per quelle condanni 
nei secoli passati coloro che ci hanno preceduti non di rado hanno perso la vita, sono stati 
costretti ad abbandonare i loro beni, a lasciare il loro Paese e diventare degli esuli. Tutto ciò 
costituisce oggi un salutare avvertimento per non percorrere più la strada della condanna 
Non si tratta comunque di dichiarare semplicemente nulla la scelta di fede fatta in prece­
denza. Tuttavia, alla luce delle moderne conoscenze esegetiche e storiche, ermeneutiche 3 
teologiche, senza presunzione o sentenziosità, questa scelta di fede può essere più profonda­
mente compresa. Possiamo meglio riconoscere che, nella foga della disputa, ci siamo a volt1’ 
fraintesi, abbiamo usato linguaggi diversi, deformando così la posizione dell’altro. Se ogg1 
siamo in grado di riconoscere tali deformazioni, non significa che stiamo operando dell3 
manipolazioni della verità. Né che vogliamo situarci al di sopra delle decisioni del passato- 
Significa invece che esiste per noi una concreta possibilità di appianare le tensioni.

Grazie a questo nuovo orientamento, possiamo inoltre scoprire che l’altro che dialog3 
con noi (ovvero, la controparte, in senso più largo), non usa un linguaggio identico al nostro 
Esistono concetti e terminologie diverse, oltre che diversità di approcci nei confronti dell3 
giustificazione. Ciò si applica, ad esempio, a nozioni fondamentali quali il peccato, la con' 
cupiscenza, la certezza della salvezza, il merito o le buone opere. Oggi è possibile a volte 
riconoscere fondatamente che queste diverse comprensioni possibili non si escludono, anz1 
non di rado si completano a vicenda. In una situazione conflittuale in atto, tutto ciò non3 
sempre percepibile in modo sufficientemente chiaro. Tuttavia, numerosi studi degli ultimi 
decenni mostrano inequivocabilmente che, in tali situazioni, chi si affronta soffre di una 
alienazione che esclude ogni comprensione reciproca.

In questo contesto, si comprende anche che chi ama il proprio patrimonio di fede, ed 3 
fiero delle sue origini ecclesiali e confessionali, possa essere scettico. Queste persone pos­
sono avere l’impressione che i testi della Tradizione siano usati arbitrariamente e riplasmati- 
come cera. Colui che non ha una esperienza diretta dell’accurato metodo di ricerca storie3 
condotto nell’ambito di una commissione di dialogo, incontra certamente maggiori diffi" 
coltà ad accettare i risultati ai quali si giunge con tale metodo. D’altra parte, in questo pro­
cesso avviene che si facciano anche affermazioni ritenute successivamente insostenibili; 
Sarebbe anche troppo facile ridurre tutto ad una mera differenziazione di linguaggio o d1 
categorie di pensiero. Di fatto esistono differenze di contenuto che non possono essef3 
negate (cfr. “Dichiarazione congiunta”, 18-39. 43). Talvolta, non comprendiamo compio" 
tamente né la portata di queste differenze né gli effetti che esse possono avere per altre veril3 
della fede, al di là di quelle alle quali determinate differenze si riferiscono più dirottamento

4. Le conseguenze della Dichiarazione comune non devono essere sopravvalutate
Sembra necessario ridimensionare. Infatti, gli studi fino ad oggi realizzati, come pure la 

“Dichiarazione congiunta”, che ha tratto da essi svariati elementi, sono ben più modesti. 
Essi non giudicano della verità obiettiva di precedenti decisioni magisteriali; ma si chiedono 
se siano ancora valide per i cattolici e i luterani di oggi le condanne di ieri. La Dichiarazione 
congiunta afferma di fatto quanto segue: «L’insegnamento delle Chiese luterane presentato 
in questa Dichiarazione non cade sotto le condanne del Concilio di Trento. Le condanne 
delle Confessioni luterane non colpiscono l' insegnamento della Chiesa cattolica romano 
così come esso è presentato in questa Dichiarazione» (n. 41). La Dichiarazione ufficiai3 
comune della Federazione Luterana Mondiale e della Chiesa cattolica, sottoscritta il 31 otta" 
bre 1999, si esprime in maniera analoga: «Pertanto risulta chiaro che le precedenti e reci- 
proche condanne dottrinali non si applicano all’insegnamento delle due parti in dialogo 
così come presentato nella Dichiarazione congiunta» (n. 2).



Documentazione 1329

In tal senso, la “Dichiarazione congiunta”, come essa stessa afferma, costituisce una 
“base valida” per affrontare le questioni ancora aperte. Nella sua conclusione, il documento 
toma ad affermare, in forma sintetica e convincente, che le perduranti differenze tra catto­
lici e luterani - evidenziate fino ad ora dal dialogo e sulle quali essi concordano -, non sono 
un ortus conclusus, ma parte integrante e positiva su cui può basarsi l’ulteriore elaborazione 
del consenso già raggiunto sulla Dottrina della giustificazione: «Per questo motivo, l’ela­
borazione luterana e l’elaborazione cattolica della fede nella giustificazione sono, nelle 
loro differenze, aperte l'una all’altra e tali da non invalidare di nuovo il consenso raggiunto 
su verità fondamentali» (n. 40).

In questo senso, la Dichiarazione stessa realizza un duplice obiettivo. Da una parte, 
essa mostra 1’esistenza di un consenso su «verità fondamentali della Dottrina della giu­
stificazione», e può di conseguenza affermare che le condanne dottrinali del XVI secolo 
non si applicano più, e reciprocamente, oggi. D’altra parte, tale intesa dottrinale riduce, per 
così dire, l’accentuazione sulle condanne dottrinali, ciò che, inversamente, non sarebbe 
stato possibile senza l’accordo dottrinale raggiunto. Si tratta di due effetti intimamente 
connessi tra loro ed inscindibili l’uno dall’altro. La Dichiarazione ha più volte sottolineato 
tale aspetto, che non può essere preso più ampiamente in esame entro i limiti di questo 
esposto.

5. “Consenso differenziato” e unità della Chiesa

In ultima analisi, il “consenso differenziato” è possibile soltanto se esso si situa nel­
l’ambito di un preciso modello di unità della Chiesa. Non si può concepire l’idea di un con­
senso che all’origine e sotto ogni punto di vista, sia totale. Se così fosse, non vi sarebbe spa­
zio per approcci diversi, per modelli linguistici differenziati, né per forme differenti di 
pensiero, e si dovrebbe di conseguenza accettare un’univoca formulazione teologica. Ciò 
equivarrebbe, in fin dei conti, ad assoggettare uno dei due partner del dialogo all’altro, e 
costituirebbe, in ambito ecumenico, la fine di ogni genuino dibattito e scambio teologico. 
Né il “consenso differenziato” potrebbe equivalere ad una neutrale pluralità di opinioni tra 
loro parallele (ad esempio sulla giustificazione), poiché in questo caso non vi sarebbe più la 
ricerca dell’unità. Il modello di “consenso differenziato” deriva dalla convinzione che l’u­
nità della Chiesa è sempre stata “unità nella diversità”, nella quale esiste una comunione 
fondante [Grund-Gemeinsamkeit] vincolante ed irrinunciabile insieme, che ammette anche 
delle differenze, purché esse non la minaccino o la mettano in pericolo.

Certamente, non esiste ancora un consenso sufficiente su un modello che definisca più 
precisamente “l’unità nella diversità”, anche perché definire un tale modello significa, in 
ultima analisi, raggiungere un consenso sui criteri stessi dell’unità. Esso può essere 
desunto, anche se per approssimazione e indirettamente, dalla Dichiarazione congiunta, 
sebbene non esista ancora un consenso sui criteri dell’unità. Ad esempio, il Luteranesimo, 
secondo la sua tradizione confessionale (cfr. Confessio Augustana, arti.7. 8), considera il 
ministero un’aggiunta secondaria a tali criteri e fino a quando non sarà raggiunto un 
accordo su ciò a cui tendiamo, anche la bella espressione “diversità riconciliata” resterà 
una definizione ambigua.

Soltanto dopo aver chiarito ulteriormente tutto questo, apparirà più chiaro in che senso 
la dottrina della giustificazione è, secondo l’affermazione della Dichiarazione congiunta, 
«un criterio irrinunciabile che orienta continuamente a Cristo tutta la dottrina e la prassi 
della Chiesa» (n. 18). Anche la convinzione fondamentale del luteranesimo, che definisce la 
dottrina della giustificazione quale correttivo critico e di principio per la comprensione della 
dottrina sulla Chiesa, della sua unità, del ministero e dei Sacramenti, dovrà essere investi­
gata ulteriormente nel dialogo e a raffronto con la teologia cattolica. In questo contesto, il 
dialogo luterano-cattolico è ancora agli inizi.



1330 Documentazione

6. Il compito futuro: tradurre il consenso in comunione

Per ritornare a quanto ho affermato all’inizio, queste mie riflessioni intendono mostrare 
che l’aver trovato un consenso, qualsiasi esso sia (ed anche se esso esprime un alto livello 
di intesa), non equivale ad aver realizzato una comunione ecclesiale. Tradurre il consenso in 
comunione esige molti altri passi. Non si tratta di prolungare ad arte la separazione, corn6 
alcuni ritengono. Infatti soltanto se si procederà progressivamente insieme, in modo consa' 
pevole, si perverrà ad una duratura ricezione dei risultati già raggiunti.

La grande importanza della “Dichiarazione congiunta” non va tuttavia sottovalutata. In 
ultima analisi, la disputa sulla giustificazione è il fulcro attorno al quale si cristallizzatino 
tutte le controversie tra la Riforma e la Chiesa cattolica (cfr. n. 1). Tutti i nodi vengono al 
pettine! Si deve senz’altro riconoscere che il Documento ratificato ad Augsburg rappresenta 
un «passo decisivo verso il superamento della divisione ecclesiale» (n. 44). Senza un tal6 
«consenso su verità fondamentali» non si potrebbe neppure pensare di affrontare le qu6' 
stioni ancora aperte relative ai sacramenti, alla Chiesa, al ministero o al culto dei santi6 
della Vergine. D’altra parte, se luterani e cattolici hanno raggiunto un tale consenso, è lecito 
sperare che le questioni ancora da chiarire (cfr. n. 43) potranno, con l’aiuto dello Spirito 
Santo, trovare una soluzione riconciliatrice.

La Dichiarazione congiunta sulla dottrina della giustificazione e la sua firma nella ricor 
renza della Festa della Riforma dell’anno 1999, costituiscono un’occasione unica. Per il 
XXI secolo che inizia, alba di un nuovo Millennio, Luteranesimo e Chiesa cattolica voltati0 
pagina.

* Karl Lehmann*
Vescovo di Mainz

Da L’Osservatore Romano, 14 ottobre 2000

* S.E. Mons. Karl Lehmann, Vescovo di Mainz e Presidente della Deutsche Bischofskonferenz, ha guidato, 
insieme al professore luterano Wolfhart Pannenberg, i lavori di una Commissione ecumenica creata nel 1980 in 
Germania, a seguito della visita di Papa Giovanni Paolo II, ed incaricata di studiare le condanne del XVI secolo. 1' 
rapporto pubblicato da tale Commissione a conclusione dei suoi lavori nel 1986: Lehrverurteilungen-Kirchentrei1' 
nend? Rechtfertigung, Sakramente und Amt im Zeitalter der Reformation und heute [Le condanne dottrinali di*v 
dono ancora? Giustificazione, Sacramenti e Ministero all’epoca della Riforma e oggi], ha fornito importanti spunti 
per l’elaborazione della Dichiarazione congiunta firmata ad Augsburg il 31 ottobre 1999.



Documentazione 1331

ETICA E FINANZA
Il presente contributo alla riflessione, promosso dall’Uffìcio Nazionale C.E.I. per i problemi sociali e 
il lavoro, è stato elaborato dal Gruppo di studio “Etica e Finanza" composto dai seguenti esperti: 
Alford aw. Helen, Cancedda don Tiziano, Carlotti don Paolo, Gasile don Angelo, Compagnoni p. 
Francesco, O.P., Destro don Livio, Manzone don Gianni, Marzano prof. Ferruccio, Operti mons. 
Mario, Ponchio prof. Giovanni, Santangelo don Domenico, Tarchi don Paolo, Toso don Mario, S.D.B. 
Il testo ha cercato di evitare fin dove possibile l’uso di termini tecnici derivati dalle teorie econo- 
mico-finanziarie. Si rinvia comunque alla consultazione di:
- Enciclopedia della Finanza, Le Garzantine, Milano 1999.
- Enciclopedia dellEconomia, De Agostini, Milano 1998.

Le Encicliche Sociali sono citate secondo la numerazione di:
- 1 documenti sociali della Chiesa. Da Leone XIII a Giovanni Paolo II, Libreria Editrice 

Vaticana, 1991.
Altri Documenti Ecclesiali secondo;
- Enchiridion Vaticanum, EDB, Bologna.

Utile ed istruttiva, nei suoi immediati risvolti pratici, sarà la lettura dell’opuscolo pubblicato dalla 
Commissione di studio “Etica, Finanza, Sviluppo" dell’Ufficio pastorale sociale e del lavoro della 
Diocesi di Padova: Realizzare l’impossibile: dare un’anima alla finanza, Padova 1999, pp. 78.

1. PREFAZIONE

1.1. Un nuovo ruolo della finanza

Mai come nei periodi di transizione si assiste 
al sorgere di fenomeni nuovi che si presentano, al 
contempo, come cause e indicatori dei muta­
menti in atto per cui non sempre risulta facile 
un’esatta interpretazione dei medesimi. D’altra 
parte per i cristiani una retta comprensione dei 
fatti della vita emerge come esigenza irrinuncia­
bile, non solo perché il discepolo di Cristo 
ricerca sempre la verità, ma anche perché l’im­
pegno del discernimento è sorretto dalla convin­
zione che una fede autentica non può che porsi in 
modo critico nei confronti della realtà. Tutto que­
sto per separare “la pula dal grano” e per cogliere 
gli appelli del Signore a far sì che la sua propo­
sta di salvezza segni in profondità la cultura e gli 
atteggiamenti di vita a favore di un autentico svi­
luppo e di una piena realizzazione di ogni uomo 
e di tutto l’uomo.

Una caratteristica dell’epoca della globalizza­
zione, nella quale stiamo entrando in modo sem­
pre più articolato e complesso, è certamente 
quella di un nuovo ruolo e di un nuovo peso gio­
cati dalla finanza ai diversi livelli. Fino ad alcuni 
anni fa alle notizie dei mercati finanziari era 
riservato, nei telegiornali e nell’informazione in 
genere, uno spazio secondario e marginale, che 
interessava solo gli addetti ai lavori.

Oggi è frequente il caso in cui l’apertura dei 
notiziari sia data da informazioni finanziarie, in 
particolare dall’andamento del mercato borsi­

stico in tutto il mondo. Termini tecnici e indici di 
sviluppo, fino a ieri sconosciuti ai più, sono 
diventati linguaggio comune e non è raro assi­
stere allo spettacolo di gruppi di persone, ferme 
di fronte ai terminali esposti nelle vetrina delle 
banche, intenti a commentare l’andamento delle 
quotazioni in Borsa.

Non si tratta, certamente, di un interesse di 
carattere culturale, ma di una nuova concezione 
dell’investimento dei propri risparmi che, indotta 
dai nuovi scenari della finanza globalizzata e dal­
l’introduzione delle nuove tecnologie anche in 
questo settore, ha generato, per così dire, una 
febbre insaziabile di “fare soldi” in fretta e 
meglio possibile!

Se dal piano più strettamente personale ci si 
apre a considerazioni di più ampio respiro, si 
constata ugualmente che la finanza ha assunto un 
peso determinante nell’economia mondiale dise­
gnando scenari, quasi da fantascienza, nei quali 
somme ingenti di denaro sono continuamente in 
movimento, nelle ventiquattro ore della giornata, 
alla ricerca del miglior profitto e della resa più 
immediata, mentre i vari operatori di Borsa, 
messi da parte i vecchi sistemi, stanno elabo­
rando nuovi prodotti e nuovi programmi per ren­
dere più appetibile l’investimento e più accetta­
bile il rischio!

Questa situazione, che non si ha certo la pre­
tesa di descrivere con semplici battute, pone non



1332 Documentazione

pochi problemi sia di ordine economico che 
sociale, interpellando a fondo anche i criteri 
della convivenza civile e i modelli di sviluppo. I 
comportamenti dei singoli e delle istituzioni, 
d’altra parte, sembrano sempre più allontanarsi 
dalle aspirazioni maturate negli ultimi decenni, a 
riguardo di una possibile democrazia econo­
mica.

1.2. Un contributo al discernimento

In questo spirito la riflessione, che viene pro­
posta in questo documento, intende essere un 
contributo per aiutare i credenti e le comunità 
ecclesiali a fare un’opera di discernimento della 
realtà nella prospettiva di far maturare comporta­
menti coerenti con la fede e con la visione cri­
stiana della vita.

Non si tratta di un documento del Magistero 
della Chiesa, ma piuttosto dell’offerta di un 
modello di approccio alle questioni economiche 
e sociali ispirato dalla fede e dall’insegnamento 
della Chiesa, elaborato da un gruppo di studio 
formato da esperti di varie discipline teologiche 
e umane, organizzato dall’Ufficio Nazionale per 
i problemi sociali e il lavoro della C.E.I., con l’o­
biettivo di avviare una ricerca ed una riflessione 
su queste tematiche.

Il documento-sussidio consta di tre parti fon­
damentali e di alcune schede esemplificative. 
Nella prima viene proposto un discorso morale 
generale sui principi e sui criteri della valuta­
zione degli atteggiamenti e dei comportamenti in 
ambito finanziario, ponendo in luce il rapporto 
fondamentale tra il teologicamente salvifico e il 
moralmente buono. E una trattazione di fondo 
che risponde all’intento di educare al significato 
e all’importanza della morale come scienza della 
libertà e della responsabilità.

Nella seconda parte viene presentata la situa­
zione della finanza oggi con l’obiettivo di aiutare 
una comprensione il più possibile corretta della 
realtà e formare la coscienza dei credenti alla 
consapevolezza che non è possibile una scelta 
moralmente buona a prescindere da una cono­
scenza adeguata dei vari aspetti in gioco.

Nella terza parte, a partire dalla presentazione 
di alcuni principi fondamentali della dottrina 
sociale della Chiesa, viene proposta un’applica­
zione morale ai nuovi fenomeni del mercato 
finanziario.

Ogni parte è di per sé completa e può essere 
presa in considerazione in modo autonomo dalle 
altre, anche se al termine di ognuna di esse viene 
colto il nesso con la parte seguente al fine di dise-

Diventa così indispensabile per i cristiani 
un’attenta opera di comprensione e di approfon­
dimento della realtà per giungere ad una lettura 
di fede del problema che consenta di maturare 
atteggiamenti e scelte di vita coerenti sia a livello 
del comportamento personale che delle responsa­
bilità all’intemo delle istituzioni pubbliche « 
delle professioni esercitate.

gnare il percorso formativo che vuole educare 
alla responsabilità.

L’ultima parte, che riporta alcune schede esem­
plificative, non intende sostituirsi all’impegno 
personale di ognuno nell’elaborazione di scelte 
cristiane coerenti con la fede, ma intende far cre­
scere la convinzione che oltre la maturazione di 
atteggiamenti corretti, è fondamentale un impe­
gno collettivo in ambito politico, affinché si rea­
lizzino le condizioni fondamentali per un reale 
cambiamento della situazione. Non è sufficiente, 
infatti, la dedizione e la coerenza dei singoli, ma 
è necessaria e urgente un’azione nel contesto 
sociale e politico capace di ridisegnare le regole 
del gioco in una prospettiva di valore a servizio 
degli uomini e del loro sviluppo armonico.

Questo documento-sussidio è stato terminato 
nel maggio del duemila e si inserisce in quel­
l’impegno giubilare che intende testimoniare e 
proporre, come ricorda Giovanni Paolo II. la 
signoria di Dio anche nel mondo economico e 
finanziario: «Si deve altresì creare una nuova 
cultura di solidarietà e cooperazione internazio­
nali, in cui tutti - specialmente i Paesi ricchi e il 
settore privato - assumano la loro responsabilità 
per un modello di economia al servizio di ogni 
persona. Non deve essere ulteriormente dilazio­
nato il tempo in cui anche il povero Lazzaro 
potrà sedersi accanto al ricco per condividere lo 
stesso banchetto e non essere più costretto a 
nutrirsi con quanto cade dalla mensa (cfr. Le 
16,19-31). L’estrema povertà è sorgente di vio­
lenze, di rancori e di scandali. Portare rimedio 
ad essa è fare opera di giustizia e pertanto di 
pace. Il Giubileo è un ulteriore richiamo allo 
conversione del cuore mediante il cambiamento 
di vita. Ricorda a tutti che non si devono assolti- 
lizzare né i beni della terra, perché essi non sono 
Dio, né il dominio o la pretesa di dominio del­
l’uomo, perché la terra appartiene a Dio e soloo 
Lui: “La terra è mia e voi siete presso di me 
come forestieri e inquilini" (Lv 25,23). Que­
st’anno di grazia possa toccare il cuore di quanti 
hanno nelle loro mani le sorti dei popoli!».



Documentazione 1333

Affidando questo strumento di riflessione alle 
comunità e agli operatori pastorali, ci guida la 
convinzione dell’urgenza e dell’importanza del 
tempo che stiamo vivendo e la speranza di poter

dare un contributo affinché i credenti riscoprano 
sempre di più la sfida evangelica di essere “lie­
vito, sale e luce”.

2. LA VALUTAZIONE MORALE DELL'ATTEGGIAMENTO 
E DEL COMPORTAMENTO IN AMBITO FINANZIARIO

2.1. La morale e i campi d’azione umana specifici

Iniziamo con alcune premesse sulla indivi-  
duazione specifica della ragione morale rispetto  
ad altre ragioni che accompagnano la valutazione  

della problematica finanziaria, onde evitare la 
dispersione dello specifico dell’approccio morale 
stesso.

2.1.1. Il moralmente buono e il tecnicamente efficace
Un primo elemento che si ripropone è la chia­

rificazione del rapporto tra il moralmente buono e 
il tecnicamente efficace (o sistemico, cioè richie­
sto dalle esigenze interne di un’area dell’agire 
umano). Di essi in prima istanza si può dire che 
non sono riducibili l’uno all’altro, ma appartengo­
no a formalità e razionalità diverse, pur riguardan­
do uno stesso ambito operativo e soprattutto es­
sendo in relazione ad uno stesso soggetto agente.

Si ribadisce pertanto la rilevanza reciproca 
del morale e del tecnico. Del morale per il tec­
nico, in quanto ogni fare dell’uomo prevede 
necessariamente un suo operare, con la conse­
guente necessità della custodia del senso del­
l’uomo in ogni sua attività produttiva. Del tec­
nico per il morale, in quanto l’esperienza morale 
mira alla verità dell’autorealizzazione del­

l’uomo, una verità che è anche di natura tecnica, 
che un soggetto non può trascurare o eludere.

È pertanto essenziale tener presente un pro­
blema che emerge oggi nell’analisi del fatto 
finanziario come fatto tecnico, cioè quello della 
sua controllabilità ed in particolare la questione 
se sia possibile un indirizzo nei fenomeni com­
plessi che si succedono e si intersecano nella 
finanza o se si sia invece innescato un processo 
che tende a sfuggire ad ogni intento ordinatore.

Ciò pone un preliminare problema morale di 
notevole rilevanza, perché si rischia l’erosione se 
non proprio l’esautorazione della competenza 
dell’uomo di fronte alla responsabilità del suo 
presente e del suo futuro, lasciato così in mano a 
dinamiche dall’uomo stesso originate ma, forse, 
sfuggite al suo controllo (cfr. il § 4.1.3.).

Il moralmente buono e il giuridicamente lecito2.1.2
In seconda istanza, è ugualmente da evitare 

l’identificazione tra il moralmente buono e il giu­
ridicamente permesso. La prospettiva giuridica è 
settoriale rispetto a quella morale, che possiede 
invece una natura globale. Il diritto coniuga la 
moralità con le possibilità della società e con la 
limitatezza di affermazione storica del valore 
morale in essa determinantesi, usando la forza 
coercitiva, che invece esula dalle possibilità della 
morale. Se è vero che non è moralmente auspica­
bile una protezione giuridica completa ed esau­
stiva di ogni valore morale (poiché ne derive­
rebbe l’imposizione coercitiva di ogni valore 
morale) è però altrettanto urgente chiedersi quali 
valori morali debbano avere tale protezione, non 
solo in vista di una possibilità della società, ma 
anche in vista della promozione della qualità del 
vivere civile. Sotto entrambi gli aspetti sembra 
doveroso escludere pratiche particolarmente

lesive di una giusta allocazione delle risorse eco­
nomiche: la persistenza di forti sperequazioni tra 
categorie di persone, che si alimenta tramite 
modalità sistemiche ingiuste e giuridicamente 
garantite, non può non provocare a lungo andare 
un logoramento del tessuto sociale, tale per cui è 
facile prevedere in esso l’insorgenza di dinami­
che destabilizzanti e distruttive. Una giusta allo­
cazione dei beni materiali deve ricevere adeguata 
protezione giuridica alfintemo di una società.

Del resto sarebbe contraddittorio fare appello 
in ambito di contrattazioni economiche e finan­
ziarie ad una lealtà e onestà di comportamento, 
per una finalità che risulta poi non moralmente 
sostenibile perché svolta a danno dell’altro. La 
coerenza del valore morale richiede una sua 
affermazione e protezione universale, non solo 
cioè per tutti gli individui ma anche in tutte le 
situazioni.



1334 Documentazione

2.1.3. Il moralmente buono e il consensualmente stabilito
Un terzo aspetto da chiarire è il rapporto tra il 

moralmente buono e il consensualmente stabi­
lito, in particolare se sia sostenibile una loro 
identificazione. Si ricerca un consenso univer­
sale attraverso la razionalità rigorosamente pro­
cedurale della comunità scientifica universale, 
che prevede la fondamentale uguaglianza e parità 
di tutti i partecipanti e la plausibilità razionale 
delle argomentazioni, esposte ad ogni critica 
anche sui presupposti soggiacenti. La prospettiva 
non è certo quella della determinazione di un 
facile consenso, anche se la fattibilità concreta di 
questo progetto solleva qualche perplessità.

Esso tuttavia ha una positiva rilevanza preli­
minare e di facilitazione nella ricerca del bene 
morale, quando si trasforma nella proposta di 
autoregolazione rivolta ai soggetti direttamente 
coinvolti nella gestione di un’attività settoriale. 
Occorre anche qui prevedere la partecipazione di 
tutti i soggetti coinvolti e la plausibilità delle 
argomentazioni presentate. Nel caso specifico 
della regolazione dell’attività finanziaria oltre

2.1.4. Il moralmente buono e lo storicamente
Infine un quarto elemento tende a porre il rap­

porto tra il moralmente buono e lo storicamente 
possibile, aprendo all’ambito dell’etica applicata. 
E necessario distinguere la determinazione del 
valore morale dalla possibilità storica della sua 
affermazione, evitando di far rifluire impropria­
mente sulla prima dimensione l’incertezza della 
seconda. Si evita così di delineare i valori par­
tendo dalle debolezze dell’uomo nella sua storia. 
Si avrebbe una giustificazione dello status quo, 
una tendenziale coincidenza dell’etica coll'ethos 
di fatto esistente, la perdita del carattere profetico 
della riflessione morale, soprattutto quella cri­
stiana, e si aprirebbe alla possibilità di diventare 
progressivamente un pensiero ideologico, perché 
non osa più pensare oltre lo storicamente esistente.

Ma se questo è vero, non è lo di meno la 
necessità di delineare strategie che rendano pos­
sibile il superamento progressivo del divario tra 
l’ideale e il reale, come peraltro la tradizione teo- 
logico-morale ha sempre provveduto ad assicu­
rare per l’etica individuale del singolo. Soprat-

2.2. Il bene comune

Una volta attirata l’attenzione sulla necessità e 
il modo di tener libero l’approccio morale da pos­
sibili fraintendimenti, si procede alla progressiva 
definizione del bene morale coinvolto nell’atti­
vità finanziaria, procedendo gradualmente dai

agli intermediari si richiede di dare parola anche 
ai risparmiatori, alle comunità nazionali, alle 
imprese, ecc.: in questo si ricercherebbe il bene 
morale applicando il principio dell’universalità- 
È infatti legittimo ipotizzare che, se tutte le 
istanze coinvolte direttamente o indirettamente 
possono partecipare, sia più probabile la identifi- 
cazione del bene comune.

Tuttavia non si può non notare che la valenza 
morale dei comportamenti non è costituita dal 
consenso raccolto, ma rimanda ulteriormente ad 
un criterio in sé buono e giusto.

Questo tema potrebbe portare ad una giustifi' 
cazione di fatto delle regole consensualmente 
stabilite per il funzionamento dei mercati finan­
ziari, entrando nei quali o se ne accetta la logica 
che in essi vi domina o se ne esce. Ora il con­
senso maggioritario su una determinata realtà 
non la istituisce come moralmente buona, ma è 
dichiarabile tale se la finalità implicata nell’a­
zione è razionalmente, cioè per la razionalità pra­
tica, giudicata tale.

possibile

tutto a livello sociale, se Io storicamente possi­
bile non determina il valore morale, tuttavia 
scandisce l’itinerario della sua realizzazione. 
L’etica non può accontentarsi quindi di essere 
teoretica, ma segue anche l’itinerario applicativo 
dei suoi assiomi e principi e da esso ne risulta 
certamente arricchita, anche se non determinata-

Di qui il problema, stante l’attuale caratteriz­
zazione del comparto finanziario, della configu­
razione di un itinerario ad esso possibile verso 
una maggiore permeabilità morale. Si tratta di 
configurare il rapporto anche a partire da pro­
spettive etiche nettamente diverse rispetto a 
quelle di fatto prevalenti.

Dato l’influsso che l’utilitarismo ha esercitato 
sull’economia fin dalle origini della disciplina 
stessa, non è pensabile un cambio repentino. Un 
primo ragionevole passo verso scenari differenti 
è la promozione di un pluralismo di sistemi 
all’interno della finanza e dell’economia, come 
timidamente con il fascio di proposte aggregate 
attorno all’idea del terzo settore si cerca di fare.

concetti morali più ampi in cui risulta inscritta- 
La questione morale in campo economico 

viene posta primariamente dal riferimento al 
concetto di bene comune, concetto che è insito 
strutturalmente nella definizione tomista di ogni



Documentazione 1335

tipo di legge, che è appunto un ordinatio rationis 
ad bonum commune (progetto razionale e norma­
tivo per il raggiungimento del bene comune) a 
significarne la struttura intersoggettiva.

Il criterio del bene comune sarà esplicitato nel 
§ 4.2. di questo documento; sembra però oppor­
tuno ribadire già qui che tale concetto ha una 
dimensione primariamente qualitativa che verte 
sul tipo di relazioni interpersonali e sociali instau­
rate, e non solo quantitativa, vertente cioè sui beni 
strutturali e materiali da rendere disponibili, 
secondo l’indicazione conciliare: «Nell’insieme di 
quelle condizioni sociali che consentono e favori­
scono negli esseri umani, nelle famiglie e nelle 
associazioni, il conseguimento più pieno e più 
rapido della loro perfezione» (Gaudium et spes, 
74). E prima di tutto bene di ciò che tra i beni è il 
più prezioso, è bene delle persone secondo le per­
sone nel loro essere l’una di fronte all’altra.

L’utile si incontra qui col buono, e si presenta 
non come una categoria ad esso estranea e con 
esso non coniugabile: lo diventa solo nel caso in 
cui esso è perseguito in modo assolutizzato e 
svincolato da qualsiasi riferimento ulteriore, cioè 
più generale.

2.3. Gli atteggiamenti e gli orientamenti morali:

La riflessione sin qui condotta è di natura nor­
mativa e di indole minimale, cioè necessita 
ancora della considerazione della ricaduta sulla 
persona del suo proprio agire e segna il limite 
minimo oltre il quale ogni valore morale è 
disperso, mentre invece sembra saggio tendere 
allo sviluppo ottimale. E utile ricordare che la 
ricaduta dei comportamenti assunti sulla crescita 
e sull’autoeducazione del soggetto morale stesso 
è costante e netta, e qualora prenda progressiva­
mente e liberamente forma secondo direttrici 
operative marcatamente alternative rispetto al 
bene morale, indirizza il soggetto verso una con­
dizione viziosa, cioè modalità decisionali ten­
denzialmente progressive e stabili, segnate speci­
ficatamente dal vizio dell’avarizia e dell’avidità.

L’avarizia si configura come la volontà illimi­
tata ad un possesso illimitato, ad avere di più, in 
quanto di più, in quanto eccedente il necessario e 
talora il conveniente. Essa misconosce e lede il 
diritto di altri al necessario per la propria sussi­
stenza, violando nel concreto quotidiano il ricono­
scimento dell altro, che, in tale caso, scade a sem­
plice funzione e strumento. Ma oltre a ciò si avvia 
per il soggetto avaro una progressiva materializza-

Il teorema del bene comune informa di sé il 
rapporto con i beni terrestri, in quanto usandoli 
l’uomo moralmente giusto ha di mira la custodia 
della sua costitutiva apertura all’altro e trasforma 
questo rapporto in uno spazio di vera fraternità: 
si introduce così il raccordo con il tema della pro­
prietà privata e con i criteri che moralmente la 
giustificano (Gaudium et spes, 69).

La riflessione originata nel concetto di bene 
comune, sviluppata nella riflessione circa l’uti­
lizzo comune dei beni posseduti, si precisa ulte­
riormente nella determinazione del giusto inte­
resse ottenibile dal prestito di risorse finanziarie. 
Esso è tale quando assicura il mantenimento nel 
tempo del suo valore, ricompensa del mancato 
introito generato dalla temporanea mancata 
disponibilità dello stesso da parte del proprieta­
rio, copre il rischio del possibile fallimento del­
l’investimento operato, corrisponde alla mag­
giore produttività (investimento non bancario): 
oltre questi criteri si dà la possibilità di un ingiu­
sto guadagno, un ingiusto possesso di beni, una 
lesione inferta al bene comune, un misconosci­
mento della costitutiva interpersonalità della per­
sona umana.

1 Cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, Città del 
2 Cfr. Ibidem., 1809.

virtù e vizi

zione della propria persona e del proprio vissuto, 
con la tendenziale identificazione personale con i 
beni posseduti, con una riduzione a quantità della 
qualità del cammino di personalizzazione. Lo spi­
rituale viene non solo espunto come estraneo, ma 
anche corrotto, perché ridotto a materiale.

All’avarizia sovente si accompagna l’avidità 
che acuisce alcuni tratti del precedente vizio, in 
quanto è caratterizzata da una volontà a non con­
dividere con altri i beni posseduti e ad un accu­
mulo fine a se stesso.

L’impedimento dell’avarizia e dell’avidità ad 
un autentico sviluppo morale cristiano è di note­
vole portata e ciò che è in gioco non può essere 
sottovalutato da nessuna vigile coscienza: giusta­
mente si parla di una idolatria del denaro (il dio 
denaro), quando la sua ricerca diventa talmente 
forte ed ossessiva da sostituirsi alla ricerca della 
verità e alla stessa ricerca di Dio.

Per contro, nello stesso ambito decisionale, è 
possibile originare anche una ottimizzazione vir­
tuosa dell’atteggiamento e del comportamento 
del soggetto: essa si inscrive nel quadro della 
virtù della giustizia', della temperanza2 e della 
generosità.

Vaticano, LEV 1999, 1807.



1336 Documentazione

La prima, la giustizia, verte sulla relazione 
all’altro e promuove quel modo di essere della 
persona che di fronte all'altro lo riconosce nella 
sua realtà, assicurandogli, con un atteggiamento 
benevolo e amicale, modalità operative che 
esprimano coerentemente tale riconoscimento. 
Questo riconoscimento è gratuito e non può 
essere quindi l’esito di una lotta fatta di conqui­
sta da una parte e di resistenza dall’altra, tale per 
cui si dà solo ciò che l’altro è riuscito di fatto ad 
ottenere. Infatti i diritti fondamentali della per­
sona non possono continuare ad essere attuati 
solo nella misura in cui sono continuamente con­
quistati e difesi: vi sono motti titolari di diritti 
che non sono in grado di rivendicarti per sé. 
Entra in azione la solidarietà intesa come giusti­
zia distributiva. L’assicurazione gratuita del bene 
morale relazionale e materiale è gesto di 
profonda pacificazione nel quotidiano, dove 
viene intessuto un vissuto interpersonale degno 
della dignità dei soggetti coinvolti. In questo 
modo si assicura non solo il reale vantaggio alle 
persone raggiunte dal nostro operare, ma anche e 
soprattutto l’interiore formazione positiva del 
proprio modo di essere persona, la formazione 
della persona virtuosa.

La seconda, la temperanza, oltre a moderare il 
desiderio e riconvertirlo a servizio del bene 
morale, abilita ad un equilibrio etico nell’uso dei

beni creati. Il suo perseguimento scongiura una 
materializzazione del soggetto agente, che av­
viene quando identifica la propria realizzazione 
personale nella quantità dei beni posseduti. Si 
punta invece a trasformarli in strumento di 
mediazione dei valori relazionali e a fame il 
luogo per uno spazio autentico e duraturo di soli­
darietà. Essa sa da una parte indicare la via per 
cui il singolo provveda a se stesso e non diventi 
un peso per la comunità, e dall’altra indica una 
sobrietà ed una moderazione, che possa costituire 
la premessa e la condizione di possibilità per l’at­
tuazione del valore morale cristiano. Non può 
non essere qui ricordata la forte insistenza con 
cui la riflessione biblica, patristica e teologica ha 
messo in guardia circa la facilità con cui il desi­
derio della ricchezza può facilmente attecchire e 
svilupparsi nel vissuto delle persone. Questa 
facilità impone una vigilanza di prevenzione e 
un’ascesi pari alla effettiva portata del rischio.

La terza, la generosità, plasma una tendenza 
permanente e stabile in cui il soggetto si ritrova 
come fratello di fronte al fratello nel disporre dei 
beni che possiede: li condivide e li dona senza 
difficoltà a chi ne ha più bisogno. Le opportunità 
per una efficace e sicura prassi di generosità non 
mancano, insieme con iniziative ed istituzioni 
sociali e caritative seriamente impegnate nel sov­
venire le necessità dei poveri.

2.4. La promozione della finalità morale nel sistema economico-finanziario

Emerge infine, a livello di sistema econo­
mico-finanziario, il problema tecnico di come al 
meglio perseguire, nelle situazioni date, l’obiet­
tivo appena focalizzato. Si deve badare da una 
parte all’effettiva praticabilità ed efficacia dello 
strumento scelto e dall’altra a riproporre la que­
stione della sua sufficienza a fronte della neces­
sità di una globale revisione delle dinamiche pro­
prie e di fatto attualmente esistenti nel mercato 
finanziario. Si prospetta cioè da una parte un’a­
zione di correzione e di contenimento degli 
effetti più problematici della gestione della 
finanza attuale - al proposito merita certamente 
una accurata considerazione la proposta di tassa­
zione delle transazioni — e dall’altra la strategia 
di dar vita e storia a sistemi strutturalmente 
diversi ed alternativi, per evitare un predominio 
unilaterale. Si tratta di agire controfattualmente, 
cioè di promuovere la miglior figura possibile 
oggi di un’economia che invece tende a ripro­
porsi in modo invariato.

Stando così le cose, una problematica attuale 
ed urgente è la valutazione morale del comporta­
mento dei singoli all’interno di un sistema eco­

nomico moralmente opaco, in particolare si tratta 
di valutare l’effettiva possibilità dei singoli di 
sottrarsi ai suoi massicci condizionamenti. Se da 
una parte si delinea cioè il dovere morale di 
riforma e di cambiamento di sistemi Finanziari 
moralmente oscuri, dall’altra il singolo è vinco­
lato all’astenersi da comportamenti in sé lesivi 
del bene morale, in particolare da forme specula 
tive moralmente riprovevoli. L’avallo sociale e 
giuridico non esime da una responsabilità morale 
vincolante verso l’oggettività morale, una volta 
che quest’ultima è stata vista ed accolta.

A questo proposito merita una particolare 
attenzione la destinazione dei fondi messi a 
disposizione degli intermediari finanziari- 
Sovente questa destinazione è sconosciuta al 
risparmiatore e i flussi finanziari si rivolgono 
spesso verso finalità non accettabili dal punto di 
vista morale. Emerge il dovere morale di infor­
marsi e di distogliere prontamente i fondi da 
quelle istituzioni che non garantiscono certezze 
al proposito, per orientarli invece verso interme­
diari che garantiscano la massima utilità sociale- 
Il magistero sociale di Giovanni Paolo II ha piò



Documentazione 1337

di una volta ricordato la pesantezza del condizio­
namento quando esso persegue non in modo 
occasionale ma permanente la negatività morale. 
Diventa uno stimolo persistente ed organizzato

che oscura e obnubila la chiaroveggenza della 
coscienza morale del singolo e ne blocca la sua 
efficace ed effettiva operatività (cfr. Sollicitudo 
rei socialis, 37).

3. LA SITUAZIONE DELLA FINANZA OGGI

3.1. Premessa

In generale, oggi è acquisito che, puntando ad 
un ruolo per l’etica nell’economia, occorre espli­
citare sempre sia quale teoria economica si segue 
sia quale etica, e più in particolare quale morale 
sociale, si sottoscrive. Il punto è che non tutte le 
teorie economiche si prestano ad accogliere, 
come presupposti che contano per le proprie pro­
posizioni iniziali ed argomentazioni, specifiche 
ed esplicite premesse di valore. In effetti, sol­
tanto se si fa riferimento ad una teoria economica 
aperta, non autosufficiente, non autoreferenziale, 
non chiusa a qualsiasi apporto esterno, si avrà la 
possibilità che premesse o giudizi di valore di 
ordine morale orientino specificamente le con­
clusioni ed azioni di tipo economico. Invece, tale 
possibilità è preclusa allorché - com’è il caso per 
le pur prevalenti teorie neoclassiche, neoliberi- 
ste, monetariste, quelle del cosiddetto “pensiero 
unico” dominante - si abbia a che fare con teorie 
chiuse, autoreferenziali, autopoietiche (cioè, 
quelle che non accettano alcun elemento di 
riflessione che non sia strettamente proveniente 
dal campo dell’agire economico).

Al contrario è 1’“economia al servizio del­
l’uomo” o “economia sociale” esempio tipico di 
teoria economica aperta al ruolo essenziale delle 
premesse morali nello svolgimento dei ragiona­
menti di carattere economico e, dunque, è speci­
ficamente adeguata al fine di portare avanti un 
discorso sul rapporto tra etica ed economia.

D’altro canto è un’etica di valenza oggettiva 
ed universale, antropologicamente fondata, quale 
quella proveniente dalle posizioni della morale 
sociale cristiana ed in particolare cattolica, che 
risulta idonea a fornire quelle premesse valoriali

necessarie ad indirizzare il discorso economico 
in una direzione che rappresenti un vero e pro­
prio arricchimento e completamento, rispetto a 
proposizioni e conclusioni per loro natura indivi­
dualistiche e relativistiche come quelle dell’eco­
nomia.

Dal momento che la finanza è parte inte­
grante, in quanto strumento, dell’economia, le 
precisazioni sopra fatte si applicano ad essa inte­
ramente; anzi tale applicazione rappresenta oggi 
una componente cruciale del più generale orien­
tamento perseguito dagli economisti che sotto­
scrivono l’economia al servizio dell’uomo.

In effetti, la finanza è oggi non solo parte fon­
damentale del discorso economico, bensì si avvia 
ad essere sempre più un suo aspetto assorbente 
ed anche fuorviarne. Mentre in linea di principio 
finanza, credito, moneta dovrebbero fornire gli 
strumenti per veicolare le risorse reali, nell’espe­
rienza concreta del capitalismo contemporaneo - 
specialmente sul piano internazionale - troppo 
spesso prendono il posto delle risorse reali stesse 
nell’interesse e nell’attenzione di tanti operatori 
economici e di molti studiosi.

Si comprende allora come, in una visione del­
l’economia attenta alle motivazioni etiche ed ai 
presupposti morali, si deve quanto meno lanciare 
un grido d’allarme e chiarire come e perché è 
tempo che si dica esplicitamente come stanno le 
cose e come e perché occorre che si adottino 
delle misure di regolamentazione e di controllo 
dei mercati finanziari, soprattutto a livello inter­
nazionale, anche se non vanno taciute le molte 
difficoltà che si interpongono rispetto ad una loro 
concreta attuazione.

3.2. Il ruolo della finanza nell’economia. Aspetti interni e internazionali

Oggi è ormai noto e generalmente accettato 
che moneta, credito, finanza svolgono un ruolo 
fondamentale, sebbene ancillare, di strumenti, 
nello svolgimento dei fatti ed andamenti econo­
mici. Si tratta sia delle più tradizionali funzioni 
di fornire le unità di conto, misura, confronto e 
scambio per i vari beni e servizi reali, sia di

quelle sempre più attuali di “riserva di valore”, e 
di trasferimento dei fondi fra i cosiddetti settori 
istituzionali in surplus e quelli in deficit dell’e­
conomia. A tal fine si è via via affinata tutta una 
serie di strumenti monetari, creditizi e finanziari 
che, partendo dalla moneta-merce, sono passati 
alla moneta fiduciaria, cartacea e bancaria, ai



1338 Documentazione

titoli obbligazionari ed azionari, ai titoli cosid­
detti derivati, derivati dei derivati, sintetici di 
oggi, alla moneta elettronica che si annuncia 
essere quella dominante nel futuro.

Parallelamente, si sono sviluppati ed affinati i 
mercati della moneta, del credito bancario, dei 
capitali finanziari o della Borsa, dei cambi (vale 
a dire degli scambi fra monete di Paesi diversi, le 
cosiddette valute o divise), fino ai mercati attuali 
- sempre più specializzati e sofisticati - dei vari 
titoli primari, secondari, derivati, sintetici.

Il punto di fondo è che tutti questi sviluppi - 
nati per facilitare lo svolgimento della vita eco­
nomica reale, dunque della produzione, distribu­
zione, fruizione dei beni economici necessari al 
soddisfacimento dei bisogni umani - hanno man­
tenuto rapporti via via meno diretti e più lontani 
coi fenomeni dell’economia reale ed hanno 
acquisito caratteri che, per dire, vivono di vita 
propria. Da questo punto di vista si sono posti e 
si pongono sia questioni tecniche di accerta­
mento dell’effettiva rilevanza dei diversi stru­
menti finanziari ai fini della soluzione dei pro­
blemi reali dell’economia, sia questioni etiche di 
valutazione della loro corrispondenza ai presup­
posti valoriali insiti in una visione morale delle 
azioni umane.

Per dare tale valutazione occorre allora distin­
guere bene fra quelle che si possono chiamare la 
fisiologia, la patologia, e la zona grigia della 
finanza, nonché fra i suoi aspetti interni ed inter­
nazionali.

La fisiologia della finanza è costituita da tutte 
quelle operazioni in grado di rendere più fluido, 
efficace ed efficiente il funzionamento dell’eco­
nomia reale e riguarda a tutt’e tre le sue funzioni 
sopra richiamate, solamente nella misura in cui 
concorrono alla soluzione dei problemi reali della 
produzione, del consumo, dell’investimento per 
merci e servizi finali e produttivi. A tal proposito 
moneta e titoli di credito svolgono un ruolo alta­
mente positivo da tempo immemorabile.

Quanto in particolare allo spostamento di 
fondi fra settori istituzionali diversi, si tratta di 
credito diretto allorché fra i prestatori ed i pren­
ditori di fondi ci si scambia direttamente i titoli 
rappresentativi dell’operazione effettuata; op­
pure di credito indiretto allorquando interven­
gono come intermediari alcune istituzioni speci­
fiche (banche ed altri intermediari finanziari) che 
sono rispettivamente debitrici dei prestatori di 
fondi e creditrici dei loro prenditori, svolgendo 
l’importantissima funzione della diversificazione 
dei rischi e del soddisfacimento delle differenti 
necessità, di luogo e di tempo, dei prestatori e 
prenditori interessati. Tradizionalmente, certe

economie hanno visto maggiormente sviluppato 
il credito diretto e, quindi, i mercati di Borsa o 
dei capitali finanziari, mentre altre economie (tra 
cui quella italiana) hanno preferibilmente per­
corso la strada del credito indiretto con conse­
guente maggiore sviluppo degli intermediari 
bancari ed altre istituzioni creditizie.

Oggi, il fenomeno nuovo, che si espande a 
ritmi spesso frenetici, è quello dello sviluppo dei 
titoli derivati e sintetici, vale a dire di titoli di 
credito che - come dice il termine - derivano da 
quelli rappresentativi di rapporti diretti fra credi­
tori e debitori risultando però solo collegati in 
modi sempre più lontani e complessi ai titoli del 
credito diretto, titoli dei quali, per così dire, sono 
emanazione. In proposito si discute fra gli addetti 
ai lavori se si tratti ancora di strumenti finanziari- 
oppure se non si debba ormai parlare di strumenti 
monetari, ovviamente di tipo diverso dalla 
moneta fiduciaria dei nostri giorni (per non par­
lare di quella metallica prevalente nel passato).

A questo punto, diviene particolarmente rile­
vante la distinzione fra aspetti interni ed intema­
zionali della finanza.

Intanto è da notare che quello che si è detto 
finora è sostanzialmente riferito agli aspetti 
interni. Si è avuta in mente, quindi, la dimensione 
nazionale delle economie, cioè quella che negli 
ultimi quattro-cinque secoli è stata la dimensione 
storica “naturale” dei fatti ed eventi economici, 
mentre oggi lo è sempre meno. Gli aspetti inter­
nazionali dell’economia, sempre più prevalenti 
per tanti rispetti ma soprattutto nel campo finan­
ziario e valutario, nell’epoca attuale della globa­
lizzazione, esigono un discorso ben più articolato 
rispetto a quello attinente gli aspetti interni.

La fisiologia tradizionale deH’impiego di 
fondi all’estero concerneva sostanzialmente il 
verificarsi di movimenti di capitali finanziari a 
medio e lungo termine, capitali utili al fine di tra­
sferire fondi dal risparmio in eccesso nei Paesi 
“maturi” alle necessità per investimenti, altri­
menti non finanziabili, nei Paesi in via d’indu­
strializzazione e di sviluppo. Solo per quote limi­
tate nell’ammontare e prevedibili nello spazio e 
nel tempo, erano coinvolti spostamenti di fondi 
liquidi per impieghi a breve termine, soprattutto 
con intenti di arbitraggio (nello spazio) o di spe­
culazione (nel tempo) concernenti le valute o 
divise di questo o quel Paese estero. Anche 
quando si era in presenza di speculazione, questa 
veniva a svolgere un ruolo positivo; e ciò nella 
misura in cui concorreva a stabilizzare nel tempo 
il valore esterno di una moneta anche indipen­
dentemente dal fatto che si fosse di fronte a 
regimi di cambio fisso o fluttuante.



Documentazione 1339

Prescindendo dagli aspetti più propriamente 
Patologici (innanzi tutto riciclaggio di denaro 
sporco, così come l’usura sul piano interno), in 
quanto il discorso in proposito sarebbe di tutt’al- 
tro genere, oggi avviene sempre più spesso di 
trovarsi di fronte ad una zona grigia, zona nella 
quale la speculazione diventa così massiccia, 
ampia e persistente da presentarsi generalmente 
come fortemente destabilizzante e iniqua.

L’ultima crisi finanziaria mondiale dalla metà 
del 1997 alla metà del 1999 ha specialmente ed 
emblematicamente coinvolto molte economie 
emergenti ed a rapida crescita dell’Estremo 
Oriente, oltre che importanti Paesi come Brasile, 
Argentina, Russia, ed altri ancora, e non è detto 
sia da considerarsi superata del tutto. Tale crisi 
ha abbondantemente mostrato che gli elevatis­
simi e continui movimenti di capitali finanziari, 
particolarmente quelli di tipo fortemente specu­
lativo del cosiddetto denaro caldo, concernenti 
specificamente i titoli derivati, derivati dei deri­
vati, sintetici ed ancora e sempre più le opera­
zioni speculative effettuate dai cosiddetti hedge 
funds (operazioni che prevedono acquisti e ven­
dite contestuali di titoli di ogni genere), sono 
diventati fonte consistente di fenomeni che 
vanno ritenuti gravi. Si tratta, in particolare, di 
fenomeni quali: la continua instabilità dei mer­
cati, e non solo di quelli finanziari, ma anche - 
tramite i cosiddetti effetti di spillover (ricaduta) - 
gli stessi mercati reali; gli enormi e concentrati, 
quanto volatili, arricchimenti per pochi a fronte 
di perdite più durature per molti, soprattutto pic­
coli risparmiatori; la distrazione di ingenti risorse 
dagli scopi più propriamente produttivi, special- 
mente quanto alle economie più povere e biso­
gnose del pianeta.

Va, tra l’altro, sottolineato il ruolo crescente 
che hanno in proposito i cosiddetti aspetti imma­
teriali della globalizzazione finanziaria, vale a 
dire quelli legati all’uso delle tecnologie informa­
tiche e telematiche che si diffondono rapidissima­
mente a tutti i livelli ed in particolare quanto alla

3.3. Codici deontologici e principi morali nella

E chiaro allora che vi sono un punto e un 
momento nell’evoluzione degli strumenti finan­
ziari - sia di quelli indiretti, sia soprattutto di 
quelli diretti - a partire dai quali la “zona grigia” 
diviene così estesa ed invadente che il giudizio 
sulla speculazione in titoli o in moneta non può 
più essere positivo, ma negativo.

Come precisato, i fenomeni speculativi a 
breve e brevissimo termine si presentano oggi 
come ingenti, frenetici, volatili. Essi coinvol-

trasmissione elettronica ed automatica di ordini 
per massicci acquisti o vendite di titoli i più 
diversi che si susseguono freneticamente, anche 
più volte al giorno, da una piazza finanziaria 
all’altra, e successivamente magari in direzione 
esattamente inversa rispetto a quella precedente- 
mente battuta, e per ammontari sempre ingenti.

C’è poi l’intero comparto delle operazioni di 
acquisto e vendita di tipo speculativo e di ordine 
ugualmente destabilizzante effettuate su monete 
estere, quelle - come già richiamato - cosiddette 
su valute o su divise. Ciò si verifica, tramite ope­
razioni tese a lucrare sulla prevista svalutazione 
o sul deprezzamento del cambio di una certa 
moneta, allorché, in previsione di tale evento, se 
ne effettuano vendite massicce che fanno preci­
pitare l’evento stesso, cosicché gli speculatori 
intascano la differenza fra riacquisti “a pronti” e 
vendite “a termine” già precedentemente stabi­
lite. Lo stesso avviene con operazioni tese a 
lucrare effettuando intensi acquisti in previsione 
della rivalutazione, o dell’apprezzamento, del 
cambio e contribuendo fortemente, così, a deter­
minarlo, cosicché gli speculatori intascano ana­
logamente la differenza fra vendite “a pronti" e 
riacquisti “a termine” già contrattati. Tali opera­
zioni sono particolarmente criticabili perché 
nelle perdite sono direttamente coinvolti i Paesi 
sul piano macroeconomico e non, come nel caso 
dei titoli, singoli comparti di un’economia che, 
però, a loro volta possono anche essere rappre­
sentativi di quote elevate della ricchezza nazio­
nale e, comunque, coinvolgono consistenti fette 
di mercati, banche, imprese con tutte le persone 
che vi lavorano o la maggior parte di esse.

Infine, oltre che a livello nazionale e mon­
diale, in Italia il discorso va ovviamente portato 
avanti anche a livello europeo, sia per le novità 
legate all’introduzione dell’Euro ed alla sua sta- 
bilità/instabilità, sia per le gravi distorsioni deri­
vanti dalle forti differenze, quanto al trattamento 
fiscale dei diversi impieghi di ricchezza finanzia­
ria in titoli, esistenti fra i vari Paesi in Europa.

gono in tempo reale i flussi finanziari intemazio­
nali da e per tutte le piazze del mondo ed impe­
discono, in particolare, il formarsi di flussi di 
capitali a medio e lungo termine che dovrebbero 
prioritariamente essere diretti verso i Paesi po­
veri i quali ne hanno tanto bisogno per il loro 
sviluppo economico. Pertanto non è proprio pos­
sibile riguardarli positivamente, ma occorre con­
siderarli per quello che veramente sono, senza 
farsi condizionare da false ipotesi sulla neutralità



1340 Documentazione

o, peggio ancora, il ruolo efficiente ed efficace 
dei loro frenetici andamenti.

Si comprende poi che sono solo necessari, ma 
nient’affatto sufficienti i cosiddetti codici di 
comportamento o deontologici, che impongono 
il soddisfacimento di determinati requisiti o di 
specifiche regole nei comportamenti degli opera­
tori quali la trasparenza, l’onestà, la correttezza, 
l’imparzialità, la professionalità, ecc.

Si tratta infatti di parametri che, certamente, 
vanno tutti condivisi, ma che non possono soddi­
sfare pienamente chi ritiene che per qualificare 
come eticamente valida una certa condotta 
occorre un qualche cosa di più che la correttezza 
formale, un di più che si può acquisire solo 
dando alla condotta personale una valenza di 
carattere generale, più propriamente di ordine 
universale ed ontologicamente fondato.

Una valenza di questo tipo è indispensabile, 
ed è possibile conseguirla una volta che si parta 
da criteri di giudizio morale preesistenti ed 
oggettivi, rispetto a qualsiasi condotta specifica e 
concreta, in qualsiasi campo della vita socio-eco­
nomica ci si trovi ad operare. Questo vuol dire 
che è necessario che si parta da principi e criteri 
generali di etica sociale quali, in particolare,

quelli della morale sociale cristiana e più preci­
samente cattolica.

E così che non basta ragionare - come si ri 
correntemente - in termini di “etica della 
finanza”, ma occorre farlo in termini di “etica 
nella finanza” ovvero di “etica e finanza”. Inten­
dendo con ciò che la eticità non si può restringetre 
ad alcuni atteggiamenti dell’operatore (quali la 
correttezza verso i mandanti, ad es.) bensì che è 
necessario introdurre nelle strutture profonde del 
mercato le esigenze della morale, quali sono 
espresse, ad es., dal criterio del bene comune.

E allora che non si possono non capire e 
respingere proposte di regolamentazione sul 
fronte intemazionale e di controllo di comporta­
menti della finanza e dell’economia assoluta- 
mente ed imprevedibilmente frenetici, peregrini 
ed iniqui - quali la nota Tobin Tax (cfr. la corri­
spondente Scheda esemplificativa: § 5.2.) o 
forme consimili di qualche deterrente (i cosid­
detti granelli di sabbia) che si propongano per il 
mercato finanziario nazionale. In caso contrario­
tali comportamenti non potranno non determi­
nare quelle pesanti storture ed inefficienze che 
qui sono state sinteticamente prospettate.

3.4. Effetti della finanza sulla realtà economica

Per scendere ad un livello meno formate, sarà 
utile sottolineare come gli aspetti positivi delle atti­
vità finanziarie siano vanificati dalle disfunzioni e 
dalle instabilità quando queste divengono preva­
lenti, e come vengano anche messi in pericolo da 
una diffusa ideologia neoliberista di impronta con­
sumistica. Lo sviluppo contemporaneo della finan­
za manifesta una preferenza per il rendimento a 
breve termine. Il desiderio di profitto delle imprese 
e di benessere delle famiglie vogliono essere soddi­
sfatti sempre più velocemente anche a costo di 
comportamenti indebitamente considerati irrazio­
nali in altre epoche. Il mercato monetario e finan­
ziario funziona allora ventiquattro ore su ventiquat­
tro e ha un carattere largamente speculativo.

Tra gli effetti indubbiamente negativi vanno 
annoverati:

a. l’impossibilità di una giusta ripartizione 
del potere e della ricchezza a livello intemazio­
nale. L’intermediazione finanziaria, che di per sé 
contribuisce alla distribuzione delle risorse, agi­
sce sovente contro la giustizia sociale e contro il 
principio delle pari opportunità per tutti;

b. il fatto dell’uso utilitaristico della 
finanza, in diversi Paesi tra i quali l’Italia, l’ha 
asservita ad investimenti voluttuari ed improdut­
tivi e quindi ad un’economia di indebitamento

e politica

che costituisce anche per le generazioni future 
un'eredità pesante;

c. il fatto che negli attuali sistemi econo­
mici appaiono posizioni di rendita eccessive che 
consentono guadagni facili e che nel nostro 
Paese sono collegate al debito pubblico, a settori 
protetti, alla corruzione alimentata da ambienti 
politici ed affaristici con danni per l’imprendito­
rialità e l'efficienza economica;

d. l’uso spregiudicato della speculazione. 
Se è vero che la finanza è sostanzialmente osser­
vazione (appunto da speculare), una speculazione 
esasperata finisce per distruggere la finanza mede­
sima e per pregiudicare il buon funzionamento 
dell’economia produttiva. Pertanto sono da consi­
derare in modo assolutamente negativo l’arricchi­
mento rapido mediante l’utilizzazione abusiva di 
informazioni riservate, o gli investimenti in guerre 
c in Paesi ove il lavoro è sfruttato, oppure il pro­
vocare “bolle finanziarie” tramite accrescimento 
speculativo del valore di interi mercati;

e. l’esasperato clima di competitività fra 
le imprese finanziarie, al punto che le autorità 
sono impotenti. In tali situazioni la funzione 
sociale di molti intermediari viene meno, giun­
gendo a perdere anche le funzioni mutualistiche 
e lasciando spazio a fenomeni di usura.



Documentazione 1341

4. DOTTRINA SOCIALE DELLA CHIESA
E ALCUNI INDIRIZZI DI APPLICAZIONI MORALI

4.1. La Dottrina Sociale della Chiesa

L’analisi delle indicazioni della Dottrina 
Sociale della Chiesa (= DSC) ha lo scopo di 
reperire elementi necessari per un giudizio etico 
sulle attività finanziarie nella loro concretezza 
storico-economica, alla luce della fede.

Considerando l’attività economica in quanto 
«ha attinenza con la morale» (Quadragesimo 
anno, 41), la DSC si radica nella tradizione 
biblica. Se l’Antico Testamento considera la ric­
chezza come una partecipazione alla creatività di 
Dio, afferma pure la pericolosità della ricchezza 
Per il credente. 11 sospetto del Nuovo Testamento 
a riguardo della ricchezza, il detto di Gesù che «è 
più facile per un cammello passare per la cruna di 
un ago che per un ricco entrare nel Regno di 
Dio» (Mt 19,24) e l’enfasi dalla Chiesa primitiva 
sui danni della grande ricchezza sono un costante 
punto di riferimento dell’insegnamento sociale 
della Chiesa.

La Chiesa, pur avendo nell’epoca contempo­
ranea tenuto conto lentamente degli sviluppi 
economici e finanziari avvenuti nel tempo, non 
ha mai cessato di mettere in guardia il credente 
riguardo al denaro e al suo uso. Infatti, come già 
ricordato, l’importanza di esso deriva solo dal

4.1.1. Ricchezza e concentrazione del potere
Dopo aver difeso il diritto alla proprietà pri­

vata, la Rerum novarum (1891) introduce un’e­
sortazione all’elemosina: «Soddisfatte le neces­
sità e la convenienza, è dovere soccorrere col 
superfluo i bisognosi. Quello che sopravanza 
datelo in elemosina» (n. 19). La ricchezza è con­
cepita in termini essenzialmente statici come 
anche l’ordine sociale. Non è presa ancora in 
considerazione la possibilità che si potrebbe aiu­
tare il povero con i risparmi investiti in qualche 
impresa produttiva.

La Quadragesimo anno (1931), scritta nel 
tempo della grande depressione, prende in conto

4.1.2. L'esigenza di solidarietà
Questa esigenza è all’origine di numerosi 

interrogativi che la Chiesa rivolge all’economia: 
in che cosa lo sviluppo della finanza favorisce o 
ostacola la giusta ripartizione della ricchezza? La 
Mater et magistra (1961), partendo dalla pro­
spettiva della separazione tra la proprietà «del 
capitale nelle grandi imprese produttive dal ruolo 
dell’imprenditore» (n. 104) non propone l’aboli­
zione della proprietà privata, ma di distribuirla

fatto che influenza direttamente o indirettamente 
molti tipi di rapporto interumano, essendo pro­
prio questa la sua sede naturale, al di fuori della 
quale perde ogni potere. In questo contesto, la 
condanna ufficiale durata fino al sec. XVIII del 
prestito ad interesse poteva sembrare un’inter­
pretazione troppo letterale di Le 16,13 («Nessun 
servo può servire due padroni... Non potete ser­
vire Dio e mammona»). La proibizione del pre­
stito ad interesse si spiega però molto bene nel 
contesto economico durato fino all’inizio del­
l’età moderna (economia di sussistenza, denaro 
come bene di scambio e non di investimento, 
abusi da parte degli usurai, assenza di un rispar­
mio precauzionale, ecc.). Non c’è nel Magistero 
sociale una trattazione etico-sistematica del 
denaro, del risparmio e dell’investimento, delle 
banche e dei mercati finanziari. Sono presenti 
però alcuni temi connessi alle istituzioni finan­
ziarie, temi che sono toccati solo di passaggio, in 
un approccio alla giustizia sociale che è stato 
plasmato primariamente dall’interesse per i 
lavoratori delle società industriali e recente­
mente per le maggioranze povere del mondo in 
via di sviluppo.

«i cambiamenti che il sistema economico capita­
lista ha fatto dal tempo di Leone XIII» (n. 108) 
ed è cosciente del ruolo dei mercati finanziari 
nell’economia industriale moderna, di cui con­
danna la dittatura a livello finanziario mondiale 
(n. 105). C’è tuttavia la base per un approccio 
costruttivo al risparmio, all’investimento e ai 
mercati finanziari.

Nel documento dei Vescovi U.S.A. del 1933 
Present crisis è significativamente ripresa la 
preoccupazione di Pio XI circa la concentrazione 
di potere nelle mani di «duri, crudeli e implaca­
bili magnati della finanza» (n. 45).

più largamente «attraverso tutti gli strati dei cit­
tadini» (n. 113). Quale ruolo potrebbero giocare 
i mercati finanziari in questo processo ridistribu­
tivo non è detto, se non in riferimento al pro­
blema dell’agricoltura (n. 134).

Dal Concilio Vaticano II in poi la DSC accen­
tua l’attenzione al problema del sottosviluppo e 
diviene uno strenuo difensore dei poveri del 
Terzo Mondo. La Gaudium et spes (1965)



1342 Documentazione

richiama gli individui, i gruppi e le pubbliche 
autorità che prendono decisioni circa la distribu­
zione dei beni e del denaro a «essere attenti a non 
danneggiare il loro proprio Paese o altri nelle 
transazioni finanziarie». Essa prende in conside­
razione anche il ruolo dei mercati finanziari nello 
sviluppo del Terzo Mondo (n. 70). L’attenzione è 
verso le situazioni in cui le attività finanziarie 
vanno contro la solidarietà verso le vittime dello 
sviluppo capitalistico. Non c’è però ancora un 
tentativo di comprendere i mercati finanziari su 
una base sistematica.

La Populorum progressio (1967) focalizza 
l’interesse sulle Nazioni sottosviluppate. In que­
sto contesto afferma che il diritto alla proprietà 
privata non può essere usato per giustificare la 
condotta rapace delle élites del Terzo Mondo (n- 
24). L’attività finanziaria sarebbe quindi coin- 
plice di questa attività illecita. La giusta atten­
zione ad evitare “opinioni perniciose” (ideolo­
gia) circa l’economia sembra lasciare poco 
spazio per approfondire e comprendere i dinami­
smi strutturati economico-politici nel loro conte­
sto storico concreto (cfr. § 3.4.).

4.1.3. La priorità del lavoro nei confronti del capitale (cfr. § 2.1.1.)
Con Giovanni Paolo II inizia un più sistema­

tico approccio all’economia.
La Laborem exercens (1981) rappresenta l’i­

nizio di questo approfondimento. Il principio 
basilare «la priorità del lavoro sul capitale» riaf­
ferma la priorità della persona sulle cose, esi­
genza che tocca direttamente la questione del 
rapporto tra “sfera reale” e “sfera finanziaria” 
dell’attività economica (n. 12).

Per quanto riguarda la sfera finanziaria, que­
sta priorità si traduce in una duplice subordina­
zione del capitale al lavoro, da una parte quanto 
all’origine del capitale, dall’altra riguardo alla 
sua destinazione.

La proprietà si acquista precisamente «prima 
di tutto mediante il lavoro» (Laborem exercens, 
14). I redditi da capitale sono menzionati soprat­
tutto in un contesto di denuncia della specula­
zione (cfr. anche Quadragesimo anno, 132). La 
possibilità di grandi e rapidi guadagni associati 
alle attività finanziarie non può rientrare nella 
visione tradizionale della Chiesa.

D’altra parte la proprietà si acquista «perché 
essa serva il lavoro... l’unico titolo legittimo al 
possesso dei mezzi di produzione... è che essi 
servano al lavoro» (Laborem exercens, 14). Qui 
viene posto il problema dell’investimento (l’uso 
del capitale). E ripreso il costante richiamo nel­
l’insegnamento sociale della Chiesa che gli in ve­
stimenti debbono servire all’occupazione (cfr. 
Gaudium et spes, 70).

La DSC si congiunge qui con i tradizionali 
argomenti in favore dell’investimento produt­
tivo. Di fatto, gli investimenti finanziari delle 
imprese, di cui la sfera finanziaria ha favorito lo 
sviluppo, possono costituire uno storno del 
capitale dal suo oggetto, a detrimento cioè degli 
investimenti nella “sfera reale”. La crescita 
delle attività finanziarie deve perciò essere sot­
toposta a discernimento in funzione della prio­
rità del lavoro sul capitale, priorità che è cen­
trale nel pensiero della Chiesa e che è legata alla

visione personalista fondamentale del cristiane­
simo.

In questa ottica l’attività finanziaria moderna 
può considerarsi oggetto speciale della messa in 
guardia da parte della Sollicitudo rei sociali 
(1987) che vede nella “brama esclusiva del pro­
fitto” una delle due “strutture di peccato” più 
caratteristiche della nostra epoca. «Si deve 
denunciare resistenza di meccanismi economici, 
finanziari e sociali che, sebbene essi siano mani­
polati da persone, spesso funzionano quasi auto­
maticamente, accrescendo la situazione di ric­
chezza per alcuni e di povertà per gli altri» (n. 
16). Il “quasi” indica che le strutture non devono 
essere trattate come un tutto deterministico- 
«Non è fuori posto parlare di strutture di peccato, 
che sono radicate nel peccato personale» (n. 36)- 
Si esorta specificamente alla riforma del sistema 
monetario e finanziario che danneggia le Nazioni 
povere per l’eccessiva fluttuazione dei tassi di 
cambio e dei tassi di interesse (n. 43). Si indica 
anche una cooperazione finanziaria e monetaria 
regionale tra le Nazioni in via di sviluppo (n. 45)-

Nel magistero di Giovanni Paolo II troviamo 
indicazioni concrete per gli operatori della 
finanza. Per quanto riguarda la professione del 
finanziere, essa rimane compatibile con la legge 
morale se il suo lavoro è indirizzato al bene 
comune (cfr. Discorso al Comitato Direttivo del- 
l’UNlAPAC, 3 marzo 1991).

11 Catechismo della Chiesa Cattolica, nel 
capitolo sulla giustizia e solidarietà tra 1® 
Nazioni, si riferisce alle cause che danno alla 
questione sociale una dimensione mondiale, ed 
esorta che «a sistemi finanziari abusivi se non 
usurai si deve sostituire uno sforzo comune per 
mobilitare le risorse verso obiettivi di sviluppo 
morale, culturale ed economico, “ridefinendo le 
priorità e le scale di valori” (Centesimus annus. 
35)» (n. 2438).

La responsabilità etica dei proprietari e degli 
amministratori di capitali finanziari viene



Documentazione 1343

approfondita dai Vescovi U.S.A. nella loro Let­
tera pastorale del 1986 Giustizia economica per 
tutti (nn. 110-118). Essi sottolineano che la 
libertà economica e finanziaria deve essere pro­
tetta «ma la responsabilità di questa libertà verso 
>1 bene comune e le norme della giustizia deve 
essere assicurata» (n. HO). «Nessuno può posse­
dere le proprie risorse finanziarie in modo asso­
luto o controllare il loro uso senza riguardo agli 
altri e alla società come un tutto» (n. 112). «Essi 
sottolineano l'imperativo morale di indirizzare 
gli investimenti ai beni e ai servizi di base delle 
Persone invece che ai prodotti superflui o alla 
tecnologia militare» (n. 92).

Il Pontificio Consiglio della Giustizia e della 
face, trattando, nel 1986, dell’indebitamento 
uiternazionale, afferma: «L’indebitamento dei 
Paesi in via di sviluppo si pone nell’ambito del 
Più vasto campo delle relazioni economiche, 
Politiche, tecnologiche che dimostrano l’accre­
sciuta interdipendenza delle Nazioni... Per que­
sto la questione finanziaria e monetaria si

impone oggi con urgenza»’. In un’economia di 
mercato di solito è l’intermediazione finanziaria 
che opera “la distribuzione delle risorse”. Inelu­
dibile diventa, allora, la domanda: l’attuale 
gestione finanziaria delle risorse tende alla 
“destinazione universale dei beni”?

I Vescovi italiani a loro volta sottolineano l’e­
sigenza di «un accesso più diretto e trasparente 
del risparmio delle famiglie italiane agli investi­
menti produttivi»4 poiché «un maggiore e più 
qualificato investimento di capitale e un più ele­
vato impegno nella ricerca e nell’innovazione 
riteniamo siano la risposta centrale ai problemi 
occupazionali europei» (n. 62). Tale insistenza 
nell'indirizzare il risparmio dei cittadini verso 
gli investimenti produttivi è comprensibile 
quando si tiene conto che nella situazione ita­
liana lo sviluppo del debito pubblico e le ineffi­
cienze dello stato sociale hanno impedito al mer­
cato finanziario di funzionare in modo adeguato 
(cfr. nn. 37-39).

4.2. Le forme del bene comune nella società presente (cfr. § 2.2.)

I meriti e i demeriti dell’attività finanziaria ed 
economica in-generale non possono essere dia­
gnosticati per riferimento immediato al Regno di 
Dio, ma neppure per riferimenti a presunti biso­
gni dell’uomo rigidamente definiti a monte 
rispetto alla forme politiche della vita comune. 
Attraverso la tradizione dottrinale della Chiesa, 
che testimonia l’esperienza umana e cristiana 
della giustizia nelle diverse situazioni storiche e 
culturali, le comunità cristiane elaborano formu­
lazioni di principio, come il criterio del bene 
comune, normative, come l’accennata proibi- 
rione del tasso d’interesse, o giudizi e interessa­
menti morali, come oggi per il debito del Terzo 
Mondo.

L’attuale questione economica e finanziaria 
va pertanto iscritta con accuratezza nella più 
complessa questione storico-civile senza presu­
mere una transizione immediata da esigenze 
morali astratte (formalmente universali elaborate 
m altri secoli, enunciate senza riferimento alla 
storia) al giudizio operativo concreto. Si tratta di 
comprendere e valutare risvolti complessi e cul­
turali dell’economia e della finanza: il rapporto 
tra evoluzione economica ed evoluzione della 
mentalità, del costume, della qualità dell’infor­
mazione e dei processi di formazione dell’opi­

nione pubblica in genere, della stessa coscienza 
morale individuale, i possibili risvolti della tra­
sformazione tecnologica sull’evoluzione civile 
complessiva, il consumismo, la dipendenza dai 
modelli di consumo indotti dai persuasori collet­
tivi, la diminuita propensione al risparmio e la 
tendenza dell’indebitamento. Le cause di questi 
fenomeni sociali sono connesse al sistema eco­
nomico complessivo.

Tenendo ben presente, accanto alla tradizione 
etico-religiosa cristiana, anche tale connessione, 
è possibile raggiungere una comprensione ade­
guata - né ingenuamente moralistica né ridutti- 
vamente tecnicistica - dei fatti economici e 
finanziari e andare concretamente oltre la pro­
spettiva procedurale che riduce l’etica alle regole 
sociali. Il bene (morale), infatti, non si identifica 
al giusto (legale). Anche se è necessario ed indi­
spensabile impedire l’arbitrio e darsi delle 
regole, le quali rendano possibile la giustizia, si 
tratta di raggiungere il livello di quel bene 
morale nel quale soltanto il singolo può trovare 
speranza per il proprio destino e che non sia 
comunque puramente individuale e soggettivo, 
quindi incomunicabile. E quel bene invece che si 
media e si esprime anche nelle istituzioni civili 
ed economiche.

3 Pontifico Consiglio della Giustizia e della Pace, Al servizio delia comunità: un approccio etico del 
debito internazionale, 1986,1.

4 C.E.I., Democrazia economica, svilupo e bene comune, 1994, 28.



1344 Documentazione

Ciò significa che nel campo dell’etica finan­
ziaria, per esempio, non basta il criterio della 
trasparenza, e dunque il diritto del singolo a 
un’informazione adeguata. Si deve porre la que­
stione dell’equità o meno di un certo tasso di 
interesse per depositi o finanziamenti, e non solo 
la questione della trasparenza dei criteri formati 
secondo i quali tali tassi sono fissati. In tal modo 
è possibile superare quell’interpretazione del 
mercato, che lo concepisce di fatto separato dalla 
società e dalla cultura.

Un mercato dove la regola diventa quella di 
non occuparsi di ciò che farà il mio contraente 
con il bene o il servizio che gli cedo, o con il 
denaro che gli presto; anzi è necessario che di 
questo io non mi occupi. Di fronte a una tale 
regola di brutale individualismo, la coscienza 
morale del singolo e del cristiano in particolare 
reagisce indignata, poiché sono azzerate le regole 
propriamente morali del rapporto interumano; 
queste regole impongono infatti di mettere al 
primo posto la persona (ogni persona: me e gli 
altri), e dunque i suoi bisogni prima ancora che i 
suoi diritti. Si tratta di non cancellare la prossi­
mità e la solidarietà, si tratta di non affermare 
unicamente il principio dell’indifferenza degli 
umani, chiamata uguaglianza.

Le istituzioni finanziarie sono chiamate, di 
conseguenza, ad informare le proprie strategie 
anche ad una visione politica (quindi con riferi­
mento a tutto il corpo sociale) che interpreta e 
valuta dal punto di vista del loro valore sociale i 
singoli interventi di finanziamento. L’opportu­
nità del profitto non è l’unico parametro in base 
al quale apprezzare la convenienza del finanzia-

4.3. Etica del mercato del credito

Le funzioni delle banche in rapporto ai clienti 
che depositano il loro denaro consistono nel faci­
litare e coordinare le transazioni di pagamento, 
nell’offrire il mantenimento della liquidità e le 
opportunità di investimento di capitali. Sorge 
l’impegno per la banca di ridurre i rischi per i 
loro depositi, di essere affidabile e sicura nella 
gestione dei conti correnti. I clienti si lamentano 
che spesso le transazioni di depositi sono lente 
mentre i prelievi dai loro conti sono immediati. 
Operando così le banche risparmiano interesse 
sui depositi e guadagnano un profitto addizio­
nale: non è adempiuto però il criterio di giustizia 
nello scambio.

Il primo dovere delle banche verso i clienti 
che domandano prestiti sorge dalla natura stessa 
del prestito e della funzione della banca di prov­
vedere capitale a rischio per le imprese dei loro

mento. È necessario far riferimento anche a cri­
teri relativi al vantaggio sociale dell’attività in 
questione.

Il mondo finanziario dovrebbe dunque isti­
tuire un confronto più determinato e assiduo,e 
rispettivamente un proprio apporto positivo, nei 
confronti delle forme che assume il bene comune 
della società presente. Le pratiche finanziarie 
sono giustificabili se beneficiano anche la 
società, e solamente se anche la società è benefi­
cata esse dovrebbero essere accettate.

La complessità e la sofisticata tecnicità delle 
operazioni finanziarie rende assai astratta tale 
struttura economica, nel senso che la coscienza 
morale non è normalmente e immediatamente in 
grado di avvertirne il rilievo in ordine alla deter­
minazione dei rapporti interumani e alla configu­
razione complessiva della convivenza sociale- 
Per questo è così essenziale e necessaria la rifles­
sione etica ed etico-religiosa.

Come già detto la questione etica non è un 
aspetto estrinseco aggiunto alle dimensioni eco­
nomiche, sociologiche e politiche della finanza, j 
ma è un modo di valutarle e renderle significa­
tive per l’azione umana. L’istituzione finanziaria 
è giustificabile, pertanto, quando essa realizza la 
sua natura e la sua funzione nella società. L’etica 
finanziaria può essere giustificata solo dalla 
natura dell’oggetto, cioè dalla funzione propria 
di finanza, dalla condotta e dal giusto scambio 
che corrisponde a questa funzione, cioè dai con­
tributi della finanza alla promozione dell’uomo 
nell’economia. Il che è un altro modo di dire che 
la morale va realizzata nella finanza.

clienti. Il loro primo dovere è il coraggio obiet­
tivo e ragionevole nel prestare denaro a buoni 
progetti di investimento, coraggio che implica 
l’esercizio delle responsabilità di chi presta e di 
chi prende in prestito e la considerazione del fine 
e dell’efficienza del prestito. Si accetta di indebi­
tarsi per investire, perché il ricavo necessario è 
generato dal rendimento del debito, mentre nel 
caso del consumo, il debito deve essere maneg­
giato con particolare prudenza.

Come intermediario tra creditori e debitori, la 
banca è chiamata a trovare un equilibrio tra dif­
ferenti doveri (e virtù professionali) di riduzione 
del rischio e di assunzione del rischio: deve 
mediare tra le attese dei clienti creditori di evi­
tare il rischio e le attese dei clienti debitori di 
sopportare il rischio.

Questa tensione riflette la funzione della ban-



Documentazione 1345

ca di mediare tra l'offerta e la domanda di risorse 
finanziarie, tra risparmi e investimenti. La banca 
non può semplicemente mediare perché l’offerta 
e la domanda di fondi finanziari non sono con­
gruenti e compatibili. Essi lo diventano quando 
le banche uniscono i fondi a basso rischio dei 
loro depositi e li trasformano in fondi a normale 
e alto rischio per i loro crediti.

Per trasformare i depositi in crediti le banche 
devono trasformare depositi parzialmente a corto 
Periodo in crediti a medio e lungo termine e de­
vono trasformare i differenti atteggiamenti verso 
i1 rischio da parte dei loro creditori e dei loro 
debitori, tenendoli insieme nel loro bilancio.

È richiesta una sintesi di avversione al rischio 
e di prontezza ad assumerlo, di controllo sobrio e 
di apertura per investimenti a rischio. Le grandi 
banche hanno il dovere di controllare la tendenza 
merente ad ogni istituzione burocratica di seguire 
leggi generati statiche, che non fanno giustizia al 
singolo caso. Questo impedisce qualche volta 
Progetti promettenti di imprenditori che non 
hanno le sicurezze richieste. Del resto non osser­
vare le leggi tecniche per il banchiere può essere 
immorale.

La valutazione di progetti di investimento sta 
nella libera decisione dell’istituto di credito. Le 
banche hanno un potere discrezionale di decidere 
Se un progetto merita credito. Nel processo di 
decisione la banca deve applicare i criteri di effi­
cienza e di giustizia nello scambio e nella valuta­
zione che sono solo parzialmente formalizzati. 
L’affermare futuri risultati di investimenti im­
plica libertà con discrezione.

Le banche sono chiamate a trattare ogni 
richiesta di credito in un giusto modo, per es. 
devono trattare situazioni uguali in modo uguale 
e situazioni disuguali in modo disuguale. È in 
gioco il principio di uguaglianza delle regole e il 
Principio di obiettività e universalità. I tassi di 
'nteresse dei crediti di tutti i clienti devono 
Seguire il tasso di interesse di mercato. Il favori­
tismo nella valutazione del merito di credito deve 
essere escluso come pure vanno esclusi speciali

4.4. Etica del mercato e capitali

Qual è la condotta appropriata e che cosa 
significa la giustizia negli scambi borsistici? 
Oltre al ben noto problema delle informazioni 
riservate, ve ne sono altri rilevanti come l’etica 
della selezione di capitali per l’investimento, l’e­
tica dell’investitore, l’etica delle imprese quotate 
in Borsa e del loro comportamento verso i loro 
azionisti e la Borsa, l’etica degli intermediari.

favori nella consulenza o riduzioni ingiustificate 
nei costi di credito.

Lo stesso principio del giusto prezzo e dei 
giusti tassi di interesse va mantenuto per le rela­
zioni delle banche con i clienti dei conti correnti. 
L’etica richiede che le banche non pratichino 
favoritismi verso i ricchi e austerità non dovuta 
verso i meno ricchi o poveri.

Le banche hanno da bilanciare le loro deci­
sioni di credito tra benevolenza e rigore. Esse 
non prestano il loro denaro ma i depositi dei loro 
clienti. Nella combinazione dialettica di immagi­
nazione imprenditoriale creativa e di senso della 
realtà, di oggettività e di frugalità, sta la virtù e il 
dovere del banchiere giusto ed efficiente.

Di fronte alla critica di non prendere in conto 
sufficientemente il bene comune, ma unicamente 
il profitto e la sicurezza nelle decisioni di conce­
dere credito ai progetti d’investimento, le banche 
rispondono che il profitto che deriva ai clienti dai 
crediti concessi e il profitto della banca (e quindi 
dei suoi azionisti) sono il criterio di condotta 
della banca che non può essere annullato dall’in­
trusione di altri principi.

Si obietta tuttavia che c’è un crescente 
numero di clienti e di soggetti interessati per i 
quali la funzione oggettiva della banca è più 
larga, anche se essi non perdono di vista la neces­
sità di perseguire il profitto. Molti clienti 
vogliono che le loro banche includano considera­
zioni etiche nelle loro decisioni di investimento 
(cfr. § 4.4.2.). Si obietta inoltre che se il profitto 
è la condizione necessaria per la sopravvivenza 
della banca, non ne segue che il profitto sia la 
condizione sufficiente anche per le attività della 
banca. Nulla impedisce una banca dall’appro- 
fondire il principio di controllo del profitto, 
tenendo però presenti principi che non dovreb­
bero diminuire il legittimo ed onesto profitto a 
lungo termine.

Per la situazione del sistema bancario italiano 
confronta la Scheda-esplicativa corrispondente: 
§5.2.

Le funzioni dell’istituzione del mercato dei 
capitali dentro l’economia sono funzioni che lo 
rendono simile al mercato del credito. C’è la fun­
zione di trasferimento, in cui i risparmi sono tra­
sferiti in investimento, e il processo di trasforma­
zione, in cui gli investimenti a differenti termini 
di tempo sono trasformati in investimenti di titoli 
o valori mobiliari a lungo termine.



1346 Documentazione

4.4.1. La speculazione
La divisione del lavoro nel mercato dei capi­

tali tra gli operatori che si concentrano sul valore 
del capitale e sui rendimenti dei valori mobiliari, 
gli investitori in senso proprio, e quelli che si 
concentrano sui differenziali di fluttuazione del 
valore mobiliare nel tempo, gli speculatori, fa sì 
che l’investimento nelle azioni possa essere li­
quidato in ogni momento. La speculazione azio­
naria accresce la scambiabilità delle azioni e per­
ciò la trasformabilità dei periodi di tempo 
dell’investimento finanziario. Diminuisce poi il 
rischio di non poter trasformare i periodi di inve­
stimento e disinvestimento in azioni e perciò 
rende un importante servizio all’economia. Il 
profitto speculativo produce l’effetto di accre­
scere il commercio di valori mobiliari e facilita la 
trasformazione dei periodi di investimento.

La sicurezza della trasformabilità di tempo 
delle azioni attraverso la speculazione nella 
Borsa è economicamente vantaggiosa se la spe­
culazione non è interessata nelle fluttuazioni di 
prezzo del valore mobiliare e perciò non accresce 
le fluttuazioni dei prezzi lungo il tempo. Nel caso 
che la speculazione professionale accresca le 
fluttuazioni di prezzo perché fa profitti con esse, 
l’effetto negativo delle accresciute fluttuazioni di 
prezzo attraverso la speculazione può prevalere 
sui guadagni provenienti dall’accresciuta scam­
biabilità di azioni. A questo proposito si distingue 
la speculazione con elasticità negativa che agisce 
contrariamente alle attese del mercato, e perciò 
vende azioni quando il mercato aspetta prezzi 
futuri più alti e compra quando il mercato aspetta 
prezzi futuri più bassi: questa sorta di specula­
zione diminuisce le fluttuazioni dei prezzi attra­
verso investimenti anticiclici. La speculazione 
con elasticità positiva di domanda di valori 
mobiliari invece vende e compra secondo le 
attese prevalenti del mercato, agendo ciclica­
mente con la maggioranza del mercato, accre­
scendo le fluttuazioni dei prezzi e gli effetti nega­
tivi.

La speculazione è eticamente ammissibile 
quando adempie una funzione oggettiva nell’e­
conomia: la riduzione dell’incertezza intorno alla 
scambiabilità di azioni nella Borsa. I profitti 
della speculazione sono pagamenti resi al pub­
blico nella Borsa e sono giustificati dal surplus 
economico creato dalla speculazione.

Quando predomina però un’attività specula­
tiva che si rende simile a giochi d’azzardo o 
scommesse e il cui collegamento all’economia

reale è inesistente, i contraccolpi negativi sull’ef- 
ficienza della direzione dei flussi di fondi, che 
era compito dei mercati finanziari garantire e 
incentivare, sono notevoli e possono giungere 3 
provocare crisi di interi sistemi finanziari. Di qu1 
la necessità di meccanismi di controllo a livello 
intemazionale.

Particolarmente in relazione alla gestione dei 
prodotti finanziari innovativi nel contesto del 
mercato globale è dato riscontrare con frequenza 
comportamenti poco rispettosi della stabilità dei 
mercati. Anche tali prodotti (derivati, sintetici, 
ecc.) hanno lo scopo di copertura e di controllo 
dei rischi, con la funzione economica di dare sta­
bilità al mercato. Ma tale funzione è disattesa 
quando gli intermediari, mossi dalla specula­
zione sulla variabilità dei tassi, privilegiano > 
profili di aleatorietà insiti in questi prodotti, alte­
rando i profili di rischio attraverso l’uso impro­
prio di questi strumenti.

Dove l’incertezza può essere ridotta da mezzi 
che costano meno, questi mezzi devono essere 
usati. Dove la speculazione non riduce realmente 
l’incertezza, non è giustificata.

Alla luce di questi principi va valutato il feno­
meno deWinsider trading, l’uso indebito sul 
mercato immobiliare di informazioni riservate, 
che dal 1991 è un reato specifico anche in Italia. 
A differenza della speculazione economicamente 
produttiva, che equilibra i prezzi di uno stesso 
mercato tra differenti momenti di tempo o di spa­
zio (arbitraggio), l’aggiotaggio designa l’attività 
di fare profitti ponendo un sovrapprezzo su un 
dato bene o servizio senza aggiungere valore. La 
differenza di prezzo tra le azioni comprate e le 
azioni vendute è il sovrapprezzo posto da chi fa 
aggiotaggio. L'insider trading è un particolare 
aggiotaggio che non aggiunge valore ai beni 
scambiati, anche se si compra a tempo t e si 
vende a tempo t+1, per es. le azioni, quando 
l’informazione su cui si basa il profitto era già là 
al tempo t. Il profitto, già secondo il medievale 
Scoto, è eticamente ammissibile se l’intermedia- 
rio o lo speculatore ha reso qualche servizio pro­
duttivo alla comunità. L’aggiotaggio pone solo 
un sovrapprezzo agli altri e non aggiunge un 
reale valore all’economia, e perciò viola sempre 
il principio di giustizia di dare ad ognuno il suo.

Per quanto riguarda la speculazione sulle 
divise o monete nazionali confronta quanto detto 
sopra verso la fine del § 3.2.



Documentazione 1347

4.4.2. Gli investimenti
La restrizione dei criteri dell’investitore alla 

massimizzazione del valore della propria azione, 
e quindi alla massimizzazione dell’efficienza 
allocativa nell’economia, è insufficiente dal 
punto di vista etico e deve essere completata dal 
criterio della giustizia. L’investitore deve porsi la 
domanda: «Quali progetti finanziamo?» e: «In 
quali luoghi investiamo?». Investimenti in 
imprese che perseguono produzioni immorali, 
come per esempio la pornografia o lo sfrutta­
mento dei lavoratori, sono semplicemente da 
rifiutarsi.

Un’altra questione è se l’investitore deve 
essere libero di investire nel Paese che vuole. 
Certamente i mercati del capitale devono essere 
liberi il più possibile. Dal punto di vista etico 
l’investitore è comunque tenuto a chiedersi se 
l’investimento deve essere fatto nel suo Paese o 
all’estero, o se per ragioni di giustizia non 
dovrebbe investire parte del suo capitale nel suo 
proprio Paese. Questo obbligo non dovrebbe 
comunque essere legale perché gli effetti sareb­
bero dannosi sull’efficienza economica, bensì 
etico.

Sebbene la loro influenza possa essere molto 
limitata, gli azionisti devono chiedersi in quali 
progetti e in quali regioni e Paesi devono inve­
stire. Gli investitori, in particolare quelli con 
grandi capitali, dovrebbero considerare con par­
ticolare attenzione il criterio della giustizia e del 
bene comune nelle loro decisioni di investi­
mento.

Gli stessi obblighi sono validi anche per i diri­
genti delle imprese finanziarie nelle loro deci­
sioni di strategia finanziaria. In particolare le 
imprese che collocano azioni sul mercato sono 
obbligate a informare propriamente i loro azioni­
sti e il pubblico sul mercato, dando le informa­
zioni rilevanti. Poiché il pagamento dei dividendi

4.4.3. Le imprese
Circa l’etica del mercato delle acquisizioni, 

va sottolineato che il controllo dell’impresa 
implica più potere che la proprietà delle azioni e 
perciò più responsabilità e coscienza della 
dimensione etica dei propri comportamenti. E 
anche l’intenzione retta è più importante che nel 
mercato delle azioni, poiché il grado di libertà di 
discrezione e il potere delle decisioni sul con­
trollo dell’impresa sono più alti. L’intenzione 
con cui i partecipanti agiscono in questo mercato 
definisce ciò che essi stanno facendo, se 
vogliono depredare risorse o tentare di miglio­
rare la gestionalità dell’impresa che stanno sca-

è il principale segnale della situazione dell’im­
presa, la stessa è obbligata a praticare una strate­
gia ragionevole di dividendi, che non restringa 
eccessivamente i dividendi per autofinanziarsi né 
paghi in dividendi somme che non sono giustifi­
cate dai risultati dell’azienda: si ingannerebbe il 
pubblico.

Fissando l’attenzione sui mercati finanziari e 
sul loro rapporto alla giustizia sociale, che ha per 
oggetto il bene comune, sorge la domanda: «Date 
le risorse ineguali con cui si compete, possono i 
mercati fare altro dal riflettere o amplificare que­
sta ineguaglianza?». Gli investitori insistono che 
il loro denaro serve la giustizia sociale come i 
loro interessi. Tale insistenza significa concreta­
mente che il profitto deve diminuire, se la giusti­
zia deve fiorire: meno profitto con giustizia 
invece di più profitto senza giustizia. E la linea 
della Banca Etica e dell’Investimento Etico, in 
cui la dimensione etica, che deve essere comune 
a tutte le attività finanziarie in quanto finalizzate 
al bene comune, trova una realizzazione speci­
fica e particolare.

Queste nuove modalità del mercato finanzia­
rio, che mirano ad una maggiore apertura verso i 
bisogni degli altri, ad una più sentita integrazione 
con la società degli uomini, rendono possibile 
impieghi a tasso agevolato a favore di coopera­
tive sociali e delle imprese non profit, e dimo­
strano come sia possibile contemperare forme 
equilibrate di sana imprenditorialità e senso di 
cooperazione, avvertito anche come tutela degli 
interessi civili.

Gli investitori etici non si interessano solo 
della misura del profitto finanziario e del rischio 
ad esso connesso, ma anche della natura dei beni 
e servizi delle imprese, della collocazione dei 
loro affari e del modo in cui sono condotti.

landò. Se essi cercano di fare profitti solo ven­
dendo l’impresa o parti di essa o se c’è solo un 
disegno di potere, violano il fine sostanziale del­
l’economia, perché in primo luogo separano 
completamente l’interesse del compratore dagli 
interessi dell’impresa che si vuole comprare, e in 
secondo luogo negano il fine dell’impresa come 
unità sociale di produzione.

La giusta intenzione di una fusione è di acqui­
sire sinergie tra le due imprese, rafforzando la 
produttività di ambedue le imprese e l’efficienza 
allocativa dell’economia. In tal modo appare che 
l’economia non è solo un formale contesto di



1348 Documentazione

mercato di scambio, su cui le domande sogget­
tive e le offerte definite soggettivamente si 
incontrano e sono coordinate. Piuttosto l’econo­
mia serve un fine oggettivo che deve essere rea­
lizzato dalla volontà soggettiva degli individui. 
Così l’economia non serve principalmente il fine 
di massimizzare il profitto degli individui, ma di 
utilizzare il loro sforzo soggettivo per la realiz­
zazione di un fine oggettivo: la soddisfazione 
imparziale delle domande soggettive attraverso 
un’offerta efficientemente prodotta e distribuita, 
la quale è organizzata da imprenditori che 
seguono i loro piani soggettivi.

Il profitto positivo è una necessaria condizione 
per gli affari, tuttavia il massimo profitto non è il 
fine ultimo per un'impresa, neppure per un’im­
presa finanziaria. Il profitto è la misura dell’og- 
gettiva efficienza di un’impresa, ma non può 
essere il solo e più importante fine degli affari, 
anche se funziona come forza di controllo per 
tutta l’impresa. 11 profitto è come la salute. Noi ne 
abbiamo bisogno e tanto meglio se è più grande. 
Ma non è la sola ragione della nostra esistenza.

Inoltre si deve precisare la natura dell’effi­
cienza. Noi possiamo definirla come un quo­
ziente o sottrazione tra risultati e spese. Ma che 
cosa includiamo nel numeratore e nel denomina­
tore? La risposta dipende da ciò che vogliamo 
misurare, perché il concetto di efficienza è ambi­
guo non solo in economia. Includo solo i ricavi e 
le spese a corto termine o anche a lungo termine? 
Dovrei includere gli effetti delle decisioni che io 
prendo sulla compagnia come un tutto, la capa­
cità dello staff di agire in futuro, i processi di for­
mazione, gli effetti delle azioni dell'impresa sul­
l’ambiente, cioè le conseguenze sociopolitiche 
ed etiche delle mie azioni? L’efficienza è limitata 
dal punto di vista economico complessivo se 
solamente si riferisce a certi risultati e costi che 
sono espressi in termini microeconomici. Ciò 
non significa evidentemente che bisogna abban­
donare questo criterio, bensì che non possiamo 
assolutizzarlo.

Noi non possiamo dunque accettare che il fine 
dell’impresa finanziaria sia solo il profitto del­
l’investitore, ma piuttosto diremmo che sia 
quello di soddisfare i bisogni e di contribuire allo 
sviluppo di tutte le persone che formano l’im­
presa, attraverso la produzione e distribuzione 
efficiente di beni e servizi utili.

In questa ottica vanno valutati i guadagni a 
breve termine. I proprietari di un’impresa eserci­
tano la funzione sociale della proprietà quando 
controllano che l'impresa sia gestita secondo il 
suo fine e il bene comune della società in cui 
opera. Alcuni investitori istituzionali (fondi pen­
sioni, banche, assicurazioni) giocano un ruolo 
importante come investitori in quanto proprietari 
di grandi quantità di azioni. E difficile per loro 
esercitare questa responsabilità, perché essi ordi­
nariamente non possiedono la maggioranza delle 
azioni e questa poi cambia con il tempo, ed inol­
tre esercitare un attento controllo dell'impresa, in 
cui essi hanno azioni, implica dei costi.

In ogni caso l’investitore istituzionale non 
sente di essere comproprietario di un'impresa, 
ma di una serie di risorse finanziarie da cui si 
aspetta di ottenere un guadagno a breve termine 
(poiché egli stesso è valutato secondo il criterio 
del breve termine) insieme con la copertura del 
rischio (che è realizzata attraverso operazioni sui 
mercati).

Il fatto che gli investitori istituzionali vedano 
se stessi giudicati a breve termine, secondo clas­
sifiche magari trimestrali, significa che essi 
anche domanderanno rendimenti a breve termine 
dalle imprese in cui hanno azioni. Questa non è 
la condotta migliore per l’impresa, se implica che 
decisioni sulla crescita, su investimenti a lungo 
termine, spese nella ricerca e nello sviluppo 
siano trascurate o che alti livelli di rischi siano 
assunti (attraverso un grande peso del debito).

Le conseguenze etiche di tutto questo sono 
assai importanti, perché esse suggeriscono che il 
controllo e l’esercizio della funzione sociale 
della proprietà è effettivamente trascurato.

4.4.4. Dimensione sociale e politica internazionale
Non dobbiamo a questo punto dimenticare 

che se i mercati sono internazionali, anche le 
responsabilità lo sono, come anche che i soggetti 
appropriati di tali responsabilità sociali sono i 
popoli e gruppi di popoli.

Gli squilibri tra Paesi ricchi e poveri, tra terra 
a disposizione e popolazione, tra sviluppo demo­
grafico ed economico, generano fame, disoccu­
pazione, indebitamenti, disastri ecologici. È per­
tanto sia attraverso strutture politiche che

mediante le organizzazioni finanziarie multilate­
rali. le banche commerciali internazionali e 
nazionali, le grandi imprese multinazionali, che 
si sviluppa la responsabilità sociale dei soggetti 
collettivi.

Oggi sembra appropriato indicare tra i fini 
di questa assunzione di responsabilità il contri­
buire ad:

a. organizzare il settore finanziario, sia 
nazionale che sovranazionale, come anche di



Documentazione 1349

sistemi di imprese aperti ad un mercato concor­
renziale e ad obiettivi di efficienza. Tenendo pre­
sente la necessità della libertà e della democra­
tizzazione in tali settori, si eviterà di creare troppi 
protezionismi che ingenerano deresponsabilizza­
zione. E necessario quindi un quadro legislativo 
che garantisca le regole del gioco di mercato, 
specialmente la normale e sana concorrenza.

In questo contesto la conoscenza diventa bene 
decisivo per l’equità dei contratti e per l’effi­
cienza dei sistemi stessi. Essa lo è anche per 
ridurre gli squilibri tra Paesi ricchi e poveri, per­
ché spesso l’economia in questi ultimi non 
decolla proprio perché non esistono informazioni 
sulla solidità delle banche o sull’affidabilità dei 
clienti;

b. elaborare politiche economiche, mone- 
ùrie, fiscali e sociali che, nel rispetto dell’effi­
cienza dei mercati, li orientino a servire lo svi­
luppo economico e il progresso sociale di tutti, 
sia all’interno delle Nazioni che intemazional- 
mente.

Ne segue oggi la necessità di politiche di pru­
dente privatizzazione delle banche pubbliche, 
Per creare mercati finanziari più democratizzati; 
di politiche finanziarie e monetarie che non dan­
neggino altri popoli specialmente quelli più 
deboli; di politiche che equilibrino le posizioni di 
rendita con gli investimenti produttivi; di politi­
che di credito pubblico e privato, concordate tra 
1 finanziatori e i destinatari per favorire lo svi­
luppo autopropulsivo e ridurre gli squilibri; di

politiche concordate tra Paesi sviluppati per 
favorire la bilancia dei pagamenti dei Paesi in via 
di sviluppo; di politiche finanziarie a livello 
regionale per essere più concorrenziali e per 
incentivare il proprio sviluppo. Ed infine sarà 
necessario mettere mano alla riforma degli statuti 
delle organizzazioni come la Banca Mondiale, il 
Fondo Monetario Internazionale, l’Organizza­
zione Intemazionale del Commercio, in quanto 
attualmente non permettono alcun diritto di 
parola ai Paesi indebitati e bisognosi di fondi.

Si rivela quindi la necessità di incamminarci 
verso un’integrazione finanziaria mondiale. Ai 
fini dello sviluppo globale, universale e comuni­
tario dei popoli della terra, è indispensabile ed 
urgente che si giunga ai mercati globali, organiz­
zati secondo efficienza e trasparenza e giustizia, 
per sviluppare parallelamente una cultura della 
globalizzazione della responsabilità.

Si tratta di procedere a piccoli passi, ma con 
decisione, riguardo al fine ultimo da raggiungere. 
Come stiamo andando verso la realizzazione di 
un Tribunale Penale Internazionale per i crimini 
contro l’umanità, così possiamo tendere verso un 
sistema finanziario integrato. Ben consci però 
che come il sistema finanziario non è autosuffi­
ciente e come l’etica degli affari non vive di vita 
autonoma, così entrambi non tendono automati­
camente al bene comune. E necessario un sup­
plemento di eticità, che non è poi se non la tra­
scrizione morale del personalismo, anche di 
quello cristiano.

4.4.5. Sfide della finanza all'etica e l'educazione all'uso del denaro
In conclusione la finanza pone diverse sfide 

all’etica.
Una sfida è causata dalla caratteristica dei 

beni di questo mercato di essere astratti, fungibili 
s impersonali. Il controllo faccia a faccia tra pro­
duttore e cliente e il giudizio sulla qualità del 
bene fornito sono più difficili di quelli che 
riguardano i beni reali.

La seconda sfida sorge dalla centralità della 
telazione fiduciaria. Gli intermediari finanziari 
sono i fiduciari dei loro investitori. La fiducia 
"on può essere sostituita completamente dal con­
trollo. Essa contiene un irriducibile elemento di 
autocontrollo da parte del fiduciario. L’autocon­
trollo è inteso qui come relazione etica con se 
stessi. Gli intermediari finanziari sono perciò 
Particolarmente soggetti alle richieste dell’etica 
della relazione fiduciaria.

La terza sfida risponde all’esigenza di perse­
guire l’innovazione sia a livello di impresa di 
produzione di beni e servizi, sia di impresa finan­

ziaria, di strumenti finanziari e di mercati finan­
ziari.

La quarta sfida è la paura della gente di essere 
vittima di segrete operazioni dell’industria finan­
ziaria, causate dal carattere intangibile e immate­
riale del prodotto trattato. La trasparenza e un 
appropriato codice di comportamento sono i 
mezzi principali per combattere queste paure.

A motivo del carattere astratto e impersonale 
dei loro affari, che non incoraggia un’etica per­
sonale o comunitaria né rinforza il comporta­
mento etico faccia a faccia tra fornitore e cliente, 
gli intermediari finanziari devono avere speciale 
cura delle regole etiche del comportamento in 
quanto rendono coscienti degli effetti diretti di 
esso su altre persone e sull’agente stesso. 1 codici 
deontologici e le associazioni professionali pos­
sono migliorare i livelli di obbedienza alla legge 
ma non possono garantirli. Dove c’è poco con­
trollo faccia a faccia e dove le relazioni astratte di 
contratto sono prevalenti, la coordinazione attra-



1350 Documentazione

verso le regole etiche deve essere comunque 
integrata dalle regole giuridiche. È in gioco 
infatti la funzione sociale dell’impresa finanzia­
ria, cioè la produzione di beni e servizi per sod­
disfare bisogni, efficientemente e con continuità.

Poiché le azioni umane sono complesse, 
richiedono giudizi prudenziali che considerino 
tutte le loro dimensioni e conducono a decisioni 
che saranno necessariamente incerte, diventa 
importante l’educazione che aiuta le persone a 
comportarsi eticamente e a creare motivazioni, 
regole di comportamento e criteri di valutazione. 
La dimensione macro è il risultato di molteplici 
scelte micro di singoli individui che, se non ope­

rano nella direzione comunitaria, rendono vuota 
ogni teoria e progetto politico.

È quindi importante la formazione delle per­
sone nell’uso del denaro. Per quanto possa appa­
rire una strategia debole dal punto di vista della 
certezza ed immediatezza dei risultati, quella edu­
cativa è comunque condizione irrinunciabile 
Essa significa sollecitazione ed orientamento 
della responsabilità. Anzitutto quella di chi svolge 
un ruolo direttivo, ma prima ancora quella dei 
sempre più numerosi utenti dei servizi finanziari-

Nei confronti di tali destinatari anche la pre­
dicazione ecclesiale potrebbe avere un ruolo non 
privo di incidenza nella formazione morale.

5. SCHEDE ESEMPLIFICATIVE

5.1. Sul sistema bancario interno

Come sappiamo, le transazioni reali, cre­
scendo con la crescita dell’economia, necessi­
tano, perché vengano effettuate in modi efficienti 
e soddisfacenti, di ammontari crescenti dei diffe­
renti mezzi sia d’intermediazione sia d’impiego 
della ricchezza che sono gli strumenti finanziari. 
Tra di essi ha assunto specifica importanza la 
moneta. In particolare, in un’economia in cre­
scita, occorrono crescenti strumenti finanziari 
che veicolino risorse dai settori in surplus - tipi­
camente le famiglie - ai settori in deficit - tipi­
camente le imprese di vario genere - risorse che, 
presentando veste finanziaria, devono però avere 
un contenuto reale al fine di sostenere il processo 
reale d’investimento e di crescita e non risolversi 
in bolle speculative e/o spinte inflazionistiche.

D’altro canto, a seconda delle differenti realtà 
ed esperienze dello sviluppo economico nei 
diversi Paesi, si è posto il problema della diffe­
renziazione degli strumenti finanziari; e ciò al 
fine di conseguire livelli via via crescenti di 
appetibilità degli strumenti stessi e di maggiore o 
minore convenienza sia sul piano delle esigenze 
disaggregate - cioè dei singoli comparti - dell’e­
conomia reale sia anche di quelle più specifiche 
della stabilità ed efficienza della struttura finan­
ziaria stessa. In particolare si è via via imposta, 
con la crescita quantitativa e l’evoluzione quali­
tativa dell’economia reale, la distinzione fra stru­
menti diretti (cambiali, obbligazioni, azioni, altri 
e via via più sofisticati titoli che si negoziano nei 
mercati dei capitali o mercati di Borsa, mercati 
che trattano titoli sia interni di un Paese, sia di 
altri Paesi, ed anche valute o monete di altri 
Paesi, così come accade sui mercati finanziari

intemazionali) e strumenti indiretti, che sono 
sostanzialmente gli strumenti creditizi dell’inter­
mediazione bancaria. Le banche, infatti, rice­
vono fondi dai risparmiatori e dagli operatori in 
genere dell’economia e, fornendoli agli investi­
tori ed altri prenditori, trasformano ed amplifi­
cano i fondi stessi, in particolare creando 
moneta: è così che si determina il processo d’in­
termediazione finanziaria e gli strumenti finan­
ziari emessi dalle banche si presentano come 
indiretti fra offerenti e riceventi fondi.

Col tempo si è poi determinato il processo di 
distinzione fra tre componenti del sistema banca­
rio o creditizio: la Banca Centrale che emette 
moneta fiduciaria o legale ed inoltre svolge il 
compito importantissimo di controllo del sistema 
creditizio (la vigilanza); le banche commerciali o 
di credito ordinario che raccolgono fondi tramite 
i tradizionali depositi bancari, svolgono il credito 
a breve termine ed emettono moneta bancaria; i 
cosiddetti istituti di credito speciale che raccol­
gono fondi in forme diversificate ed anche sofi­
sticate e svolgono il credito a medio e lungo ter­
mine (il credito mobiliare ed immobiliare) per il 
finanziamento degli investimenti ed altri immo­
bilizzi di ricchezza, senza però creare moneta.

Si comprende come nei diversi Paesi i sistemi 
bancari abbiano assunto strutture e caratteristiche 
differenti e diversamente articolate. In Italia, in 
particolare, il sistema bancario ha tradizional­
mente mantenuto una posizione egemone, con il 
conseguente ruolo preminente della nostra Banca 
Centrale (la Banca d’Italia), mentre solo più 
recentemente sono venuti assumendo ruolo ed 
importanza crescenti il mercato dei capitali e la



Documentazione 1351

quotazione in Borsa delle imprese. D’altro canto, 
il nostro sistema bancario ha conosciuto tutta una 
serie di forme e tipologie molto differenziate o, 
meglio, si è via via arricchito di esperienze e strut­
ture variamente organizzate ed articolate. Tra di 
esse hanno sempre svolto una funzione rilevante - 
in particolare coniugando impegno tecnico-pro­
fessionale e finalità sociali - le banche popolari e 
cooperative, le casse di risparmio, le stesse banche 
di credito su pegno, fino alla recentissima, iniziale 
e stimolante esperienza della Banca Etica.

Tuttavia, si comprende che il rovescio della 
medaglia di questa situazione è stata, nel nostro 
Paese, una certa presenza assorbente e dominante 
delle banche nell’economia, specialmente nel 
Mezzogiorno, registrandosi spesso fenomeni di 
monopolio (magari locale), di rendite, di ineffi­
cienze, fenomeni che solo recentemente - in parti­
colare per la spinta concorrenziale proveniente 
dall’integrazione europea fino, come noto, alla 
situazione attuale della moneta unica (l’Euro) e 
dell’unica Banca Centrale Europea, con il colle­
gato Sistema Europeo delle Banche Centrali - le 
banche italiane stanno puntando a superare, perse­
guendo strategie di ampliamento dimensionale, di 
diversificazione di prodotti, di efficienza gestio­
nale. In realtà, in linea di principio, non è affatto 
detto che le strade oggi intraprese siano quelle più 
soddisfacenti, sia sul fronte del sostegno al pro­
cesso di sviluppo reale della nostra economia, spe­
cialmente nel Mezzogiorno, sia e in particolare sul 
piano della rispondenza della nuova struttura ban­
caria a quelle esigenze e a quei criteri di ordine 
morale che, vuoi in ordine alle richieste dell’etica 
o deontologia professionale vuoi soprattutto dal 
Punto di vista delle motivazioni di etica generale o 
etica tout court, non possono non rappresentare, in 
particolare secondo l’ottica e l’ispirazione cri­
stiana, il leit motiv dell’impegno lavorativo, civile 
e sociale di ciascuna persona in qualsiasi contesto 
e situazione della vita.

Sta di fatto, però, che i segnali che arrivano 
dal mondo bancario italiano oggi non sono a 
senso unico; e ciò va accertato, valutato e - tutto 
sommato - incoraggiato, purché si sia vigilanti ai 
vari livelli. Infatti, da una parte siamo in pre­
senza di quella spinta ai processi di razionalizza­
zione, di fusione, di integrazione anche verso l’e­
sterno del nostro Paese, specialmente in Europa, 
appena richiamata. Si pensi, in particolare, che ci 
stiamo avviando nel nostro Paese verso una strut­
tura dominata da cinque o sei grandi o grandis­
sime banche, anzi cinque o sei grandi o gran­
dissimi complessi bancari polifunzionati ed 
universali (nel senso che, come stabilito nella 
recente revisione della legislazione bancaria,

viene superata la distinzione fra banche commer­
ciali ed istituti di credito a medio e lungo ter­
mine); ma ciò non sarà necessariamente a scapito 
della concorrenza, della trasparenza, dell’effi­
cienza nella misura in cui ci si dovrà confrontare 
con colossi bancari sia europei sia soprattutto 
lontani geograficamente rispetto all’Europa, in 
particolare americani e giapponesi, ma vicini sul 
fronte della competizione intemazionale sul mer­
cato globale dei nostri tempi.

Dall’altra parte, come pure accennato sopra, 
assistiamo a tutto un fiorire di proposte, e soprat­
tutto di riflessioni, di propositi, di intenti, miranti 
a far nascere anche in Italia iniziative bancarie, e 
più in generale finanziarie, che - come in tanti 
altri campi della realtà socio-economica del 
Paese - si pongano obiettivi e si dotino di strut­
ture che le caratterizzano per una particolare sen­
sibilità ed impegno sul piano etico, o meglio 
etico-sociale. Si tratta di tutto quel complesso di 
istanze che possiamo ben ricomprendere sotto 
l’etichetta ampia ed articolata del terzo settore 
(volontariato, settore non profit, cooperazione 
economica e sociale in genere) e che accomuna 
iniziative le più varie, di cui la Banca Etica è 
quella pertinente al discorso che qui interessa.

Di fronte a una realtà così in movimento e 
articolata, è grande la sfida che ci investe, sul 
piano della comprensione, dell’analisi e soprat­
tutto - come cristiani - della proposta e dell’im­
pegno; ma naturalmente non ci possiamo sot­
trarre, essendo pienamente convinti che siamo 
sempre chiamati a sporcarci le mani in ogni con­
testo e situazione dell’attività umana in cui cia­
scuno di noi si trova ad operare.

Si comprende allora come, alla luce delle pre­
messe considerate e dei principi enucleati sulla 
base dell’impostazione morale della dottrina 
sociale della Chiesa, sia possibile individuare 
veri e propri diritti e doveri specifici dove di 
fronte ad un diritto, affermato per gli uni, non vi 
può non essere un corrispondente dovere da parte 
di altri. In particolare, sul fronte dell’intermedia­
zione creditizia, occorre affermare, insieme al 
maggiormente consolidato diritto alla tutela del 
risparmio (finanziario) di cui parla già la nostra 
Costituzione (art. 47, 1° comma), almeno un 
diritto al credito e un diritto a certi modi e tassi 
nell’erogazione del credito.

Il riconoscimento dei diritti e l’adempimento 
dei corrispondenti obblighi a quest’ultimo propo­
sito non possono non partire dall’attenzione da 
concentrare sulla sostanziale irresponsabilità di 
certi comportamenti da parte degli operatori cre­
ditizi, comportamenti che diverse volte arrivano 
facilmente a diventare non solo immorali, bensì



1352 Documentazione

anche illegali. Spesso, il funzionamento dei mer­
cati e delle istituzioni in campo finanziario e cre­
ditizio è tale da sollecitare una valutazione ne­
gativa complessiva dal punto di vista delle 
premesse morali di ordine generale dal quale ci si 
è posti in questa sede, vale a dire non unicamente 
dall’angolo visuale delle regole formali che 
garantiscono l’equità formale dello scambio, ma 
dal punto di vista di ciò che è bene per l’uomo. 
Porsi sempre e solo nella prospettiva di ciò che è 
giusto nello scambio corrisponde al postulato 
dell’impossibilità di comunicare sui beni indivi­
duali, che si ritiene siano incomparabili.

Significa, nel linguaggio corrente, restare ai 
criteri dell’etica della finanza, senza passare mai 
ai vincoli etici alla finanza. Segue che, in tema di 
implicazioni dei ragionamenti fatti e delle con­
clusione tratte, occorre esplicitare il vero e pro­
prio vincolo delle regole propriamente morali del 
rapporto interumano, regole che si esprimono 
nella ricerca di forme adeguate di prossimità e 
solidarietà oltre quella specie di distanza tra i 
contraenti, che appunto il denaro consente e 
insieme impone. Per questo la Chiesa ha sempre 
rifiutato il brutale individualismo dell’economia 
di mercato. Di conseguenza le istituzioni banca­
rie sono chiamate a valutare anche dal punto di 
vista del bene comune le iniziative economiche 
alle quali accordare fiducia e finanziamento. In 
tal modo si scalza l’autoreferenzialità dell’atti­
vità finanziaria, che toglie consenso sociale nei 
suoi confronti. DaH’orientamento al vantaggio 
sociale delle istituzioni bancarie scaturiscono cri­
teri e regole di condotta da porre a base dei com­
portamenti concreti dei soggetti e del funziona­
mento concreto di mercati ed istituzioni, quindi a 
livello sia individuale che sociale, per finanzieri, 
agenti di Borsa, banchieri, operatori degli inter­
mediari finanziari di ogni tipo e dimensione, 
anche sul fronte del privato sociale, così come 
del resto per i prenditori dei fondi, quali le 
imprese individuali e sociali, la pubblica ammi­
nistrazione, le stesse famiglie.

Più specificamente seguono delle implica­
zioni in termini di interventi e strumenti di legi­
slazione e di politica economica e finanziaria che 
vanno rispettivamente adottati ed utilizzati in 
merito. In altri termini occorre che il potere ban­
cario e finanziario sia opportunamente control-

5.2. Sul mercato interno dei capitali

Negli ultimi anni si è assistito al crescere della 
regolamentazione e della trasformazione dei 
mercati finanziari, alla ricerca di strutture sempre

lato. Si pensi, tanto per accennare ad alcuni pro­
blemi tra i più determinati, alla spontanea ten­
denza cui inclina il potere bancario da un lato ad 
accrescere gli squilibri economici (praticando 
tassi di favore ai più ricchi, penalizzando invece 
con condizioni sfavorevoli i più poveri, che in 
quanto tali sono privi di potere di contrattazione) 
e dall’altro a conservare indiscriminatamente 1° 
status quo politico purché in grado di garantire 
sicurezza ai rapporti finanziari, anche quando 
fosse carente la legittimazione etico-sociale.

Inoltre i processi tecnologici di informatizza­
zione che caratterizzano in modo particolare l’at­
tività finanziaria, rendono facilmente disponibile 
un’enorme massa di informazioni che esalta il 
potere dei centri decisionali, mentre il segreto 
indiscriminato dietro cui si trincera l’esercizio di 
tale potere lo sottrae alla possibilità di controllo 
esterno. D’altra parte la crescente interdipen­
denza dei vari istituti bancari collegati tra di loro 
anche per ragioni tecniche in una complessa rete 
di dimensioni intemazionali rende più difficile 
identificare i veri luoghi decisionali. Si viene 
così ad innescare una specie di spirale della irre­
sponsabilità per cui ogni agente a livello setto­
riale ritiene di essere predeterminato nelle pro­
prie scelte dalle decisioni prese da altri.

È chiaro che diventano allora urgenti ipotesi e 
soluzioni che prevedano sia norme che sanzioni 
tendenti a realizzare una struttura di istituzioni, 
mercati, incentivi, oneri, comportamenti che - 
andando al di là del rispetto dei criteri precisati in 
sede di parametri dall’etica degli affari e degli 
stessi requisiti di efficienza (ed efficacia) richie­
sti dai canoni dell’economia - contemplino una 
vera e propria regolamentazione intesa all’appli­
cazione di quei vincoli, diritti e doveri prove­
nienti dalle istanze di fondo della morale sociale 
e dell’etica tout court sopra richiamate.

Mentre all’interno del mondo della finanza 
prevalgono le esigenze e le richieste di effi­
cienza, trasparenza ed anche integrità (intenden­
dosi rispetto all’infiltrazione delle attività crimi­
nali) dei mercati, dal punto di vista dei più 
generali interessi della società non ci si può non 
fare carico anche degli aspetti di stabilità ed 
equità nel funzionamento dei mercati finanziari, 
e in particolare di quelli creditizi, sia interni che 
internazionali.

più efficienti e stabili. Tale fenomeno ha diversi 
risvolti. Se da un lato la regolamentazione risulta 
essere necessaria, dall’altra un eccesso di rigidità



Documentazione 1353

determinerebbe la perdita di efficienza. Un altro 
Punto focale è lo squilibrio tra innovazione 
finanziaria e la capacità di gestire la stessa. Lo 
viluppo esponenziale dell’ingegneria finanziaria 
va sempre valutato alla luce delle esigenze del­
l’economia reale, al fine di evitare il crearsi di 
bolle speculative.

Alla luce di queste prime considerazioni pos­
sono essere analizzate le trasformazioni e le 
riforme dei meccanismi operativi della finanza 
(selfregulation, sistemi di corporate governance, 
diareholder activism, ecc.). Essi investono la 
sempre più dibattuta questione della “democrazia 
economica”. Si tratta della possibilità di fare un 
Passo deciso verso quella “società di persone” e 
democrazia economica” di cui parla la Dottrina 

Sociale della Chiesa.
La recente riforma del mercato finanziario 

'taliano, che ha previsto la costituzione della 
Borsa S.p.A. e del nuovo Regolamento “dei 
Mercati organizzati e gestiti dalla Borsa Italiana 
S.p.A.”, dedica ampio spazio all’informativa 
destinata agli operatori (Titolo 4.7.) e alla tra­
sparenza del mercato (Titolo 6.), al fine di ade­
guare e rendere più efficiente il mercato finan­
ziario. Si individuano le modalità con le quali è 
minimizzato il pericolo di danni a carico della 
clientela, assicurando trasparenza di rapporti e 
servizi efficienti. Viene presa in considerazione 
la possibilità di forme di autoregolamentazione 
non più limitate al solo settore delle relazioni 
tra investitori, emittenti ed intermediari, ma 
rivolte all’organizzazione dei mercati, nonché 
alla fissazione di procedure disciplinari. Tale 
sistema prefigurato implica l’affermazione di un 
impegno congiunto di tutti coloro che sono inte­
ressati alla creazione di un mercato della pro­
prietà e del controllo delle imprese, cioè di un 
mercato sensibile alle esigenze degli utenti e dei 
consumatori.

Pertanto l’analisi della dimensione etica nei 
meccanismi operativi dei mercati finanziari può 
essere svolta lungo tre direttrici.

a) Il ruolo del mercato
La funzione a cui il mercato adempie, cioè di 

। stabile mediatore tra domanda e offerta, realiz- 
| zata attraverso strutture, regole e procedure 

uniformi, è volta ad assicurare trasparenza, liqui­
dità, sicurezza e rapidità nell’esecuzione degli 
affari.

La dimensione etica del mercato finanziario è 
inscindibile dalla libertà di accesso al medesimo, 
quale precondizione di una logica dello scambio 
volta a garantire le forme di giustizia e di equi­
valenza, proprie di un sistema economico finali­

sticamente preordinato allo sviluppo dell’uomo e 
dalla società normato.

La liberalizzazione dell’accesso al mercato è 
presupposto di equilibrio relazionale tra le forze 
in esso presenti e, nel contempo, fattore di poten­
ziamento delle capacità produttive; per cui è ad 
essa che occorre far riferimento ogni qual volta si 
tenda a migliorare la qualità, la frequenza e il 
volume degli scambi.

Regole, strutture e altre condizioni ottimali di 
sviluppo del mercato vanno individuate in rela­
zione al miglioramento dei relativi assetti orga­
nizzativi, dai quali deriva la possibilità di assicu­
rare la trasparenza del mercato, Tordinato 
svolgimento delle contrattazioni, la tutela degli 
investitori e altri comuni benefici.

b) L’attivismo degli investitori istituzionali
Le recenti innovazioni nella disciplina delle 

società quotate sui mercati regolamentati 
segnano una tappa fondamentale nel progressivo 
riconoscimento del ruolo che gli investitori isti­
tuzionali possono ricoprire come protagonisti 
“attivi” all’interno di più efficienti strutture di 
governo societario. Emerge la volontà di definire 
un quadro normativo che consenta un più accen­
tuato sviluppo del risparmio istituzionale, al fine 
di favorire il finanziamento delle imprese più 
efficienti.

Da un lato trasparenza, correttezza di com­
portamenti e competitività dei mercati dovreb­
bero creare i presupposti per la crescita e dif­
fusione degli investitori istituzionali, dall’altro 
le norme di tutela delle minoranze azionarie 
potranno rivelarsi un importante strumento di 
cui gli stessi investitori dispongono per far sen­
tire. il proprio peso nella funzione di controllo 
della gestione societaria e contribuire alla matu­
razione di più dinamiche strutture di governo 
societario.

Riflessioni sull’attuale tema del governo 
societario portano a osservare il diverso ruolo 
degli investitori istituzionali che, se adeguata- 
mente informati dai propri rappresentanti negli 
organi di governo della società, possono agire sul 
management, innanzi tutto tramite un dialogo 
ricorrente con il management stesso, che con­
senta un reciproco arricchimento di competenze 
e quindi un miglioramento decisionale; in 
secondo luogo tramite coalizioni occasionali tra 
di loro al fine di rimuovere, se è il caso, pur pos­
sedendo quote relativamente modeste, il mana­
gement.

Il terreno dei rapporti tra investitori istituzio­
nali e governo dell’impresa non è privo di ambi 
guità: le scelte di composizione dei portafogli



1354 Documentazione

possono avere effetti disincentivanti sull’attivi­
smo societario. La sempre più stretta integra­
zione dei mercati e della diversificazione inter­
nazionale delle scelte di portafoglio dei grandi 
investitori, porta alla progressiva affermazione di 
una figura di investitori istituzionali che tutela la 
redditività del proprio investimento tramite una 
più costante attenzione alle modalità con le quali 
la società viene amministrata e governata. Tale 
tendenza comporta dei problemi di vincoli all’o­
perato dei fund managers.

c) I meccanismi di governo societario (cor­
porate govemance)

La riforma dei meccanismi di gestione delle 
imprese quotate in Borsa stabilisce il ruolo che 
debbono avere, all’interno di una società, i vari 
fattori che la compongono, in particolare quali 
poteri e quali diritti debbano essere riservati alle 
minoranze azionarie. La democrazia economica 
può essere perseguita attraverso vari strumenti, 
ma è innegabile che i rapporti tra maggioranza e 
minoranza azionaria possono concorrere a rag­
giungere l’obiettivo di fare dell’azienda una 
“società di persone” oltre che di “capitali” (cfr. 
Centesimus annus, 43) in modo che sia promossa 
«l’attiva partecipazione di tutti alla vita dell’im­
presa» (Gaudium et spes, 68) e «la comproprietà 
dei mezzi di lavoro» (Laborem exercens, 14). Si 
tratta di diminuire le distanze tra i grandi azioni­
sti (i proprietari) e i piccoli azionisti (tra i quali 
anche i soci dipendenti). A questi ultimi non va 
concesso il solo potere di contestare le decisioni 
prese dai primi, ma che possano partecipare alla 
loro formazione.

Per quanto riguarda il potere delle minoranze 
si stabilisce, per legge, che almeno un rappresen­
tante dei piccoli azionisti deve entrare a far parte 
del collegio sindacale i cui poteri sono stati au­
mentati. Inoltre sono state abbassate le soglie di 
capitale necessario per portare in giudizio gli 
amministratori. Sarebbe auspicabile la ricerca di 
regole ulteriori, che ad esempio consentano la 
presenza di rappresentanti delle minoranze anche 
all’interno del consiglio di amministrazione, il 
luogo ove le decisioni vengono (o dovrebbero 
essere) prese ovvero incanalino in una linea di 
confronto e autentica dialettica il rapporto fra 
consiglio e organi delegati, o ancora attribui­
scano poteri ulteriori ai sindaci. Si darebbe com­
pleta attuazione ai principi ispiratori della rifor­
ma legislativa.

In tal modo si eviterebbe il rischio di creare 
un conflitto permanente tra i piccoli soci e i pro­
prietari. Questo rischio nasce dal fatto che ai pic­
coli soci viene data un’unica opportunità: quella

di contestare e mettere sotto accusa il manage­
ment. Ciò porterà inevitabilmente all’abuso di 
questo potere, anche nei casi in cui i legittimi 
conflitti potrebbero essere risolti per altre vie- 
Tale conflitto costituirà un’ottima argomenta­
zione per chi sostiene che gli azionisti di mino­
ranza sono un ostacolo alla vita dell’impresa, 
perché fonte di conflitti.

Cuore del sistema di tutela degli interessi 
degli azionisti di minoranza viene ad essere il 
collegio sindacale, la cui riforma costituisce un 
punto cruciale: la contabilità è verificata dal revi­
sore, mentre i criteri e principi cui la sua tenuta e 
informata sono valutati dal collegio sindacale. Si 
ridisegnano i rapporti fra consiglio di ammini­
strazione e collegio sindacale quale organo non 
più deputato al controllo meramente contabile.

Come si accennava, la tutela degli interessi 
delle minoranze deve trovare soggetti in grado di 
proporla e, in qualche misura, di negoziarla con 
la maggioranza. Proprio in questa negoziazione 
sta lo strumento migliore di tutela delle mino­
ranze. Infatti, tutelare le minoranze non vuol dire 
(solo) consentire ai singoli azionisti l’esercizio 
dei diritti individuali del socio, ma anche favorire 
l’aggregazione dei soci minoritari, cogliendo 
fino in fondo lo spirito della riforma, che proprio 
queste aggregazioni ha inteso favorire. Sono le 
aggregazioni di soci che possono negoziare con 
il gruppo di controllo, non certo i singoli.

La raccolta delle deleghe è uno strumento 
pensato per il controllo dell’assemblea, e dunque 
a favore del piccolo azionista, il quale fa capo ad 
un committente che raccoglie le procure in base 
ad un preciso e personale programma. Il fatto che 
ad ogni assemblea le deleghe vadano rinnovate, 
anche se non si pongono limiti al numero di esse, 
favorisce le strutture bancarie: esse, nonostante i 
limiti posti dalla legge, con pochi costi possono 
raccogliere le deleghe dei propri correntisti azio­
nisti. Danneggia quindi le associazioni di azioni­
sti (anche dipendenti) per le quali un lavoro di 
questo tipo comporterebbe un costo fortissimo, 
probabilmente insopportabile.

Si deve tener conto che se il piccolo azionista 
non dipendente può forse essere interessato 
esclusivamente ad incassare il dividendo alla 
chiusura del bilancio, disinteressandosi total­
mente della vita dell’impresa, ciò non è certa­
mente vero per i dipendenti azionisti, che oltre al 
dividendo, sono anche interessati a partecipare 
alle scelte strategiche dell’azienda nella quale 
lavorano in modo che quel profitto non venga 
realizzato a scapito del fattore lavoro.



Documentazione 1355

5-3. La Tobin Tax

Nel 1972', e di nuovo nel 19786, l’economista 
James Tobin, Premio Nobel per l’Economia nel 
1981, fece quella che chiamò una modesta prò- 
Pòsta, tendente a ridurre l’instabilità dei tassi di 
cambio. A meno di dieci anni dall’avvento della 
fluttuazione dei cambi, seguita al crollo del 
sistema cosiddetto del dollar standard stabilito 
Pupo la seconda guerra mondiale, molti banchieri 
cd economisti erano a disagio con la natura assai 
Alatile del sistema finanziario intemazionale. 
Tobin suggerì che tale instabilità era causata da 
'l’eccessiva mobilità dei capitali privati a livello 
internazionale o meglio degli impieghi in valute 
0divise diverse». Una simile mobilità conduceva 
Ala fluttuazione dei cambi fra monete, cosicché 
era diventato progressivamente difficile per i 
Governi controllare la politica monetaria come 
strumento di guida dell’economia reale.

Infatti, mentre le persone e i beni si muovono 
lentamente in relazione ai segnali dei prezzi 
tetemazionali, i fondi monetari possono essere 
teossi velocemente con bassi costi di trasferi­
mento, cosicché l’economia reale e quella finan- 
riaria possono diventare progressivamente scol­
late e fuori fase l’una rispetto all’altra. Per 
affrontare questi problemi Tobin suggerì due 
Possibili via d’uscita. La prima, che egli ha indi­
ato come la migliore, ma difficile da perseguire 
Politicamente, era di muoversi verso «una 
moneta comune, una politica monetaria e fiscale 
comune e un’integrazione economica». La 
^conda era di imporre una tassa internazional­
mente uniforme su tutti gli scambi da una moneta 
l’altra, proporzionata all’ammontare della tran- 
aazione. L’idea era che la tassa avrebbe agito da 
Particolare deterrente verso gli impieghi tempo- 
ranei a breve e brevissimo termine in altre divise, 
mentre avrebbe lasciato fondamentalmente liberi 
gli investimenti a lungo termine in un’altra 
Valuta. Questo perché quante più volte veniva 
comprata o venduta moneta straniera, o altri stru­
menti finanziari con gli stessi effetti, tante più 
Volte la tassa sarebbe stata pagata. Una tassa 
dell’1% su una transazione fatta e rifatta nello 
stesso giorno, infatti, sarebbe stata dell’1% per 
quel giorno, il che equivale ad una tassa annuale 
Ai questo valore del 365%. Questa piccola tassa 
'prande su base annua) avrebbe - secondo l’im­
magine assai efficace usata dal Tobin - «gettato

un po’ di sabbia nelle ruote dei nostri mercati 
monetari eccessivamente volatili», riducendo il 
livello della speculazione monetaria a brevissimo 
termine.

La speculazione non verrebbe bloccata; ma, 
riducendo il suo operare nel caso di una rivaluta­
zione monetaria, sia essa effettiva che indotta 
dalla speculazione medesima, ritarderebbe i pro­
cessi speculativi, dando così al Governo più 
tempo per agire, sia in difesa della valuta che per 
facilitare il “passaggio” ad una nuova posizione. 
Questo è il modo in cui “la sabbia negli ingra­
naggi” del sistema finanziario può funzionare.

In seguito altri studiosi hanno sottolineato la 
capacità della “tassa di Tobin” di generare red­
dito come mezzo per finanziare lo sviluppo eco­
nomico o le attività dell’O.N.U. per il manteni­
mento della pace o l’intero bilancio delle Nazioni 
Unite. Le stime su quanto può dare come introiti 
l’applicazione della tassa variano da circa 10 
miliardi di dollari U.S.A. a diverse centinaia di 
miliardi. Parte della tassa potrebbe andare ai 
Governi delle Nazioni dove le transazioni sono 
state fatte e parte sarebbe usata per lo sviluppo 
economico intemazionale. Se la tassa raggiun­
gesse 150 miliardi di dollari U.S.A., 50 di essi 
potrebbero essere distribuiti ai Governi dei Paesi 
dove le transazioni hanno avuto luogo (cioè nei 
Paesi ricchi) e ancora resterebbe il doppio di 
quanto attualmente viene speso per lo sviluppo 
economico intemazionale. La possibilità che i 
Paesi ricchi beneficerebbero in parte dei risultati 
della tassa la rende politicamente più accettabile 
di quanto sarebbe se non guadagnassero nulla.

Contro la tassa sono stati sviluppati alcuni 
specifici ragionamenti. Vari economisti sottoli­
neano in particolare la possibilità di evasione. 
Tobin, nell’articolo del 1978, non ignora questa 
problematica e accetta la previsione che, come 
per tutte le tasse, ci saranno in una certa misura 
delle evasioni. Quello che bisogna ricordare è 
che anche l’evasione ha un costo; cosicché, se la 
tassa non è troppo alta, potrebbe non valere la 
pena di evaderla. Altri hanno suggerito che 
sarebbe difficile ottenere un consenso politico ad 
introdurre la tassa multilateralmente, oppure 
hanno sostenuto che colpirebbe i piccoli investi- 
tori/speculatori molto di più che il grande opera­
tore. Su questo ultimo punto uno dei critici ha

5 J. Tobin, Janeway Lecture 1972, in The New Economie Order One Decade Older, Princeton, PUP, 1974.
6 J. Tobin, A Proposai far International Monetary Reform, in Eastern Economie Journal, 1978, 4, pp. 153- 

'59; cfr. anche B. Eichenoreen - J. Tobin - C. Wyplosz, Two Cases for Sand in the Wheels of International 
Finance, in Economie Journal, 1995, 105, pp. 162-172.



1356 Documentazione

suggerito una tassa a due livelli, una inferiore 
prelevata su tutte le transazioni come meccani­
smo che produce reddito per lo sviluppo, l’altra 
più alta quando il cambio della moneta esce da 
una banda ritenuta “accettabile”. Nel secondo 
caso, la tassa più elevata funziona come una spe­
cie di “interruttore del circuito” di un attacco 
speculativo, ma non colpirebbe le transazioni 
portate avanti in condizioni di stabilità. D’altra 
parte, un ulteriore critico ha suggerito che la 
Tobin Tax non è abbastanza forte, cioè che “la

5.4. La remissione del debito internazionale

Nell’anno del Giubileo lo slancio del movi­
mento per la remissione del debito intemazionale 
è diventato più grande che mai. Ora è il kairos, il 
momento giusto per agire, non solamente a 
livello dello Stato, ma anche al livello personale. 
Che cosa possiamo dunque fare, e su che base?

Il problema del debito estero nasce negli anni 
’70 a causa di due crisi petrolifere. La prima ha 
creato un grande surplus di “dollari petroliferi” 
per i Paesi dell’O.P.E.C., che hanno cercato di 
investirlo sui mercati intemazionali attraverso le 
istituzioni finanziarie dell’Occidente. I Paesi in 
via di sviluppo hanno preso in prestito molto da 
questi fondi, anche perché i tassi d’interesse 
erano relativamente bassi. Dopo la seconda crisi, 
invece, alcuni dei Paesi leader hanno risposto 
con politiche monetariste che hanno alzato molto 
i tassi d’interesse e, in particolare, il valore del 
dollaro, la moneta nella quale la maggioranza dei 
prestiti ai Paesi in via di sviluppo era stata fatta. 
Molto presto, i Paesi indebitati si trovarono di 
fronte somme da pagare per interessi che erano 
maggiori del capitale iniziate ricevuto. E così è 
iniziato il problema del debito estero, reso ancora 
più severo in molti casi dal malgoverno dell’eco­
nomia da parte dei leader dei Paesi poveri.

Dall’inizio degli anni ’80 molti tentativi sono 
stati fatti per risolvere il problema acuto del 
pagamento degli interessi, normalmente risolto 
con un riprogrammazione dei pagamenti. A parte 
che la riprogrammazione lasciava ancora il Paese 
con una somma enorme da pagare, l’accordo di 
solito includeva l’impegno da parte del Governo 
debitore di introdurre politiche di tipo monetari­
sta per alzare il valore della moneta, il che creava 
nuovi gravi pesi sulle popolazioni povere di que­
sti Paesi. Già nel 1986, il Papa cominciava, nel 
suo discorso all’O.N.U., a parlare di questo pro­
blema e, particolarmente nella Lettera Apostolica 
Tertio Millennio adveniente, di parlare della pos­
sibilità di condonare il debito.

sabbia nelle ruote” non fa alcuna differenza reale 
«essendoci bisogno di macigni».

In conclusione, potrebbe ben essere che la 
Tobin Tax, che è stata proposta come strumento 
di stabilizzazione delle valute riducendo l’attrat­
tività degli attacchi speculativi, finisca per essere 
primariamente un metodo per raccogliere fondi 
per lo sviluppo economico internazionale e perla 
redistribuzione del benessere dai mercati finan­
ziari dei Paesi ricchi verso le economie di quelli 
poveri.

Secondo le cifre più recenti, il debito estero 
dei Paesi in via di sviluppo è di 2.400 miliardi di 
dollari. Esso equivale a quasi due anni del PIL 
(prodotto interno lordo) di uno Stato come l’Ita­
lia e significa un debito di più di $ 500 per 
ognuna delle 4,5 miliardi di persone che vivono 
in questi Paesi. Le spese per i sistemi sanitari e 
l’educazione di questi Paesi sono solamente un 
quarto delle spese per finanziare il debito, e il 
20% dei loro bambini, o anche di più, muoiono 
prima del quinto anno d’età.

All’inizio dell’Avvento 1999, la Campagna 
della Chiesa Cattolica italiana per la riduzione del 
debito è iniziata sotto il motto: “Come noi li rimet­
tiamo ai nostri debitori’’. Per dare un segno con­
creto nella direzione della remissione del debito la 
Conferenza Episcopale Italiana ha accolto la pro­
posta e ha costituito un apposito Comitato, che sta 
lavorando sui seguenti obiettivi:

• informare la comunità ecclesiale e tutta la 
società italiana circa gli effetti prodotti dal debito 
sulle già precarie condizioni di vita delle popola­
zioni dei Paesi poveri e richiamare l’urgenza di 
un ripensamento dei nostri stili di vita e di con­
crete scelte di sobrietà;

• agire in termini di sensibilizzazione e pres­
sione sul Governo, il Parlamento, il mondo eco- 
nomico-finanziario per ottenere attivi interventi 
di cancellazione del debito, per sostenere analoga 
istanza nelle sedi intemazionali e più in generale 
per reimpostare i rapporti economici in vista del­
l'effettivo sviluppo del Sud del mondo;

• contribuire in maniera concreta ed efficace 
alla riduzione del debito di alcuni Paesi del Sud 
del mondo, finalizzando una grande raccolta di 
fondi all’acquisto e alla remissione delle loro 
quote di debito verso l’Italia, vincolando con­
temporaneamente i Paesi debitori prescelti a pre­
cisi progetti di sviluppo locale.

Quest’ultimo obiettivo si concretizza nella 
raccolta di sufficienti fondi per pagare un terzo



Documentazione 1357

del debito della Guinea Conakry e dello Zambia 
verso l’Italia, cioè di raccogliere circa 100 
miliardi lire. Contemporaneamente si esercite- 
ranno pressioni sul Governo perché condoni ulte­
riormente i debiti contratti con l’Italia.

La base teologico-morale di questa campa­
gna può essere individuata nell’idea che il 
mondo, creato da Dio, è affidato a tutta l’uma­
nità in modo che ognuno possa avere le risorse 
necessarie per vivere. Inoltre, la campagna si 
basa sul concetto veterotestamentario del Giubi­
leo, anno nel quale ognuno ha il diritto di riavere 
'1 suo terreno, se questo è stato venduto per 
Pagare un debito. Con questa pratica l’Antico 
Testamento rinforza il principio che in definitiva 
la terra appartiene a Dio, e che quindi tutti i 
nostri titoli sulle risorse della terra sono relati­
vizzati dall’esigenza di una loro distribuzione 
giusta. Oggi, anche se le strutture della proprietà 
sono molto cambiate, rimane ancora per tutti 
coloro che riconoscono l’autorità della Scrittura 
l’esigenza di riconoscere che tutto è creato da 
Dio, che tutto appartiene a Lui e che Egli aspetta 
da noi strutture giuste per la condivisione dei 
beni creati.

Attualmente il G8 (i sette Paesi più industria- 
lizzati e la Russia), il Fondo Monetario Intema­
zionale e la Banca Mondiale stanno parlando 
della possibilità di condonare una parte dei debiti 
pubblici dei Paesi più in difficoltà. A Colonia, il 
G8 del giugno 1999, ha deciso di estendere i cri­
teri di inclusione nel gruppo HIPC (higly-indeb- 
ted poor countries - Paesi poveri molto indebi­
tati), in modo che attualmente i Paesi ammessi

sono 33, invece di 26. Questi 33 Paesi hanno in 
toto un debito pubblico di 130 miliardi di dollari. 
Secondo il G8 l’iniziativa di Colonia, aggiunta ai 
precedenti impegni, potrebbe ridurre questo 
debito di 70 miliardi. Più tardi questa cifra fu 
aumentata a 100 miliardi di dollari. Questo è 
comunque il valore nominale del debito, che in 
realtà vale adesso solo una piccola frazione del 
valore originale. Il 29 settembre 1999, il presi­
dente Clinton annunciava che, se il Congresso 
avesse accettato la richiesta di fondi di 1 miliardo 
di dollari già avanzata, gli Stati Uniti sarebbero 
stati in grado di condonare tutto il debito bilate­
rale che i Paesi HIPC hanno verso loro.

Tutte queste cifre, comunque, non compren­
dono l’ammontare dei debiti privati dei Paesi 
poveri, i quali non sono toccati né dall’iniziativa 
HIPC né da quella di Colonia.

C’è un accordo unanime sul fatto che in 
futuro, i Paesi poveri hanno bisogno di sussidi 
(grants) e non di prestiti, ma questo apre il 
discorso molto complesso del ruolo e dell’effica­
cia dell’aiuto finanziario. Alcuni ritengono, 
basandosi sui risultati di ricerche specifiche, che 
non serve dare aiuto che ai Paesi che hanno un 
sistema realmente capace di usarlo bene. Secondo 
la Banca Mondiale, 10 miliardi di dollari di più in 
aiuti potrebbero sollevare 25 milioni di persone 
sopra il livello di povertà, ma solamente se indi­
rizzati verso Paesi che gestiscono bene l’econo­
mia. Se invece questi 10 miliardi fossero dati a 
tutti i Paesi che ricevono adesso aiuti finanziari, 
sarebbero solamente 7 milioni di persone che 
sarebbero sollevate allo stesso livello.



1358 Documentazione

Conclusioni e raccomandazioni
dei partecipanti al Congresso teologico-pastorale 

nel contesto del III Incontro Mondiale
del Santo Padre con le Famiglie

(Roma, 11-13 ottobre 2000)

Noi partecipanti al Congresso teologico-pastorale, organizzato dal Pontificio Consigli0 
per la Famiglia, nel contesto del Giubileo delle Famiglie nell’anno 2000, ci siamo riuniti, in 
numero di circa 5.000, nell’Aula Paolo VI, in Vaticano, per trattare il tema: “1 figli, prima­
vera della famiglia, e della società” '. Oltre ai Presidenti delle Commissioni Episcopali pet 
la Famiglia e per la Vita, la maggior parte dei congressisti è costituita da coppie di coniugi 
provenienti dai cinque Continenti, designate a questo evento dalle Conferenze Episcopali, 
da movimenti, da associazioni e da gruppi pro-famiglia e pro-vita. Al termine dei nostri 
lavori abbiamo ritenuto opportuno esprimere alcune conclusioni e raccomandazioni, che 
hanno avuto l’approvazione dell’Assemblea.

Siamo consapevoli della profonda forza della famiglia fondata sul matrimonio, comu­
nione di amore e di vita, alle soglie del Terzo Millennio. Il Santo Padre, con il motto da lui 
scelto per il III Incontro Mondiale con le Famiglie, ci ha invitato ad incentrare le nostre 
riflessioni su “1 figli, primavera della famiglia e della società” . Con profonda gratitudine 
al Papa, abbiamo accolto il suo orientamento e abbiamo riflettuto, durante questi giorni, 
sulle «gioie e le speranze, le tristezze e le angosce» (Gaudium et spes, 1), che riguardano i 
figli, dono preziosissimo (cfr. Gaudium et spes, 50) per la famiglia e per la società.

Viviamo in un’epoca di crescenti e sistematici attacchi contro la famiglia e contro la 
vita. In questo contesto bisogna comunque evitare sia un pessimismo paralizzante, sia un 
ottimismo ingenuo e irreale. La tendenza a mettere in dubbio l’istituzione familiare, la sua 
natura e missione, il suo fondamento sul matrimonio (unione di amore e di vita tra un uomo 
e una donna) è, per così dire, generalizzata in determinati ambienti molto influenti, segnati 
da una mentalità secolarizzata. Tale tendenza si può osservare in alcune organizzazioni poli­
tiche nazionali e intemazionali, è presente anche in importanti mezzi di comunicazione; essa 
sconvolge la vita economica e professionale di molti e ostacola la percezione della realtà del 
matrimonio nei nostri figli.

La situazione globale dell’infanzia nel mondo è molto lontana dall’essere soddisfacente. 
Molti bambini soffrono il male delle guerre, della miseria, delle malattie, del lavoro minorile, 
dell’abominevole sfruttamento sessuale, di sequestri, perfino allo scopo di fornire organi per 
i trapianti. La fecondità ha subito un crollo in molte regioni, specialmente laddove le ric­
chezze sono abbondanti. La piaga del divorzio dilaga in Paesi di lunga tradizione cristiana. 
L’aborto ferisce profondamente l’anima dei popoli e le coscienze delle persone. Le “unioni 
di fatto” costituiscono un grave problema sociale ogni giorno più esteso. C’è il rischio che un 
tale stato di cose porti i nostri figli a dubitare di se stessi e del loro futuro, e a contribuire alla 
loro sfiducia sulla propria capacità di amare e di assumere gli impegni matrimoniali.

Questo Congresso teologico-pastorale si iscrive nel contesto del Grande Giubileo del 2000 e dell'Incontro 
Mondiale delle Famiglie, ponendosi nella sequela dei due precedenti Incontri Mondiali del Santo Padre con le 
Famiglie: uno svoltosi a Roma nel 1994 e l’altro a Rio de Janeiro nel 1997. Il tema del Congresso, che ha prece­
duto il I Incontro, è stato La famiglia: cuore della civiltà e dell'amore, e quello del II Incontro, del 1997, La fami­
glia: dono e impegno, speranza dell'umanità.



Documentazione 1359

Questa crisi è rivelatrice di una malattia dello spirito che si è allontanato dalle verità e 
di una antropologia erronea', riflette, inoltre, un relativismo e uno scetticismo senza prece­
denti. Essa dimostra che l’uomo è tentato di chiudersi alla verità su se stesso e sull’amore. 
Di fronte a questo rischio, occorre ribadire la nostra speranza nel futuro, lasciandoci guidare 
dal realismo che scaturisce dal Vangelo, e da una profonda fiducia in Dio, senza nascondere 
la gravità dei mali che minacciano le giovani generazioni. E proprio al cuore disilluso del­
l’uomo che desideriamo portare un messaggio di speranza, rivolgendo il nostro pensiero a 
coloro che costruiranno il mondo del Terzo Millennio: i nostri figli!

I nostri lavori sono stati raggruppati in due campi principali: uno teologico e l'altro 
pastorale. Abbiamo fatto ampiamente ricorso alle risorse dell’antropologia, della sociologia 
e delle scienze umane.

1. Contributi dottrinali e teologici

4. Contributi antropologici e giuridici
Abbiamo rivolto la nostra attenzione alla maternità e alla paternità umane. Entrambe, 

all’interno della comunione coniugale, fondano la loro realtà e la loro dignità sulla paternità 
divina. I titoli di padre e di madre sono complementari e inscindibili; presuppongono che tra 
i figli e i genitori si stabiliscano specifiche relazioni interpersonali. Ogni bambino ha il 
diritto di nascere da un padre e da una madre, uniti tra loro dall’amore coniugale.

La maternità implica, sin dall’inizio, una speciale apertura verso la nuova persona, in 
cui la donna si ritrova mediante un dono sincero di sé2. La maternità è intimamente legata 
alla struttura personale dell’essere umano e alla dimensione personale del dono'. Il contri­
buto matemo è decisivo per gettare le fondamenta basilari di una nuova personalità umana; 
nella maternità, la dignità della donna si realizza nel dono sincero di se stessa ai figli. Il com­
pito del padre, troppo spesso offuscato, è di grande importanza per la formazione della per­
sonalità dei figli e per le scelte decisive che riguardano il loro futuro. La presenza patema 
nel focolare domestico è un elemento imprescindibile dell’educazione, poiché «la paternità 
e la maternità suppongono la coesistenza e l’interazione di soggetti autonomi»4. Questo reci­
proco influsso del padre e della madre si manifesta nella complementarietà del ruolo paterno 
e materno nell’educazione dei figli.

La famiglia costituisce una realtà naturale che precede ogni organizzazione politica e 
ogni istituzione giuridica. Quindi l’originalità e l’identità della famiglia fondata sul matri­
monio devono essere riconosciute dai poteri politici5. Posta all’interfaccia del privato e del 
pubblico, la famiglia non deve essere ridotta alla stregua di un'unione contrattuale arbitra­
ria tra le altre, da fare e disfare a proprio piacimento. Il matrimonio dà luogo alla nascita di 
una comunità del tutto originale, formata da un uomo e da una donna, che interessa il pre­
sente e il futuro della società. Durante il Congresso si è purtroppo costatato che, sia a livello 
nazionale che a quello intemazionale, si tende oggi a debilitare il matrimonio e la famiglia, 
che da esso scaturisce, anziché a rafforzarli. La famiglia, considerata come un’unione pre­
caria di individui, la si rende sempre più fragile.

Il dilagare della droga, la promiscuità sessuale e altri stili di vita contrari al Vangelo, che 
vengono offerti ai figli, come una liberazione o come se fossero espressioni di modernità, 
sono, in realtà, una trappola per non pochi, e generano spesso sconcerto tra i genitori. Ciò 
diventa una seria difficoltà per la scoperta della propria identità morale. E necessario

2 Concilio Vaticano II, Cost. past. Gaudium et spes, 24.
’ Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Mulieris dignitatem, 18.
4 Giovanni Paolo II, Leu. Ap. Gratissimam sane, Lettera alle famiglie, 16.
5 Carta dei diritti della famiglia. Preambolo. B); D).



1360 Documentazione

approfondire la missione educatrice della famiglia. A tutto questo si aggiunge spesso una 
desolante carenza affettiva ed educativa da parte di molti genitori. Bisognosi come sono d1 
affetto e di serenità, i nostri figli corrono il rischio di cercare il loro profondo desiderio d1 
felicità seguendo strade sbagliate ed alienanti; è necessario prevenire questo pericolo 
mediante un’attenta ed accurata dedizione educativa. Si tratta di far fronte al problema 
centrale dei valori e, in primo luogo, a quei vuoti prodotti dall’assenza di una formazione 
alla fede.

B. Considerazioni teologiche e spirituali
Abbiamo ampiamente fatto appello alle scienze umane per cogliere meglio le aspira-- 

zioni profonde del bambino. Però è la scienza della fede quella che permette di illuminare 
più profondamente la realtà meravigliosa dei nostri figli. I figli occupano un posto privile­
giato nella famiglia, in quella ecclesiola, in quella piccola Chiesa che è la famiglia cristiana. 
Una parte sostanziale del nostro lavoro, quindi, è consistito nell’evidenziare le linee-guida 
di una evangelizzazione dell’infanzia: un compito difficile ed urgente in un mondo in cui le 
strutture educative sono troppo spesso carenti. Dobbiamo aiutare i più giovani a diventare 
amici di Gesù e ad accrescere la grazia del loro Battesimo. I genitori, nella testimonianza 
della loro donazione reciproca e del dono di se stessi ai propri figli, mostrano la bellezza del- 
l’amore coniugale, paterno-materno, in cui risplende una scintilla dell’amore infinito della 
Santissima Trinità.

La famiglia è soggetto e oggetto di evangelizzazione. Riconosciamo il compito dei 
pastori della Chiesa, il cui ruolo è così importante nella costruzione e nella guida del Popolo 
di Dio. In piena intesa con loro, i genitori potranno compiere meglio il proprio dovere di 
evangelizzare i figli. Da loro dipende, in gran parte, la realtà dell’evangelizzazione della 
famiglia nel Terzo Millennio. Radicata nel Battesimo, la famiglia è scuola di vita cristiana 
adulta. In essa i cristiani esercitano, in maniera privilegiata, un sacerdozio battesimale. Pas­
sando per i Sacramenti d’iniziazione, la vita della persona si inserisce pienamente nella vita 
della Chiesa e si pongono le fondamenta di ogni vita cristiana. Cristo agisce mediante 1 
Sacramenti e ci chiede di cooperare nella preparazione dei nostri figli a questi eventi eccle­
siali di vita.

La famiglia è il luogo privilegiato di trasmissione della fede ed è anche scuola di ora­
zione. I bambini sono chiamati a progredire nella fede, a crescere nella grazia. Battesimo- 
Cresima ed Eucaristia sono importantissimi momenti della vita familiare. Il Battesimo dei 
bambini manifesta in modo particolare la gratuità della grazia della salvezza; ai genitori 
spetta il compito di alimentare la vita che Dio ha affidato loro6: una vita che, arricchita di 
una speciale forza dallo Spirito Santo nella Confermazione, raggiunge il suo culmine eccle­
siale nell’Eucaristia. La famiglia, mediante la forza dei Sacramenti, rinnova in Cristo le sor­
genti dell’impegno, della testimonianza e della vita apostolica nella vita della Chiesa, 
domenica, giorno del Signore, è tutta segnata dalla memoria grata ed operosa dei gesti sal­
vifici di Dio7. La Parola di Dio non può essere assente nella vita della famiglia. Diventa- 
quindi, una occasione privilegiata quella di radunarsi intorno alla Parola di vita, in cui la 
famiglia, Chiesa domestica, si ritrova pienamente nella Liturgia della comunità cristiana.

Lanciamo un appello unanime, in questo Anno Giubilare del 2000, all’evangelizza­
zione, al perdono reciproco, alla conversione e alla riconciliazione sacramentale. Senza la 
conversione dei cuori, le difficoltà, alle quali sono esposte le famiglie, si accentueranno e 
prime vittime saranno, naturalmente, i bambini, poiché essi sono gli anelli più deboli e più 
vulnerabili della catena familiare. Il perdono all’interno della famiglia e tra le famiglie rin­
nova lo spirito cristiano dell’amore fraterno. Il perdono mutuo, e l’umile richiesta di per-

6 Catechismo della Chiesa Cattolica, 1250-1251.
7 Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Dies Domini, 31 maggio 1998.



Documentazione 1361

dono a Cristo e alla Chiesa nel sacramento della Riconciliazione sono evento di grazia e sal­
vezza, in cui si realizza il percorso di santificazione della famiglia, che va di pari passo con 
la vita di preghiera. Va da sé che la vita di preghiera comporta un aspetto personale molto 
importante, e richiede ugualmente un aspetto ecclesiale. La famiglia è infatti una ecclesiola, 
il primo luogo di evangelizzazione, il santuario domestico, nel quale si prega insieme. Attra­
verso le difficoltà e le prove, si scopre e si frequenta Cristo come maestro e come amico. 
Mediante la testimonianza gioiosa di preghiera e di vita cristiana, la famiglia diviene un fer­
mento spirituale per le comunità cristiane. La preghiera in famiglia è un aspetto centrale di 
vitalità, che contribuisce alla sua stabilità. La preghiera dei bambini, nella sua purezza e 
semplicità, chiama ad una riflessione orante che può trovare ispirazione nella “piccola via” 
percorsa da Santa Teresa di Gesù Bambino. I figli devono trovare nei genitori il principale 
aiuto affinché, al termine dell’adolescenza, essi siano in grado di fare una scelta matura di 
vita cristiana.

2. Situazioni concrete

Questi contributi dottrinali hanno fornito il chiarimento necessario per l’analisi delle 
situazioni concrete e dei piani d’azione. Tale analisi ha costituito il secondo asse portante 
dei nostri lavori.

La promozione umana e l’evangelizzazione dell’infanzia non possono essere realizzate 
che nel contesto della cultura della vita, nella conformazione della civiltà dell’amore. Siamo 
rimasti positivamente sorpresi dalla constatazione del numero e della diversità delle inizia­
tive in questo ambito. E stata un’occasione che ci ha fatto percepire l’azione multiforme 
dello Spirito Santo che opera nei cuori, nelle famiglie.

Molte iniziative recenti mirano a far riconoscere la dignità della madre, troppo spesso 
vittima di una società spietata o di un contesto sfavorevole. Il femminismo degli anni ’70 
oggi sembra svigorito; esso tende ad essere sostituito da un genuino femminismo, che vuole 
far valere i diritti della donna come madre; esso chiede altresì il riconoscimento del contri­
buto imprescindibile della madre al bene comune e, allo stesso tempo, esige che sia fornito 
un aiuto alla maternità. In breve, il nuovo femminismo chiede che sia riconosciuta l’impor­
tanza della donna per se stessa, nella società. «Le risorse personali della femminilità non 
sono certamente minori delle risorse della mascolinità, ma sono solamente diverse. La 
donna dunque - come del resto anche l’uomo - deve intendere la sua “realizzazione” come 
Persona, la sua dignità e vocazione sulla base di queste risorse, secondo la ricchezza della 
femminilità, che ella ricevette nel giorno della creazione e che eredita come espressione a 
lei peculiare dell’“immagine e somiglianza di Dio”»8.

Quando nelle famiglie, la madre in particolare non dispone di un adeguato sostegno al 
compito educativo, né di un orientamento spirituale e neppure di risorse materiali, allora si 
moltiplicano, purtroppo, i casi di aborto e di abbandono dei figli. Tante donne concepiscono 
figli di padri diversi, che poi non sono in grado di educare. I bambini sono allora abbando­
nati a se stessi. I dati dimostrano chiaramente che i ragazzi sono allora sottomessi a soprusi 
e sfruttamento, cadendo nelle reti tenebrose della prostituzione infantile, della pornografia e 
della esecrabile pedofilia. Addirittura, le penose condizioni della vita familiare, causate dalle 
guerre e dalla miseria, stanno all’origine di gravi e irreversibili deficit nell’educazione dei 
bambini che, senza la protezione e la guida della famiglia, sono abbandonati nella strada e 
sfruttati dai malviventi. Diventano così essi stessi delinquenti e, persino, criminali; mentre 
le ragazze spesso si ritrovano nelle strade e finiscono nel giro della prostituzione. Sono 
esposte, di conseguenza, al rischio di gravidanze precoci e di contagio di diverse malattie a

* Lett. Ap. Mulieris dignitatem, 10.



1362 Documentazione

trasmissione sessuale, e tra queste anche l’AIDS. Situazioni di questo tipo sono frequenti nei 
Paesi poveri, ma non mancano neanche in quelli ricchi. In entrambi i casi la radice primor­
diale è la stessa: la crisi morale che attanaglia molte famiglie e le situazioni difficili in cui 
vivono i genitori.

Gli aspetti legali di questa problematica sono di una importanza eccezionale. Occorre 
un deciso impegno nel riconoscimento legale dei diritti del bambino. In primo luogo il 
diritto alla vita del bambino non nato, a cui si oppongono l’aborto e l’eliminazione di 
embrioni, qualunque sia il fine che si intenda raggiungere con questa distruzione. È neces­
sario anche arginare, mediante opportuni provvedimenti legali, le gravissime offese alla 
dignità dei bambini, sia a livello nazionale sia a quello intemazionale: tali sono lo sfrutta­
mento sessuale (come, ad esempio, il cosiddetto “turismo sessuale infantile”) e le violenze 
di ogni genere subite da queste persone umane più deboli, che si vedono rifiutata la tutela 
dei propri diritti umani più fondamentali. Non si tratta forse di veri e propri delitti contro 
l’umanità, che dovrebbero quindi essere, come tali, riconosciuti e penalizzati, non soltanto 
nel luogo in cui essi avvengono, ma anche nei Paesi da dove provengono gli autori di que­
sti delitti?

Abbiamo preso conoscenza, con emozione, di una serie di iniziative intraprese in con­
testi estremamente differenti, tutte però volte a salvare il bambino dall’abbandono quando 
entrambi i genitori sono deceduti o nel caso in cui i giovani sono «orfani di genitori vivi»’- 
L'adozione da parte di coppie di sposi può essere una testimonianza concreta di solidarietà 
e di amore10. Nella sua gratuità e generosità, l’adozione è un segno che indica come il 
mondo dovrebbe saper accogliere i bambini. Le coppie sterili che scelgono l’adozione, sono 
un segno eloquente di esemplare carità coniugale". Purtroppo, molte coppie sono tentate di 
ricorrere a tecniche immorali di procreazione artificiale, che s’inseriscono in una mentalità 
di “bambino ad ogni costo” e di “diritto al bambino”, che sono in contrasto con la Rivela­
zione divina sulla procreazione come dono di Dio, e sulla sessualità matrimoniale come coo­
perazione con Dio Creatorel2. La paternità responsabile comporta un profondo rapporto con 
l’ordine morale stabilito da Dio13.

Occorre anche fare allusione a recenti tentativi di legalizzare adozioni da parte di per­
sone omosessuali, che devono essere energicamente rifiutate. È evidente che non è il luogo 
per una vera educazione, per un crescere personalizzante. «Non può costituire una vera 
famiglia il legame di due uomini o due donne, ed ancor meno si può ad una tale unione attri­
buire il diritto all’adozione di figli privi di famiglia»14. In materia di affidamento e adozione, 
il grande principio da applicare è sempre il bene superiore del bambino, che deve prevalere 
su altre considerazioni.

Nel considerare la vita familiare, abbiamo preso in esame i rapporti tra generazioni, 
«nella biologia della generazione è inscritta la genealogia della persona» (Lettera alle Fami­
glie, 9). Un forte risalto è stato dato al contributo dei nonni nell’educazione dei loro nipo­
tini. I nonni comunicano con speciale tenerezza una esperienza di vita e di fede, e sono oggi, 
spesso, un importantissimo fattore di evangelizzazione, particolarmente quando la missione 
di trasmettere la fede dei genitori viene meno per diversi motivi. Nella trasmissione dei 
valori, di quelli religiosi singolarmente, il ruolo dei nonni si rivela oggi di fondamentale 
importanza, di fronte al pericolo di un vuoto dell’educazione a questo riguardo.

’ Lett. Ap. Gratissimam sane, 14.
Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Evangelium vitae, 93.

11 Catechismo della Chiesa Cattolica, 2373-2379.
12 Catechismo della Chiesa Cattolica, 2377.
13 Paolo VI, Lett. Enc. Humanae vitae, 10.
14 Giovanni Paolo II, Angelus del 20 febbraio 1994.



Documentazione 1363

3. Raccomandazioni

I figli sono un dono prezioso per la famiglia e per l’umanità, in tutte le dimensioni della 
sua esistenza umana e cristiana, e sono speranza dell’avvenire della società e della Chiesa. 
E in considerazione di ciò che presentiamo le seguenti Raccomandazioni.

1. Ci rivolgiamo prima di tutto, con insistenza, alle autorità politiche, nazionali e inter­
nazionali: non trasformate il bambino in una “monade” astratta, isolata, senza porte né fine­
stre, i cui diritti sono senza rapporto con la sua situazione reale di dipendenza e di tutela. È 
nella famiglia che i diritti dei bambini sono meglio rispettati, in accordo con i principi di 
solidarietà e di sussidiarietà. Il modo più efficace di proteggere il bambino e i suoi diritti, è 
proteggere, in primo luogo, la famiglia fondata sul matrimonio. Succede talvolta che la 
famiglia sia offesa da legalizzazioni veramente inique, e che divenga vittima, molto spesso, 
di politiche fiscali ingiuste o di politiche abitative lontane da un realismo sociale.

2. Raccomandiamo che siano intensificate le istanze alle istituzioni pubbliche per evi­
tare ambiguità nella definizione di bambino e di famiglia. In particolare, riguardo alla defi­
nizione legale di bambino, è necessario che siano riconosciuti i diritti del bambino nel 
periodo della vita prenatale. E a tale riconoscimento che invita anche la Convenzione Inter­
nazionale sui Diritti dell’Infanzia, nella quale si afferma che, a motivo della sua debolezza, 
il bambino ha bisogno di una protezione speciale, sia prima che dopo la nascita. Quindi, fin 
dal momento del suo concepimento, l’essere umano deve beneficiare di questa protezione. 
Il bisogno di una molteplice normativa per proteggere i diversi diritti del bambino viene 
pure richiesta per la mancanza di un vero diritto di famiglia pienamente garantito dalla 
legge. Occorre inoltre intensificare gli sforzi, perché sia riconosciuto alla famiglia, fondata 
sul matrimonio, il suo ruolo sociale imprescindibile per il bene comune.

3. Siamo turbati dalla drammatica svalutazione della maternità nelle nostre società. 
Tutto fa sembrare che il valore e la dignità della donna siano basati sulla sua professione 
remunerata, e che altrimenti ella non goda di molta considerazione sociale. Il ruolo della 
madre, in quanto tale, deve essere riconosciuto a motivo del reale ed efficace servizio che 
rende alla società. La maternità non è un semplice lavoro paragonabile a tante lodevoli e 
degne professioni, ma è molto di più: una vita vissuta al servizio di un compito voca­
zionale d’importanza massima per le singole persone, per la famiglia e per l’intera so­
cietà. Riconoscere il ruolo della donna nella società non deve essere considerata una con­
quista, quando è a scapito della missione materna (cfr. Laborem exercens, 19; Mulieris 
dignitatem, 18).

4. Occorre rafforzare la consapevolezza e l’importanza del ruolo paterno nel compito 
educativo della famiglia. Esso rafforza ed integra il ruolo materno in piena collaborazione 
verso la maturità dei figli. Tale ruolo deve essere certamente aiutato dalle strutture educa­
tive, ma giammai può essere adeguatamente sostituito. Il ruolo del padre è centrale nella vita 
familiare. Sminuire il compito specifico del padre vuol dire distruggere nei figli la loro iden­
tità di futuri coniugi e genitori. La paura di trasmettere la vita trova, nella perdita della fun­
zione di genitore, un complice e un collaboratore.

5. Nella protezione della famiglia da parte dello Stato, l’interesse vero di quest’ultimo 
coincide con quello della famiglia e del bambino. È infatti prima di tutto nella famiglia che 
si forma, a tutti i livelli, il capitale umano, cioè quella risorsa prodigiosa che è la persona 
umana educata al senso della responsabilità e del lavoro ben compiuto. E ciò che il Papa 
Giovanni Paolo II afferma nell’Enciclica Centesimus annus: «La prima e fondamentale 
struttura a favore della “ecologia umana” è la famiglia, in seno alla quale l’uomo riceve le 
prime e determinanti nozioni intomo alla verità e al bene» (n. 39).



1364 Documentazione

6. La dignità di ogni bambino diventa anche un appello pressante alle comunità cri­
stiane, e specialmente alle parrocchie, affinché seguano da vicino le famiglie con bambini 
handicappati. Il dono di questi bambini sia riconosciuto come eredità di Cristo sulla croce 
da tutta la comunità cristiana, affinché queste famiglie, nella carità cristiana, siano incorag­
giate ed aiutate. E necessario ed urgente che una pastorale specializzata insegni, coraggio­
samente, a scoprire in ogni bambino un dono di Dio.

7. Per quanto fondamentale possa essere, l’appello alla conversione non può venire 
separato dall’impegno educativo e politico. Tutte le istituzioni educative cristiane siano sti­
molate a rivedere e migliorare il proprio ruolo nella duplice prospettiva dei genitori e dei 
figli. I pedagoghi contemporanei sono unanimi nel sottolineare che l'educazione integrale 
dei bambini è inseparabile dall’educazione continua dei genitori. La povertà delle famiglie 
condiziona e rende difficoltosa la qualità dell’educazione, perciò i progetti per migliorarla 
devono considerare pure il livello economico delle famiglie. D’altronde però le difficoltà 
economiche certamente condizionano le possibilità di una buona formazione, ma non pos­
sono essere motivo per impedire alle famiglie povere di avere dei figli e di beneficiare dei 
qualificati apporti educativi trasmessi dai valori cristiani.

4. Conclusione

Abbiamo terminato il Congresso con l’animo colmo di speranza, nella cornice e nello 
spirito del Grande Giubileo del 2000. Di certo la famiglie, alle soglie del Terzo Millennio, 
tendono a porsi piuttosto sulla difensiva, impegnate, come sono, a battersi, in certi Paesi e 
su diversi fronti, per mantenere il proprio riconoscimento sociale. Tuttavia è in questa fami­
glia - che alcuni vorrebbero vedere ai margini come qualcosa di superato - che il bambino 
viene al mondo, ed è in questa famiglia che il neonato trova le migliori condizioni per il suo 
sviluppo. I bambini rappresentano la primavera, qualcosa che fiorisce, qualcosa di nuovo; 
essi sono portatori di una promessa: il rinnovamento del mondo nella famiglia e attraverso 
di essa. I nostri figli, primavera della famiglia e della società, restano sempre segno di spe­
ranza per il mondo e per la Chiesa.



uffici Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56201 - fax 011/51 56209 

ore 9-12
Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56271: ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56203 - fax 011/51 56209 
ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi - tei. 011/51 56296 (ab. 011/96761 45) 
su appuntamento

Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56295 (ab. 0335/632 3590) 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per l’Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/5156 360 - fax 011/5156 369 
ore 9-12 (escluso sabato)

Efficio dell’Avvocatura - tei. 011/51 56210 - fax 011/51 56209
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56210 - fax 011/51 56209 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56286 
ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 011 /51 56 310 - fax 011 /51 56 319 

ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 011/51 56220 - fax 011/51 56229
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio Liturgico - tei. 011/51 56280 - fax 011/51 56289 
ore 9-12 - 15-18

Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/5371 87 - 5306 26 - fax 011/5371 32
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 011/51 56350 
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/51 56340 - fax 011/51 56349
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/51 56335
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 011/53 8796 - 539052 
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 011/562 52 11 - 562 58 13 - fax 011/562 59 22 
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dell’Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e del­
l’Università - tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56239 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 011/51 56 300 - fax 011/51 56 309 
ore 10,30-13 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 011/51 56330 
martedì-giovedì-venerdì ore 9-12



RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= RDTo)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Abbonamento annuale per il 2000 L. 80.000 - Una copia L. 8.000
Anno LXXVII - N. 10 - Ottobre 2000

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - corso Matteotti n. 11 - 10121 Torino 
Conto Corrente Postale 10532109 - Tel. 011 /54 54 97 - 011 /53 13 26 (+ fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 3/2001
Spedito: Aprile 2001


