
RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE

11ANNO LXXVII 
NOVEMBRE 2000



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
- il sabato pomeriggio;
- nella SettimanaSanta: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giornifestivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56240 - fax 011/51 56249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56333 - fax 011/51 56209

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicario Generale e Vescovo Ausiliare - ore 9-12
Micchiardi S.E.R. Mons. Pier Giorgio (ab. tei. 011/436 16 10 - 0335/309641)

Pro-Vicari Generali - ore 9-12
Fiandino mons. Guido (ab. tei. 011/56828 17)
Operti mons. Mario (ab. tei. 011/436 13 96)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TO Città:
Lanzetti don Giacomo (ab. tei. 011/38 9376 - 0347/24620 67)
venerdì ore 10-12
Distretti pastorali:
TO Nord: Veneri don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - 0347/546 05 94) 
lunedì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Carlo (ab. Carmagnola tei. 011/972 31 71 - 0339/3596870) 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Mana don Gabriele (ab. Orbassano tei. 011/900 27 94 - 0333/686 96 55) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 011/58 111) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE tei. 011/51 56 216

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/311 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/205 3474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani.

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/972 00 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità; mi- 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO

Cattaneo don Domenico (tei. uff. 011/51 56360 - ab. 011/521 1557)
(segue nella HI di copertina)



Rivista diocesana torinese
^FICIALE PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CLRIA METROPOLITANA

SOMMARIO

P»g-
Atti del Santo Padre

Messaggio per il Congresso giubilare del Laicato cattolico 1375
Omelia nella celebrazione per il 50° della definizione dogmatica dell’Assunzione della

Beata Vergine Maria (7.11) 1379
A* partecipanti alla Conferenza Ministeriale del Consiglio d’Europa per il 50° della Con­

venzione Europea dei Diritti dell’Uomo (3.11) 1382
Interventi per il Giubileo dei Governanti, dei Parlamentari e dei Politici:

- Incontro nell’Aula Paolo VI (4.11) 1384
- Omelia nella Concelebrazione Eucaristica (5.11) 1387

^l’inaugurazione dell’Anno Accademico dell’Università Cattolica del Sacro Cuore (9.11) 1390
Al pellegrinaggio giubilare dell’Arcidiocesi di Torino (11.11) 1393
Al Giubileo del Mondo Agricolo:

- Incontro nell’Aula Paolo VI (11.11) 1395
- Omelia nella Concelebrazione Eucaristica (12.11) 1398

Alla Sessione Plenaria della Pontificia Accademia delle Scienze (13.11) 1401
Ai partecipanti alla XV Conferenza Intemazionale promossa dal Pontificio Consiglio per

gli Operatori Sanitari (77.77) 1404
Omelia nel Giubileo dei Militari e delle Forze di Polizia (19.11) 1408
Ai partecipanti a un Incontro promosso dall’Unione Intemazionale dei Giuristi Catto­

lici (24.11) 1411
Omelia nel Giubileo dell’Apostolato dei Laici (26.11) 1414

Atti della Santa Sede

Congregazione per la Dottrina della Fede:
Notificazione su alcune pubblicazioni del Professor Dr. Reinhard MeBner 1417

Pontificio Consiglio per gli Operatori Sanitari:
Comunicato conclusivo della XV Conferenza Internazionale sul tema Sanità e Società 1406

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Ufficio Nazionale per la pastorale della sanità:
Costruire ponti non solitudini  1425



1374

Atti dell’Arcivescovo

Tribunale Ecclesiastico Diocesano e Metropolitano di Torino. Ambito delle competenze 
e deleghe

Assegnazione delle somme provenienti dall’8 per mille dellTRPEF per l’esercizio 2000
Messaggio per i settimanali diocesani
Omelia nella solennità di Tutti i Santi
Alle celebrazioni nella Commemorazione dei fedeli defunti:

- Nel Cimitero Parco
- Nel Cimitero Monumentale

Omelia nella celebrazione dei protomartiri Salesiani
Presentazione al Santo Padre del pellegrinaggio giubilare dell’Arcidiocesi
Omelia nel pellegrinaggio giubilare a Roma
Per il Giubileo della Scuola e dell’Università
Omelia nella solennità della Chiesa locale
Incontro con l’Associazione Medici Cattolici Italiani
Saluto ai partecipanti a un Convegno sulla bioetica

1433
1435
1439
1441

1445
1447 
145« 
1394 
145’
1450
1459
1462
1465

Curia Metropolitana

Cancelleria:
Ordinazione di diaconi permanenti - Rinunce - Termine di ufficio - Nomine - 
Tribunale Ecclesiastico Diocesano e Metropolitano di Torino - IX Consiglio 
Presbiterale - IX Consiglio Pastorale Diocesano - Nomine e conferme in Istituzioni 
varie - Comunicazioni

Atti del IX Consiglio Presbiterale

Verbale della X Sessione (Pianezza, 9 giugno 2000)

Documentazione

Islam e Cristianesimo (don Davide Righi - Presentazione degli Arcivescovi e Vescovi 
dell’Emilia Romagna)

Biotecnologie: una speranza per combattere la fame nel mondo? (* Agostino Marchetto)
Oggi, come mai nel passato, l’umanità è a un bivio (* Julian Herranz)

1475
149>
1497



Atti del Santo Padre

Messaggio per il Congresso giubilare del Laicato cattolico

Rispondete con pronta fedeltà 
all’urgente chiamata missionaria della Chiesa

Al Venerato Fratello
Cardinale JAMES FRANCIS STAFFORD 

Presidente
del Pontificio Consiglio per i Laici

1. Nei prossimi giorni si svolgerà a Roma, sul tema "Testimoni di Cristo nel nuovo 
Millennio", il Congresso del Laicato cattolico promosso da codesto Pontificio Con­
siglio per i Laici. Si tratta di una felice iniziativa che, nel corso del Grande Giubileo, 
costituirà per i partecipanti un'ulteriore occasione di crescita nella fede e nella 
comunione ecclesiale. L'Assemblea vedrà, infatti, la presenza di molti laici insieme 
a Cardinali, Vescovi, sacerdoti, religiosi e religiose, rappresentanti idealmente l'in­
tero popolo dei battezzati nel Signore, i christifideles che, tra le tribolazioni del 
mondo e le consolazioni di Dio (cfr. 2 Cor 1,4), camminano verso la casa del Padre. 
Il Congresso potrà così essere un momento di riflessione e di dialogo, di condivi­
sone della fede e di preghiera, ben inserito nel quadro delle celebrazioni del Giu­
bileo dell'Apostolato dei Laici, il cui culmine sarà la Santa Messa in Piazza San Pie- 
teo, il giorno della solennità di Nostro Signore Gesù Cristo, Re dell'Universo.

Attraverso Lei ringrazio il Pontificio Consiglio per i Laici, che ha voluto pro­
muovere questa stimolante iniziativa, che ci pone all'ascolto di quanto lo Spirito 
dice alla Chiesa (cfr. Ap 2,7) mediante l'esperienza di fede di tanti laici cristiani, 
Uomini e donne del nostro tempo.

2. Il Congresso si riallaccia idealmente ad altri grandi raduni di fedeli laici che, 
negli ultimi cinquant'anni, hanno segnato tappe importanti del cammino di pro­
mozione e di sviluppo del laicato cattolico. Penso in particolare ai Congressi mon­
diali dell'apostolato dei laici svoltisi a Roma rispettivamente nel 1951, nel 1957 e poi 
nel 1967, nell'immediato post-Concilio. E penso anche alle due Consultazioni mon­
diali del laicato cattolico organizzate dal Pontificio Consiglio per i Laici in occasio­
ne dell'Anno Santo del 1975 e in preparazione alla VII Assemblea generale del Sino­
do dei Vescovi del 1987, i cui risultati ho raccolto nell'Esortazione Apostolica 
Christifideles laici.

1375



1376 Atti del Santo Padre

A tale proposito, l'attuale Assemblea, come ho già avuto modo di sottolineare, 
«potrà fungere da ricapitolazione del cammino del laicato dal Concilio Vaticano D 
al Grande Giubileo dell'Incarnazione» (L'Osservatore Romano, 1-2 marzo 1999, p. 5)- 
Partendo da un bilancio dell'attuazione degli insegnamenti del Concilio nella vita e 
nell'apostolato dei laici, il vostro incontro contribuirà sicuramente ad imprimere 
uno slancio rinnovato al loro impegno missionario. Dimensione essenziale della 
vocazione e della missione del cristiano è quella di rendere testimonianza della pre' 
senza salvifica di Dio nella storia degli uomini, come dice felicemente il tema del 
Congresso: "Testimoni di Cristo nel nuovo Millennio".

3. Gli ultimi decenni del XX secolo hanno visto fiorire nella Chiesa i semi di 
un'incoraggiante primavera spirituale. Come, ad esempio, non essere grati a Dio 
per la più chiara consapevolezza che i fedeli laici - uomini e donne - hanno acqui' 
sito della propria dignità di battezzati divenuti "creature nuove"; della propria 
vocazione cristiana; dell'esigenza di crescere, nell'intelligenza e nell'esperienza 
della fede, come christifideles, ossia come veri discepoli del Signore; della propria 
adesione alla Chiesa?

Al tempo stesso, però, in un clima di diffusa secolarizzazione, non pochi cre­
denti sono tentati di allontanarsi dalla Chiesa e purtroppo si lasciano contagiare 
dall'indifferenza o cedono a compromessi con la cultura dominante. Tra i fedeli non 
mancano, poi, atteggiamenti selettivi e critici nei confronti del Magistero ecclesiale. 
Per risvegliare nelle coscienze dei cristiani un più vivo senso della loro identità, c'è 
dunque bisogno, nel quadro del Grande Giubileo, di quel serio esame di coscienza 
di cui parlavo nella Tertio Millennio adveniente (cfr. n. 34). Ci sono domande essen­
ziali, che nessuno può eludere: «Che cosa ho fatto del mio Battesimo e della mia 
Cresima? Cristo è veramente il centro della mia vita? La preghiera trova spazio 
nelle mie giornate? Vivo la mia vita come una vocazione e una missione?». Cristo 
continua a ricordarci: «Voi siete il sale della terra... Voi siete la luce del mondo... Così 
risplenda la vostra luce davanti agli uomini, perché vedano le vostre opere buone e 
rendano gloria al vostro Padre che è nei cieli» (Mt 5,13.14.16).

4. La vocazione e la missione dei fedeli laici si possono comprendere soltanto 
alla luce di una rinnovata consapevolezza della Chiesa «come sacramento o segno 
e strumento dell'intima unione con Dio e dell'unità di tutto il genere umano» 
(Lumen gentium, 1), e del personale dovere di aderire più saldamente ad essa. La 
Chiesa è un mistero di comunione che ha origine nella vita della Santissima Trinità- 
È il Corpo mistico di Cristo. È il Popolo di Dio che, unito dalla stessa fede, speran­
za e carità, cammina nella storia verso la definitiva patria celeste. E noi, come bat­
tezzati, siamo membra vive di questo meraviglioso e affascinante organismo, ali­
mentato dai doni sacramentali, gerarchici e carismatici che gli sono coessenziali. Per 
questo, oggi più che mai è necessario che i cristiani, illuminati e guidati dalla fede, 
conoscano la Chiesa quale essa è, in tutta la sua bellezza e santità, per sentirla ed 
amarla come propria madre. Ed a tal fine è importante risvegliare nell'intero Popo­
lo di Dio il vero sensus Ecclesiae, unito all'intima consapevolezza di essere Chiesa, 
mistero cioè di comunione.

5. Alle soglie del Terzo Millennio Dio chiama i credenti, in modo speciale i laici, 
ad un rinnovato slancio missionario. La missione non è un'aggiunta alla vocazione 
cristiana. Anzi, ricorda il Concilio Vaticano II, la vocazione cristiana è per sua natu­
ra vocazione all'apostolato (cfr. Apostolicam actuositatem, 2). Cristo va annunciato 
con la testimonianza di vita e con la parola, e, prima di essere impegno strategico 
ed organizzato, l'apostolato comporta la grata e lieta comunicazione a tutti del



Atti del Santo Padre 1377

dono dell'incontro con Cristo. Una persona, o una comunità, matura dal punto di 
vista evangelico è animata da un'intensa passione missionaria che la spinge a ren­
dere testimonianza a Cristo in ogni circostanza e situazione, in ogni contesto socia­
le, culturale e politico. A questo proposito, come insegna il Concilio Vaticano II, 
"per loro vocazione è proprio dei laici cercare il regno di Dio trattando le cose tem­
porali e ordinandole secondo Dio. Vivono nel secolo, cioè implicati in tutti i diversi 
doveri e lavori del mondo e nelle ordinarie condizioni della vita familiare e sociale, 
di cui la loro esistenza è come intessuta. Ivi sono da Dio chiamati a contribuire, 
quasi dall'interno, a modo di fermento, alla santificazione del mondo» (Lumen gen- 
bum, 31).

Carissimi Fratelli e Sorelle, la Chiesa ha bisogno di voi e conta su di voi! La pro­
mozione e la difesa della dignità e dei diritti della persona umana, oggi più urgente 
die mai, richiede il coraggio di individui animati dalla fede, capaci di un amore gra­
tuito e ricco di compassione, rispettosi della verità sull'uomo, fatto a immagine di 
Dio e destinato a crescere sino alla piena statura di Cristo Gesù (cfr. Ef 4,13). Non 
foraggiatevi di fronte alla complessità delle situazioni! Ricercate nella preghiera la 
Sorgente di ogni forza apostolica; attingete dal Vangelo la luce che dirige i vostri 
Passi.

La complessità delle situazioni non deve scoraggiarvi, ma deve invece spin­
gervi a ricercare con saggezza e coraggio risposte adeguate alla domanda di pane e 
di lavoro e alle esigenze di libertà, di pace e di giustizia, di condivisione e di soli­
darietà.

6. Cari fedeli laici, uomini e donne, voi siete chiamati ad assumervi, con gene- 
r°sa disponibilità, la vostra parte di responsabilità anche per la vita delle comunità 
ecclesiali a cui appartenete. Il volto delle parrocchie, chiamate ad essere accoglien­
ti e missionarie, dipende da voi. Nessun battezzato può rimanere ozioso. Partecipi 
dell'ufficio sacerdotale, profetico e regale di Cristo e arricchiti da molteplici carismi, 
1 laici cristiani possono dare il proprio contributo nell'ambito della liturgia, della 
catechesi, di iniziative missionarie e caritative di vario genere. Alcuni, poi, possono 
essere chiamati ad assumere uffici, funzioni o ministeri non ordinati sia a livello 
Parrocchiale che a livello diocesano (cfr. Christifideles laici, 14). Si tratta di un servi­
zio prezioso e, in varie regioni del mondo, sempre più indispensabile. Tuttavia, è da 
evitare il rischio di snaturare la figura del laico con un suo eccessivo ripiegamento 
sulle esigenze intra-ecclesiali. Occorre dunque rispettare, da un lato, l'identità pro­
pria del fedele laico e, dall'altro, quella del ministro ordinato, mentre la collabora­
zione tra fedeli laici e sacerdoti e, nei casi e secondo le modalità stabilite dalla disci­
plina ecclesiale, la supplenza dei sacerdoti da parte di laici devono espletarsi nello 
sPirito della comunione ecclesiale, in cui compiti e stati di vita sono avvertiti come 
complementari e si arricchiscono a vicenda (cfr. Istruzione su alcune questioni circa la 
collaborazione dei fedeli laici al ministero dei sacerdoti).

7. La partecipazione dei fedeli laici alla vita e alla missione della Chiesa viene 
espressa e sostenuta anche da diverse aggregazioni, molte delle quali rappresenta­
le in questo Congresso. Soprattutto ai nostri tempi, esse costituiscono un significa­
tivo mezzo per una formazione cristiana più approfondita e per un'attività aposto­
lica più incisiva. Il Concilio Vaticano II afferma: «Le associazioni non sono fine a se 
stesse, ma devono servire a compiere la missione della Chiesa nei riguardi del 
mondo; la loro incidenza apostolica dipende dalla conformità con le finalità della 
Chiesa e dalla testimonianza cristiana e dallo spirito evangelico dei singoli membri 
edi tutte le associazioni» (Apostolicam actuositatem, 19). Pertanto, al fine di rimane-



1378 Atti del Santo Padre

re fedeli alla propria identità, le aggregazioni laicali devono sempre tornare a con­
frontarsi con i criteri di ecclesialità dei quali ho scritto nell'Esortazione Apostolica 
Christifideles laici (cfr. n. 30).

Possiamo oggi parlare di una «nuova stagione aggregativa dei fedeli laici» (Ivi, 
29). È uno dei frutti del Concilio Vaticano II. Accanto alle associazioni di lunga e 
benemerita tradizione, osserviamo una vigorosa e diversificata fioritura di movi­
menti ecclesiali e nuove comunità. Questo dono dello Spirito Santo è un altro 
segno di come Dio trovi sempre risposte adeguate e tempestive alle sfide lanciate 
alla fede e alla Chiesa in ogni epoca storica. Anche qui, bisogna ringraziare le asso­
ciazioni, i movimenti e le aggregazioni ecclesiali per l'impegno da essi profuso 
nella formazione cristiana e per l'entusiasmo missionario che continuano a porta­
re nella Chiesa.

8. Carissimi Fratelli e Sorelle! In questi giorni voi condividete riflessioni ed 
esperienze, facendo un bilancio del cammino percorso e volgendo lo sguardo al 
futuro. Guardando al passato, potete constatare chiaramente quanto sia essenziale 
per la vita della Chiesa il ruolo dei laici. Come non ricordare qui le dure persecu­
zioni che la Chiesa del ventesimo secolo ha subito in vaste aree del mondo? È stato 
soprattutto grazie alla coraggiosa testimonianza di fedeli laici, non di rado fino al 
martirio, se la fede non è stata cancellata dalla vita di popoli interi. L'esperienza 
dimostra che il sangue dei martiri diventa seme di confessori e noi cristiani dob­
biamo molto a questi «militi ignoti della grande causa di Dio» (Tertio Millennio adve­
niente, 37).

Quanto al futuro, ci sono tanti motivi per avviarci nel nuovo Millennio con fon­
data speranza. La primavera cristiana, di cui non pochi segni possiamo già intrave­
dere (cfr. Redemptoris missio, 86), è percepibile nella scelta radicale della fede, nel­
l'autentica santità di vita, nello straordinario zelo apostolico di molti fedeli laici» 
uomini e donne, giovani adulti e anziani. È pertanto compito della presente gene­
razione recare il Vangelo all'umanità di domani. Siete voi i "testimoni di Cristo nel 
nuovo Millennio", come dice il tema del vostro Congresso. Siatene ben consapevo­
li e rispondete con pronta fedeltà a quest'urgente chiamata missionaria. La Chiesa 
conta su di voi!

Auguro ogni buon esito ai lavori della vostra Assemblea e, mentre invoco su 
ciascuno la protezione di Maria Regina degli Apostoli e Stella della nuova evange­
lizzazione, di cuore invio a Lei, Signor Cardinale, ed a tutti i partecipanti la mia spe­
ciale Benedizione, che volentieri estendo alle persone care ed a quanti incontrate nel 
vostro apostolato.

Dal Vaticano, 21 novembre 2000

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 1379

Omelia nella celebrazione per il 50° della definizione dogmatica 
dell’Assunzione della Beata Vergine Maria

In Maria, Assunta in cielo, il traguardo della santità 
cui Dio chiama tutti i membri della Chiesa

Mercoledì 1 novembre, solennità di Tutti i Santi, 50° anniversario della definizione dogmatica del­
l’Assunzione della Beata Vergine Maria, il Santo Padre ha presieduto una Concelebrazione Euca­
ristica durante la quale ha pronunciato questa omelia:

1. «Lode, gloria, sapienza, azione di grazie, onore, potenza e forza al nostro Dio nei 
secoli dei secoli» (Ap 7,12).

In atteggiamento di profonda adorazione della Santissima Trinità, ci uniamo a 
tutti i Santi che celebrano perennemente la liturgia celeste per ripetere con loro il 
ringraziamento al nostro Dio per le meraviglie da Lui operate nella storia della sal­
vezza.

Lode e azione di grazie a Dio per aver suscitato nella Chiesa una moltitudine 
irnmensa di Santi, che nessuno può contare (cfr. Ap 7,9). Una moltitudine immensa: 
"on solo i Santi e i Beati che festeggiamo durante l'anno liturgico, ma anche i Santi 
anonimi, conosciuti solo da Lui. Madri e padri di famiglia, che nella quotidiana 
dedizione ai figli hanno contribuito efficacemente alla crescita della Chiesa e all'e­
dificazione della società; sacerdoti, suore e laici che, come candele accese dinanzi 
all'altare del Signore, si sono consumati nel servizio al prossimo bisognoso di aiuto 
materiale e spirituale; missionari e missionarie, che hanno lasciato tutto per porta- 
re l'annuncio evangelico in ogni parte del mondo. E l'elenco potrebbe continuare.

2. Lode e azione di grazie a Dio, in modo particolare, per la più santa tra le creature, 
Maria, amata dal Padre, benedetta a motivo di Gesù, frutto del suo grembo, santifi­
cata e resa nuova creatura dallo Spirito Santo. Modello di santità per aver messo la 
propria vita a disposizione dell'Altissimo. Ella «brilla ora innanzi al peregrinante 
Popolo di Dio quale segno di sicura speranza e di consolazione» (Lumen gentium, 68).

Proprio oggi ricorre il cinquantesimo anniversario dell'atto solenne con cui il 
mio venerato predecessore Papa Pio XII, in questa stessa Piazza, definì il dogma 
dell'Assunzione di Maria al cielo in anima e corpo. Lodiamo il Signore per aver glo­
rificato la Madre sua, associandola alla sua vittoria sul peccato e sulla morte.

Alla nostra lode hanno voluto unirsi oggi, in modo speciale, i fedeli di Pompei, 
che sono venuti numerosi in pellegrinaggio, guidati dall'Arcivescovo Prelato del 
Santuario, Mons. Francesco Saverio Toppi, e accompagnati dal Sindaco della città, 
La loro presenza ricorda che fu proprio il Beato Bartolo Longo, fondatore della 
nuova Pompei, ad avviare, nel 1900, il movimento promotore della definizione del 
dogma dell'Assunzione.

3. L'odierna liturgia parla tutta di santità. Per sapere però quale sia la strada della 
santità, dobbiamo salire con gli Apostoli sul monte delle Beatitudini, avvicinarci a 
Gesù e metterci in ascolto delle parole di vita che escono dalle sue labbra. Anche 
oggi Egli ripete per noi:

Beati i poveri in spirito, perché di essi è il regno dei cieli! Il divin Maestro proclama 
"beati" e, potremmo dire, "canonizza" innanzi tutto i poveri in spirito, cioè coloro



1380 Atti del Santo Padre

che hanno il cuore sgombro da pregiudizi e condizionamenti, e sono perciò total' 
mente disponibili al volere divino. L'adesione totale e fiduciosa a Dio suppone 1° 
spogliamento ed il coerente distacco da se stessi.

Beati gli afflitti! È la beatitudine non solo di coloro che soffrono per le tante mise- 
rie insite nella condizione umana mortale, ma anche di quanti accettano con corag' 
gio le sofferenze derivanti dalla professione sincera della morale evangelica.

Beati i puri di cuore! Sono proclamati beati coloro che non si contentano di pure?' 
za esteriore o rituale, ma cercano quell'assoluta rettitudine interiore che esclude 
ogni menzogna e doppiezza.

Beati gli affamati e assetati di giustizia! La giustizia umana è già una meta altissi' 
ma, che nobilita l'animo di chi la persegue, ma il pensiero di Gesù va a quella gi”' 
stizia più grande che sta nella ricerca della volontà salvifica di Dio: beato è sopra1' 
tutto chi ha fame e sete di questa giustizia. Dice infatti Gesù: «Entrerà nel regno de’ 
cieli chi fa la volontà del Padre mio che è nei cieli» (Mt 7,21).

Beati i misericordiosi! Felici sono quanti vincono la durezza di cuore e l'indiffe- 
renza, per riconoscere in concreto il primato dell'amore compassionevole, sull'e- 
sempio del buon Samaritano e, in ultima analisi, del Padre «ricco di misericordia” 
(E/2,4).

Beati gli operatori di pace! La pace, sintesi dei beni messianici, è un compito esi­
gente. In un mondo che presenta tremendi antagonismi e preclusioni, occorre pro­
muovere una convivenza fraterna ispirata all'amore e alla condivisione, superando 
inimicizie e contrasti. Beati coloro che si impegnano in questa nobilissima impresa!

4. I Santi hanno preso sul serio queste parole di Gesù. Hanno creduto che la 
"felicità" sarebbe venuta loro dal tradurle nel concreto della loro esistenza. E no 
hanno sperimentato la verità nel confronto quotidiano con l'esperienza: nonostan­
te le prove, le oscurità, gli insuccessi, hanno gustato già quaggiù la gioia profonda 
della comunione con Cristo. In Lui hanno scoperto, presente nel tempo, il gerirle 
iniziale della futura gloria del Regno di Dio.

Questo scoprì, in particolare, Maria Santissima che col Verbo incarnato visse 
una comunione unica, affidandosi senza riserve al suo disegno salvifico. Per questo 
le fu dato di ascoltare, in anticipo rispetto al "discorso della montagna", la beatitu­
dine che riassume tutte le altre: «Beata colei che ha creduto nell'adempimento delle parole 
del Signore» (Le 1,45).

5. Quanto profonda sia stata la fede della Vergine nella Parola di Dio traspare 
con nitidezza dal cantico del Magnificat:

«L'anima mia magnifica il Signore,
e il mio spirito esulta in Dio, mio salvatore,
perché ha guardato l'umiltà della sua serva» (Le 1,46-48).
Con questo canto Maria mostra ciò che ha costituito il fondamento della sua 

santità: la profonda umiltà. Ci si può domandare in che cosa consistesse questa sua 
umiltà. Molto dice al riguardo il "turbamento" suscitato in lei dal saluto dell'An­
gelo: «Ti saluto, o piena di grazia, il Signore è con te» (Le 1,28). Di fronte al mistero 
della grazia, all'esperienza di una particolare presenza di Dio che ha posato su di 
lei il suo sguardo, Maria prova un naturale impulso di umiltà (letteralmente di 
"abbassamento"). E la reazione della persona che ha la piena consapevolezza della 
propria piccolezza di fronte alla grandezza di Dio. Maria contempla nella verità se 
stessa, gli altri, il mondo.

Non fu forse segno di umiltà la domanda: «Come avverrà questo? Non conosco 
uomo!» (Le 1,34). Aveva appena udito di dover concepire e dare alla luce un Bimbo»



Atti del Santo Padre 1381

che avrebbe regnato sul trono di Davide come Figlio dell'Altissimo. Certamente 
"on comprese pienamente il mistero di quella divina disposizione, ma capì che essa 
significava un totale cambiamento nella realtà della sua vita. Tuttavia non 
domandò: «Sarà davvero così? Deve accadere questo?». Disse semplicemente: 
"Come avverrà?». Senza dubbi e senza riserve accettò l'intervento divino che cam­
biava la sua esistenza. La sua domanda esprimeva l'umiltà della fede, la disponibilità 
a porre la propria vita al servizio del mistero divino, pur nella incapacità di com­
prendere il come del suo avverarsi.

Questa umiltà dello spirito, questa piena sottomissione nella fede si espresse in 
'nodo particolare nel suo "fiat": «Eccomi, sono la serva del Signore, avvenga di me 
Quello che hai detto» (Le 1,38). Grazie all'umiltà di Maria potè compiersi quello che 
ella avrebbe in seguito cantato nel Magnificat:

«D'ora in poi tutte le generazioni mi chiameranno beata.
Grandi cose ha fatto in me l'Onnipotente
e Santo è il suo nome» (Le 1,48-49).
Alla profondità dell'umiltà corrisponde la grandezza del dono. L'Onnipotente operò 

Per lei «grandi cose» (cfr. Le 1,49) ed ella seppe accettarle con gratitudine e tra­
smetterle a tutte le generazioni dei credenti. Ecco il cammino verso il cielo che ha 
seguito Maria, Madre del Salvatore, precedendo su questa via tutti i Santi e i Beati 
della Chiesa.

6. Beata sei tu, Maria, assunta in cielo in anima e corpo! Pio XII definì questa verità 
"a gloria di Dio onnipotente..., a onore del suo Figlio, re immortale dei secoli e vin- 
dtore del peccato e della morte, a maggior gloria della Madre sua, a gioia ed esul­
tanza di tutta la Chiesa» (Cost. Ap. Munificentissimus Deus: AAS 42 [1950], 770).

E noi esultiamo, o Maria Assunta, nella contemplazione della tua persona glo­
rificata e resa, in Cristo risorto, collaboratrice con lo Spirito per la comunicazione 
della vita divina agli uomini. In te vediamo il traguardo della santità cui Dio chia­
ma tutti i membri della Chiesa. Nella tua vita di fede scorgiamo la chiara indica­
zione della strada verso la maturità spirituale e la santità cristiana.

Con te e con tutti i Santi glorifichiamo Dio Trinità, che sostiene il nostro pellegri- 
naggio terreno e vive e regna nei secoli dei secoli. Amen.



1382 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti alla Conferenza Ministeriale del Consiglio d’Europa 
per il 50° della Convenzione Europea dei Diritti dell'Uomo

Un’enorme ingiustizia è commessa laddove 
la vita innocente nel grembo materno non è tutelata

Venerdì 3 novembre, incontrando i partecipanti alla Conferenza Ministeriale del Consigli d’Eul0' 
pa in occasione del 50° della Convenzione Europea dei Diritti dell’Uomo, il Santo Padre ha 
nunciato questo discorso, che pubblichiamo in traduzione italiana:

1. Sono lieto di darvi oggi il benvenuto, in occasione della Conferenza Ministe- 
riale che si celebra sotto la presidenza italiana per commemorare il cinquantesimo 
anniversario della firma, il 4 novembre 1950, della Convenzione Europea dei Diritti 
dell'Uomo. Saluto il Ministro Italiano degli Affari Esteri e Presidente della Conte- 
renza Ministeriale, signor Lamberto Dini, il Segretario Generale del Consiglio d'Eu' 
ropa, signor Walter Schwimmer, il Presidente dell'Assemblea Parlamentare, Lord 
Johnston, e il Segretario, signor Bruno Haller.

2. Dopo la seconda guerra mondiale, il Consiglio d'Europa adottò una nuova 
visione politica e diede corpo a un nuovo ordine giuridico, che accoglieva il princi' 
pio secondo il quale il rispetto dei diritti umani trascende la sovranità nazionale e 
non può essere subordinato a fini politici o compromesso da interessi nazionali- 
Così facendo, il Consiglio contribuì a gettare le basi per il recupero morale necessa­
rio dopo le devastazioni della guerra e la Convenzione Europea dei Diritti dell'Uomo si 
è dimostrata un elemento fondamentale di tale processo.

La Convenzione era un documento veramente storico e continua ad essere uno 
strumento legale unico, che vuole proclamare e salvaguardare i diritti fondamenta­
li di ogni cittadino dei Paesi firmatari. Era una risposta concreta e creativa alln 
Dichiarazione Universale dei Diritti dell’Uomo scaturita nel 1948 dalla tragica espe­
rienza della guerra, ed era profondamente radicata nella duplice convinzione dellf 
centralità della persona umana e dell'unità della famiglia umana. Così, la Conven- 
zione ha rappresentato un momento importante nella maturazione del senso della 
dignità innata della persona umana e della consapevolezza dei diritti e dei doveri 
che ne derivano.

E inoltre significativo che, dopo essersi liberate da un'ideologia aliena e da 
forme di governo totalitarie, le nuove democrazie dell'Europa Orientale si siane 
rivolte al Consiglio d'Europa come centro di unità per tutti i popoli del Continente, 
unità che non può essere concepita senza i valori religiosi e morali che sono il retag­
gio comune di tutte le Nazioni europee. Il loro desiderio di aderire alla Convenzioni 
Europea dei Diritti dell’Uomo rispecchia la volontà di salvaguardare le libertà fonda­
mentali che per tanto tempo erano state loro negate. A tale proposito sono sempre 
stato convinto che i popoli dell'Europa, Orientale e Occidentale, profondamente 
uniti dalla storia e dalla cultura, condividano un destino comune. Al centro del 
nostro comune retaggio europeo - religioso, culturale e giuridico - vi è il concetto 
della dignità inviolabile della persona umana, che implica dei diritti inalienabili 
conferiti non da Governi o da Istituzioni, ma solo dal Creatore, a immagine del 
quale sono stati creati gli uomini (cfr. Gen 1,26).



Atti del Santo Padre 1383

3. Nel corso degli anni, la Santa Sede è stata coinvolta nelle attività del Consi­
glio d'Europa, cercando nel modo che le è proprio di seguire e di contribuire all'o­
pera sempre più vasta del Consiglio nell'ambito dei diritti umani. Consapevole del 
ruolo unico che svolge la Corte Europea dei Diritti dell'Uomo nelle questioni euro­
pee, la Santa Sede si è interessata in modo particolare alla giurisprudenza della 
Corte. I giudici sono i custodi della Convenzione e della sua visione dei diritti umani 
e sono lieto di dare oggi il benvenuto al Presidente della Corte, Lucius Wildhaber, 
e agli altri onorevoli giudici, e di porgervi i migliori auguri per il vostro nobile e dif­
ficile compito.

Il cinquantesimo anniversario della Convenzione è un tempo per rendere grazie 
Per quanto è stato fatto e per rinnovare il nostro impegno a far sì che i diritti umani 
siano rispettati in modo più pieno e più esteso in Europa. E quindi giunto il 
momento di individuare chiaramente i problemi da affrontare se vogliamo che ciò 
avvenga. Tra questi è fondamentale la tendenza a separare i diritti umani dalle loro 
basi antropologiche, ossia dalla visione della persona umana insita nella cultura 
europea. Vi è anche la tendenza a interpretare i diritti solamente da una prospetti­
va individualistica, tenendo in poco conto il ruolo della famiglia come «nucleo (...) 
fondamentale della società» (Dichiarazione Universale dei Diritti dell'Uomo, art. 16). È 
inoltre paradossale che da un lato si affermi con forza la necessità di rispettare i 
diritti umani e dall'altro si neghi il più elementare di questi diritti, il diritto alla vita. 
Il Consiglio d'Europa è riuscito a fare eliminare la pena di morte dalle legislazioni 
di gran parte degli Stati membri. Mentre mi compiaccio per questo nobile risultato 
e attendo che si estenda a tutto il mondo, è mia fervente speranza che giunga pre­
sto il momento in cui si comprenderà anche che si commette una enorme ingiusti­
zia laddove la vita innocente nel grembo materno non viene tutelata. Tale radicale 
contraddizione sussiste solo quando si scinde la libertà dalla verità inerente alla 
realtà delle cose e si separa la democrazia dai valori trascendenti.

4. Per tutti i problemi messi in luce e per le sfide che si pongono, dobbiamo 
avere fiducia nel fatto che il vero genio europeo emergerà nella riscoperta della sag­
gezza umana e spirituale intrinseca al retaggio europeo di rispetto per la dignità 
Umana e per i diritti che ne derivano. Mentre entriamo nel Terzo Millennio, il Con­
siglio d'Europa è chiamato a consolidare il senso di un bene comune europeo. Solo a 
Queste condizioni il Continente, ad Est e ad Ovest, darà il suo specifico e importan- 
fissimo contributo al bene dell'intera famiglia umana. Pregando ferventemente che 
ciò avvenga, invoco su di voi, sulle vostre famiglie e sul vostro impegno al servizio 
dei popoli d'Europa le abbondanti Benedizioni di Dio Onnipotente.



1384 Atti del Santo Padre

Interventi per il Giubileo dei Governanti, 
dei Parlamentari e dei Politici

Il servizio politico passa attraverso un preciso 
e quotidiano impegno, che esige una grande competenza 

nello svolgimento del proprio dovere 
e una moralità a tutta prova 

nella gestione disinteressata e trasparente del potere
In occasione del Giubileo del Governanti, dei Parlamentari e dei Politici, il Santo Padre ha incon­
trato i partecipanti sabato 4 novembre nell'Aula Paolo VI, proponendo una riflessione, e domeni­
ca 5 presiedendo una Concelebrazione Eucaristica in Piazza San Pietro.
Questi i testi dei suoi due interventi:

sabato 4 novembre
INCONTRO
NELL'AULA PAOLO Vi

1. Sono lieto di accogliervi in questa speciale Udienza, illustri Governanti, Par­
lamentari e Amministratori della cosa pubblica, venuti a Roma per il Giubileo. Nel 
rivolgervi il mio deferente saluto, ringrazio cordialmente il Presidente del Senato 
della Polonia, Signora Grzeskowiak, per gli auguri fatti a nome dell'Assemblea; il 
Presidente del Senato dell'Argentina, Mario Losada, e il Presidente del Senato Ita­
liano, Senatore Nicola Mancino, che si sono fatti interpreti dei comuni sentimenti- 
Estendo il mio grato pensiero al Senatore Francesco Cossiga, attivo promotore 
della richiesta della proclamazione di San Tommaso Moro Patrono dei Governan­
ti e dei Politici. Saluto pure le altre Personalità, tra cui il Signor Michail Gorbachev, 
che hanno preso la parola. Uno speciale benvenuto rivolgo ai Capi di Stato pre­
senti.

L'incontro mi è propizio per riflettere insieme con voi - alla luce anche delle 
mozioni poc'anzi presentate - sulla natura e sulla responsabilità che comporta la 
missione a cui, nella sua amorosa provvidenza, Dio vi ha chiamati. La vostra, infat­
ti, può essere ben considerata come una vera e propria vocazione all'azione politica: ih 
pratica, al governo delle Nazioni, alla formazione delle leggi e all'amministrazione 
della cosa pubblica, a vari livelli. E necessario allora interrogarsi sulla natura, sulle 
esigenze e sugli scopi della politica, per viverla da cristiani e da uomini consapevoli 
della sua nobiltà e, insieme, delle difficoltà e dei rischi che essa comporta.

2. La politica è l'uso del potere legittimo per il raggiungimento del bene comune 
della società: bene comune che, come afferma il Concilio Vaticano II, «si concreta nel­
l'insieme di quelle condizioni sociali che consentono e favoriscono negli esseri 
umani, nelle famiglie e nelle associazioni il conseguimento più pieno e più spedite 
della propria perfezione» (Gaudium et spes, 74). L'attività politica deve perciò svol­
gersi in spirito di servizio. Giustamente il mio predecessore Paolo VI ha affermato che 
«la politica è una maniera esigente ... di vivere l'impegno cristiano a servizio degli 
altri» (Octogesima adveniens, 46).



Atti del Santo Padre 1385

Perciò, il cristiano che fa politica - e vuole farla "da cristiano" - deve agire con 
disinteresse, cercando non l'utilità propria, né del proprio gruppo o partito, ma il 
bene di tutti e di ciascuno, e quindi, in primo luogo, di coloro che nella società sono i 
più svantaggiati. Nella lotta per l'esistenza, che talvolta assume forme spietate e 
crudeli, non sono pochi i "vinti", che vengono messi inesorabilmente da parte. Tra 
Questi non posso non ricordare i detenuti nelle carceri: tra loro mi sono recato il 9 
luglio scorso, in occasione del loro Giubileo. In quella circostanza, richiamandomi 
alla consuetudine dei precedenti Anni Giubilari, invocavo dai Responsabili degli 
Stati «un segno di clemenza a vantaggio di tutti i detenuti», che costituisse «un chia­
ro segno di sensibilità verso la loro condizione». Mosso dalle molte suppliche che 
tei giungono da ogni parte, rinnovo anche oggi quell'appello, nella convinzione che 
Un simile gesto li incoraggerebbe nel cammino del personale ravvedimento e li sti­
molerebbe ad una più convinta adesione ai valori della giustizia.

Questa deve essere, appunto, la preoccupazione essenziale dell'uomo politico, 
*a giustizia: una giustizia che non si contenti di dare a ciascuno il suo, ma tenda a 
creare tra i cittadini condizioni di uguaglianza nelle opportunità, e dunque a favorire 
quelli che per condizione sociale, per cultura, per salute rischiano di restare indie­
rò o di essere sempre agli ultimi posti nella società, senza possibilità di personale 
riscatto.

È lo scandalo delle società opulente del mondo di oggi, nelle quali i ricchi diven- 
tano sempre più ricchi, perché la ricchezza produce ricchezza, e i poveri diventano sem­
pre più poveri, perché la povertà tende a creare altra povertà. Questo scandalo non si 
Verifica solo all'interno delle singole Nazioni, ma ha dimensioni che ne travalicano 
ampiamente i confini. Oggi soprattutto, con il fenomeno della globalizzazione dei 
mercati, i Paesi ricchi e sviluppati tendono a migliorare ulteriormente la loro con­
dizione economica, mentre i Paesi poveri - se si eccettuano alcuni in via di promet­
tente sviluppo - tendono a sprofondare in forme di povertà sempre più penose.

3. Penso con angoscia a quelle regioni del mondo che sono afflitte da guerre e 
guerrìglie senza fine, dalla fame endemica e da tremende malattie. Molti di voi sono 
preoccupati al pari di me per questo stato di cose che, da un punto di vista cristia- 
uo e umano, costituisce il più grave peccato d'ingiustizia del mondo moderno e 
deve quindi scuotere profondamente la coscienza dei cristiani di oggi, in primo 
luogo di coloro che, avendo in mano le leve politiche, economiche e finanziarie del 
teondo, possono determinare - in bene o in male - i destini dei popoli.

In realtà, è lo spirito di solidarietà che deve crescere nel mondo, per vincere l'egoi­
smo delle persone e delle Nazioni. Solo così si potrà porre un freno alla ricerca 
della potenza politica e della ricchezza economica al di fuori di ogni riferimento ad 
altri valori. In un mondo ormai globalizzato, in cui il mercato, che per sé ha un 
ruolo positivo per la libera creatività umana nel settore dell'economia (cfr. Centesi­
mus annus, 42), tende però a svincolarsi da ogni considerazione morale, assumen­
do come unica norma la legge del massimo profitto, quei cristiani che si sentono 
chiamati da Dio alla vita politica hanno il compito - certamente assai difficile, e 
tuttavia necessario - di piegare le leggi del mercato "selvaggio" alle leggi della giustizia 
e della solidarietà. È questa la sola via per assicurare al nostro mondo un avvenire 
pacifico, distruggendo alla radice le cause di conflitti e di guerre: la pace è frutto 
della giustizia.

4. Una parola particolare vorrei ora rivolgere a coloro, tra voi, che hanno il deli­
catissimo compito di formulare ed approvare le leggi: un compito che avvicina l'uo­
mo a Dio, Legislatore supremo, dalla cui Legge eterna ogni legge attinge, in ultima



1386 Atti del Santo Padre

analisi, la sua validità e la sua forza obbligante. Proprio a questo si intende allude­
re quando si afferma che la legge positiva non può contraddire la legge naturale, null'al- 
tro essendo quest'ultima se non l'indicazione delle norme prime ed essenziali che 
regolano la vita morale, e quindi di quelli che sono i caratteri, le esigenze profonde 
e i valori più alti della persona umana. Come già ho avuto modo di affermare anche 
nell'Enciclica Evangelium vitae, «alla base di questi valori non possono esservi prov­
visorie e mutevoli "maggioranze" di opinione, ma solo il riconoscimento di una 
legge morale obiettiva che, in quanto "legge naturale" iscritta nel cuore dell'uomo, 
è punto di riferimento normativo della stessa legge civile» (n. 70).

Questo significa che le leggi, quali che siano i campi in cui il legislatore inter­
viene o è obbligato ad intervenire, devono sempre rispettare e promuovere - nella 
varietà delle loro esigenze spirituali e materiali, personali, familiari e sociali - le 
persone umane. Perciò una legge che non rispetti il diritto alla vita - dalla conce­
zione alla morte naturale - dell'essere umano, quale che sia la condizione in cui si 
trova - sia esso sano o malato, ancora allo stato embrionale, vecchio o in stadio ter­
minale - non è una legge conforme al disegno divino: perciò, un legislatore cristiano non 
può né contribuire a formularla né approvarla in sede parlamentare, anche se, là 
dove già esiste, gli è lecito proporre emendamenti che ne attenuino la dannosità in sede 
di discussione parlamentare. Lo stesso deve dirsi di ogni legge che danneggi 13 
famiglia e attenti alla sua unità e alla sua indissolubilità oppure dia validità legale 
a unioni tra persone, anche dello stesso sesso, che pretendano di surrogare con gh 
stessi diritti la famiglia fondata sul matrimonio tra un uomo e una donna.

Indubbiamente, nell'attuale società pluralistica, il legislatore cristiano si trova 
di fronte a concezioni di vita, a leggi e a richieste di legalizzazione che sono in con­
trasto con la propria coscienza. Sarà allora la prudenza cristiana, che è la virtù pro­
pria del politico cristiano, ad indicargli come comportarsi per non venir meno, da 
una parte, al richiamo della sua coscienza rettamente formata, e non mancare, dal­
l'altra, al suo compito di legislatore. Non si tratta, per il cristiano di oggi, di uscirà 
dal mondo in cui la chiamata di Dio l'ha posto, ma piuttosto di dare testimonianza 
della propria fede e di essere coerente con i propri principi, nelle difficili e sempre 
nuove circostanze che caratterizzano l'ambito della politica.

5. Illustri Signori e gentili Signore, i tempi che Dio ci dà da vivere sono per 
tanta parte oscuri e difficili, poiché sono tempi in cui è messo in gioco il futuro stes­
so dell'umanità nel Millennio che si apre dinanzi a noi. In molti uomini del nostro 
tempo dominano la paura e l'incertezza: dove stiamo andando? quale sarà nel pros­
simo secolo il destino dell'umanità? dove ci porteranno le straordinarie scoperte 
scientifiche, soprattutto in campo biologico e genetico, fatte in questi ultimi anni- 
Siamo infatti consapevoli di essere solo all'inizio di un cammino che non si sa dove 
potrà sboccare e se sarà a vantaggio o a danno degli uomini del XXI secolo.

Noi cristiani di questo tempo, formidabile insieme e meraviglioso, pur parteci­
pando alle paure, alle incertezze e agli interrogativi degli uomini di oggi, non siam0 
pessimisti riguardo al futuro, poiché abbiamo la certezza che Gesù Cristo è il Sigi10' 
re della storia, e perché abbiamo nel Vangelo la luce che illumina il nostro cammi­
no, anche nei momenti difficili e oscuri.

L'incontro con Cristo ha trasformato un giorno la vostra vita e oggi voi avete 
voluto rinnovarne lo splendore, con questo pellegrinaggio alle memorie degli Ap°' 
stoli Pietro e Paolo. Nella misura in cui persevererete in questo stretto legame co” 
Lui, attraverso la preghiera personale e la partecipazione convinta alla vita dell3 
Chiesa, Egli, il Vivente, continuerà ad effondere su di voi lo Spirito Santo, lo Spif' 
to della verità e dell'amore, la forza e la luce di cui tutti noi abbiamo bisogno.



Atti del Santo Padre 1387

Con un atto di fede sincera e convinta, rinnovate la vostra adesione a Gesù Cri­
sto, Salvatore del mondo, e fate del suo Vangelo la guida del vostro pensiero e della 
vostra vita. Sarete allora nella società odierna quel fermento di vita nuova di cui l'u­
manità ha bisogno per costruire un futuro più giusto e più solidale, un futuro aper­
to alla civiltà dell'amore.

domenica 5 novembre
OMELIA NELLA
CONCELEBRAZIONE EUCARISTICA

1. «Ascolta, Israele!» (Dt 6,3.4).
La Parola di Dio, in forma solenne e nello stesso tempo amorevole, ci ha rivol­

to poc'anzi l'invito ad "ascoltare". Ad ascoltare "oggi", "ora"; e a farlo non singolar­
mente o privatamente, ma insieme: «Ascolta, Israele!».

Questo appello giunge stamani in modo particolare a voi, Governanti, Parla­
mentari, Politici, Amministratori, convenuti a Roma per celebrare il vostro Giubi­
leo. Tutti saluto cordialmente, con uno speciale pensiero per i Capi di Stato presen­
ti tra noi.

Nella celebrazione liturgica si attualizza, qui ed ora, l'evento dell'Alleanza con 
Dio. Quale risposta Dio s'attende da noi? L'indicazione or ora ricevuta nella pro­
clamazione del testo biblico è perentoria: occorre innanzi tutto mettersi in ascolto. 
Non un ascolto passivo e disimpegnato. Gli Israeliti compresero bene che Dio atten­
deva da loro una risposta attiva e responsabile. Per questo promisero a Mosè: «Ci 
^ferirai tutto ciò che ti avrà detto il Signore nostro Dio e noi lo ascolteremo e lo fare­
mo» (Dt 5,27).

Nell'assumere questo impegno, essi sapevano di aver a che fare con un Dio di 
Cui potevano fidarsi. Dio amava il suo popolo e ne voleva la felicità. In cambio Egli 
chiedeva l'amore. Nello "Shema Israel", che abbiamo ascoltato nella prima Lettura, 
accanto alla richiesta della fede nell'unico Dio, è espresso il comando fondamentale, 
Quello dell'amore per Lui: «Tu amerai il Signore tuo Dio con tutto il cuore, con tutta 
l'anima e con tutte le forze» (Dt 6,5).

2. Il rapporto dell'uomo con Dio non è un rapporto di paura, di schiavitù o di 
oppressione; al contrario, è un rapporto di sereno affidamento, che scaturisce da 
una libera scelta motivata dall'amore. L'amore che Dio attende dal suo popolo è la 
risposta a quello fedele e premuroso che Egli per primo gli ha manifestato attra­
verso le varie tappe della storia della salvezza.

Proprio per questo i Comandamenti, prima che come un codice legale e un rego­
lamento giuridico, sono stati compresi dal popolo eletto come un evento di grazia, 
come un segno della propria appartenenza privilegiata al Signore. È significativo 
che Israele non parli mai della Legge come di un fardello, di un'imposizione, ma 
come di un dono e di un favore: «Beati noi, o Israele - esclama il Profeta -, perché 
ciò che piace a Dio ci è stato rivelato» (Bar 4,4).

Il popolo sa che il Decalogo è un impegno vincolante, ma sa anche che è la con­
dizione per la vita: Ecco, dice il Signore, io pongo dinanzi a te la vita e la morte, cioè 
il bene e il male; ti comando di osservare i miei comandi, perché tu abbia la vita (cfr.



1388 Atti del Santo Padre

Di 30,15). Con la sua Legge Dio non intende coartare la volontà dell'uomo, bensì 
liberarlo da tutto ciò che può comprometterne l'autentica dignità e la piena realiz­
zazione.

3. Mi sono soffermato, illustri Signore e Signori Governanti, Parlamentari e 
Politici, a riflettere sul senso e sul valore della Legge divina, perché questo è un argo­
mento che vi tocca da vicino. Non è forse, la vostra quotidiana fatica, quella di ela­
borare leggi giuste e di farle accettare ed applicare? Nel fare ciò voi siete convinti di 
rendere un importante servizio all'uomo, alla società, alla stessa libertà. E a buon 
diritto. La legge umana infatti, se giusta, non è mai contro, ma a servizio della libertà- 
Questo aveva intuito già il saggio pagano, che sentenziava: «Legum servi sumus, ut 
liberi esse possimus» - «Siamo servi delle leggi, per poter essere liberi» (Cic., De legi­
bus, II, 13).

La libertà a cui fa riferimento Cicerone, tuttavia, si situa principalmente a livel­
lo dei rapporti esterni tra cittadini. Come tale, essa rischia di ridursi ad un congruo 
bilanciamento dei rispettivi interessi, e magari dei contrapposti egoismi. La libertà 
a cui fa appello la Parola di Dio, invece, affonda le proprie radici nel cuore dell’uomo, un 
cuore che Dio può liberare dall'egoismo, rendendolo capace di aprirsi all'amore 
disinteressato.

Non a caso, nella pagina evangelica poc'anzi ascoltata, allo scriba che gli chie­
de quale sia il primo di tutti i comandamenti, Gesù risponde citando lo "Shema": 
«Amerai il Signore Dio tuo con tutto il tuo cuore, con tutta la tua mente, con tutta 
la tua forza» (Me 12,30). L'accento è posto sul "tutto": l'amore di Dio non può che 
essere "totalitario". Ma solo Dio è in grado di purificare il cuore umano dall'egoi­
smo e di "liberarlo" alla piena capacità di amare.

Un uomo dal cuore così "bonificato" può aprirsi al fratello e farsi carico di lui 
con la stessa premura con cui si preoccupa di se stesso. Per questo Gesù aggiunge: 
«Il secondo (comandamento) è questo: Amerai il prossimo tuo come te stesso» (Me 
12,31). Chi ama Dio con tutto il cuore e lo riconosce come "unico Dio", e perciò 
come Padre di tutti, non può guardare a quanti incontra sul suo cammino che come 
ad altrettanti fratelli.

4. Amare il prossimo come se stessi. Questa parola trova sicuramente eco nei vostri 
animi, cari Governanti, Parlamentari, Politici e Amministratori. Essa pone oggi 3 
ciascuno di voi, in occasione del vostro Giubileo, una questione centrale: in che 
modo, nel vostro delicato e impegnativo servizio allo Stato e ai cittadini, potete dare 
adempimento a questo comandamento? La risposta è chiara: vivendo l'impegno poli­
tico come un servizio. Prospettiva luminosa quanto esigente! Essa non può, infatti, 
ridursi a una riaffermazione generica di principi o alla dichiarazione di buone 
intenzioni. Il servizio politico passa attraverso un preciso e quotidiano impegno, 
che esige una grande competenza nello svolgimento del proprio dovere e una mora­
lità a tutta prova nella gestione disinteressata e trasparente del potere.

D'altra parte, la coerenza personale del politico ha bisogno di esprimersi anche 
in una corretta concezione della vita sociale e politica che egli è chiamato a servire. Sotto 
questo profilo, un politico cristiano non può non fare costante riferimento a quei 
principi che la dottrina sociale della Chiesa ha sviluppato nel corso del tempo. Essi, 
com'è noto, non costituiscono un' "ideologia" e nemmeno un "programma politico", 
ma offrono le linee fondamentali per una comprensione dell'uomo e della società 
alla luce della legge etica universale presente nel cuore di ogni uomo e approfondi­
ta dalla rivelazione evangelica (cfr. Sollicitudo rei socialis, 41). Tocca a voi, carissimi 
Fratelli e Sorelle impegnati in politica, farvene interpreti convinti e operosi.



Atti del Santo Padre 1389

Certo, nell'applicazione di questi principi alla complessa realtà politica, sarà 
spesso inevitabile incontrarsi con ambiti, problemi e circostanze che possono dare 
legittimamente adito a diverse valutazioni concrete. Al tempo stesso, però, non può 
giustificarsi un pragmatismo che, anche rispetto ai valori essenziali e fondanti della 
vita sociale, riduca la politica a pura mediazione degli interessi o, ancor peggio, a 
una questione di demagogia o di calcoli elettorali. Se il diritto non può e non deve 
coprire l'intero ambito della legge morale, va anche ricordato che esso non può 
andare "contro" la legge morale.

5. Ciò assume particolare rilevanza in questa fase di intense trasformazioni, che 
Vede emergere una nuova dimensione della politica. Il declino delle ideologie s'ac- 
compagna ad una crisi delle formazioni partitiche, che spinge ad intendere in modo 
"uovo la rappresentanza politica e il ruolo delle istituzioni. Occorre riscoprire il senso 
della partecipazione, coinvolgendo maggiormente i cittadini nella ricerca delle vie 
opportune per avanzare verso una realizzazione sempre più soddisfacente del bene 
comune.

In tale impegno il cristiano si guarderà dal cedere alla tentazione della contrap­
posizione violenta, fonte spesso di grandi sofferenze per la comunità. Il dialogo resta 
lo strumento insostituibile per ogni confronto costruttivo, sia all'interno degli Stati 
che nei rapporti internazionali. E chi potrebbe assumere questa "fatica" del dialogo 
Meglio del politico cristiano, che ogni giorno deve confrontarsi con quello che Cri­
sto ha qualificato come "il primo" dei Comandamenti, il comandamento cioè del­
l'amore?

6. Carissimi Fratelli e Sorelle, numerosi ed esigenti sono i compiti che attendo­
no, all'inizio del nuovo secolo e del nuovo Millennio, i responsabili della vita pub­
blica. È proprio pensando a questo che, nel contesto del Grande Giubileo, ho volu­
to, come sapete, offrirvi il sostegno di uno speciale Patrono: il Santo martire Tommaso 
Moro.

La sua figura è veramente esemplare per chiunque sia chiamato a servire l'uo- 
mo e la società nell'ambito civile e politico. L'eloquente testimonianza da lui resa è 
quanto mai attuale in un momento storico che presenta sfide cruciali per la coscien­
za di chi ha responsabilità dirette nella gestione della cosa pubblica. Come statista, 
egli si pose sempre al servizio della persona, specialmente se debole e povera; gli onori 
e le ricchezze non ebbero presa su di lui, guidato com'era da uno spiccato senso del­
l'equità. Soprattutto, egli non scese mai a compromessi con la propria coscienza, giun­
gendo fino al sacrificio supremo pur di non disattenderne la voce. Invocatelo, se­
guitelo, imitatelo! La sua intercessione non mancherà di ottenervi, anche nelle 
situazioni più ardue, fortezza, buon umore, pazienza e perseveranza.

E l'auspicio che vogliamo corroborare con la forza del sacrificio eucaristico, nel 
Quale ancora una volta Cristo si fa nutrimento e orientamento della nostra vita. Vi 
conceda il Signore di essere politici secondo il suo Cuore, emuli di San Tommaso 
Moro, coraggioso testimone di Cristo e integerrimo servitore dello Stato.



1390 Atti del Santo Padre

All’inaugurazione dell’Anno Accademico 
dell'Università Cattolica del Sacro Cuore

Cultura e santità: il binomio “vincente” 
per la costruzione dell’umanesimo plenario

Giovedì 9 novembre, in occasione dell'80° della fondazione dell’Università Cattolica del Sae» 
Cuore e dell’Istituto “Giuseppe Tomolo" di Studi Superiori, il Santo Padre si è recato nell’Audito- 
rium della Facoltà di Medicina e Chirurgia dell’Università in Roma per l’inaugurazione dell’Anno 
Accademico ed ha pronunciato questo discorso:

1. È per me una grande gioia potervi di nuovo incontrare, quasi restituendovi 
la visita che mi avete fatto il 13 aprile scorso nella Basilica di San Pietro, quando l'U­
niversità Cattolica ha voluto celebrare il suo Giubileo in forma solenne.

Incontro, in questa occasione solenne, tutta la realtà dell'Università Cattolica. 
Saluto perciò di cuore non soltanto voi qui presenti, ma anche coloro che dalle altre 
sedi dell'Ateneo - a Milano, Brescia e Piacenza - sono collegati con noi. Un saluto 
speciale rivolgo al Cardinale Camillo Ruini, mio Vicario Generale per la Diocesi di 
Roma e Presidente della Conferenza Episcopale Italiana, nonché alle altre illustri 
personalità ed autorità civili e religiose che ci fanno dono della loro presenza. Rin­
grazio di cuore l'Onorevole Emilio Colombo, Presidente dell'Istituto Tomolo, e il 
Professor Sergio Zaninelli, Rettore Magnifico dell'Università, per le nobili parole 
che mi hanno rivolto.

2. Vengo a gioire con voi per due significativi ottantesimi: quello dell'Univer­
sità Cattolica del Sacro Cuore e quello dell'Istituto "Giuseppe Tomolo" di Studi 
Superiori, a cui il Padre Gemelli, l'ardente francescano che sta alle vostre origini, 
affidò la fondazione della stessa Università Cattolica e il compito di farsene nel 
tempo sostenitore e garante. A giudicare dalla vitalità che l'Università ha dimostra­
to in questi ottant'anni, quel compito è stato efficacemente assolto. La stessa intito­
lazione dell'Istituto al Venerabile Toniolo, che preparò i tempi e il terreno dell'Uni­
versità con una vita interamente spesa alla causa della "cultura cristiana", è stata 
come un'indicazione programmatica posta nel codice genetico di questo Ateneo- 
Consacrato con santa audacia al Sacro Cuore, esso vive da allora per mostrare l'in­
tima armonia di fede e ragione e formare al tempo stesso professionisti e scienziati 
che sappiano attuare una sintesi tra Vangelo e cultura, sforzandosi di fare dell'im­
pegno culturale una via di santità.

3. Cultura e santità! Non dobbiamo temere, nel pronunciare questo binomio, di 
operare un accostamento indebito. Queste due dimensioni, al contrario, se ben com­
prese, si incontrano in radice, si alleano con naturalezza nel cammino, si ritrovano 
congiunte nella meta finale.

Si incontrano in radice! Non è forse Dio, il tre volte Santo (cfr. Is 6,3), la sorgente 
di ogni luce per la nostra intelligenza? Dietro ogni nostra conquista culturale, se 
andiamo al fondo delle cose, fa capolino il mistero. Ogni realtà creata, infatti, rinvia 
al di là di se stessa a Colui che ne è la scaturigine ultima e il fondamento. L'uomo, 
poi, proprio mentre indaga ed impara, riconosce il suo statuto di creatura, speri­
menta uno stupore sempre nuovo di fronte agli inesauribili doni del Creatore, si 
proietta con l'intelligenza e la volontà verso l'infinito e l'assoluto. Una cultura



Atti del Santo Padre 1391

autentica non può non portare il segno della salutare inquietudine stupendamente 
scolpita da Sant'Agostino nell'esordio delle sue Confessioni: «Ci hai fatti per Te, e il 
nostro cuore è inquieto, finché non riposa in Te» (Conf., 1,1).

4. Pertanto, l'impegno culturale e l'impegno spirituale, lungi dall'escludersi o 
dall'essere in tensione tra loro, si sostengono a vicenda. L'intelligenza ha certo le 
sue leggi e i suoi percorsi, ma ha tutto da guadagnare dalla santità della persona 
in ricerca. La santità, infatti, pone lo studioso in una condizione di maggiore libertà 
interiore, ne arricchisce di senso lo sforzo, ne sostiene la fatica con il contributo di 
Quelle virtù morali che plasmano uomini autentici e maturi. L'uomo non si può 
dividere! Se ha un valore l'antico motto "mens sana in corpore sano", a maggior 
ragione si può dire "mens sana in vita sancta". L'amore di Dio, con la coerente ade­
sione ai suoi Comandamenti, non mortifica, ma esalta il vigore dell'intelligenza, 
favorendo il cammino verso la verità. Cultura e santità è perciò il binomio "vincen­
te" per la costruzione di quell'umanesimo plenario di cui Cristo, rivelatore di Dio e 
rivelatore dell'uomo all'uomo (Gaudium et spes, 22), è il modello supremo. Di que­
sto umanesimo le aule di un'Università Cattolica devono essere come un laborato­
rio qualificato.

5. È provvidenziale, a tal proposito, che questo mio incontro con voi coincida 
col decimo anniversario della Costituzione Apostolica “Ex corde Ecclesiae", da me 
firmata il 15 agosto 1990. In essa, com'è a voi ben noto, ho delineato le caratteristi­
che imprescindibili di un'Università Cattolica, definendola «luogo primario e pri­
vilegiato per un fruttuoso dialogo tra Vangelo e cultura» (Ivi, 43). Permettete che io 
vi riconsegni questo documento, affidandolo ad una vostra rilettura attenta e ope­
rosa, perché la vostra Università, onorando pienamente l'intuizione del suo Fonda­
tore, incarni sempre meglio questo ideale. Esso non vi separa dal tessuto delle altre 
Università, ed ancor meno dal dialogo costruttivo con la società civile, ma vi chie­
de di essere presenti con uno specifico contributo, tenendovi ancorati alle esigenze 
cristiane ed ecclesiali inscritte nella vostra identità. Siate fino in fondo discepoli 
della verità, anche quando questo dovesse costare incomprensione e solitudine. La 
Parola di Gesù è perentoria: «La verità vi farà liberi» (Gv 8,32).

6. Proprio in quest'ottica, trovo di grande significato quanto oggi avete voluto 
Porre in atto con due iniziative che suscitano in me vivo compiacimento. Penso 
lImanzi tutto al nuovo «Istituto Scientifico Internazionale "Paolo VI" di ricerca sulla fer­
tilità e infertilità umana», che la vostra Università ha deciso di costituire proprio in 
Questo Policlinico, come il Magnifico Rettore ha poc'anzi annunciato. L'Istituto 
stende far convergere qualificati ricercatori operanti nel settore di questa delicata 
Problematica, perché essa possa trovare soluzioni sempre più efficaci, nella linea 
dell'etica sessuale e procreativa costantemente ribadita dal Magistero.

In questo stesso spirito apprezzo vivamente la testimonianza che oggi l'Uni­
versità Cattolica ha inteso dare con il documento firmato da alcuni illustri vostri 
docenti sul tema "Sviluppo scientifico e rispetto dell'uomo", con specifico riferimento 
al problema dell'utilizzo degli embrioni umani nella ricerca sulle cellule staminali. 
Su temi come questi, è in gioco non qualche aspetto peregrino della cultura, ma un 
complesso di valori, di ricerche e di comportamenti da cui molto dipende del futu­
ro dell'umanità e della civiltà.

7. Continuate, carissimi docenti ed alunni, in questo appassionante cammino 
di una ricerca sempre rigorosa sotto il profilo scientifico, ma al tempo stesso atten­
ta alle dimensioni dell'etica, alle esigenze della fede, alla promozione dell'uomo.



1392 Atti del Santo Padre

In particolare, desidero augurarvi che questo impegno si traduca anche in ufi 
clima di vita accademica, che sappia sempre coniugare l'impegno dell'intelligenza 
con quello di un'autentica esperienza cristiana. L'Università è destinata non solo a 
far crescere la conoscenza, ma anche a formare le persone. Questo compito educa­
tivo non può essere mai sottovalutato. Del resto, la stessa trasmissione della verità 
ha tutto da guadagnare da un clima di rapporti umani improntato a valori di sin­
cerità, amicizia, gratuità, rispetto reciproco. Sono convinto che, se i docenti ambi­
scono ad essere veri "formatori", debbono esserlo non solo come maestri di dottri­
na, ma anche come "maestri di vita". Per tutto questo avete alle spalle una tradizione 
ricchissima di testimoni da imitare. Mi ha colpito in questo senso un proposito del 
Venerabile Tomolo, consegnato al suo Diario spirituale: «Aver massima sollecitudini 
dei miei discepoli, trattandoli come sacro deposito, come amici del mio cuore, da dirigete 
nelle vie del Signore» (G. Toniolo, Voglio farmi santo, Roma, 1995, p. 60). È a simili 
testimoni che dovete ispirarvi. Gioisco, perciò, al pensiero che, fra qualche giorno, 
in questo vostro Policlinico, a me particolarmente caro anche per ciò che ha rap­
presentato in momenti difficili della mia vita, la nuova cappella sarà dedicata al 
Santo medico Giuseppe Moscati. La sua figura sia per voi un continuo monito, un 
concreto ideale di vita: dalle aule dell'Università Cattolica dovrebbero uscire tanti 
medici come lui!

8. A voi, ora, carissimi studenti, mi rivolgo con speciale affetto. L'inizio del­
l'Anno Accademico vi offre l'occasione per riflettere sul senso del vostro studio al 
fine di consolidarne la prospettiva cristiana a vantaggio del vostro futuro servizio 
alla società. Voi sarete i dirigenti di domani, gli operatori culturali, sociali, sanitari 
dei prossimi decenni. Applicatevi con amore alla fatica dello studio e della ricerca, 
non limitandovi a sognare il pur legittimo successo professionale, ma guardando 
alla bellezza del servizio che potrete rendere per l'edificazione di una società più 
giusta e solidale. In particolare voi, futuri medici, dotatevi non soltanto della più 
rigorosa competenza scientifica, ma anche di uno stile umano che sappia incontra­
re le attese profonde del malato e della sua famiglia; uno stile che faccia percepire 
al sofferente la dimensione misteriosa e redentiva del dolore. Imparate fin d'ora a 
trattare i malati come Cristo stesso!

Anche io ho sperimentato un tale trattamento qui al Gemelli. E non posso nofi 
ricordare il compianto Professor Crucitti e tanti altri Professori, come anche la com­
pianta Suor Ausilia. "Requiescant in pace".

9. Carissima famiglia dell'Università Cattolica del Sacro Cuore! Ottant'anni 
sono passati da quando il sogno del Padre Gemelli cominciò a diventare realtà- 
Questa realtà si è gradatamente consolidata, così da presentarsi oggi imponente 
non solo nelle sue dimensioni, ma anche nella varietà e nella qualità dei suoi servi­
zi. L'Italia cattolica può andare orgogliosa di voi. Ma so che l'intero Paese vi guar­
da con rispetto e apprezzamento. Grande è la vostra tradizione, grande è anche il 
compito che vi aspetta! Oggi state affrontando le sfide di una fase storica di cam­
biamenti, nella quale si impongono adattamenti e innovazioni anche delle struttu­
re universitarie. Sappiate realizzarle con coraggio e intelligenza, senza mai tradire 
lo spirito che da sempre vi anima.

Ancora una volta vi affido in questo cammino alla Vergine Santissima Sedes 
Sapientiae, implorandone la materna protezione su voi, sui vostri cari e sul vostro 
lavoro. Con questi sentimenti a tutti imparto di cuore l'Apostolica Benedizione.



Atti del Santo Padre 1393

Al pellegrinaggio giubilare dell’Arcidiocesi di Torino

La necessità di testimoniare il Vangelo della carità
Sabato 11 novembre, il grande pellegrinaggio torinese a Roma per l’Anno Giubilare ha vissuto il 
suo momento di incontro con il Successore di Pietro nella Piazza antistante la Basilica Vaticana. 
Con i 1.500 pellegrini torinesi, presentati da Monsignor Arcivescovo, vi erano altri gruppi.
Del discorso del Santo Padre pubblichiamo l’introduzione e la pane riguardante Torino.

Carissimi Fratelli e Sorelle!

1. Rivolgo il mio cordiale benvenuto a ciascuno di voi, venuti a Roma per rin­
novare la vostra professione di fede presso le Tombe degli Apostoli, in occasione del 
Grande Giubileo. Voi provenite da diverse Diocesi e tutti insieme vi ritrovate que­
st'oggi attorno al Successore di Pietro, esprimendo in questo modo il comune amore 
Per Cristo e per la sua Chiesa. Tale esperienza, con i suoi vari momenti celebrativi, 
vi aiuta senz'altro a rinsaldare la vostra personale adesione al Vangelo e costituisce 
Una preziosa occasione di conversione, per vivere con rinnovato slancio la missio­
ne apostolica, alla quale siete chiamati in forza del Battesimo. Vi accolgo con affet­
to ed abbraccio spiritualmente ognuno di voi.

3. Saluto ora voi, cari pellegrini dell'Arcidiocesi di Torino, che per bocca del 
vostro Arcivescovo, Mons. Severino Poletto, a cui va la mia gratitudine, mi avete 
manifestato i vostri sentimenti di devoto affetto. Anche per voi l'Anno Giubilare 
evidenzia in modo speciale la necessità di testimoniare il Vangelo della carità. Que­
sto, del resto, è nella tradizione della vostra Città. Come non ricordare, infatti, i 
numerosi Santi torinesi che si distinsero nell'eroico esercizio di questa prima e più 
apportante virtù cristiana? La vita di questi vostri conterranei, a voi ben noti, costi­
tuisce ancora oggi un valido esempio da seguire. Tra i tanti, vorrei quest'oggi ricor­
dare San Callisto Caravario, martire in Cina, originario della vostra terra, che ho 
avuto la gioia di canonizzare il mese scorso. Al servizio ai poveri, egli univa l'ansia 
missionaria, costituendo così un esempio per la vostra Comunità diocesana impe­
gnata in un grande sforzo missionario.

Ripenso, poi, con intima commozione alla mia visita a Torino ed alla sosta 
^avanti alla Sacra Sindone, che in questo Anno Santo è stata nuovamente esposta 
alla devozione dei fedeli. In questo misterioso specchio del Vangelo è possibile a 
ciascuno scoprire il senso della propria sofferenza come partecipazione a quella di 
Gristo, sorgente di salvezza per l'intera umanità. In questo nostro incontro non 
Posso, inoltre, non pensare alle Comunità della vostra Diocesi, colpite dalla recente 
alluvione. Rinnovo alle popolazioni della vostra Regione e della vicina Valle d'Ao- 
sta duramente provate la mia speciale vicinanza e il mio costante ricordo nella pre­
ghiera, mentre auspico che al più presto tutti possano riprendere una normale vita 
familiare e sociale.



1394 Atti del Santo Padre

1 pellegrini torinesi erano stati presentati al Santo Padre da Monsignor Arcivescovo con queste 
parole:

Beatissimo Padre,
sono lieto e commosso nel presentarmi a Vostra Santità insieme a 1.500 pellegrini del- 

l’Arcidiocesi di Torino. Siamo venuti a Roma presso le Tombe degli Apostoli per celebrare 
in modo straordinario il nostro secondo pellegrinaggio giubilare diocesano con la convin­
zione che una grazia particolare ci viene riservata come sigillo che Dio, ricco di misericor­
dia, dona ai nostri propositi di conversione e di santità.

Abbiamo vissuto nella nostra Torino, con grande intensità di fede e di preghiera, l’e­
vento di una nuova e straordinaria Ostensione della Santa Sindone che Vostra Santità ha 
voluto si facesse durante questo Anno Santo. Le posso assicurare che questa volta, più di 
altre, l’anelito di cercare il Volto del Signore in quella misteriosa e sacra immagine ha avuto 
una risposta confortante. Abbiamo cercato quel Volto ed abbiamo sperimentato che Gesù si 
è mostrato a noi, ci ha parlato dall'immagine sindonica, ci ha guidati all’incontro con il 
Padre nella cappella delle Confessioni allestita per i pellegrini e molto frequentata, ci ha 
accolti nelle nostre soste adoranti davanti alla sua presenza reale nel sacramento dell’Euca­
ristia, che è stato esposto in tutti i 72 giorni dell’Ostensione della Sindone.

Ora siamo venuti a Roma per incontrare Pietro. Questo nostro "videre Petrum” ci 
colma di gioia e di attesa perché abbiamo desiderato l'incontro con Vostra Santità per esse­
re rinsaldati nella fede cattolica e confortati nel nostro impegno di comunione con la Vostra 
Persona. Le chiediamo una preghiera ed un incoraggiamento per l’esperienza che, come 
Diocesi, ci prepariamo a vivere: una straordinaria missione diocesana per l’annuncio del 
Vangelo, che ci vedrà impegnati nel prossimo decennio secondo le indicazioni del nuovo 
Piano Pastorale diocesano che stiamo per attuare.

Grazie, Padre Santo, per questa accoglienza e per quanto ci dirà al fine di aiutarci a vive­
re con frutto questa esperienza giubilare.

Ci affidiamo alla Sua preghiera e Le chiediamo di benedirci.



Atti del Santo Padre 1395

Al Giubileo del Mondo Agricolo

L’uomo non è l’arbitro assoluto del governo della terra 
ma il “collaboratore” del Creatore

Il Giubileo del Mondo Agricolo ha avuto due momenti di particolare rilievo: sabato 11 novembre, 
nell’Aula Paolo VI, vi è stato un incontro di riflessione e di festa; domenica 12, in Piazza San Pie­
tro, la Concelebrazione Eucaristica presieduta dal Santo Padre ha visto una partecipazione impo­
nente. Pubblichiamo il testo dei due interventi del Papa;

sabato 11 novembre
INCONTRO
NELL’AULA PAOLO VI

1. Sono lieto di potervi incontrare, in occasione del Giubileo del Mondo Agri­
colo, per questo momento di "festa" e insieme di riflessione sullo stato attuale di 
questo importante settore della vita e dell'economia e sulle prospettive etiche e 
sociali che lo riguardano.

Ringrazio il Signor Cardinale Angelo Sodano, Segretario di Stato, per le gentili 
parole che mi ha rivolto, facendosi portavoce dei sentimenti e delle attese che ani­
mano tutti i presenti. Saluto con deferenza le illustri personalità, anche di diversa 
'spirazione religiosa, che in rappresentanza di varie Organizzazioni sono questa 
sera qui presenti per offrirci il contributo della loro testimonianza.

2. Il Giubileo dei lavoratori della terra coincide con la tradizionale "Giornata 
del Ringraziamento", promossa in Italia dalla benemerita Confederazione dei Col­
tivatori Diretti, alla quale va il saluto più cordiale. Tale "Giornata" è un forte richia- 
Uio ai valori perenni custoditi dal mondo agricolo e, tra questi, soprattutto al suo 
spiccato senso religioso. Ringraziare è dare gloria a Dio che ha creato la terra e quan­
to essa produce, a Dio che si è compiaciuto di essa come di «cosa buona» (Gen 1,12) 
e l'ha affidata all'uomo per una saggia e operosa custodia.

A voi, carissimi uomini del mondo agricolo, è affidato il compito di far fruttifi- 
care la terra. Compito importantissimo, di cui oggi si va riscoprendo sempre più l'ur­
genza. Il vostro ambito di lavoro è abitualmente indicato, dalla scienza economica, 
tome "settore primario". Nello scenario dell'economia mondiale, al confronto con 
gli altri settori, il suo spazio si presenta molto differenziato, a seconda dei Conti­
nenti e delle Nazioni. Ma quale che ne sia il peso in termini economici, il semplice 
buon senso basta a porne in rilievo il reale "primato" rispetto alle esigenze vitali del- 
l'uomo. Quando questo settore è sottovalutato o bistrattato, le conseguenze che ne 
derivano per la vita, la salute, l'equilibrio ecologico, sono sempre gravi e, in gene­
re, difficilmente rimediabili, almeno in tempi brevi.

3. La Chiesa ha avuto sempre, per questo ambito di lavoro, uno sguardo spe­
dale, che si è espresso anche in importanti documenti magisteriali. Come dimenti­
care, a tal proposito, la Mater et magistra, del Beato Giovanni XXIII? Egli pose per 
tempo, per così dire, "il dito sulla piaga", denunciando i problemi che purtroppo 
già in quegli anni facevano dell'agricoltura un «settore depresso», e ciò sia in rap­
porto «all'indice di produttività delle forze di lavoro» sia «al tenore di vita delle 
Popolazioni agricolo-rurali» (cfr. Ivi, 111-112).



1396 Atti del Santo Padre

Nell'arco di tempo che va dalla Mater et magistra ai nostri giorni, non si può 
certo dire che i problemi siano stati risolti. Si deve, piuttosto, costatare che altri se ne 
sono aggiunti, nel quadro delle nuove problematiche derivanti dalla globalizzazione 
dell'economia e dall'inasprirsi della "questione ecologica".

4. La Chiesa ovviamente non ha soluzioni "tecniche" da proporre. Il suo con­
tributo si pone al livello della testimonianza evangelica, e si esprime attraverso la 
proposta di quei valori spirituali che danno senso alla vita e orientano le scelte concrete 
anche sul piano dell'economia e del lavoro.

Il primo valore in gioco, quando si guarda alla terra e a quelli che la lavorano, è 
senza dubbio il principio che riconduce la terra al suo Creatore: la terra è di Dio! E 
dunque, secondo la sua legge che deve essere trattata. Se, rispetto alle risorse natu­
rali, si è affermata, specie sotto la spinta dell'industrializzazione, un'irresponsabile 
cultura del "dominio" con conseguenze ecologiche devastanti, questo non risponde 
certo al disegno di Dio. «Riempite la terra, soggiogatela e dominate sui pesci del 
mare e sugli uccelli del cielo» (Gen 1,28). Queste note parole della Genesi consegna­
no la terra all'«so, non all'abuso dell'uomo. Esse fanno dell'uomo non l'arbitro asso­
luto del governo della terra, ma il "collaboratore" del Creatore: missione stupenda, 
ma anche segnata da precisi confini, che non possono essere impunemente valicati.

E un principio da ricordare nella stessa produzione agricola, quando si tratta di 
promuoverla con l'applicazione di biotecnologie, che non possono essere valutate 
solo sulla base di immediati interessi economici. È necessario sottoporle previa­
mente ad un rigoroso controllo scientifico ed etico, per evitare che si risolvano in 
disastri per la salute dell'uomo e l'avvenire della terra.

5. La costitutiva appartenenza della terra a Dio fonda anche il principio, tanto 
caro alla dottrina sociale della Chiesa, della destinazione universale dei beni della terra 
(cfr. Centesimus annus, 6). Ciò che Dio ha donato all'uomo, lo ha donato con cuore 
di Padre, che si prende cura dei suoi figli, nessuno escluso. La terra di Dio è dun­
que anche la terra dell'uomo, e di tutti gli uomini! Questo non implica certo l'illegitti­
mità del diritto di proprietà, ma ne esige una concezione, e una conseguente rego­
lazione, che ne salvaguardino e ne promuovano l'intrinseca «funzione sociale» (cfr. 
Mater et magistra, 106; Populorum progressio, 23).

Ogni uomo, ogni popolo, ha diritto a vivere dei frutti della terra. È uno scanda­
lo intollerabile, all'inizio del nuovo Millennio, che moltissime persone siano anco­
ra ridotte alla fame e vivano in condizioni indegne dell'uomo. Non possiamo più limi­
tarci a riflessioni accademiche: occorre rimuovere questa vergogna dall'umanità con 
appropriate scelte politiche ed economiche di respiro planetario. Come ho scritto 
nel Messaggio al Direttore Generale della FAO in occasione della Giornata Mon­
diale dell'Alimentazione, occorre «estirpare alla radice le male piante che produco­
no fame e denutrizione» (cfr. L'Osservatore Romano, 18 ottobre 2000, p. 5). Le cause 
di tale situazione, com'è noto, sono molteplici. Tra le più assurde vi sono i frequen­
ti conflitti interni agli Stati, spesso vere guerre dei poveri. Resta poi la pesante ere­
dità di una spesso iniqua distribuzione della ricchezza, all'interno delle singole 
Nazioni e a livello mondiale.

6. Si tratta di un aspetto al quale proprio la celebrazione del Giubileo ci fa por­
tare speciale attenzione. L'istituzione originaria del Giubileo, infatti, nel suo dise­
gno biblico, era orientata a ristabilire l'uguaglianza tra i figli d'Israele anche attraverso 
la restituzione dei beni, perché i più poveri potessero risollevarsi, e tutti potessero 
sperimentare, anche sul piano di una vita dignitosa, la gioia di appartenere all'uni­
co Popolo di Dio.



Atti del Santo Padre 1397

Il nostro Giubileo, a duemila anni dalla nascita di Cristo, non può non portare 
anche questo segno di fraternità universale. Esso costituisce un messaggio rivolto 
non solo ai credenti ma anche a tutti gli uomini di buona volontà, perché ci si risolva 
ad abbandonare, nelle scelte economiche, la logica del puro tornaconto per coniu­
gare il legittimo "profitto" con il valore e la pratica della solidarietà. Occorre, come 
ho detto in altre occasioni, una globalizzazione della solidarietà, la quale suppone a sua 
volta una "cultura della solidarietà", che deve fiorire nell'animo di ciascuno.

7. Mentre dunque non cessiamo di sollecitare in questa direzione i pubblici 
Poteri, le grandi forze economiche, e le istituzioni più influenti, dobbiamo essere 
convinti che c'è una "conversione" che ci riguarda tutti personalmente. È da noi 
stessi che dobbiamo cominciare. Per questo, nell'Enciclica Centesimus annus, accan­
to ai temi dibattuti dalla problematica ecologica, ho additato l'urgenza di una "ecolo­
gia umana". Con questo concetto si vuol ricordare che «non solo la terra è stata data 
da Dio all'uomo, che deve usarla rispettando l'intenzione originaria di bene, secon­
do la quale gli è stata donata; ma l'uomo è donato a se stesso da Dio e deve, perciò, 
rispettare la struttura naturale e morale, di cui è stato dotato» (Centesimus annus, 
38). Se l'uomo perde il senso della vita e la sicurezza degli orientamenti morali 
smarrendosi nelle nebbie dell'indifferentismo, nessuna politica potrà essere effica­
ce nel salvaguardare congiuntamente le ragioni della natura e quelle della società. 
E l'uomo, infatti, che può costruire e distruggere, può rispettare e disprezzare, può 
condividere o rifiutare. Anche i grandi problemi posti dal settore agricolo, in cui voi 
siete direttamente impegnati, vanno affrontati non solo come problemi "tecnici" o 
politici", ma, in radice, come "problemi morali".

8. È, pertanto, responsabilità ineludibile di quanti operano col nome di cri­
stiani, dare anche in questo ambito una testimonianza credibile. Purtroppo nei 
Paesi del mondo cosiddetto "sviluppato" si va espandendo un consumismo irrazio- 
nale, una sorta di "cultura dello spreco", che diventa un diffuso stile di vita. Occor­
te contrastare questa tendenza. Educare ad un uso dei beni che non dimentichi mai 
né i limiti delle risorse disponibili, né la condizione di penuria di tanti esseri 
Umani, e che conseguentemente pieghi lo stile di vita al dovere della condivisione fra­
terna, è una vera sfida pedagogica e una scelta di grande lungimiranza. Il mondo 
dei lavoratori della terra, con la sua tradizione di sobrietà, con il patrimonio di sag­
gezza accumulato anche tra tante sofferenze, può dare in questo un contributo 
impareggiabile.

9. Vi sono perciò vivamente grato per questa testimonianza "giubilare", che 
addita all'attenzione di tutta la comunità cristiana e dell'intera società i grandi valo- 
r> di cui il mondo agricolo è portatore. Camminate nel solco della vostra migliore 
^adizione, aprendovi a tutti gli sviluppi significativi dell'era tecnologica, ma conser­
vando gelosamente i valori perenni che vi contraddistinguono. È questa la via per 
dare anche al mondo agricolo un futuro di speranza. Una speranza fondata sull'o­
pera di Dio, che il Salmista canta così: «Tu visiti la terra e la disseti, la ricolmi delle 
tue ricchezze» (Sai 65,10).

Nell'invocare questa visita di Dio, sorgente di prosperità e di pace per le innu- 
merevoli famiglie operanti nel mondo rurale, voglio offrire a tutti una Benedizione 
Apostolica a conclusione di questo incontro.



1398 Atti del Santo Padre

domenica 12 novembre
OMELIA NELLA
CONCELEBRAZIONE EUCARISTICA

1. «Il Signore è fedele per sempre» (Sai 146,6).
È appunto per cantare questa fedeltà del Signore, or ora evocata dal Salmo 

responsoriale, che voi, carissimi Fratelli e Sorelle, siete oggi qui per il vostro Giubi­
leo. Godo per questa vostra bella testimonianza, interpretata ed espressa poc'anzi 
dal Vescovo Mons. Fernando Charrier, che ringrazio di cuore. Un saluto deferente 
va anche alle personalità che hanno voluto manifestare la loro adesione, in rappre­
sentanza di diversi Stati e soprattutto delle Organizzazioni e Organismi delle 
Nazioni Unite per l'Alimentazione e l'Agricoltura.

Il pensiero si volge poi ai dirigenti e membri della Coldiretti e delle altre Orga­
nizzazioni di agricoltori qui presenti, come pure ai membri delle Federazioni di 
panificatori, delle Cooperative agroalimentari e dell'Unione Forestale d'Italia. La 
vostra molteplice presenza, carissimi Fratelli e Sorelle, ci fa sentire vivamente l'u­
nità della famiglia umana e la dimensione universale della nostra preghiera, rivol­
ta all'unico Dio, creatore dell'universo e fedele all'uomo.

2. La fedeltà di Dio! Per voi, uomini del mondo agricolo, essa è un'esperienza 
quotidiana, costantemente ripetuta nell'osservazione della natura. Voi conoscete il 
linguaggio delle zolle e dei semi, dell'erba e degli alberi, della frutta e dei fiori. Nei 
più diversi paesaggi, dalle asprezze montuose alle pianure irrigate, sotto i più 
diversi cieli, questo linguaggio ha il suo fascino, a voi tanto familiare. In questo lin­
guaggio, voi scorgete la fedeltà di Dio alle parole che Egli disse nel terzo giorno 
della creazione: «La terra produca germogli, erbe che producono seme e alberi da 
frutto» (Gen 1,11). Dentro il movimento pacato e silenzioso ma ricco di vita della 
natura, continua a palpitare il compiacimento originario del Creatore: «E Dio vide 
che era cosa buona»! (Gen 1,12).

Sì, il Signore è fedele per sempre. E voi, esperti di questo linguaggio di fedeltà - lin­
guaggio antico e sempre nuovo -, siete naturalmente gli uomini del "grazie". Il 
vostro prolungato contatto con la meraviglia dei prodotti della terra, ve li fa perce­
pire come un dono inesauribile della Provvidenza divina. Per questo la vostra Gior­
nata annuale è, per antonomasia, la "Giornata del Ringraziamento". Quest'anno 
poi essa acquista un più alto valore spirituale, innestandosi nel Giubileo che celebra 
i duemila anni dalla nascita di Cristo. Siete venuti a ringraziare per i frutti della 
terra, ma innanzi tutto siete venuti a riconoscere in Lui il Creatore e insieme il frut­
to più bello di questa nostra terra, il "frutto" del grembo di Maria, il Salvatore del­
l'umanità e, in certo senso, del "cosmo" stesso. La creazione, infatti, come dice 
Paolo «geme e soffre nelle doglie del parto», e nutre la speranza di essere liberata 
«dalla schiavitù della corruzione» (Rm 8,21-22).

3. Il "gemito" della terra ci porta col pensiero al vostro lavoro, carissimi uomi­
ni e donne dell'agricoltura, lavoro così importante e pur non privo di disagi e durezze 
Nel brano che abbiamo ascoltato dal Libro dei Re, si evoca appunto una tipica situa­
zione di sofferenza dovuta alla siccità. Il Profeta Elia, provato dalla fame e dalla 
sete, è protagonista e insieme beneficiario di un miracolo della generosità. Tocca a 
una povera vedova soccorrerlo, dividendo con lui l'ultimo pugno di farina e le ulti­
me gocce del suo olio; la sua generosità apre il cuore di Dio, al punto che il Profeta 
può annunciare: «La farina della giara non si esaurirà e l'orcio dell'olio non si svuo­
terà, finché il Signore non farà piovere sulla terra».



Atti del Santo Padre 1399

La cultura del mondo agricolo è, da sempre, segnata dal senso del rischio che 
incombe sui raccolti per le imprevedibili avversità atmosferiche. Ma oggi, ai pesi tra­
dizionali, se ne aggiungono spesso altri dovuti all'incuria dell'uomo. L'attività agrico­
la dei nostri tempi ha dovuto fare i conti con le conseguenze dell'industrializzazio­
ne e lo sviluppo non sempre ordinato delle aree urbane, con il fenomeno 
dell'inquinamento atmosferico e il dissesto ecologico, con le discariche di rifiuti tos­
sici, con il disboscamento delle foreste. Il cristiano, pur confidando sempre nel­
l'aiuto della Provvidenza, non può non assumere iniziative responsabili per far sì 
che il valore della terra venga rispettato e promosso. È necessario che il lavoro agri­
colo sia sempre meglio organizzato e sostenuto da provvidenze sociali che lo ripa­
ghino pienamente della fatica che comporta e dell'utilità veramente grande che lo 
contraddistingue. Se il mondo della tecnica più raffinata non si riconcilia con il lin­
guaggio semplice della natura in un salutare equilibrio, la vita dell'uomo correrà 
rischi sempre maggiori di cui già ora vediamo avvisaglie preoccupanti.

4. Siate dunque, carissimi Fratelli e Sorelle, grati al Signore, ma insieme fieri del 
compito che il vostro lavoro vi assegna. Operate in modo da resistere alle tentazioni di 
una produttività e di un guadagno che vadano a discapito del rispetto della natu­
ra. Da Dio la terra è stata affidata all'uomo «perché la coltivasse e la custodisse» (cfr. 
Gen 2,15). Quando si dimentica questo principio, facendosi tiranni e non custodi 
della natura, questa prima o poi si ribellerà.

Ma voi comprendete bene, carissimi, che questo principio di ordine, che vale 
Per il lavoro agricolo come per ogni altro settore dell'attività umana, si radica nel 
cuore dell'uomo. È dunque proprio il "cuore" il primo terreno da coltivare. Non a caso, 
quando Gesù vuole spiegare l'opera della Parola di Dio, si serve, con la parabola del 
seminatore, di un illuminante esempio tratto dal mondo agricolo. La Parola di Dio 
e seme destinato a portare frutto abbondante, ma purtroppo cade spesso su un ter­
reno poco adatto, dove i sassi o le erbacce e le spine - espressioni molteplici del 
nostro peccato - le impediscono di radicarsi e di svilupparsi (cfr. Mt 13,3-23 e par.). 
Ammonisce, pertanto, un Padre della Chiesa, proprio rivolgendosi ad un agricolto­
re: «Quando dunque sei nel campo e contempli il tuo podere, considera che anche 
hi stesso sei campo di Cristo e presta attenzione anche a te come al tuo campo. 
Quella stessa bellezza che esigi che il tuo contadino renda al tuo campo, rendila 
anche tu al Signore Iddio nella coltivazione del tuo cuore...» (San Paolino di Nola, 
Lettera 39, 3 ad Apro e Amanda).

E in funzione di questa "coltivazione dello spirito" che voi siete oggi qui a cele­
brare il Giubileo. Voi presentate al Signore, prima ancora del vostro impegno pro­
fessionale, il lavoro quotidiano della purificazione del vostro cuore: opera esigente, 
che mai riusciremmo a compiere da soli. La nostra forza è Cristo, del quale la Let­
tera agli Ebrei ci ricordava, poc'anzi, che «nella pienezza dei tempi, è apparso per 
annullare il peccato mediante il sacrificio di se stesso» (Eh 9,26).

5. Questo sacrificio, compiuto una volta per tutte sul Golgotha, si attualizza per 
noi ogni volta che celebriamo l'Eucaristia. Qui Cristo si rende presente, col suo 
corpo e il suo sangue, per farsi nostro nutrimento.

Quanto deve essere significativo per voi, uomini del mondo agricolo, contem­
plare sull'altare questo miracolo, che corona e sublima le meraviglie stesse della 
natura. Non è forse un miracolo quotidiano quello che si compie quando un seme 
si fa spiga, e da essa tanti chicchi di grano maturano per essere macinati e diventa­
re pane? Non è forse un miracolo della natura il grappolo d'uva che pende dai tral­
ci della vite? Già tutto questo porta, misteriosamente, il segno di Cristo, giacché



1400 Atti del Santo Padre

«tutto è stato fatto per mezzo di lui, e senza di lui niente è stato fatto di tutto ciò che 
esiste» (Gv 1,3). Ma ancor più grande è l'evento di grazia, con cui la Parola e lo Spi' 
rito di Dio rendono il pane e il vino "frutto della terra e del lavoro dell'uomo', 
corpo e sangue del Redentore. La grazia giubilare che siete venuti ad implorare non 
è che sovrabbondanza di grazia eucaristica, forza che ci risolleva e ci risana dal 
profondo, innestandoci in Cristo.

6. Di fronte a questa grazia, l'atteggiamento da assumere ci viene suggerito dal 
Vangelo con l'esempio della povera vedova, che nel tesoro mette solo pochi spio 
cioli, ma in realtà dona più di tutti, perché non dona il superfluo, ma «tutto ciò che 
aveva per vivere» (Me 12,44). Questa donna sconosciuta si mette così sulle orme 
della vedova di Zarepta che aveva aperto la sua casa e la sua mensa ad Elia. Ambe­
due sono sostenute dalla fiducia nel Signore. Ambedue, dalla fede, traggono la 
forza di una carità eroica.

Esse ci invitano a spalancare la nostra celebrazione giubilare sugli orizzonti 
della carità, guardando a tutti i poveri e bisognosi del mondo. Ciò che avremo fatto 
al più piccolo di essi, lo avremo fatto a Cristo (cfr. Mt 25,40).

E come dimenticare che proprio l'ambito del lavoro agricolo conosce situazioni 
umane che ci interpellano profondamente? Interi popoli, che vivono soprattutto del 
lavoro agricolo nelle regioni economicamente meno sviluppate, versano in condi­
zioni di indigenza. Vaste regioni sono devastate dalle frequenti calamità naturali. E 
talvolta a queste disgrazie si aggiungono le conseguenze di guerre, che, oltre a pro­
vocare vittime, seminano distruzione, spopolano territori fertili e magari li lasciano 
infestati da ordigni bellici e sostanze nocive.

7. Il Giubileo nacque in Israele come un grande tempo di riconciliazione e di ridi­
stribuzione dei beni. Accogliere oggi questo messaggio non può certo significare limi­
tarsi ad un piccolo obolo. Occorre contribuire ad una cultura della solidarietà che, 
anche sul piano politico ed economico, sia nazionale che internazionale, spinga 
verso iniziative generose ed efficaci a vantaggio dei popoli meno fortunati.

Di tutti questi fratelli vogliamo oggi ricordarci nella nostra preghiera, ripro­
mettendoci di tradurre il nostro amore per loro in operosa solidarietà, perché tutti, 
senza eccezione, possano godere dei frutti della "madre terra" e vivere una vita 
degna dei figli di Dio.



Atti del Santo Padre 1401

Alla Sessione Plenaria della Pontificia Accademia delle Scienze

L’uomo di scienza sa che la verità 
non può essere negoziata, oscurata o abbandonata 

alle libere convenzioni o agli accordi 
fra i gruppi di potere, le società o gli Stati

Lunedì 13 novembre, ricevendo i partecipanti alla Sessione Plenaria della Pontifìcia Accademia 
delle Scienze, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Con gioia vi porgo il mio cordiale saluto in occasione della Sessione Plenaria 
della vostra Accademia, che, dal contesto giubilare in cui si svolge, assume un signi­
ficato ed un valore speciale. Ringrazio, innanzi tutto, il vostro Presidente, il Profes­
sor Nicola Cabibbo, per le gentili parole che ha voluto rivolgermi a nome di tutti. 
Estendo il mio vivo ringraziamento a tutti voi per questo incontro e per il compe­
tente ed apprezzato contributo che offrite al progresso del sapere scientifico per il 
bene dell'umanità.

Proseguendo e quasi completando le riflessioni dello scorso anno, voi vi siete 
soffermati in questi giorni sullo stimolante tema "La scienza ed il futuro dell'umanità". 
Sono lieto di constatare che in questi ultimi anni le Settimane di Studio e le Assem­
blee Plenarie sono state dedicate in modo sempre più esplicito all'approfondimen­
to di quella dimensione della scienza che potremmo qualificare come antropologi­
ca o umanistica. Tale importante aspetto della ricerca scientifica è stato anche 
affrontato in occasione del Giubileo degli Scienziati, celebrato nel maggio scorso, e, 
più recentemente, durante il Giubileo dei Docenti Universitari. Mi auguro che la 
riflessione sul rapporto tra i contenuti antropologici del sapere e il necessario rigo­
re della ricerca scientifica possa svilupparsi in modo significativo, offrendo indica­
zioni illuminanti per il progresso integrale dell'uomo e della società.

2. Quando si parla della dimensione umanistica della scienza, il pensiero corre 
Per lo più alla responsabilità etica della ricerca scientifica a motivo dei riflessi che 
ne derivano per l'uomo. Il problema è reale e ha suscitato una preoccupazione 
costante nel Magistero della Chiesa, specie nella seconda parte del ventesimo seco­
lo. Ma è chiaro che sarebbe riduttivo limitare la riflessione sulla dimensione uma­
nistica della scienza ad un semplice richiamo a questa preoccupazione. Ciò potreb­
be perfino condurre qualcuno a temere che si prospetti una sorta di ''controllo 
Umanistico sulla scienza", quasi che, sul presupposto di una tensione dialettica tra 
questi due ambiti del sapere, fosse compito delle discipline umanistiche dirigere ed 
orientare in modo estrinseco le aspirazioni e i risultati delle scienze naturali, prote­
se verso la progettazione di sempre nuove ricerche e l'allargamento dei loro oriz­
zonti applicativi.

Da un altro punto di vista, il discorso sulla dimensione antropologica della 
scienza evoca soprattutto una precisa problematica epistemologica. Si vuole cioè 
sottolineare che l'osservatore è sempre parte in causa nello studio dell'oggetto 
osservato. Ciò vale non solo per le ricerche sull'estremamente piccolo, ove i limiti 
conoscitivi dovuti a questo stretto coinvolgimento sono stati già da molto tempo 
evidenziati e filosoficamente discussi, ma anche per le più recenti ricerche sul-



1402 Atti del Santo Padre

l'estremamente grande, ove la particolare prospettiva filosofica adottata dallo 
scienziato può influire in modo significativo sulla descrizione del cosmo, quando si 
sfiorano le domande sul tutto, sull'origine e sul senso dell'universo stesso.

In linea più generale, come ci mostra assai bene la storia della scienza, tanto la 
formulazione di una teoria come l'intuizione che ha guidato molte scoperte, si rive­
lano spesso condizionate da precomprensioni filosofiche, estetiche, e talvolta perfi­
no religiose o esistenziali, già presenti nel soggetto. Ma anche in relazione a questa 
tematica, il discorso sulla dimensione antropologica o il valore umanistico della 
scienza non riguarderebbe che un aspetto peculiare, all'interno del più generale 
problema epistemologico del rapporto fra soggetto e oggetto.

Infine, si parla di "umanesimo nella scienza" o "umanesimo scientifico", per 
sottolineare l'importanza di una cultura integrata e completa, capace di superare la 
frattura fra le discipline umanistiche e le discipline scientifico-sperimentali. Se tale 
separazione è certamente vantaggiosa nel momento analitico e metodologico di una 
qualunque ricerca, essa è assai meno giustificata e non priva di pericoli nel momen­
to sintetico, quando il soggetto si interroga sulle motivazioni più profonde del suo 
"fare scienza" e sulle ricadute "umane" delle nuove conoscenze acquisite, sia a 
livello personale che a livello collettivo e sociale.

3. Ma, al di là di queste problematiche, parlare della dimensione umanistica 
della scienza ci porta a mettere a fuoco un aspetto, per così dire, "interiore" ed "esi­
stenziale" che coinvolge profondamente il ricercatore e merita particolare attenzio­
ne. Come ebbi modo di ricordare, parlando anni or sono all'UNESCO, la cultura, e 
quindi anche la cultura scientifica, possiede in primo luogo un valore «immanente 
al soggetto» (cfr. Insegnamenti 3/1 [1980], 1639-1640). Ogni scienziato, attraverso lo 
studio e la ricerca personali, perfeziona se stesso e la propria umanità. Voi siete 
testimoni autorevoli di ciò. Ciascuno di voi, infatti, pensando alla propria vita ed 
alla propria esperienza di scienziato, potrebbe dire che la ricerca ha costruito e in 
qualche modo segnato la sua personalità. La ricerca scientifica costituisce per voi, 
come Io è per molti, la via per il personale incontro con la verità e, forse, il luogo 
privilegiato per lo stesso incontro con Dio, Creatore del cielo e della terra. Colta in 
questa chiave, la scienza risplende in tutto il suo valore, come un bene capace di 
motivare un'esistenza, come una grande esperienza di libertà per la verità, come 
una fondamentale opera di servizio. Attraverso di essa, ogni ricercatore sente di 
poter crescere lui stesso ed aiutare gli altri a crescere in umanità.

Verità, libertà e responsabilità sono collegato nell'esperienza dello scienziato. Egli, 
infatti, nell'intraprendere il suo cammino di ricerca, comprende che deve attuarlo 
non solo con l'imparzialità richiesta dall'oggettività del suo metodo, ma anche con 
l'onestà intellettuale, la responsabilità e direi con una sorta di "riverenza" quali si 
addicono allo spirito umano nel suo accostarsi alla verità. Per lo scienziato com­
prendere sempre meglio la realtà singolare dell'uomo rispetto ai processi fisico-bio­
logici della natura, scoprire sempre nuovi aspetti del cosmo, sapere di più sull'ubi­
cazione e la distribuzione delle risorse, sulle dinamiche sociali e ambientali, sulle 
logiche del progresso e dello sviluppo, si traduce nel dovere di servire di più l'intera 
umanità cui egli appartiene. Le responsabilità etiche e morali collegate alla ricerca 
scientifica possono essere colte, perciò, come un'esigenza interna alla scienza in 
quanto attività pienamente umana, non come un controllo, o peggio un'imposizio- 
ne, che giunga dal di fuori. L'uomo di scienza sa perfettamente, dal punto di vista 
delle sue conoscenze, che la verità non può essere negoziata, oscurata o abbando­
nata alle libere convenzioni o agli accordi fra i gruppi di potere, le società o gli Stati- 
Egli, dunque, a motivo del suo ideale di servizio alla verità, avverte una speciale



Atti del Santo Padre 1403

responsabilità nella promozione dell'umanità, non genericamente o idealmente 
intesa, ma come promozione di tutto l'uomo e di tutto ciò che è autenticamente 
Umano.

4. Una scienza così concepita può incontrarsi senza difficoltà con la Chiesa ed 
aprire con lei un dialogo fecondo, perché proprio l'uomo è «la prima e fondamen­
tale via della Chiesa» (Redemptor hominis, 14). La scienza può allora guardare con 
interesse alla Rivelazione biblica, che svela il senso ultimo della dignità dell'uomo, 
creato a immagine di Dio. Essa può, infine, soprattutto incontrarsi con Cristo, il 
Figlio di Dio, Verbo incarnato, l'Uomo perfetto; Colui, seguendo il quale, l'uomo 
diventa anch'egli più uomo (cfr. Gaudium et spes, 41).

Non è forse questa centralità di Cristo che la Chiesa celebra nel Grande Giubi­
leo dell'Anno 2000? Nell'affermare l'unicità e la centralità del Dio fatto Uomo, la 
Chiesa si sente investita di una grande responsabilità: quella di proporre la Rivela­
zione divina che, senza nulla rigettare «di quanto è vero e santo» nelle varie reli­
gioni dell'umanità (cfr. Nostra aetate, 2), addita Cristo, «Via, Verità e Vita» (Gv 14,6), 
come mistero in cui tutto trova pienezza e compimento.

In Cristo, centro e culmine della storia (cfr. Tertio Millennio adveniente, 9-10), è 
contenuta anche la norma del futuro dell'umanità. In Lui la Chiesa riconosce le con­
dizioni ultime, affinché il progresso scientifico sia anche vero progresso umano. 
Sono le condizioni della carità e del servizio, quelle che assicurano a tutti gli uomi­
ni una vita autenticamente umana, capace di elevarsi fino all'Assoluto, aprendosi 
non solo alle meraviglie della natura, ma anche al mistero di Dio.

5. Illustri Signori e Signore! Nel consegnarvi queste riflessioni sul contenuto 
antropologico e sulla dimensione umanistica dell'attività scientifica, auspico di 
cuore che i colloqui e gli approfondimenti di questi giorni siano fruttuosi per il 
vostro impegno accademico e scientifico. Il mio augurio è che voi possiate contri­
buire, con saggezza ed amore, alla crescita culturale e spirituale dei popoli.

A tal fine, invoco su di voi la luce e la forza del Signore Gesù, vero Dio e vero 
Uomo, nel quale si unificano il rigore della verità e le ragioni della vita. Assicuro 
volentieri un ricordo nella preghiera per voi e per il vostro lavoro ed imparto a cia­
scuno di voi la Benedizione Apostolica, che estendo volentieri a tutte le persone a 
voi care.



1404 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti alla XV Conferenza Internazionale promossa 
dal Pontificio Consiglio per gli Operatori Sanitari

Andare incontro alla persona sofferente 
e non semplicemente trattare un corpo malato

Venerdì 17 novembre, ricevendo i partecipanti alla XV Conferenza Internazionale promossa dal 
Pontificio Consiglio per gli Operatori Sanitari (per la Pastorale della Salute), il Santo Padre ha prò- 
nunciato questo discorso:

1. Sono lieto di quest'incontro, che mi consente di portarvi il mio saluto in occa­
sione del XV Congresso Internazionale organizzato dal Pontificio Consiglio per la 
Pastorale della Salute. Un particolare pensiero rivolgo al Presidente del Pontificio 
Consiglio, Mons. Javier Lozano Barragàn, che ringrazio per i sentimenti espressi a 
nome di tutti i presenti. Esprimo il mio vivo compiacimento agli organizzatori come 
pure agli illustri studiosi, scienziati, ricercatori ed esperti, che hanno voluto onora­
re con la loro presenza ed il loro contributo professionale questa Conferenza.

Le giornate del Congresso, che quest'anno affronta un tema importante e com­
plesso come "Sanità e Società", vi aiutano ad approfondire le nuove tecnologie bio­
mediche e i non facili quesiti posti al mondo della sanità dai profondi cambiamen­
ti sociali in atto. Il vostro incontro ha favorito un proficuo dialogo ed uno scambio 
culturale e religioso fra qualificati operatori nell'ambito della salute.

2. Il tema del Congresso pone in evidenza una realtà di grande portata ed in 
continua trasformazione, sulla quale è doveroso sviluppare un'attenta analisi. Vi 
siete posti, in particolare, il problema dei rapporti fra Società e Istituzioni, da un 
lato, ed i soggetti che gestiscono i mezzi della cura sanitaria, dall'altro. Profondi 
sono i mutamenti che stanno interessando le strutture tradizionali di una società 
sempre più globalizzata ed in difficoltà nel rapportarsi al singolo individuo, e una 
medicina impegnata nello sviluppo di mezzi diagnostici e terapeutici sempre pi11 
complicati ed efficaci, ma non di rado disponibili soltanto per gruppi ristretti di per' 
sone. Inoltre è oggi ben noto il ruolo della causalità ambientale nella genesi di alcu­
ne malattie, a motivo della pressione della società e del forte impatto tecnologico 
sugli individui. Occorre, dunque, recuperare alcuni criteri di discernimento etico ed 
antropologico, che consentano di valutare se le scelte della medicina e della sanità 
siano veramente a misura dell'uomo che devono servire.

3. Ma prima ancora, la medicina deve dare risposta alla questione che riguarda 
la sostanza stessa della sua missione. Ci si domanda se l'atto medico-sanitario trovi 
la sua ragione d'essere nel prevenire la malattia e quando vi sia nel superarla, opp11' 
re se debba acconsentire ad ogni richiesta d'intervento sul corpo purché tecnici 
mente possibile. L'interrogativo diventa più ampio se si considera lo stesso conce!' 
to di salute. È oggi comunemente riconosciuta l'insufficienza di una nozione di 
salute ristretta al solo benessere fisiologico ed all'assenza di sofferenze. Come scri­
vevo nel Messaggio per la Giornata Mondiale del Malato di questo Anno Giubila' 
re, «la salute, lungi dall'identificarsi con la semplice assenza di malattie, si pop6 
come una tensione verso una più piena armonia ed un sano equilibrio a livello fisi- 
co, spirituale e sociale. In questa prospettiva, la persona stessa è chiamata a mobili'



Atti del Santo Padre 1405

tare tutte le energie disponibili per realizzare la propria vocazione e il bene altrui» 
In. 13). Si tratta di un concetto complesso di salute, più consono alla sensibilità 
odierna, che tiene conto dell'equilibrio e dell'armonia della persona nella sua glo­
balità: su di esso fate bene a portare la vostra attenzione.

L'interrogativo che sopra ponevo è importante, perché da esso discende il pro­
filo degli operatori sanitari da formare, come pure lo stile dei Centri di Salute che si 
intende realizzare e lo stesso modello di medicina verso il quale ci si vuole orienta­
re: una medicina al servizio del benessere integrale della persona o invece una 
medicina all'insegna dell'efficientismo tecnico e organizzativo. Voi siete consape­
voli che una scienza medica fuorviata metterebbe, di fatto, a repentaglio non solo la 
vita del singolo, ma anche la stessa convivenza sociale. Una medicina che mirasse 
principalmente ad arricchirsi di conoscenze in vista del proprio efficientismo tec­
nologico, tradirebbe il suo ethos originario, aprendo la porta a dannosi sviluppi. Sol­
tanto servendo l'integrale benessere dell'uomo, la medicina contribuisce al suo pro­
gresso ed alla sua felicità, e non diventa strumento di manipolazione e di morte.

4. Voi, illustri Cultori delle scienze biomediche, nelle vostre attività sapete bene 
rispettare le leggi metodologiche ed ermeneutiche proprie della ricerca scientifica. 
Siete convinti che esse non sono un fardello arbitrario, ma un aiuto indispensabile 
che garantisce l'affidabilità e la comunicabilità dei risultati ottenuti. Sappiate sem­
pre riconoscere con uguale cura le norme etiche, al centro delle quali sta l'essere 
umano con la sua dignità di persona: il rispetto del suo diritto a nascere, a vivere e 
a morire in modo degno costituisce l'imperativo di fondo a cui la pratica medica 
deve sempre ispirarsi. Fate quanto è in vostro potere per sensibilizzare la comunità 
sociale, i sistemi sanitari nazionali ed i loro responsabili, affinché le considerevoli 
risorse indirizzate verso ricerche e applicazioni tecniche abbiano sempre come fina­
lità il servizio integrale della vita.

Sì, il centro dell'attenzione e delle premure sia del sistema sanitario che della 
società deve essere sempre la persona considerata nella concretezza del suo inseri­
mento in una famiglia, in un lavoro, in un contesto sociale, in un'area geografica. 
Andare incontro al malato vuol dire quindi andare incontro alla persona sofferente 
e non semplicemente trattare un corpo malato. Ecco perché agli operatori sanitari è 
chiesto un impegno che ha le caratteristiche di una vocazione. L'esperienza vi inse­
gna che la domanda dei malati va oltre la semplice richiesta della guarigione dalle 
patologie organiche in atto. Dal medico essi si attendono il sostegno per affrontare 
l'inquietante mistero della sofferenza e della morte. Dare agli ammalati ed ai loro 
familiari ragioni di speranza davanti ai pressanti interrogativi che li assillano, ecco 
la vostra missione. La Chiesa vi è vicina e con voi condivide quest'appassionante 
servizio alla vita.

5. Molto opportunamente, in una società globalizzata come l'attuale, con arric­
chite potenzialità tecniche, ma anche con nuove difficoltà, avete dedicato nei lavo­
ri congressuali speciale attenzione alle nuove malattie del secolo XXL Né avete 
omesso di guardare alle condizioni in cui versa la sanità in talune regioni del 
mondo, dove mancano politiche di sostegno alle stesse cure primarie. Ho avuto 
modo, in merito, di sollecitare più volte la responsabilità dei Governi e delle Orga­
nizzazioni Internazionali. Purtroppo, nonostante lodevoli sforzi, negli ultimi decen­
ni le disuguaglianze fra i popoli si sono aggravate pesantemente. Faccio di nuovo 
un appello a coloro che detengono le sorti delle Nazioni, affinché favoriscano il più 
possibile condizioni atte a risolvere situazioni cosi drammatiche di ingiustizia e di 
emarginazione.



1406 Atti del Santo Padre

6. Nonostante le ombre che tuttora gravano su non pochi Paesi, i cristiani guar­
dano con speranza al vasto e variegato mondo della sanità. Essi sanno di essere 
chiamati ad evangelizzarlo con il vigore della loro testimonianza quotidiana, nella 
certezza che lo Spirito rinnova di continuo la faccia della terra, e con i suoi doni 
spinge sempre nuovamente le persone di buona volontà ad aprirsi al richiamo del­
l'amore. Occorrerà forse percorrere nuove strade per favorire adeguate risposte alle 
attese di tante persone provate. Confido che a quanti cercano con cuore sincero il 
bene integrale della persona non manchino dall'Alto i lumi necessari per intra­
prendere opportune iniziative al riguardo.

Carissimi Fratelli e Sorelle! La Vergine, Sede della Sapienza e Salute degli Infer­
mi, invocata nella Tradizione quale nuova Èva, guidi il vostro cammino. Siete impe­
gnati in una causa fra le più nobili: la difesa della vita e la promozione della salute- 
li Signore vi sostenga nella ricerca e vi conceda sempre nuovo slancio nel servizio 
nobilissimo che svolgete a vantaggio dei vostri simili.

Con questo auspicio, che diventa preghiera, a tutti imparto la mia Benedizione.

Al termine dei lavori della XV Conferenza Intemazionale, è stato diffuso il seguente Comunicato-

Nei giorni 16, 17 e 18 novembre si è svolta la XV Conferenza Intemazionale del Pon­
tificio Consiglio per gli Operatori Sanitari (per la Pastorale della Salute), sul tema: “Sanità 
e Società”. I lavori hanno avuto luogo nell'Aula Nuova del Sinodo in Vaticano.

Sotto la guida del Presidente del Dicastero, l’Arcivescovo Javier Lozano Barragàn, sono 
convenuti Cardinali, Arcivescovi, Vescovi, religiosi, religiose, laici, provenienti da 66 Paesi, 
impegnati a vari titoli nel mondo della sofferenza e della salute e specializzati nelle varie 
discipline delle scienze umanistiche, sociali, biomediche e teologico-pastorali.

Hanno partecipato ai lavori della Conferenza anche numerosi studenti delle scuole di 
medicina, di scienze infermieristiche e di teologia della pastorale della salute.

La tematica generale “Sanità e Società” è stata trattata da vari Relatori alla luce della 
Parola di Dio e della teologia in modo da evidenziare le attuali sfide tecnologiche e l’istan­
za morale per una umanizzazione della medicina in una società sempre più globalizzata.

Gli illustri Relatori della XV Conferenza Intemazionale hanno messo a fuoco i seguenti 
temi:

- le frontiere della tecnologia medica;
- i nuovi spazi del servizio sanitario;
- i nuovi operatori sanitari;
- i nuovi servizi offerti ai malati;
- le nuove malattie (emergenti e riemergenti);
- la medicina nei cambiamenti culturali;
- i quesiti attuali di teologia morale;
- le prospettive offerte alla medicina moderna dal dialogo inter-religioso con l’ebrai­

smo, l’islam, l’induismo e buddismo;
- la formazione degli operatori sanitari, dei cappellani e dei volontari.
Alla fine dei lavori, ai quali sono attivamente intervenuti anche i partecipanti con brevi 

interventi per porre domande, fare osservazioni e offrire suggerimenti, sono emerse le 
seguenti raccomandazioni e proposte:



Atti del Santo Padre 1407

1. hanno ribadito la loro piena adesione al Magistero della Chiesa circa la sacralità della 
vita, valore fondamentale da difendere e promuovere sempre e comunque dal concepimen­
to al suo fine naturale;

2. in accordo con l’insegnamento di Giovanni Paolo II su! senso cristiano della soffe­
renza, hanno sottolineato che il dolore e la malattia che la medicina intende alleviare o/e 
curare fanno parte del mistero dell’uomo creato ad immagine e somiglianza di Dio e reden­
to dal Verbo Incarnato e trovano nel mistero della croce il loro significato salvifico;

3. hanno ribadito il compito della medicina che consiste nel prevenire le malattie e nel 
Promuovere la salute intesa come una piena armonia ed un sano equilibrio a livello fisico, 
spirituale e sociale. Di qui l’imperativo secondo cui la medicina deve servire il benessere 
integrale della persona e non l’efficientismo tecnico ed organizzativo;

4. hanno riaffermato che nella valutazione etica delle istanze e dei dilemmi posti dalla 
niedicina, la persona umana rimane la misura e il criterio di discernimento etico ed antro­
pologico nelle scelte che fanno i ricercatori e gli operatori sanitari;

5. hanno raccomandato:
- alla comunità sociale, ai sistemi sanitari nazionali e ai loro responsabili di destinare 

una parte delle risorse disponibili allo sviluppo delle ricerche e delle tecnologie rispettose 
della dignità e della vita della persona umana;

- ai politici dei Paesi in via di sviluppo privi di politiche di sostegno alle cure sanita­
rie primarie di favorire le iniziative che possano aiutare i loro Paesi a risolvere questa situa­
zione di grave ingiustizia e di violazione del diritto universale alla salute;

- agli operatori sanitari a non limitare il loro servizio a una mera assistenza per cura­
re la patologia organica, bensì andare oltre, dando sostegno umano, morale e spirituale ai 
malati ispirandosi ad una concezione della vita in grado di dare risposta al mistero del dolo­
re e della morte.

Dalla XV Conferenza Intemazionale è emersa la richiesta:
1. di riconoscere la cura pastorale sanitaria come parte integrante e qualificante del­

l’assistenza al malato per il conseguimento della guarigione;
2. di massimizzare, nell’ambito della medicina, i vantaggi della globalizzazione, cer­

cando di correggere i suoi effetti negativi sulla sanità;
3. di offrire agli Organismi delle Nazioni Unite la nostra collaborazione, seppure nel 

rispetto dei principi e dei valori che ci contraddistinguono, per trovare insieme soluzioni 
adeguate ai numerosi quesiti sanitari posti nel mondo.

Infine, la XV Conferenza Intemazionale suggerisce:
1. la cura della formazione morale, religiosa e tecnica degli operatori sanitari, dei cap­

pellani e dei volontari, affinché possano rispondere meglio alle impellenti ed attuali esigen­
ze etiche e professionali che la società chiede loro;

2. il rafforzamento delle strutture sanitarie cattoliche affinché rispondano meglio alle 
sfide della globalizzazione;

3. il proseguimento del dialogo inter-religioso con le religioni non cristiane affinché si 
possano seminare nel mondo alcuni valori condivisi come il rispetto della vita umana, l’as­
sistenza al malato come imperativo religioso, la compassione, la tolleranza, ecc.;

4. una maggiore attenzione ed un vivo interesse da parte della Chiesa e delle autorità 
civili ai problemi morali, umani e medico-sanitari dei carcerati che purtroppo continuano a 
vivere drammaticamente la loro condizione di detenuti spesso nell’indifferenza di chi ne 
dovrebbe avere cura.



1408 Atti del Santo Padre

Omelia nel Giubileo dei Militari e delle Forze di Polizia

Coraggiosi costruttori della giustizia e della pace
Domenica 19 novembre, la celebrazione conclusiva del Giubileo dei Militari e delle Forze di Poli­
zia è stata presieduta dal Santo Padre, che ha pronunciato la seguente omelia:

1. «Allora vedranno il Figlio dell'uomo venire sulle nubi con grande potenza e gloria» 
(Me 13,26).

In questa penultima domenica del Tempo Ordinario, la Liturgia ci parla della 
seconda venuta di Cristo. Il Signore apparirà sulle nubi rivestito di gloria e di poten­
za. E lo stesso Figlio dell'uomo, misericordioso e compassionevole, che i discepoli 
hanno conosciuto nel suo itinerario terreno. Quando sarà il momento della sua 
manifestazione gloriosa, Egli verrà a dare compimento definitivo alla storia umana-

Attraverso il simbolismo di sconvolgimenti cosmologici, l'Evangelista Marco 
ricorda che Dio pronuncerà, nel Figlio, il suo giudizio sulle vicende degli uomini, 
ponendo fine ad un universo corrotto dalla menzogna e dilaniato dalla violenza e 
dall'ingiustizia.

2. Chi meglio di voi, carissimi militari e membri delle Forze di Polizia, ragazzi 
e ragazze, può rendere testimonianza circa la violenza e le forze disgregatrici del male 
presenti nel mondo? Voi lottate ogni giorno contro di esse: siete infatti chiamati a 
difendere i deboli, a tutelare gli onesti, a favorire la pacifica convivenza dei popoli 
A ciascuno di voi si addice il ruolo di sentinella, che guarda lontano per scongiurare 
il pericolo e promuovere dappertutto la giustizia e la pace.

Vi saluto tutti con grande affetto, carissimi Fratelli e Sorelle, giunti a Roma da 
tante parti della terra per celebrare il vostro speciale Giubileo. Siete i rappresentan­
ti di eserciti che si sono fronteggiati lungo il corso della storia. Oggi vi date appun­
tamento presso la Tomba dell'Apostolo Pietro per celebrare Cristo «nostra pace, colui 
che ha fatto dei due un popolo solo, abbattendo il muro di separazione che era 
frammezzo, cioè l'inimicizia» (E/2,14). A Lui, misteriosamente e realmente presen­
te nell'Eucaristia, siete venuti ad offrire i vostri propositi ed il vostro quotidiano 
impegno di costruttori di pace.

A ciascuno di voi esprimo il più vivo apprezzamento per la dedizione e il gene­
roso impegno. Rivolgo con fraterna stima il mio pensiero anzitutto a Mons. José 
Manuel Estepa Llaurens, che si è fatto interprete dei vostri comuni sentimenti. Il mio 
saluto s'estende ai carissimi Arcivescovi e Vescovi Ordinari Militari, con i quali mi 
congratulo per la dedizione con cui provvedono alla vostra cura pastorale. Insieme 
con loro, saluto i Cappellani Militari, che generosamente condividono gli ideali e la 
fatica della vostra ardua attività quotidiana. Il mio rispettoso pensiero va, altresì agli 
Ufficiali delle Forze Armate, ai Dirigenti delle Forze di Polizia, ai Responsabili dei 
vari Organismi di sicurezza, come pure alle Autorità civili, che hanno voluto condi­
videre la gioia e la grazia di questa solenne celebrazione giubilare.

3. La vostra quotidiana esperienza vi porta ad affrontare situazioni difficili e talo­
ra drammatiche, che pongono a repentaglio le sicurezze umane. Il Vangelo, però, ci 
conforta presentando la figura vittoriosa di Cristo giudice della storia. Egli con la sua 
presenza illumina il buio e persino la disperazione dell'uomo, ed offre a chi confi­
da in Lui la consolante certezza della sua costante assistenza.



Atti del Santo Padre 1409

Nel Vangelo, poc'anzi proclamato, abbiamo ascoltato un significativo riferi­
mento all'albero del fico, i cui rami, con lo spuntare delle prime gemme, annuncia­
no il tempo primaverile ormai vicino. Con queste sue parole, Gesù incoraggia gli 
Apostoli a non arrendersi di fronte alle difficoltà ed alle incertezze del tempo pre­
sente. Li esorta piuttosto a saper attendere e a prepararsi ad accoglierlo quando tor­
nerà. Anche voi quest'oggi, carissimi Fratelli e Sorelle, siete invitati dalla Liturgia a 
saper scrutare i "segni dei tempi", secondo un'espressione cara al mio venerato pre­
decessore, il Papa Giovanni XXIII, recentemente proclamato Beato.

Per quanto le situazioni siano complesse e problematiche, non perdete la fidu­
cia. Nel cuore dell'uomo non deve mai morire il germe della speranza. Anzi, siate sempre 
attenti a scorgere e ad incoraggiare ogni segno positivo di rinnovamento personale 
e sociale. Siate pronti a favorire con ogni mezzo la coraggiosa costruzione della giu­
stizia e della pace.

4. La pace è un fondamentale diritto di ogni uomo, che va continuamente promos­
so, tenendo conto che «gli uomini in quanto peccatori sono e saranno sempre sotto 
la minaccia della guerra fino alla venuta del Cristo» (Gaudium et spes, 78). Talora 
questo compito, come l'esperienza anche recente ha dimostrato, comporta iniziati­
ve concrete per disarmare l'aggressore. Intendo qui riferirmi alla cosiddetta "inge­
renza umanitaria", che rappresenta, dopo il fallimento degli sforzi della politica e 
degli strumenti di difesa non violenti, l'estremo tentativo a cui ricorrere per arre­
stare la mano dell'ingiusto aggressore.

Grazie, carissimi, per la vostra coraggiosa opera di pacificazione in Paesi deva­
stati da guerre assurde; grazie per il soccorso che prestate, incuranti dei rischi, a 
popolazioni colpite da calamità naturali. Quanto numerose sono le missioni umani­
tarie nelle quali vi siete impegnati in questi ultimi anni! Espletando il vostro diffici­
le dovere, non di rado vi trovate esposti a pericoli ed a gravosi sacrifici. Fate in 
modo che ogni vostro intervento ponga sempre in luce la vostra autentica vocazio­
ne di «ministri della sicurezza e della libertà dei popoli», che «concorrono... alla sta­
bilità della pace», secondo la felice espressione del Concilio Vaticano II (Gaudium et 
spes, 79).

Siate uomini e donne di pace. E per poterlo essere pienamente, accogliete nel 
vostro cuore Cristo, autore e garante della pace vera. Egli vi renderà capaci di quel­
la fortezza evangelica che fa vincere le fascinose tentazioni della violenza. Vi aiu­
terà a porre la forza a servizio dei grandi valori della vita, della giustizia, del per­
dono e della libertà.

5. Vorrei qui rendere omaggio a tanti vostri amici che hanno pagato con la vita la 
fedeltà alla loro missione. Dimenticando se stessi, sprezzanti del pericolo, hanno reso 
alla comunità un impagabile servizio. Ed oggi, nel corso della celebrazione eucari­
stica, li affidiamo al Signore con gratitudine e ammirazione.

Ma dove essi hanno attinto il vigore necessario per espletare sino in fondo il 
loro compito, se non nella totale adesione agli ideali professati? Molti tra loro hanno 
creduto in Cristo e la sua Parola ha illuminato la loro esistenza e ha dato valore 
esemplare al loro sacrificio. Essi hanno fatto del Vangelo il codice dei loro compor­
tamenti. Vi sia di incoraggiamento l'esempio di questi vostri colleghi che, com­
piendo fedelmente il loro dovere, hanno raggiunto le vette dell'eroismo e talora 
della santità.

Come loro, anche voi guardate a Cristo che chiama pure voi «alla pienezza della 
vita cristiana e alla perfezione della carità». Vi chiama ad essere santi. E per poter 
realizzare questa vostra vocazione, secondo la nota espressione dell'Apostolo



1410 Atti del Santo Padre

Paolo, «prendete... l'armatura di Dio... State ben fermi, cinti i fianchi con la verità, 
rivestiti con la corazza della giustizia, e avendo come calzatura ai piedi lo zelo per 
propagare il vangelo della pace. Tenete sempre in mano lo scudo della fede... pren­
dete anche l'elmo della salvezza e la spada dello Spirito, cioè la parola di Dio» (£/ 
6,13-17). Soprattutto «pregate incessantemente» (£/6,18).

Vi sostenga e vi aiuti nella vostra non facile attività Maria, la Virgo Fidelis. Non 
si turbi mai il vostro cuore; resti piuttosto pronto, vigilante e saldamente ancorato alla 
promessa di Gesù, che nel Vangelo di oggi ci ha assicurato del suo aiuto e della sua 
protezione: «Il cielo e la terra passeranno, ma le mie parole non passeranno» (Me 
13,31).

Invocando Cristo, continuate a svolgere con generosità il vostro dovere. Innu­
merevoli persone guardano a voi e in voi confidano nella speranza di poter godere 
di un'esistenza nella serenità, nell'ordine, nella pace.



Atti del Santo Padre 1411

Ai partecipanti a un Incontro promosso 
dall’Unione Internazionale dei Giuristi Cattolici

L’appassionato lavoro a favore della giustizia, 
dell’equità e del bene comune 
s’inscrive nel progetto di Dio

Venerdì 24 novembre, ricevendo i partecipanti a un Incontro promosso dall’Unione Internazio­
nale dei Giuristi Cattolici, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso, che pubblichiamo in tra­
duzione italiana:

1. Sono lieto di accogliervi, membri dell'Unione Internazionale dei Giuristi 
Cattolici, mentre realizzate il vostro Giubileo e vi siete riuniti per la vostra Assem­
blea Plenaria; ringrazio il vostro Presidente, il Professore Joèl-Benoìt d'Onorio.

Mi rallegro del fatto che l'Unione Internazionale dei Giuristi Cattolici metta in 
contatto giuristi cattolici di tutto il mondo, legati a realtà non solo politiche ma 
anche tradizionali e storiche molto diverse; essa risponde così alla sua vocazione 
profonda e ricorda il carattere universale del diritto. Non a caso la vostra rivista ha 
fi titolo significativo di Juristes du monde entier. Il carattere cattolico non è comunque 
Un segno di separazione e di chiusura, ma piuttosto un segno di apertura e una 
Manifestazione del servizio che i giuristi desiderano rendere all'intera comunità 
Umana.

2. Occorre tuttavia riconoscere che il pericolo del particolarismo grava sul dirit- 
to. Se da un lato il particolarismo agisce legittimamente per salvaguardare il genio 
specifico di ogni popolo e di ogni cultura, dall'altro, nella misura in cui si perde di 
vista l'unità essenziale del genere umano, molto spesso provoca non solo separa- 
zioni ma anche situazioni di frattura e di conflitto ingiustificate. È indubbio che 
l' approccio stesso dello studio e della teoria del diritto può essere legittimamente 
differenziato, sebbene la grande tradizione scientifica del diritto romano, alla quale 
la stessa Chiesa cattolica è stata estremamente sensibile nel corso della sua storia, 
abbia lasciato un'impronta alla quale nessun giurista, a qualsiasi scuola esso appar­
tenga, può restare insensibile. Tuttavia, al di là di qualsiasi distinzione fra i sistemi, 
le scuole e le tradizioni giuridiche, un principio di unità s'impone. Il diritto nasce 
da una profonda esigenza umana, che è presente in tutti gli uomini e che non può 
^velarsi estranea o marginale per nessuno di essi: si tratta dell'esigenza di giustizia 
che è la realizzazione di un ordine equilibrato dei rapporti interpersonali e sociali, 
atti a garantire che a ciascuno sia dato ciò che gli spetta e che a nessuno sia tolto ciò 
chi gli appartiene.

3. L'antico e sempre ineguagliato principio di giustizia "unicuique suum" pre­
suppone in primo luogo che ogni uomo abbia ciò che gli spetta come proprio e a cui 
non potrebbe rinunciare: riconoscere il bene di ognuno e promuoverlo costituisce 
un dovere specifico per qualsiasi uomo. L'ordine della giustizia non è un ordine sta­
tico ma dinamico, proprio perché la vita degli individui e delle comunità è essa stes­
sa dinamica; come diceva San Bonaventura, non è un ordo factus ma un orda factivus, 
che esige l'esercizio costante e appassionato della saggezza, che i Latini chiamavano



1412 Atti del Santo Padre

iurisprudentia, saggezza che può impegnare tutte le energie della persona e il cui 
esercizio costituisce una delle più elevate pratiche virtuose dell'uomo. La possibi­
lità di dare ciò che è dovuto non solo al parente, all'amico, al concittadino, al corre­
ligionario, ma anche a ogni essere umano, semplicemente perché è una persona, 
semplicemente perché la giustizia l'esige, costituisce l'onore del diritto e dei giuri­
sti. Se esiste una manifestazione dell'unità del genere umano e dell'uguaglianza fra 
tutti gli esseri umani, essa è data proprio dal diritto, che non può escludere nessu­
no dal suo orizzonte, altrimenti altererebbe la sua identità specifica.

In tale prospettiva, gli sforzi che la Comunità Internazionale da alcuni anni sta 
compiendo per proclamare, difendere e promuovere i diritti umani fondamentali 
costituiscono per il diritto il modo migliore per realizzare la sua vocazione profon­
da. I giuristi devono perciò sentirsi impegnati per primi nella difesa dei diritti del­
l'uomo poiché, attraverso di essi, è l'identità stessa della persona umana ad essere 
difesa.

4. Il nostro mondo ha bisogno di uomini e di donne che, con coraggio, si 
oppongano pubblicamente alle innumerevoli violazioni dei diritti, che continuano 
purtroppo a schernire le persone e l'umanità. Da parte loro, i giuristi sono chiama­
ti - e questo è uno dei compiti dell'Unione Internazionale dei Giuristi Cattolici - a 
denunciare tutte le situazioni in cui la dignità della persona non viene riconosciuta 
o le situazioni che, sebbene sembrino agire in sua difesa, in realtà l'offendono 
profondamente. Oggi troppo spesso non si riconosce alla libertà di pensiero e alla 
libertà di religione lo statuto giuridico dei diritti fondamentali che corrisponde loro; 
in molte parti del mondo, anche alle nostre porte, i diritti delle donne e dei bambi­
ni vengono scherniti in modo ingiustificabile. Si registrano sempre più casi in cui il 
legislatore e il magistrato perdono la consapevolezza del valore giuridico e sociale 
specifico della famiglia, e in cui si mostrano pronti a porre sulle stesso piano legale 
altre forme di vita comune, il che genera grande confusione nell'ambito dei rapporti 
coniugali, familiari e sociali, negando in un certo modo il valore dell'impegno spe­
cifico di un uomo e di una donna, e il valore sociale che è alla base di tale impegno- 
Per molti nostri contemporanei, il diritto alla vita, diritto primordiale e assoluto che 
non dipende dal diritto positivo ma dal diritto naturale e dalla dignità di ogni 
uomo, è ignorato o sottovalutato, come se si trattasse di un diritto disponibile e non 
essenziale; basti pensare al riconoscimento giuridico dell'aborto, che sopprime un 
essere umano fragile nella sua vita prenatale in nome dell'autonomia di decisione 
del più forte sul più debole, e all'insistenza con cui alcuni cercano oggi di far rico­
noscere il preteso diritto all'eutanasia, un diritto di vita e di morte, per se stessi o 
per un altro. Vi sono anche casi in cui il magistrato e il legislatore prendono deci­
sioni indipendentemente da qualsiasi valore morale, come se il diritto positivo 
potesse essere fondamento di se stesso e fare a meno dei valori trascendenti. Un 
diritto che si distacca dai fondamenti antropologici e morali reca in sé numerosi 
pericoli, poiché sottopone le decisioni al puro arbitrio delle persone che lo promul­
gano, non tenendo conto della dignità insigne degli altri.

Per il mondo giuridico è importante seguire un approccio ermeneutico e richia­
mare costantemente i fondamenti del diritto alla memoria e alla coscienza di tutti, 
legislatori, magistrati, semplici cittadini, poiché ad essere in gioco non è solo il bene 
di un particolare individuo o di una particolare comunità umana, ma il bene comu­
ne, che trascende l'insieme dei beni particolari.

5. Il campo di azione dei giuristi è dunque vasto e, al contempo, disseminato 
d'insidie. Da parte loro i giuristi cattolici non sono i depositari di una forma parti-



Atti del Santo Padre 1413

colare del sapere: l'identità cattolica e la fede che li anima non forniscono loro cono­
scenze specifiche dalle quali sarebbero esclusi quanti non sono cattolici. Ciò che i 
giuristi cattolici e quanti condividono la loro fede possiedono è la consapevolezza 
che il loro appassionato lavoro a favore della giustizia, dell'equità e del bene comu­
ne s'inscrive nel progetto di Dio, che invita tutti gli uomini a riconoscersi come fra­
telli, come figli di un Padre unico e misericordioso, e conferisce agli uomini la mis­
sione di difendere ogni individuo, in particolare i più deboli, e di costruire la società 
terrena, conformemente alle esigenze evangeliche. L'instaurare la fraternità univer­
sale non può certo essere il risultato dei soli sforzi dei giuristi; tuttavia il contribu­
to di questi ultimi alla realizzazione di tale compito è specifico e indispensabile. Fa 
parte della loro responsabilità e della loro missione.

E in questo spirito di servizio ai vostri fratelli che realizzate questo pellegrinag­
gio giubilare. Possa lo Spirito Santo assistervi nel vostro compito! Vi affido all'in­
tercessione della Vergine Maria e di Sant'Isidoro di Siviglia, che fu un eminente giu­
rista, e di tutto cuore vi imparto la Benedizione Apostolica, che estendo alle vostre 
famiglie e a tutti i membri della vostra Unione Internazionale.

Dal Libro Sinodale (n. 82)

Una missione fiduciosa
«Per capire la posizione della Chiesa di fronte al mondo e ai suoi progressi, biso­

gna conciliare due affermazioni. Lo scopo ultimo della Chiesa è quello di preparare 
la “città celeste” e non di trasfigurare il mondo, e pertanto sarebbe tradire la sua mis­
sione non impegnarsi a immettervi più giustizia e più carità. Il Regno di Dio non con­
siste quindi nel trionfo della giustizia e della carità quaggiù: tutti i tentativi per tro­
vare in questa trasposizione il senso vero e duraturo dell’ideale cristiano sfociano, 
malgrado ogni buona intenzione, in una falsificazione del messaggio cristiano.

Tuttavia il cattolico non ha il diritto di considerare tutto ciò che non appartiene 
al campo del “religioso” o della “grazia” come condannato al peccato o a semplici 
giochi delle forze naturali e impenetrabile allo spirito cristiano. Egli lavora a fare una 
storia che non appartiene a lui di condurre a termine. Soltanto la venuta gloriosa del 
Figlio di Dio incarnato, crocifisso e risorto, che il credente può e deve attendere, 
desiderare, implorare e affrettare ma che non dipende da lui, consumerà e trasfor­
merà la creazione per fame “i cieli nuovi e la terra nuova”».



1414 Atti del Santo Padre

Omelia nel Giubileo dell’Apostolato dei Laici

«Essere uomini e donne santi!»
Domenica 26 novembre, solennità di nostro Signore Gesù Cristo Re dell’Universo, durante fa 
Concelebrazione Eucaristica per il Giubileo dell’Apostolato dei Laici il Santo Padre ha pronuncia­
to questa omelia:

1. «Tu lo dici: io sono re» (Gv 18,37). Così rispose Gesù a Pilato in un drammati­
co dialogo, che il Vangelo ci fa riascoltare nell'odierna solennità di Cristo Re del­
l'Universo. In questa ricorrenza, posta alla conclusione dell'anno liturgico, Gesù, 
Verbo eterno del Padre, è presentato come principio e fine di tutto il creato, come 
Redentore dell'uomo e Signore della storia. Nella prima Lettura il Profeta Daniele 
afferma: «Il suo potere è un potere eterno, che non tramonta mai, e il suo regno è 
tale che non sarà mai distrutto» (7,14).

Sì, o Cristo, tu sei Re! La tua regalità si manifesta paradossalmente sulla croce, 
nell'obbedienza al disegno del Padre, «che - come scrive l'Apostolo Paolo - ci ha 
liberati dal potere delle tenebre e ci ha trasferiti nel regno del suo Figlio diletto, per 
opera del quale abbiamo la redenzione, la remissione dei peccati» (Col 1,13-14). Pri­
mogenito di coloro che risuscitano dai morti, Tu, Gesù, sei il Re dell'umanità nuova, 
restituita alla sua dignità originaria.

Tu sei Re! Il tuo regno però non è di questo mondo (cfr. Gv 18,36); non è il frutto 
di conquiste belliche, di dominazioni politiche, di imperi economici, di egemonie 
culturali. Il tuo è un «regno di verità e di vita, di santità e di grazia, di giustizia, di 
amore e di pace» (cfr. Prefazio di Cristo Re), che si manifesterà nella sua pienezza alla 
fine dei tempi, quando Dio sarà tutto in tutti (cfr. ICor 15,28). La Chiesa, che già 
sulla terra può gustare le primizie del futuro compimento, non cessa di ripetere: 
«Venga il tuo regno», «Adveniat regnum tuum» (Mt 6,10).

2. Venga il tuo regno! Pregano così, in ogni parte del mondo, i fedeli che si rac­
colgono quest'oggi attorno ai loro Pastori per il Giubileo dell'Apostolato dei Laici. Ed 
io mi unisco con gioia a questo universale coro di lode e di preghiera, celebrando 
insieme con voi, cari fedeli, la Santa Messa presso la Tomba dell'Apostolo Pietro.

Ringrazio il Cardinale James Francis Stafford, Presidente del Pontificio Consi­
glio per i Laici, e i due vostri rappresentanti, che all'inizio della Santa Messa si sono 
fatti interpreti dei comuni sentimenti. Saluto i venerati Fratelli nell'Episcopato, 
come pure i sacerdoti, i religiosi e le religiose presenti. Estendo il mio saluto in par­
ticolare a voi, fratelli e sorelle, laici "christifideles laici", attivamente dediti alla causa 
del Vangelo: guardando a voi, penso anche a tutti i membri di comunità, associa­
zioni e movimenti di azione apostolica; penso ai padri ed alle madri che con gene­
rosità e spirito di sacrificio attendono all'educazione dei loro figli nella pratica delle 
virtù umane e cristiane; penso a quanti offrono all'evangelizzazione il contributo 
delle loro sofferenze, accolte e vissute in unione con Cristo.

3. Saluto in modo speciale voi, cari partecipanti al Congresso del Laicato cattolico, 
che ben si inserisce nel contesto del Giubileo dell'Apostolato dei Laici. Il vostro 
incontro ha come tema "Testimoni di Cristo nel nuovo Millennio". Esso riprende la tra­
dizione dei Convegni mondiali dell'Apostolato dei laici, iniziata cinquant'anni fa 
sotto l'impulso fecondo della più viva consapevolezza che la Chiesa aveva acqui-



Atti del Santo Padre 1415

sito sia della propria natura di mistero di comunione che della propria intrinseca 
responsabilità missionaria nel mondo.

Nella maturazione di questa consapevolezza, il Concilio Ecumenico Vaticano li ha 
segnato una svolta decisiva. Con il Concilio, nella Chiesa è veramente scoccata l'ora del 
laicato e tanti fedeli laici, uomini e donne, hanno compreso con maggior chiarezza 
la propria vocazione cristiana, che, per sua stessa natura, è vocazione all'apostolato (cfr. 
Apostolicam actuositatem, 2). A 35 anni dalla sua conclusione, io dico: bisogna ritornare 
al Concilio. Bisogna riprendere in mano i documenti del Vaticano 11 per riscoprirne 
la grande ricchezza di stimoli dottrinali e pastorali.

In particolare, dovete riprendere in mano quei documenti voi laici, ai quali il 
Concilio ha aperto straordinarie prospettive di coinvolgimento e di impegno nella 
fissione della Chiesa. Non vi ha forse ricordato il Concilio la vostra partecipazio­
ne alla funzione sacerdotale, profetica e regale di Cristo? A voi i Padri conciliari 
l'anno affidato, in special modo, la missione di «cercare il regno di Dio trattando le 
cose temporali e orientandole secondo Dio» (Lumen gentium, 31).

Da allora è fiorita una vivace stagione aggregativa, nella quale accanto all'associa­
zionismo tradizionale sono sorti nuovi movimenti, sodalizi e comunità (cfr. Christi- 
fideles laici, 29). Oggi più che mai, carissimi Fratelli e Sorelle, il vostro apostolato è indi­
spensabile perché il Vangelo sia luce, sale e lievito di una nuova umanità.

4. Ma cosa comporta questa missione? Che significa essere cristiani oggi, qui, ora?
Essere cristiani non è mai stato facile e non lo è neppure oggi. Seguire Cristo 

esige il coraggio di scelte radicali, spesso controcorrente. «Noi siamo Cristo!», escla­
mava Sant'Agostino. I martiri e i testimoni della fede di ieri e di oggi, tra i quali tanti fede­
li laici, dimostrano che, se è necessario, non si deve esitare per Gesù Cristo neppu- 
re a dare la vita.

A questo proposito, il Giubileo invita tutti a un serio esame di coscienza e ad un 
Perdurante rinnovamento spirituale per una sempre più incisiva azione missiona­
ria. Vorrei qui riprendere quanto, 25 anni or sono, quasi a conclusione dell'Anno 
Santo del 1975, il mio venerato predecessore, il Papa Paolo VI, scriveva nell'Esorta­
zione Apostolica Evangelii nuntiandi: «L'uomo contemporaneo ascolta più volentie­
ri i testimoni che i maestri... o se ascolta i maestri lo fa perché sono dei testimoni» 
(n. 41).

Sono parole, ancor valide quest'oggi dinanzi ad una umanità ricca di potenzia- 
btà e di attese, minacciata però da molteplici insidie e pericoli. Basti pensare, tra 
1 altro, alle conquiste sociali e alla rivoluzione in campo genetico; al progresso eco­
nomico e al sottosviluppo esistente in vaste aree del pianeta; al dramma della fame 
nel mondo ed alle difficoltà esistenti per tutelare la pace; alla rete capillare delle 
comunicazioni ed ai drammi della solitudine e dalla violenza che registra la crona­
ca quotidiana. Carissimi fratelli e sorelle, quali testimoni di Cristo, siete chiamati 
specialmente voi a recare la luce del Vangelo nei gangli vitali della società. Siete chiamati 
ad essere profeti della speranza cristiana e apostoli di «Colui che è, che era e che 
viene, l'Onnipotente!» (Ap 1,4).

5. «La santità si addice alla tua casa!» (Sai 92,5). Con queste parole ci siamo rivolti 
a Dio nel Salmo responsoriale. La santità continua a essere per i credenti la sfida più 
grande. Dobbiamo essere grati al Concilio Vaticano II, che ci ha ricordato come tutti 
1 cristiani siano chiamati alla pienezza della vita cristiana e alla perfezione della carità.

Carissimi, non abbiate paura di accettare questa sfida: essere uomini e donne santi! 
^on dimenticate che i frutti dell'apostolato dipendono dalla profondità della vita 
spirituale, dall'intensità della preghiera, da una formazione costante e da un'ade-



1416 Atti del Santo Padre

sione sincera alle direttive della Chiesa. A voi ripeto quest'oggi, come ai giovani 
durante la recente Giornata Mondiale della Gioventù, che se sarete quello che dove­
te essere - se vivrete cioè il cristianesimo senza compromessi - potrete incendiare il 
mondo.

Vi attendono compiti e traguardi che possono apparire sproporzionati alle forze 
umane. Non scoraggiatevi! «Colui che ha iniziato in voi quest'opera buona, la por­
terà a compimento» (Fil 1,6). Conservate sempre fisso lo sguardo su Gesù. Fate di 
Lui il cuore del mondo.

E Tu, Maria, Madre del Redentore, sua prima e perfetta discepola, aiutaci a esse­
re i suoi testimoni nel nuovo Millennio. Fa' che il tuo Figlio, Re dell'universo e della 
storia, regni nella nostra vita, nelle nostre comunità e nel mondo intero!

«Lode e onore a Te, o Cristo!». Con la tua Croce hai redento il mondo. A Te affi­
diamo, all'inizio di un nuovo Millennio, il nostro impegno a servizio di questo 
mondo che Tu ami e che noi pure amiamo. Sostienici con la forza della tua grazia! 
Amen.



Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE
PER LA DOTTRINA DELLA FEDE

Notificazione su alcune pubblicazioni 
del Professor Dr. Reinhard MeBner

Come risulta dalla seguente “Notificazione”, la Congregazione per la Dottrina della 
fede in conformità con il suo Regolamento per l’esame delle dottrine ha esaminato alcune 
°pere del Professor Dr. Reinhard MeBner (Innsbruck/Austria), che trattano aspetti fonda­
mentali della fede e della vita sacramentale della Chiesa. La procedura d’esame si conclude 
Ufficialmente con la pubblicazione di questa “Notificazione”, che è stata prima presentata 
al Professor MeBner e da lui accettata. Con la firma del testo l’Autore si è impegnato per il 
futuro ad attenersi ai chiarimenti contenuti nella “Notificazione”. Essi saranno criterio vin­
colante per la sua attività teologica e per le sue future pubblicazioni teologiche.

Introduzione

Il Professor Dr. Reinhard MeBner affronta nelle sue pubblicazioni, soprattutto nella sua 
dissertazione “Die Mefireform Martin Luthers und die Eucharistie der Alten Kirche. Ein 
Beitrag zu einer systematischen Liturgiewissenschaft" (Innsbruck-Wien 1989), difficili pro­
blemi di teologia fondamentale, come ad esempio il rapporto fra interpretazione della Scrit­
tura e metodo storico-critico, fra Scrittura e Tradizione, fra Magistero e suo oggetto, fra 
liturgia e dogma. Questi problemi, a cui nel tempo della Riforma si diedero risposte contra­
stanti che furono fra le cause essenziali della divisione ecclesiale, devono oggi di fatto esse­
re ripensati in considerazione delle nuove importanti acquisizioni di carattere sia metodolo­
gico che contenutistico, non ultimo però alla luce delle opzioni del Concilio Vaticano IL La 
discussione teologica, che comporta sia possibilità di migliore comprensione fra le diverse 
confessioni, come anche pericoli di nuovi malintesi, è in pieno corso e può solo essere inco­
raggiata dal Magistero della Chiesa cattolica. Molte questioni sono ancora aperte e necessi­
tano di un ulteriore ed attento esame per raggiungere le necessarie chiarificazioni. Lo scrit­
to summenzionato di MeBner offre al riguardo valide stimolazioni, che devono essere 
valutate come un contributo positivo alla discussione in atto.

Poiché le spiegazioni dell’Autore toccano i fondamenti della fede e della vita sacra­
mentale della Chiesa, emerge in punti essenziali la domanda se questi fondamenti, che ante- 

1417



1418 Atti della Santa Sede

cedono la teologia e la sostengono, sono veramente salvaguardati. Poiché l’Autore - ih 
modo totalmente giustificato - propone le sue riflessioni con una terminologia desunta dal 
pensiero storico moderno, è difficile il confronto con gli insegnamenti della Chiesa espres­
si nel linguaggio classico della Tradizione. Ma, anche tenendo conto dei problemi linguisti­
ci e del necessario sviluppo del pensiero teologico, rimane il fatto che insegnamenti di fede 
della Chiesa vengono in realtà almeno oscurati e vengono fatte scelte che solo apparente­
mente derivano da opinioni storiche, ma in realtà si fondano su presupposti che sono pro­
blematici e nelle loro conseguenze fanno deviare dalla fede cattolica.

Ciò riguarda innanzi tutto il rapporto fra Scrittura, Tradizione, interpretazione magiste- 
riale della fede ed esegesi storico-critica. L’Autore è ben consapevole della problematica 
della “sola Scriptura”, come fu formulata nel tempo della Riforma. Egli riconosce che la 
«Tradizione è più antica della Scrittura e la Scrittura è parte della Tradizione» (pag. 13). Ma 
è allo stesso tempo convinto che ogni autentica tradizione apostolica è raccolta nella Scrit­
tura e che pertanto la Scrittura è in quanto «norma indiscutibile ... istanza critica di ogni ulte­
riore Tradizione» (pag. 14). «La Tradizione è così la realizzazione espressa in modo sempre 
nuovo del kerigma, che si trova in una forma valida una volta per tutte nella Scrittura» (pag- 
16). Sul presupposto di questa riduzione della Tradizione alla ripresentazione kerigmatica 
della Scrittura «nei presupposti culturali e nelle condizioni di vita del momento» (pag. 14) 
è del tutto consequenziale l’affermazione che: «Il principio della “sola Scriptura” come ele­
mento costitutivo inalienabile di ciò che caratterizza la Riforma mi sembra garantito nella 
concezione delineata» (pag. 14). Esso sembra di fatto garantito, anche se non «sembra» 
garantita la dottrina del Concilio di Trento e del Vaticano II (Dei Verbum) su Scrittura e Tra­
dizione. MeBner stesso è consapevole del pericolo che la fede possa essere esposta «alla 
situazione della scienza teologica del momento» (pag. 15) e che questo debba essere evita­
to. In realtà però la sua concezione conduce inevitabilmente proprio a questo risultato, per­
ché per l'interpretazione della Scrittura non resta alla fine altra istanza se non l’esegesi 
scientifica. Egli stesso afferma al riguardo: «In casi di conflitto è indubbiamente sempre la 
Tradizione ovvero la teologia che deve essere corretta a partire dalla Scrittura, non la Scrit­
tura che deve essere interpretata alla luce di una tradizione successiva (o di una decisione 
magisteriale); ciò condurrebbe ad un dannoso dogmatismo» (pag. 16). Colpisce qui che per 
mezzo della copula “ovvero” Tradizione e teologia vengono equiparate o in ogni caso poste 
sullo stesso piano; la Tradizione è menzionata solo come “tradizione posteriore” e la “deci­
sione magisteriale” viene a sua volta per mezzo di una “o” posta su di uno stesso livello con 
le “tradizioni posteriori”, così che l’obbedienza nei confronti di queste così come l’ascolto 
della Tradizione condurrebbe ad un dannoso dogmatismo. Non si vede come, in questa con­
cezione della Tradizione e del Magistero, la Scrittura possa essere istanza critica se non per 
mezzo dell’esegesi scientifica, che in tal modo viene elevata ad ultima autorità - contro la 
dichiarata intenzione dell’Autore. La medesima problematica appare in riferimento alla 
liturgia, quando MeBner pone quale principio metodologico fondamentale: «La Tradizione 
dogmatica (che concerne la liturgia) deve quindi essere interpretata alla luce della tradizio­
ne liturgica e non viceversa» (pag. 12). Il motivo di questa affermazione appare nella frase 
precedente, laddove la Tradizione dogmatica viene designata come “tradizione dogmatica 
secondaria”. Liturgia e fede appaiono qui come due mondi totalmente autonomi, che non si 
toccano, la Tradizione liturgica e quella dogmatica come due tradizioni indipendenti Luna 
dall’altra; dietro la “tradizione secondaria” non emerge più nessuna tradizione portante 
comune della fede, così che la Tradizione esiste solo in «tradizioni», che come tali sono per 
loro essenza secondarie.

Le conseguenze di questo modo di vedere la Scrittura, la Tradizione ed il Magistero 
divengono manifeste nelle questioni fondamentali della fede eucaristica. Che la Tradizione 
non possa garantire niente dal punto di vista del contenuto e che pertanto ci lascia alle ipo­
tesi storiche del momento, diviene visibile quando MeBner a proposito dell’origine dell’Eu-



Atti della Santa Sede 1419

caristia afferma: «Ciò che ci è tramandato rispecchia ultimamente la prassi catechetica delle 
comunità. Non è quindi possibile dedurne una teologia dell’Eucaristia a partire da una asso­
luta volontà istitutiva di Gesù, che poi norma ogni tradizione liturgica» (pag. 17). Che cosa 
Gesù stesso veramente voleva quindi non lo sappiamo e, secondo questa ricostruzione, non 
possiamo fare riferimento ad un’istituzione dell’Eucaristia da parte di Gesù. MeBner si rifa 
pertanto per i primi tempi della Chiesa, anche se con lievi modifiche, alla nota tesi di H. 
Lietzmann (Messe und Herrenmahl, 1926) e ritiene di poter stabilire per questo periodo due 
diversi tipi di “Eucaristia”: da una parte «pasti orientati prevalentemente in senso escatolo­
gico» (come in Didache 9 e 10) e «una celebrazione liturgica, che si ricollega essenzial­
mente all’ultima cena di Gesù» (pag. 27). Egli dice esplicitamente che «dallo “spezzare del 
pane” del cristianesimo primitivo nessuna linea diretta conduce alla nostra celebrazione 
eucaristica» (pag. 32). Nondimeno egli vede due legami fra la “Cena del Signore” del cri­
stianesimo primitivo e l’Eucaristia della Chiesa cattolica: «l’orientamento escatologico ... e 
la comunione (Koinonia) ...» (pag. 33). Soltanto questo si potrebbe pertanto considerare 
come nucleo essenziale dell’“Eucaristia” risalente al tempo primitivo.

Da tali presupposti - oggi largamente diffusi - appare visibile che la nuova formula­
zione del principio della “sola Scriptura" non garantisce la normatività della Scrittura, che 
parla esplicitamente nei quattro racconti tramandati dell’istituzione del fatto che il Signore, 
nella notte in cui fu tradito, consegnò ai suoi se stesso - corpo e sangue - nel pane e nel vino, 
e in questi doni fondò la nuova alleanza. Le ipotesi sull’origine dei testi paralizzano la paro­
la biblica come tale. Viceversa appare evidente che la Tradizione nel suo senso definito dalla 
Chiesa non significa manipolazione della Scrittura per mezzo di insegnamenti e di usi suc­
cessivi ma al contrario rappresenta la garanzia perché la parola della Scrittura possa con­
servare la sua pretesa.

MeBner individua poi, nel secondo secolo, una «profonda cesura», il «passaggio dal cri­
stianesimo fondamentalmente carismatico, profetico, determinato sostanzialmente dall’atte­
sa escatologica imminente alla “Chiesa del cattolicesimo incipiente”» (pag. 17). In questo 
momento avviene secondo MeBner un «cambiamento di paradigma dal paradigma “Cena 
del Signore” del cristianesimo primitivo al paradigma “Messa” del cristianesimo maturo» 
(pag. 42). Con il tramontare dell’attesa escatologica imminente, nella metà del secondo 
secolo nasce qualcosa di nuovo - così ci spiega MeBner -, vale a dire la Chiesa del cattoli­
cesimo incipiente, i cui contenuti essenziali vengono così descritti: «Si forma lentamente il 
canone del Nuovo Testamento, emerge un ministero ecclesiale, che in questa forma non 
caratterizzava il cristianesimo primitivo, per la conservazione della tradizione apostolica, e 
cambia la comprensione della liturgia» (pag. 42). Queste tesi non sono nuove, anche se con 
la sottolineatura del «cambiamento di paradigma» liturgico si differenziano in modo carat­
terizzante dalla descrizione classica degli elementi costitutivi del “Fruhkatholizismus" fatta 
da Hamack, il quale metteva insieme regula fidei, Canone ed episcopato. Nuovo è comun­
que il fatto che questa classica visione del modo protestantico di scrivere la storia dei dogmi 
viene qui presentata come teologia cattolica e collegata con una profonda rottura nel cuore 
sacramentale della Chiesa, che comporta non solo la trasformazione della Cena del Signore 
in Messa, ma - a questa collegata - il formarsi dell’ufficio sacerdotale (episcopale) come 
elemento fondamentale della nuova forma di “Eucaristia”. Sebbene MeBner parta da una 
chiara rottura nella storia fra fede e liturgia, non intende tuttavia considerare il nuovo come 
tradimento della testimonianza biblica (pagg. 43 ss.), ma gli riconosce - così come esso 
appare per la prima volta in Ippolito - una certa normatività, alla quale egli poi commisura 
gli sviluppi del Medioevo, il Concilio di Trento e la teologia di Lutero. Che egli in questo 
contesto possa giudicare il medioevo e Trento sostanzialmente solo come malinteso e deca­
denza, non deve sorprendere. Una portata molto più profonda ha la tesi della doppia rottura 
nella storia della fede, che viene qui proposta: fra Gesù e la Chiesa primitiva carismatica 
innanzi tutto, fra questa e la Chiesa del cattolicesimo incipiente successivamente.



1420 Atti della Santa Sede

La tesi di abilitazione di R. MeBner “Feiern der Umkehr und Versòhnung” (in: Gotte- 
sdienst der Kirche. Handbuch der Liturgiewissenschaft. Edito da H. B. Meyer e altri, Teil 7, 
2: R. MeBner - R. Kaczynski, Sakramentliche Feiern 1/2, Regensburg 1992, pagg. 49-240) 
non entra di nuovo nella discussione dei problemi fondamentali, ma parte dagli stessi pre­
supposti metodologici. L’opera, che offre senza dubbio riflessioni degne di attenzione sullo 
sviluppo della storia della Penitenza, solleva però a sua volta in modo analogo nei confron­
ti dell'istituzione del Sacramento da parte di Cristo, del ministro del Sacramento e della sua 
distinzione da forme non sacramentali del perdono, dei gravi problemi, che toccano la fede 
della Chiesa come tale al di là dell’ambito della discussione teologica.

Nel gennaio 1998 la Congregazione per la Dottrina della Fede, a motivo della serietà 
dei problemi qui presenti, ha esaminato secondo la sua Agendi ratio in doctrinarum exami­
ne (1997) la problematica di entrambe le suddette opere dell’Autore e, conformemente alla 
sua responsabilità, ha presentato il 26 settembre 1998 al prof. MeBner, tramite il Vescovo di 
Innsbruck, Dr. Alois Kothgasser, alcune osservazioni critiche alle sue dissertazioni. Il pro­
fessor MeBner in data 13 novembre 1998 ha risposto a questo scritto della Congregazione e 
ha trasmesso una serie di ampie chiarificazioni, che nondimeno non risultavano sufficienti 
a risolvere i problemi nella loro totalità. La Congregazione pertanto in data 12 agosto 1999 
ha fatto presenti gli interrogativi che rimanevano, ai quali il professor MeBner ha risposto il 
3 novembre 1999. Anche la seconda risposta conteneva dei miglioramenti e dei chiarimen­
ti. ma non risolveva totalmente le questioni riguardanti le opzioni fondamentali del suo libro 
in relazione all’insegnamento di fede della Chiesa. Al riguardo la Congregazione per la Dot­
trina della Fede non considera come suo compito entrare nelle discussioni di carattere stori­
co e di teologia sistematica, che si trovano in entrambi i libri. Essa pertanto non intende nep­
pure proporre una interpretazione conclusiva di queste opere. Lasciando aperte 
evidentemente le questioni puramente teologiche, essa considera tuttavia suo dovere richia­
mare in modo inequivocabile le dottrine di fede, che devono essere tenute ferme in queste 
discussioni, se una teologia deve essere considerata come “cattolica”. In considerazione dei 
problemi degli scritti, queste dottrine di fede vengono qui proposte all’accettazione del­
l’Autore. Esse costituiscono il criterio vincolante per il miglioramento e la chiarificazione 
delle singole affermazioni dei suoi libri e per le sue future pubblicazioni in questa materia.

I. Le fonti della fede

La trasmissione della predicazione apostolica
1. L’insieme della trasmissione della rivelazione ricevuta dagli Apostoli nella Chiesa 

può essere designata Tradizione in senso largo, o — come dice l’Autore - «l’unico evento di 
tradizione».

2. Questa trasmissione avviene in due forme: l’una, scritta, è la Sacra Scrittura, l’al­
tra, non scritta, è la Tradizione in senso stretto. Infatti la predicazione apostolica conflui­
sce in modo particolare nella Sacra Scrittura1, ma non si esaurisce in essa. Perciò il con­
cetto di Tradizione apostolica, che sotto l’assistenza dello Spirito Santo viene trasmessa 
nella Chiesa, è più ampio di ciò che è messo per iscritto esplicitamente nella Scrittura2. Pre­
dicazione apostolica e tradizione, che deriva dagli Apostoli, non possono essere semplice- 
mente equiparate.

1 «Itaque praedicatio apostolica, quae in inspiratis libris in speciali modo exprimitur...» (Concilio Vaticano 
II. Dei Verbum. 8).

2 «Haec quae est ab Apostolis Traditio sub assistentia Spiritus Sancti in Ecclesia proficit» (Concilio Va­
ticano II, Dei Verbum, 8).



Atti della Santa Sede 1421

La Sacra Scrittura e le sue affermazioni
3. La Sacra Scrittura è fonte di conoscenza per la fede cattolica, secondo il senso e l’in­

tenzione salvifica, che sono stati messi per iscritto nel testo odierno dallo Spirito Santo per 
mezzo dell’autore umano3.

La Tradizione e le tradizioni
4. Accanto alla Scrittura sta la Tradizione in senso stretto. Essa ci fa conoscere l’ispi­

razione ed il canone della Scrittura, e senza di essa non è possibile una spiegazione com­
pleta ed una attualizzazione della Scrittura4. La fede cattolica non è desunta solo dal testo 
della Scrittura; la Chiesa infatti non attinge la sua certezza su tutte le cose rivelate soltanto 
dalla Scrittura5.

5. La Tradizione è la trasmissione della rivelazione, che è stata affidata da Cristo e dallo 
Spirito Santo agli Apostoli, nella vita e nell’insegnamento della Chiesa cattolica attraverso 
tutte le generazioni fino ad oggi6. Solo questa Tradizione è norma di fede.

6. Le “tradizioni”, delle quali parlano il Concilio Vaticano l7 ed anche "Dei Ver­
bum" (n. 8), sono elementi particolari della «Tradizione»8. Accanto a queste nella Chiesa 
cattolica sono sempre esistite usanze antiche (“tradizioni” nel senso più vasto), che non sono 
vincolanti, ma mutabili.

il Magistero
7. Nell’interpretazione della Parola di Dio, trasmessa nella Scrittura e nella Tradizione, 

un ruolo importante compete alla scienza teologica. Supera le possibilità della teologia spie­
gare la Parola di Dio in modo vincolante per la fede e la vita della Chiesa. Questo compito 
è affidato al Magistero vivente della Chiesa9. Il Magistero non è al di sopra della Parola di 
Dio, ma la serve. Esso però è al di sopra delle spiegazioni della Parola di Dio, in quanto giu­
dica se una tale spiegazione corrisponde o meno al senso tramandato della Parola di Dio'".

3 «Cum ergo omne id, quod auctores inspirati seu hagiographi asserunt, retineri debeat assertum a Spiritu 
Sancto, inde Scripturae libri veritatem, quam Deus nostrae salutis causa Litteris Sacris consignari voluit, firmiter, 
fideliter et sine errore docere profitendi sunt» (Concilio Vaticano II, Dei Verbum, 11 ).

4 «Per eandem Traditionem integer Sacrorum Librorum canon Ecclesiae innotescit, ipsaeque Sacrae Litte- 
rae in ea penitius intelliguntur et indesinenter actuosae redduntur» (Concilio Vaticano II, Dei Verbum, 8).

5 «... quo fit ut Ecclesia certitudinem suam de omnibus revelatis non per solam Sacram Scripturam hauriat» 
(Concilio Vaticano II, Dei Verbum, 9).

6 « ... et sine scripto traditionibus, quae ab ipsius Christi ore ab Apostolis acceptae, aut ab ipsis Apostolis 
Spiritu Sancto dictante quasi per manus traditae ad nos usque pervenerunt...» (Concilio di Trento: DS 1501 ; cfr. 
anche Concilio Vaticano I: DS 3006).

7 «Haec porro supernaturalis revelatio ... continetur “in libris scriptis et sine scripto traditionibus" ...» 
(Concilio Vaticano I: DS 3006; così si devono devono intendere ‘traditiones’’ anche in Dei Verbum, 8).

I Padri del Concilio di Trento erano ben consapevoli della differenza fra “Tradizione apostolica” e “tradizio­
ni” della Chiesa. Essi avevano ben chiaro anche, ad es. nel Decreto sul sacramento della Penitenza, che esse accan- 
,0 a contenuti di fede rivelata, attinta alla Scrittura e alla Tradizione, presentavano anche altre convinzioni e usan­
te, che non derivavano dalla rivelazione. I Padri del Concilio hanno anche distinto fra “Tradizione” e usanze di 
fatto cattolico-romane. Storicamente non è neppure sostenibile che Trento si sia sempre e soltanto indirizzato con- 
tro presunte dottrine false dei Riformatori.

’ Cfr. Concilio Vaticano II, Dei Verbum, 7-10.
’ «Munus autem authentice interpretandi verbum Dei scriptum vel traditum soli vivo Ecclesiae Magisterio 

concreditum est. cuius auctoritas in nomine lesu Christi exercetur» (Concilio Vaticano II, Dei Verbum, 10).
10 «Quod quidem Magisterium non supra verbum Dei est. sed eidem ministrat, docens nonnisi quod traditum 

est, quatenus illud, ex divino mandato et Spiritu Sancto assistente, pie audit, sancte custodit et fideliter exponit, ac 
ea omnia ex hoc uno fidei deposito haurit, quae tamquam divinitus revelata credenda proponit...» (Concilio Vati­
cano II, Dei Verbum, 10).



1422 Atti della Santa Sede

La Liturgia
8. Nella Liturgia si attua l’opera della nostra redenzione". Essa è «il culmine verso cui 

tende l’azione della Chiesa e, insieme, la fonte da cui promana tutta la sua virtù»12. Essa 
rende presente così il “mistero della fede” ed è allo stesso tempo la sua più alta testimo­
nianza. I riti liturgici riconosciuti dalla Chiesa sono pertanto anche forme espressive nor­
mative della fede, nelle quali si manifesta la Tradizione apostolica della Chiesa.

9. Fra le forme magisteriali della definizione della fede (Regula fidei, Symbolum, 
Dogma) e la loro attualizzazione nella liturgia non può pertanto esservi nessuna contraddi­
zione. La fede definita è vincolante, per ogni liturgia, per l’interpretazione e per nuove for­
mulazioni della liturgia.

IL Sulla Dottrina di Fede circa i Sacramenti

L'istituzione dell’Eucaristia
10. Secondo la fede della Chiesa Cristo ha istituito i sette Sacramenti. Il concetto di isti­

tuzione non significa che Cristo nella sua vita terrena abbia espressamente determinato nei 
particolari ogni singolo Sacramento come tale. La Chiesa nella sua memoria guidata dallo 
Spirito Santo, che poteva includere una maturazione anche di un certo tempol3, ha compre­
so quali delle sue azioni simboliche sono ancorate nella volontà del Signore e pertanto 
appartengono alla essenza della sua missione. Essa ha così imparato a distinguere, nel vasto 
ambito dei sacramenta, i “Sacramenti” in senso stretto dai sacramentali: solo i primi risal­
gono al Signore stesso e posseggono quindi quell’efficacia particolare, che deriva dall’isti­
tuzione l4.

11. La Chiesa è certa nella fede che Cristo stesso - come narrano i Vangeli (Mt 26,26- 
29; Me 14,22-25; Le 22,15-20) e San Paolo per Tradizione apostolica (ICor 11,23-25)- 
nella cena prima della sua passione consegnò ai discepoli sotto le specie del pane e del vino 
il suo corpo ed il suo sangue ed istituì così l’Eucaristia, che veramente è il suo proprio dono 
alla Chiesa di tutti i tempiIS.

12. Non è quindi sufficiente supporre che Cristo nel Cenacolo - come continuazione 
della sua comunione di mensa - abbia compiuto una azione conviviale simbolica analoga 
con prospettiva escatologica. È fede della Chiesa che Cristo nell’ultima cena ha offerto il 
suo corpo ed il suo sangue - se stesso - a suo Padre e ha dato se stesso da mangiare ai suoi 
discepoli sotto i segni del pane e del vinol6.

Il ministero nella Chiesa
13. Nella vocazione e nella missione dei dodici Apostoli secondo la fede della Chiesa 

Cristo ha allo stesso tempo fondato il ministero della successione apostolica, che nella sua 
forma piena si realizza nei Vescovi come successori degli Apostoli. Il sacerdozio ministe­
riale nel suo triplice grado - Vescovo, presbitero, diacono - è una forma legittimamente svi­
luppatasi nella Chiesa e pertanto vincolante per la Chiesa stessa dello sviluppo del ministe-

' Cfr. Concilio Vaticano II, Sacrosanctum Concilium, 2.
2 Sacrosanctum Concilium, 10.
3 Cfr. Concilio Vaticano II, Dei Verbum, 8.
4 Cfr. Concilio di Trento: DS 1601; Concilio Vaticano II, Sacrosanctum Concilium, 60.
5 Cfr. Concilio di Trento: DS 1638. 1642.
6 Cfr. Concilio di Trento: DS 1637-1638. 1640. 1740-1741.



Atti della Santa Sede 1423

ro della successione apostolica17. Questo ministero che si fonda sulla volontà istitutiva del 
Signore viene trasmesso con la consacrazione sacramentale.

14. Il Concilio Vaticano II afferma: il sacerdote ministeriale «con la potestà sacra di cui 
è investito» compie il sacrificio eucaristico in persona di Cristo

UEucaristia e la fede
15. Lo Spirito Santo per mezzo del sacerdote consacrato e le parole di Cristo da lui pro­

nunciate rendono presenti il Signore ed il suo sacrificio19.
Non per suo potere e non per un incarico umano, ad esempio da parte della comunità, 

ma solo in forza della potestà data dal Signore nel Sacramento la preghiera del sacerdote può 
invocare efficacemente lo Spirito Santo e la sua forza trasformante. La Chiesa definisce que­
sta azione orante del sacerdote una azione «in persona Christi»20.

Il sacramento della Penitenza e la Scrittura
16. La Chiesa nella fede sa e pertanto insegna in modo vincolante che Cristo oltre il 

sacramento del Battesimo che rimette i peccati ha istituito il sacramento della Penitenza 
come Sacramento del perdono. Questa consapevolezza si fonda soprattutto su Gv 20,22s. 
Anche qui il sacerdote può parlare «in persona Christi» e comunicare autorevolmente il per­
dono solo a partire dal potere del Sacramento, con il quale è stato consacrato21.

// Sommo Pontefice Giovanni Paolo 11, nell’Udienza del 27 ottobre 2000 concessa al 
sottoscritto Segretario, ha approvato la presente Notificazione, decisa nella Sessione Ordi­
naria di questa Congregazione, e ne ha ordinato la pubblicazione.

Roma, dalla Sede della Congregazione per la Dottrina della Fede, il 30 novembre 2000.

* Joseph Card. Ratzinger
Prefetto

* Tarcisio Bertone, S.D.B.
Arcivescovo em. di Vercelli

Segretario

17 «Christus, quem Pater sanctificavit et misit in mundum (lo 10.36). consecrationis missionisque suae per 
Apostolos suos, eorum successores, videlicet Episcopos participes effecit, qui munus ministerii sui, vario gradu, 
variis subiectis in Ecclesia legitime tradiderunt» (Concilio Vaticano II. Lumen gentium, 28).

11 «Sacerdos quidem ministerialis, potestate sacra qua gaudet,... sacrificium eucharisticum in persona Chri- 
ni conficit» (Concilio Vaticano II, Lumen gentium, 10).

” «In institutionis narratione vis verborum et actionis Christi, et Spiritus Sancti potentia, sub panis et vini 
speciebus Eius corpus et sanguinem sacramentaliter efficiunt praesentia, Eius sacrificium semel pro semper in 
cruce oblatum» (Catechismus Catholicae Ecclesiae, 1375).

70 Cfr. Concilio Vaticano II, Lumen gentium, 10.
21 Cfr. Concilio di Trento: DS 1601. 1670. 1701.





Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

UFFICIO NAZIONALE
PER LA PASTORALE DELLA SANITÀ

Per la IX Giornata Mondiale del Malato (11 febbraio 2001)

COSTRUIRE PONTI 
NON SOLITUDINI

Il bisogno di comunicazione

Oggi viviamo in un’epoca fondata sulla 
comunicazione. Allo stesso tempo, mai come 
oggi, la solitudine si è trasformata in malattia. Si 
è soli in un condominio dove vivono centinaia di 
Persone, si è soli nei negozi più affollati, si è soli 
sui treni e per le strade.

Si è circondati da rumori di ogni tipo o legati 
a Walkman molte ore del giorno però, dentro, ci 
si sente vuoti.

Il nostro tempo rivela una realtà paradossale: 
da una parte, tramite la televisione, i giornali, i 
telefonini, Internet, si è ampliata a dismisura la 
capacità dell’uomo di comunicare, abbattendo 
distanze geografiche e culturali e, dall’altra, si 
assiste a un crescente vuoto di comunicazione, 
all’assenza di dialogo. Inoltre, i mezzi di comu­
nicazione di massa hanno contribuito ad alimen­
tare atteggiamenti di passività, spersonalizzazio­

ne e dipendenza e hanno mortificato lo spazio 
della creatività umana.

L’espropriazione della relazione ha parados­
salmente prodotto la pungente solidarietà delia 
solitudine.

Molti sono soli perché non hanno mai ascol­
tato, sono solo abituati a parlare e ritengono dia­
logo quello che è monologo. Altri sono soli per­
ché si sono chiusi nel proprio nido isolandosi dal 
prossimo, emarginandosi dalla vita e vivendo 
all’ombra delle proprie preoccupazioni.

Altri ancora, e sono la maggior parte, sono 
soli perché non si sentono accettati, amati, ascol­
tati.

Ma il mondo è anche pieno di persone moti­
vate a costruire ponti di speranza, ad offrire il 
dono di una presenza sanante e di un’attenzione 
benefica.

1425



1426 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Dio che dialoga con l’uomo

Al cuore della religione cristiana c’è un Dio 
che dialoga con l’uomo e si rivela all’uomo. Il 
Dio dei cristiani non è il Dio del silenzio, ma il 
Dio della Parola.

È il Dio che prende l’iniziativa di amare l’uo­
mo, prima ancora di essere amato dall’uomo. E il 
Dio che attraverso il mistero della Creazione 
rivela il suo progetto d’amore e di speranza. E il 
Dio che attraverso il mistero della Trinità rivela 
la ricchezza della comunione.

È il Dio che attraverso il mistero dell’Incama- 
zione si fa Parola: «E il Verbo si fece carne e 
venne ad abitare in mezzo a noi» (Gv 1,14).

Gesù stabilisce una nuova alleanza tra Dio e 
gli uomini, è il grande comunicatore dell’amore 
divino: «Questo è il disegno di Dio: fare di Cri­
sto il cuore del mondo» (dalla Liturgia delle 
Ore).

Le pagine del Vangelo propongono lo stile di 
relazione di Gesù. Il suo modo di dialogare è 
attento all’identità e ai bisogni degli interlocutori.

A volte guarisce il corpo, come con la suoce­
ra di Pietro (Le 4,38-39); talora privilegia il col­
loquio che risponde ai quesiti della mente, come

nel caso di Nicodemo (Gv 3,1-21); talvolta si 
mette in sintonia con i bisogni del cuore, come 
nel dialogo con la Samaritana (Gv 4,1-41); altre 
volte risponde alle esigenze di perdono e riscatto 
interiore, come nella vicenda della donna colta in 
adulterio (Gv 8,2-11).

Egli coniuga l’approccio relazionale con le 
esigenze di chi gli sta dinanzi e, di volta in volta, 
educa ad osservare le persone (Le 7,36-50); a 
comprenderle (Gv 5,1-9; Le 7,11-16); a sintoniz­
zarsi con il loro grido (Me 10,46-52); a confron­
tarle (Me 11,27-33; Mt 16,23).

Al centro del suo messaggio c’è una visione 
globale dell’uomo e dei suoi rapporti fondamen­
tali: «Amerai il Signore Dio tuo con tutto il tuo 
cuore, con tutta la tua anima, con tutte le tue 
forze e con tutta la tua mente, e il prossimo tuo 
come te stesso» (Le 10,27). Le piste maestre 
della tradizione cristiana includono l’amore 
verso Dio, il prossimo e se stessi, e le modalità 
per viverlo abbracciano la sfera fisica (con tutte 
le forze), intellettuale (con tutta la mente), emo­
tiva (con tutto il cuore) e spirituale (con tutta l’a­
nima).

essere protagonisti a pieno titolo delle scelte che 
li riguardano. In molti ambienti, particolarmente 
dinanzi a diagnosi infauste, prevale ancora un 
atteggiamento medico paternalistico, che si affi­
da al presupposto che le persone siano incapaci 
di gestire le verità che li riguardano, per cui si 
ricorre alla cosiddetta "congiura del silenzio” o 
alla “falsificazione sistematica della verità”.

Il criterio di comunicazione di una diagnosi 
deve basarsi sulla conoscenza della maturità e 
delle risorse della persona, non sulle paure dei 
familiari o sull’incompetenza dei medici a comu­
nicare, aspetti che mortificano la dignità del sog­
getto interessato. Egli non può elemosinare la 
verità, che gli è dovuta per diritto.

Allo stesso tempo, la verità - anche la più 
amara - deve essere comunicata con amabilità» 
con gradualità e con speranza, perché non spetta 
a nessuno il definire i tempi o gli sviluppi di un 
evento patologico.

Per altri malati non è tanto la conoscenza di 
una diagnosi che è importante, quanto quell’in- 
sieme di informazioni quotidiane sul perché di 
una dieta, di un farmaco, di un’attesa, di una pro­
cedura medica, che li aiuta a instaurare rapporti 
di fiducia con gli operatori sanitari.

Il malato, una persona assetata di comunicazione

Uno dei bisogni fondamentali dell’uomo è di 
parlare e di comunicarsi. Nell’arco dell’esistenza, 
dai primi vagiti all’ultimo respiro, l’uomo avver­
te l’esigenza di farsi conoscere e di esprimersi.

E soprattutto nella stagione della sofferenza e 
della vulnerabilità che questa esigenza si fa più 
pressante.

Si ha bisogno di dare voce alla propria 
ansietà, al proprio cordoglio, ai propri pensieri e 
sentimenti.

L’impatto con una malattia che turba resi­
stenza, sconvolge la progettualità e produce per­
dite fisiche o affettive, è accompagnato dal biso­
gno dei protagonisti di dare voce al proprio 
travaglio esistenziale. Si ha la necessità di confi­
dare a qualcuno il racconto della propria storia 
cambiata. Spesso i familiari o gli amici intimi 
sono i primi destinatari di messaggi intrisi di 
incertezza, paura o speranza.

Sovente, sono gli operatori sanitari a cui il 
paziente si rivolge per prestazioni diagnostiche, 
terapeutiche o riabilitative, gli intermediari pri­
mari del suo bisogno di comunicarsi e sapere.

Per alcune persone l’aspetto più importante 
della comunicazione è l’informazione, dato che 
vogliono conoscere la propria condizione per



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1427

Per tutti, la comunicazione significa soprattut­
to poter narrarsi e sentirsi capiti e accettati.

L’impatto improvviso o permanente con l’in­
fermità può produrre sconcerto o rabbia, depres­
sione o paura, ribellione o senso di colpa. La 
relazione sanante non comporta solo la cura della 
parte malata della corporeità, ma anche il dialo­
go con la persona per comprenderne la storia, 
recepirne i meccanismi di difesa, avvertirne i 
pensieri e le preoccupazioni, accoglierne i senti­
menti, individuarne le risorse e i valori.

L’attenzione globale permette di passare dal 
contesto limitato della guarigione biologica

Il mosaico della sofferenza

Il Santo Padre, nel Messaggio per la IX Gior­
nata Mondiale del Malato, indica il mondo della 
sanità come un luogo privilegiato per diventare 
un prezioso laboratorio della civiltà dell’amore: 
«Gli ospedali, i centri per ammalati o per anzia­
ni, ed ogni casa dove sono accolte persone soffe­
renti, costituiscono ambiti privilegiati della 
nuova evangelizzazione, che deve impegnarsi 
Per far sì che proprio lì risuoni il messaggio del 
Vangelo, apportatore di speranza».

Il termine sofferenza abbraccia un orizzonte 
ampio quanto la storia umana. Ogni tipo di sof­
ferenza è comunicazione di un’esperienza di 
limite, che invoca rispetto e solidarietà.

C’è chi sperimenta la sofferenza mentale, 
che si manifesta in squilibri comportamentali 
legati, spesso, al patrimonio genetico o ad epi­
sodi traumatici vissuti a livello personale o 
familiare.

Altri devono fare i conti con la sofferenza psi­
cologica, che si può esprimere nel groviglio di 
sentimenti che accompagnano un distacco o una 
separazione, nella perdita deH’autostirta o nella 
difficoltà a gestire i conflitti o le relazioni.

Altri ancora sono provati dalla sofferenza spi­
rituale che trova espressione nel vuoto interiore, 
nella crisi di scopo e di ideali, nel senso di inuti­
lità e disperazione, nell’alienazione da Dio, dagli 
altri o da se stessi.

I benefici di una comunicazione sanante

Nelle ultime due decadi si sono moltiplicate 
le iniziative tese ad assicurare spazi di accoglien­
za ed ascolto delle persone.

Sono sorti così nelle parrocchie “Centri di 
ascolto" e si sono diffusi i corsi di “Relazione di 
aiuto" e di “Comunicazione e ascolto".

all’orizzonte più vasto della guarigione biografi­
ca, che abbraccia l’interezza della persona.

Comunicare a questi livelli è offrire salute, 
significa scoprire che in ogni malato abita un 
medico interiore, per cui la sfida rivolta ai pro­
fessionisti della medicina e dell’assistenza è di 
educarsi ad individuarlo e a portarlo alla luce.

Apprendere questo linguaggio sanante risulta 
più facile quando l’operatore sanitario è consa­
pevole del malato che porta in sé, malato rappre­
sentato dai propri limiti e fragilità, per cui è più 
capace di accostarsi a chi soffre con atteggia­
menti di umanità e di parità.

Altri, infine, si sentono prigionieri della soffe­
renza fìsica le cui molteplici espressioni portano 
il nome della dialisi, dell’Alzheimer, dell’AIDS, 
del cancro, di un infarto, di un grave handicap, 
per citarne alcuni.

Ogni forma di sofferenza può provocare 
momenti di stanchezza e di impazienza, giorni di 
smarrimento e di sfiducia, sia per quanti la vivo­
no in prima persona, i familiari o chi si prende 
cura di loro. Poi, prevale una scelta di fondo che 
porta a vivere l’esperienza in modo positivo o 
negativo.

A seconda dell’atteggiamento assunto, la 
malattia può condurre alla maturazione o alla 
disperazione.

C’è chi, nel dolore, si apre agli altri e chi si 
chiude sempre più in se stesso, chi trasforma la 
sofferenza in testimonianza di amore e di speran­
za, e chi la ritiene inaccettabile e si sente vittima 
di un’ingiustizia.

Qualsiasi sia la reazione, il dolore esige com­
prensione e rispetto, non facili giudizi.

«Il mondo dell’umana sofferenza invoca, per 
così dire, senza sosta un altro mondo: quello del­
l’amore umano» (Salvifici doloris, 29). Un’e­
spressione peculiare dell’amore consiste nel per­
mettere all’altro di esprimersi, come condizione 
per riconciliarsi ed assumere gradualmente la 
propria vulnerabilità.

La convinzione di fondo è che una comunica­
zione sana promuove la salute, genera apertura, 
rafforza l’autostima.

Il mondo della salute, intriso delle tensioni e 
delle frustrazioni umane, reclama canali espres­
sivi per veicolare in modo costruttivo e fecondo



1428 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

l’energia psichica e mentale. L’opportunità di 
comunicarsi comporta diversi benefici, tra cui:

- fare chiarezza: il dare voce a ciò che si prova, 
si sente o si spera permette di guardare alle situa­
zioni con maggior lucidità e obiettività, diventa 
occasione per una migliore autoconoscenza;

- ridimensionare i problemi: spesso, mettere 
in parole le angustie aiuta a sdrammatizzarle, a 
vederle sotto una luce diversa, ad accoglierne 
aspetti rimasti precedentemente ignorati;

- elaborare il cordoglio: comunicare a qual­
cuno il travaglio che accompagna le perdite è un 
modo sanante per far fronte alla realtà;

- ritrovare la serenità e l’equilibrio: un buon 
colloquio non è solo un modo per liberarsi, ma 
anche per recuperare l’equilibrio interiore, sen­
tirsi meno soli, creare vincoli di comunione e 
solidarietà;

- riguadagnare fiducia: il sentirsi ascoltati fa 
bene, dà un senso di dignità personale e diventa 
un mezzo di crescita;

- liberare le tensioni: il reprimere le emozio­
ni può nuocere alla salute, produrre disagi psico­
somatici e, talvolta, travisare la lettura della 
realtà.

Gli ostacoli alla comunicazione

Saper ascoltare è un’arte che si coltiva con 
umiltà e saggezza; di fatto, sono più evidenti le 
carenze o i comportamenti limitanti nella comu­
nicazione.

Non risulta facile incorporare l’ascolto nella 
pratica professionale a causa di una serie di fat­
tori, tra cui:

- il disinteresse,
- la fretta.
- gli atteggiamenti di superiorità,

- l’impazienza,
- il giudizio,
- la banalizzazione,
- la superficialità
- l’invadenza,
- l’egocentrismo,
- gli atteggiamenti predicatori.
L’insieme di questi atteggiamenti ostacolanti 

aiuta ad apprezzare il seguente messaggio di un 
malato:

ASCOLTAMI

Quando ti chiedo di ascoltarmi 
e tu inizi a darmi consigli, 
non hai fatto ciò che ti ho chiesto.

Quando ti chiedo di ascoltarmi 
e tu cominci a dirmi 
perché non dovrei sentirmi così, 
non hai rispettato i miei sentimenti.

Quando ti chiedo di ascoltarmi 
e tu ti senti in dovere di fare qualcosa 
per risolvere i miei problemi, 
in realtà non mi hai aiutato.

Forse è per questo che la preghiera 
consola molte persone: 
perché Dio tace, 
non dà consigli, 
né cerca di sistemare le cose.

Lui solo ascolta 
e ha fiducia che le cose, 
pian piano, si risolvano.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1429

Atteggiamenti che promuovono la comunicazione

a mettersi in sintonia con l’altro, a vedere il 
mondo dalla sua prospettiva e a comprenderne 
gli stati d’animo. Si trasmette attraverso il 
rispecchiamento dei sentimenti e la riformulazio­
ne dei contenuti. L’atteggiamento empatico pro­
muove nell’altro la capacità di esprimersi con 
libertà, ne favorisce il benessere psicologico e ne 
matura il senso di responsabilità;

- l’uso di una varietà di risorse: la comuni­
cazione sanante è alimentata da gesti di incorag­
giamento, verbali e non verbali, da stimoli alla 
riflessione attraverso domande aperte piuttosto 
che chiuse, da manifestazioni di affetto quali un 
sorriso o una carezza, che possono dire di più di 
mille parole.

Ecco il messaggio lasciato da una morente al 
giovane cappellano, che l’aveva accompagnata 
fino alla morte:

UN GRAZIE PER TE

Queste parole sono per te 
perché nessuno lo saprà mai 
nessuno penserà di chiedertelo 
nessuno si preoccuperà di ringraziarti.

Ma tu mi sei stato vicino 
quando sentivo il bisogno di qualcuno. 
Nei momenti di paura

la tua gentilezza mi ha confortato 
nei momenti di tristezza

il tuo sorriso mi ha rasserenato 
nei momenti di scoraggiamento

la tua premura mi ha rincuorato 
nei momenti di stanchezza

la tua preghiera mi ha accompagnato.

Ti ringrazio per l’amore che hai avuto per me, 
per non avermi mai abbandonato 
per aver portato alla luce i miei segreti interiori 
per aver rispettato i miei silenzi 
per avermi ricordato che non cammino solo 
per aver dato dignità ai miei ultimi giorni.

Queste parole di grazie sono per te 
perché nessuno saprà mai quanto hai fatto per me 
nessuno si sognerà di chiedertelo 
nessuno penserà di ringraziarti.

Che Dio ti accompagni e resti sempre con te!

Il dialogo diventa terapia e medicina sanante 
quando è fondato sui seguenti atteggiamenti: 

■ — l’apertura-, onorare la persona significa 
riconoscerne l’unicità e la novità creando le con­
dizioni e il clima favorevoli alla condivisione. 
Ognuno ha una storia diversa da raccontare lega­
ta alle proprie radici culturali, familiari, religiose, 
professionali. L’apertura favorisce che i colori 
del mosaico interiore vengano alla luce;

- la centralità dell'altro: è nella misura in 
cui si affida all’altro il protagonismo dell’incon­
tro, che si realizza la vera comunicazione. L’a­
scolto e l’accoglienza permettono di individuare 
non solo le difficoltà e le problematiche che l’in­
terlocutore vive, ma anche le risorse che possie­
de perché siano poste a servizio della salute e 
della speranza;

- I’empatia: questa capacità relazionale aiuta



1430 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

L’ascolto del malato guarisce i sani

«Ci sono benedizioni di Dio che entrano rom­
pendo i vetri» (Louis Veuillot).

Il dolore non ha solo il potere di turbare il 
cuore e di logorare la resistenza fisica, ma anche 
di contribuire, più di qualsiasi altro evento, alla 
maturazione interiore della persona: «Allorché 
questo corpo è profondamente malato, totalmen­
te inabile e l’uomo è quasi incapace di vivere e 
di agire, tanto più si mettono in evidenza l’inte­
riore maturità e grandezza spirituale, costituen­
do una commovente lezione per gli uomini sani e 
normali» (Salvifici doloris, 26).

Il mondo dei sani non deve considerare il 
malato solo come beneficiario di aiuto e oggetto 
di prestazioni sanitarie, ma come maestro di vita 
che imparte lezioni quotidiane di saggezza, attra­
verso la sua presenza e testimonianza. La Chiesa 
si è fatta spesso portavoce di questa consapevo­
lezza: «Spetta alla comunità cristiana valorizzare 
la presenza dei malati, la loro testimonianza nella 
Chiesa e il contributo specifico che essi possono 
dare alla salvezza del mondo» (La pastorale della 
salute nella Chiesa italiana [1989], 26).

Ma in che modo l’ascolto dei malati guarisce 
i sani? Ecco alcuni messaggi evangelizzanti.

- // valore della riflessione
L’esperienza di malattia o di morte induce alla 

riflessione sulle verità della vita: l’uomo si inter­
roga e interpella Dio; cerca il senso dei propri 
limiti, della vecchiaia e della morte, il perché del 
patire e dello sperare.

E un viaggio interiore, compiuto talvolta nel 
silenzio e spesso nel dialogo con qualcuno, che 
porta a scoprire ciò che è essenziale nella vita, 
quando si è svestiti delle false certezze e delle 
proprie maschere.

- La libertà interiore
Molti ritengono che la felicità dipenda dalla 

bellezza, dalla ricchezza e dalla giovinezza. L’in­
fermità costringe a riesaminare la scala dei valo­
ri e promuove una nuova libertà interiore che si 
manifesta nel distacco dalle cose effimere, nel 
coraggio di assumere atteggiamenti costruttivi 
dinanzi alle prove, nel trasformare il Venerdì 
Santo della sofferenza in occasione di risurrezio­
ne e risveglio spirituale.

- La spiritualità della provvisorietà
L’esperienza di limite e di fragilità fa toccare 

con mano la precarietà di ogni bene umano e

materiale, mette in crisi il castello delle proprie 
sicurezze, richiama il mistero e la precarietà di 
ogni cosa.

La consapevolezza della caducità fa sbocciare 
una nuova spiritualità che guida a valorizzare le 
piccole cose, a far tesoro di ogni giorno, a colti­
vare la relazione con Dio e con gli altri, a ridi­
mensionare le preoccupazioni materiali.

-Una sana interdipendenza
La malattia mette a nudo quanto sia fragile la 

ricerca di indipendenza.
L’ospedalizzazione richiama quanto bisogna 

dipendere dagli altri, quanta solitudine produca 
l’orgoglio o una falsa autonomia, quanto sia 
necessario vivere in un clima di apertura reci­
proca.

La sofferenza rende più realistica la visione 
esistenziale e infonde quella sana umiltà che 
porta ad essere più umani, più comprensivi e tol­
leranti nei riguardi del prossimo.

- La centralità del sofferente
È importante ricordarsi che l’ospedale è più 

un luogo di cura per i malati che non un posto di 
lavoro per i sani, che la tecnologia è a servizio 
dell’uomo e non l’uomo a servizio della scienza.

«Porre il malato al centro significa pensare 
prima di tutto a lui nell’organizzazione del siste­
ma salute, nel disegnare le strutture sanitarie e la 
loro ubicazione, nello stabilire gli orari dei pasti 
e delle visite, nella distribuzione delle risorse 
umane ed economiche. Alla centralità del malato 
si sono sostituiti, sovente, altri protagonisti di 
ordine politico, sindacale, amministrativo, orga­
nizzativo, e si nota un’evidente incoerenza tra 
l’obiettivo manifesto di promuovere la sua salute 
e la priorità di altri interessi, che vengono privi­
legiati.

Oggi la trasformazione dell’ospedale in 
azienda punta sull’efficienza e sui risultati. È un 
modello di organizzazione sanitaria che s’ispira 
ai criteri dell’efficientismo e della concorrenza e 
premia l’incentivo economico e scientifico piut­
tosto che quello umano» (A. Pangrazzi, Sii un 
girasole accanto ai salici piangenti, Ed. Camil- 
liane, Torino 1999, pag. 31).

L’umanità di una struttura sanitaria dipende 
dalle relazioni che si instaurano tra degenti e 
operatori sanitari.

Un ospedale senza umanità è come un matri­
monio senza amore o una Chiesa senza fede.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1431

Insieme per servire meglio

L’esperienza quotidiana insegna quanto sia 
importante la collaborazione e il lavoro in équipe 
ai fini della cura e della guarigione.

La comunicazione è il termometro che misu­
ra le condizioni di salute o di malessere di un’i­
stituzione: quando è attiva diventa un filo che 
unisce idealmente le intenzioni e l’impegno di 
quanti operano nel mondo della salute. Quando 
è carente o viene strumentalizzata ai propri fini, 
genera barriere, inasprisce i rapporti, instaura un 
clima di rivalità e competizione tra gli operatori 
sanitari. Non è infrequente che la collaborazione 
da tutti invocata sia ostacolata perché prevalgo­
no atteggiamenti di individualismo e autosuffi­
cienza, per cui ognuno reclama autonomia di 
azione provocando la frammentazione del servi­
zio. Il desiderio di primeggiare, la ricerca di pre­
stigio o di vantaggi personali fa sì che si offu­
schino quei valori umani e spirituali che, in 
passato, avevano spesso contribuito a creare un 
“clima di famiglia” all’interno della struttura 
sanitaria.

Il “mosaico terapeutico” si costruisce quando

Fortificati dalla fede

La realtà della sofferenza rammenta, da 
vicino, come gli sforzi umani debbano coniu­
garsi con l’azione e la grazia di Dio che opera 
nella quotidianità, in modi misteriosi e sempre 
attuali. E il malato stesso che, spesso, attraver­
so le sue riflessioni e la sua testimonianza, 
riconduce i sani a recuperare l’orizzonte spiri­
tuale.

Il Santo Padre si fa portavoce di questa verità 
invitando ad attingere luce alla fede cristiana di­
nanzi alle prove della vita: «Annunciate che Cri- 

gli altri sono percepiti come collaboratori, non 
avversari.

Il lavoro in équipe nasce dalla consapevolez­
za dei propri limiti dinanzi alla complessità della 
sofferenza umana e dalla capacità di valorizzare 
ogni contributo per lenirla.

Allora la comunicazione diventa sinergia di 
sforzi che onora l'apporto delle diverse profes­
sioni e beneficia il malato.

Altrimenti il rischio è di una “spartizione" 
del malato attraverso interventi che ne mortifica­
no la cura integrale.

Alcuni sono portati a preoccuparsi di “che 
cosa”, non di “chi" curare, privilegiando l’atten­
zione al problema e trascurando la persona.

Altri si accostano al malato con la propria agen­
da: chi per raccoglierne la storia clinica, chi per 
fargli un’iniezione o un prelievo, chi per sottopor­
lo ad una terapia, chi per offrirgli i Sacramenti.

Il processo di guarigione si realizza attraverso 
la cooperazione di tanti contributi e la comunica­
zione aiuta ad armonizzare il mosaico degli inter­
venti per il miglior bene del malato.

sto è conforto di quanti vivono nelle angustie e 
nelle difficoltà; è forza per chi attraversa momenti 
di stanchezza e di vulnerabilità; è sostegno per 
chi opera appassionatamente al fine di assicurare 
a tutti migliori condizioni di vita e di salute.

La Vergine della Consolazione faccia sentire 
la sua materna protezione a tutti i suoi figli nella 
prova; aiuti voi a testimoniare al mondo la tene­
rezza di Dio e vi renda icone viventi del Figlio 
suo» (dal Messaggio del Santo Padre per la IX 
Giornata Mondiale del Malato).





Atti dell’Arcivescovo

TRIBUNALE ECCLESIASTICO 
DIOCESANO E METROPOLITANO 

DI TORINO

AMBITO DELLE COMPETENZE E DELEGHE

PREMESSO che con decreto in data odierna ho nominato i membri del Tri­
bunale Ecclesiastico Diocesano e Metropolitano di Torino:
CONSIDERATA l'opportunità di precisare l'ambito delle competenze e di 
elencare le specifiche deleghe attribuite al Tribunale Ecclesiastico Diocesano 
dell'Arcidiocesi:
VALUTATE attentamente le circostanze di diritto e di fatto:
Visto n can. 391 del Codice di Diritto Canonico:

CON IL PRESENTE DECRETO 
1. DICHIARO CHE

Al Tribunale Ecclesiastico Diocesano di Torino competono:
1. le cause contenziose nell'ambito dell'Arcidiocesi di Torino, regolate dai 
canoni 1419-1427 e 1501-1670, non riservate ai Tribunali della Santa Sede o 
ai Tribunali Ecclesiastici Regionali;
2. le cause penali nell'ambito dell'Arcidiocesi di Torino, regolate dai canoni 
1717-1731;

le rogatorie richieste da un altro Tribunale, a norma del can. 1418;
la concessione del consenso ai Tribunali di Regioni Ecclesiastiche fuori 

dal Piemonte per l'acquisto di competenza in cause di nullità di matrimonio 
^on riservate alla Sede Apostolica, a norma del can. 1673.

Al Tribunale Ecclesiastico Metropolitano di Torino competono:
le cause di appello contro le sentenze emanate dai Tribunali Ecclesiastici 
diocesani della Provincia Ecclesiastica di Torino, a norma del can. 1438,1°.

1433



1434 Atti dell'Arcivescovo

2. DELEGO
IN MODO ABITUALE LE SEGUENTI COMPETENZE

al Tribunale Ecclesiastico Diocesano di Torino:
1. le cause di separazione personale dei coniugi - quando si procede per 
via giudiziaria - per quanti sono legati dal solo matrimonio canonico, a 
norma dei canoni 1692-1696;
2. le istruttorie nei processi di Dispensa Pontificia sul matrimonio rato et 
non consummato, a norma dei canoni 1697-1706;
3. le istruttorie nei processi di Dispensa Pontificia sul matrimonio in favo- 
rem fidei;
4. gli accertamenti circa l'applicazione del Privilegio Paolino, a norma dei 
canoni 1143-1146;
5. le istruttorie nei processi per la dichiarazione di morte presunta del 
coniuge, a norma del can. 1707;

al Vicario Giudiziale del Tribunale Ecclesiastico Diocesano di Torino:
la rimozione dei divieti a passare a nuove nozze apposti dai Tribunali Apo­
stolici o Regionali o dalle Congregazioni della Santa Sede - anche in pre­
senza della clausola "inconsulto Tribunali..." - se di competenza dell'Ordina­
rio dell'Arcidiocesi di Torino.

3. STABILISCO CHE
1. i procedimenti in corso alla data odierna presso il Tribunale Ecclesiastico 
Regionale Piemontese, iniziati secondo la disciplina diocesana torinese pre­
cedentemente in vigore, continuino ad essere delegati a quel Tribunale fino 
alla loro conclusione;
2. la notifica dell'avvenuta dichiarazione di nullità del matrimonio o la 
Dispensa Pontificia alle parrocchie interessate continui ad essere delegata, 
per quanto riguarda l'Ordinario dell'Arcidiocesi di Torino, al Tribunale 
Ecclesiastico Regionale Piemontese.

Dato in Torino, il giorno uno del mese di novembre - solennità di Tutti i Santi 
- dell'anno del Signore duemila, con decorrenza immediata.

* Severino Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino 

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile



Atti dell’Arcivescovo 1435

ASSEGNAZIONE DELLE SOMME 
PROVENIENTI DALL# PER MILLE DELL’IRPEF 

PER L’ESERCIZIO 2000

PREMESSO che la Conferenza Episcopale Italiana ha provveduto a trasmettere le somme 
derivanti dall’8 per mille dell’IRPEF destinate all’Arcidiocesi di Torino per l’esercizio 
2000:
TENUTO CONTO della specifica Determinazione approvata dalla XLV Assemblea Gene­
rale della Conferenza Episcopale Italiana (Collevalenza, 9-12 novembre 1998), promulgata 
in data 18 novembre 1998 con decreto del Cardinale Presidente:
VISTA la proposta dell’Economo diocesano:
SENTITO il parere del Collegio dei Consultori e del Consiglio Diocesano per gli affari eco­
nomici, nonché dellTncaricato diocesano per la promozione del sostegno economico alla 
Chiesa cattolica e, per quanto di competenza, del Direttore della Caritas diocesana:

CON IL PRESENTE DECRETO
DISPONGO

CHE LE SOMME PROVENIENTI DALL'S PER MILLE DELL’IRPEF 
EX ART. 47 DELLA LEGGE 222/1985

RICEVUTE NELL’ANNO 2000 
DALLA CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

SIANO COSÌ ASSEGNATE:

I. PER ESIGENZE DI CULTO E PASTORALE

Totale delle somme da assegnare per canno 2000

°) Contributo ricevuto dalla C.E.I. nel 2000 4.708.109.020

110.333.165
4.818.442.185

h) Interessi maturati sui depositi bancari 
e sugli investimenti al 31 dicembre 1999
Totale parziale

0 Fondo diocesano di garanzia 
relativo agli esercizi precedenti 470.462.460

d) Somme impegnate per iniziative pluriennali 
negli esercizi precedenti —

e) Somme assegnate nell’esercizio 1999 
e non erogate al 31 marzo 2000 60.000.000
Totale parziale 530.462.460.

5.348.904.645



1436 Atti dell’ Arcivescovo

A. Esercizio di culto:
1. Nuovi complessi parrocchiali
2. Conservazione o restauro di edifici di culto già esistenti 

o di altri beni culturali ecclesiastici
3. Arredi sacri delle nuove parrocchie
4. Sussidi liturgici
5. Studio, formazione e rinnovamento delle forme

di pietà popolare
6. Formazione di operatori liturgici

Totale parziale

200.000.000

25.000.000
225.000.000

13. Esercizio della cura delle anime:
1. Attività pastorali straordinarie
2. Curia diocesana e Centri pastorali diocesani
3. Tribunale Ecclesiastico diocesano
4. Mezzi di comunicazione sociale a finalità pastorale
5. Istituto di Scienze Religiose

. 6. Contributo alla Facoltà Teologica
7. Archivi e biblioteche di enti ecclesiastici
8. Manutenzione straordinaria di case canoniche 

e/o locali di ministero pastorale
9. Consultorio familiare diocesano

10. Parrocchie in condizioni di straordinaria necessità
11. Enti ecclesiastici per il sostentamento 

dei sacerdoti addetti
12. Clero anziano e malato
13. Istituti di vita consacrata in straordinaria necessità

250.000.000
750.000.000

750.000.000
35.OOO.OOO

100.000.000
100.000.000

1.510.131.285

Totale parziale 3.495.131.285

C. Formazione del Clero:
1. Seminario diocesano, interdiocesano, regionale
2. Rette di seminaristi e sacerdoti studenti a Roma 

o presso altre Facoltà ecclesiastiche
3. Borse di studio per seminaristi
4. Formazione permanente del Clero
5. Formazione al Diaconato permanente
6. Pastorale vocazionale

Totale parziale

450.000.000

25.000.000

50.000.000
20.000.000

545.000.000

I). Scopi missionari:
1. Centro missionario diocesano e animazione missionaria
2. Volontari missionari laici
3. Cura pastorale degli immigrati presenti in diocesi 

Totale parziale

E. Catechesi ed educazione cristiana:
1. Oratori e patronati per ragazzi e giovani
2. Associazioni ecclesiali (per la formazione dei membri)
3. Iniziative di cultura religiosa nell’ambito della diocesi 

Totale parziale
135.OOO.OOO
135.000.000



Atti dell’Arcivescovo 1437

E Contributo al servizio diocesano
per la promozione del sostegno economico alla Chiesa:

7.500.000
Totale parziale 7.500.000

G. Altre assegnazioni:

Totale parziale —

H. Somme impegnate per iniziative pluriennali:
1- Fondo diocesano di garanzia 470.810.900
2. Fondo diocesano di garanzia 

relativo agli esercizi precedenti 470.462.460
3- Somme impegnate per iniziative pluriennali 

negli esercizi precedenti —
Totale parziale 941.273.360

Totale DELLE ASSEGNAZIONI 5.348.904.645

* * *

H. PER INTERVENTI CARITATIVI

a) Contributo ricevuto dalla C.E.I. nel 2000 2.586.569.384
ti) Interessi maturati sui depositi bancari

e sugli investimenti al 31 dicembre 1999 14.668.739
Totale parziale 2.601.238.123

c) Somme impegnate per iniziative pluriennali 
negli esercizi precedenti —

ti) Somme assegnate nell’esercizio 1999 
e non erogate al 31 marzo 2000 —
Totale parziale —

Totale delle somme da assegnare per l’anno 2000 2.601.238.123

A. Distribuzione a persone bisognose:
1 • Da parte della diocesi
2. Da parte delle parrocchie
3- Da parte di altri enti ecclesiastici

Totale parziale

Opere caritative diocesane:
1 • In favore di extracomunitari
2. In favore di tossicodipendenti
3- In favore di anziani

In favore di portatori di handicap
5- In favore di altri bisognosi

416.238.123
355.000.000
100.000.000

80.000.000

90.000.000

871.238.123



Atti dell’Arcivescovo1438

6. Borse lavoro per disoccupati
7. In favore di soggetti ad evitare l’usura 

Totale parziale

350.000.000
150.000.000

670.000.000

C. Opere caritative parrocchiali:
1. In favore di extracomunitari
2. In favore di tossicodipendenti
3. In favore di anziani
4. In favore di portatori di handicap
5. In favore di altri bisognosi

Totale parziale

40.000.000
30.000.000
50.000.000
20.000.000
60.000.000

200.000.000

D. Opere caritative di altri enti ecclesiastici:
1. Suore Albertine
2. Suore di Carità dell’Assunzione
3. Suore Agostiniane
4. Conferenze di San Vincenzo
5. Ass. Comunità Papa Giovanni XXIII
6. Ass. Comunità Franca e Marco

Totale parziale

20.000.000
15.000.000
60.000.000

150.000.000
20.000.000
10.000.000

275.000.000

E. Altre assegnazioni:
1. Anziani e ammalati
2. Tossicodipendenti
3. Giovani e disoccupati
4. Stranieri e nomadi
5. Aiuto alla vita

Totale parziale

95.000.000 
180.000.000 
130.000.000 
100.000.000

80.00.000
585.000.000

F. Somme impegnate per iniziative pluriennali:
1. Riporto delle somme impegnate negli esercizi precedenti 

Totale parziale
—

—■

TOTALE DELLE ASSEGNAZIONI 2.601.238.123

* * *

Stabilisco che le disposizioni del presente provvedimento siano trasmesse alla Segreteria 
Generale della Conferenza Episcopale Italiana attraverso i prospetti di rendicontazione pre­
disposti secondo le indicazioni date dalla Presidenza della C.E.I.

Dato in Torino, il ventiquattro del mese di novembre dell’anno duemila

* Severino Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino 

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile



Atti dell’Arcivescovo 1439

Messaggio per i settimanali diocesani

Il Vangelo sui giornali

Carissimi,
mai come in questi tempi risuona forte e impegnativo il comando di 

Gesù: "Andate e annunciate il Vangelo a tutte le genti". Un comando che è 
all'origine della missione della Chiesa e che impegna tutti i cristiani in un 
continuo sforzo per trovare i mezzi, le opportunità e le modalità dell'an­
nuncio in modo che sia possibile per tutti conoscere il messaggio di spe­
ranza e di salvezza che viene dall'incontro con il Signore Gesù.

Oggi, infatti, il messaggio cristiano corre sovente il rischio di rimanere 
soffocato dal rumore che avvolge tutto il mondo e che risuona nelle nostre 
case e nelle nostre famiglie attraverso quegli strumenti magnifici e terribili 
che sono i mezzi di comunicazione di massa. La stessa testimonianza sin­
cera e profonda di tanti cristiani che nella vita quotidiana diventano segni 
vivi della presenza del Signore nella storia degli uomini può, a volte, pas­
sare inosservata e perdere in efficacia.

Il cammino per continuare a rispondere gioiosamente e fermamente 
oggi al comando di Gesù di annunciare la buona novella, ha il suo primo 
passo nella formazione della coscienza di ogni donna e uomo cristiani. Una 
formazione che si basa sulla riflessione personale di fronte al Signore e sul­
l'ascolto della voce della Chiesa "madre e maestra".

Sono queste le considerazioni che mi spingono anche quest'anno a pro­
porre a tutte le comunità cristiane di celebrare la Giornata diocesana dedi­
cata ai settimanali cattolici. La nostra Chiesa torinese ha la fortuna e il pri­
vilegio di avere due giornali che, nella loro diversità, arricchiscono il 
panorama dell'informazione locale e contribuiscono alla formazione cri­
stiana dei fedeli.

"La Voce del Popolo" come settimanale della diocesi offre la possibilità di 
sentirsi sempre più parte di una Chiesa particolare che vive il suo tempo e 
che è attenta alla vita civile e sociale del territorio che le è stato affidato dal 
Signore. Porta nelle case di chi legge la voce di questa Chiesa e si qualifica 
come uno strumento indispensabile per quanti vivono da vicino l'apparte­
nenza alla Chiesa diocesana nelle parrocchie, nelle associazioni, nei movi­
menti e nei gruppi che l'arricchiscono.

"Il nostro tempo" con il suo respiro a più ampio raggio e l'attenzione ai 
temi culturali che lo caratterizzano è un prezioso strumento di formazione 
e di confronto con la visione cristiana del mondo e della storia.

Ambedue i giornali sono voce della comunità e, allo stesso tempo, mezzi 
necessari e significativi per la costruzione della comunità stessa e per la sua 
vita.

Sono dunque questi i motivi che mi spingono a formulare un forte invito 
a tutta la comunità diocesana perché accompagni questi giornali con tutta



1440 Atti dell’Arcivescovo

l'attenzione e l'affetto che meritano: leggendoli e sostenendoli concre­
tamente attraverso gli abbonamenti e la diffusione nelle chiese e nelle co­
munità.

Vorrei anche cogliere l'occasione per ringraziare quanti si adoperano, 
con la loro professionalità e la loro passione, per far vivere questi due setti­
manali che sono e rimangono per la Chiesa torinese strumenti indispensa­
bili e quanto mai significativi.

Affido quindi a tutti voi il compito di sostenere i "nostri" giornali men­
tre chiedo al Signore di guardare con benevolenza e amore gli sforzi che la 
nostra Chiesa compie ogni giorno per essere fedele al suo comando che è 
per tutti noi ragione di vita.

* Severino Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

RIVISTA DIOCESANA TORINESE
Nata nel luglio 1924 per volere dell'Arcivescovo Mons. Giuseppe 

Gamba, pubblica mensilmente gli atti del Santo Padre, della Santa Sede, 
della Conferenza Episcopale Italiana e della Conferenza Episcopale Pie­
montese che possono interessare i parroci e gli altri sacerdoti. È documento 
ufficiale per gli atti dell'Arcivescovo e della Curia Metropolitana. Vengono inol­
tre pubblicati gli atti del Consiglio Presbiterale e documentazioni varie, che 
si ritiene utile portare a conoscenza del Clero e di quanti operano nella 
pastorale.

Tenendo conto della sua particolare fisionomia, che la rende strumento 
necessario per la vita dell'Arcidiocesi, l'abbonamento

- è obbligatorio per i parroci e per tutti coloro ai quali sia in qualche 
modo affidata la cura d'anime;

- è vivamente raccomandato a tutti i sacerdoti, i diaconi permanenti, 
gli operatori pastorali, le comunità di vita consacrata, le associazioni, i 
movimenti e le aggregazioni laicali (cfr. RDTo 1 [1924], 63).

Copia di Rivista Diocesana Torinese deve essere custodita in tutti gli 
archivi parrocchiali (cfr. Ivi).



Atti dell'Arcivescovo 1441

Omelia nella solennità di tutti i Santi

Correre nella vita con lo sguardo fisso su Gesù
Nella mattinata di mercoledì 1 novembre, solennità di Tutti i Santi, Monsignor Arcivescovo ha 
celebrato la S. Messa nella Basìlica della Consolata, il principale santuario diocesano torinese, ed 
ha proposto ai numerosi fedeli questa omelia:

Carissimi, oggi - solennità di Tutti i Santi - siamo convocati per vivere 
una esperienza particolare: siamo invitati a guardare oltre questa vita, oltre 
le realtà visibili, oltre quella che è l'esperienza terrena che facciamo giorno 
dopo giorno. Siamo invitati a guardare all'eternità: al Paradiso, a quello che 
succederà dopo la nostra morte.

Nella prima lettura, tratta dall'Apocalisse, mi colpisce l'espressione che 
Giovanni ripete spesso in questo libro: «lo Giovanni vidi» (Ap 7,1.2), indi­
cando la visione di un angelo che col sigillo del Dio vivente chiede tempo 
per segnare gli eletti, i salvati, coloro che Dio vede disponibili ad accettare 
il suo dono di salvezza; vede una moltitudine immensa davanti al trono di 
Dio, di angeli e di santi, che si prostrano davanti a Dio e proclamano che 
solo da Lui viene la salvezza (cfr. Ap 7,2-4.9-14); vede numerose persone 
vestite di bianco e si sente rivolgere dal Vegliardo una domanda: «Questi 
Vestiti di bianco, chi sono?». E lui risponde: «Io non lo so, forse tu lo sai». E 
il Vegliardo a lui: «Sono coloro che hanno lavato le vesti rendendole candide 
nel sangue dell'Agnello» (cfr. Ap 7,13-14).

È la visione dell'eternità, del Paradiso, della gloria di Dio che diventa 
gloria di tutti i salvati. E la tradizione nostra che collega, non solo liturgica­
mente, la festa dei Santi col ricordo dei morti, è una tradizione positiva per­
ché i nostri morti sono nella gloria di Dio. Siamo invitati perciò a guardare 
oltre il tempo, oltre la nostra realtà mondana, terrena: realtà che non è da 
disprezzare, ma da valorizzare al massimo pur non essendo definitiva.

Quale potrebbe essere per noi l'attualizzazione del messaggio della 
pagina dell'Apocalisse che abbiamo ascoltato? Innanzi tutto anche noi 
siamo invitati a vedere - non con gli occhi del corpo, ma della fede - la glo­
ria di Dio Trinità che è la fonte di tutto. Dio uno e in tre Persone - il Padre, 
il Figlio e lo Spirito Santo - dal quale discendono tutti i doni: dal dono della 
creazione di tutti gli esseri fino all'uomo, pensato e creato ad immagine e 
somiglianza di Dio, fino al dono della redenzione, della chiamata a parteci­
pare alla gloria e alla felicità di Dio. Siamo invitati a contemplare il Padre, la 
radice di ogni dono; il Figlio, che si fa uomo condividendo la nostra espe­
rienza terrena e che offre la sua vita in sacrificio per noi; lo Spirito, che è 
stato effuso nei nostri cuori perché riuscissimo con la sua luce e con la sua 
guida a capire qualcosa del mistero di Dio e soprattutto a capire il mistero 
della nostra vita.

E in Dio guardiamo la perfezione assoluta di tutto, la pienezza di ogni 
bene e l'esclusione assoluta di ogni male: la perfezione della verità, perché



1442 Atti dell’Arcivescovo

in Dio non c'è falsità, non c'è menzogna o confusione. Ad una mia parroc- 
chiana di ottantanni il Vescovo di Casale, in Visita pastorale, chiese: «Cosa 
sta aspettando, signora?». Si sentì rispondere: «Sto aspettando di entrare 
nella verità». Bellissimo: ha indicato il Paradiso come ingresso nella verità, 
perché in Dio non c'è altro che verità. In Lui c'è la perfezione della verità, 
dove ogni cosa acquista il suo valore in base al significato che ha secondo la 
mente di Dio; la perfezione dell'amore - l'infinito amore di Dio al quale noi 
siamo invitati a partecipare fin d'ora - e la perfezione della gioia. Ecco la 
prima realtà che vi invito a contemplare oggi nello spingere lo sguardo oltre 
il tempo. Ma poi dobbiamo vedere la numerosa schiera degli angeli e dei 
santi.

I santi sono persone umane che hanno vissuto la vita sulla terra e che 
hanno camminato secondo il disegno di Dio, realizzando in pieno il suo pro­
getto e diventando nostri intercessori, nostri protettori, ma soprattutto 
nostri modelli di umanità. I santi sono persone vissute coi piedi per terra, 
dai quali impariamo che realizzando il progetto di Dio realizziamo in pie­
nezza la nostra umanità. I santi, questa schiera numerosa di ogni popolo, 
razza e nazione che - dice Giovanni - nessuno poteva contare! Vi invito a 
contemplare in Paradiso anche i nostri santi torinesi, di questa nostra Chiesa 
così ricca di persone proclamate ufficialmente sante! Una santità che si 
dispiega nel tempo: non solo nell'Ottocento, ma da prima e fino ai nostri 
giorni. Infatti ultimamente ho partecipato a quella Canonizzazione di 120 
martiri cinesi tra i quali, appunto, figura un nostro diocesano, San Callisto 
Caravario: prete salesiano nativo di Cuorgnè, ucciso nel 1930 a ventisette 
anni - sacerdote da soli otto mesi - fucilato insieme al suo Vescovo, Mons. 
Luigi Versiglia.

Siamo invitati a contemplare anche i tanti santi e sante sconosciuti, non 
canonizzati dalla Chiesa, tra i quali ci sono - ne sono convinto - anche i 
nostri morti: i nostri genitori, i nostri fratelli, le nostre sorelle, le persone care 
che abbiamo in Paradiso e che oggi siamo invitati a contemplare nella luce 
di Dio. E al centro di questa gloria infinita di Dio e dei suoi santi, guardiamo 
a due persone già glorificate anche nel loro corpo: Gesù Cristo nostro 
Signore, salito al cielo con la sua umanità, e Maria Santissima.

Oggi il Papa in Piazza San Pietro commemora il 50° della proclamazione 
del dogma dell'Assunzione di Maria al cielo in corpo e spirito: era il 1° 
novembre 1950 quando Pio XII proclamò l'Assunzione in cielo della 
Madonna quale verità da credere. Questa presenza in cielo del corpo umano 
di Gesù e di Maria indica la meta verso cui tutta l'umanità è indirizzata e io 
questa visione noi dobbiamo sentirci chiamati a proiettare la nostra vita 
verso la meta.

Non abbiamo qui una stabile dimora e la festa di oggi ha per noi un mes- 
saggio molto concreto: le cose di questo mondo sono importanti, ma noi1 
definitive. Ci dobbiamo impegnare perché il cristiano non vive nell'utopia 
del dopo ma in una storia concreta, sapendo però che passa la figura di que' 
sto mondo. E allora, quando andremo in questi giorni davanti alle tombe 
dei nostri cari, cerchiamo di dare valore alla vita. Aveva ragione Ungaretti



Atti dell'Arcivescovo 1443

nel dire che la morte si sconta vivendo, nel senso che quanto più noi diamo 
impegno alla nostra vita tanto più si smorza il valore o la tragicità della 
morte che è solo il passaggio per arrivare all'incontro definitivo con Dio, alla 
pienezza della gloria.

Allora c'è un "definitivo’’, che noi aspettiamo, e c'è un "non definitivo" nel 
quale viviamo. Ma fin d'ora cosa ci è dato di questa grande realtà? Ci è data 
l'essenza, nascosta se volete ma rivelata da Dio. Ecco allora il messaggio 
della seconda Lettura che abbiamo ascoltato: «Quale grande amore ci ha 
dato il Padre per essere chiamati figli di Dio, e lo siamo realmente! Noi fin 
d'ora siamo figli di Dio» (1 Gv 3,1-2) e nell'esperienza della fede siamo chia­
mati a vivere la certezza di questo dono. Dio - che mi ha creato a sua imma­
gine e somiglianza, persona capace di conoscerlo, di amarlo e di ricevere i 
suoi doni - mi fa dono oggi della sua vita. La grazia santificante è la pre­
senza di Dio dentro di me per cui divento figlio, partecipe della natura 
divina ed erede del Paradiso; e so che c'è un pegno di gloria futura che nasce 
dal mistero dell'Eucaristia che stiamo celebrando, che attualizza la Pasqua 
del Signore. Fin d'ora siamo figli anche se non riusciamo a vedere in pie­
nezza, perché ciò avverrà dopo il passaggio al di là. E se siamo figli siamo 
anche eredi e soprattutto siamo nella gioia di sentirci amati da Dio. Amati, 
il che vuol dire che Dio dà significato ad ogni realtà, ad ogni esperienza 
della nostra vita e ci rende santi.

Cosa vuol dire essere santi? Tutti siamo chiamati alla santità, una santità 
che non è il compiere miracoli o azioni straordinarie, ma che è vivere il quo­
tidiano secondo il progetto di Dio. E quanto più io vivo e realizzo il progetto 
di Dio nella mia vita e nella mia persona, sono nella gioia e sono anche nella 
realizzazione piena della mia umanità. Santi diventiamo per dono, perché è 
Dio che ci fa santi. Il proposito di farci santi Io posso accettare ma con 
riserva, perché se noi accentuiamo troppo ciò che dobbiamo fare per essere 
santi viviamo in una sorta di moderno pelagianesimo, dove si dà troppo 
Valore all'azione dell'uomo dimenticando il primato dell'azione di Dio. E 
Dio che ci fa santi anche se la santità-dono, che viene da Dio, richiede la san­
tità-impegno che viene dalla mia corrispondenza. Ecco perché Giovanni ci 
raccomandava, nella Lettura che abbiamo ascoltato, che chi capisce queste 
cose sente il bisogno della purificazione per diventare simile a Dio, perché 
Lui è puro, limpido, senza peccato.

Ci rimane da commentare la pagina evangelica, ma non ne abbiamo il 
tempo. Mi limito perciò ad una breve sottolineatura. II Signore ci vuole felici 
non solo in Paradiso ma fin d'ora: ci ha creati per la felicità. Dio infatti non 
ci ha creati per il tormento e le fatiche; non so come le persone riescano a 
giustificarsi intellettualmente affermando che tutto finisce con la morte. 
Possiamo noi pensare che Dio ci abbia creati per un periodo limitato di 
tempo per poi lasciarci cadere nel nulla? Se solo si chiedesse ad un papà e 
ad una mamma circa la morte di una loro creatura, mi direbbero che mai 
vorrebbero vederla morire. Così è di Dio. Io mi rifiuto di credere in un Dio 
che mi ha creato solo per la vita terrena: Dio Padre mi ha creato per sempre! 
E assurdo il contrario, negherebbe l'esistenza stessa di Dio Padre: il Dio in



1444 Atti dell’Arcivescovo

cui credo è Padre e mi ha creato per l'eternità, dove raggiungerò la pienezza 
della gioia. Ma Dio ci vuole felici anche qui e la pagina evangelica delle Bea­
titudini (cfr. Mi 5,1 ss.) ci invita a distinguere due opposti: la visione di Dio 
sull'uomo - sulla persona della quale Lui si fa non solo salvatore ma anche 
compagno di viaggio, sostegno e conforto; e la visione dell'uomo: le nostre 
visioni, i nostri pensieri, le nostre mentalità. Sono beati - dice Gesù - i 
poveri, gli afflitti, i misericordiosi, i puri di cuore, gli assetati di giustizia, i 
perseguitati; e la felicità, la beatitudine di cui parla Gesù, parte dal di den­
tro. Allora il povero in spirito è felice perché è un uomo libero, non attaccato 
alle cose del mondo. La libertà è questa, e la felicità nasce da questa libertà- 

Terminando vorrei suggerire - in questa settimana in cui contempliamo 
i Santi, la Madonna e Gesù glorificato in Paradiso nella sua umanità e ricor­
diamo i nostri morti - di sentirci sia cittadini della terra come già cittadini 
del cielo. Il testo della Lettera agli Ebrei, che nel capitolo 11 fa l'elenco di 
tutti i grandi testimoni della fede dell'Antico Testamento, nel capitolo 12 
dice così: «Anche noi, dunque, circondati da un così gran numero di testimoni, 
deposto tutto ciò che è di peso e il peccato che ci intralcia, corriamo con perseveranza 
nella corsa, che ci sta davanti, tenendo fisso lo sguardo su Gesù, autore e perfezio­
natore della fede» (Eb 12,1-2). Perciò vorrei che vivessimo sentendoci circon­
dati, in compagnia di Gesù Cristo, della Madonna, dei Santi e degli Angeli 
Custodi, correndo nella vita con lo sguardo fisso su Gesù. Allora la vita è 
bella e la beatitudine di cui parla Gesù nel Vangelo di Matteo non è una falsa 
promessa, ma una realtà.



Atti dell’Arcivescovo 1445

Alle celebrazioni nella Commemorazione dei fedeli defunti

Andando verso Gesù siamo sicuri:
Lui né oggi né mai ci respingerà

Nel pomeriggio di mercoledì 1 novembre e di giovedì 2, secondo la consuetudine torinese, Mon­
signor Arcivescovo ha presieduto la Concelebrazione Eucaristica nei due maggiori Cimiteri della 
città di Torino: prima al Cimitero Parco e nel giorno successivo alla grande croce che domina il 
Campo primitivo del Cimitero Monumentale, recandosi poi a pregare sulle tombe degli Arcivescovi 
suoi predecessori, dei Vescovi, dei presbiteri e dei diaconi permanenti conservate nella IV Amplia- 
zione. Questo il testo delle omelie proposte ai numerosissimi partecipanti alle due celebrazioni:

mercoledì 1 novembre
NEL CIMITERO PARCO

Carissimi, considerando che la gran parte di voi si trova in piedi, sento 
il dovere di essere breve, ma vorrei che la brevità non andasse a svantaggio 
della profondità: la profondità di un pensiero che a me sta molto a cuore e 
che vorrei rimanesse come messaggio, come frutto di questa celebrazione 
eucaristica in uno dei nostri Cimiteri cittadini. Questo Cimitero viene chia­
mato il "Cimitero Parco" perché chi entra qui ha l'impressione di entrare in 
un giardino, in un parco. Infatti, immediatamente, non si vedono le tombe. 
Spero che chi ha progettato questo Cimitero non abbia avuto l'intenzione di 
nascondere la morte - perché la morte non si può nascondere - ma che piut­
tosto si sia proposto di dire che la morte è il passaggio verso la vita.

Allora il parco ci ricorda la vita, ci ricorda la speranza della gloria futura 
e ci riporta a considerare, a pensare ai nostri morti non come persone scom­
parse, nel senso che non ci sono più, ma piuttosto come persone scomparse 
alla nostra vista, però presenti e viventi in Dio. Questo è perciò un momento 
di riflessione, di silenzio, di verifica perché di fronte al mistero della morte 
non si può restare indifferenti.

Quando noi andiamo al Cimitero dove abbiamo sepolto persone care, 
sentiamo il bisogno di portarci in fretta da loro e sentiamo che il gesto di 
andare davanti alla tomba è un gesto di comunione, di dialogo: un gesto che 
ci sussurra una preghiera dentro al cuore, al Signore - perché la preghiera si 
fa al Signore - per il suffragio dei nostri morti. E senza accorgerci, mentre 
siamo davanti alle tombe dei nostri cari, il dialogo con Dio si prolunga e si 
dilata in un dialogo con i nostri defunti.

Siamo qui al Cimitero, fratelli carissimi, perché siamo convinti che i 
nostri morti vivono ancora, anche se in una vita diversa, non più qui sulla 
terra. E oggi dobbiamo riconoscere veramente, alla luce della Parola di Dio 
che abbiamo ascoltato, che la morte è una realtà dolorosa. Dobbiamo rian­
dare al momento in cui i nostri cari ci hanno lasciato; dobbiamo far riaffio­
rare dentro di noi la tristezza di quel distacco, il dolore che la morte ha pro­
vocato in noi.



1446 Atti dell’Arcivescovo

La fede non ci chiede di rendere bella la morte, ma ci aiuta a capire come 
questa esperienza di dolore, di sofferenza, di annientamento è l'esempio 
grande del nostro ultimo sacrificio a Dio. Tutti noi, che siamo qui in preghiera, 
che cerchiamo di onorare Dio nella nostra vita, non dimentichiamoci che 
faremo il nostro ultimo sacrificio a Dio nel momento della nostra morte: sacri­
ficio nel senso che lasceremo questa terra per consegnarci a Dio. E il ricordare 
la morte dei nostri cari, ci offre oggi l'opportunità di pensarli vivi in Dio.

Il nostro sguardo sull'aldilà, il nostro sguardo di fede sulla sorte dei 
nostri morti è uno sguardo di speranza e di gioia. La prima Lettura, tratta 
dal testo dell'Apocalisse, ci fa vedere la realtà dell'aldilà: Giovanni guarda 
il trono di Dio, l'immensa schiera degli angeli, la turba numerosa di santi 
di ogni popolo, razza e nazione. I nostri morti sono tra questi santi; i nostri 
morti «sono coloro che sono passati attraverso la grande tribolazione» della 
morte, della malattia, della sofferenza, di una vita a volte faticosa, «e hanno 
lavato le loro vesti rendendole candide col sangue dell'Agnello» (Ap 7,14): hanno 
accolto la redenzione di Cristo ed ora vivono in Lui e fanno festa intorno al 
trono di Dio, intorno al Cristo nostro Redentore. Oggi vogliamo ricordare 
che la Madonna è in Paradiso insieme a Gesù, come Madre che ci ha pre­
ceduti.

La considerazione della sofferenza e della morte come passaggio ad una 
vita di gioia, di festa, di partecipazione dell'aldilà ci porta a considerare ciò 
che noi viviamo oggi. Io non vi conosco, non so cosa abita il vostro cuore o 
la vostra mente in questo momento, però vorrei dirvi, fratelli carissimi, che 
i nostri morti oggi ci danno una lezione di vita.

Di fronte alle tombe dei nostri cari noi dobbiamo riprendere in mano la 
nostra esistenza e domandarci: «Cosa sto vivendo? Che senso sto dando alla 
mia vita? La vita che senso ha se non si considera come un pellegrinaggio 
verso l'aldilà?». Allora, venire al Cimitero vuol dire diventare saggi, diven­
tare sapienti, diventare responsabili verso noi stessi, verso i doveri che com­
porta la nostra vocazione specifica, per dare alla nostra vita il senso di un 
cammino verso Dio.

Visitando il Cimitero, vorrei raccomandarvi di non dimenticare due 
cose. La prima: non dimenticare che Dio ci ha creati per sempre, che la 
nostra vita non finisce con la morte. C'è un "dopo" garantito da Gesù Cri­
sto che ci ha detto: «Io vado a prepararvi un posto; quando sarò andato e vi avrò 
preparato un posto, ritornerò e vi prenderò con me, perché siate anche voi dove sono 
io» (Gv 14,2-3). Non dimentichiamoci che siamo stati creati per vivere sulla 
terra finché il Signore vorrà, per poi andare con Dio per sempre. E questa 
tensione verso Dio, che un giorno vedremo faccia a faccia così come Egli è - 
ma che oggi possiamo già avere nel cuore mediante il dono della grazia san­
tificante -, questo convergere su Dio della nostra vita è il dono, il ricordo 
particolare che vorrei portaste a casa dalla vostra visita al Cimitero.

La seconda cosa che vi raccomando è di sentirvi in compagnia dei vostri 
morti. Fratelli, lasciate che vi faccia una confidenza. Quando io voglio essere 
confortato nel mio ministero di Arcivescovo, nelle responsabilità che ho 
nella Chiesa e nel mondo per l'annuncio del Signore, ricordo tutti i miei



Atti dell’Arcivescovo 1447

morti che oramai sono numerosi. Penso ai miei genitori, ad alcuni fratelli, 
sorelle, parenti: vado da loro e, chiamandoli per nome, sento la loro compa­
gnia, sento la loro vicinanza, sento la loro presenza, la loro preghiera, il loro 
conforto e il loro sostegno. Dobbiamo portare a casa dal Cimitero la convin­
zione che i nostri morti non sono spariti, ma sono vivi in Dio e ci possono 
aiutare. Avviene allora uno scambio di doni tra noi e loro: noi preghiamo 
per loro, presentando al Signore l'offerta della nostra preghiera perché doni 
loro il Paradiso se per caso fossero ancora nello stato di purificazione - e 
anche questa Eucaristia la offriamo in loro suffragio - e al contempo ci sen­
tiamo ricordati da loro, protetti da loro, custoditi da loro e accompagnati nel 
cammino della vita.

Vi raccomando di fare questa riflessione e di tornare a casa confortati 
sentendo che i vostri morti non sono lontani ma vicini, che sono con noi: è 
questa la verità della comunione dei santi, la comunione di noi, ancora pel­
legrini verso il Signore, con quella parte di Chiesa che è nell'aldilà, compresi 
coloro che sono in Purgatorio.

E non dimentichiamo l'ultima frase del Vangelo di oggi: «Beati voi quando 
vi insulteranno, vi perseguiteranno... Rallegratevi ed esultate, perché grande è la 
vostra ricompensa nei cieli» (Mt 5,11-12). Beati voi, ci dice Gesù, che portate i 
pesi della vita, che avete delie fatiche da sostenere, dei problemi da risol­
vere: se vi affidate a Dio, grande sarà la vostra ricompensa nei cieli.

Il cielo oggi è in comunione profonda con la terra e la terra, che siamo 
noi, si sente in comunione profonda con tutti i santi, gli angeli, i nostri 
defunti; e soprattutto col Signore, Padre e Figlio e Spirito Santo, che ci ha 
creati per andare a Lui: solo per andare a Lui.

Questo diventi il fondamento della speranza cristiana, il nostro conforto 
ed il frutto della preghiera per i nostri defunti.

giovedì 2 novembre
NEL CIMITERO MONUMENTALE

Carissimi, come vorrei aiutarvi a fare di questa celebrazione un momento 
di incontro! Col Signore, prima di tutto; ma poi, attraverso Lui, con lo spirito 
dei nostri defunti. In questi giorni non possiamo venire al Cimitero solo per 
adempiere ad una tradizione, per compiere un gesto di ricordo, di onore alla 
memoria dei nostri morti, tanto per essere come gli altri... No. Al Cimitero 
bisogna venire per riprendere il filo del discorso con i nostri defunti, ricor­
dandoli quando erano con noi, ricordando le cose belle ed importanti per le 
quali loro sono vissuti. Ricordando anche, perché no, la triste vicenda della 
morte che li ha strappati ai nostri sguardi e al nostro affetto.

Riprendere con loro il filo del discorso vuol dire che siamo venuti qui a 
cercare qualcuno che vive ancora e questo è importante. Vivono una vita 
diversa, certamente, perché non sono più sulla terra con noi, ma se il loro 
corpo è già dissolto nel sepolcro e risorgerà, il loro spirito è vivo in Dio.



1448 Atti dell’Arcivescovo

Allora ciascuno di noi vada col pensiero ai suoi morti e si ponga questa 
domanda: «Dove sono i nostri morti in questo momento, ora?».

Ci risponde la Parola di Dio che abbiamo ascoltato: «Le anime dei giusti 
sono nelle mani di Dio» (Sap 3,1). Non bastano i ragionamenti umani per dirci 
dove sono ora i nostri morti: la nostra intelligenza può riconoscere solo fino 
ad un certo punto che lo spirito è immortale. Ma qui si viene per ascoltare 
ancora una volta ciò che ci dice Dio sull'aldilà, perché Gesù Cristo venendo 
sulla terra ci ha detto tutto sulla nostra vita, sul significato per il quale siamo 
stati creati e sul destino, sul progetto di Dio, che ci spinge a vivere per sem­
pre con Lui: solo per questo noi crediamo alla vita eterna, solo per questo 
noi siamo certi che i nostri morti vivono, solo per questo li pensiamo nelle 
mani di Dio.

«Agli occhi degli stolti parve che morissero» (Sap 3,2), perché solo gli stolti 
si fermano a considerare questo distacco come la fine di tutto, ma il saggio 
(cioè la persona ricca di sapienza divina) sa che essi sono nella pace. E la 
pace definitiva, di chi ha terminato la fatica del vivere pellegrino sulla terra 
e ha raggiunto Dio per il quale noi siamo stati fatti: «Signore, ci hai fatti per 
te - scriveva S. Agostino - e il nostro cuore è inquieto finché non riposa in 
te». Ecco come riprendere il filo del discorso con i nostri morti. E andando 
dinanzi alla tomba ricordiamo che tra noi e loro c'è una comunione che con­
tinua, un dialogo di preghiera - noi per loro, loro per noi c'è un conforto 
che nasce dalla fede.

Allora siamo qui anche per riascoltare il fondamento della speranza cri­
stiana, che è diversa dalle speranze umane. In questo momento posso espri­
mere una speranza umana, quella che non piova: sono le speranze umane 
che possono realizzarsi oppure no. Ma la speranza cristiana è l'attesa di una 
cosa futura certa, garantita da Dio; in questo caso la vita eterna. San Paolo 
lo diceva nella seconda Lettura: la speranza che Dio ci ha dato - che ci ha 
garantito - non delude, ma si realizzerà sicuramente, «perché l'amore di Dio è 
stato riversato nei nostri cuori» (Rm 5,5). E l'amore di Dio, fratelli carissimi, 
cos'è se non la grande manifestazione che Lui ci ha dato in Gesù Cristo? In 
Lui che è venuto sulla terra, è morto per noi sulla croce ed è risorto per sal­
varci: per darci la garanzia di una vita che sarà salvata, ma che è salvata già 
oggi; ed anche per farci vedere quale sarà il percorso che dovremo fare tutti 
noi. Io morirò, tu morirai, tutti moriremo, ma per risorgere: come Cristo è 
risorto anche noi risorgeremo.

Una speranza, quella cristiana, che si appoggia sul frutto della morte di 
Cristo che noi rendiamo attuale, presente, nella celebrazione eucaristica. 
Allora voi capite come dobbiamo andar via da questa celebrazione eucari­
stica con un impegno di vita. Gesù diceva nel Vangelo: «Tutto ciò che il Padre 
mi dà, verrà a me; colui che viene a me, non lo respingerò» (Gv 6,37). Come è 
importante questa parola di Gesù!

Cosa vuol dire andare a Gesù? Vivere da cristiani, sforzarci di vivere da 
cristiani, metterci sinceramente con buona volontà a vivere da cristiani 
osservando la legge di Dio, ascoltando gli insegnamenti che Gesù ci ha dato 
attraverso il Vangelo. Quando ci sforziamo di vivere così noi siamo persone



Atti dell’Arcivescovo 1449

che vanno da Gesù, che camminano verso di Lui che ci dice: «Io ti garanti­
sco che quando morirai non ti respingerò, non ti manderò via, ma ti acco­
glierò. Perché è la volontà del Padre, il progetto di Dio sull'umanità anche 
per chi non crede ma vive onestamente. Ed il progetto del Padre - ci dice 
Gesù - è che tutti quelli che mi ha dato io li custodisca e li salvi».

La vita eterna: una vita che non finisce mai! Ricordate quando Gesù è 
andato davanti alla tomba dell'amico Lazzaro? Lo ha risuscitato, ma nel 
senso che lo ha richiamato ad una vita terrena e poi Lazzaro è morto di 
nuovo. La risurrezione di Gesù è stato un andare oltre la vita terrena. Gesù 
dice alla sorella di Lazzaro, Marta, che gli manifesta la sua fede nella risur­
rezione nell'ultimo giorno: «lo sono la risurrezione e la vita; chi crede in me, 
anche se muore, vivrà; e chiunque vive e crede in me, non morrà in eterno» (Gv 
11,25-26), cioè non morirà mai. Morirà il suo corpo, ma il suo spirito vivrà 
nella visione di Dio e un giorno anche il suo corpo, con la potenza dello Spi­
rito, risorgerà.

Ecco cosa dobbiamo portarci via da questa celebrazione: riprendere il 
filo del discorso con i nostri morti; fondare la speranza della vita eterna sulla 
realtà della morte e risurrezione di Cristo che è la garanzia, la Parola che Dio 
ci ha dato; reimpostare la nostra vita cristiana, perché andando verso Gesù 
siamo sicuri che Lui né oggi né mai ci respingerà.

Ricordino tutti, e specialmente i sacerdoti, che quando nella liturgia esequiale 
raccomandano a Dio i defunti, hanno anche il dovere di rianimare nei presenti la spe­
ranza, di ravvivarne la fede nel mistero pasquale e nella risurrezione dei morti; lo 
facciano però con delicatezza e con tatto, in modo che nell’esprimere la compren­
sione materna della Chiesa e nel recare il conforto della fede, le loro parole siano di 
sollievo al cristiano che crede, senza urtare l’uomo che piange.

Nel predisporre e nell’ordinare la celebrazione delle esequie, i sacerdoti tengano 
conto non solo della persona del defunto e delle circostanze della sua morte, ma 
anche del dolore dei familiari, senza dimenticare il dovere di sostenerli, con delicata 
carità, nelle necessità della loro vita di cristiani. Particolare interessamento dimo­
strino poi per coloro che in occasione dei funerali assistono alla celebrazione litur­
gica delle esequie o ascoltano la proclamazione del Vangelo, siano essi acattolici o 
anche cattolici che mai o quasi mai partecipano all’Eucaristia, o danno l’impressione 
di aver perduto la fede: i sacerdoti sono ministri del Vangelo di Cristo, e lo sono per 
tutti.

Rituale Romano, Rito delle Esequie, Premesse, 17-18



1450 Atti dell’ Arcivescovo

Omelia nella celebrazione dei protomartiri Salesiani

Autentici testimoni di Cristo 
anche a prezzo del martirio

Domenica 5 novembre, nella Basilica di Maria Ausiliatrice a Valdocco, culla della Famiglia Sale­
siana, Monsignor Arcivescovo ha presieduto una Concelebrazione Eucaristica in onore di San 
Luigi Versiglia e San Callisto Caravario, i protomartiri dei figli di Don Bosco, a un mese dalla loro 
Canonizzazione.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eccellenza:

Carissimi, saluto la comunità dei Salesiani e tutti voi in questo momento 
di gioia per la Chiesa di Torino. Sono qui a presiedere l'Eucaristia in ringra­
ziamento del dono della Canonizzazione di Mons. Luigi Versiglia e don Cal­
listo Caravario: mai la nostra Chiesa ha cessato di presentare al mondo dei 
Santi nati e cresciuti in questa comunità, e don Caravario è l'ultimo dei Santi 
torinesi canonizzato in questo Anno Santo del Giubileo.

Ora è il momento di riflettere sia sulla testimonianza di questi due 
grandi martiri sia sul coinvolgimento delle nostre persone e della nostra 
comunità cristiana, che deve sentire l'ascolto della Parola di Dio come un'e­
sigenza e come risposta di accoglienza della testimonianza del martirio di 
Mons. Versiglia e di don Caravario.

Contempliamo per un momento il loro itinerario spirituale: vi abbiamo 
un esempio tipico di una completezza ideale del cammino cristiano. Si parte 
dal dono della fede accolto in famiglia e nella propria comunità parroc­
chiale; si matura una risposta al Signore più profonda, più radicale con la 
vocazione alla vita consacrata e religiosa. Tutti e due hanno sentito l'attrat­
tiva del carisma di Don Bosco: Mons. Versiglia lo ha addirittura conosciuto 
ed incontrato. Il primo tratto del cammino è stato caratterizzato dalla fede, 
il secondo dalla vocazione alla vita consacrata e al sacerdozio. Ma c'è un 
terzo passaggio fondamentale nell'esistenza di questi due Santi martiri, ed 
è quello di una vocazione all'interno della vocazione: la vocazione missio­
naria, il partire per la grande Nazione della Cina ad annunziare il Vangelo, 
seguendo il mandato che il Signore Gesù ha dato alla Chiesa.

L'apertura missionaria che Don Bosco ha voluto per i suoi figli e le sue 
figlie spirituali - Salesiani e Figlie di Maria Ausiliatrice - credo sia una 
risposta e anche una obbedienza totale alla missione della Chiesa che non è 
solo quella di favorire una testimonianza cristiana nei nostri ambienti di 
vita, ma di partire, abbandonare tutto per annunciare il Vangelo a chi non 
conosce ancora il Signore Gesù.

Come ultimo e sommo gradino della loro esperienza cristiana c'è stato il 
martirio: la massima testimonianza di amore al Signore con l'offerta della 
vita. E vorrei ricordarvi brevemente la prima Lettura che abbiamo ascoltato 
nella solennità dei Santi, dal capitolo settimo dell'Apocalisse, quando Gio­
vanni, contemplando la visione del Paradiso, ad un certo punto vede una



Atti dell’Arcivescovo 1451

immensa schiera di santi che insieme agli angeli si prostrano davanti al 
trono di Dio, mentre si sente chiedere da uno dei vegliardi che stanno 
davanti al trono: «Quelli vestiti di bianco, con le palme nelle mani che seguono 
l'Agnello, chi sono?». E Giovanni risponde: «Lo chiedi a me? Tu lo sai». E lui 
risponde: «Sono coloro che sono passati attraverso la grande tribolazione ed hanno 
lavato le loro vesti rendendole candide nel sangue dell'Agnello» (cfr. Ap 7,13-14).

Noi siamo oggi invitati a questa solenne celebrazione a poco più di un 
mese dalla Canonizzazione di questi primi martiri Salesiani, a contemplare 
il percorso dell'amore: un percorso compiuto nella pienezza della possibi­
lità di amore a Cristo e alla Chiesa. Non solo una risposta di fede, non solo 
Un sì alla vocazione religiosa - alla consacrazione a Dio con tutto il cuore, 
con tutta l'anima, con tutte le forze della vita -, non solo un ulteriore di- 

 stacco dalla propria terra per portare anche altrove il Vangelo, ma il sacrifi­
cio estremo della vita: dando la vita hanno dimostrato al Signore che dav­
vero Lui vale più della vita.

Dobbiamo ringraziare il Signore perché anche la Congregazione dei Sale­
siani, con la Canonizzazione di questi due Santi martiri, sperimenta al suo 
interno non solo la santità ma anche il martirio: questa è una ricchezza per la 
Congregazione Salesiana ed un messaggio per loro e per noi. E la Parola di 
Dio ci aiuta a leggere nella luce soprannaturale, sapienzale, l'evento del mar­
tirio. E tratta dal Libro della Sapienza la bella pagina che abbiamo ascoltato: 
viene letta solitamente nella liturgia funebre perché ci fa contemplare i nostri 
morti nella luce di Dio, e diventa una pagina efficace e profonda contem­
plando i martiri nella luce di Dio che agli occhi degli stolti, dei superficiali, i 
morti - e soprattutto per coloro che sono morti per la fede, i martiri - sem­
brano aver subito una disgrazia, un castigo. Io non so, quando nel 1930 è 
arrivata a Torino la notizia della fucilazione di questi due grandi Salesiani, 
tome essa sia stata accolta: probabilmente come una notizia di disgrazia, 
almeno come prima reazione. Ma oggi, a distanza di 70 anni, la Chiesa ce li 
presenta come Santi: davvero la loro speranza era piena di immortalità.

Chiedo scusa se queste applicazioni possono sembrare troppo semplici, 
ma non lo sono. Quanta gente è morta nel 1930? Non lo sappiamo. Quanta 
gente è stata fucilata nei conflitti di quei tempi? Eppure noi, a 70 anni di 
distanza, andiamo in Piazza San Pietro e sentiamo ricordare tra i martiri della 
Cina i nomi di questi due Santi e che la loro fine è piena di immortalità. «Non 
temete coloro che uccidono il corpo» (Le 12,4), ci diceva Gesù nel Vangelo, perché 
non distruggono la memoria di chi davvero è sintonizzato col suo Spirito, col 
Signore Gesù: dobbiamo temere piuttosto colui che potrebbe uccidere la per­
sona. Penso allora che oggi, oltre che ringraziare il Signore, oltre che contem­
plare la bellissima testimonianza cristiana e religiosa che offrono questi due 
martiri, vissuta nella totalità del dono fino al martirio, la dobbiamo imitare.

Imitare il martirio. E perché no? Certo io non sto parlando necessaria­
mente del martirio cruento, che non dobbiamo aver la pretesa di ricevere - 
anche perché non sappiamo nemmeno se avremmo la forza di dare l'esempio 
della morte per Cristo -, ma mi riferisco al martirio quotidiano. San Pietro 
scrive: «Nella misura in cui partecipate alle sofferenze di Cristo, rallegratevi» (1 Pt 
4,13), non dovete arrossire quando siete perseguitati perché cristiani. Allora



1452 Atti dell’Arcivescovo

c'è un martirio quotidiano al quale tutti siamo chiamati. Primo: accettare le 
croci, le sofferenze della vita, quelle che abbiamo dentro di noi, quelle che 
abbiamo nel nostro corpo o nel nostro spirito, e quelle che ci possono essere 
procurate dagli altri, ed accettare la persecuzione perché siamo cristiani. Non 
sembra a voi che i cristiani siano perseguitati? Perseguitati da una cultura, che 
io chiamo pagana - potrei dire anche solo laica -, di chi non è credente. Non 
vi sembra che tutto ciò che è cristianesimo, che è religione, che è bene, venga 
preso di mira? Non sembra a voi che la visione cristiana della persona, della 
vita, della famiglia, venga combattuta con grande ostilità, con grande 
durezza? Non dobbiamo aver paura di affrontare la lotta: non con lo spirito 
della crociata, ma con lo spirito del martirio. La parola martirio, infatti, vuol 
dire testimonianza. E Gesù ci ricorda nel Vangelo che chi lo riconoscerà 
davanti agli uomini ha la certezza di essere riconosciuto davanti al Padre: dirà 
Lui stesso un giorno davanti al Padre, che quello è un suo discepolo, un suo 
crociato, uno che lo ha difeso. Ma chi si vergognerà di Lui davanti agli 
uomini, sappia che il Signore si vergognerà di lui davanti al Padre.

Carissimi fratelli e sorelle, penso che oggi sia molto facile la tentazione 
del rispetto umano, della vergogna, della paura di farci vedere cristiani: in 
ufficio, per la strada, nel lavoro, nei rapporti con le persone, abbiamo il 
coraggio di dire il nostro punto di vista, di difendere le posizioni della Chiesa 
sui problemi grossi che occupano l'opinione pubblica? Oppure si sta zitti, ci 
si vergogna di parlare mentre ci si illude di differenziarsi dai pensieri che 
non sono cristiani? I martiri di oggi ci sostengono, ci richiamano ad una 
coraggiosa testimonianza che abbia lo stile della serenità di chi sa che ha un 
tesoro da portare - il messaggio evangelico - non solo nella propria vita, ma 
anche nel modo di vivere con gli altri; di chi ha bisogno di Cristo come unico 
Salvatore e si pone al servizio dell'umanità sapendo di portare la salvezza.

Che cosa ha spinto San Callisto Caravario a seguire l'invito di Mons. 
Versiglia ad andare con lui in Cina, se non il desiderio di portare la sal­
vezza? Non è partito per andare a visitare la Cina, per creare un certo com­
mercio con quel Paese, ma per portare gratuitamente il Vangelo: tanto gra­
tuitamente che ci ha lasciato la vita.

Questa è la bellezza del dono grande che in questo Anno Santo ha rice­
vuto la Congregazione Salesiana e la nostra Chiesa di Torino. Sabato pros­
simo sarò in Piazza San Pietro col pellegrinaggio diocesano e dirò grazie al 
Santo Padre perché con il primo di ottobre ancora una volta è stata posta 
una pietra miliare in questa ininterrotta serie di Santi della nostra Chiesa 
torinese. Per me questo è un segno grande, di una particolare missione che 
Torino ha all'interno della Chiesa italiana: la missione di presentare i suoi 
Santi. E da qui la responsabilità di essere noi, poveretti, maggiormente coe­
renti con questo filone di santità di cui la nostra Chiesa è ricca.

Ecco l'impegno che dobbiamo prendere in questa celebrazione. Ringra­
ziamo il Signore, ammiriamo i martiri, incoraggiamo i Salesiani che hanno 
raggiunto con questi due martiri il compimento della pienezza del carisma, 
ma impegniamoci ad essere nel nostro piccolo degli autentici testimoni di Cri­
sto, anche a costo di sofferenza, dei sorrisini ironici di chi ci sta intorno o 
anche, se il Signore lo vuole, a prezzo della persecuzione finale o del martirio.



Atti dell’Arcivescovo 1453

Omelia nel pellegrinaggio giubilare a Roma

Fissare lo sguardo su Gesù
Da venerdì 10 a lunedì 13 novembre, si è svolto il secondo pellegrinaggio diocesano a Roma nel­
l’Anno Giubilare. (Il precednete si era svolto dal 5 all’8 maggio). I circa 1.500 pellegrini erano gui­
dati spiritualmente da Monsignor Arcivescovo che, con il Vescovo Ausiliare, ha presieduto le varie 
celebrazioni liturgiche.
Sabato 11 novembre, oltre all’incontro con il Santo Padre in Piazza San Pietro (cfr. in questo fa­
scicolo di RDTo pp. 1393-1394), nel pomeriggio i pellegrini si sono raccolti nella chiesa romana di 
S. Giuseppe in Via Trionfale per la Concelebrazione Eucaristica, durante la quale Monsignor Arci­
vescovo ha tenuto la seguente omelìa:

Carissimi, abbiamo ascoltato nella pagina dei Vangelo di Luca la pre­
sentazione di questa scena: Gesù nella Sinagoga di Nazaret partecipa alla 
preghiera del sabato e viene invitato a leggere. Trova un brano del Profeta 
Isaia e poi si prepara a commentarlo mentre gli occhi di tutti stanno fissi 
sopra di Lui.

Come vorrei che ciascuno di noi, venendo a Roma, riuscisse a fissare lo 
sguardo su Gesù, per riconoscere che siamo venuti qui alla ricerca della sua 
Persona, per incontrare Lui e quindi ricevere uno slancio nuovo per la nostra 
vita cristiana! Tutto questo attraverso l'esperienza della misericordia ed il 
passaggio della Porta Santa con la visita alle Basiliche Romane, rivivendo 
l'incontro con il Papa, Successore di Pietro e Vicario di Cristo, attingendo 
dagli Apostoli quella generosa professione di fede che siamo chiamati sem­
pre a portare nella nostra vita. E domani, a conclusione del nostro pellegri­
naggio, parteciperemo insieme all'ultima Eucaristia nella Basilica di San 
Paolo e ci prepareremo a tornare nelle nostre case con la grazia del Giubileo.

Per fissare lo sguardo su Gesù, vorrei ricordare brevemente alcuni pas­
saggi che ci sono nel Vangelo e che ci ricordano gli incontri di Gesù.

Quando Gesù per la prima volta si è presentato nella vita pubblica e il 
Battista l'aveva indicato come «l'Agnello di Dio che toglie il peccato del 
mondo», due discepoli di Giovanni andarono dietro Gesù. Lui si voltò e 
disse: «Che cercate?». Gli risposero: «Maestro, dove abiti?». E Lui: «Venite e 
vedrete» (cfr. Gv 1,37-39). Io vorrei che dentro al cuore di ciascuno di noi 
risuonasse questa domanda di Gesù: «Che cercate?». Chi siete venuti voi a 
cercare a Roma? La risposta dovrebbe essere solo questa: «Cerchiamo te, 
Vogliamo sapere dove abiti, dove trovarti, dove incontrarti».

Spero che non capiti a noi la situazione di coloro che nella notte prima 
della Passione erano venuti ad arrestarlo, perché anche ad essi Gesù ha chie­
sto: «Chi cercate?». Loro hanno risposto: «Gesù, il Nazareno» e poi sono 
caduti per terra. Gesù voleva dimostrare che andava verso la morte non per­
ché volevano arrestarlo, ma per sua scelta; la caduta improvvisa di tutti i 
soldati poteva dare al Signore la possibilità di andare via. Invece no. Gesù 
ripetè la domanda: «Chi cercate?» ed essi dissero: «Gesù, il Nazareno». Ed 
Egli: «Sono io». E lo arrestarono per poi crocifiggerlo.



1454 Atti dell’Arcivescovo

Vogliamo che la nostra ricerca del Signore Gesù sia vissuta con lo spirito 
di chi ha tanto amato la croce e come il centurione pagano che, vedendo 
come Gesù era morto, scese dal Calvario battendosi il petto e dicendo: 
«Veramente quest'uomo era Figlio di Dio!» (cfr. Me 15,39).

Fermiamoci con attenzione. Il nostro pellegrinaggio ha un solo scopo: 
trovare Gesù. Trovarlo in una esperienza nuova di misericordia, trovarlo 
nella grazia del Giubileo. D'altra parte quando Gesù commenta il testo del 
Profeta Isaia lo applica a se stesso con le parole che abbiamo sentito: «Oggi 
si è adempiuta questa Scrittura che voi avete udita con i vostri orecchi» (Le 
4,21). Ma questa grazia che Lui annuncia - l'anno di misericordia del 
Signore - richiede da parte nostra, non solo per riceverla ma soprattutto per 
custodirla, un percorso. Il percorso si chiama pellegrinaggio ed è uno dei 
grandi segni del Giubileo. Quando pensiamo al nostro pellegrinaggio che 
stiamo vivendo - siamo partiti da una certa situazione, da una città, siamo 
venuti a Roma, percorrendo la strada in treno, in pullman o in aereo - tro­
viamo che implica una situazione di partenza, un viaggio, un cammino, un 
percorso, una meta (che per noi è il Cristo, rappresentato dalla Porta Santa), 
un incontro e poi il ritorno.

Il pellegrinaggio è un percorso spirituale e il libro dell'Esodo ci aiuta a 
capirne il senso. Gli Ebrei sono partiti da una situazione di schiavitù: in 
Egitto erano schiavi degli Egiziani, Dio ha mandato Mosè a liberarli e poi 
sono stati per quarant'anni nel deserto, nella difficoltà, nella fatica - certo 
superiore alla nostra di questi giorni per le strade di Roma -, hanno vissuto 
momenti di smarrimento, al punto che lamentandosi sono giunti a dire: «Sta­
vamo meglio in Egitto». Non è vero! In Egitto erano schiavi, nel deserto sta­
vano camminando verso la libertà, e comprendevano piano piano che la 
libertà ha un prezzo, comporta una fatica. Il Signore ha avuto misericordia, 
perché ha donato loro la manna, la carne, l'acqua dalla roccia (Paolo predica 
che quella roccia da cui sgorgava l'acqua era Cristo, la roccia viva che li 
accompagnava), e poi ha donato loro la Legge, i Comandamenti, le dieci 
parole, le dieci regole di vita che sanciscono l'alleanza tra Dio e il suo popolo. 
Ma prima di arrivare alla Terra Promessa hanno dovuto faticare molto.

Spiritualmente siamo chiamati a fare il percorso che gli Ebrei hanno fatto 
nel deserto: si parte dal peccato, che è situazione di schiavitù, ci si libera del 
peccato facendo un percorso nel deserto della vita, che è pellegrinaggio, 
perché siamo venuti da Dio che ci ha donato la vita e a Dio ritorneremo. I 
momenti di smarrimento degli Ebrei sono i nostri momenti di crisi, di sfi­
ducia, le nostre angosce, le nostre paure, l'oscurità dove talvolta Dio si 
manifesta nonostante che noi vogliamo sempre toccare con mano. Il Signore 
ci dà la forza sufficiente per fare il nostro pellegrinaggio: la sua Parola, la 
sua legge, i suoi Sacramenti. Tutto questo fino alla meta finale.

Termino la mia riflessione invitando ciascuno di noi, in preghiera, a veri­
ficare tre cose nella vita:

- rendermi presente la mia situazione spirituale alla partenza da Torino;
- facendo il pellegrinaggio devo abbandonare gli aspetti negativi di 

quella situazione (ci siamo confessati per indicare che volevamo lasciare la 
situazione di schiavitù precedente per incontrare nella verità il Signore);



Atti dell’Arcivescovo 1455

- tutto quello che sta in mezzo, ossia il pellegrinaggio della vita. Per cui 
penso a come mi posso comportare dentro al pellegrinaggio della vita. 
Quando sono felice, so ringraziare Dio per quanto mi dona gratuitamente? 
Quando sono nella difficoltà so rivolgermi a Lui? Quando sono nello sco­
raggiamento, nell'abbandono, nell'angoscia, verso chi cerco rifugio?

Ester, questa bellissima figura dell'Antico Testamento - una fanciulla 
ebrea che ha avuto in sorte di diventare regina - quando si è rivolta al 
Signore per poter liberare il suo popolo, gli disse: «Signore, tu sei l'unico! 
Vieni in aiuto a me che sono sola e non ho altro soccorso se non te» (Est 
4,17). Ecco dove dobbiamo cercare la forza per poter andare avanti.

Come vorrei, carissimi, che il nostro pellegrinaggio avesse come grazia 
speciale la certezza che da oggi in avanti noi camminiamo per le strade della 
vita non più da soli, ma con il Signore Gesù. Non facciamo come i discepoli 
di Emmaus che non hanno saputo riconoscerlo, accorgiamoci che Gesù è 
con noi e ringraziamolo perché facendosi uomo si è messo dentro alle nostre 
situazioni. Riconosciamolo nello spezzare il pane, durante la Celebrazione 
Eucaristica, facciamo che diventi Lui il nostro cibo, la nostra bevanda, la 
forza della nostra vita.

Questa è la grazia che io e tutti voi dobbiamo cercare come punto cul­
minante nel nostro pellegrinaggio del Giubileo.

Dal Libro Sinodale (n. 6)

Annunciare Gesù Cristo
E indispensabile che ogni forma di annuncio mantenga l’irrinunciabile priorità 

di Gesù Cristo, vero Dio e vero uomo, e nello stesso tempo si accosti all’uomo e alla 
donna di oggi raccogliendone i problemi, le ansie e le aspirazioni. In questo ci è mae­
stro l’itinerario offertoci dai Vangeli stessi, dove rincontro con Gesù, «autore e per­
fezionatore della fede» (Eb 12,2), è spesso occasionato dall’emergere di concreti 
problemi di salute e di vita.

La trasmissione del messaggio cristiano nella sua verità piena richiede la rea­
lizzazione di itinerari formativi nei quali siano presenti sia la dimensione dottrinale 
sia quella esperienziale, con l’obiettivo di nutrire e guidare la mentalità di fede. 
Dovranno pertanto essere valorizzati gli itinerari esistenti - quando necessario, pro­
ponendo cammini differenziati - di modo che, rispettando una pedagogia attenta alle 
leggi della gradualità e della progressività dell’esperienza di fede, si abbia come 
obiettivo la trasmissione di una dottrina non annacquata, per essere fedeli alla 
Parola e per evitare un annuncio poco significativo per l’esistenza.



1456 Atti dell’Arcivescovo

Per il Giubileo della Scuola e dell’Università

Guardare a Cristo
per realizzarci nella nostra umanità

Mercoledì 15 novembre, la grande Basilica di Maria Ausiliatrìce a Valdocco ha accolto il mondo 
della Scuola e dell’Università per celebrare il Giubileo. Monsignor Arcivescovo ha presieduto una 
Concelebrazione Eucaristica, durante la quale ha pronunciato questa omelia:

Carissimi, il brano del Vangelo di Luca che abbiamo ascoltato questa 
sera ci presenta un Gesù che fa un'omelia. Entra nella sinagoga di Nazaret 
- come suo solito, dice l'Evangelista - e viene invitato a leggere: trova un 
testo di Isaia - lo stesso che abbiamo ascoltato nella prima Lettura - dove il 
Profeta, forse parlando di sé ma soprattutto del Messia futuro, si esprime 
così: «Lo Spirito del Signore è sopra di me, per questo mi ha consacrato con 
l'unzione, mi ha mandato ad annunciare la buona novella ai poveri, la libe­
razione ai prigionieri e a proclamare l'anno di misericordia del Signore» (Le 
4,16-19; cfr. Is 61,1-2). Gesù legge il brano di Isaia e lo commenta. Il com­
mento è semplicissimo ma fondamentale: «Oggi questa scrittura si è adem­
piuta davanti a voi» e dice questo mentre «gli occhi di tutti nella sinagoga 
erano fissi sopra di lui» (cfr. Le 4,20-21). Occhi fissi su di Lui per capire, per 
indagare, per scrutare chi è questo Gesù che diventa famoso altrove, del 
quale si sentono dire cose meravigliose mentre a Nazaret non ha fatto nulla 
di straordinario: è il figlio del falegname, sua madre si chiama Maria, lo 
conoscono tutti... E Gesù si proclama Messia, Figlio di Dio, Salvatore, quasi 
a dire: «Io sono il Consacrato, il Cristo, l'Unto di Spirito Santo. Io sono Colui 
che Dio, nella forza del suo Spirito, ha mandato nel mondo a proclamare la 
salvezza per tutti gli uomini», come dire che nessuno va al Padre, a Dio, se 
non per mezzo di Lui (cfr. Gv 14,6).

Allora oggi, trovandoci qui a celebrare il Giubileo della realtà della Scuola 
e dell'Università - penso a tanti docenti, tanti insegnanti, a tanti giovani e 
anche ai bambini che rappresentano le scuole elementari e materne - quale 
significato dobbiamo dare? La risposta che mi sono dato è questa: davanti a 
Dio siamo l'unico popolo santo del Signore e c'è un messaggio che il Giubi­
leo ci porta: messaggio di speranza, di salvezza, di orientamento di vita che 
vale sia per i piccoli sia per coloro che insegnano nelle nostre Università. Un 
messaggio preso dalle prime parole che il Papa ha scritto all'inizio della Bolla 
di indizione del Giubileo 2000: «Con lo sguardo fisso sul mistero dell'Incar­
nazione - su Gesù, il Figlio di Dio che si è fatto uomo - la Chiesa si prepara a 
varcare la soglia del Terzo Millennio». Il messaggio del Giubileo è solo que­
sto: dobbiamo - o vogliamo - guardare a Gesù per dare un senso alla storia 
dell'umanità e alla storia della nostra vita. Siamo qui a celebrare l'Eucaristia 
solamente per cercare Gesù Cristo, ed i grandi segni importanti del Giubileo 
- quali il pellegrinaggio, la porta santa, l'indulgenza, la professione di fede,



Atti dell'Arcivescovo 1457

l'impegno della carità - non hanno altro scopo di aiutarci - perché il segno è 
un aiuto -, di invitarci, di favorire un cammino verso Gesù.

Trovandomi domenica scorsa nella Basilica di San Paolo fuori le mura, a 
concludere con millecinquecento torinesi il nostro pellegrinaggio giubilare 
a Roma, dicevo loro quale potrebbe essere la scansione di un cammino verso 
Cristo immaginando di varcare la porta santa. Fermandoci davanti alla 
porta, che rappresenta Gesù Cristo - infatti nel Vangelo di Giovanni si legge 
di Gesù: «Io sono la porta delle pecore, chi passa attraverso di me troverà 
pascolo e sarà salvo» (Gv 10,9) - dobbiamo lasciarci interpellare da Lui che 
ci chiede: «"Chi dice la gente che io sia?" (Me 8,27). Che si pensa di me a 
Torino? Cosa si dice di me nelle scuole, nelle Università, nei discorsi che si 
fanno in questi importantissimi ambienti educativi? Sono presente o sono 
estromesso, dimenticato, osteggiato, combattuto? E voi, voi che siete qui per 
celebrare il Giubileo, chi dite che io sia? Che pensate di me?».

Guardate che è fondamentale questa domanda: è la stessa che Gesù ha 
rivolto ai discepoli e che stasera fa a noi. E davanti al Cristo, nel celebrare il 
Giubileo come incontro con Lui, noi ci dobbiamo sentire interpellati da que­
sta occasione di fondo: «Chi è Gesù per me? E un'idea vaga, una leggenda, 
oppure un personaggio storico ma che non ha nulla da spartire con me? 
Credo davvero che il Cristo è Figlio di Dio, veramente incarnato e nato da 
Maria, che è morto, che è risorto, che vive nel sacramento della Chiesa, che 
mi parla dalla Scrittura, dal Vangelo, che si dona a me nei Sacramenti? 
Credo che qui sono venuto per una persona? Credo che il Cristo può dare la 
risposta ai miei interrogativi fondamentali come il vivere, il soffrire, il 
morire?».

Sulla soglia della porta, nell'incontro con Cristo, noi dovremmo matu­
rare la risposta che ha dato Pietro quando Gesù gli ha chiesto chi si diceva 
Lui fosse: «Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio vivente» (Mt 16,16) e solamente in 
proporzione di come noi questa sera riusciamo a rinnovare questa visione 
di fede - che non è qualcosa di sensibile o che si possa costruire con dei 
ragionamenti, anche se la ragione la sostiene, ma una decisione del cuore, 
dell'intimo di noi - noi saremo capaci di affidarci totalmente al Signore.

Dopo l'esperienza del Giubileo, il cammino della vita può acquistare un 
significato diverso. Non siamo qui per uscire da questa chiesa come siamo 
entrati: siamo qui per cambiare, per trasformare almeno qualcosa di noi. 
Allora comprendete gli altri segni del Giubileo. Come il pellegrinaggio, che 
indica un cammino, un percorso, un distaccarsi da qualche cosa: dal peccato 
ad esempio, perché non si può celebrare un Giubileo - cioè la remissione 
totale non solo della colpa ma anche della pena, compresa quella temporale 
~ senza il distacco dal peccato; non si può ricevere la misericordia di Dio 
senza una precisa volontà di incontrarci con Lui. Non si può avere una san­
tità di vita senza la penitenza, la fatica del pellegrinare della storia: all'in­
terno di una società che attende di essere evangelizzata, all'interno dei 
nostri ambienti di vita, anche all'interno delle nostre comunità cristiane e 
all'interno della nostra esperienza personale. Il pellegrinare indica che 
siamo di passaggio, che siamo provvisori, che abbiamo una meta che trava­
lica la nostra esistenza sulla terra.



1458 Atti dell’Arcivescovo

Penso allora che la professione di fede debba diventare il frutto maturo 
del Giubileo; ma trattandosi di un Giubileo di persone che vivono nel 
mondo della scuola o delle nostre Università, mi viene da porre una 
domanda finale. Abbiamo ascoltato prima alcune testimonianze di inse­
gnanti e di giovani: «Che cosa noi diamo ai giovani?». Noi adulti, quindi 
anche la Chiesa, perché questo è un discorso che interpella in modo pres­
sante la Chiesa stessa nella sua missione, nella sua fedeltà ai compiti che 
Cristo le ha dato. Ma questa domanda interpella anche le famiglie, i genitori 
ed in modo particolare il mondo della scuola, che è veramente per defini­
zione l'ambiente tipico dell'educazione - non primario, perché l'ambiente 
primario è la famiglia, ma tipico - e della formazione delle persone.

I giovani di oggi hanno diritto di ricevere dalla scuola degli orientamenti 
fondamentali verso la verità, ad esempio, verso una formazione della 
coscienza intesa coma capacità di giudizio, di discernimento per una scelta 
del bene ed un rifiuto del male; hanno il diritto di ricevere un aiuto verso 
una progettualità più giusta. Il Giubileo può allora divenire occasione per 
un esame di coscienza. La Chiesa guarda con molto rispetto, attenzione e 
stima al mondo della scuola: non vuole imporsi al mondo della scuola sta­
tale anche se rivendica il diritto di avere, come comunità cristiana, una sua 
scuola - che è la scuola cattolica - e rivendica la caratteristica di questa 
scuola come servizio pubblico. Ma il problema è per tutti: i giovani hanno 
bisogno di essere sostenuti nella ricerca della verità perché non possono cre­
scere nella confusione, nell'incapacità di distinguere il vero dal falso, il posi­
tivo dal negativo: non possono crescere nella Babilonia intellettuale e 
morale. I giovani hanno bisogno di una chiarezza di coscienza e quindi 
anche di una certa spina dorsale che li sostiene nelle più forti e più grandi 
decisioni della loro vita.

E da qui nasce la progettualità. Se la scuola non svolge questo servizio, 
se non costruisce l'uomo maturo, adulto ed integrale, non adempie al suo 
compito. Questo lo dico come invito ad una conversione che tutti dobbiamo 
fare: io, voi, tutti insieme, perché l'educazione non è solo compito della 
scuola, ma nella scuola l'educazione ha un ruolo importante. Chiediamo al 
Signore la grazia di comprenderlo quando dice: «Io sono il vostro Maestro- 
Uno solo è il vostro maestro, il Cristo» (cfr. Mt 23,10). E se il Giubileo è un 
incontro con la persona di Gesù, è anche il momento di ascoltare Gesù che 
non viene a disturbare la grande idealità che noi ci portiamo dentro, ma a 
realizzare i nostri più alti e più nobili ideali. Perché salvezza non vuol dire 
solo remissione di peccati, misericordia per le nostre colpe - anche questo - 
ma, nel suo significato globale, significa realizzazione totale della persona- 
Gesù si è fatto uomo perché l'uomo imparasse da Lui a diventare più uomo, 
più realizzato nella sua umanità. Ecco perché il Giubileo è una grande occa­
sione per confrontarsi con Cristo, Dio e Uomo, e per ritrovare noi stessi nella 
nostra più autentica umanità.

Questo è l'augurio che faccio a tutti voi, che siete qui per il Giubileo, e la 
preghiera che nella Messa rivolgo al Signore perché ci conceda, col Giubileo, 
questa grazia.



Atti dell'Arcivescovo 1459

Omelia nella solennità della Chiesa locale

Consacrati nella verità
Domenica 19 novembre, la comunità diocesana è stata convocata nella grande chiesa di S. Filippo 
Neri, al centro di Torino, per l’Ordinazione diaconale di quattro candidati al Diaconato perma­
nente e di dieci candidati al Sacerdozio. Con Monsignor Arcivescovo hanno concelebrato il 
Vescovo Ausiliare, i membri del Consiglio Episcopale, una delegazione di Canonici del Capitolo 
Metropolitano, i Superiori del Seminario e del Centro di formazione al Diaconato permanente, i 
parroci degli ordinandi e tanti altri sacerdoti. A loro hanno fatto corona moltissimi diaconi per­
manenti ed una particolarmente numerosa assemblea in festa.
Questa l’omelia di Sua Eccellenza;

Carissimi, avete sentito come la Chiesa introduce il Rito di Ordinazione 
di questi Diaconi: sono stati presentati a me da coloro che li hanno seguiti 
nella formazione ed io, a nome della Chiesa, ho chiesto garanzie circa la loro 
idoneità. Il vostro applauso di fronte alla decisione espressa da me - in que­
sto momento in modo ufficiale, ma presa già prima - di ammetterli al Dia­
conato, esprime la partecipazione, la gioia della Chiesa sia per il dono 
grande che viene fatto a noi oggi con questi quattordici Diaconi, sia per il 
dono grande che il Signore fa a ciascuno di loro.

In questa omelia, nel commentare la Parola di Dio e nell'approfondire il 
significato del ministero del Diaconato, vorrei invitare tutti voi - i carissimi 
confratelli concelebranti, i candidati al Diaconato in modo particolare e tutta 
l'assemblea presente - ad entrare nel mistero di Dio. Dobbiamo fare un pic­
colo sforzo per uscire dai nostri schemi umani ed entrare nella logica di Dio 
che è logica misteriosa, a noi rivelata soprattutto attraverso il mistero del­
l'incarnazione e della redenzione di Cristo, e dalla quale non tutti gli uomini 
si lasciano avvincere.

Pensate un po': noi siamo qui concordi a celebrare questo solenne rito 
rinchiusi in una chiesa bella e grande, però le molte persone che stanno pas­
sando in macchina sulla strada qui di fronte, o che sostano nella bellissima 
isola pedonale di Piazza San Carlo, se vedessero quello che stiamo facendo 
non reagirebbero tutte allo stesso modo: alcune di loro si troverebbero in 
sintonia con noi; altre invece si domanderebbero: «Cosa stanno facendo 
costoro? E quei giovani, che stanno facendo nel consegnare la loro vita al 
Signore lasciando prospettive umane magari più interessanti e, da un punto 
di vista terreno, forse anche più affascinanti del Diaconato o del Sacerdo­
zio?» al quale noi speriamo che dieci di questi ordinandi Diaconi possano 
giungere presto.

Dobbiamo entrare nella logica di Dio per dare significato pieno a questo 
Rito, soprattutto al grande mistero eucaristico che stiamo celebrando, e lo 
dico rivolgendomi in particolare ai quattordici candidati al Diaconato, per­
ché io devo aiutare loro a vivere con il massimo di intensità di fede, di dona­
zione al Signore, di gioia e riconoscenza il dono che stanno per ricevere.

Carissimi ordinandi, che significato ha quello che stiamo per fare? Ci 
risponde la pagina dell'Esodo che abbiamo ascoltato, dove il Signore dice a



1460 Atti dell’Arcivescovo

Mosè: «Questo dirai alla casa di Giacobbe e annuncerai agli israeliti: "Voi 
stessi avete visto..."» (Es 19,3ss.). Cosa avete visto voi, cari ordinandi, del­
l'opera di Dio nella vostra vita? Oggi io vi invito a vedere ciò che Dio ha 
fatto e ciò che Dio fa in questo momento per ciascuno di voi, per le vostre 
persone e per la vostra vita. «Voi stessi avete visto ciò che io ho fatto all'E­
gitto» (Es 19,4): ho castigato l'Egitto, perché non costruiva la dignità, la 
libertà delle persone e non garantiva l'identità del mio popolo. L'Egitto è in 
questo caso simbolo di chi si oppone a Dio. Molte volte il faraone, nei suoi 
dialoghi con Mosè, chiede chi sia questo Dio che lui non conosce, e il 
Signore pone un castigo all'Egitto per sottolineare il primato del suo pro­
getto di amore per tutti, compresi gli egiziani, perché anche loro nel disegno 
imperscrutabile di Dio erano chiamati alla salvezza.

«Voi avete visto cosa io ho fatto all'Egitto e come ho sollevato voi su ali 
di aquile e vi ho fatti venire fino a me» (Es 19,4). Carissimi ordinandi, que­
sta dovrebbe essere oggi la lettura della storia della vostra vita: voi avete 
visto da dove il Signore vi ha presi. Io non so nel dettaglio dove vi ha presi, 
ma ciascuno di voi conosce il contesto bello, positivo, di famiglie cristiane, 
di comunità parrocchiali vive, di Chiesa diocesana ricca di Santi e straordi­
naria nella sua storia. Ciascuno di voi sa anche che Dio ha guardato la 
nostra povertà. Io sono cosciente che nella mia vita Dio ha guardato alla mia 
povertà e alla mia piccolezza; ma il Signore, proprio perché eravamo poveri, 
piccoli, incapaci di realizzare forse niente o poco di positivo, ci prende: Lui 
ci prende, Lui ha l'iniziativa, Lui ci chiama e Lui ci porta.

E Dio vi ha sollevato come su ali di aquile, quindi su vette, su prospet­
tive, su mete, su ideali alti e vi ha fatti arrivare fino a Lui. Il vostro "eccomi", 
con cui avete risposto alla chiamata dei vostri formatori che vi hanno pre­
sentati a me, indica questo incontro col Signore. Il Signore vi chiama e come 
Maria, che imploriamo oggi in modo particolare sul vostro futuro ministero, 
avete detto "eccomi". Ed il Signore stesso sottolinea la necessità di questo 
patto, di questo impegno: «Voi sarete per me la proprietà tra tutti i popoli..• 
voi sarete per me un regno di sacerdoti e una nazione santa» (Es 19,5-6). E 
il popolo risponde a Mosè che gli comunica il dono: «Quanto il Signore ha 
detto, noi lo faremo» (Es 19,8). Ecco l'alleanza: il dono di Dio e la vostra 
risposta. La Chiesa vi chiederà degli impegni: l'impegno del celibato per 
undici di voi, perché anche tra i Diaconi permanenti uno, celibe, si impegna 
a vivere per tutta la vita celibe; l'impegno della Liturgia delle Ore; l'impe­
gno di svolgere generosamente il vostro ministero. Ma deve essere un impe­
gno gioioso che nasce dalla coscienza del dono. Rileggo le poche righe di 
San Paolo nella sua Lettera agli Efesini, rivolgendomi soprattutto agli ordi­
nandi col desiderio però che tutti ne ascoltino il commento come un mes­
saggio per noi: «Voi non siete stranieri né ospiti, ma siete concittadini dei 
santi e familiari di Dio» (Ef 2,19).

Questo è il dono della vocazione cristiana, dono che tutti abbiamo rice­
vuto nel santo Battesimo e nel nostro cammino di fede, nelle nostre comu­
nità e nelle nostre famiglie. Come è bello sentire che Dio ci ha associati alla 
parentela divina! Non siamo per Lui estranei, ospiti - perché l'ospite è una 
persona che viene ma non ci appartiene, non appartiene alla vita della



Atti dell’Arcivescovo 1461

nostra famiglia: sta un po' e poi se ne va - ma siamo concittadini dei santi. 
Come mi piace immaginare la nostra santa Chiesa di Torino con tutti i santi 
sacerdoti e laici di cui si è arricchita nella sua storia! E noi siamo concitta­
dini di questa santa Chiesa, di cui oggi celebriamo la solennità: familiari di 
Dio, figli di Dio, fratelli di Cristo, santificati dallo Spirito Santo.

Se siamo questo per dono, dobbiamo prendere coscienza di ciò che deve 
diventare una disponibilità all'impegno. Paolo dice «edificati» (Ef 2,20) ed io 
aggiungo - pensando di non uscire dal concetto paolino - edificati per dono 
ma sempre in costruzione. Quindi in noi deve essere presente la disponibi­
lità a lasciarci edificare, ponendo due attenzioni: «sopra il fondamento degli 
apostoli» (E/2,20) - dove si sottolinea il nostro legame con la Chiesa, in par­
ticolare col successore degli Apostoli, il vostro Vescovo - che garantiscono la 
comunione, l'unità della fede e l'autenticità della nostra adesione a Cristo e 
del nostro cammino verso la salvezza; ed «avendo come pietra angolare lo 
stesso Cristo Gesù» (Ef 2,20), perché è a Lui che vogliamo guardare.

E Gesù oggi prega per voi, carissimi ordinandi, come ha pregato per tutti 
i suoi discepoli la sera dell'ultima cena prima della sua passione e morte: 
«Padre santo, custodisci nel tuo nome coloro che mi hai dato» (Gv 17,11). Vi 
rendete conto quale profondità e grandezza questa preghiera acquista per 
Voi oggi? Io vi imporrò le mani per ordinarvi Diaconi, ma con una preghiera 
profonda che sento di fare - e che invito tutti a condividere - perché siate 
fedeli al dono ricevuto. La preghiera di Cristo è garanzia e custodia, e se 
dovessero verificarsi eventi nefasti di infedeltà non dovremo mai attribuirli 
alla mancanza della grazia di Dio, ma solo alla nostra infedeltà.

Dice Gesù al Padre: «Custodiscili nel tuo nome. Io li ho custoditi finché 
ero con loro, ma adesso mi nascondo - è la nostra esperienza della fede - e 
li mando nel mondo, e loro devono stare nel mondo senza appartenere al 
mondo» (cfr. Gv 17,18). È difficile, sapete! È difficile essere in mezzo alla 
realtà di tutti gli uomini che vivono questo momento storico in cui noi come 
Chiesa dobbiamo portare il Vangelo senza lasciarci influenzare dal vento: 
dal turbinio o da un vento leggero di cui non ci si accorge molto ma contra­
rio al Vangelo, contrario al messaggio che noi dobbiamo portare, contrario 
alla nostra identità di diaconi e, per molti di voi, fra un po' di sacerdoti.

Allora chiediamo veramente al Signore che vi consacri nella verità. E la 
Verità, dice Gesù, è la sua Parola. Questa è la riflessione che io comunico a 
Voi, carissimi ordinandi, per aiutarvi a vivere con viva fede e con totale coin- 
Volgimento personale il mistero che oggi si compie sulle vostre persone. Io 
ringrazio il Signore per il dono particolare che mi fa oggi di imporvi le mani 
e di inserirvi nel primo grado del sacramento dell'Ordine, però sento che 
insieme alla gioia e alla riconoscenza c'è la responsabilità di una formazione 
che continua e di cui sono il primo responsabile. Chiedo ai miei collabora­
tori di sentire questa grande responsabilità che abbiamo della vostra forma­
zione in vista anche del sacerdozio, e per voi Diaconi permanenti una for­
mazione che continua in vista del vostro ministero. Una responsabilità che 
si accompagna adesso nella preghiera, ma anche nella fiducia che il Signore, 
che ha custodito i suoi, custodirà anche voi sino alla fine.



1462 Atti dell’Arcivescovo

Incontro con l’Associazione Medici Cattolici Italiani

«Essere costruttori di una società migliore»
Venerdì 17 novembre, Monsignor Arcivescovo ha incontrato per la prima volta i membri della 
Sezione torinese dell’Associazione Medici Cattolici Italiani ed ha rivolto loro queste parole:

Grazie per questo invito, per l’opportunità che mi è stata offerta d’incontrarvi. Noi sacer­
doti, noi Vescovi, quando siamo invitati ad incontrare i laici impegnati sulle varie frontiere 
della professione o vocazione, possiamo correre due rischi: di fare un “fervorino” finale, 
quasi come il mettere del cacio sui maccheroni... oppure di ascoltare con molto interesse ed 
intervenendo con una breve esortazione finale, dove non si ha nulla di particolare da aggiun­
gere e ci si limita a chiedere la coerenza con la vocazione cristiana nella professione.

Stasera, in questo primo incontro - spero che ne seguiranno altri - non vorrei cadere in 
nessuna di queste due posizioni, ma vorrei semplicemente confessare a voce alta ciò che mi 
passava dentro ascoltandovi. E la prima cosa emersa è la constatazione di ciò che di mera­
viglioso abbiamo a Torino nel mondo laicale, che ha una profonda ricchezza di espressione 
quale stasera anche voi mi date: un laicato profondamente radicato nella fede e che sente la 
responsabilità di una testimonianza cristiana nella vita familiare - prima di tutto - e poi nella 
professione. Questa immagine da fuori non risulta: si ha invece una immagine di Torino 
dove impera il pensiero laico per non dire massonico; dove impera un certo modo di ragio­
nare; dove la voce grossa la fanno alcuni personaggi mentre sembra che i cattolici vivano 
una situazione o di diaspora o di nascondimento, quasi la paura di alzar la testa e dire - pur 
senza arroganza e prosopopea, ma con coerenza e con convinzione - ciò che pensano. Que­
sta immagine di Torino non è vera: io l’ho scoperto da Arcivescovo e bisogna dirlo a tutti, 
perché Torino è ben diversa da come può apparire guardandola dal di fuori.

Ascoltandovi, pensavo: guarda che meraviglia ad avere nelle Università, negli ospedali, 
tra i medici di base queste presenze! Sono convinto che meritiate da parte mia l’incoraggia­
mento a non lasciarvi prendere da complessi di inferiorità. Ognuno di noi sia se stesso, e 
senza paure, perché ciò che conta è la verità. E se siamo fortunati nell’avere la convinzione 
profonda che il Signore si è rivelato a noi e ci ha fatto intravedere ciò che Lui ha pensato 
per l’uomo, per la persona, per la vita, per la salute, per la salvezza, ciò non significa che 
siamo migliori degli altri: semplicemente abbiamo ricevuto un dono che non va seppellito, 
ma condiviso. E se ho una visione che nasce dalla conoscenza e dalla cultura e si conferma 
nella fede, non devo aver paura di manifestare come la fede viene a confermarla, perché la 
fede non smentisce mai la ragione.

Oggi siamo chiamati a sostenerci tra di noi: ecco l’importanza dell’associazionismo cat­
tolico all’interno delle professioni. Abbiamo bisogno di sentire collaborazione e sostegno, 
ed io vorrei dirvi in questo primo incontro che se avete delle esigenze, delle richieste in più 
- soprattutto per la parte formativa e divulgativa di ciò che già ricevete sia dall’Arcivescovo 
che dalla Diocesi - non abbiate paura a chiedere, perché nei limiti del possibile desidero 
appoggiarvi in ogni vostra iniziativa di bene e di formazione. Secondo me oggi la gente 
prende il titolo di un giornale come la tesi giusta senza verificare quale ispirazione ne guida 
i responsabili, senza valutare di quale schieramento è espressione: vi è molta disinforma­
zione. Ecco perché bisogna incoraggiare fortemente l’attività informativa e formativa che 
mette a fuoco i problemi, che fa conoscere dove sta la verità.

Ringrazio i Relatori, che ho ascoltato con attenzione e che mi hanno permesso di cono­
scere sia i vostri ideali, sia come vi muovete: ho sentito vibrare un’anima in ciò che avete



Atti dell’Arcivescovo 1463

detto. Certo è importante approfondire le nostre posizioni, che poi sono quelle del Magi­
stero; riflettono una visione che, partendo dal dato rivelato - e non inventandoselo con lo 
studio o la riflessione personale -, interpreta quella che è la visione di Dio. In questo senso 
ci si appella alla legge naturale - che a qualcuno non piace più e che vedo contestata anche 
da alcuni filosofi torinesi - fondata su ciò che Dio ci ha fatto conoscere circa la vita, l’uomo, 
l’amore ed i problemi della realtà dell’esistenza terrena.

Bisognerebbe approfondire certi temi, e forse l’incertezza che c’è in certe discussioni è 
più di carattere filosofico che altro e nasce quando si parla della persona e della vita. 
Riguardo alle problematiche inerenti alla vita, al suo concepimento - anche se a noi non è 
possibile definire con assoluta certezza scientifica il momento in cui quell’essere diventa 
persona con l’infusione dell’anima: se cinque o quattordici giorni dopo o subito all’inizio - 
la morale di un cattolico dice che la presunzione deve sempre stare dalla parte del valore: 
posso anche chiedermi: «Se per caso quell’essere non fosse ancora persona... ma se invece 
lo fosse già?». È chiaro che devo comportarmi fin dal primo istante come se l’essere fosse 
già realmente persona. Innegabilmente su questo punto nel corso dei secoli c’è stata una 
oscillazione di posizioni circa l’individuazione del momento in cui il concepito diventa per­
sona più che sul valore della vita, e ritengo che oggi quello della bioetica sia veramente un 
settore di frontiera. Spesso poi vi sono giornalisti con scarsa professionalità nel settore della 
bioetica che mettono in pasto all’opinione pubblica questi temi e allora la gente fa una 
grande confusione. Perciò vi incoraggio volentieri perché il vostro andare nelle parrocchie 
sia un modo per portare avanti la nostra visione dell’esistenza.

Nel pensare allo svolgimento della vostra professione, si constata come una volta c’era 
del paternalismo e oggi invece c’è la burocrazia: bisognerebbe trovare un punto mediano. 
Tante volte se ne è parlato e vi ringrazio per ciò che avete sottolineato, perché mi ha fatto 
venire in mente un rapporto fondamentale: quello che c’è tra salute e salvezza, o il non 
rinunciare totalmente a quella che è una relazione empatica non solo tra insegnante e stu­
dente, ma anche tra medico e paziente.

Una volta si diceva che fare il medico era una missione, e secondo me ciò è ancora 
attuale. Io non vi faccio nessuna esortazione, ma non si può prescindere dal fatto che chi vi 
sta di fronte è una persona, con tutte le paure, soprattutto nel campo della salute. Pensate al 
rapporto salute e salvezza: il latino “salus" si traduce “salvezza" e credo che non si pos­
sano scindere i due aspetti. La persona vi chiede di essere presa in carico nella sua totalità: 
non perché ha mal di denti, perché ha l’appendicite o un tumore, ma nella totalità dei suoi 
problemi; ed attraverso quella che è la cura del corpo, della salute fisica, tante volte si può 
- senza fare del paternalismo - dare lo spunto alla persona perché ritrovi senso. In fondo la 
salvezza è trovare il significato di tutto, anche del morire.

I problemi che avete esposti sono quelli che ci fanno riflettere e che possono impove­
rire la possibilità che avete di esprimere i vostri talenti, i vostri doni ed anche la vostra capa­
cità di mettervi in relazione con i malati, che vengono chiamati utenti ma che sono persone.

L’ultima cosa che vorrei accennarvi, per essere sinceri, è questa: nel campo della medi­
cina - anche in altri campi, ma stiamo al tema - c’è un terribile pericolo che da alcuni anni 
viene avanti e che ci deve trovare attenti per impedirne il sopravvento: è l’invasione della 
politica, dove chi detta legge sono i partiti o gli schieramenti e dove il principio ispiratore 
per prendere certe decisioni talvolta non è il bene della collettività, ma il bene dello schie­
ramento o del partito. Questo, secondo me, è il rischio che sta correndo l’Italia e che finisce 
di impoverire un po’ tutto e giunge a demotivare le persone, che si trovano dilaniate dalle 
vicende, come Agostino: «Io per fare il concorso devo sgomitare per superare i raccoman­
dati, oppure devo stare bravo per poi non farcela?». Sono cose serie, e le persone si accor­
gono che non si va avanti per capacità - non nel senso della carriera, ma dell’esprimere i 
talenti, le capacità ricevute dal Signore - ma con altri criteri. E ciò scoraggia e porta i cat­
tolici - tante volte anche in campo economico - a dire: «Mi faccio da parte e vadano avanti



1464 Atti dell’Arcivescovo

gli altri...». Ciò vale anche per il disimpegno in campo politico, dove a volte si notano le 
strategie per avanzare al di là dell’effettiva capacità, il che non va certo a beneficio della 
collettività.

Vorrei comunque precisare che questa mia riflessione non vuole essere una condanna, 
ma l'evidenziazione di un rischio, di un pericolo. In sostanza io rilevo il rischio non tanto 
della politica come politica o nella presenza dei partiti come tali - che tra l’altro nella dot­
trina sociale della Chiesa sono considerati validissimi per la dialettica, il confronto, la demo­
crazia, la responsabilità - ma di un certo modo di far politica.

Ecco le risonanze che ho sentito dentro e che ho detto a voce alta come spunti di rifles­
sione. Dobbiamo andare via di qui con questa convinzione: se ciascuno di noi nel piccolo 
spazio che occupa - anche se ricopriamo ruoli importanti, in rapporto al mondo è sempre un 
piccolo spazio - porta la sensibilità che avete rivelato stasera, porta la coerenza e la volontà 
di mettersi al servizio delle persone che si rivolgono a noi, si sentirà gratificato, si sentirà 
contento di quello che fa, diventerà costruttore di quella civiltà dell’amore di cui la Chiesa 
deve essere portatrice nel mondo di oggi. Sarete i costruttori di una società migliore.



Atti dell’Arcivescovo 1465

Saluto ai partecipanti a un Convegno sulla bioetica

Progetto genoma e salute dell’uomo
Sabato 25 novembre, presso la sede torinese dell’Università Pontifìcia Salesiana, si è svolto un 
Convegno su temi di bioetica promosso dal Gruppo Cattolico di Bioetica di Torino e dalla Sezione 
di Torino dell’Associazione Medici Cattolici Italiani.
Monsignor Arcivescovo ha rivolto questo saluto ai partecipanti:

Porto il mio saluto ai Relatori e ai partecipanti a questo importante Convegno “Progetto 
genoma e salute dell’uomo", organizzato dal Gruppo Cattolico di Bioetica di Torino e dalla 
Sezione di Torino dell’Associazione Medici Cattolici Italiani, ai quali va il mio più vivo 
apprezzamento e la mia sincera riconoscenza.

E evidente che il progresso scientifico di questi ultimi anni ha ulteriormente accresciuto e 
specificato il significato del mandato affidato da Dio all’uomo di “coltivare” e “custodire” il 
giardino dell’Eden (Gen 2,15). Essere infatti pressoché riusciti a determinare la sequenza dei 
geni che costituiscono la “materia base” dell’organismo umano, ci sta conducendo ad una sem­
pre più profonda conoscenza della struttura fondamentale della vita biologica e ad una sempre 
Più ampia possibilità di intervenire su di essa. Questa conquista della scienza rende l’uomo 
“collaboratore” ancora più intimo di Dio e pertanto lo riempie di una maggiore responsabilità.

In questo senso l’attuale e legittimo interesse scientifico di classificare il significato fun­
zionale dei singoli geni per comprendere le informazioni specifiche che essi contengono, 
rimanda ad un’altrettanta e per certi aspetti ancora più urgente questione di significato esi­
stenziale. Quella del valore unico ed incommensurabile della persona umana.

Solo a condizione di lasciarsi attraversare da questa degna e meritevole preoccupazione 
che mette il progresso a servizio del bene integrale dell’uomo, il biogenetista accosterà 
' “oggetto” del suo studio con tutto il rispetto che gli è dovuto. Riconoscerà le implicazioni 
morali che attraversano la sua ricerca e quindi si preoccuperà di procedere nella massima 
trasparenza dei risultati raggiunti, sempre orientato dalla domanda circa il loro legittimo 
“utilizzo”. Eviterà inoltre le aberrazioni umanamente inaccettabili come la fabbricazione o 
'a programmazione in laboratorio di un essere umano. Mentre si compiacerà dei benefici 
terapeutici che l’applicazione delle sue ricerche permetterà di ottenere.

La gravità di queste responsabilità etiche per le quali è in gioco non solo la vita di un 
singolo, ma il futuro stesso dell’umanità, non può certo essere delegata alla sola comunità 
scientifica. L’intera Comunità Intemazionale è chiamata infatti a farsi carico dei risvolti etici 
che sono intimamente implicati in questa materia. Ad essa è richiesto di schierarsi, attra­
verso i suoi governanti, a tutela dei diritti fondamentali della persona umana. Non ultimo 
quello di garantire, quando ciò sarà pienamente disponibile, la privacy dell’informazione del 
patrimonio genetico personale così da evitare vere e proprie “selezioni” o “emarginazioni 
sociali”. Si pensi in particolare a quelle che priverebbero i soggetti geneticamente più deboli 
del diritto al lavoro perché troppo fragili, o all’assistenza sanitaria perché troppo costosa, o 
anche alla copertura assicurativa sulla salute e sulla vita, o persino del diritto alla vita in 
nome di una selezione eugenetica.

A queste condizioni di responsabilità, per cui l’uomo assume pienamente il suo compito 
di “collaboratore di Dio” quale Sua immagine e somiglianza, guardiamo con fiducia alla 
ricerca scientifica e ancora di più con ammirazione al prodigio della “vita” riconoscendo 
comunque che, per quanto riusciremo a penetrarla con la nostra ragione, mai potremo arbi­
trariamente trattarla come una nostra “proprietà”, perché essa è “dono” che ci precede ed è 
sempre più grande di noi.





Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Ordinazione di diaconi permanenti

Monsignor Arcivescovo, in data 19 novembre 2000 - solennità della Chiesa locale, nella 
chiesa di S. Filippo Neri in Torino, ha ordinato diaconi permanenti i seguenti accoliti, tutti 
appartenenti al Clero diocesano di Torino:

AR1EMME Luigi, nato in Torino il 17-12-1953;
BARSOTTI Angelo, nato in Torino il 5-12-1952;
SABENA Battista, nato in Savigliano (CN) il 22-7-1951;
TREGNAGO Angelino, nato in Montecchia di Crosara (VR) il 22-4-1956.

Rinunce di parroci

CANDELLONE mons. Piergiacomo, nato in Venaria Reale il 16-5-1938, ordinato il 29- 
6-1962, ha presentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia S. Lorenzo Martire in 
La Cassa. La rinuncia è stata accettata con decorrenza dal giorno 20 novembre 2000.

Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della detta parrocchia.

DONADIO don Michele, nato in Poirino 1’1-2-1934, ordinato il 29-6-1958, ha presen­
tato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia SS. Trinità in Moncalieri. La rinuncia è 
stata accettata con decorrenza dal giorno 1 dicembre 2000.

Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della detta parrocchia.

Termine di ufficio di vicario parrocchiale

ALDEGANI p. Mario, C.S.I., nato in Sorisole (BG) 1’8-10-1953, ordinato il 22-3-1980, 
ha terminato in data 30 novembre 2000 l’ufficio di vicario parrocchiale nella parrocchia 
Nostra Signora della Salute in Torino.

1467



1468 Curia Metropolitana - Cancelleria

Nomine

- di parroco
ZOCCALLI don Roberto, nato in Torino il 15-4-1969, ordinato 1’11-6-1994, è stato 

nominato in data 1 dicembre 2000 parroco della parrocchia SS. Trinità in Moncalieri 10027 
TESTONA, v. Palerà n. 28, tei. 011/647 06 23.

- di amministratore parrocchiale
VILLATA don Giovanni, nato in Buttigliera d'Asti (AT) 1’11-6-1940, ordinato il 28-6- 

1964, è stato nominato in data 1 dicembre 2000 amministratore parrocchiale della parroc­
chia Santi Pietro e Paolo Apostoli in Passerano Marmorito (AT), vacante per il trasferimento 
del parroco can. Domenico Grigis.

- di vicario parrocchiale
PARATI p. Mario, C.S.I., nato in Madignano (CR) il 18-5-1959, ordinato il 26-4-1986, 

è stato nominato in data 1 dicembre 2000 vicario parrocchiale nella parrocchia Nostra 
Signora della Salute in 10147 TORINO, v. Vibò n. 24, tei. 011/221 78 42.

- varie
CATTANEO don Domenico, nato in Cocconato (AT) il 5-6-1954, ordinato il 22-5-1988. 

è stato nominato in data 17 novembre 2000 - per il quinquennio 2000-31 ottobre 2005 - 
membro del Consiglio di Amministrazione della Fondazione Evasio e Maria Pugno, con 
sede in Vignale Monferrato (AL).

GAMBA don Luca, nato in Torino il 31-5-1974. ordinato il 29-5-1999, è stato nominato 
in data 1 dicembre 2000 assistente diocesano dell’Azione Cattolica Ragazzi. Sostituisce don 
Alberto Coletto, recentemente nominato assistente dell’Associazione diocesana di Azione 
Cattolica di Torino.

MIRABELLA don Paolo, nato in Torino il 30-4-1960, ordinato il 21-9-1985, è stato 
nominato in data 1 dicembre 2000 assistente ecclesiastico della Sezione diocesana di Torino 
dell’Associazione Medici Cattolici Italiani (A.M.C.I.). Sostituisce il can. Carlo Collo.

Tribunale Ecclesiastico Diocesano e Metropolitano di Torino

Monsignor Arcivescovo, con decreto in data 1 novembre 2000, ha nominato - per il 
quinquennio 2000-31 ottobre 2005 - i membri del Tribunale Ecclesiastico Diocesano e 
Metropolitano di Torino, che pertanto risulta così composto:

Vicario Giudiziale
Giudici

Promotore di giustizia 
Difensore del Vincolo 
Notaio

RICCIARDI mons. Giuseppe
CARBONERO can. Giovanni Carlo 
FILIPELLO can. Pierino 
OCCELLI don Tomaso 
R1VELLA don Mauro
ANDRIANO don Valerio
FECHINO mons. Benedetto
DINICASTRO don Raffaele



Curia Metropolitana - Cancelleria 1469

IX Consiglio Presbiterale

Monsignor Arcivescovo, con decreto in data 1 novembre 2000, ha modificato il n. 4.2.a) 
degli Statuti del Consiglio Presbiterale in vigore (cfr. Libro Sinodale, p. 152), che viene 
sostituito come segue:

[Il Consiglio Presbiterale dell’Arcidiocesi di Torino è composta da:]
a) i membri del Consiglio Episcopale ed i Coordinatori Diocesani per la Pastorale;
b)...
A seguito di mutazioni avvenute anche a livello diocesano, l’elenco dei membri del 

Consiglio Presbiterale è stato variato come segue:
- tra i membri di diritto, oltre ai quattro nuovi Vicari Episcopali territoriali e ai tre 

Coordinatori Diocesani per la Pastorale, vi sono state le seguenti sostituzioni: 
BARAVALLE don Sergio subentra a mons. Giovanni Coccolo;
ANDRIANO don Valerio subentra a don Mauro Rivella;
COLETTO don Alberto subentra a don Aldo Marengo e a don Giacomo Lanzetti;
DANNA don Valter subentra a don Giovanni Villata;
PORTA don Bruno subentra a don Giuseppe Frittoli;

- tra i vicari zonali:
BERNARDI don Giovanni sostituisce don Pietro Terzariol;
FERRERO don Domenico sostituisce don Antonio Foieri;
NORBIATO don Marco sostituisce mons. Guido Fiadino;
GARBERO don Bernardo sostituisce don Piero Delbosco;

- tra i sacerdoti eletti:
VIETTO don Giuseppe subentra a don Antonio Amore;
GIRAUDO don Aldo subentra a don Paolo Perolini;
CASALE don Umberto subentra a don Alberto Coletto;
PARADISO don Leonardo Antonio subentra a don Filippo Raimondi.

IX Consiglio Pastorale Diocesano

Monsignor Arcivescovo, con decreto in data 1 novembre 2000, ha modificato il n. 4.3.a) 
degli Statuti del Consiglio Pastorale Diocesano in vigore (cfr. Libro Sinodale, p. 159), che 
viene sostituito come segue:

[Compongono il Consiglio Pastorale Diocesano:]
a) i membri del Consiglio Episcopale ed i Coordinatori Diocesani per la Pastorale;
b)...
A seguito di mutazioni avvenute anche a livello diocesano, l’elenco dei membri del 

Consiglio Pastorale Diocesano è stato variato come segue:
- tra i membri di diritto:

DOVIS Pierluigi subentra a don Sergio Baravalle;
RAIMONDI don Filippo subentra a don Giovanni Villata;
DEMARIE don Livio, S.D.B., subentra a don Giovanni Sangalli, S.D.B.;

- tra i membri eletti:
BERTOLA don Carlo subentra al can. Carlo Collo;

- tra i membri designati con "iter” proprio:
PIRETTO sr. Patrizia subentra a sr. Angela Iseppi.



1470 Curia Metropolitana - Cancelleria

Nomine e conferme in Istituzioni varie 

* U.N.I.T.A.L.S.I. - Sottosezione di Torino
L’Arcivescovo di Torino, con decreto in data 25 novembre 2000, ha confermato - per il 

quinquennio 2001-31 dicembre 2005 - la nomina del Presidente eletto dalla Sottosezione di 
Torino dell’U.N.I.T.A.L.S.I. nella persona del sig. DACOMO Carlo.

Comunicazioni

I Vescovi della Conferenza Episcopale Piemontese, riuniti a Varazze (SV), in data 30 
novembre 2000 hanno nominato:

BERTINETTI don Aldo assistente regionale dell’A.G.E.S.C.L, incaricando don Giu­
seppe Coha di seguire la formazione dei capi scouts a livello regionale;

FONTANA don Andrea direttore dell’Ufficio Catechistico regionale e segretario della 
Commissione Catechesi e Dottrina della Fede.



Atti del IX Consiglio Presbiterale

Verbale della X Sessione
Pianezza, 9 giugno 2000

Il Consiglio, riunito a Villa Lascaris di Pianezza, ha dato inizio al proprio lavoro con la 
preghiera dell’Ora media. Tutti i Consiglieri erano presenti tranne i seguenti, giustificati: 
don Marengo, don Raglia, don Avataneo, don Foieri, don Fasano, don Cravero, don Bonino, 
don Gambaletta E, don Negri, padre Aldegani, padre Maggioni, can. Sarotto, padre Mar­
cato.

Prima di entrare nella discussione dell’o.d.g. è stato approvato il verbale della sessione 
del 12 aprile 2000.

L’Arcivescovo ha introdotto la bozza di proposta del Piano Pastorale diocesano (argo­
mento unico all’o.d.g.), alla cui base sta l’urgenza della missione evangelizzatrice rivolta a 
tutti, che superi la pastorale dei piccoli numeri, ordinariamente realizzata nelle parrocchie. 
L’invito ad «andare in tutto il mondo» deve perciò tradursi in un impegno straordinario, che 
coinvolga i pochi, perché diventino missionari presso gli altri. Il Piano Pastorale vuol essere 
un aiuto in questa direzione ai parroci e anche uno strumento di unità nel Presbiterio.

Successivamente si è svolta un’ampia discussione, di cui si riportano gli interventi.
Don Fontana ha espresso perplessità sulla suddivisione dei destinatari in quattro fasce 

di età e sulla rotazione tra i Distretti. Ha suggerito di dare centralità alla famiglia e di far 
ruotare il Piano intorno alle tre parole chiave evidenziate dal Sinodo:

- evangelizzazione: itinerari di evangelizzazione in occasione delle richieste di Sacra­
menti; informazione riguardo al catecumenato; estensione dell’esperienza delle missioni 
bibliche;

- formazione: costruzione di un progetto formativo diocesano comune a preti e laici, 
che identifichi diversi livelli e sperimenti servizi di responsabilità, anche retribuiti, affidati 
ai laici;

- missione: precise scelte nel mondo del lavoro e della scuola; diffusione di centri di 
solidarietà per gli anziani, i malati, gli emarginati; accoglienza degli stranieri.

Don Braida si è domandato se sia possibile che un intervento straordinario faccia cre­
scere ciò che è ordinario e ha sottolineato l’urgenza di rinnovare la pastorale ordinaria, pren­
dendo coscienza dei suoi limiti. Per questo ha dichiarato di ritenere necessario un tempo di 
riflessione, che coinvolga laici e pastori, parrocchie, associazioni e movimenti. Ha suggerito 
la ricostituzione dell’Istituto di Teologia Pastorale.

Per don Gambaletta M. è importante che il Piano Pastorale risponda alla domanda: 
quale Dio annunciamo?

1471



1472 Atti del IX Consiglio Presbiterale

Don Casto ha manifestato perplessità riguardo a iniziative straordinarie che siano altro 
rispetto alla pastorale ordinaria; si è detto d’accordo sulla scelta, di anno in anno, di un 
ambito della pastorale ordinaria per avviarne una grande riforma e trasformazione. Ha sot­
tolineato che il Piano Pastorale dovrebbe avere l’obiettivo della riforma (parola che non si 
trova espressa nella bozza) e quindi dovrebbe segnare una condizione di novità e di discon­
tinuità rispetto al passato, nella maggiore consapevolezza della situazione attuale. Ha osser­
vato che la pastorale ordinaria oggi è carente, «annoia chi la riceve e manda in crisi chi la 
gestisce», suppone di rivolgersi ancora ad un popolo sostanzialmente credente.e non tiene 
conto invece che i cristiani sono una piccola minoranza. Ha rimarcato l’urgenza di ripren­
dere la riflessione su Evangelizzazione e Sacramenti e l’inadeguatezza degli attuali corsi in 
preparazione ai Sacramenti, che dovrebbero essere sostituiti da cammini consistenti e credi­
bili, dichiarando necessario il coraggio di una riforma, prima di essere costretti al cambia­
mento dagli eventi esterni.

Don Coha ha dichiarato di apprezzare il riferimento al Sinodo diocesano, contenuto 
nella parte iniziale della bozza, e l’ampio percorso di consultazione previsto. Ha sottolineato 
la necessità di una fase istruttoria di analisi della realtà ecclesiale e sociale e delle sfide poste 
alla comunicazione dell’annuncio cristiano e alla vita di fede. Ha suggerito una formula­
zione meno generica dell’obiettivo del Piano Pastorale che dovrebbe tener conto in partico­
lare di alcuni capitoli della pastorale ordinaria quali la prassi di iniziazione dei nuovi cri­
stiani (bambini e adulti); la prassi di formazione degli adulti; la presenza della Chiesa sul 
territorio e le diverse forme di appartenenza ecclesiale (parrocchie e unità pastorali, asso­
ciazioni, movimenti e gruppi); la ministerialità e le sue forme di esercizio. Ha rimarcato 
l’opportunità di una metodologia che sottoponga a verifica, riflessione e sperimentazione. 
Ha espresso disaccordo riguardo al progetto di un sillabario della dottrina cristiana e ha con­
cluso esprimendo alcuni desiderata: che il Piano Pastorale operi delle scelte di priorità, 
tenendo conto delle diverse realtà ecclesiali e non solo delle parrocchie; che esso sia campo 
di prova di nuove modalità di lavoro e di comunicazione a livello diocesano e contenga indi­
cazioni sul ruolo degli Uffici di Curia.

Don Terzariol ha indicato come elementi positivi del Piano Pastorale la passione evan­
gelizzatrice, la concezione di Chiesa in “missione permanente”, l’impegno a capire il con­
testo culturale. Ha rinnovato l’invito a porre al centro dell’attenzione la pastorale ordinaria, 
suggerendo tre direzioni sulle quali verificare il consenso del Presbiterio: la conoscenza 
della realtà attuale, il modello di Chiesa e il progetto di missione. Ha suggerito come scelte 
pastorali prioritarie la catechesi dell’iniziazione e la realizzazione di missioni bibliche.

Mons. Carrù ha dichiarato di preferire un’attenzione ad ambiti e problemi piuttosto che 
a categorie di persone; ha individuato come prioritari la ridefinizione del modo di essere cre­
denti nella realtà d’oggi e il rinnovamento del linguaggio dell’annuncio e della catechesi.

Mons. Pollano ha invitato a non dimenticare la dimensione spirituale nell’elaborazione 
del Piano Pastorale; citando la Redemptoris missio, ha ricordato che il più grande missiona­
rio è il più grande contemplativo.

Mons. Fiandino ha rimarcato il fatto che la vita delle persone precede l’azione pasto­
rale e ha suggerito di assumere un atteggiamento di accoglienza cordiale, attenta agli aspetti 
ordinari e straordinari della vita. In riferimento al Piano Pastorale ha proposto la realizza­
zione di un “osservatorio” che aiuti a dire parole chiare e pensate sugli avvenimenti.

Don Fantin, dopo aver richiamato l’esigenza che il Piano Pastorale dia rinnovata vita­
lità all’ordinario, ha ribadito l’importanza della cura della liturgia; ha proposto di rivitaliz­
zare l’Ufficio liturgico e l’Istituto di musica e liturgia, e ha suggerito di individuare propo­
ste comuni per Avvento e Quaresima.

Don Vironda ha dichiarato di condividere la necessità di un ritorno all’essenziale, 
aggiungendo che ciò comporta lo snellimento dell’ordinario. Ha concordato sulla necessità



Atti del IX Consiglio Presbiterale 1473

di realizzare un “osservatorio”; ha chiesto che il Piano Pastorale definisca le modalità del 
reperimento e della formazione dei soggetti responsabili della nuova evangelizzazione.

Don Coletto ha apprezzato il desiderio d’incidenza sulla realtà emerso dalla bozza, il 
richiamo alla Chiesa come comunità missionaria e la scelta della comunicazione della fede 
come obiettivo di fondo. Ha osservato che gli orientamenti della C.E.I. per il decennio 2000- 
2010 possono essere un utile apporto per l’elaborazione dei contenuti. Ha ribadito l’impor­
tanza che il Piano Pastorale aiuti a rinnovare la pastorale ordinaria secondo l’imperativo 
della missione. Non ha ritenuto sufficientemente coerente la suddivisione dei destinatari in 
Quattro categorie di soggetti. Ha sottolineato l’importanza della verifica periodica e della 
formazione degli operatori.

Don Raimondi ha riconosciuto la positività del richiamo alla missione permanente, 
notando però la mancanza di indicazioni sul ruolo di associazioni e movimenti e ha citato in 
Proposito il documento Con la forza dello Spirito della C.E.P.

Don Sibona ha chiesto che il Piano Pastorale sia connotato da qualche novità, ad esem­
pio in riferimento alla prassi dell’iniziazione cristiana, che permetta di rendersi conto del 
cambiamento in atto.

Don Basso ha sottoposto al Consiglio le seguenti domande, ritenute previe all’elabora­
zione del Piano: «Qual è l’ecclesiologia ad esso soggiacente? Quale il modello di parroc­
chia? Quali ricadute comporta sulla formazione di preti e di laici?».

Don E. Casetta ha ritenuto positivo aver centrato il Piano sulla missione; ciò compor­
terebbe infatti il superamento di chiusure nel modo d’intendere la Chiesa e il coinvolgi- 
Mento di tutta la realtà ecclesiale nella fase stessa di preparazione. Ha evidenziato la neces­
sità che la proposta sia condivisa, che gli Uffici diocesani siano capaci di interazioni, ha 
suggerito di coinvolgere gli operatori pastorali nella realizzazione del Piano.

Don Cattaneo ha invitato a non dimenticare l’apporto dei religiosi nella pastorale ordi- 
tìaria. Ha domandato se, oltre alle riforme necessarie alla pastorale ordinaria, siano ritenute 
Utili anche le iniziative straordinarie previste dalla bozza. Ha chiesto inoltre di precisare sog­
getti e sedi più direttamente coinvolti.

Don Mirabella ha richiamato l’importanza che il desiderio di ritorno all’essenziale non 
semplifichi la complessità e tenga quindi conto della diversificata situazione dei credenti.

Don Migliore ha constatato che tanta parte dell’azione pastorale non converte le per­
sone; ha proposto di allargare la riflessione confrontandosi con l’immagine di Chiesa vei­
colata dai media.

Don Mana ha osservato come la pastorale ordinaria continui ad offrire enormi possibi­
lità e non solo frustrazioni. Ha dichiarato di preferire che il Piano sia centrato su tre ambiti 
(catechesi, liturgia, carità) e che privilegi alcuni aspetti (ad esempio il giorno della catechesi 
e il giorno del Signore). Ha suggerito di non diversificare per Distretti le iniziative straordi­
narie, per evitare divisioni, e di tenere conto della mobilità di Clero e laici.

Don Bonino ha espresso condivisione per gli interventi di don Fantin, don Sibona e don 
Migliore. Ha ribadito l’esigenza di essenzialità e ha proposto la preparazione di schede 
bibliche.

L’Arcivescovo ha espresso riconoscenza per gli interventi dell’assemblea e ha sottoli­
neato la sintonia profonda, manifestata dal Consiglio, sul problema di come annunciare 
Gesù Cristo oggi. Ha informato sul percorso di consultazione, cui sarà sottoposta la bozza; 
ha precisato che i documenti della C.E.I. offrono orientamenti e ispirazioni, ma non indi­
cano Piani Pastorali. Ha richiamato il fatto che è il Signore che converte i cuori, e che nel­
l’azione pastorale non ci sono ricette pronte per la soluzione dei problemi.

La seduta si è conclusa alle ore 12,30.





Documentazione

ISLAM E CRISTIANESIMO

PRESENTAZIONE

Un argomento pastorale ineludibile
La crescente presenza di musulmani nelle nostre terre ci induce ad annoverare tra i temi 

non trascurabili della nostra vita ecclesiale anche l’attenzione consapevole alla realtà isla­
mica: un’attenzione serena e il più possibile oggettiva, che non può ridursi alla sollecitudine 
operativa di assistenza e di aiuto.

I discepoli di Gesù avvertiranno sempre come un impegno doveroso l’azione concreta 
di carità - ovviamente a misura delle proprie effettive disponibilità - verso ogni essere 
umano che si trovi nel bisogno e nella pena. Ma, particolarmente quando si tratta di musul­
mani, pastoralmente questo non basta. Occorre che ci si preoccupi anche e preliminarmente 
di acquisire una conoscenza non epidermica dellTslam, sia nei suoi contenuti dottrinali sia 
nelle sue intenzionalità e nelle sue regole comportamentali.

Un piccolo strumento per una conoscenza iniziale
A questo fine presentiamo questo piccolo strumento di informazione: è una sintetica e 

lucida esposizione dell’argomento, che offriamo prima di tutto ai sacerdoti, ai diaconi e a 
tutti coloro che svolgono una funzione attiva nella vita ecclesiale; la offriamo poi a tutti i 
credenti, che tra l’altro ne potranno trarre motivo di confermarsi gioiosamente nella fede del 
Signore Gesù, Figlio unigenito del Padre e unico necessario Salvatore dell’universo; la 
offriamo infine a quanti hanno a cuore i problemi emergenti del nostro tempo e vogliono 
muovere a occhi aperti incontro al nostro futuro, e segnatamente ai responsabili della vita 
pubblica italiana, che sono chiamati dalla storia ad affrontare con saggezza e lungimiranza, 
con realismo e senza comprensioni ideologiche, una serie di inedite difficoltà nella condu­
zione del nostro Stato.

Il dovere dei nuovi arrivati di conoscere la realtà italiana
Veramente, prima della nostra opportunità di conoscere le convinzioni, gli usi, la men­

talità dei nuovi arrivati, c’è il dovere morale dei nuovi arrivati di conoscere le convinzioni, 
gli usi, la mentalità della popolazione nella quale essi chiedono di inserirsi. A essi va chie­
sto che si accostino con rispetto e con animo aperto al nostro mondo, come si conviene a chi 
arriva non in una landa deserta e selvaggia ma in una cultura millenaria e in una civiltà di

1475



1476 Documentazione

prestigio grande e universalmente riconosciuto. In caso contrario, potrebbero a giusto titolo 
essere accusati di quell’insensibilità e di quell’arroganza verso il Paese ospitante, che da più 
parti sono state rimproverate a un certo tipo di colonialismo del passato.

Ma non ci dispiace dare il buon esempio. Del resto, il testo che qui proponiamo - che 
presenta in confronto dialettico l’Islam e il Cristianesimo - potrebbe riuscire utile anche agli 
immigrati che vogliano cominciare a conoscerci sul serio.

Origine e meriti dell’ Islamismo
Maometto compare sulla scena ben sei secoli dopo che - con la venuta dell’Unigenito 

del Padre, Gesù Cristo - il lungo discorso di Dio agli uomini, cominciato con Abramo, arriva 
al suo definitivo compimento e l’iniziativa salvifica del Creatore raggiunge il suo culmine.

Egli, riconosciuto dai suoi discepoli come “messaggero di Dio” e destinatario dell’elar­
gizione del Corano, si avvale nella sua predicazione di quanto della Rivelazione ebraico-cri­
stiana aveva potuto conoscere e capire. La sua voce ha il merito, in un contesto dominato 
dal politeismo, di proclamare con grande energia l’unicità e l’assoluto incontrastabile domi­
nio dell’onnipotente Signore e Autore di tutte le cose.

Il fascino dell'Islamismo per larga parte stava appunto nell’evidente superiorità di que­
sta proposta religiosa, estremamente semplificata, su ogni culto idolatrico.

/ casi di passaggio all'Islamismo
Questo spiega i casi di “conversione” allTslam che avvengono oggi tra i cristiani. Nei 

nostri contemporanei ci sono molti “adoratori di idoli”. Il vuoto di verità e di senso, insito 
in molta parte della mentalità scettica così diffusa in Europa, è vantaggiosamente riempito 
da una religione che chiede solo un atto di fede in Dio, e sembra non possedere dogmi, 
misteri, strutture gerarchiche, riti sacramentali. Si intuisce come quest’ultima connotazione 
possa incontrarsi con le pregiudiziali laicistiche presenti nell’animo di molti nostri conna­
zionali.

Proprio questa povertà spirituale di molti uomini del nostro tempo costituisce la pre­
messa perché si guardi all'Islam come a una plausibile alternativa all’assurdo e alla man­
canza di speranza che insidiano una società che ha smarrito ogni riferimento certo e tra­
scendente.

// cristiano non è affatto tentato dall’Islam
Ma per chi è veramente cristiano, per chi si è donato al Signore Gesù con tutto il suo 

essere, per chi ha assaporato la gioia di appartenere alla santa Chiesa cattolica, per chi sa di 
essere destinato a partecipare al destino di gloria del Crocifisso Risorto e a entrare nell’in­
timità della Trinità augustissima, per chi ha accolto come norma totalizzante del suo agire 
la legge evangelica dell’amore, quella di farsi musulmano è l’ultima e la più improbabile 
delle tentazioni che gli possono capitare.

E non già perché il Cristianesimo sia una religione migliore dell'Islamismo: è sempli­
cemente imparagonabile. E imparagonabile perché non è soltanto una religione, ma è un 
fatto coinvolgente e deificante; non è soltanto una comunicazione di idee, un insieme di pre­
cetti, una pratica rituale: è una totale trasfigurazione della realtà umana che progressiva­
mente si assimila a Cristo, Colui nel quale «abita corporalmente tutta la pienezza della divi­
nità» (Col 2,9) ed è il compendio di ogni verità, di ogni giustizia, di ogni bellezza.

Si capisce allora come non possa nascere in noi nessuna paura dell'Islam e non si dia 
nessuna ansietà per una sua “concorrenza religiosa”. Le nostre preoccupazioni sono invece 
per quelli tra noi che sventuratamente non conoscono più il “dono di Dio” e così sono espo­
sti a tutte le disavventure esistenziali.



Documentazione 1477

Insufficienza dell'approccio culturale
I nostri fratelli di fede e di ministero, che vivono in Paesi a maggioranza musulmana, ci 

mettono in guardia da un errore di prospettiva, che potrebbe falsare totalmente il nostro giu­
dizio: non ci si deve limitare a un approccio puramente culturale dellTslam.

Noi dobbiamo ascoltare con interesse quanto ci dicono gli studiosi del movimento isla­
mico nella sua origine, nella sua storia, nella sua dottrina, nella ricchezza culturale che è fio­
rita tra le genti musulmane. Ma dobbiamo ascoltare anche chi conosce e testimonia, per 
esperienza diretta, il comportamento dei musulmani (dove la loro volontà è determinante) 
nei confronti degli altri, la loro durezza nell’esigere che ci si adegui alle loro norme di vita, 
la loro sostanziale intolleranza religiosa quale è ampiamente documentabile per molti Paesi, 
le loro intenzioni di conquista (delle quali del resto non fanno nessun mistero).

Le più evidenti incompatibilità
Ai nostri politici vorremmo ricordare il problema della “diversità” islamica nei con­

fronti del nostro irrinunciabile modo di convivenza civile.
Essi non possono lasciare senza risposta pertinente gli interrogativi che tutti gli italiani 

di buon senso si fanno: come si pensa di far coesistere il diritto familiare islamico, la con­
cezione della donna, la poligamia, l’identificazione della religione con la politica - tutte 
cose dalle quali i musulmani non recedono, se non dove non hanno ancora la forza di affer­
marle e di imporle - con i principi e le regole che ispirano e governano la nostra civiltà?

Ed è solo un parziale e piccolo elenco delle incompatibilità con le quali bisognerà fare 
i conti.

Ci rendiamo ben conto della difficoltà dell’impresa: chi ha il compito statutario di scio­
gliere questi nodi ha tutta la nostra comprensione e l’aiuto della nostra preghiera.

Ringraziamento
Le pagine che qui presentiamo, già preparate in data 6 agosto, si devono alla compe­

tenza del dottor don Davide Righi, al quale esprimiamo di cuore la nostra riconoscenza.
Gli sono grate in special modo le nostre comunità cristiane, che certamente non lasce- 

ranno negletto e inoperoso questo prezioso sussidio. E la nostra raccomandazione e la nostra 
viva fiducia.

Bologna, 27 novembre 2000

Gli Arcivescovi e i Vescovi 
dell’Emilia-Romagna



1478 Documentazione

INTRODUZIONE

«Voi siete la luce del mondo» (Mt 5,17), dice 
Gesù ai suoi discepoli. Negli ultimi anni la vita 
del nostro Paese e delle nostre città e conseguen­
temente delle nostre parrocchie ha visto un sensi­
bile incremento della presenza di musulmani e 
musulmane. Si sono poste così in atto nuove 
situazioni che portano i credenti a dovere rendere 
ragione della propria fede di fronte a credenti 
appartenenti a un’altra fede e ad annunciare Gesù

Cristo nostro Salvatore. «Chi si vergognerà di me 
e delle mie parole (...) anche il Figlio dell’uomo 
si vergognerà di lui» (Me 8,38).

Presento queste pagine, frutto della riflessione 
di questi anni, per aiutare i sacerdoti e quanti 
devono illuminare le coscienze a una educazione 
cristiana più attenta alla nuova situazione pasto­
rale che si sta creando.

Un passato da non dimenticare

Non siamo i primi nella storia a doverci con­
frontare con questa “nuova” identità religiosa. 
Infatti 1’incontro-scontro tra Islam e Cristiane­
simo, tra cristiani e musulmani è già avvenuto nel 
corso della storia fin dal sorgere della comunità 
islamica. Sono in particolare le Chiese Orientali 
quelle che per prime hanno intessuto un approfon­
dito confronto culturale e teologico con il mondo 
islamico. Da questo punto di vista dobbiamo rico­
noscere la necessità di recuperare tutta la tradi­
zione culturale dell’incontro tra Islam e Cristiane­
simo maturatasi in Oriente, tutta la letteratura 
arabo-cristiana - in gran parte misconosciuta in 
Occidente - nella quale dalla fine dell’VIII secolo 
i cristiani orientali si sono confrontati con i 
musulmani a partire dal medesimo strumento lin­
guistico, l’arabo, e con una conoscenza diretta del 
Corano e della tradizione e legislazione islamica1. 
Proprio perché i problemi che noi oggi ci 
poniamo sono già stati posti in Oriente molti 
secoli fa, penso in particolare che oggi, nei passi 
che la Chiesa cattolica è chiamata a fare in Occi­
dente, debba essere fatto tesoro dell'esperienza 
delle Chiese Orientali. Ritengo inoltre che quel­
l’esperienza più che millenaria debba essere sot­
toposta a un vaglio critico. Mons. Fouad Twal, 
Vescovo di Tunisi dal 1995, sosteneva di recente:

«Ritengo che i Vescovi dei Paesi arabi siano le 
persone più indicate da una parte per suscitare 
degli atteggiamenti di realismo e dall’altra per 
evitare gli eccessi di giudizio “pro o contro” »2.

Non dobbiamo dimenticare neppure che rin­
contro con l’Islam è stato e viene tuttora vissuto 
anche a livello politico-militare: la battaglia di 
Poitiers del 732 con la fermata dell’avanzata 
andalusa, gli scontri avvenuti nel periodo cro­
ciato del XII-XIII sec., la battaglia di Lepanto nel 
1571 e l’arresto dell’avanzata nei Balcani del­
l’impero ottomano con l’assedio di Vienna nel 
1683, le conquiste e i protettorati occidentali isti­
tuiti nel XIX-XX sec. sullo sfaldamento dell’im­
pero ottomano, gli attuali scontri a Timor Est e in 
Indonesia e la preoccupante insorgenza di Stati 
dichiaratamente islamici in Africa con la conse­
guente persecuzione di varie comunità tra le 
quali anche quelle cristiane cattoliche, sono solo 
alcuni dei momenti che hanno segnato la storia 
dei rapporti fra regni o imperi e Chiese della cri­
stianità da una parte e califfati e imperi islamici 
dall’altra. La storia e le lezioni della storia non 
possono e non devono essere dimenticate ma stu­
diate e valorizzate nella loro crudezza per evitare 
revisionismi o trionfalismi.

IsIam e Cristianesimo: chiarificazione dei termini e tentativo di un confronto

Il titolo di queste pagine potrebbe trarre in 
inganno. Infatti i due termini “Islam” e “Cristia­
nesimo” devono essere spiegati, altrimenti si

rischia di confrontare due entità non omogenee- 
Afferma Bernard Lewis in un suo saggio: «E 
ormai luogo comune che il termine “islàm" sia il

' Per uno sguardo e una presentazione complessiva di tutta la letteratura arabo-cristiana si rimanda ai quattro 
volumi introdotti e curati da Graf e in particolare, per la parte teologica, al volume di G. Graf, Geschichte der Chri- 
stlichen-Arabischen Literatur, Città del Vaticano 1947. Ricordo a questo proposito che il Gruppo di ricerca arabo- 
cristiana diretto da p. Samir Khalil, S.I., ha cominciato un’opera di traduzione dall’arabo e di diffusione del patri­
monio culturale arabo cristiano nel panorama editoriale italiano: T. Abu Qurrah, La difesa delle icone, a cura di 
P. Pizzo, Milano 1995; Yahya Ibn Sa’Td al-Antakì, Cronaca dell'Egitto fatimide, a cura di B. Pirone, Milano 
1998; ‘Abd al-Masìhal-KindT, Apologia del cristianesimo, a cura di L. Bottini, Milano 1998.

2 F. Twal, “Il fenomeno Islam. Che cos’è? Che cosa chiede?”, in // nuovo Areopago 18(1999) 3, 5-6.



Documentazione 1479

corrispettivo non soltanto di “cristianità" ma 
anche di “cristianesimo”, cioè non soltanto di 
una religione, nel senso circoscritto che il ter­
mine ha per gli occidentali, ma di un’intera 
civiltà fiorita sotto l’egida di quella religione. 
Ma esso è anche qualcosa di più che non ha 
equivalente nel cristianesimo occidentale e ne ha 
uno soltanto approssimativo e limitato a Bisan­
zio»3.

Si tende a parlare molto di IsIàm e a scrivere 
molto, ma che cosa si intende quando si parla di 
IsIàm? Da una parte si può intendere, nell’acce­
zione minimale, la sottomissione a Dio che un 
musulmano compie pronunciando la sahàda 
nella preghiera quotidiana (possiamo parlare di 
islàm con la “i” minuscola). Si può intendere 
anche con Islàm quell’identità ideale nella quale 
tutti i musulmani si riconoscono e che vede nel 
Qur’àn (il Corano), nella sunnah (tradizione) di 
Maometto riconosciuto come profeta, e nel- 
Vigma’a (consenso) raggiunto dalla comunità dei 
musulmani, i punti fondamentali sui quali la 
lari’ah (la legge islamica) con il suo fiqh (diritto 
islamico) si sono fondati. Inteso in questa 
maniera dai gruppi più fondamentalisti, l’IsIàm 
viene oggi sbandierato come il modello ideale di 
ogni musulmano e al quale sovente i musulmani 
si richiamano per giustificare le proprie richieste 
o per appellarsi a una identità indiscussa4.

Al di là di questa identità indiscussa si pos­
sono e si devono definire diversi tipi di IsIàm. La 
distinzione tra sunniti e sci’iti è d’obbligo, ma 
all’interno degli stessi sunniti ci sono diversi 
modi di vivere questo Islàm ideale. Ci sono poi 
attualmente quattro scuole giuridiche, per non 
parlare delle diverse tradizioni locali che fanno 
dell'IsIàm propagandato e vissuto in Pakistàn un 
IsIàm ben diverso da quello del Marocco e ben 
diverso da quello dell’Egitto o dell’Arabia Sau­
dita’. Per non parlare delle confraternite e dei 
movimenti sufi che sono stati e vengono avvertiti 
in modo quasi eterodosso all’interno della comu­
nità islamica. «Oggi (...) si tende a ripetere che 
non c'è un solo Islam, ma molti Islam. L’IsIam 
arabo, l’Islam iraniano, l’Islam egiziano, quello

marocchino, africano, senegalese, asiatico, 
indonesiano, con tante varietà e diversità. Di 
recente si è cominciato a parlare anche di Islam 
europeo»’’. Ma al di là di tutte le differenze di cui 
pastoralmente si deve tenere conto, «da sempre, 
e anche oggi, c’è un solo Islam “fondato sulla 
sua legge e il suo profeta" »L Anzi, è necessario 
chiarire che con “Islam” si indica un’identità cul­
turale, perciò «certi musulmani, spesso intellet­
tuali, (...) non negheranno mai la loro identità 
musulmana, pur dicendo di essere agnostici»”.

Dunque, precisato che non si può usare il ter­
mine “Islam” come trascendentale che tutto 
assorbe dell’identità di ogni musulmano in ogni 
momento della storia, quali sono i tratti caratteri­
stici che si possono ricavare come “tipici” dei 
musulmani? Possiamo indicarli in sei punti.

1) Il Corano afferma l’unicità di Dio.
2) L’uomo non può comprendere Dio che 

rimane trascendente e incomprensibile.
3) La verità garantita dalla legge coranica 

deve essere applicata nella vita.
4) La rivelazione del Corano è l’ultimo atto 

della rivelazione.
5) La comunità dei credenti e la legge divina 

{Sari’ah) sono quelle che danno garanzie e diritti 
al singolo.

6) L’adesione alla comunità dei credenti non 
è solo religiosa come noi oggi lo intendiamo, ma 
anche politica, economica e culturale.

Anche quando parliamo di “Cristianesimo” 
non possiamo parlarne in generale quasi che ci si 
possa appellare a un’identità chiara e definita. Il 
Cristianesimo richiama il Cristo, ma richiama 
necessariamente anche la “Chiesa”: la Chiesa 
cattolica ha una sua visione di quale sia la Chiesa 
di Cristo; vede nelle Chiese Orientali delle vere e 
proprie Chiese; non riconosce, a motivo della 
perdita della successione apostolica e della mag­
gior parte dei Sacramenti, nelle Chiese della 
Riforma delle vere e proprie “Chiese” ma, come 
fa il Concilio Vaticano II neìVUnitatis redinte­
gratio, preferisce chiamarle «Comunità eccle­
siali» (nn. 19 ss.). Per non parlare delle cosiddette 
“Chiese libere” che non si riconoscono neppure

’ B. Lewis, L'Europa e l'Islam, Laterza, Bari 1999, 8.
4 Per un’informazione storica esauriente sulle origini del fondamentalismo rimando al libro di Youssef M. 

Choueiri, Il fondamentalismo islamico. Il Mulino, Bologna 1993.
’ Cfr. anche Twal, “Il fenomeno Islam”, 5-15.
6 E. Farhat, “Diritti umani e libertà religiosa nellTslam in espansione”, in II nuovo Areopago, 18 (1999) 3, 

20. Edmond Farhat è stato Nunzio Apostolico in Algeria e Tunisia e Delegato Apostolico in Libia e dal 1993 è Nun­
zio in Slovenia e Macedonia.

’ Farhat, “Diritti umani”, 20.
8 Samir Khalil Samir, “Islam-Europa: scontro di culture?”, in // nuovo Areopago 18 (1999) 3, 38.



1480 Documentazione

in un organismo come il Consiglio Ecumenico 
delle Chiese e nella professione di fede niceno- 
costantinopolitana quale professione di fede 
espressione di una Chiesa unita nella fede. E se 
volessimo fermarci al Consiglio Ecumenico delle 
Chiese, cioè di tutte quelle comunità che ricono­
scono Gesù Cristo come Salvatore e professano 
l’unità e la trinità di Dio, le differenze tra esse e 
le espressioni storiche della loro fede sono state 
tali e tanto diverse, che riuscirebbe difficile 
"armonizzarle” in un quadro unico. Perciò “cri­
stianesimo” può indicare la varietà e la moltepli­
cità delle espressioni storiche delle Chiese e delle 
Comunità ecclesiali di diversa appartenenza così 
come si sono sviluppate nella storia, compren­
dendo anche quelle Chiese considerate eretiche o 
scismatiche dalla grande Chiesa.

Nonostante tutto ci si può chiedere: esistono 
dei tratti che possiamo definire “cristiani” e tipici 
del Cristianesimo o della maggior parte dei cri­
stiani? A mio avviso sì e in particolare per noi 
cattolici.

1) L’incarnazione del Verbo di Dio ha mo­
strato l'unità e la trinità di Dio.

2) Dio è inconoscibile ma in Gesù Cristo 
Verbo incarnato si è voluto far conoscere.

3) L’uomo è per sua natura capax Dei, chia­
mato a conoscere e ad amare il proprio Creatore 
e Redentore nell’esperienza viva dello Spirito.

4) L’economia salvifica espressasi nella sto­
ria ha come culmine della rivelazione l’incarna­
zione del Verbo di Dio nel quale «sono racchiu­
si tutti i tesori della sapienza e della scienza» 
(Col 2,3).

5) L’incarnazione del Verbo di Dio in Gesù di 
Nazaret ha mostrato l’alta dignità della natura 
umana e, con il fatto che Egli ha assunto ogni 
persona umana come fratello (Eh 2,11), ha 
mostrato la straordinarietà e la irripetibilità della 
vocazione alla quale ciascuno è chiamato; questa 
straordinarietà risplende in Maria, Madre di Dio-

6) La Chiesa non intende essere un sistema 
politico né sostituirsi a un sistema politico, anche 
se storicamente ciò è avvenuto, ma intende 
essere come l’anima nel corpo in quanto ha come 
fine non i regni terreni bensì il raggiungimento 
del regno di Dio che è già iniziato nella storia e 
va al di là della storia.

1. LE DIFFERENZE SOSTANZIALI

1.1. Islam: unità-unicità di Dio
Cattolicesimo: unità e trinità di Dio

Dobbiamo richiamare alla memoria che l’af­
fermazione dell’unicità di Dio e della sua unità è 
uno dei cardini della fede islamica e che la nega­
zione della Trinità, anche se probabilmente è 
stata fraintesa da Maometto, è chiara e chiara­
mente espressa nel Corano (Cor 4,17). Da que­
sto punto di vista dunque il Corano intende 
essere proprio la correzione di ciò che i nàsard 
(così sono chiamati i cristiani nel Corano) anda­
vano dicendo e credendo di Dio e Gesù Cristo. 
Come credenti in un Dio uno ma anche trino i 
cristiani vengono considerati musrikùn (cioè 
“associatori” o “politeisti”) e, nella mentalità 
popolare attuale, sebbene il Corano li associ agli 
Ebrei chiamandoli ahi al-kitah (“gente del 
libro”) prevedendo uno statuto particolare pro­
tetto all’interno della comunità islamica in 
quanto non del tutto politeisti, talvolta i cristiani 
vengono considerati come kafirùna cioè come 
“reprobi” e “infedeli”.

Non possiamo dimenticare da questo punto di 
vista la fatica con la quale la Chiesa primitiva è 
andata custodendo le verità essenziali non solo 
sull’unità di Dio, ma sulla piena divinità e uma­
nità di Cristo e sulla divinità dello Spirito. 
Essendo Dio in se stesso una comunione di per­
sone che chiama alla comunione con sé, appare 
già la totale divergenza da una visione islamica 
di Dio che è anche già visione dell’uomo: non 
chiamato alla comunione con Dio nella figlio­
lanza adottiva nella quale «gridiamo “Abba, 
Padre”» (Rm 8,15), ma pensato per essergli 'ab? 
(“servo”) o al massimo halìfah (“servitore ca- 
liffale”) che invoca Dio chiamandolo rab? 
(“Signore”), rahmdn (clemente») e rahìm (“mi­
sericordioso”) ma sempre rabh (“Signore”)’. Tra 
i novantanove nomi di Dio che la tradizione isla­
mica ha assunto o desunto dal Corano, è rigoro­
samente escluso il nome “Padre” (attributo 
incompatibile con il Dio coranico e negato dal

9 Per un confronto del rapporto uomo-Dio nella rivelazione islamica e in quella cristiana rimando a M. BorR‘ 
mans, Islam e cristianesimo. Le vie del dialogo, Paoline, Roma 1993, 85-101.



Documentazione 1481

Corano stesso)10 che invece è la caratteristica 
precipua della preghiera insegnata da Gesù 
stesso ai suoi discepoli.

Dobbiamo notare inoltre come le Chiese ara- 
bofone abbiano in parte mantenuto i vocaboli 
coranici per esprimere la propria fede e per pre­
gare Dio nella liturgia (Allah “Dio”, Masìh “Cri­
sto” o “Messia”, Ruh “Spirito”) ma abbiano cer­
cato anche di distanziarsi dai musulmani con un

vocabolario proprio Ah “Padre”, talùt “Trinità”, 
rahùm “misericordioso”, ecc.). Perciò tutta l’e­
conomia sacramentale dei misteri “santi e vivifi­
canti” mostra come la tradizione cristiana, e in 
particolare quella ortodossa e quella cattolica, 
abbia vissuto attraverso la pratica sacramentale e 
in particolare nella celebrazione dell’Eucaristia il 
mistero di un Dio comunione-di-persone che 
invita l’uomo alla comunione con la vita divina.

1.2. Islam-, inconoscibilità di Dio e verità del Corano 
Cattolicesimo-, inconoscibilità e rivelazione di Dio

Ribadendo che Dio è ‘alim (sciente) e che 
tutto conosce in contrapposizione all’uomo, che 
la verità viene dal Signore (Cor 2,148), il Corano 
suggerisce che Dio non può essere conosciuto e 
che egli ha voluto rivelare di sé ciò che ha voluto 
e ribadisce la gratuità della rivelazione che Dio 
ha fatto della propria volontà nel Corano. Di 
fronte alla rivelazione di Dio che si è attuata in 
modo particolare nella rivelazione dei suoi 
“libri”, termine tremendamente ambiguo nel 
Corano, tra i quali la legge di Mosè e il Vangelo 
- che però nella forma attuale sono ritenuti falsi­
ficati -, l’unico messaggio sicuro di Dio rimane 
il Corano, le uniche parole sicure sono quelle 
ispirate da Dio a Maometto e da lui dettate e fatte 
trascrivere, mentre come parte secondaria ma 
vincolante e autorevole rimane poi la tradizione, 
la sunna del profeta.

Di fronte a queste posizioni penso che il dato 
della inconoscibilità di Dio debba essere accolto 
e recuperato dalla nostra stessa tradizione che, in 
parte influenzata dalla mentalità illuministica, ha 
recentemente sopravvalutato la capacità della 
ragione umana e ha messo in secondo piano 
alcuni dati propri della stessa tradizione cri­
stiana".

Che l’uomo sia in una condizione di distanza 
da Dio e che non sia per lui agevole conoscerlo 
in conseguenza del peccato originale viene affer­
mato fin dalle prime pagine dell'Antico Testa­
mento. Egli si nasconde al sopraggiungere di Dio 
e viene da Lui esiliato dal giardino dell’Eden 
(Gen 3). Si ricorda inoltre che nessuno può 
vedere Dio e rimanere in vita (Es 33,20). Poiché 
l’uomo si trova in questa condizione nella quale 
rischia di esporre senza discernimento cose 
troppo superiori a se stesso (cfr. Gh 42), Dio ha 
fatto conoscere «la sua legge e i suoi decreti a 
Israele» (Sai 147) chiedendo i sacrifici ma

soprattutto l’ascolto e l’obbedienza alla sua 
Parola quale sacrificio a Lui maggiormente gra­
dito (Gen 22), la conoscenza e l’amore di Dio dal 
valore più grande degli olocausti (Os 6,6). Oltre 
alla manifestazione della propria volontà Dio 
stesso, per mezzo dei Profeti, ha promesso che 
l’umanità intera sarebbe stata ricolmata della 
conoscenza di Dio e che la legge esterna 
all’uomo sarebbe stata trascritta nel suo cuore: 
«Tu conoscerai il Signore» (Os 2,22); «la cono­
scenza di Dio riempirà il paese come le acque 
ricoprono il mare» (Is 11,9). «Non dovranno più 
istruirsi gli uni gli altri dicendo: "Riconoscete il 
Signore", perché tutti mi conosceranno, dal più 
piccolo al più grande, dice il Signore» (Ger 
31,34).

Nel Nuovo Testamento si riprende il dato 
della inconoscibilità di Dio e la promessa della 
sua rivelazione per mostrare che ora è Lui che, in 
Gesù Cristo, da lontano si è fatto vicino, da inco­
noscibile si è reso conoscibile: «Chi infatti ha 
conosciuto il pensiero del Signore in modo da 
poterlo dirigere? Ora, noi abbiamo il pensiero di 
Cristo» (1 Cor 2,16). «Nessuno ha mai visto Dio. 
Il figlio unigenito, che è nel seno del Padre, lui 
ce lo ha rivelato» (Gv 1,18). «Da tanto tempo 
sono con voi e tu non mi ha conosciuto, Filippo? 
Chi ha visto me ha visto il Padre. Come puoi 
dire: "Mostraci il Padre"?» (Gv 14,9). Anzi di 
fronte all’uomo incapace di un’osservanza piena 
e totale della sua volontà manifestata nella 
Legge, «Dio mandò il suo Figlio, nato da donna, 
nato sotto la legge, per riscattare coloro che 
erano sotto la legge, perché ricevessimo l’ado­
zione a figli» (Gal 4,4).

Solo se recuperiamo questi dati, quali l’inco­
noscibilità di Dio nella sua essenza, e se ci spo­
gliamo di un’interpretazione illuministica ed 
esclusivamente razionale del “conoscere” bibli-

Cfr. Cor. sura 112,3 e i commentari alla sura.
" Cfr. Borrmans, Islam e cristianesimo, 85-101.



1482 Documentazione

co, possiamo vedere appieno la grandezza della 
rivelazione, cioè che Dio in Gesù Cristo si è 
voluto far conoscere. Ciò che gli uomini non 
potevano vedere rimanendo in vita ora invece lo 
possono contemplare e adorare: «La Vita si è 
fatta visibile, noi l’abbiamo veduta e di ciò ren­
diamo testimonianza» (1 Gv 1,2).

La tradizione cristiana perciò ha sempre 
dovuto mantenere vivi questi due poli opposti,

intersecantisi in Gesù Cristo: Dio inconoscibile 
in Gesù Cristo si è fatto conoscibile, l’Invisibile 
si è fatto visibile, Colui che i cieli e i cieli dei 
cieli non possono contenere si è fatto uomo in 
Gesù, Dio è entrato nel tempo (un momento della 
storia) e nello spazio (in un luogo, in un popolo, 
in una cultura, ...) diventando così il centro del 
cosmo e della storia: Dio «abbassò i cieli e 
discese» (Sai 18,10).

1.3. Islam: l’uomo deve mettere in pratica il Corano 
Cattolicesimo: conoscenza e amore di Dio nello Spirito

Nella concezione islamica l’uomo “natural­
mente” può riconoscere resistenza di Dio - e dal 
Corano stesso è invitato a questo -, ma in quanto 
creatura permane in una incapacità di cono­
scerlo: «Sappi che la natura dell’uomo nella sua 
condizione originaria è stata creata vacua, inge­
nua, ignara dei mondi di Dio eccelso»'2. L’uomo 
non è incorso in un peccato originale che abbia 
“offuscato” questa capacità. In ogni modo la 
verità viene partecipata tramite la profezia, di cui 
quella di Maometto e del Corano è la prima e 
indubitabile. Gli sciiti poi credono nella prosecu­
zione del carisma profetico di Maometto nei suoi 
successori. L’uso della razionalità umana nella 
tradizione islamica non è stata rifiutata ma, 
quando si tentò di indagare Dio, è stata ritenuta 
sospetta e pretenziosa. Il tentativo del movi­
mento mu’tazilita di recuperare anche tramite l’e­
redità greca il valore della razionalità e delle 
verità enunciabili razionalmente da comporre 
con le verità della fede è stato dichiarato etero­
dosso. L’esegesi allegorica del Corano viene 
considerata sospetta e già condannata nel Corano 
stesso (Cor 3,1 ss.).

Se dunque i musulmani accolgono il Corano 
come legge di Dio rivelata, l’intelligenza e la 
razionalità dell’uomo entrano in gioco nel 
momento in cui si deve applicare questa legge 
alla vita, non nella comprensione del dato rive­
lato e tanto meno nella conoscenza di chi lo ha 
rivelato e della sua intenzione.

Accanto alla verità e alla novità della rivela­
zione di Dio in Gesù Cristo la Chiesa ha difeso 
contemporaneamente la concezione dell’uomo 
che ne consegue: volendo far conoscere se stesso 
all’uomo, Dio ha creato l’uomo “capace” di 
conoscerlo e di amarlo. Scriveva Gregorio di 
Nissa: «Colui che vede Dio, per il fatto stesso

che lo vede, ha ottenuto tutti i beni, una vita 
senza fine, l’incorruttibilità eterna, la beatitudine 
immortale, un regno senza fine, una gioia 
perenne, la vera luce (...) ciò che il Verbo pro­
pone alla beatitudine sembra cosa né mai effet­
tuata né effettuabile. (...) Ma le cose non stanno 
così, perché Egli non comanda di diventare 
uccelli a coloro ai quali non ha fornito le ali, né 
di vivere sott’acqua a coloro per i quali ha stabi­
lito una vita terrestre»13. Il Magistero della 
Chiesa definisce: «Piacque a Dio nella sua bontà 
e sapienza rivelare se stesso e far conoscere il 
mistero della sua volontà mediante il quale gli 
uomini per mezzo di Cristo, Verbo fatto carne, 
nello Spirito Santo hanno accesso al Padre e sono 
resi partecipi della divina natura» (Dei Verbum, 
2). L’uomo pertanto è stato creato da Dio e per 
Dio, è stato creato «a immagine di Dio» (Gen 
1,27), a immagine del Verbo incarnato, perché 
conoscendo e amando il proprio Creatore e 
Redentore raggiungesse la felicità in questa vita 
e lo godesse eternamente nell’altra. Anche se la 
Chiesa riconosce nel peccato originale un offu­
scamento e un’attenuazione della capacità del­
l’uomo di conoscere e corrispondere alla verità, 
tuttavia questa capacità non è mai tolta all'uomo.

Nel fare la volontà di Dio, il cristiano, poi, 
non è chiamato a mettere al centro la norma in 
quanto tale e ad applicarla, ma a penetrare lo spi­
rito della legge per conoscere e amare sempre più 
Colui che ha dato il comandamento e ha manife­
stato la sua volontà. Nella visione cristiana que­
sta progressiva conoscenza non solo del coman­
damento ma anche di Chi l’ha dato e del perché 
l’ha dato è necessaria per una vita autentica­
mente cristiana. Per fare ciò sia la capacità cono­
scitiva dell’uomo sia la sua volontà devono sem­
pre essere sostenute e rese operanti dallo Spirito

12 Al-Ghazali, La salvezza dalla perdizione, a cura di L. Veccia Vaglieri e R. Rubinacci, UTET, Torino 
1970, V, 121.

13 Gregorio di Nissa, Hom. 6: PG 44, 1265-1266; in particolare D.



Documentazione 1483

di Dio. Le discussioni che si sono agitate nella 
Chiesa antica e moderna circa la natura del­
l’uomo e l’opera della grazia e le dispute circa 
l’esicasmo nella Chiesa Orientale hanno mo­
strato che è per l’opera dello Spirito di Dio, ope­

rante soprattutto nella liturgia e nella celebra­
zione dei Sacramenti, che l’uomo da Dio stesso 
può essere progressivamente reso capace di 
conoscere Dio e corrispondere alla sua opera di 
santificazione.

1.4. Islam: rivelazione di Dio nel Corano 
Cattolicesimo: rivelazione nel Verbo incarnato

La visione islamica di rivelazione è total­
mente differente da quella cristiana. Se la rivela­
zione per eccellenza per i musulmani è avvenuta 
per opera di Maometto e si è concretizzata nel 
libro sacro, il Qur’àn, per i cristiani la rivela­
zione si è andata dispiegando fin dai primordi 
della storia avendo in Cristo il suo culmine: 
«Tutte le cose sono state create per mezzo di lui 
e in vista di lui» (Col 1,16). Perciò non si pos­
sono accettare quei comuni modi di associare 
musulmani, ebrei e cristiani come “religioni 
monoteiste” o “religioni del libro” in quanto, 
oltre al fatto che si servono di un termine ambi­
guo e tutto da chiarire come quello di “reli­
gione”, tradiscono già una mentalità coranica e 
islamica. Noi cristiani invece crediamo che, 
prima che in un libro, «recentemente Dio ci ha 
Parlato per mezzo del Figlio» (Eb 1,2). Non è a 
caso che le comunità cristiane orientali abbiano 
venerato le icone della Vergine con il suo Figlio 
perché in esse veniva rappresentato quello che 
Ignazio di Antiochia chiamava «il mio archivio»: 
«Il mio archivio è Gesù Cristo, i miei archivi ina­
movibili la sua croce, la sua morte e risurrezione 
e la fede che viene da lui» (Lettera ai Filadelfesi 
8,2). Se perciò i musulmani credono che il 
Corano sia venuto per mezzo di Maometto che 
viene dichiarato “profeta”, i cristiani ricono­
scono in Maria lo stilo, lo strumento materiale 
libero e consapevole di cui Dio si è servito per­
ché il Verbo di Dio della forma di Dio prendesse 
la forma del servo (FU 2,6.7) e si facesse uomo.

La Parola di Dio, il Verbo di Dio. innanzi tutto 
è Gesù Cristo. Perciò la Chiesa, che è il suo 
corpo, continua il suo cammino nella storia con­
sapevole di essere il prolungamento storico di 
quella manifestazione. Il confronto con la fede 
islamica che vede la rivelazione avvenuta in un 
libro non deve portare i cristiani a ridurre la rive­
lazione di Dio alle Sacre Scritture. Inoltre Cristo, 
Parola di Dio e Verbo di Dio, «è sempre presente 
nella sua Chiesa in modo speciale nelle azioni 
liturgiche. È presente nel sacrifìcio della Messa 
sia nella persona del ministro... sia soprattutto 
sotto le specie eucaristiche. È presente con la sua 
virtù nei Sacramenti, di modo che, quando uno

battezza è Cristo stesso che battezza. È presente 
nella sua Parola, giacché è Lui che parla quando 
nella Chiesa si legge la Sacra Scrittura. E pre­
sente infine quando la Chiesa prega e loda, Lui 
che ha promesso: “Dove due o tre sono riuniti 
nel mio nome, là sono io, in mezzo a loro”» 
(Sacrosanctum Concilium, 7).

A questo proposito si deve ricordare che la 
verità rivelata nella fede cattolica è storica, cioè 
si è maturata nella storia con la rivelazione di più 
libri - nel giro di un migliaio di anni e tramite più 
autori - che di volta in volta sono stati raccolti e 
che la Chiesa, dopo l’apparire del Verbo di Dio, 
non ha eliminato ma ha conservato e ha letto 
come preparazione alla rivelazione di Gesù nella 
consapevolezza di ciò che Gesù stesso dice: 
«Sono proprio esse che rendono testimonianza a 
me» (Gv 5,39).

Anche la dottrina dell’ispirazione è diversa- 
mente interpretata. Mentre nella tradizione isla­
mica la partecipazione dell’uomo e della sua 
razionalità può solo offuscare e ottenebrare la 
parola rivelata di Dio, nella tradizione cristiana 
si è mostrato che Dio si serve della capacità veri­
tativa dell’uomo posta da Dio stesso nell’uomo, 
per parlare agli uomini. Perciò i musulmani non 
parlano di ispirazione ma di tanzil - “discesa” 
del libro -, e la dottrina tradizionale ha insistito 
neH’affermare l’incapacità di Maometto nel leg­
gere e scrivere per sostenere la tesi dell’assoluta 
estraneità di una qualche facoltà di Maometto 
nella composizione del testo coranico. Invece, 
seppure con difficoltà, progressi e regressi, 
anche nel Vaticano II si è ribadito ciò che già Pio 
XII, nella Divino afflante Spiritu, aveva affer­
mato, che cioè «Dio scelse degli uomini, di cui si 
servì nel possesso delle loro facoltà e capacità» 
(Dei Verbum, 11).

Se dunque nella rivelazione islamica si è cer­
cato di arrivare a unificare i testi coranici e a 
chiarire come doveva essere letta ogni singola 
parola, nella rivelazione cristiana è nata la preoc­
cupazione di fissare il testo ispirato due secoli 
dopo l’Incarnazione - e ancora non si è smesso - 
e si è arrivati alla definizione del canone delle 
Scritture ispirate solo con il Concilio di Trento



1484 Documentazione

sotto la spinta della Riforma. La preoccupazione 
preminente della Chiesa pertanto fu non solo di 
chiarire quale fosse il testo ispirato (cfr. le esapla 
di Origene), ma quali libri fossero da leggere 
nella comunità, cioè quali libri riflettevano la 
vivente Tradizione apostolica.

E per questa visione globale della rivelazione 
e della antropologia che non è pensabile nella 
tradizione islamica la formulazione di un

“dogma”, cioè di una verità espressa in parole 
umane in forma diversa dalla verità data da Dio 
agli uomini nel Corano. E per questa visione cri­
stiana della rivelazione che nella Chiesa subapo­
stolica si cominciarono a fissare le verità fonda­
mentali della fede nelle quali condensare la 
vivente Tradizione apostolica in un simbolo 
“compendio”, in una regula fidei che fosse il cri­
terio di interpretazione delle Scritture.

1.5. Islam-, la comunità difende il singolo 
Cattolicesimo-, la dignità della persona umana

Altra prospettiva che vede una netta opposi­
zione tra Islam e Cristianesimo riguarda il diritto 
e la persona umana. «Il diritto va inteso come 
diritto della comunità (ummah), non della per­
sona. L’Islam non conosce la parola “persona”, il 
suo sinonimo è “fard" (individuo). Il fard è parte 
integrante e dipendente della grande società isla­
mica (ummah). Dentro V ummah egli ha diritti e 
doveri. Se abbandona la religione per ateismo o 
conversione a un’altra religione, perde tutti i suoi 
diritti, anzi, è passibile di morte per tradi­
mento» 14 . Perciò la fonte dei diritti nei Paesi a 
maggioranza islamica è la comunità islamica e, 
in ultima analisi, essa è garante dei diritti e dei 
doveri che il Corano e la legge islamica, la 
sari’ah, riconoscono, concedono e negano. Nei 
Paesi che adottano la legge islamica i cristiani 
sono spesso considerati, alla stregua degli altri 
non-musulmani, dei cittadini di seconda catego­
ria impossibilitati o limitati a una partecipazione 
attiva nella società e nelle istituzioni. Così anche 
le discriminazioni delle donne rispetto agli 
uomini nel diritto processuale, nel diritto eredita­
rio e in quello matrimoniale hanno il loro fonda­
mento nel Corano stesso e sono più o meno codi­
ficate dalle legislazioni di ispirazione islamica.

Non si deve dimenticare invece come nell’e­
sperienza del Cristianesimo occidentale si sia 
fatto strada il diritto legato all’essere umano, alla 
persona umana. L’approfondimento che è stato 
fatto a livello delle dispute cristologiche del ter­
mine “persona” e l’applicazione nella formula­
zione della fede un solo Dio in tre persone ci 
richiama quanto il termine persona si sia arric­
chito di spessore nella cristianità, e come la 
Dichiarazione Universale dei Diritti dell’Uomo

sia frutto di una cultura cresciuta su radici cri­
stiane ed evangeliche. Pur con titubanze legate 
per lungo tempo al modernismo, anche la Chiesa 
cattolica è arrivata a riconoscere la validità della 
Dichiarazione Universale dei Diritti dell’Uomo. 
Questo è il motivo fondamentale per cui la 
Dichiarazione Universale dei Diritti deU’Uomo 
non è riconosciuta in molti Paesi che intendono 
applicare la legge islamica. Per questo motivo la 
Dichiarazione Universale dei Diritti dell’Uomo 
nell’Islam emanata dal Consiglio islamico d’Eu­
ropa presso l’UNESCO nel 1981 rimane una 
Dichiarazione che riguarda l’uomo nell’Islam. 
Similmente anche la Dichiarazione dei Diritti 
dell’Uomo nell’Islam promulgata a II Cairo nel 
1990 nella XIX Conferenza islamica dei ministri 
degli esteri, prevede, ad. es. all’art. 2, che: «È 
vietato sottrarre la vita salvo che la sari'ah lo 
consenta» e pertanto subordina, in questo come 
in altri casi, i diritti dell'uomo alla sari’ah.

Non ci si deve nascondere inoltre che nei 
Paesi a maggioranza islamica non è consentito 
abbandonare la propria fede islamica per aderire 
a un’altra, con il rischio anche della sentenza di 
morte, talvolta commutata in carcere. Il Corano, 
in materia di libertà religiosa e di apostasia, è 
diversamente interpretato e permane tutto il peso 
della tradizione nell’interpretazione del testo. H 
principio che deve valere per il cattolicesimo - 
principio recepito nei codici giuridici contempo­
ranei - è la libertà di coscienza della singola per­
sona. Ciò che viene sottolineato nei Paesi isla­
mici è la dimensione collettiva della comunità 
islamica che non può essere “intaccata” dall'apo 
stasia dei suoi membri senza che la scelta perso­
nale vada a detrimento della comunità15.

14 Farhat, “Diritti umani”, 20-21.
15 Rimando per l’argomento a Samir Khalil Samir, “Le débat autour du délit d’apostasie dans l’Islam con- 

temporain”, in Faith, Power, and Violente. Muslims and Christians in a Plural Society, past and present, a cura d1 
J.J. Donohue-Ch.W. Troll, Orientalia christiana analecta 258, Roma 1998, 115-140.



Documentazione 1485

1.6. Islam: l’Islam è religione e Stato
Cattolicesimo: la Chiesa non si identifica con lo Stato: la laicità

All’inizio dei XX secolo, sullo sfaldamento 
dell’impero ottomano si andarono costituendo i 
vari Stati nazionali, adottando ora forme di 
governo monarchiche, ora socialiste e, in ogni 
modo, ispirate alla forma parlamentare europea 
che sembrava la più vicina all’esperienza di Mao­
metto e dei suoi compagni a Medina. Proprio nel 
momento in cui sorgevano gli Stati nazionali, ciò 
che è stato recuperato, in particolare dalle correnti 
radicali, è stato il principio della non scindibilità 
di religione e Stato. Una delle poche eccezioni fu 
la Turchia dove, dopo una prima fase in cui «si 
proponeva di liberare le “terre islamiche” e i 
“popoli islamici” e di respingere e scacciare l’in­
vasore infedele»16, furono aboliti il sultanato e 
molte prescrizioni islamiche, adottando la dome­
nica come giorno di festa, il calendario occiden­
tale, vietando l’uso del velo, adottando l’alfabeto 
occidentale, ecc., e ciò fu sentito come una de- 
islamizzazione. Ma a partire dalla prima metà del 
XX secolo gli ideologi del fondamentalismo 
hanno ribadito la non scindibilità di religione e 
Stato e hanno ribadito che l’Islam è din wa-dawla 
cioè religione e Stato. La grave crisi che stanno 
correndo gli Stati che hanno tentato strade di 
compromesso con le forme di governo occiden­
tali è la fessura nella quale le idee fondamentali­
ste cercano di incunearsi, soprattutto nei ceti più 
poveri, per propagandare il ritorno all'Islam e 
l’abbandono di ogni compromesso con le forme 
di governo occidentale quale panacea di ogni 
malcontento e difficoltà.

In maniera opposta il Vaticano II afferma che 
«la missione propria che Cristo ha affidato alla 
sua Chiesa non è di ordine politico, economico e 
sociale: il fine, infatti che le ha prefìsso, è di 
ordine religioso» (Gaudium et spes, 42). È la

convinzione che era propria dell’A Diogneto, 
quando si dice che «i cristiani partecipano a tutto 
come cittadini e da tutto sono distaccati come 
stranieri» (A Diogneto 5,5). Certo la parabola 
della storia ha presentato varie e numerose ecce­
zioni, ma penso che la prospettiva sia quella che 
la Chiesa cattolica oggi persegue. Il concetto 
della laicità o della autonomia delle realtà terrene 
è stato riconosciuto dal Concilio (Gaudium et 
spes, 36) ed è stato pure chiarito come questa 
autonomia debba mantenere un riferimento a 
Dio: «La ricerca metodica di ogni disciplina, se 
procede in maniera veramente scientifica e 
secondo le norme morali non sarà mai in reale 
contrasto con la fede, perché le realtà profane e 
le realtà della fede hanno origine dal medesimo 
Dio» (Gaudium et spes, 36, citando Concilio 
Vaticano I, Dei Filius).

Da questo punto di vista perciò si può consta­
tare come l’ingresso di numerosi musulmani in 
Europa abbia costretto o possa costringere a rive­
dere un concetto di laicità nel senso laicistico del 
termine, dove ogni riferimento a Dio o a una 
norma morale fondata su una visione cristiana 
dell’uomo viene sentito come aggressione alla 
legittima autonomia delle istituzioni. Non ci si 
deve nascondere tuttavia che, nei Paesi islamici, 
«nell’XI secolo della nostra era la separazione 
del potere religioso e politico non solo esisteva 
concretamente ma era elaborata e giustificata 
dottrinalmente» ”. La domanda che si pone tutta­
via è la seguente: il “fondamentalismo” o il 
“radicalismo” islamico al quale abbiamo assistito 
nel corso del XX secolo è espressione di una 
deviazione dal vero Islam oppure è l’espressione 
di una corrente che intende essere “musulmana” 
nel senso più genuino del termine?

2. LA SITUAZIONE ATTUALE

Per ciò che riguarda la situazione attuale, 
penso sia opportuno considerare la Chiesa catto­
lica e i musulmani immigrati. Infatti io sono cat­
tolico e intendo rivolgermi a dei cattolici. Inoltre 
sto affrontando il problema dell'IsIàm perché le 
comunità cristiane cattoliche sono state interes­

sate da ormai dieci anni, più che dai musulmani 
italiani, che erano presenti in Italia anche prece­
dentemente, dal crescente fenomeno migratorio 
che ha fatto spostare il luogo dell’incontro dai 
Paesi di missione, quali Africa e Asia, alle città e 
alle parrocchie di casa nostra.

16 Lewis, L’Europa e l'Islam, 70.
11 O. Carré, L’Islam laico, Il Mulino, Bologna 1997, 22.



1486 Documentazione

Mutamento dell’immigrazione da Paesi islamici in Europa

In Europa si è passati dalla presenza dei 
musulmani alla presenza dell’IsIàm. Il problema 
si è posto soprattutto in Francia a partire dal 
1976, con lo stabilirsi in territorio francese - in 
qualità di cittadini francesi - di numerosi musul­
mani, figli di musulmani immigrati. In Italia, 
l’immigrazione da Paesi stranieri, e la conse­
guente presenza di immigrati di fede islamica 
nelle nostre diocesi e nelle nostre parrocchie da 
più di 15 anni, è una realtà in costante crescita. 
Questa presenza non si prospetta come transito­
ria visto che i ricongiungimenti familiari stanno 
avvenendo sul nostro territorio. Anche se non si 
può attribuire questo processo a una strategia 
congiunta messa in atto da Governi o Paesi o 
organizzazioni di ispirazione islamica chiara­
mente identificabili, tuttavia «molti si chiedono 
se l’Islam, soprattutto attraverso l’immigrazione

e una natalità superiore alla media, non stia inva­
dendo a poco a poco l’Europa per trasformarla in 
“terra d’Islam”»18.

Non dobbiamo dimenticare che questa pre­
senza in Italia, come nel resto dell’Europa, in 
parte è stata necessitata dal mondo del lavoro: 
infatti questo ha “attirato” l’immigrazione stra­
niera per impieghi del mondo del lavoro non più 
ricoperti dalle giovani generazioni. Da altri punti 
di vista, però, questa immigrazione straniera in 
parte è stata ed è sfruttata dallo stesso mondo del 
lavoro che vede un’opportunità più vantaggiosa 
rispetto alla manodopera autoctona.

Talvolta la presenza di musulmani è stata con­
seguenza di un’immigrazione clandestina a 
seguito di conflitti armati nei Paesi di prove­
nienza, oppure di un’emigrazione alla ricerca di 
nuove possibilità di lavoro e di vita.

Immigrazione e comunità ecclesiali

Già da parecchi anni le comunità ecclesiali 
italiane sono state interpellate per aiutare questi 
immigrati ad affrontare problemi riguardanti l’i­
talianizzazione, gli alloggi, il reperimento del 
necessario per vivere, e altre svariate richieste. Si 
è giunti persino alla richiesta di luoghi per la pre­
ghiera musulmana. Di fronte all’ottemperamento 
di pratiche assistenziali che con altre comunità di 
immigrati portano a una progressiva integrazione 
sociale, con le comunità di musulmani ci stiamo 
trovando di fronte a gruppi sociali che non hanno 
nessuna intenzione di “integrarsi” nel sistema 
sociale italiano in quanto non ne condividono la 
“cultura” intesa in senso proprio, essendo porta­
tori di un’altra cultura-religione: l’IsIàm. Anche 
dal punto di vista dei matrimoni misti si deve 
registrare una grande percentuale di fallimento di 
queste unioni e dei conseguenti problemi legati 
al ricongiungimento dei figli con le madri per la 
maggior parte italiane.

E emersa sempre più la “debolezza” delle

Presenza sociale e rapporto con le istituzioni

In questi anni abbiamo assistito al moltipli­
carsi di problemi per le autorità pubbliche riguar­
danti la richiesta di aree edificabili come spazi 
per la preghiera, l’inserimento di immigrati nella 
scuola, l’inserimento nel mondo del lavoro, la 
richiesta di aree cimiteriali attrezzate secondo il 
costume islamico, la richiesta di rispetto di pre­

comunità ecclesiali, formate in gran parte da bat­
tezzati che non condividono più il triplice vin­
colo di comunione:

- la comunione sacramentale è disertata a 
favore di altre “esperienze religiose” o “pseudo­
religiose” e, quand’anche è praticata, talvolta 
non è rettamente compresa;

- la comunione nel vincolo dell’unica fede è 
andata ad appannaggio dell’opinione personale o 
delle ideologie correnti: di fronte a un livello di 
istruzione che si è innalzato si deve rilevare che 
l’istruzione in Italia è stata gestita in gran parte 
da forze anti-clericali che hanno potuto pianifi­
care la loro istruzione anti-cattolica;

- la comunione con i Vescovi e con il Suc­
cessore di Pietro è messa in discussione a causa 
del soggettivismo e del relativismo etico.

Da questo punto di vista non si può non assen­
tire con il giudizio di Mons. F. Twal quando 
dichiara che l’Europa è «sedicente cristiana, ma 
in realtà secolarizzata»”,

scrizioni alimentari islamiche, la richiesta di uno 
spazio nell’ambito dell’istruzione, il diffondersi 
e l’imposizione del velo, la richiesta dell’osser­
vanza delle feste islamiche e del riposo dal la­
voro in quei giorni, ecc.

Molti di questi problemi hanno toccato pro­
fondamente il rapporto con le istituzioni. Si è

18 Twal, “Il fenomeno IsIam”, 5.
19 Twal, "Il fenomeno Islam”, 5.



Documentazione 1487

aperto anche per lo Stato italiano il problema 
della rappresentanza dei musulmani, rivendicata 
da diverse organizzazioni, che hanno chiesto di 
concludere un’Intesa con lo Stato Italiano come 
altre comunità religiose. Di riflesso a questo,

però, si è aperto, e si aprirà sempre più, il pro­
blema di quale debba essere il rapporto delle 
Stato con le comunità religiose, con tutte le 
comunità religiose, cattolica compresa.

Presenza culturale

Recentemente è stato aperto presso l’Univer­
sità di Bologna un “Centro Interdipartimentale di 
Scienze dellTslam” (fatto avvenuto anche in altri 
Centri europei), situando così la presenza isla­
mica nella nostra Regione non solo a livello 
sociale ma anche a livello culturale e accade­
mico. Questi Centri sono stati aperti con i finan­
ziamenti dell’Arabia Saudita che vuole apparire

nel mondo, e anche aH’intemo degli Stati di ispi­
razione islamica, come il portavoce per eccel­
lenza e l’applicatore modello della legge isla­
mica, ma che è in sostanza portavoce di un Islam 
wahhabita e salafita che è tra i più rigidi e tradi­
zionalisti (con l’esecuzione pubblica delle pene 
corporali previste dal Corano).

3. PROSPETTIVE FUTURE

La catechesi

La catechesi e la predicazione ordinaria 
devono tenere presente la situazione nella quale 
si trovano gli ascoltatori e perciò ritengo oppor­
tuno che si debbano mettere in luce i tratti carat­

teristici di un’identità cattolica, anche in contrap­
posizione esplicita alla fede islamica, qualora se 
ne ravvisasse la necessità.

20 Per la visione islamica riguardo a Gesù rimando a M. Borrmans, Gesù Cristo e i musulmani del XX secolo. 
Testi coranici, catechismi, commentari, scrittori e poeti musulmani, San Paolo, Milano 2000.

Nella fede cattolica NellTslam

C’è una progressività della storia della salvezza, 
dell’economia salvifica.

Ciclicità di rivelazioni a migliaia di profeti e di 
“libri” rivelati precedentemente al Corano con­
tenenti tutti il medesimo messaggio sull’unicità 
di Dio.

Il valore delle alleanze nelle quali Dio ha fatto 
delle promesse e si è vincolato all’umanità con 
un popolo in particolare.

Nella concezione islamica di Dio è impensabile 
il concetto di alleanza con la quale Dio si “lega” 
all’uomo: egli rimane sempre totalmente libero.

Il culmine dell’economia salvifica è stato rag­
giunto nell’incarnazione di Gesù Cristo, Figlio 
di Dio20

Nella concezione coranica Gesù è solo figlio di 
Maria, non è Figlio di Dio né Dio, ma solo un 
profeta.

tramite la Vergine Maria, Madre di Dio. Nel Corano si parla di concepimento _e di parto 
verginale ma Maria è solo Madre di ‘isa (Gesù) 
ed è solo una brava musulmana.

Gesù Cristo ha veramente sofferto la sua pas­
sione, è veramente morto

I musulmani non credono che Gesù sia morto in 
croce.

ed è veramente risorto. Spiegano i passi del Corano dove Gesù stesso 
parla della propria morte e della propria risurre­
zione in termini escatologici (morirà e risorgerà 
alla fine dei tempi).



1488 Documentazione

Nella fede cattolica Nell'Islam

La Chiesa è il “Corpo di Cristo”, raccolta nel 
triplice vincolo di comunione: comunione di 
fede, sacramentale, gerarchica.

La ummah è una comunità di credenti accomu­
nati dalla professione di fede nell’unico Dio e 
che riconoscono Maometto come “sigillo” dei 
profeti.

Tramite i santi misteri Non c’è alcuna concezione sacramentale

celebrati dai suoi ministri e si esclude ogni tipo di sacerdozio.

la Chiesa fa memoria del Signore Risorto met­
tendo in una comunione viva e reale i suoi figli 
con Dio uno e trino.

Nella preghiera si entra in un “intimo collo­
quio” con Dio.

È grazie alla Chiesa pellegrina in questo mondo 
che il cristiano sa di essere in comunione con la 
Chiesa celeste unita al sacerdote eterno che si 
offre al Padre:

Ognuno ha un rapporto personale e immediato 
con Dio.

in Lui e con Lui la Beata Vergine Maria, gli 
Angeli e i Santi già ora intercedono per noi.

Si esclude ogni tipo di intercessione, e quella di 
Maometto sarà solo escatologica, nel giorno del 
giudizio.

Comunità cristiane cattoliche e comunità islamiche

I rapporti tra cattolici e musulmani spesso non 
esistono a livello ufficiale e istituzionale nelle 
realtà locali. Esistono i rapporti con le persone. E 
proprio in un confronto vero e sincero tra per­
sone credenti che c’è lo spazio perché maturi la 
fede dei nostri fedeli cattolici.

Conseguentemente alla pratica del digiuno e 
della preghiera praticati da questi gruppi di 
immigrati si auspica che i cristiani riscoprano le 
loro tradizioni cristiane: la domenica quale 
giorno del Signore e giorno di incontro nella 
comunità; la Quaresima come periodo dedicato 
al digiuno, alla penitenza e alla preghiera, in cui 
si vive un momento diverso dal resto dell’anno; 
la penitenza e l’astinenza dalla carne il venerdì 
nel ricordo settimanale della morte del Signore 
Gesù.

Recentemente c’è stato un aumento di inte­
resse delle comunità cristiane per i musulmani e 
l’IsIàm. Vengono richiesti sempre più di fre-

Caritas parrocchiali e famiglie islamiche

Mi diceva un amico, dopo i primi mesi di 
esperienza qui in Italia: «La vostra carità è vera­
mente evangelica perché voi aiutate chi è nel 
bisogno e non guardate se uno è cristiano o 
musulmano. Però non predicate il Vangelo». 
Questa frase fotografa bene l’esperienza di tante

quente incontri a livello culturale perché qual­
cuno presenti l’IsIàm. E totalmente insufficiente 
la conferenza al circolo culturale o nella sala par­
rocchiale tenuta, quando va bene, da un esperto 
di IsIàm. Queste iniziative, oltre che essere 
estemporanee e dare l’impressione agli uditori di 
avere acquisito una conoscenza sufficiente di chi 
siano i musulmani che si trovano accanto a casa, 
rimangono incomplete, se mirano solo a infor­
mare, mentre invece dovrebbero essere incontri 
nei quali e dai quali, a fronte dell’identità isla­
mica, si fa risaltare tutta la bellezza dell’identità 
cristiana cattolica.

I pastori d’anime devono sapere illuminare i 
propri fedeli perché di fronte a episodi di “inte­
gralismo” e di contrapposizione, non nasca nelle 
comunità cristiane, generalmente ad opera dei 
meno avveduti, un “integralismo” cristiano che 
non sa vedere con serenità i termini del problema 
e cede a facili generalizzazioni.

comunità e Caritas, parrocchiali e non, che pen­
sano che il Vangelo si trasmetta tramite la carità 
concreta, non rendendosi conto della distanza 
culturale degli interlocutori.

L’impressione è che si sia usato con i musul­
mani lo stesso atteggiamento usato con gli ex-



Documentazione 1489

cattolici divenuti atei perché non vedevano nella 
comunità cristiana la concretizzazione materiale 
di ciò che veniva predicato. La differenza è che 
molti musulmani che arrivano nel nostro territo­
rio pensano di sapere cosa sia il cristianesimo 
perché sanno cosa c’è scritto nel Corano e perché 
sanno cosa viene insegnato nei catechismi 
musulmani, mentre in realtà sono nella più 
oscura ignoranza della nostra fede. Mi scriveva 
un’incaricata di una Caritas parrocchiale: «Per­
sonalmente non cerco proseliti, non voglio con­
versioni in cambio di un litro di latte, ma se qual­
cuno mi chiede, allora a quello devo dare tutta la

gioia della buona notizia». Ritengo dunque che 
una doverosa solidarietà con le famiglie meno 
abbienti vada coniugata con una carità che non 
diventi assistenzialismo ma testimonianza viva 
di carità cristiana che sa farsi anche testimo­
nianza e annuncio della propria fede. I parroci 
stimolino gli operatori delle Caritas perché di 
fronte ai musulmani siano non solo capaci di 
solidarietà, ma anche di una testimonianza ver­
bale della propria fede, di una serena evangeliz­
zazione e talvolta anche di nette prese di posi­
zione di fronte a inopportune pretese.

Problematiche giuridiche

Circa le più diverse problematiche giuridiche 
legate alla presenza islamica in Italia - e dunque 
al rapporto delle comunità islamiche con le isti­

tuzioni - rimando al volume curato da Silvio Fer­
rari che raccoglie diversi contributi sulle più 
diverse problematiche giuridiche21.

I matrimoni misti

Nei Paesi islamici la condizione della donna 
nel matrimonio è del tutto particolare: non ha i 
medesimi diritti riguardo al ripudio/divorzio (in 
certi casi solo l’uomo può iniziare il divorzio, la 
donna no), i figli e le figlie appartengono al padre 
- anche per quanto riguarda la religione -, la loro 
tutela giuridica è affidata al padre o a un parente 
maschio, non ha i medesimi diritti di un uomo 
nel diritto successorio, solo all’uomo è concesso 
di sposare una non musulmana mentre invece è 
vietato alla donna musulmana di sposare un non 
musulmano.

Scriveva di recente G. La Torre: «I problemi 
di una coppia mista possono diventare molto

pesanti, in alcuni casi, per la moglie europea 
quando la coppia si stabilisce in un Paese musul­
mano di cui non conosce il contesto culturale e in 
cui si deve inserire o per amore o per forza»22.

Circa il problema dei matrimoni misti c’è 
stato un comunicato del Consiglio Permanente 
della C.E.I. del 24-27 gennaio 2000 e la pubbli­
cazione da parte della Segreteria Generale della 
C.E.I. di un quaderno dedicato all’argomento2’.

Nel quaderno, al quale rimando per i dati sta­
tistici e per una maggiore informazione circa la 
concezione islamica del matrimonio24, nelle pro­
spettive pastorali che venivano delineate da don 
Augusto Casolo, si faceva presente che «è

21 Musulmani in Italia. La condizione giuridica delle comunità islamiche, a cura di S. Ferrari, Il Mulino, 
Bologna 2000. Il volume raccoglie contributi di A. Pacini, “I musulmani in Italia. Dinamiche organizzative e pro­
cessi di interazione con la società e le istituzioni italiane”, 21-52, che prende in considerazione le tipologie di orga­
nizzazioni islamiche presenti nel nostro Paese; R. Aluffi Beck-Peccoz, “Islam: unità e pluralità”, 53-66, che prende 
in esame le diversità soprattutto delle diverse tradizioni giuridiche e delle diverse tradizioni spirituali; R. Guolo, “La 
rappresentanza dellTslam italiano e la questione delle intese”, 67-82, e anche il contributo di G. Casuscelli, “Le 
proposte d’intesa e l’ordinamento giuridico italiano. Emigrare per Allah / emigrare con Allah", 83-105, sulle richie­
ste di intese avanzate negli ultimi anni dalle rappresentanze islamiche in Italia sulla base dell'articolo 8 della Costi­
tuzione: R- Botta, “Diritto alla moschea tra intesa islamica e legislazione regionale sull’edilizia di culto”, 109-130, 
circa gli svariati problemi legislativi legati alla costruzione dei luoghi di culto, chiese e moschee comprese; A. Fer­
rari, "Le scuole musulmane in Italia: tra identità e integrazione”, 131-156; N. Colaianni, “L’istruzione religiosa 
nelle scuole pubbliche”, 157-173; C. Campiglio, “Famiglia e diritto islamico. Profili intemazional-privatistici", 175- 
185; L. Masselli, “La rilevanza civile delle festività islamiche”, 187-199; A. Roccella, “Macellazione e alimenta­
zione”, 201-221; S. Carmignani Caridi, “Libertà di abbigliamento e velo islamico”, 223-234; B. Pascimbene, 
“Straniero e musulmano. Profili relativi alle cause di discriminazione”, 235-241. In una terza parte il volume pre­
senta altri articoli riguardanti la condizione giuridica dei musulmani in Spagna, Germania e Belgio.

22 G. La Torre, L'Islam: conoscere per dialogare, Torino 1991, 114.
25 Segretariato per l’Ecumenismo e il Dialogo della C.E.I., Lettera di collegamento n. 36, Roma 2000.
24 Rimando inoltre alla pubblicazione di V. Abagnara, Il matrimonio nell’Islam, Edizioni Scientifiche Ita­

liane, Napoli 1996.



1490 Documentazione

urgente la necessità che la Chiesa italiana si 
orienti ad una prassi omogenea relativamente 
alla concessione delle dispense, alla prepara­
zione dei nubendi, alla celebrazione del matri­
monio e all’accompagnamento successivo della 
famiglia islamo-cristiana; (...). La disomogeneità 
attuale, inoltre, potrebbe ingenerare un senso di 
confusione e smarrimento dei fedeli»25. Vengono 
fatte presenti alcune prospettive:

1) l’individuazione degli operatori: si 
dovrebbe individuare nella diocesi qualche cop­
pia e qualche sacerdote o qualche Consultorio o 
qualcuno nel Consultorio cristiano che si specia­
lizzi nell’accompagnamento di queste coppie;

2) la preparazione degli operatori: essi ab­

biano un’informazione completa e aggiornata 
sulle leggi e gli statuti familiari dei Paesi di pro­
venienza dell’immigrazione islamica per potere 
mettere la parte cattolica di fronte a tutti gli even­
tuali problemi riguardanti il proprio rapporto con 
il coniuge, il riconoscimento del proprio diritto 
matrimoniale, ereditario e sulla prole, vigente nel 
Paese di provenienza, la diversa mentalità e 
concezione del matrimonio in una cultura diffe­
rente, ecc.

L’esperienza dice che la maggior parte dei fal­
limenti di questi matrimoni sono causati da 
un’affrettata preparazione, nella quale la parte 
cattolica non è stata informata di tutti i problemi 
che questo tipo di vincolo comporta.

Il confronto culturale

Di fronte alle incipienti iniziative culturali 
islamiche a livello accademico penso sia neces­
sario che si formino, in ogni Regione pastorale, 
alcune persone competenti che, studiando la tra­
dizione islamica in maniera non superficiale, 
possano già oggi, ma soprattutto domani, essere 
valide controparti in ambito accademico. Il ri­

schio è che la comunità cristiana si trovi comple­
tamente sguarnita dal punto di vista culturale e 
concettuale, per potere rispondere adeguata- 
mente in un confronto con esponenti musulmani 
su questioni storiche, filosofiche, giuridiche e 
teologiche.

CONCLUSIONE

Desidero terminare citando il brano di Vangelo 
in cui Gesù si trova di fronte la samaritana. Mi 
piace leggerlo quale dialogo intercorso tra il 
Signore Gesù e una donna appartenente a un’altra 
tradizione religiosa: «“Viene l’ora in cui né su 
questo monte né in Gerusalemme adorerete il 
Padre. Voi adorate quello che non conoscete, noi 
adoriamo quello che conosciamo perché la sal­

vezza viene dai Giudei. Ma viene l’ora, ed è 
adesso, nella quale i veri adoratori adoreranno H 
Padre in spirito e verità: infatti il Padre cerca tali 
adoratori. Dio è spirito e coloro che lo adorano 
devono adorarlo in spirito e verità”. Gli dice la 
donna: “So che viene il Messia detto Cristo: 
quando verrà ci annunzierà ogni cosa". Le dice 
Gesù: “Sono io che parlo con te" » (Gv 4,21-26)-

Bologna, 6 agosto 2000 - Trasfigurazione del Signore

don Davide Righi
Studio Teologico Accademico Bolognese

25 Lettera n. 36, 27.



Documentazione 1491

Biotecnologie:
una speranza per combattere la fame nel mondo?

Nella sede romana dell’Università Cattolica, sabato 18 novembre si è svolto un Convegno sul 
tema: “Nuove frontiere per la bioetica: le biotecnologie", in occasione del 50° anniversario di 
“Medicina e Morale", rivista di bioetica, deontologia e morale medica. Durante i lavori, Mons. 
Agostino Marchetto, Osservatore Permanente della Santa Sede presso le Organizzazioni e gli 
Organismi delle Nazioni Unite per l’Alimentazione e l’Agricoltura (F.A.O., I.F.A.D. e P.A.M.), ha 
tenuto questa relazione.

Vorrei anzitutto ringraziare dell’opportunità che mi è offerta di partecipare alla celebra­
zione di un impegno di ricerca, studio e passione, che si è realizzato - e continua - nella 
Rivista “Medicina e Morale” e che altresì manifesta la vocazione della stessa Università 
Cattolica del Sacro Cuore.

L’interrogarci, in questo Convegno, sulle tematiche connesse alle biotecnologie prova 
inoltre che tale impegno si rinnova nell’oggidì, proiettandosi sulle nuove frontiere del sapere 
e della ricerca, con punto di riferimento peraltro sulla persona umana, e le sue speranze di 
condizioni di vita migliori, rispondenti cioè al suo “essere persona”, creatura impastata di 
spirito e materia, fatta ad immagine di Dio.

Le situazioni dell’oggi, infatti, spesso non rispondono alle esigenze di “ben-essere” del­
l’umanità, nel vasto mondo, basta pensare per esempio allo spettro della fame e della mal- 
nutrizione che svetta, sugli altri fronti negativi del progresso, per la sua dimensione sia basi­
are, poiché tocca un bisogno primario dell’uomo, sia globale, interessando alla fin fine, 
essa, l’intero pianeta.

Dal nostro intervento gli organizzatori del Convegno hanno chiesto di avere degli ele- 
menti di riflessione per poter rispondere fondamentalmente ad un interrogativo: «È possi­
bile - cioè - presentare le biotecnologie come una speranza per aggredire, con soluzioni effi­
caci, i problemi che determinano la fame nel mondo?». Ci si domanda, vale a dire, di fornire 
delle indicazioni dalla particolare prospettiva di chi, rappresentando la Santa Sede, ha per 
“professione” di conoscere, stimolare, motivare, sostenere e valutare l’azione intemazionale 
contro la fame operata dai tre Organismi intergovernativi - F.A.O., I.F.A.D. e P.A.M. - che, 
in Roma, hanno tale specifica finalità e funzione. Ebbene l’interrogativo proposto rischia di 
rimanere senza risposta, a meno che non si faccia lo sforzo di accettare, come metodo di 
indagine, la lettura di dati e di fatti, come segnali positivi e preoccupanti ad un tempo. E ciò 
Per superare la concezione ormai diffusa che ignora la questione sulle biotecnologie o le 
lega esclusivamente ad altri settori, per affermarne pregi e difetti: è il caso dei brevetti, della 
sanità, della ricerca, dimenticando che una corretta valutazione - anche etica - del fenomeno 
non può che partire proprio dalla sua lettura e valutazione in modo autonomo.

L Uno sguardo al problema: la situazione di fame e malnutrizione nel mondo

Si stima siano circa 826 milioni le persone che vivono in condizione di cronica sottoa­
limentazione. Orbene, i risultati dell’azione intemazionale, negli ultimi cinque anni, volta a 
sconfiggere la fame, fanno registrare la diminuzione di circa 8 milioni, l’anno, di malnutriti. 
È un dato che, se indica una tendenza pur positiva, non rispetta il ritmo per raggiungere l’o­
biettivo propostosi dalla Comunità Intemazionale, nel corso del Vertice Mondiale sull’Ali­
mentazione del 1996, quello cioè di ridurre entro il 2015, a circa la metà gli affamati nel 
mondo, passando da 800 a 400 milioni. La insicurezza alimentare resta, quindi, un dato



1492 Documentazione

allarmante che pone una seria ipoteca sulle possibilità di sviluppo di gran parte del pianeta 
a fronte di indicatori tutt’altro che negativi. Mi riferisco, ad esempio, al dato della produ­
zione di alimenti su scala mondiale, che rimane a livelli apprezzabili, fino al punto di poter 
rispondere alla domanda di una popolazione mondiale in crescita.

2. Le biotecnologie: possibilità nella lotta contro la fame

Per cogliere l’effettiva potenzialità delle biotecnologie nella azione diretta intesa ad 
eliminare fame e malnutrizione nel mondo, credo sia anzitutto necessario indicare i limiti 
che oggettivamente si pongono ad un loro specifico impiego in questo settore. Come si è 
detto, genericamente, spesso si parla di effetti positivi e negativi, magari legandoli a sin­
gole posizioni “dottrinali”, tecniche e non da ultimo ideologiche, che rischiano di far preci­
pitare il dibattito fuori del suo contesto “naturale”, che è quello della scienza, della ricerca 
e, in parallelo, dell’etica, del diritto, della “politica”, come evidenzia lo spirito di questo 
incontro da cui ci si attende un ulteriore margine di considerazioni obiettive e “cum fun­
damento in re”.

Orbene, da una prima constatazione essenziale risulta che le biotecnologie non sono 
esclusive, né escludenti, non potendosi esse considerare come unica possibilità offerta dai 
progressi della scienza e della tecnica per l’applicazione alla lotta contro la fame. In ef­
fetti le biotecnologie si aggiungono ad altre tecnologie in uso per raggiungere il medesimo 
obiettivo.

In secondo luogo è da considerare che il campo di applicazione delle biotecnologie al 
settore agricolo, e quindi allo sviluppo ed alla sicurezza alimentare, è piuttosto ampio e 
accompagnato da una ben assortita potenzialità che, per sua natura, non può che presentare 
aspetti positivi e negativi. Pertanto non è immediatamente possibile, in attenzione al nostro 
tema, poter valutare l’efficienza delle biotecnologie riguardo alla lotta contro la fame, se non 
le si colloca nel più ampio ambito dello sviluppo agricolo.

Rileviamo anzitutto, subito, che l’attività degli Organismi intergovernativi che operano 
nel settore agro-alimentare ha assunto significativamente come definizione di biotecnologie 
quella contenuta nella Convenzione sulle biodiversità: «Ogni applicazione tecnologica che 
utilizza sistemi biologici, organismi viventi, o da questi derivati, per realizzare o modificare 
dei prodotti o dei procedimenti di uso specifico» (art. 2). Proprio per questa definizione e 
possibile rilevare, da un lato, che l’impiego di organismi viventi per “creare”, modificare o 
migliorare le specie animali e vegetali, o per sviluppare speciali microrganismi, è in uso da 
lunghissimo tempo, e, d’altra parte, che l’elemento essenziale che caratterizza le “nuove’ 
biotecnologie si trova nell’introduzione del cosiddetto “transgenico”, ovvero nel trasferi­
mento di geni da una specie all’altra per ottenere nuove varietà. Una volta invece le sele­
zioni o gli incroci, per disporne, avvenivano solo all'interno della stessa specie. Questo pas­
saggio costituisce una delle differenze essenziali tra “vecchie” e “nuove” biotecnologie.

In questo senso, ad esempio, segnalo che l’impegno intemazionale assunto in tale pro­
spettiva dalla F.A.O. è assai significativo. Per fame un po’ di storia ricordo che già a partire 
dal 1960 iniziò l’interesse per la cosiddetta “rivoluzione verde”.

Lo sguardo sull’oggi richiede il miglioramento della produttività agricola nei Paesia 
deficit alimentare, mediante le nuove biotecnologie, tenendo presenti le esigenze degli eco­
sistemi - e quindi delle coltivazioni e delle risorse naturali - e delle persone, al fine di rag­
giungere livelli di sostenibilità, sia quanto alla produzione di alimenti che alla loro qualità- 
In ogni caso è evidente che di fronte ad enormi potenzialità nel settore agricolo resta aperto 
l’interrogativo fondamentale su quali potranno essere i concreti vantaggi e i reali beneficiari- 
In effetti gli interventi volti a modificare le varietà vegetali sono certamente in grado di 
determinare varietà che presentano una crescita più rapida, quantitativamente superiore e



Documentazione 1493

libera - o almeno resistente - da eventuali malattie. Portiamo un esempio della metà degli 
anni Sessanta. Ci riferiamo all’immissione sul mercato del primo pomodoro geneticamente 
modificato. Per l’occasione si verificò non soltanto la comparsa di un nuovo prodotto, ma 
una maggiore capacità di avere alimenti rispondenti alla domanda dei consumatori (caratte­
ristiche organolettiche, sapore e resistenza a fattori patogeni).

In ogni caso i campi di applicazione delle biotecnologie allo sviluppo agricolo, e quindi 
alla disponibilità di alimenti, non sono tutti completamente esplorati, specie nella fascia tro­
picale e subtropicale. Pensiamo alla possibilità di produrre varietà di piante capaci di supe­
rare le mutazioni climatiche, la salinità dei suoli o gli stessi effetti negativi della coltivazione 
intensiva. Ad ogni modo, per esempio, i risultati già raggiunti nelle selezione di foraggio ed 
erbe da pascolo ha consentito un aumento della produzione animale in America Latina. In 
altre aree, invece, ricordiamo che l’uso delle biotecnologie permette la produzione di specie 
e varietà che ben si adattano sia alla situazione ambientale che alla domanda ed alle prefe­
renze della popolazione. E il caso del miglio, del sorgo e della cassava in Africa. Analoga­
mente le biotecnologie, se opportunamente adoperate, potranno mutare i livelli di produtti­
vità delle zone aride o desertiche con l’introduzione di sistemi efficienti che consentano 
anche di riutilizzare le risorse idriche per l’irrigazione delle colture agricole. In questa pro­
spettiva si è espresso di recente il Ministro dell’Agricoltura e dello Sviluppo Rurale della 
Nigeria, sostenendo come l’uso di biotecnologie in agricoltura «offers a way to stop thè suf- 
fering», poiché «genetically modified food could almost literally weed out poverty».

Fin qui ci troviamo di fronte ad alcune pur prime verifiche, non senza renderci conto 
però delle nascenti potenzialità, magari non verificate in concreto. Nel frattempo si molti­
plicano gli interrogativi sull’aumentato ricorso a procedimenti biotecnologici.

Senza entrare nel merito - non è qui nostro compito - di una valutazione, dal punto di 
vista etico, sulla natura, l’impiego, il consumo e la commercializzazione degli organismi 
geneticamente modificati (O.G.M.) e dei loro effetti, vorrei ricordare che sin dal 1961, su 
iniziativa della F.A.O. e dell’O.M.S., iniziò l’elaborazione del Codex Alimentarius, una rac­
colta di norme e standard in materia di alimenti “comuni” a 165 Paesi, da una parte per tute­
lare la salute della persona in quanto consumatore, dall’altra per guidare la produzione e 
l’industria alimentare mondiale, e conseguentemente il commercio di alimenti.

3. L’azione per regolare gli affetti delle biotecnologie nella lotta contro la fame

Resta in ogni caso da accertare la possibilità reale di intervento delle istituzioni inter­
governative che operano nell’ambito specifico della relazione tra biotecnologie e sviluppo 
agricolo ed alimentare, come la F.A.O., attraverso la Commissione delle risorse genetiche 
Per l’alimentazione e l’agricoltura, l’Istituto Intemazionale delle Risorse Filogenetiche 
(I.P.G.R.I.) e il Gruppo consultivo sulla ricerca agricola intemazionale (C.G.I.A.R.), legato 
alla Word Bank, quali istituzioni tecniche “competenti”.

Una prima limitazione deriva dal fatto che gli investimenti nella ricerca biotenologica 
sono tendenzialmente concentrati nei Paesi maggiormente sviluppati, in concreto nelle mani 
del settore privato, e senza una effettiva capacità di controllo dei rischi e delle conseguenze 
cosiddette ecologiche che si accompagnano alle ripercussioni sulla salute dell’uomo e degli 
animali. La F.A.O., per esempio, nel cosiddetto “trasferimento genico” avverte che esso può 
comportare la nascita di piante maggiormente aggressive con possibilità di trasferire tossine 
o componenti allergiche nell’uomo e negli animali, o la nascita pure di specie più resistenti 
alle malattie. In ambedue i casi però con un evidente squilibrio dell’ecosistema.

Indubbiamente la questione più importante è da identificarsi nel rapporto tra uso delle 
biotecnologie e perdita delle biodiversità, poiché la biotecnologie costituiscono ancora piut­
tosto un enigma quanto al rispetto dell’ambiente agricolo ed alla sopravvivenza delle diver-



1494 Documentazione

sità biologiche. In questo senso qualunque intervento volto ad introdurre nuove tecniche 
nelle colture e nell’allevamento non potrà che considerare importante la relazione tra cre­
scita della produzione, stabilità delle risorse e rispetto degli ecosistemi.

Comunque l’elemento di effettiva novità nell’azione volta a legare protezione delle bio­
diversità, lotta contro la fame e azione intemazionale, rimonta al 1983, quando durante la 
XXII Conferenza della F.A.O. veniva adottato 1’ “International Undertaking on Phytoge- 
netics Resources”. Si tratta di una forma di impegno che, pur essendo per sua natura di 
carattere essenzialmente “politico”, comporta per i Paesi che lo accettano un dovere diretto 
nella protezione e conservazione delle risorse genetiche legate alle piante, ed allo stesso 
tempo consente una disponibilità di tali risorse per le aree meno sviluppate. Il principio fon­
damentale di questo strumento è che le risorse fitogenetiche sono “un patrimonio comune 
all’umanità”, da conservare, proteggere e dare a libero uso delle generazioni presenti e 
future. È qui evidente un’attenzione alla sostenibilità, concetto che verrà sviluppato sul 
piano intemazionale solo negli anni successivi. Indubbiamente questo testo riassumeva 
molte delle prospettive di sviluppo alimentare ed agricolo dei Paesi più poveri, anche se in 
fase di attuazione si sono rese necessarie alcune interpretazioni relative ai punti maggior­
mente controversi. Così le risoluzioni “interpretative” della Conferenza della F.A.O. ten­
dono a conciliare, nell’applicazione dell' International Undertaking, le esigenze e gli inte­
ressi dei Paesi sviluppati e di quelli in via di sviluppo.

Le possibilità apertesi con questo stmmento applicato alle sole risorse fitogenetiche, 
consentì alla F.A.O., dal 1993, di intraprendere un processo di allargamento per armonizzare 
i contenuti dell’Undertaking con la Convenzione sulle biodiversità, e allo stesso tempo per 
estenderla anche a tutte le risorse genetiche presenti o da impegnare nell’agricoltura, e con­
seguentemente nella lotta contro la fame. A questo proposito vanno indicati due passaggi 
fondamentali. La Convenzione sulle biodiversità sostiene cioè, in primo luogo, il diritto 
sovrano degli Stati sulle loro risorse naturali, con la conseguenza che «thè authority to 
determine access to genetic resources rests with thè national Governments and is subject to 
national legislation». E un principio che nello spirito tende a garantire la posizione dei Paesi 
in via di sviluppo, di fatto detentori della maggior parte delle risorse genetiche esistenti sul 
pianeta, e che la F.A.O. ha recepito, combinandolo con quello - è il secondo passaggio fon­
damentale - della concezione delle risorse genetiche come patrimonio comune dell’umanità. 
Infatti la Raccomandazione 18/95 della Conferenza della F.A.O. dispone: «The concepì of 
mankind heritage, as applied in thè International Undertaking on Plant Genetic Resources, 
is subject to thè sovereignity of thè States over their plant genetic resources».

Proprio a partire da questa revisione, la Commissione delle risorse genetiche per l’ali­
mentazione e per l’agricoltura, operante nel contesto della F.A.O., ha iniziato la redazione 
di un apposito Codice di condotta sulle biotecnologie, applicabili alle risorse genetiche che 
presentano un interesse per l’alimentazione e l’agricoltura. Il testo, nella redazione attual­
mente raggiunta, è articolato intorno a cinque obiettivi, e cioè:

a) la prevenzione dei rischi e altre questioni relative all’ambiente;
b) la messa a fuoco dei diritti di proprietà intellettuale e dei diritti degli agricoltori;
c) la scelta di biotecnologie appropriate per i Paesi in via di sviluppo;
d) la riduzione al minimo dei possibili effetti negativi delle biotecnologie;
e) la possibilità di un meccanismo che segua gli sviluppi futuri, secondo il principio del 

controllo sovranazionale.
Interessante appare subito il progetto di un “Codice” che propone, all’inizio del Pream­

bolo, la seguente considerazione: «Noting that thè new biotechnologies have a great poten- 
tial for increasing food production and for promoting agriculturai development». È una 
linea che, seppur fortemente propositiva, resta però legata alla concezione che delle risorse 
genetiche animali e vegetali viene dalla Convenzione sulle biodiversità la quale, legando il



Documentazione 1495

concetto di patrimonio comune dell’umanità a quelle risorse, le ritiene utilizzabili e sfrutta­
bili ai fini della ricerca e dell’attività economica.

Sembra emergere quindi la tendenza di una utilizzazione sicura e possibile delle tecni­
che biotecnologiche per accrescere la sicurezza alimentare, ma preservando la biodiversità 
e l’ambiente in una prospettiva a lungo termine. Diventa così necessario disporre degli stru­
menti in grado di percepire i livelli di sicurezza biologica e di valutare i rischi che si legano 
ai prodotti delle biotecnologie, fino ad introdurre dei meccanismi e degli strumenti che per­
mettano di controllare l’utilizzazione di questi prodotti, neutralizzando eventuali effetti 
nocivi. E quello che è oggi particolarmente dibattuto in seno alle istituzioni intergovernative 
che operano contro la fame, risulta essere l’assenza di una normativa appropriata, che con­
senta l’allargamento delle colture ibride e altresì il mancato controllo della sicurezza degli 
alimenti da esse prodotti. Ciò è certamente vero per i Paesi in via di sviluppo per cui l’in­
troduzione di nuovi geni nelle piante, resistenti agli erbicidi, non può essere semplicemente 
accettato senza un apprezzamento del rischio che questa resistenza potrà avere sugli orga­
nismi e le diverse specie.

Si evidenzia dunque l’assenza di regole certe, nonostante la già indicata opera della 
Commissione F.A.O./O.M.S. del Codex Alimentarius, e il fatto che le norme e i principi del 
Codex sono esplicitamente incorporati in quelle successive normative internazionali che più 
direttamente riguardano la fase di commercializzazione dei prodotti. Mi riferisco qui ai due 
accordi conclusi nell’ambito dei negoziati dell’Uruguay Round, e oggi posti sotto il con­
trollo dell’Organizzazione Mondiale del Commercio, vale a dire l' Accordo sull’applica­
zione delle misure sanitarie e fitosanitarie e quello sugli ostacoli tecnici al commercio. E in 
ambedue i casi siamo di fronte a norme vincolanti la condotta degli Stati e che oggi entrano, 
quasi con prepotenza, nella rinegoziazione degli accordi commerciali, in materia di prodotti 
agricoli, all’interno della W.T.O. Pure fermati dall' impasse di Seattle essi diventano tuttavia 
ormai un obiettivo irrinunciabile, non solo per l’abbattimento o la rinegoziazione delle bar­
riere al commercio, ma anche per la lotta contro la fame.

Una indicazione ben precisa in questo senso si può ritrovare sia nell’attività di alcuni 
Organismi intemazionali che operano direttamente nel settore commerciale - mi riferisco, 
per esempio, all’Organizzazione per la Cooperazione e lo Sviluppo Economici (O.C.S.E.) -, 
sia nella applicazione della Convenzione sulle biodiversità, ed in particolare del suo Proto­
collo sulla sicurezza biologica, meglio noto come Protocollo di Cartagena.

La gestione dei rischi implica la verifica delle differenti possibilità di azioni, una volta 
che essi siano stati valutati. Questo certamente costituisce un aspetto delicato dell’analisi dei 
rischi, da dove emerge il principio o l’approccio detto di “precauzione”.

4. Le scelte nella lotta contro la fame

Se l’applicazione del “principio di precauzione”, o in qualunque caso una valutazione 
della compatibilità dei prodotti derivanti da biotecnologia agli standard di sicurezza (safety 
concerns), costituisce un punto essenziale nella relazione tra nuove tecniche e lotta contro 
la fame, non possiamo dimenticare - lo ripetiamo - lo stretto rapporto che esse hanno con 
la biodiversità. In questo senso affermiamo che senza biodiversità le biotecnologie restano 
un fatto puramente teorico e che, parimenti, la conservazione e l’utilizzo delle biodiversità 
devono in effetti essere garantiti dalle biotecnologie.

Viste in tale prospettiva esse sembrano rispondere sempre di più alle esigenze del mer­
cato, e alla relativa domanda, piuttosto che ai bisogni effettivi dei Paesi in via di sviluppo. 
Lo studio dei mercati diventa allora fondamentale per determinare se e come possa essere 
lanciato l’uso di procedimenti biotecnologici senza limitare o compromettere i bisogni 
sociali, i rendimenti economici ed infine la capacità di produzione attraverso sistemi tradi-



1496 Documentazione

zionali nei Paesi in via di sviluppo. Questa è per noi la grande questione umana, che si fa 
cristiana.

Può essere utile, a tale riguardo, riferirsi all’azione della F.A.O. che, preoccupandosi di 
fornire ai Governi l’assistenza necessaria nel profilo dell’elaborazione dei piani di sviluppo 
o di normative specifiche, si preoccupa innanzi tutto di costruire delle infrastrutture di 
ricerca nel settore delle biotecnologie.

Al momento è possibile, almeno a noi pare, solo la fissazione di alcune priorità che 
rispettino le diverse prospettive esistenti per consentire un uso attento delle biotecnologie e 
della loro potenzialità reale di accrescere la produzione alimentare, e quindi di lottare con­
tro la fame. Non si può, cioè, semplicemente portare attenzione su alcuni aspetti riguardanti 
l’uso delle biotecnologie, ma che, da soli, rischiano di costituire una questione essi stessi. 
Mi riferisco ai diritti di proprietà intellettuale, con il connesso problema delle brevettazioni, 
oppure agli aspetti riguardanti la sicurezza degli alimenti, e quindi ai rischi per la salute del 
consumatore. Intorno a queste questioni, infatti, il ricorso a principi fondamentali, come 
quello di precauzione, o ad analisi specifiche, come quella dei vantaggi comparativi, 
rischiano di essere insufficienti.

Il problema resta anzitutto legato alla capacità di ottimizzare le iniziative per lo svi­
luppo, adattando e utilizzando le biotecnologie, e i prodotti connessi, in funzione degli effet­
tivi bisogni, come pure di una conservazione dell’ambiente con le risorse in esso contenute. 
Solo così facendo il miglioramento della sicurezza alimentare mondiale potrà andare di pari 
passo con un migliore livello di vita per tutti, rispettando la biodiversità e gli ecosistemi.

Nel condurre questa nostra “prima lettura” di un fenomeno così vasto e complesso, 
come è quello delle biotecnologie, non possiamo non riportare, anche in questo nostro con­
testo scientifico, le indicazioni di principio e guida — e forse anche di monito — che il Santo 
Padre ha rivolto a quanti, con diversi ruoli e responsabilità, operano nel settore agricolo e 
alimentare. Ne ha dato occasione il recente Giubileo del mondo agricolo. Giovanni Paolo II 
ha affermato: «È un principio da ricordare nella stessa produzione agricola, quando si tratta 
di promuoverla con l’applicazione di biotecnologie, che non possono essere valutate solo 
sulla base di immediati interessi economici. E necessario sottoporle previamente ad un rigo­
roso controllo scientifico ed etico per evitare che si risolvano in disastri per la salute del­
l’uomo e l’avvenire della terra». Tuttavia verso la fine del suo discorso egli ha aggiunto, 
rivolto agli agricoltori: «Camminate nel solco della vostra migliore tradizione, aprendovi a 
tutti gli sviluppi significativi dell’era tecnologica, ma conservando gelosamente i valori 
perenni che vi contraddistinguono. E questa la via per dare anche al mondo agricolo un 
futuro di speranza».

* Agostino Marchetto 
Arcivescovo tit. di Astigi 

Osservatore Permanente della Santa Sede
presso le Organizzazioni e gli Organismi dell’O.N.U.

per l’Alimentazione e l’Agricoltura

Da L’Osservatore Romano, 29 novembre 2000.



Documentazione 1497

Oggi, come mai nel passato, l’umanità è a un bivio

I. La rivoluzione biotecnologica

«Siamo noi testimoni di uno dei più complessi e decisivi periodi della storia umana? È 
questo il periodo finale di un’epoca oppure un inizio?». Con questa parole, che richiamano 
alla memoria l’espressione con cui Sant’Agostino vedeva nella caduta dellTmpero Romano 
ad opera dei barbari l’inizio di una nuova epoca dell’umanità, Giovanni Paolo II aprì il 17 
agosto 1998, nel Palazzo Pontificio di Castel Gandolfo, il Colloquio Intemazionale pro­
mosso dall’“Istituto per le Scienze Umane” di Vienna, sul tema «At thè End of the Millen­
nium: Time and Modernities»'. Le risposte date dagli studiosi presenti al Colloquio alle 
domande di Giovanni Paolo II furono molto articolate, ma tutte - sembra - sostanzialmente 
orientate in senso affermativo, come quella del politologo americano Zbigniev Brzezinski. 
Egli si disse molto preoccupato, tra l’altro, per la “scarsa capacità di controllo sul progresso 
scientifico” che l’umanità sta rivelando di avere, per esempio nel vasto campo delle mani­
polazioni genetiche.

Il XXI secolo, infatti, nasce sotto il segno di una nuova e grande rivoluzione maturata 
nelle ricerche scientifiche sulla vita umana negli ultimi 30 anni: la rivoluzione biotecnolo­
gica. L’enorme progresso delle conoscenze scientifiche nel campo della biologia, e più spe­
cificamente della genetica, non è un fatto scientifico che interessi soltanto un ridotto gruppo 
di iniziati, ma è diventato ormai un travolgente fenomeno sociale, etico, giuridico ed anche 
politico e di opinione pubblica. Ovunque si parla di procreazione umana omologa ed etero­
loga in laboratorio, del genoma umano e delle sue possibili manipolazioni, di “ingegneria 
genetica”, di clonazione di animali e perfino di persone, di sperimentazione scientifica con 
embrioni umani a scopi terapeutici o eugenetici, ecc.

L’importanza di questa realtà è di tale portata e trascendenza, pone cioè tali problemi 
sul futuro della vita, della dignità dell’uomo e dell’umanità, che le Accademie scientifiche 
e i Parlamenti, i fori legislativi nazionali e intemazionali, nonché il Magistero della Chiesa, 
si sono visti e si vedono di continuo e quasi a sorpresa interpellati. Dinanzi, cioè, al cre­
scente potere manipolatore della vita umana da parte di molti scienziati è diventato inevita­
bile chiedersi se tutto ciò che è tecnicamente possibile può essere eticamente giustificabile 
ed entro quali limiti giuridici. La scoperta del DNA, quella molecola di oltre tre miliardi di 
“lettere” che, nel suo insieme, racchiude tutte le istruzioni perché il nostro corpo si sviluppi 
completamente a partire da un’unica cellula embrionaria, e la successiva corsa della mani­
polazione genetica, la cui tappa attualmente più affascinante è il “Progetto genoma”, è stato 
come il gettare benzina sul fuoco di non pochi problemi di particolare importanza e gravità.

In effetti, gli interrogativi sollevati dai progressi della genetica e della biotecnologia non 
solo impegnano i cultori della bioetica e del biodiritto, ma attirano anche l’attenzione di 
Politologi ed economisti. Jeremy Rifkin, nelle conclusioni del noto saggio “Il secolo Bio- 
tech", in cui analizza l’influsso che l’innovazione scientifico-tecnologica in corso potrà 
avere sull’umanità, commenta: «La rivoluzione biotecnologica ci obbligherà a considerare 
molto attentamente i nostri valori più profondi e ci costringerà a porci di nuovo e seriamente 
la domanda fondamentale sul significato e lo scopo dell’esistenza. E questo potrebbe rap­
presentare il risultato più importante. Il resto dipende da noi»2. La questione, infatti, della 
rilevanza e della tutela di questi “valori più profondi”, si trova al centro dei più accesi dibat­
titi nei Parlamenti e nelle Accademie, ed è tutt’altro che pacifica. Qui si è creato progressi­
vamente uno spartiacque fra coloro che riconoscono nel rispetto per la dignità della persona

1 Cfr. L'Osservatore Romano, 17 agosto 1998, p. 1.
2 J. Rifkin, The Biotech Century (trad. it. Milano, Baldini e Castoldi, 1998, p. 370).



1498 Documentazione

e della vita umana - fin dal momento stesso del concepimento - il criterio fondante della 
bioetica e del biodiritto, e quelli invece che, guidati solo dal pragmatismo scientifico e com­
merciale, pretendono di vedere nella libertà di ricerca il criterio ultimo e sufficiente per giu­
stificare eticamente e legalmente gli esperimenti sull’essere umano specie nelle prime tappe 
della sua esistenza.

Questa contrapposizione dialettica è nata - si potrebbe dire - nel luglio 1984, quando 
fu pubblicato a Londra il rapporto governativo intitolato Report ofthe Committee of Inquini 
into Human fertilization and Embryology, redatto sotto la direzione della Prof.ssa Mary 
Wamock. Si tratta di un documento pioniere di grande importanza storica a causa dell’in­
flusso che ha avuto su tutti i documenti del genere elaborati in seguito nel mondo. Il “War- 
nock report”, come è conosciuto, pur ammettendo in alcuni punti che l’utilitarismo stretto 
non è valido come criterio etico o giuridico per decidere sulle nuove tecniche riproduttive 
applicate agli esseri umani, erge come base di ogni decisione morale e legale il sentimento 
della maggior parte della gente, fissa cioè come criterio pratico universale Vutilitarismo 
sentimentale maggioritario. Così, il culto irrazionale ai desideri scartava le ragioni morali 
oggettive, e l’ossequio passivo al mito scientista negava 1’esistenza di una morale oggettiva 
conoscibile per mezzo della ragione umana. L’uso della ragione veniva scavalcato dalla 
intensità dei sentimenti e dei desideri’. Anche le recenti affermazioni di alcuni circa l’even­
tuale validità della clonazione umana in vista dell’uso di cellule staminali embrionali a fini 
terapeutici e perfino eugenetici, è emblematica riguardo a questo orientamento ideologico, 
talvolta presentato come “responsabilità di governo” al servizio del bene sociale4.

Dall’altra parte dello “spartiacque” si schierano invece quelli che - più rispettosi della 
realtà ontologica deH’embrione umano - sono convinti che il bene dell’uomo e la nobiltà 
della ricerca scientifica esigono che ogni esperimento biologico sull’uomo stesso rispetti i 
valori connessi alla dignità della persona umana, da considerare sempre fine a se stessa e 
mai strumento o cosa5.

Proprio tenendo conto della reale esistenza di queste due opposte concezioni della bio­
tecnologia e delle sue implicazioni etiche e giuridiche, nonché del grande bene oppure del 
grande male che tale progresso scientifico potrebbe arrecare all’uomo, Giovanni Paolo II ha 
detto nel solenne atto di affidamento del Terzo Millennio alla Beata Vergine Maria, a con­
clusione del recente Giubileo dei Vescovi: «L’umanità possiede oggi strumenti d’inaudita 
potenza: può fare di questo mondo un giardino, o ridurlo a un ammasso di macerie. Ha 
acquistato straordinarie capacità d’intervento sulle sorgenti stesse della vita: può usarne per 
il bene, dentro l’alveo della legge morale, o può cedere all’orgoglio miope di una scienza 
che non accetta confini, fino a calpestare il rispetto dovuto ad ogni essere umano. Oggi» 
come mai nel passato, l’umanità è a un bivio»6.

E questa, infatti, la più grande sfida che la rivoluzione biotecnologica - con le sue 
«straordinarie capacità di intervento sulle sorgenti stesse della vita» - rivolge non solo alla 
coscienza dei biologi e dei cultori della bioetica, ma anche alla responsabilità dei giuristi, 
dei legislatori e degli uomini di governo. Si tratta di far sì che questo progresso scientifico 
venga usato «per il bene, dentro l’alveo della legge morale», cioè «nel rispetto dovuto ad 
ogni essere umano».

3 Cfr. N. Blasquez, “Bioética siglo XXI, nacimiento y desarrollo”, in Studium XL/1 (2000), p. 94. Si veda 
anche l’approfondito studio contenuto nella Istanza presentata alla “Commissione Governativa di inchiesta sulla 
fertilità umana e la embriologia” (Commissione Wamock) da parte del “Comitato Congiunto dell’Episcopato Cat­
tolico sulle norme di bioetica” per incarico dei Vescovi Cattolici della Gran Bretagna, 2 marzo 1983, pubblicato su 
Medicina e Morale, 1983/14, pp. 435-448.

4 Si veda al riguardo, Pontificia Academia Pro Vita, "Dichiarazione sulla produzione e sull’uso scientifico 
e terapeutico delle cellule staminali embrionali umane", in L'Osservatore Romano, 25 agosto 2000, p. 6.

’ Cfr., per esempio, A. Serra, «Medicina biotecnologica o medicina "umana?”», in La Civiltà Cattolica, Il 
(2000), pp. 238-239.

6 L’Osservatore Romano, 9-10 ottobre 2000, p. 6.



Documentazione 1499

II. Il rispetto della vita umana
È stato ripetuto, contro la visione riduttiva del puro pragmatismo scientifico, che l’es­

senza ed il futuro della bioetica - e conseguentemente del biodiritto - è proprio questo: pro- 
niuovere e garantire nelle esperienze scientifiche il rispetto e la tutela della vita umana e 
della sua dignità, in tutte le sue tappe esistenziali7. Mi pare però molto importante sottoli­
neare che non è questa un’opzione scientifica o filosofica di carattere religioso, basata cioè 
sulla sola morale cristiana. Non si tratta - come alcuni intellettuali laicisti sostengono - di 
una “bioetica cattolica” contrapposta ad una “bioetica laica”. Si tratta invece di un’esigenza 
di carattere universale e al tempo stesso scientifica, etica e giuridica, perché basata sulla 
realtà ontologica universale della natura umana - che è uguale per tutti - e dei suoi inalie­
nabili diritti, che pongono giusti limiti e al tempo stesso aprono ampie prospettive al lode­
vole sviluppo della genetica e della biotecnologia8.

A questo riguardo, appare opportuno ricordare due precedenti importanti richiami di 
Giovanni Paolo II molto significativi; l’uno fatto nel 1994 ai membri della Pontificia Acca­
demia delle Scienze, l’altro ai membri dell’Assemblea Generale delle Nazioni Unite nel 
1995.

Ai primi Egli diceva:«Non bisogna lasciarsi affascinare dal mito del progresso, come se 
la possibilità di realizzare una ricerca o di mettere in opera una tecnica permettesse di qua­
lificarle immediatamente come moralmente buone. La bontà morale si misura dal bene 
autentico che procura all’uomo considerato secondo la duplice dimensione corporale e spi­
rituale»9.

All’Assemblea Generale dell’O.N.U. esortava: «Fu proprio la barbarie registrata nei con­
fronti della dignità umana che portò l’Organizzazione delle Nazioni Unite a formulare, 
appena tre anni dopo la sua costituzione, quella Dichiarazione Universale dei Diritti del­
l’Uomo che resta una delle più alte espressioni della coscienza umana nel nostro tempo. (...) 
Ben lungi dall’essere affermazioni astratte, questi diritti ci dicono anzi qualcosa di importante 
riguardo alla vita concreta di ogni uomo e di ogni gruppo sociale. Ci ricordano anche che non 
viviamo in un mondo irrazionale o privo di senso, ma che, al contrario, vi è una logica morale 
che illumina 1’esistenza umana e rende possibile il dialogo tra gli uomini e tra i popoli. Se 
vogliamo che un secolo di costrizione lasci spazio a un secolo di persuasione, dobbiamo tro­
vare la strada per discutere, con un linguaggio comprensibile e comune, circa il futuro del­
l’uomo. La legge morale universale, scritta nel cuore dell’uomo, è quella sorta di “gramma­
tica” che serve al mondo per affrontare questa discussione circa il suo stesso futuro»

Appare molto significativo che il Papa abbia aggiunto immediatamente, dinanzi alle 
Massime Autorità civili del mondo ivi riunite: «Sotto tale profilo, è motivo di seria preoc­
cupazione il fatto che oggi alcuni neghino l’universalità dei diritti umani, così come negano 
che vi sia una natura umana condivisa da tutti». Nel dire questo non sfuggiva a Giovanni 
Baolo II - anzi, lo riconobbe - che culture differenti ed esperienze storiche diverse danno 
erigine a forme istituzionali e giuridiche diverse, ma aggiunse: «Una cosa è affermare un 
legittimo pluralismo di “forme di libertà”, ed altra cosa è negare qualsiasi universalità o 
•ntelligibilità alla natura dell’uomo»". Con queste parole il Papa ha certamente voluto met-

7 Cfr., tra gli altri, i Manuali di Bioetica di D. Tettamanzi e E. Sgreccia.
* Cfr. H. Jones, Il principio di responsabilità. Un’etica per la civiltà tecnologica, Torino 1990; Dalla fede 

antica all'uomo tecnologico, Bologna 1991.
’ Giovanni Paolo II, Discorso ai partecipanti alla Plenaria della Pontificia Accademia delle Scienze: in 

L’Osservatore Romano, 29 ottobre 1994.
10 Giovanni Paolo II, Discorso alla Assemblea Generale delle Nazioni Unite, in occasione del 50° anniver- 

sario della fondazione dell'ONU, 5 ottobre 1995, n. 3: in Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XVIII/2, Città del 
Vaticano 1998, p. 732.

" Ibid.



1500 Documentazione

tere in evidenza il pericolo che la “Dichiarazione Universale dei Diritti Umani” venga pro­
gressivamente svuotata di autorità morale e di forza vincolante, a causa della crescente dif­
fusione di un pensiero filosofico e politico di individualismo libertario, che sta portando in 
non poche Nazioni al crescente svuotamento di alcuni di tali diritti e, più specificamente, del 
diritto alla vita proclamato all’art. 3 di questa storica Dichiarazione, cui si riallaccia la “Con­
venzione europea per la difesa dei Diritti dell’Uomo” (Roma, 1950) solennemente comme­
morata dal Consiglio d’Europa pochi giorni fa. Perciò, in tale occasione il Papa dopo aver 
rilevato «la tendenza a interpretare i diritti solamente da una prospettiva individualista», ha 
sentito il dovere di avvertire con pacata fermezza: «Mentre mi compiaccio per questo nobile 
risultato (l’eliminazione della pena di morte), è mia fervente speranza che giunga presto il 
momento in cui si comprenda anche che si commette una enorme ingiustizia laddove la vita 
innocente nel grembo materno non viene tutelata»l2.

A nessuno infatti sfugge che nella seconda metà del secolo XX si è consumato il più 
grande capovolgimento immaginabile - giuridico ma anche etico - del diritto alla vita: la 
perdita - almeno nella prassi legislativa di molti Stati talvolta in sorprendente contrasto con 
le loro Costituzioni - del suo carattere di diritto inalienabile. Anzi, nell’Enciclica Evange- 
lium vitae ha fatto notare Giovanni Paolo II che gli attentati contro la vita nascente e termi­
nale «presentano caratteri nuovi rispetto al passato e sollevano problemi di singolare gra­
vità per il fatto che tendono a perdere, nella coscienza collettiva, il carattere di “delitto” e ad 
assumere paradossalmente quello del “diritto”»13. Di fronte a questa grave realtà, sembra 
che sia innanzi tutto doveroso porsi due domande di fondo, e cioè:

1) quali sono state la causa o le cause di questo capovolgimento etico-giuridico che ha 
aperto la strada, non soltanto alla legislazione permissiva dell’aborto, ma anche a quelle 
altre che cominciano a legalizzare l’eutanasia, le indebite manipolazioni dei geni e degli 
embrioni ed altri attentati contro la dignità dell’uomo e della vita umana?

2) quali sembrano essere - con una visione positiva - le due questioni connesse di carat­
tere filosofico e biologico, la cui presa di coscienza appare più necessaria per la difesa del­
l’inalienabile diritto alla vita, nel rispetto dovuto ad ogni essere umano?

III. Cause del capovolgimento etico-giuridico

Si sa che la legalizzazione dell’aborto in Russia, nel 1920, ubbidì ad una ragione totali­
taria di natura socio-politica: facilitare l’inserimento della donna nel lavoro extradomestico, 
a beneficio dell’economia socialista. La sentenza della Corte Suprema degli U.S.A. (“Roe 
v. Wade") che nel 1973 aprì le porte in quella Nazione all’aborto legale lo fece, invece, sotto 
una apparente ragione democratica di difesa della libertà personale della donna: la Corte - 
si legge nell’opinione maggioritaria dei giudici - «need no resolve thè difficult question of 
when life begins» e, pertanto, fu permesso alla donna di abortire e negato conseguentemente 
alfembrione e al feto il relativo diritto alla vita. La ragione data in Russia - in uno Stato 
comunista - e la ragione data negli U.S.A. - in uno Stato democratico - furono motivazioni 
apparentemente diverse, ma in realtà ubbidiscono ambedue alla medesima concezione agno­
stica dell’etica e del diritto, quella cioè dello stretto positivismo giuridico e pragmatismo 
politico, basati tutti e due sulla negazione della legge naturale e sul conseguente divorzio 
morale tra libertà e verità.

Si potrebbe dire che l’intero Magistero sociale della Chiesa nel XX secolo è stato gui­
dato soprattutto dalla necessità di difendere le coscienze dei cristiani e dell’intera umanità

12 Giovanni Paolo II, Discorso ai partecipanti alla "Conferenza ministeriale del Consiglio d'Europa per il 
50° Anniversario della Convenzione Europea dei Diritti dell’ Uomo" : 'm L’Osservatore Romano, 4 novembre 2000, 
p. 5.

13 Enc. Evangelium vitae (25 marzo 1995), 11.



Documentazione 1501

contro due grandi utopie ideologiche diventate anche sistemi politici su scala mondiale: l’u­
topia totalitaria della giustizia senza libertà e l’utopia libertaria della libertà senza verità. Ha 
detto infatti, il Papa: «Totalitarismi di opposto segno e democrazie malate hanno sconvolto 
la storia del nostro secolo»H.

La prima utopia — e con essa i sistemi politici che in varie forme l’avevano incarnata in 
Europa - è ormai in via declino e di estinzione, ma non senza aver lasciato dietro di sé un 
immenso ammasso di rovine spirituali e sociali. La seconda utopia, invece, quella della 
libertà senza verità, è purtroppo in fase di crescente espansione. Per essa, maturata nell’/ja- 
bitat filosofico dell’illuminismo e del relativismo agnostico, non è la verità oggettiva che 
assicura la legalità morale e la razionalità giuridica della norma o delle esperienze biomedi­
che, ma soltanto la verità relativa o convenzionale, frutto pragmatico del compromesso sta­
tistico o politico, o addirittura del puro interesse economico.

Non a caso il massimo esponente del positivismo giuridico, Hans Kelsen, commentando 
la domanda evangelica di Pilato a Gesù: «Cos’è la verità?» (Gv 18,38), scriveva che in 
realtà questa domanda del pragmatico uomo politico conteneva in se stessa la risposta: la 
Verità è irraggiungibile, perciò Pilato, senza attendere la risposta di Gesù si rivolge alla folla 
e domanda: «Volete che liberi il re dei Giudei?». Agendo così - conclude Kelsen - Pilato si 
Comporta da perfetto democratico: affida cioè il problema di stabilire il vero e il giusto 
all’opinione della maggioranza, benché egli fosse convinto della completa innocenza del 
Nazarenol5.

Meditando sullo stesso drammatico processo di Gesù, Giovanni Paolo II ha scritto: 
«Così, dunque, la condanna di Dio da parte dell’uomo non si basa sulla verità, ma sulla 
Prepotenza, sulla subdola congiura. Non è proprio questa la verità della storia dell’uomo, la 
Verità del nostro secolo? Ai nostri giorni tale condanna è stata ripetuta in numerosi Tribunali 
nell’ambito dei regimi di sopraffazione totalitaria. E non la si ripete anche nei Parlamenti 
democratici, quando, per esempio, mediante una legge regolarmente emanata, si condanna 
a morte l’uomo non ancora nato?»16. Bisogna, perciò, affermare chiaramente e con forza - 
per difendere il diritto inalienabile alla vita, ma anche per prevenire le intelligenze oneste 
contro i sofismi dei falsi democratici - che questa riduzione meramente soggettivista e 
agnostica della libertà e del diritto è contraria non soltanto alla dottrina sociale cristiana ma 
anche al concetto tradizionale e sano di democrazia.

È stato, infatti, rilevato da filosofi come Maritain, Del Noce o Possenti e da giuristi 
come Cotta, Hervada, Fiinis o Waldstein, ma sono solo alcuni nomi, che gli autori classici 
anteriori al dilagare dogmatico dell’ideologia liberal-agnostica hanno interpretato sempre la 
democrazia come un ordinamento sociale di libertà avente confini naturalil7. Non con dei 
limiti esterni, imposti autoritariamente dal di fuori (tendenza totalitaria) oppure imposti tra- 
tnite un semplice e onnicomprensivo accordo pattizio (tendenza liberal-radicale), ma con dei 
confini aventi un fondamento intrinseco: la legge naturale, il diritto naturale o ius gentium. 
Purtroppo, l’ideologia liberal-radicale, fondata sull’agnosticismo religioso e il relativismo

14 Giovanni Paolo II, Discorso al mondo della cultura nell'Università di Vilnius, 5 settembre 1993: in L'Os­
servatore Romano, 6 settembre 1993, p. 1.

15 Cfr. V. Possenti, Le società liberali al bivio. Lineamenti di filosofia della società, Milano 1991, pp. 345 e ss.
16 Varcare la soglia della speranza, Milano 1994, 1* edizione, pp. 73-74.
17 Da diverse prospettive e con varie sfumature concordano in questa idea di fondo, tra gli altri: J. Maritain, 

L’homme et l'Etat, Paris 1953, pp. 69 ss.; A. Del Noce, I caratteri generali del pensiero politico contemporaneo, 
Milano 1972; V. Possenti, Le società liberali al bivio. Lineamenti di filosofia della società, Genova 1991, pp. 281- 
314; J. Hervada, “Derecho naturai, democracia y cultura", in Persona y Derecho, 6 (1979), pp. 200 ss.; S. Cotta, 
“Diritto naturale: ideale o vigente?”, in lustitia, 1982 (2), pp. 119 ss.; J. Fornés, ‘‘Pluralismo y fundamentación 
ontològica del derecho”, in Persona y Derecho, 9 (1982), pp. 109 ss.; M. Novak, “Dignité humaine et liberté des 
personnes”, in Liberté Politique, mayo 1998, pp. 155-166. M. Schooyans, “Démocratie et Droits de rhomme”, in 
Liberté Politique, ottobre 1998, pp. 57-66.



1502 Documentazione

morale, nel togliere alla democrazia il suo fondamento di principi e di valori oggettivi, ha 
reso pericolosamente incerti i limiti della razionalità e della legittimità della norma. Ciò ha 
indebolito profondamente l’ordinamento giuridico democratico di fronte alla tentazione di 
una libertà denaturalizzata: di una libertà, cioè, senza i limiti veramente liberatori della 
verità oggettiva sulla natura e la dignità dell’uomo e della vita umana.

Di fronte alla grande sfida che lancia al futuro dell’uomo questo progressivo sviluppo 
del “relativismo etico” e della “democrazia libertaria” dobbiamo noi domandarci, con 
sereno ottimismo cristiano: cosa può fare a livello di creatività intellettuale l’intelligenza 
non soggiogata dal totalitarismo agnostico, l’intelligenza cioè che riconosce 1’esistenza di 
una «struttura morale della libertà»18 cioè, di “quella grammatica” universale - la legge 
morale inscritta nel cuore dell’uomo - che dovrebbe aprire la strada un linguaggio bioetico 
comprensibile a tutti? A me pare che le riflessioni più serene e creative dei filosofi del diritto 
e dei sociologi, ma anche dei biologi e dei teologi, seguano, benché talvolta faticosamente, 
due campi principali di ricerca: il rapporto tra diritto e morale ed il rapporto tra biologia e 
diritto. In questi due rapporti si articola, mi pare, la risposta alla seconda domanda formu­
lata in precedenza sull’auspicata armonia tra progresso scientifico e rispetto per la dignità 
della vita umana.

IV. Il rapporto Diritto-Morale

Nella “19e Conférence des Ministres Européens de la Justice”, organizzata dal Consi­
glio d’Europa (La Valletta - Malta, 14 giugno 1994) sul tema della “corruzione” nella vita 
pubblica, ricorrevano spesso in tutti gli interventi le espressioni “crisi della morale” e “crisi 
del diritto”, con riferimento alla scoperta in molte Nazioni di gravi illegalità nella gestione 
della pubblica amministrazione, nel mondo degli affari e nell’uso del pubblico denaro. Que­
ste penose vicende - è vero - hanno indotto a parlare ansiosamente di crisi morale perfino 
i dogmatici della cosiddetta etica laica, la quale - dopo aver soppresso dai contenuti etici i 
rapporti dell’uomo con Dio e dell’uomo con se stesso - ha ridotto la virtù della giustizia alla 
sola etica sociale, ai rapporti cioè puramente intersoggettivi.

Ma, contrariamente a questa visione riduttiva e miope della cosiddetta etica laica, del 
moralismo agnostico, le ragioni della crisi appaiono più vaste e assai più profonde della 
semplice perdita del senso dei doveri sociali. Sono piuttosto il crescente impoverimento 
etico, l’amoralità permissiva dell’attività legislativa e giurisprudenziale in molti Stati, e il 
conseguente progressivo indebolimento della razionalità delle loro leggi e delle sentenze 
dei loro Tribunali, le ragioni che stanno portando al deprezzamento del diritto e alla perdita 
della sua funzione pedagogica e della sua sostanziale forza vincolante. È evidente a tutti - 
basta leggere i giornali - che l’amoralità del legislatore e quella del giudice costituiscono i 
più consistenti stimoli all' immoralità del cittadino.

Purtroppo, tale etica laica non ammette - ancor meno quando si parla di bioetica o di 
biodiritto - questi concetti di “amoralità” o di “immoralità” basati su valori e verità ogget­
tivi che siano al di sopra delle leggi positive. Perciò, essa propugna la separazione tra 
“morale privata” ed “etica pubblica” in nome del cosiddetto “pluralismo etico”. La morale 
privata si fonderebbe sui principi filosofici o le convinzioni religiose dell’individuo e, per­
ciò, essa è da circoscrivere all’ambito ed al giudizio della sola coscienza personale di cia­
scun cittadino; l'etica pubblica, invece, sarebbe quella che viene determinata esclusiva- 
mente dal consenso maggioritario della comunità, cioè da quella verità convenzionale a cui 
abbiamo accennato prima e che viene concretizzata nella legge. Ha detto con la sua solita 
chiarezza un insigne studioso di bioetica: «I problemi della vita, ivi compresi quelli dell’a-

" Giovanni Paolo li. Discorso all'Assemblea Generale dell’ONU, cit. p. 752.



Documentazione 1503

borto e dell’eutanasia, vengono affidati alla coscienza privata e la legge dovrebbe soltanto 
garantire in merito la libertà di coscienza e di comportamento, la scelta individuale. (...) Si 
tratta dunque oggi non soltanto di meglio definire e fondare il rapporto tra bioetica e biodi­
ritto, ma anche di rivendicare la legittimità di un discorso etico in ambito sociale e la sua 
rilevanza in ambito giuridico»l9.

Mi è parso necessario rilevare in un’altra occasione20 che, allo scopo di criticare le 
precedenti affermazioni in chiave moralista e perfino fondamentalista, qualcuno potrebbe 
obiettare: «Ma non ci si accorge che parlando così si confondono pericolosamente la 
morale e il diritto? Non ci si accorge che il precetto morale si appella alla coscienza, men­
tre la norma giuridica riguarda invece i rapporti esterni, la condotta sociale dell’uomo? 
Non ci si accorge che in tutto questo ragionamento, oltre a detta commissione concettuale, 
traspare una certa nostalgia del sistema politico giuridico dello Stato confessionale cat­
tolico?».

Facciamo notare subito, per evitare equivoci, un fatto solitamente tralasciato dai soste­
nitori della cosiddetta morale laica: a opporsi alla legislazione permissiva dell’aborto, del­
l’eutanasia, alle leggi statali che liberalizzano completamente la fecondazione artificiale, le 
manipolazioni genetiche a scopo eugenetico e commerciale, ed altri attentati contro la 
dignità della vita umana, non è soltanto il Magistero della Chiesa Cattolica, ma lo sono 
anche i pronunciamenti dottrinali più o meno formali di altre Confessioni cristiane e di altre 
religioni (dallTslam all’Ebraismo, e non solo queste). Anzi vi si oppongono anche, aperta­
mente oppure con timidezza per il timore di essere subito etichettati come di destra, non 
pochi rappresentanti di quella parte del mondo intellettuale che si dichiara religiosamente 
indifferente, ma culturalmente umanista: «Certamente», insegnava Cicerone, «esiste una 
vera legge: è la retta ragione; essa è conforme alla natura, la si trova in tutti gli uomini; è 
immutabile ed eterna; i suoi precetti chiamano al dovere, i suoi divieti trattengono dall’er­
rore. (...) E un delitto sostituirla con una legge contraria; è proibito non praticarne una sola 
disposizione; nessuno poi ha la possibilità di abrogarla completamente»21.

Dicano quel che dicano coloro che la negano22, è pure un fatto che questa legge natu­
rale, già proclamata come il «giusto naturale» nella filosofia greca2’ e come «ius gentium» 
dal diritto romano24 a tutela del buon governo e della giustizia, è rimasta sostanzialmente 
inalterata attraverso la storia, anzi è stata un fattore decisivo nello sviluppo civile dei popoli 
e delle culture. Questa legge - a cui ci si è pure appellati nel processo di Nuremberg contro 
i crimini nazisti e in quello attuale contro i crimini nell’ex Yugoslavia - non è stata inven­
tata dal Cristianesimo né da nessun’altra religione: è inscritta nel cuore dell’uomo, anche se 
illuminata poi più pienamente dalla Rivelazione. Comunque, e tornando al campo della 
riflessione scientifica e metodologica, non sembra che si possa attribuire sufficiente consi­
stenza alla eventuale obiezione di commistione concettuale tra morale e diritto. Infatti, è 
vero che la morale e il diritto sono due scienze diverse, che riguardano l’uomo da prospet­
tive e con finalità differenti. La morale si occupa primariamente dell’ordine dell’uomo come 
Persona: riguarda cioè l’insieme di esigenze emananti dalla struttura ontologica dell'uomo 
in quanto essere creato e dotato di una particolare natura, dignità e finalità. Il diritto, invece,

” E. Sgreccia, Intervento nella sessione inaugurale del Simposio Intemazionale “Evangelium Vitae e 
Diritto”, Libreria Editrice Vaticana, 1997, pp. 28-29. Cfr. anche R. Navarro Vals, “Ley civil y ley morali la 
responsabilidad de los legisladores”, in La Causa della Vita, Libreria Editrice Vaticana, 1995, pp. 84-104.

20 Cfr. J. Herranz, “La crisi del Diritto agnostico”, in L'Osservatore Romano, 28 febbraio-1 marzo 1994. p. 8.
21 De re publica, 3, 22, 33.
22 Per una critica sintetica delle varie obiezioni contro la legge naturale, cfr., tra gli altri. J.P. Schouppe, Le 

Droit Canonique, Bruxelles 1991, pp. 18-38.
23 Cfr. Aristotele, Etica a Nicomaco, lib. V, c. 7, 1134 b 18-19.
24 Cfr., per esempio, le Institutiones di Gaio (I, 1).



1504 Documentazione

si occupa primariamente dell’ordine sociale: riguarda cioè - stiamo parlando del diritto 
come ordinamento - l’insieme di strutture che ordinano la comunità civile, la società. Ma 
se il fatto più rilevante e positivo del progresso della scienza del diritto nel XX secolo è stato 
proprio quello di mettere al centro della realtà giuridica il suo vero protagonista, l’uomo, 
fondamento e fine della società, è ovvio che il diritto di una sana democrazia deve tenere 
conto di quale sia la struttura propria della persona umana ontologicamente fondata: la sua 
natura di essere non soltanto animale e istintivo ma intelligente, libero e con una dimensione 
trascendente e religiosa dello spirito che non può essere ignorata, né mortificata. Altrimenti 
il diritto - anche se lo si volesse chiamare democratico - sarebbe contro natura, essenzial­
mente immorale, strumento di un ordinamento sociale totalitario. Qui non c’è spazio - in 
pura onestà scientifica - per il relativismo etico (negare cioè 1’esistenza di una verità ogget­
tiva sull’uomo e sulla vita umana), come non c’è spazio (se si vuole evitare l’instaurazione 
di una società selvaggia) per difendere la legittimità di un diritto positivo divorziato dalla 
legge morale naturale25.

V II rapporto Biologia-Diritto

Il secondo campo di ricerca, di dialogo e di impegno scientifico a difesa della dignità 
della vita umana e del diritto alla vita è rappresentato dal rapporto tra biologia e diritto: il 
cosiddetto biodiritto. Si tratta pure di un rapporto da affrontare con animo positivo e sereno, 
perché anche in questo campo sta cercando di imporre le sue tesi un positivismo giuridico 
radicale basato sul relativismo morale. Esso, infatti, dopo aver negato - contro tutta la tra­
dizione della scienza giuridica - 1’esistenza di una verità oggettiva sull’uomo e sulla vita 
umana, vuole arroccarsi su questa stessa negazione anche di fronte agli sviluppi scientifici 
della biologia. E si direbbe che lo faccia in base ad un criterio pragmatico di tipo politico: 
evitare cioè che - in base alle recenti e meravigliose acquisizioni dell’antropologia genetica 
ed al loro impatto sull’opinione pubblica - debbano rivedere le proprie leggi permissive gli 
Stati in cui si è ormai riconosciuto il cosiddetto “diritto” all’aborto ed alla eutanasia.

Per esempio, la sentenza “Roe v. Wade” della Suprema Corte degli U.S.A. rese legale 
l’aborto nel 1973 affermando - come abbiamo ricordato sopra - che la Corte non era tenuta 
a risolvere «thè difficult question of wen life begins»26. Ora, invece, dopo le ricerche gene­
tiche degli ultimi 20 anni, fatte soprattutto con l’aiuto della ultrasonografia e dell’embrio- 
scopia, si può affermare che: «E ormai biologicamente e geneticamente certo che appena 
avvenuta la fusione dei due gameti inizia 1’esistenza di un nuovo soggetto umano il quale 
sotto il controllo del programma iscritto nel proprio genoma, esegue autonomamente e 
teleologicamente, in una rigorosa unità funzionale, il proprio piano di sviluppo in modo 
coordinato, continuo e, per legge generale, graduale»27. Alla luce della logica giuridica circa 
il valore della “ratio legis” o del “pondus iurisprudentiale”, si deduce che dovrebbe essere 
cambiata questa sentenza della Suprema Corte e le relative conseguenze d’ordine legislativo 
nei vari Stati dell’Unione. E lo stesso dovrebbero fare - senza che perciò venga meno il loro 
carattere laico e aconfessionale - i Governi delle altre Nazioni in cui sono state introdotte 
legislazioni permissive dell’aborto e delle indebite manipolazioni degli embrioni umani.

25 Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso all'Assemblea dei Governanti e dei Parlamentari convenuti a Roma per 
il Giubileo: in L'Osservatore Romano, 4 novembre 2000, p. 1.

26 Per uno studio particolareggiato dei problemi posti da questa sentenza, cfr. M. Rhonheimer, “Diritti fon­
damentali, legge morale e difesa legale della vita nello Stato costituzionale democratico”, in Annales Theologia 
9/2, 1995, 271-334.

27 E. Sgreccia, “Identità e statuto dell’embrione umano”, in Per una dichiarazione dei diritti del nascituro. 
Milano 1996, pp. 24-25; cfr. anche A. Serra, “La sperimentazione suH’embrione umano: una nuova esigenza della 
scienza e della medicina”, Medicina e Morale , Roma 1993, 1, p. 112.



Documentazione 1505

Tuttavia il totalitarismo agnostico sta cercando altre pretestuose ragioni per non dover 
rivedere - anzi per dare ulteriore impulso - alla propria linea permissiva. A questo scopo, i 
suoi fautori ricorrono ad un sorprendente fenomeno di camaleontica metodologia scienti­
fica. Ammettono senza difficoltà che c’è un diritto alla vita delle persone, ma si domandano: 
chi è veramente “persona”? Gli stessi giuristi e politici che prima rifiutavano come metafi­
sici e dogmatici i concetti di “verità” e di “persona”, adesso cercano di imporre una loro 
“verità” filosofica sul nuovo significato del termine “persona”, che sarebbe distinto dal con­
cetto di “essere umano”. Essi utilizzano il termine “persona”non più per indicare la sostan­
ziale diversità tra l’universo umano e quello non umano, ma soltanto all’interno dell’uni­
verso umano, per operare una arbitraria discriminazione tra una fase e l’altra del suo 
sviluppo: “persona”sarebbe soltanto il bambino nato, o forse il feto, ma non l’embrione. La 
persona non viene definita per quello che è ma per quello che è in grado di fare o di appa­
rire. Il neo-concepito non avrebbe ancora - secondo la nuova teoria filosofica - una vera 
realtà e dignità umana; si tratterebbe soltanto di un “ammasso cellulare”, di una realtà 
“potenzialmente” umana o addirittura di una pura possibilità di umanità, perché non è 
ancora cosciente. Le conseguenze bioetiche e giuridiche che si pretende di trarre da questa 
discriminazione filosofica sono evidenti: chi non è ancora “persona” non può avere “perso­
nalità giuridica” alcuna, non può essere cioè titolare di veri diritti - come il diritto alla vita 
-, anche se nulla osta che gli si possa concedere qualche grado di protezione legale.

Di fronte a questa arbitraria discriminazione si può veramente dire: come sono lontani 
i fautori di questa teoria della grande tradizione filosofica e giuridica che Tertulliano com­
pendiò nel famoso assioma: «È già uomo colui che lo sarà»! Sorprendente è che questo ca­
povolgimento bioetico e giuridico avvenga precisamente nel secolo in cui - di fronte a tanti 
e così tremendi crimini contro la vita e la dignità delle persone - si è tanto parlato in sedi 
nazionali ed internazionali degli “inviolabili diritti dell’uomo”. Perciò, l'Evangelium vitae 
si è posta con ammirabile lucidità questa domanda: «Dove stanno le radici di una contrad­
dizione tanto paradossale?» e Giovanni Paolo II risponde, tra l’altro: queste radici «le pos­
siamo riscontrare in complesse valutazioni di ordine culturale e morale, a iniziare da quella 
mentalità che, esasperando e perfino deformando il concetto di soggettività, riconosce come 
litolare di diritti solo chi si presenta con piena o almeno incipiente autonomia ed esce da 
condizioni di totale dipendenza dagli altri. Ma come conciliare tale impostazione con l’e­
saltazione dell’uomo come essere “indisponibile’”! La teoria dei diritti umani si fonda pro­
prio sulla considerazione del fatto che l’uomo, diversamente dagli animali e dalle cose, non 
Può essere sottomesso al dominic di nessuno»28. L’uomo - sin dal momento del suo conce- 
Pimento - non è “qualcosa”: è “qualcuno”.

Anzi, vanno rifiutate le tesi arbitrarie sul concetto di “vita umana” di alcuni biologi e 
filosofi29 i quali, sempre a difesa delle leggi permissive, si battono tenacemente contro la 
“indisponibilità della vita umana” ed il concetto di “persona” e di “dignità personale”. 
Secondo costoro, non sarebbe da considerarsi “vita umana” quella che non è cosciente di sé, 
che è incapace di esprimere volutamente una qualità minima di esistenza, che non ha una 
capacità di relazione verbale o scritta o che non prova dolori (o si presume che non ne provi) 
Per la propria soppressione. «È chiaro - insegna la Evangelium vitae - che con tali presup­
posti, non c’è spazio nel mondo per chi, come il nascituro o il morente, è un soggetto strut- 
luralmente debole, sembra totalmente assoggettato alla mercé di altre persone e da loro radi­
calmente dipendente e sa comunicare solo mediante il muto linguaggio di una profonda 
simbiosi di affetti»30.

“ Giovanni Paolo II, Enc. Evangelium vitae, cit., n. 19.
M Cfr., per esempio, P. Singer, Etica pratica, Napoli 1989, p. 102; idee ulteriormente sviluppate nell’intera 

opera Ripensare la vita, Roma 1995.
50 N. 19.



1506 Documentazione

Tuttavia questa arbitraria divisione all’interno dell’individuo umano, tra semplice 
“essere umano” (inteso come “micro-essere” o “pre-persona”) e “persona” non è ammissi­
bile - oltre che dal punto di vista morale - né sul piano biologico né sul piano strettamente 
giuridico. Sul piano biologico abbiamo già visto che è ormai geneticamente certo che, 
appena avvenuta la fusione dei due gameti si inizia nell’ovulo fecondato 1’esistenza di un 
nuovo soggetto umano. Sul piano giuridico si tratta sostanzialmente di un nuovo individuo 
umano, con la sua propria identità genetica, distinta da quella del padre e della madre. 
Occorre, pertanto, che, per ciò che riguarda il diritto alla vita, il principio della non discri­
minazione, fondato su quello dell’uguaglianza, cardine di tutti i diritti fondamentali del­
l’uomo, venga applicato all’“essere umano”, all’“individuo umano” e non soltanto alla “per­
sona giuridicamente riconosciuta” in base ad una concezione puramente positivista e 
pragmatica della ontologia dell’embrione e, pertanto, della bioetica e del biodiritto. Si sa, 
infatti, quali enormi interessi politici e commerciali ci sono dietro le manipolazioni del­
l’embrione umano a scopi sperimentali, per la fecondazione artificiale e a favore dell’indu­
stria farmacologica e cosmetica.

Qui non si tratta di applicare alla biologia o al diritto il concetto metafisico classico di 
“persona” secondo la nota definizione di Boezio: «sostanza individuale di natura razio­
nale»31. Questa definizione ed altre simili di carattere metafisico, rimangono validissime. 
Ma ciò che vogliamo dire è che tanto le acquisizioni della moderna biologia come la retta 
comprensione della centralità della persona nel diritto, suffragano l’affermazione che l’es­
sere umano «va rispettato e trattato come persona fin dal suo concepimento»32. Infatti, ormai 
non c’è dubbio anche per la scienze positive che l’embrione non è solo un individuo ben 
definito della specie umana, ma racchiude anche tutte le potenzialità biologiche, psicologi­
che, culturali, spirituali, ecc. che l’uomo svilupperà nel corso della sua esistenza. Perciò, ha 
ribadito Giovanni Paolo II a conclusione del Simposio intemazionale “Evangelium vitae e 
Diritto” organizzato dal Pontificio Consiglio per i Testi Legislativi: «Non possiamo non 
assumere come punto di partenza lo statuto biologico dell’embrione che è un individuo 
umano, avente la qualità e la dignità propria della persona. L’embrione umano ha dei diritti 
fondamentali, cioè è titolare di costitutivi indispensabili perché l’attività connaturale ad un 
essere possa svolgersi secondo un proprio principio vitale. L’esistenza del diritto alla vita 
quale costitutivo intrinsecamente presente nello statuto biologico dell’individuo umano fin 
dalla fecondazione costituisce, pertanto, il punto fermo della natura anche per la definizione 
dello statuto etico e giuridico del nascituro»33.

Per avere, infatti, “la qualità e la dignità propria della persona” non si richiede che que­
sta abbia già sviluppato in maggiore o minor grado le sue potenzialità. Come non si richiede 
per riconoscere e tutelare nell’individuo umano la qualità e la dignità di “vita umana” che 
essa si esprima in gradi di “qualità” o di “interazione” mentale, fisica o sociale. È ovvio che, 
se tali errori venissero accolti, si spalancherebbe la porta non soltanto all’aborto e all’euta­
nasia, ma anche alla soppressione dei ritardati mentali, dei soggetti deformi per malforma­
zioni congenite o gravi menomazioni in seguito a traumi, delle persone affette da malattie 
“socialmente pericolose” e così via. Si arriverebbe così al materialismo più rozzo, al più inu­
mano dei totalitarismi. Perciò si rende tanto necessario il sereno approfondimento dei mutui 
rapporti che intercorrono tra il diritto e la morale, la biologia e il diritto, se veramente si 
vuole che queste tre scienze siano - come devono essere - al servizio dell’uomo.

51 Lib. de persona et duabus naturis, cap. 3: PL 64, 337 s.
52 Enc. Evangelium vitae, cit. n. 70; cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Istr. Donum vitae, 

cit, I. I.
” Communicationes 28 ( 1996). 16.



Documentazione 1507

Conclusione

Questo dialogo costruttivo - di mutuo arricchimento - appare forse oggi più difficile 
che nel passato, considerando la deriva relativista e positivista dell’etica e del diritto. A 
ragione è stato detto che nell’attuale progetto culturale «l’uomo è visto sdoppiato: c’è un 
livello in cui lo si considera soggetto inalienabile (la persona interpretata soprattutto come 
titolare di diritti), e un altro livello nel quale è oggetto cioè parte della natura fisico-biolo­
gica sulla quale mette le sue mani la scienza»34. Ma si tratta proprio di questo: di evitare - 
attraverso lo studio interdisciplinare e il dialogo sereno - che la biotecnologia, con le sue 
«straordinarie capacità di intervento sulle sorgenti della vita», si chiuda nel citato secondo 
livello puramente empiristico. Perché in questo caso il cedimento «all’orgoglio miope di una 
scienza che non accetta confini» morali, porterebbe a «calpestare il rispetto dovuto ad ogni 
essere umano», come ammoniva Giovanni Paolo II nell’atto di affidamento del Terzo Mil­
lennio alla Madonna.

È evidente che «oggi come mai nel passato l’umanità è al bivio». Si tratta, perciò, di 
imboccare, nel bivio, la strada giusta. E questa, al margine da ogni sterile contrapposizione 
tra “cultura laicista” e “cultura cattolica”, non può essere altra che quella dell’invito rivolto 
da Giovanni Paolo II nell’Assemblea Generale dell’O.N.U.35 a tutti gli uomini di buona 
volontà: cioè impegnarsi lealmente per difendere, nei vari livelli dell’umana convivenza, la 
“struttura morale della libertà” nel nostro caso la «struttura morale della libertà scientifica», 
mediante la necessaria comprensione e tutela della “verità sull’uomo”, l’unico essere vivente 
la cui dignità di persona - sin dal momento del concepimento - comporta l’esigenza morale 
erga omnes di essere trattato come soggetto titolare di diritti inalienabili e indisponibili, e non 
soltanto come semplice oggetto di ricerca scientifica.

* Juliàn Herranz
Arcivescovo tit. di Vertara

Presidente del Pontificio Consiglio 
per i Testi Legislativi

baL'Osservatore Romano, 15 novembre 2000

54 V. Possenti, “Sobre el estatuto ontològico del embrión humano”, in Aa.Vv., Et derecho a la vida, Pam- 
Plona 1998, p. 117.

” Cfr. Discorso citato alla nota 10.



LA TUA VITA IN PRIMA PAGINA

Il settimanale della Chiesa torinese che ti informa su:
• i fatti principali del territorio torinese
• la vita della Chiesa locale e universale
• i problemi e l’attualità culturale e sociale

Corso Matteotti, 11 - 10121 Torino
Tel. 011.562.18.73-011.545.768. Fax 011.549.113

il nostro 
tempo

LA CULTURA DELLA GENTE

Il giornale cattolico a diffusione nazionale propone ogni settimana:
• i fatti principali dell’attualità culturale e politica
• commenti, analisi, riflessioni sui temi in discussione
• un punto di vista “cristiano” sugli avvenimenti

Corso Matteotti, 11 - 10121 Torino
Tel. 011.562.18.73-011.545.768. Fax 011.549.113



uffici per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56201 - fax 011/51 56209 

ore 9-12
Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56271: ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56203 - fax 011/51 56209 
ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi - tei. 011/51 56296 (ab. 011/967 61 45) 
su appuntamento

Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56295 (ab. 0335/632 35 90) 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per l’Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56 360 - fax 011/5156 369 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio dell’Avvocatura - tei. 011/51 56210 - fax 011/51 56209
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56210 - fax 011/51 56209
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56286
ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 011/51 56310 - fax 011/51 56 319

ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 011/51 56220 - fax 011/51 56229 
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio Liturgico - tei. 011/51 56280 - fax 011/51 56289 
ore 9-12 - 15-18

Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/5371 87 - 530626 - fax 011/5371 32
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 011/51 56350 
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/51 56340 - fax 011/51 56349
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/51 56335
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 011/53 8796 - 53 9052
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 011 /562 52 11 - 562 58 13 - fax 011 /562 59 22 
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dell’Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e del­
l’Università - tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56239 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 011/51 56300 - fax 011/51 56309 
ore 10,30-13 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 011/51 56 330 
martedì-giovedì-venerdì ore 9-12



RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= rdto)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Abbonamento annuale per il 2000 L. 80.000 - Una copia L. 8.000
Anno LXXVII - N. I I - Novembre 2000

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell'Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - corso Matteotti n. Il - 10121 Torino 
Conto Corrente Postale 10532109 - Tel. 011/545497 - 01 1/53 1326 (+ fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 1002.3 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45<'/o - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 4/2001
Spedito: Maggio 2001

1


