
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

12 ANNO LXXVII 
DICEMBRE 2000



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
- il sabato pomeriggio;
- nella SettimanaSanta: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56240 - fax 011/51 56249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56 333 - fax 011/51 56209

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicario Generale e Vescovo Ausiliare - ore 9-12
Micchiardi S.E.R. Mons. Pier Giorgio (ab. tei. 011/436 16 10 - 0335/30 96 41)

Pro-Vicari Generali - ore 9-12
Fiandino mons. Guido (ab. tei. 011/568 28 17)
Operti mons. Mario (ab. tei. 011/436 13 96)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TO Città:
Lanzetti don Giacomo (ab. tei. 011/38 93 76 - 0347/246 20 67)
venerdì ore 10-12

Distretti pastorali:
TO Nord: Voxen don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - 0347/546 05 94) 
lunedì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Carlo (ab. Carmagnola tei. 011/972 31 71 - 0339/359 68 70) 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Mana don Gabriele (ab. Orbassano tei. 011/9002794 - 0333/6869655) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 011/58 111) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 011/51 56216

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/311 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/205 3474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani.

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/972 00 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità; mi- 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO
Cattaneo don Domenico (tei. uff. 011/51 56360 - ab. 011/521 1557)

(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
Ufficiale per cli atti dell’arcivescovo e della curia metropolitana

Anno LXXVII Dicembre 2000

SOMMARIO

pag.
Atti del Santo Padre

Messaggio a un Seminario sul debito intemazionale 1519
Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 2001 1521
Messaggio per il 1200° anniversario dell’incoronazione imperiale di Carlo Magno 1530
Messaggio natalizio 2000 1532
Al Giubileo della Comunità con i Disabili (3.12):

- Omelia nella Concelebrazione Eucaristica 1534
- Discorso durante l’Incontro di riflessione e di festa 1536

Omelia nel Giubileo dei Catechisti e dei Docenti di religione (10.12) 1538
Omelia nel Giubileo del Mondo dello Spettacolo (17.12) 1541
Ai Cardinali e alla Curia Romana per gli auguri di Natale (21.12) 1544

Atti della Santa Sede

Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti:
Risposta a un quesito: Posizione del sacerdote durante la liturgia eucaristica 1549

Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-religioso:
Messaggio per la fine del Ramadan 1551

Pontifìcia Accademia per la Vita:
Considerazioni etiche sull’eutanasia: // rispetto della dignità del morente 1553

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Presidenza:
Messaggio in occasione dell’Avvento 1557

Segreteria Generale:
Circa l’installazione di antenne per la telefonia mobile 1559

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

^uovi Vescovi di Asti, Acqui e Susa 1563

Atti dell’Arcivescovo

Messaggio per l’Avvento: Nessuno ci rubi il Natale cristiano! 1565
Messaggio per la Giornata del Seminario 1570



1518

Messaggio in occasione della nomina di Mons. Micchiardi come Vescovo di Acqui 1572
Messaggio per il Natale 1574
Ringraziamento ai volontari della Sindone 1576
Omelia nella Giornata del Seminario 1578
Omelia in Cattedrale per il Natale del Signore 1581
Presentazione al Clero della proposta di Piano Pastorale diocesano 1585
Incontro con le Aggregazioni Laicali 1591

Curia Metropolitana

Vicariato Generale:
Facoltà per la binazione e la trinazione. Offerta per la celebrazione e l’applicazione 
della Santa Messa 1599

Cancelleria:
Comunicato - Termine di ufficio - Nomine - Capitolo Metropolitano di Torino -
Nomine e conferme in Istituzioni varie - Comunicazione - Dedicazione di chiesa al 
culto 1601

Documentazione

Famiglia e politica (Card. Carlo Maria Martini) 1603
La nuova evangelizzazione (Card. Joseph Ratzinger) 1614
Richiamare i cristiani a riappropriarsi dei singoli contenuti specifici della verità della fede 

circa il destino ultimo dell’uomo e del mondo (Card. Joseph Ratzinger) 1620
Posizione etica e morale della Chiesa in relazione alla droga (* Javier Lozano Barragan)) 1625

Indice dell’anno 2000 1633

RIVISTA DIOCESANA TORINESE 
ABBONAMENTI PER IL 2001

La Cancelleria della Curia Metropolitana:
sollecita gli abbonati a rinnovare tempestivamente l’abbonamento;
ricorda che l’abbonamento a Rivista Diocesana Torinese è obbligatorio per i 

parroci e per tutti coloro ai quali sia in qualche modo affidata la cura d’anime;
invita tutti i sacerdoti, i diaconi permanenti, gli operatori pastorali, le comunità 

di vita consacrata, le associazioni, i movimenti e le aggregazioni laicali che ancora 
non la ricevono, ad abbonarsi a Rivista Diocesana Torinese, tenendo conto della par­
ticolare fisionomia della pubblicazione, che la rende strumento necessario per la vita 
dell’Arcidiocesi.

Abbonamento annuale per l’anno 2001: Lire 85.000. da versarsi sul Conto 
Corrente Postale 10532109, intestato a “Opera Diocesana Buona Stampa”, 10121 
Torino - corso Matteotti n. 11.



Atti del Santo Padre

Messaggio a un Seminario sul debito internazionale

«Dalla riduzione del debito 
alla riduzione della povertà»

Al mio Venerato Fratello
Arcivescovo

FRANCOIS XAVIER NGUYÉN VAN THUÀN
Presidente

del Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace

Sono particolarmente lieto di rivolgere questo messaggio a Lei e ai partecipan­
ti al Seminario dal tema “Dalla riduzione del debito alla riduzione della povertà", che il 
Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace ospita attualmente in collaborazio­
ne con altre Organizzazioni cattoliche.

Ormai da molti anni il Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace è in 
prima linea nell'affrontare la questione degli effetti che il pesante fardello del 
debito estero ha sulla vita degli abitanti dei Paesi più poveri. Seguendo l'appello 
che ho lanciato nella mia Lettera Apostolica Tertio Millennio adveniente, la prepa­
razione e la celebrazione del Grande Giubileo dell'Anno 2000 sono state per 
molte persone, sia cristiane sia appartenenti ad altre tradizioni religiose, occasioni 
per rinnovare i loro sforzi volti a trovare una soluzione definitiva a questo pro­
blema (cfr. n. 5).

Con gratitudine verso quanti sono stati sensibili ai miei appelli, desidero inco­
raggiarli a garantire che gli sforzi e la buona volontà dimostrata in questo Anno 
Giubilare continuino a recare frutti in futuro. Non possiamo permettere che la fati­
ca o l'inerzia indeboliscano il nostro impegno quando è a repentaglio la vita dei più 
poveri.

I fondamenti della tradizione giubilare erano essenzialmente di carattere reli­
gioso. Il Giubileo era un'occasione per ricordare a tutti nella comunità che «solo a 
Dio, come Creatore» spettava «il "dominium altum", cioè la signoria su tutto il crea­
to e in particolare sulla terra» (Tertio Millennio adveniente, 13). Oggi questa tradizio­
ne richiama la nostra attenzione sul fatto che siamo solo gli amministratori delle ric­
chezze del creato, che nel disegno di Dio sono un bene comune che tutti devono 
condividere. Quanti vivono nel nostro mondo interdipendente possono compren­
dere e apprezzare questa visione.

1519



1520 Atti del Santo Padre

Il nostro mondo sempre più globalizzato esige una maggiore solidarietà. La 
riduzione del debito fa parte di uno sforzo più ampio per modificare i rapporti fra 
i popoli e per stabilire un senso autentico di solidarietà e di condivisione fra tutti i 
Figli di Dio, fra le persone. Nonostante il grande progresso scientifico, lo scandalo 
della povertà resta estremamente diffuso nel mondo. La consapevolezza delle pos­
sibilità che il moderno progresso scientifico può offrire rende la persistenza di una 
povertà tanto diffusa ancor più scandalosa, in particolare quando è accompagnata, 
e succede spesso, da consumismo sfrenato e ostentato benessere.

Spero che il Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace intensificherà i suoi 
sforzi per rendersi udibile nei dibattiti sui modi per garantire che la riduzione del 
debito divenga uno strumento efficace nella lotta contro la povertà nel mondo di 
oggi. Chiedo al Pontificio Consiglio di continuare a operare a stretto contatto con 
quanti nell'ambito delle Organizzazioni Internazionali lottano per garantire che lo 
spirito di cooperazione scaturito dall'esperienza giubilare continui a svilupparsi in 
futuro. È importante, quindi, che le iniziative volte alla riduzione del debito lancia­
te dalle Nazioni più ricche e dalle Istituzioni Internazionali rechino presto frutti al 
fine di permettere ai Paesi più poveri di divenire essi stessi la forza propulsiva di 
sforzi volti a combattere la povertà e a portare i benefici del progresso economico e 
sociale ai loro abitanti.

Il vostro Seminario è anche un riconoscimento del fatto che i progressi nella 
lotta contro la povertà nei Paesi in via di sviluppo richiedano gli sforzi congiunti di 
tutti i settori della società. Nella mia Lettera Enciclica Centesimus annus ho parlato 
della necessità di promuovere la «soggettività della società» (cfr. n. 46), ossia una 
società che permetta a tutte le persone di essere soggetti attivi, che pongono le pro­
prie capacità, donate loro da Dio, al servizio della comunità.

Le Istituzioni della Chiesa cattolica, come dimostra la vasta partecipazione al 
vostro Seminario, mettono volentieri al servizio della lotta contro la povertà la pro­
pria esperienza di aiuto ai più poveri. Lo fanno nel pieno rispetto delle tradizioni, 
dei valori e delle culture positivi del popolo che servono.

Gesù Cristo è giunto per predicare «la Buona Novella ai poveri» (cfr. Mt 4,18)- 
Che Egli sia il vostro sostegno e la vostra ispirazione durante questi giorni di rin­
novamento, alla luce del Grande Giubileo, del vostro impegno verso quanti sono 
poveri ed emarginati. Affidandoci all'intercessione di Maria, Mater pauperarunt, 
imparto di cuore la mia Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 3 dicembre 2000

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 1521

Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 2001

Dialogo tra le culture
per una civiltà dell’amore e della pace

1. All'inizio di un nuovo Millennio, più viva si fa la speranza che i rapporti tra 
gli uomini siano sempre più ispirati all'ideale di una fraternità veramente univer­
sale. Senza la condivisione di questo ideale, la pace non potrà essere assicurata in 
modo stabile. Molti segnali inducono a pensare che questa convinzione stia emer­
gendo con maggior forza nella coscienza dell'umanità. Il valore della fraternità è 
proclamato dalle grandi "Carte" dei diritti umani; è manifestato plasticamente da 
grandi Istituzioni Internazionali e, in particolare, dall'Organizzazione delle Nazio­
ni Unite; è infine esigito, come mai prima d'ora, dal processo di globalizzazione che 
Unisce in modo crescente i destini dell'economia, della cultura e della società. La 
stessa riflessione dei credenti, nelle diverse religioni, si fa più incline a sottolineare 
che il rapporto con l'unico Dio, Padre comune di tutti gli uomini, non può che favo­
rire il sentirsi e il vivere da fratelli. Nella rivelazione di Dio in Cristo, questo prin­
cipio è espresso con estrema radicalità: «Chi non ama non ha conosciuto Dio, per­
ché Dio è amore» (1 Gv 4,8).

2. Al tempo stesso, però, non ci si può nascondere che le luci appena evocate 
sono offuscate da vaste e dense ombre. L'umanità comincia questo nuovo tratto 
della sua storia con ferite ancora aperte, è provata in molte regioni da conflitti aspri 
e sanguinosi, conosce la fatica di una più difficile solidarietà nei rapporti tra uomi­
ni di differenti culture e civiltà, ormai sempre più vicine e inter-agenti sugli stessi 
territori. Tutti sanno quanto sia difficile comporre le ragioni dei contendenti, quan­
do gli animi sono accesi ed esasperati a causa di odi antichi e di gravi problemi che 
faticano a trovare soluzione. Ma non meno pericolosa per il futuro della pace sareb­
be l'incapacità di affrontare con saggezza i problemi posti dal nuovo assetto che l'u­
manità, in molti Paesi, va assumendo, a causa dell'accelerazione dei processi migra­
tori e della convivenza inedita che ne scaturisce tra persone di diverse culture e 
civiltà.

3. Mi è parso perciò urgente invitare i credenti in Cristo, e con essi tutti gli 
Uomini di buona volontà, a riflettere sul dialogo tra le differenti culture e tradizioni dei 
popoli, indicando in esso la via necessaria per l'edificazione di un mondo riconcilia­
to, capace di guardare con serenità al proprio futuro. Si tratta di un tema decisivo 
Per le prospettive della pace. Sono lieto che anche l'Organizzazione delle Nazioni 
Unite abbia colto e proposto questa urgenza, dichiarando il 2001 “Anno internazio­
nale del dialogo fra le civiltà".

Sono naturalmente lontano dal pensare che, su un problema come questo, si 
possano offrire soluzioni facili, pronte per l'uso. È laboriosa già la sola lettura della 
situazione, che appare in continuo movimento, così da sfuggire a schemi prefissati. 
A ciò si aggiunge la difficoltà di coniugare principi e valori che, pur essendo ideal­
mente armonizzabili, possono manifestare in concreto elementi di tensione che non 
facilitano la sintesi. Resta poi, alla radice, la fatica che segna l'impegno etico di ogni 
essere umano costretto a fare i conti col proprio egoismo e i propri limiti.



1522 Atti del Santo Padre

Ma proprio per questo vedo l'utilità di una riflessione corale su questa proble­
matica. A tale scopo mi limito qui ad offrire alcuni principi orientativi, nell'ascolto 
di ciò che lo Spirito di Dio dice alle Chiese (cfr. Ap 2,7) e a tutta l'umanità, in que­
sto decisivo passaggio della sua storia.

L'uomo e le sue differenti culture

4. Considerando l'intera vicenda dell'umanità, si resta sempre meravigliati di 
fronte alle manifestazioni complesse e variegate delle culture umane. Ciascuna di 
esse si diversifica dall'altra per lo specifico itinerario storico che la distingue, e per 
i conseguenti tratti caratteristici che la rendono unica, originale e organica nella pro­
pria struttura. La cultura è espressione qualificata dell'uomo e della sua vicenda storica, a 
livello sia individuale che collettivo. Egli, infatti, è spinto incessantemente dall'in­
telligenza e dalla volontà a «coltivare i beni e i valori della natura»1, componendo 
in sintesi culturali sempre più alte e sistematiche le fondamentali conoscenze che 
concernono tutti gli aspetti della vita e, in particolare, quelle che attengono alla sua 
convivenza sociale e politica, alla sicurezza ed allo sviluppo economico, all'elabo­
razione di quei valori e significati esistenziali, soprattutto di natura religiosa, che 
consentono alla sua vicenda individuale e comunitaria di svolgersi secondo moda­
lità autenticamente umane2.

5. Le culture sono sempre caratterizzate da alcuni elementi stabili e duraturi e 
da altri dinamici e contingenti. Ad un primo sguardo, la considerazione di una cul­
tura fa cogliere soprattutto gli aspetti caratteristici, che la differenziano dalla cultu­
ra dell'osservatore, assicurandole un tipico volto, nel quale convergono elementi 
della più diversa natura. Nella maggior parte dei casi, le culture si sviluppano su 
territori determinati, in cui elementi geografici, storici ed etnici si intrecciano in 
modo originale e irripetibile. Questa "tipicità" di ciascuna cultura si riflette, in 
modo più o meno rilevante, nelle persone che ne sono portatrici, in un dinamismo 
continuo di influssi subiti dai singoli soggetti umani e di contributi che questi/ 
secondo le loro capacità e il loro genio, danno alla loro cultura. In ogni caso, essere 
uomo significa necessariamente esistere in una determinata cultura. Ciascuna persona è 
segnata dalla cultura che respira attraverso la famiglia e i gruppi umani con i quali 
entra in relazione, attraverso i percorsi educativi e le più diverse influenze ambien­
tali, attraverso la stessa relazione fondamentale che ha con il territorio in cui vive- 
In tutto questo non c'è alcun determinismo, ma una costante dialettica tra la forza 
dei condizionamenti e il dinamismo della libertà.

Formazione umana e appartenenza culturale

6. L'accoglienza della propria cultura come elemento strutturante della perso' 
nalità, specie nella prima fase della crescita, è un dato di esperienza universale, di 
cui è difficile sopravvalutare l'importanza. Senza questa radicazione in un humus 
definito, la persona stessa rischierebbe di essere sottoposta, in età ancora debole, a 
un eccesso di stimoli contrastanti, che non ne aiuterebbero lo sviluppo sereno ed 
equilibrato. E sulla base di questo rapporto fondamentale con le proprie "origini" - 
a livello familiare, ma anche territoriale, sociale e culturale - che si sviluppa nelle

1 Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. past. Gaudium et spes, 53.
2 Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso alle Nazioni Unite, 15 ottobre 1995.



Atti del Santo Padre 1523

persone il senso della "patria", e la cultura tende ad assumere, ove più ove meno, una 
configurazione "nazionale". Lo stesso Figlio di Dio, facendosi uomo, acquistò, con 
una famiglia umana, anche una "patria". Egli è per sempre Gesù di Nazaret, il 
Nazareno (cfr. Me 10,47; Le 18,37; Gv 1,45; 19,19). Si tratta di un processo naturale, 
in cui istanze sociologiche e psicologiche inter-agiscono, con effetti normalmente 
positivi e costruttivi. L'amor di patria è, per questo, un valore da coltivare, ma senza 
ristrettezze di spirito, amando insieme l'intera famiglia umana3 ed evitando quelle 
manifestazioni patologiche che si verificano quando il senso di appartenenza assu­
me toni di autoesaltazione e di esclusione della diversità, sviluppandosi in forme 
nazionalistiche, razzistiche e xenofobe.

7. Se perciò è importante, da un lato, saper apprezzare i valori della propria 
cultura, dall'altro occorre avere consapevolezza che ogni cultura, essendo un pro­
dotto tipicamente umano e storicamente condizionato, implica necessariamente 
anche dei limiti. Perché il senso di appartenenza culturale non si trasformi in chiu­
sura, un antidoto efficace è la conoscenza serena, non condizionata da pregiudizi 
negativi, delle altre culture. Del resto, ad un'analisi attenta e rigorosa, le culture 
mostrano molto spesso, al di sotto delle loro modulazioni più esterne, significativi 
elementi comuni. Ciò è visibile anche nella successione storica di culture e civiltà. La 
Chiesa, guardando a Cristo, rivelatore dell'uomo all'uomo4, e forte dell'esperienza 
compiuta in duemila anni di storia, è convinta che, «al di sotto di tutti i mutamenti, 
ci sono molte cose che non cambiano»5. Tale continuità è fondata sulle caratteristi­
che essenziali e universali del progetto di Dio sull'uomo.

Le diversità culturali vanno perciò comprese nella fondamentale prospettiva del­
l'unità del genere umano, dato storico e ontologico primario, alla luce del quale è pos­
sibile cogliere il significato profondo delle stesse diversità. In verità, soltanto la 
visione contestuale sia degli elementi di unità che delle diversità rende possibile la 
comprensione e l'interpretazione della piena verità di ogni cultura umana6.

Diversità di culture e reciproco rispetto

8. Nel passato le diversità tra le culture sono state spesso fonte di incompren­
sioni tra i popoli e motivo di conflitti e guerre. Ma ancor oggi, purtroppo, in diverse 
parti del mondo, assistiamo, con crescente apprensione, al polemico affermarsi di alcu­
ne identità culturali contro altre culture. Questo fenomeno può, alla lunga, sfociare in 
tensioni e scontri disastrosi, e quanto meno rende penosa la condizione di talune 
minoranze etniche e culturali, che si trovano a vivere nel contesto di maggioranze 
culturalmente diverse, inclini ad atteggiamenti e comportamenti ostili e razzisti.

Di fronte a questo scenario, ogni uomo di buona volontà non può non interro­
garsi circa gli orientamenti etici fondamentali che caratterizzano l'esperienza cultu­
rale di una determinata comunità. Le culture, infatti, come l'uomo che ne è l'auto­
re, sono attraversate dal "mistero di iniquità" operante nella storia umana (cfr. 2 Ts 
2,7) ed hanno bisogno anch'esse di purificazione e di salvezza. L'autenticità di ogni 
cultura umana, il valore dell'ethos che essa veicola, ossia la solidità del suo orienta­
mento morale, si possono in qualche modo misurare dal suo essere per l'uomo e per 
la promozione della sua dignità ad ogni livello ed in ogni contesto.

5 Cfr. Cost. past. Gaudium et spes, 75.
4 Cfr. tbid., 22.
5 Ihid.. 10.
6 Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso all’U.N.E.S.C.O., 2 giugno 1980, n. 6.



1524 Atti del Santo Padre

9. Se tanto preoccupante è il radicalizzarsi delle identità culturali che si rendo­
no impermeabili ad ogni benefico influsso esterno, non è però meno rischiosa la 
supina omologazione delle culture, o di alcuni loro rilevanti aspetti, a modelli cultura­
li del mondo occidentale che, ormai disancorati dal retroterra cristiano, sono ispi­
rati ad una concezione secolarizzata e praticamente atea della vita e a forme di radi­
cale individualismo. Si tratta di un fenomeno di vaste proporzioni, sostenuto da 
potenti campagne mass-mediali, tese a veicolare stili di vita, progetti sociali ed eco­
nomici e, in definitiva, una complessiva visione della realtà, che erode dall'interno 
assetti culturali diversi e civiltà nobilissime. A motivo della loro spiccata connota­
zione scientifica e tecnica, i modelli culturali dell'Occidente appaiono fascinosi ed 
attraenti, ma rivelano, purtroppo, con sempre maggiore evidenza, un progressivo 
impoverimento umanistico, spirituale e morale. La cultura che li genera è segnata 
dalla drammatica pretesa di voler realizzare il bene dell'uomo facendo a meno di 
Dio, Bene sommo. Ma «la creatura - ha ammonito il Concilio Vaticano II - senza il 
Creatore svanisce!»7. Una cultura che rifiuta di riferirsi a Dio perde la propria anima 
e si disorienta divenendo cultura di morte, come testimoniano i tragici eventi del 
secolo XX e come stanno a dimostrare gli esiti nichilistici attualmente presenti in 
rilevanti ambiti del mondo occidentale.

Il dialogo tra le culture

10. Analogamente a quanto avviene per la persona, che si realizza attraverso 
l'apertura accogliente all'altro e il generoso dono di sé, anche le culture, elaborate 
dagli uomini e a servizio degli uomini, vanno modellate coi dinamismi tipici del 
dialogo e della comunione, sulla base dell'originaria e fondamentale unità della 
famiglia umana, uscita dalle mani di Dio che «creò da uno solo tutte le nazioni degli 
uomini» (At 17,26).

In questa chiave, il dialogo tra le culture, tema del presente Messaggio per la Gior­
nata Mondiale della Pace, emerge come un'esigenza intrinseca alla natura stessa dell'uo­
mo e della cultura. Espressioni storiche varie e geniali dell'originaria unità della 
famiglia umana, le culture trovano nel dialogo la salvaguardia delle loro peculiarità 
e della reciproca comprensione e comunione. Il concetto di comunione, che nella 
rivelazione cristiana ha la sua sorgente e il modello sublime in Dio uno e trino (cfr 
Gv 17,11.21), non è mai appiattimento nell'uniformità o forzata omologazione o 
assimilazione; è piuttosto espressione del convergere di una multiforme varietà, e 
diventa perciò segno di ricchezza e promessa di sviluppo.

Il dialogo porta a riconoscere la ricchezza della diversità e dispone gli animi alla 
reciproca accettazione, nella prospettiva di un'autentica collaborazione, rispondente 
all'originaria vocazione all'unità dell'intera famiglia umana. Come tale, il dialogo è 
strumento eminente per realizzare la civiltà dell'amore e della pace, che il mio venerato 
predecessore, Papa Paolo VI, ha indicato come l'ideale a cui ispirare la vita culturale, 
sociale, politica ed economica del nostro tempo. All'inizio del Terzo Millennio è 
urgente riproporre la via del dialogo ad un mondo percorso da troppi conflitti e violen­
ze, talvolta sfiduciato e incapace di scrutare gli orizzonti della speranza e della pace.

Potenzialità e rischi della comunicazione globale

li. Il dialogo tra le culture appare oggi particolarmente necessario, se si consi­
dera l'impatto delle nuove tecnologie della comunicazione sulla vita delle persone e dei

7 Cost. past. Gaudium et spes, 36.



Atti del Santo Padre 1525

popoli. Siamo nell'era della comunicazione globale, che sta plasmando la società 
secondo nuovi modelli culturali, più o meno estranei ai modelli del passato. L'infor­
mazione accurata e aggiornata è, almeno in linea di principio, praticamente acces­
sibile a chiunque, in qualsiasi parte del mondo.

Il libero flusso delle immagini e delle parole su scala mondiale sta trasforman­
do non solo le relazioni tra i popoli a livello politico ed economico, ma la stessa 
comprensione del mondo. Questo fenomeno offre molteplici potenzialità un tempo 
insperate, ma presenta anche alcuni aspetti negativi e pericolosi. Il fatto che un 
ristretto numero di Paesi detenga il monopolio delle "industrie" culturali, distri­
buendone i prodotti in ogni angolo della terra ad un pubblico sempre crescente, 
può costituire un potente fattore d'erosione delle specificità culturali. Sono prodot­
ti che contengono e trasmettono sistemi impliciti di valore e pertanto possono pro­
vocare effetti di espropriazione e di perdita di identità nei recettori.

La sfida delle migrazioni
12. Lo stile e la cultura del dialogo sono particolarmente significativi rispetto alla 

complessa problematica delle migrazioni, rilevante fenomeno sociale del nostro tempo. 
L'esodo di grandi masse da una regione all'altra del pianeta, che costituisce sovente 
una drammatica odissea umana per quanti vi sono coinvolti, ha come conseguenza 
la mescolanza di tradizioni e di usi differenti, con ripercussioni notevoli nei Paesi di 
origine ed in quelli di arrivo. L'accoglienza riservata ai migranti da parte dei Paesi che 
li ricevono e la loro capacità di integrarsi nel nuovo ambiente umano rappresentano 
altrettanti metri di valutazione della qualità del dialogo tra le differenti culture.

In realtà, sul tema dell'integrazione culturale, tanto dibattuto al giorno d'oggi, non 
è facile individuare assetti e ordinamenti che garantiscano, in modo equilibrato ed 
equo, i diritti e i doveri tanto di chi accoglie quanto di chi viene accolto. Storicamente, 
i processi migratori sono avvenuti nei modi più diversi e con esiti disparati. Sono 
molte le civiltà che si sono sviluppate e arricchite proprio per gli apporti dati dall'im­
migrazione. In altri casi, le diversità culturali di autoctoni e immigrati non si sono inte­
grate, ma hanno mostrato la capacità di convivere, attraverso una prassi di rispetto 
reciproco delle persone e di accettazione o tolleranza dei differenti costumi. Purtrop­
po persistono anche situazioni in cui le difficoltà dell'incontro tra le diverse culture 
non si sono mai risolte e le tensioni sono diventate cause di periodici conflitti.

13. In una materia così complessa, non ci sono formule "magiche"; è tuttavia 
doveroso individuare alcuni principi etici di fondo a cui fare riferimento. Primo fra 
tutti, è da ricordare il principio secondo cui gli immigrati vanno sempre trattati con il 
rispetto dovuto alla dignità di ciascuna persona umana. A questo principio deve piegarsi 
la pur doverosa valutazione del bene comune, quando si tratta di disciplinare i 
flussi immigratori. Si tratterà allora di coniugare l'accoglienza che si deve a tutti gli 
esseri umani, specie se indigenti, con la valutazione delle condizioni indispensabili 
per una vita dignitosa e pacifica per gli abitanti originari e per quelli sopraggiunti. 
Quanto alle istanze culturali di cui gli immigrati sono portatori, nella misura in cui 
non si pongono in antitesi ai valori etici universali, insiti nella legge naturale, ed ai 
diritti umani fondamentali, vanno rispettate e accolte.

Rispetto delle culture e "fisionomia culturale" del territorio
14. Più difficile è determinare dove arrivi il diritto degli immigrati al riconosci­

mento giuridico pubblico di loro specifiche espressioni culturali, che non facilmen­
te si compongano con i costumi della maggioranza dei cittadini. La soluzione di



1526 Atti del Santo Padre

questo problema, nel quadro di una sostanziale apertura, è legata alla concreta valu­
tazione del bene comune in un dato momento storico e in una data situazione territo­
riale e sociale. Molto dipende dall'affermarsi negli animi di una cultura dell'acco­
glienza che, senza cedere all'indifferentismo circa i valori, sappia mettere insieme le 
ragioni dell'identità e quelle del dialogo.

D'altra parte, come poc'anzi ho rilevato, non si può sottovalutare l'importanza 
che la cultura caratteristica di un territorio possiede per la crescita equilibrata, spe­
cie nell'età evolutiva più delicata, di coloro che vi appartengono fin dalla nascita- 
Da questo punto di vista, può ritenersi un orientamento plausibile quello di garan­
tire a un determinato territorio un certo "equilibrio culturale", in rapporto alla cul­
tura che lo ha prevalentemente segnato; un equilibrio che, pur nell'apertura alle 
minoranze e nel rispetto dei loro diritti fondamentali, consenta la permanenza e lo 
sviluppo di una determinata "fisionomia culturale", ossia di quel patrimonio fon­
damentale di lingua, tradizioni e valori che si legano generalmente all'esperienza 
della Nazione e al senso della "patria".

15. È evidente però che questa esigenza di "equilibrio", rispetto alla "fisiono­
mia culturale" di un territorio, non può essere soddisfatta con puri strumenti legi­
slativi, giacché questi non avrebbero efficacia se privi di fondamento nell'ethos della 
popolazione, e sarebbero oltre tutto naturalmente destinati a cambiare, quando una 
cultura perdesse di fatto la capacità di animare un popolo e un territorio, diventan­
do una semplice eredità custodita in musei o monumenti artistici e letterari.

In realtà, una cultura, nella misura in cui è veramente vitale, non ha motivo di 
temere di essere sopraffatta, mentre nessuna legge potrebbe tenerla in vita quando 
fosse morta negli animi. Nella prospettiva poi del dialogo tra le culture, non si può 
impedire all'uno di proporre all'altro i valori in cui crede, purché ciò avvenga in 
modo rispettoso della libertà e della coscienza delle persone. «La verità non si 
impone che in forza della verità stessa, la quale penetra nelle menti soavemente e 
insieme con vigore»8.

La consapevolezza dei valori comuni

16. Il dialogo tra le culture, strumento privilegiato per costruire la civiltà del­
l'amore, poggia sulla consapevolezza che vi sono valori comuni ad ogni cultura, per­
ché radicati nella natura della persona. In tali valori l'umanità esprime i suoi tratti 
più veri e qualificanti. Lasciandosi alle spalle riserve ideologiche ed egoismi di 
parte, occorre coltivare negli animi la consapevolezza di questi valori, per alimentare 
quell'humus culturale di natura universale che rende possibile lo sviluppo fecondo 
di un dialogo costruttivo. Anche le differenti religioni possono e devono portare un 
contributo decisivo in questo senso. L'esperienza da me tante volte compiuta nel­
l'incontro con rappresentanti di altre religioni - ricordo in particolare l'incontro di 
Assisi del 1986 e quello in Piazza San Pietro del 1999 - mi conferma nella fiducia 
che dalla reciproca apertura degli aderenti alle diverse religioni grandi benefici pos­
sono derivare alla causa della pace e del bene comune dell'umanità.

Il valore della solidarietà

17. Di fronte alle crescenti disuguaglianze presenti nel mondo, il primo valore di 
cui promuovere una consapevolezza sempre più diffusa è certamente quello della 
solidarietà. Ogni società si regge sulla base del rapporto originario delle persone tra

8 Concilio Vaticano II, Dich. sulla libertà religiosa Dignitatis humanae, 1.



Atti del Santo Padre 1527

loro, modulato in cerchi relazionali sempre più ampi - dalla famiglia agli altri grup­
pi sociali intermedi - fino a quello dell'intera società civile e della comunità statale. 
A loro volta gli Stati non possono fare a meno di entrare in rapporto tra loro: la pre­
sente situazione di interdipendenza planetaria aiuta a meglio percepire la comu­
nanza di destino dell'intera famiglia umana, favorendo in tutte le persone pensose 
la stima per la virtù della solidarietà.

A tale proposito, occorre tuttavia rilevare che la crescente interdipendenza ha 
contribuito a mettere in luce molteplici disparità, come lo squilibrio tra Paesi ricchi 
e Paesi poveri; la frattura sociale, all'interno di ciascun Paese, tra chi vive nell'opu­
lenza e chi è leso nella sua dignità, perché manca anche del necessario; il degrado 
ambientale e umano, provocato ed accelerato dall'uso irresponsabile delle risorse 
naturali. Tali disuguaglianze e sperequazioni sociali sono andate in alcuni casi 
aumentando, fino a portare i Paesi più poveri ad una inarrestabile deriva.

Al cuore di un'autentica cultura della solidarietà si pone, pertanto, la promozio­
ne della giustizia. Non si tratta solo di dare il superfluo a chi è nel bisogno, ma di 
«aiutare interi popoli, che ne sono esclusi o emarginati, a entrare nel circuito dello 
sviluppo economico e umano. Ciò sarà possibile non solo attingendo al superfluo, 
che il nostro mondo produce in abbondanza, ma soprattutto cambiando gli stili di 
vita, i modelli di produzione e di consumo, le strutture consolidate di potere che 
oggi reggono le società»9.

Il valore della pace

18. La cultura della solidarietà è strettamente collegata con il valore della pace, 
obiettivo primario di ogni società e della convivenza nazionale e internazionale. 
Nel cammino verso una migliore intesa tra i popoli, tuttavia, numerose sono anco­
ra le sfide che il mondo deve affrontare: esse mettono tutti di fronte a scelte impro­
crastinabili. La preoccupante crescita degli armamenti, mentre stenta a consolidar­
si l'impegno per la non proliferazione delle armi nucleari, rischia di alimentare e di 
diffondere una cultura della competizione e della conflittualità, che non coinvolge 
soltanto gli Stati, ma anche entità non istituzionali, come gruppi paramilitari e orga­
nizzazioni terroristiche.

Il mondo si trova tuttora alle prese con le conseguenze di guerre passate e pre­
senti, con le tragedie provocate dall'uso delle mine antiuomo e dal ricorso alle orri­
bili armi chimiche e biologiche. E che dire del permanente rischio di conflitti tra 
Nazioni, di guerre civili all'interno di vari Stati e di una violenza diffusa, che le 
Organizzazioni Internazionali e i Governi nazionali si rivelano quasi impotenti a 
fronteggiare? Dinanzi a simili minacce, tutti devono sentire il dovere morale di ope­
rare scelte concrete e tempestive, per promuovere la causa della pace e della com­
prensione tra gli uomini.

Il valore della vita

19. Un autentico dialogo tra le culture, oltre al sentimento del rispetto recipro­
co, non può non alimentare una viva sensibilità per il valore della vita. La vita umana 
non può essere vista come oggetto di cui disporre arbitrariamente, ma come la 
realtà più sacra e intangibile che sia presente sulla scena del mondo. Non ci può 
essere pace quando viene meno la salvaguardia di questo fondamentale bene. Non 
si può invocare la pace e disprezzare la vita. Il nostro tempo conosce luminosi esempi

’ Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Centesimus annus, 58.



1528 Atti del Santo Padre

di generosità e di dedizione a servizio della vita, ma anche il triste scenario di cen­
tinaia di milioni di uomini consegnati dalla crudeltà o daìl'indifferenza ad un desti­
no doloroso e brutale. Si tratta di una tragica spirale di morte che comprende omi­
cidi, suicidi, aborti, eutanasia, come pure le pratiche di mutilazione, le torture 
fisiche e psicologiche, le forme di coercizione ingiusta, l'imprigionamento arbitra­
rio, il ricorso tutt'altro che necessario alla pena di morte, le deportazioni, la schia­
vitù, la prostituzione, la compra-vendita di donne e bambini. A tale lista vanno 
aggiunte irresponsabili pratiche di ingegneria genetica, quali la clonazione e l'uti­
lizzo di embrioni umani per la ricerca, a cui si vuole dare una giustificazione con un 
illegittimo riferimento alla libertà, al progresso della cultura, alla promozione dello 
sviluppo umano.

Quando i soggetti più fragili e indifesi della società subiscono tali atrocità, la 
stessa nozione di famiglia umana, basata sui valori della persona, della fiducia e del 
reciproco rispetto e aiuto, viene ad essere gravemente intaccata. Una civiltà basata 
sull'amore e sulla pace deve opporsi a queste sperimentazioni indegne dell'uomo.

Il valore dell'educazione

20. Per costruire la civiltà dell'amore, il dialogo tra le culture deve tendere al 
superamento di ogni egoismo etnocentrico per coniugare l'attenzione alla propria 
identità con la comprensione degli altri ed il rispetto della diversità. Si rivela fon­
damentale, a questo riguardo, la responsabilità dell'educazione. Essa deve trasmettere 
ai soggetti consapevolezza delle proprie radici e fornire punti di riferimento che 
consentano di definire la propria personale collocazione nel mondo. Deve al tempo 
stesso impegnarsi ad insegnare il rispetto per le altre culture. Occorre andare oltre 
l'esperienza individuale immediata e accettare le differenze, scoprendo la ricchez­
za della storia degli altri e dei loro valori.

La conoscenza delle altre culture, compiuta con il dovuto senso critico e con 
solidi punti di riferimento etico, conduce ad una maggiore consapevolezza dei 
valori e dei limiti insiti nella propria e rivela, al tempo stesso, l'esistenza di un'ere­
dità comune a tutto il genere umano. Proprio in virtù di questo allargamento di 
orizzonti, l'educazione ha una particolare funzione nella costruzione di un mondo più soli­
dale e pacifico. Essa può contribuire all'affermazione di quell'umanesimo integrale, 
aperto alla dimensione etica e religiosa, che sa attribuire la dovuta importanza alla 
conoscenza e alla stima delle culture e dei valori spirituali delle varie civiltà.

Il perdono e la riconciliazione

21. Durante il Grande Giubileo, a duemila anni dalla nascita di Gesù, la Chie­
sa ha vissuto con particolare intensità il richiamo esigente della riconciliazione. È richia­
mo significativo anche nel quadro della complessa tematica del dialogo tra le cul­
ture. Spesso infatti il dialogo è difficile, perché su di esso pesa l'ipoteca di tragiche 
eredità di guerre, conflitti, violenze e odi, che la memoria continua ad alimentare. 
Per superare le barriere dell'incomunicabilità, la strada da percorrere è quella del 
perdono e della riconciliazione. Molti, in nome di un realismo disincantato, reputa­
no questa strada utopistica ed ingenua. Nella visione cristiana, invece, questa è l'u­
nica via per raggiungere la meta della pace.

Lo sguardo dei credenti si ferma a contemplare l'icona del Crocifisso. Poco 
prima di morire Gesù esclama: «Padre, perdonali, perché non sanno quello che 
fanno» (Le 23,34). Il malfattore crocifisso alla sua destra, udendo queste supreme



Atti del Santo Padre 1529

parole del Redentore morente, si apre alla grazia della conversione, accoglie il Van­
gelo del perdono e ottiene la promessa della beatitudine eterna. L'esempio di Cri­
sto ci rende certi che si possono realmente abbattere i tanti muri che bloccano la 
comunicazione e il dialogo tra gli uomini. Lo sguardo al Crocifisso ci infonde la 
fiducia che il perdono e la riconciliazione possono diventare prassi normale della 
vita quotidiana e di ogni cultura e, pertanto, concreta opportunità per costruire la 
pace e il futuro dell'umanità.

Ricordando la significativa esperienza giubilare della purificazione della memoria, 
desidero rivolgere ai cristiani un appello particolare, affinché diventino testimoni e 
missionari di perdono e di riconciliazione, affrettando, nell'operosa invocazione al 
Dio della pace la realizzazione della splendida profezia di Isaia, che può essere este­
sa a tutti i popoli della terra: «In quel giorno ci sarà una strada dall'Egitto verso 
l'Assiria; l'Assiro andrà in Egitto e l'Egiziano in Assiria; gli Egiziani serviranno il 
Signore insieme con gli Assiri. In quel giorno Israele, il terzo con l'Egitto e l'Assiria, 
sarà una benedizione in mezzo alla terra. Li benedirà il Signore degli eserciti: 
"Benedetto sia l'Egiziano mio popolo, l'Assiro opera delle mie mani e Israele mia 
eredità"» (fs 19,23-25).

Un appello ai giovani

22. Desidero concludere questo Messaggio di pace con uno speciale appello a 
Voi, giovani del mondo intero, che siete il futuro dell'umanità e le pietre vive per 
costruire la civiltà dell'amore. Conservo nel cuore il ricordo degli incontri ricchi di 
commozione e di speranza che con voi ho avuto durante la recente Giornata Mon­
diale della Gioventù a Roma. La vostra adesione è stata gioiosa, convinta e pro­
mettente. Nella vostra energia e vitalità e nel vostro amore per Cristo ho intravisto 
un avvenire più sereno e umano per il mondo.

Nel sentirvi vicini, avvertivo dentro di me un sentimento profondo di gratitu­
dine al Signore, che mi faceva la grazia di contemplare, attraverso il variopinto 
mosaico delle vostre differenti lingue, culture, costumi e mentalità, il miracolo del­
l'universalità della Chiesa, del suo essere cattolica, della sua unità. Attraverso di voi 
ho visto il mirabile comporsi delle diversità nell'unità della stessa fede, della stessa spe­
ranza, della stessa carità, come espressione eloquentissima della stupenda realtà 
della Chiesa, segno e strumento di Cristo per la salvezza del mondo e per l'unità 
del genere umano10. Il Vangelo vi chiama a ricostruire quell'originaria unità della 
famiglia umana, che ha la sua fonte in Dio Padre e Figlio e Spirito Santo.

Carissimi giovani di ogni lingua e cultura, vi aspetta un compito alto ed esaltante: 
essere uomini e donne capaci di solidarietà, di pace e di amore alla vita, nel rispet­
to di tutti. Siate artefici d'una nuova umanità, dove fratelli e sorelle, membri tutti 
d'una medesima famiglia, possano vivere finalmente nella pace!

Dal Vaticano, 8 dicembre 2000

IOANNES PAULUS PP. II

10 Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. Dogm. Lumen gentium, !.



1530 Atti del Santo Padre

Messaggio per il 1200° anniversario dell’incoronazione imperiale 
di Carlo Magno

«L'Europa non può prescindere da un energico sforzo 
di ricupero del patrimonio culturale 

lasciato da Carlo Magno
e conservato lungo più di un Millennio»

Al Venerato Fratello nell'Episcopato 
il Signor Cardinale

ANTONIO MARIA JAVIERRE ORTAS

Con piacere ho appreso che il 16 dicembre prossimo Ella presiederà una sedu­
ta accademica dedicata al 1200° anniversario dell'incoronazione imperiale di Carlo 
Magno, compiuta dal Papa Leone III nel Natale dell'800. Volendo partecipare alme­
no spiritualmente alla celebrazione della storica ricorrenza, Le invio questo mio 
Messaggio, con il quale intendo far pervenire a Lei ed alla distinta assemblea il mio 
beneaugurante saluto.

La commemorazione dello storico evento ci invita a volgere lo sguardo non sol­
tanto al passato, ma anche all'avvenire. Essa, infatti, coincide con la fase decisiva 
della stesura della "Carta dei diritti fondamentali" dell'Unione Europea. Questa fau­
sta coincidenza invita a riflettere sul valore che anche oggi conserva la riforma cul­
turale e religiosa promossa da Carlo Magno: il suo rilievo, infatti, è ben maggiore 
dell'opera da lui svolta per la materiale unificazione delle varie realtà politiche 
europee dell'epoca.

E la grandiosa sintesi tra la cultura dell'antichità classica, prevalentemente 
romana, e le culture dei popoli germanici e celtici, sintesi operata sulla base del Van­
gelo di Gesù Cristo, ciò che caratterizza il poderoso contributo offerto da Carlo 
Magno al formarsi del Continente. Infatti, l'Europa, che non costituiva una unità 
definita dal punto di vista geografico, soltanto attraverso l'accettazione della fede 
cristiana divenne un Continente, che lungo i secoli riuscì a diffondere quei suoi 
valori in quasi tutte le altre parti della terra, per il bene dell'umanità. Al tempo stes­
so, non si può non rilevare come le ideologie, che hanno causato fiumi di lacrime e 
di sangue nel corso del XX secolo, siano uscite da un'Europa che aveva voluto 
dimenticare le sue fondamenta cristiane.

L'impegno che l'Unione Europea si è assunto di formulare una “Carta dei diritti 
fondamentali" costituisce un tentativo di sintetizzare nuovamente, all'inizio del 
nuovo Millennio, i valori fondamentali ai quali deve ispirarsi la convivenza dei 
popoli europei. La Chiesa ha seguito con viva attenzione la vicenda dell'elabora­
zione di tale documento. Al riguardo, non posso nascondere la mia delusione per il 
fatto che non sia stato inserito nel testo della Carta neppure un riferimento a Dio, 
nel quale peraltro sta la fonte suprema della dignità della persona umana e dei suoi 
diritti fondamentali. Non si può dimenticare che fu la negazione di Dio e dei suoi 
Comandamenti a creare, nel secolo passato, la tirannide degli idoli, espressa nella



Atti del Santo Padre 1531

glorificazione di una razza, di una classe, dello Stato, della Nazione, del partito, in 
luogo del Dio vivo e vero. È proprio alla luce delle sventure riversatesi sul ventesi­
mo secolo che si comprende come i diritti di Dio e dell'uomo s'affermino o cadano 
insieme.

Nonostante molti nobili sforzi, il testo elaborato per la “Carta europea" non ha 
soddisfatto le giuste attese di molti. Poteva, in particolare, risultare più coraggiosa 
la difesa dei diritti della persona e della famiglia. È infatti più che giustificata la 
preoccupazione per la tutela di tali diritti, non sempre adeguatamente compresi e 
rispettati. In molti Stati europei essi sono minacciati, ad esempio, dalla politica 
favorevole all'aborto, quasi dappertutto legalizzato, dall'atteggiamento sempre più 
possibilista nei confronti dell'eutanasia e, ultimamente, da certi progetti di legge in 
materia di tecnologia genetica non sufficientemente rispettosi della qualità umana 
dell'embrione. Non basta enfatizzare con grandi parole la dignità della persona, se 
essa viene poi gravemente violata nelle norme stesse dell'ordinamento giuridico.

La grande figura storica dell'imperatore Carlo Magno rievoca le radici cristiane 
dell'Europa, riportando quanti la studiano ad un'epoca che, nonostante i limiti 
umani sempre presenti, fu caratterizzata da un'imponente fioritura culturale in 
quasi tutti i campi dell'esperienza. Alla ricerca della sua identità, l'Europa non può 
prescindere da un energico sforzo di recupero del patrimonio culturale lasciato da 
Carlo Magno e conservato lungo più di un Millennio. L'educazione nello spirito 
dell'umanesimo cristiano garantisce quella formazione intellettuale e morale che 
forma ed aiuta la gioventù ad affrontare i seri problemi sollevati dallo sviluppo 
scientifico-tecnico. In questo senso, anche lo studio delle lingue classiche nelle scuo­
le può essere un valido aiuto per introdurre le nuove generazioni alla conoscenza 
di un patrimonio culturale di inestimabile ricchezza.

Esprimo, pertanto, il mio apprezzamento a quanti hanno preparato questa ses­
sione accademica, con un particolare pensiero per il Presidente del Pontificio Comi­
tato di Scienze Storiche, Monsignor Walter Brandmùller. L'iniziativa scientifica 
costituisce un prezioso contributo per la riscoperta di quei valori nei quali è rico­
noscibile 1' "anima" più vera dell'Europa. In questa occasione vorrei salutare anche 
il coro degli Augsburger Domsingknaben, che per mezzo del loro canto arricchiscono 
degnamente il Convegno.

Con questi sentimenti, invio volentieri a Lei, Signor Cardinale, ai relatori, ai 
partecipanti ed ai pueri cantores una speciale Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 14 dicembre 2000

IOANNES PAULUS PP. II



1532 Atti del Santo Padre

Messaggio natalizio 2000

«Le cose vecchie sono passate, 
ecco, ne sono nate di nuove!»

A mezzogiorno di lunedì 25 dicembre, solennità de! Natale del Signore, il Santo Padre ha rivolto 
“Urbi et Orbi" il seguente Messaggio:

1. «Il primo uomo, Adamo, divenne un essere vivente, ma l'ultimo Adamo divenne spi­
rito datore di vita» (1 Cor 15,45).

Questo afferma l'Apostolo Paolo, riassumendo il mistero dell'umanità redenta 
da Cristo. Mistero nascosto nel disegno eterno di Dio, mistero che si è fatto, in certo 
modo, storia con l'incarnazione del Verbo eterno del Padre; mistero che la Chiesa 
rivive con intensa emozione, in questo Natale dell'Anno Duemila, Anno del Gran­
de Giubileo.

Adamo, il primo "uomo vivente", Cristo l'ultimo Adamo, "spirito datore di 
vita": le parole dell'Apostolo ci aiutano a guardare in profondità, a riconoscere nel 
Bambino nato a Betlemme l'Agnello immolato che svela il senso della storia (cfr. Ap 
5,7-9). Nel suo Natale si sono incontrati il tempo e l'eternità: Dio nell'uomo e l'uo­
mo in Dio.

2. «Il primo uomo, Adamo, divenne un essere vivente». Il genio immortale di Miche­
langelo ha rappresentato sulla volta della Cappella Sistina l'istante in cui Dio Padre 
comunica l'energia vitale al primo uomo, facendo di lui "un essere vivente". Tra il 
dito di Dio e quello dell'uomo, protesi l'uno verso l'altro fino quasi a toccarsi, sem­
bra scoccare un'invisibile scintilla: Dio pone nell'uomo un palpito della sua stessa 
vita, lo crea a propria immagine e somiglianza.

In quel soffio divino sta l'origine della singolare dignità dell'essere umano, 
della sua inesauribile nostalgia di infinito. È a quell'attimo d'insondabile mistero, 
in cui la vita umana ha inizio sulla terra, che torna il pensiero quest'oggi contem­
plando il Figlio di Dio farsi figlio dell'uomo, il volto eterno di Dio brillare nel volto 
di un Bambino.

3. «Il primo uomo, Adamo, divenne un essere vivente». Per la scintilla divina ripo­
sta in lui, l'uomo è un essere intelligente e libero, e perciò capace di decidere respon­
sabilmente di sé e del proprio destino.

Il grande affresco della Sistina continua con la scena del peccato originale: il ser­
pente, arrotolato intorno all'albero, induce i progenitori a mangiarne il frutto proi­
bito. Il genio dell'arte e l'intensità del simbolo biblico si sposano perfettamente per 
evocare il momento drammatico, che inaugura per l'umanità una storia di ribellio­
ne, di peccato e di dolore. Ma poteva Iddio dimenticare l'opera delle sue mani, il 
capolavoro della creazione?

Conosciamo la risposta della fede: «Quando venne la pienezza del tempo Dio, 
mandò il suo Figlio, nato da donna, nato sotto la legge, per riscattare coloro che erano sotto 
la legge, perché ricevessimo l'adozione a figli» (Gal 4,4-5). Risuonano con singolare elo­
quenza queste parole dell'Apostolo Paolo, mentre contempliamo l'evento stupendo 
del Natale, nell'Anno del Grande Giubileo.



Atti del Santo Padre 1533

Nel Neonato deposto nella mangiatoia noi salutiamo il "nuovo Adamo" dive­
nuto per noi "spirito datore di vita". L'intera storia del mondo è protesa verso di 
Lui, nato a Betlemme per ridare speranza ad ogni uomo sulla faccia della terra.

4. Dal presepe lo sguardo si allarga oggi all'intera umanità, destinataria della 
grazia del "secondo Adamo", ma pur sempre erede del peccato del "primo 
Adamo". E non è forse quel primo "no" a Dio, ribadito nel peccato di ogni uomo, 
che continua a sfigurare il volto dell'umanità? Bambini percossi, umiliati e abban­
donati, donne violentate e sfruttate, giovani, adulti, anziani emarginati, intermina­
bili teorie di esuli e di profughi, violenza e guerriglia in tanti angoli del pianeta.

Penso con apprensione alla Terra Santa, dove la violenza continua ad insangui­
nare il faticoso cammino della pace. E che dire di vari Paesi - penso in questo 
momento in particolare all'Indonesia - dove nostri fratelli nella fede, persino in 
questo giorno di Natale, vivono ore drammatiche di dolore e di sofferenza?

Non possiamo non ricordare quest'oggi che tenebre di morte minacciano la vita 
dell'uomo in ogni sua fase e specialmente ne insidiano il primo inizio ed il natura­
le tramonto. Si fa sempre più forte la tentazione di impadronirsi della morte procu­
randola in anticipo, quasi si fosse arbitri della vita propria o altrui. Siamo di fronte 
a sintomi allarmanti della "cultura della morte", che costituiscono una seria minac­
cia per il futuro.

5. Ma per quanto fitte appaiano le tenebre, più forte è la speranza del trionfo 
della Luce apparsa nella Notte Santa a Betlemme. C'è tanto bene che si compie nel 
silenzio da uomini e donne che vivono quotidianamente la loro fede, il loro lavoro, 
la loro dedizione alla famiglia e al bene della società.

Incoraggiante è poi l'impegno di quanti, anche nell'ambito pubblico, operano 
perché siano rispettati i diritti umani di ciascuno e cresca la solidarietà tra popoli di 
culture diverse, perché sia condonato il debito dei Paesi più poveri, perché si giun­
ga ad onorevoli accordi di pace tra Nazioni coinvolte in rovinosi conflitti.

6. Ai popoli che in ogni parte del mondo si orientano con coraggio verso i valo­
ri della democrazia, della libertà, del rispetto e dell'accoglienza reciproca, ad ogni 
persona di buona volontà, a qualunque cultura appartenga, oggi si rivolge il gioio­
so annuncio di Natale: «Pace in terra agli uomini che Dio ama» (cfr. Le 2,14).

All'umanità che s'affaccia sul nuovo Millennio, Tu, Signore Gesù, nato per noi 
a Betlemme, chiedi il rispetto di ogni persona, soprattutto se piccola e debole; chie­
di la rinuncia ad ogni forma di violenza, alle guerre, alle sopraffazioni, ad ogni 
attentato alla vita! Tu, o Cristo, che contempliamo oggi tra le braccia di Maria, sei il 
fondamento della nostra speranza! Ce lo ricorda l'Apostolo Paolo: «Le cose vecchie 
sono passate, ecco, ne sono nate di nuove!» (2 Cor 5,17). In Te, solo in Te è offerta all'uo­
mo la possibilità di essere una "creatura nuova". Grazie per questo tuo dono, Bam­
bino Gesù!

Buon Natale a tutti!

IOANNES PAULUS PP. II



1534 Atti del Santo Padre

Al Giubileo della Comunità con i Disabili

Prossimità, condivisione, 
accoglienza, integrazione

Domenica 3 dicembre, la celebrazione del Giubileo della Comunità con i Disabili si è svolta in due 
momenti: al mattino il Santo Padre ha presieduto una Concelebrazione Eucaristica nella Basilica 
di San Paolo fuori le Mura e nel pomeriggio vi è stato un incontro di riflessione e di festa nell’Au­
la Paolo VI. Pubblichiamo il testo dei due interventi del Papa:

OMELIA NELLA
CONCELEBRAZIONE EUCARISTICA

1. «Alzatevi e levate il capo, perché la vostra liberazione è vicina» (Le 21,28).
San Luca, nel testo evangelico offerto alla nostra meditazione in questa prima 

Domenica d'Avvento, mette in luce la paura che atterrisce gli uomini di fronte agli 
sconvolgimenti finali. Per contrasto, però, l'Evangelista presenta con risalto ben 
maggiore la prospettiva gioiosa dell'attesa cristiana: «Allora - dice - vedranno il Figlio 
dell'uomo venire su una nube con potenza e gloria grande» (Le 21,27). Ecco l'an­
nuncio che dà speranza al cuore del credente: il Signore verrà «con potenza e gloria 
grande». Per questo i discepoli sono invitati a non avere paura, ma ad alzarsi ed a 
levare il capo, «perché la vostra liberazione è vicina» (Le 21,28).

Ogni anno la Liturgia ci fa riascoltare, all'inizio dell'Avvento, questa "buona 
notizia", che risuona con straordinaria eloquenza nella Chiesa. E la notizia della 
nostra salvezza; è l'annuncio che il Signore è vicino. Anzi, che Egli è già con noi.

2. Carissimi Fratelli e Sorelle! Sento vibrare nello spirito quest'invito alla 
serenità e alla speranza soprattutto quest'oggi, celebrando insieme con voi il Giu­
bileo delle persone disabili. Lo celebriamo nel giorno a voi dedicato dalle Nazioni 
Unite, che proprio 25 anni fa pubblicarono la "Dichiarazione sui diritti della persona 
disabile".

Vi saluto con affetto, cari amici, che portate una o più forme di disabilità, e che 
avete voluto venire a Roma per questo incontro di fede e di fraternità. Ringrazio i 
vostri rappresentanti e il Direttore della Caritas Italiana per le parole che mi hanno 
rivolto all'inizio della Santa Messa. Estendo il mio cordiale pensiero a tutti i disabi­
li, ai loro familiari e ai volontari che, in questo stesso giorno, celebrano con i loro 
Pastori, nelle varie Chiese locali, il loro Giubileo.

Nel vostro corpo e nella vostra vita, carissimi Fratelli e Sorelle, voi siete porta­
tori di un'acuta speranza di liberazione. Non vi è in ciò un'implicita attesa della 
"liberazione" che Cristo ci ha acquistato con la sua morte e risurrezione? In effetti, 
ogni persona segnata da una difficoltà fisica o psichica vive una sorta di "avvento" 
esistenziale, l'attesa di una "liberazione" che si manifesterà pienamente, per essa 
come per tutti, soltanto alla fine dei tempi. Senza la fede, questa attesa può assu­
mere i toni della delusione e dello sconforto; sorretta dalla parola di Cristo, essa si 
trasforma in speranza vivente ed operosa.

3. «Vegliate e pregate in ogni momento, perché abbiate la forza di sfuggire a tutto ciò 
che deve accadere e di comparire davanti al Figlio dell'uomo» (Le 21,36). L'odierna Litur-



Atti del Santo Padre 1535

già ci parla della "seconda venuta" del Signore; parla cioè del ritorno glorioso di Cri­
sto che coinciderà con quella che, in termini semplici, si chiama “la fine del 
mondo". Si tratta di un evento misterioso che, nel linguaggio apocalittico, presenta 
per lo più l'aspetto di un immenso cataclisma. Come la fine del singolo, cioè la 
morte, la fine dell'universo suscita l'angoscia dell'ignoto, il timore della sofferenza, 
insieme con interrogativi pieni di trepidazione sull' "aldilà".

Il tempo d'Avvento, che proprio oggi inizia, ci sprona a prepararci per acco­
gliere il Signore che verrà. Ma come prepararci? La significativa celebrazione che 
stiamo compiendo pone in luce che un modo concreto per disporci a quell'incontro 
è la prossimità e la condivisione con chi, per qualunque motivo, si trova in difficoltà. Rico­
noscendo Cristo nel fratello, ci si dispone ad essere da Lui riconosciuti al suo ritor­
no definitivo. È così che la Comunità cristiana si prepara alla seconda venuta del Signo­
re: mettendo al centro le persone che Gesù stesso ha privilegiato, quelle persone che 
spesso la società emargina e non considera.

4. È quanto abbiamo fatto oggi, raccogliendoci in questa Basilica per vivere la 
grazia e la gioia del Giubileo insieme con voi, che vi trovate in condizione di disa­
bilità, e con le vostre famiglie. Con questo gesto intendiamo fare nostre le vostre ansie 
e le vostre attese, i vostri doni ed i vostri problemi.

In nome di Cristo, la Chiesa si impegna a farsi per voi sempre più "casa acco­
gliente". Sappiamo che il disabile - persona unica e irripetibile nella sua eguale e 
inviolabile dignità - richiede non solo cura, ma anzitutto amore che si faccia rico­
noscimento, rispetto e integrazione: dalla nascita all'adolescenza, fino all'età adul­
ta e al momento delicato, vissuto con trepidazione da tanti genitori, del distacco dai 
propri figli, il momento del "dopo di noi". Carissimi, vogliamo sentirci partecipi 
delle vostre fatiche e degli inevitabili momenti di sconforto, per illuminarli con la 
luce della fede e con la speranza della solidarietà e dell'amore.

5. Con la vostra presenza, carissimi Fratelli e Sorelle, voi riaffermate che la disa­
bilità non è soltanto bisogno, è anche e soprattutto stimolo e sollecitazione. Certo, essa è 
domanda di aiuto, ma è prima ancora provocazione nei confronti degli egoismi 
individuali e collettivi; è invito a forme sempre nuove di fraternità. Con la vostra 
realtà, voi mettete in crisi le concezioni della vita legate soltanto all'appagamento, 
all'apparire, alla fretta, all'efficienza.

Anche la Comunità ecclesiale si pone in ascolto rispettoso; essa sente il bisogno 
di lasciarsi interrogare dalla fatica di tante vostre esistenze segnate misteriosamente 
dalla sofferenza e dal disagio di eventi lesivi, congeniti o acquisiti. Vuole farsi più 
vicina a voi e alle vostre famiglie, consapevole che la disattenzione acuisce sofferenza 
e solitudine, mentre la fede testimoniata nell'amore e nella gratuità dona forza e 
senso alla vita.

A quanti hanno responsabilità politiche a tutti i livelli, vorrei chiedere, in que­
sta solenne circostanza, di operare affinché siano assicurate condizioni di vita e 
opportunità tali per cui la vostra dignità, cari Fratelli e Sorelle disabili, sia effettiva­
mente riconosciuta e tutelata. In una società ricca di conoscenze scientifiche e tecniche, 
è possibile e doveroso fare di più, nei vari modi che la convivenza civile richiede: 
dalla ricerca biomedica per prevenire la disabilità, alla cura, all'assistenza, alla ria­
bilitazione, alla nuova integrazione sociale.

Se i vostri diritti civili, sociali e spirituali vanno tutelati, è però ancor più impor­
tante salvaguardare le relazioni umane: relazioni di aiuto, di amicizia e di condivi­
sione. Ecco perché vanno promosse forme di cura e di riabilitazione che tengano 
conto della visione integrale della persona umana.



1536 Atti del Santo Padre

6. «Il Signore vi faccia crescere e abbondare nell’amore vicendevole e verso tutti» 
(1 Ts 3,12).

San Paolo ci indica quest'oggi la via della carità come strada maestra per andare 
incontro al Signore che verrà. Egli sottolinea che solo amando in modo sincero e 
disinteressato potremo trovarci pronti «al momento della venuta del Signore nostro 
Gesù con tutti i suoi santi» (1 Ts 3,13). Ancora una volta l'amore è il criterio decisi­
vo, oggi e sempre.

Sulla croce, offrendo se stesso in riscatto per noi, Gesù ha realizzato il giudizio 
della salvezza, rivelando il disegno di misericordia del Padre. Questo giudizio Egli 
l'anticipa nel presente: identificandosi con "il più piccolo dei fratelli", Gesù ci chie­
de di accoglierlo e di servirlo con amore. Nell'ultimo giorno ci dirà: «Ho avuto fame, 
mi hai dato da mangiare...» (cfr. Mt 25,35), e ci domanderà se avremo annunciato, vis­
suto e testimoniato il Vangelo della carità e della vita.

7. Quanto eloquenti sono oggi per noi queste tue parole, Signore della vita e 
della speranza! In Te ogni limite umano è riscattato e redento. Grazie a Te, la disa­
bilità non è l'ultima parola dell'esistenza. È l'amore la parola ultima, è il tuo amore 
che dà senso alla vita.

Aiutaci a orientare il cuore verso di Te; aiutaci a riconoscere il tuo volto che 
rifulge in ogni umana creatura per quanto provata dalla fatica, dalla difficoltà e 
dalla sofferenza.

Facci comprendere che «la gloria di Dio è l'uomo vivente» (Ireneo di Lione, Adv. 
haer., 4, 20, 7), e fa' che un giorno possiamo gustare, nella visione divina, insieme a 
Maria Madre dell'umanità, la pienezza della vita da Te redenta. Amen!

DISCORSO DURANTE
L’INCONTRO DI RIFLESSIONE E DI FESTA

1. Sta per concludersi questa giornata giubilare della "Comunità con le perso­
ne disabili", che ha avuto il suo culmine stamane nella Basilica di San Paolo fuori le 
Mura, con la celebrazione dell'Eucaristia.

Saluto tutti voi, qui presenti, come pure quanti sono a noi uniti attraverso la 
radio e la televisione.

Questo pomeriggio di festa dimostra che l’integrazione delle persone disabili ha 
fatto progressi, anche se tanta strada resta ancora da percorrere; ci sono, in effetti, 
alcune importanti urgenze sulle quali è bene fermarsi a riflettere.

Anzitutto, il diritto che ha ogni uomo e ogni donna disabile, in qualunque Paese 
del mondo, ad una vita dignitosa. Non si tratta solo di soddisfare determinati biso­
gni, ma più ancora di vedere riconosciuto il proprio desiderio di accoglienza e di 
autonomia. E necessario che l’integrazione diventi mentalità e cultura, e al tempo stes­
so che i legislatori e i governanti non facciano mancare a questa causa il loro coe­
rente sostegno.

2. La ricerca scientifica, per parte sua, è chiamata a garantire ogni possibile forma 
di prevenzione, tutelando la vita e la salute. Quando la disabilità non è eliminabile, è 
possibile sempre liberare le potenzialità che la disabilità non cancella. Sono potenzialità



Atti del Santo Padre 1537

che vanno sostenute e incrementate: la riabilitazione, infatti, oltre che restituire fun­
zioni compromesse, ne attiva altre e pone un argine al decadimento.

Tra i diritti da garantire non vanno poi dimenticati quelli allo studio, al lavoro, 
alla casa, all'abbattimento delle barriere, e non soltanto quelle architettoniche! Per i 
genitori, inoltre, è importante sapere che la società si fa carico del cosiddetto “dopo 
di noi", consentendo loro di vedere i propri figli o figlie disabili affidati all'attenzio­
ne sollecita di una comunità pronta a prendersene cura con rispetto ed amore.

3. La Chiesa, amava dire il mio venerato predecessore Paolo VI, è «un amore 
che cerca». Come vorrei che vi sentiste tutti accolti e stretti da questo suo amore! 
Anzitutto voi, care famiglie: quelle che hanno figli portatori di disabilità e quelle che 
ne condividono l'esperienza. A voi ripeto quest'oggi che vi sono vicino. Grazie per 
la testimonianza che rendete con la fedeltà, la fortezza e la pazienza del vostro 
amore.

Oltre alle famiglie in senso proprio, vorrei ricordare quelle comunità e associazio­
ni in cui le persone segnate dalle più diverse difficoltà trovano un ambiente adatto 
per sviluppare le proprie potenzialità. Che dono prezioso della Provvidenza sono, 
ad esempio, le “case-famiglia", dove trovano calda e generosa accoglienza persone 
un tempo abbandonate a se stesse! Quanto mai benemerite sono poi le varie realtà 
associative in cui, in spirito di generosa condivisione, i limiti non sono ostacolo, ma 
incentivo a crescere insieme. E che dire dei volontari che affiancano fratelli e sorelle 
bisognosi? Voi, carissimi, siete un popolo di testimoni della speranza, che silenzio­
samente, ma efficacemente, contribuite a costruire un mondo più libero e fraterno.

4. La Parola del Signore illumina questo cammino di solidarietà. Poco fa è 
risuonato in questa Aula il Vangelo delle Beatitudini e su questo maxischermo è stato 
possibile ammirare il volto di Gesù misericordioso. Nel Regno di Dio - ci ricorda 
Cristo - si vive una felicità "controcorrente", non basata sul successo e sul benesse­
re, ma che trova la sua ragione profonda nel mistero della Croce. Dio si è fatto uomo 
per amore; ha voluto condividere fino in fondo la nostra condizione, scegliendo di 
essere, in un certo senso, "disabile" per arricchirci con questa sua povertà (cfr. Fil 
2,6-8; 2 Cor 8,9).

«Beati i poveri, gli afflitti, i perseguitati a causa della giustizia», perché grande 
è la loro ricompensa nei Cieli! Sta qui il paradosso della speranza cristiana: quel che 
sembra umanamente una rovina, nel piano divino è sempre un progetto di salvezza. Ripar­
tiamo incoraggiati da questa giornata giubilare, tutta segnata dalle Beatitudini 
evangeliche. Cristo, nostro compagno di viaggio, è la nostra gioia. Tra pochi giorni 
lo contempleremo nel mistero del suo Natale: da Betlemme, dove ha scelto di farsi 
uno di noi, rinnoverà il suo annuncio di felicità. A noi il compito di farlo giungere 
dappertutto, perché sia per ciascuno sorgente di serenità e di pace. Per questo 
prego, mentre di cuore tutti vi benedico.



1538 Atti del Santo Padre

Omelia nel Giubileo dei Catechisti e dei Docenti di religione

«Ogni uomo possa, in Cristo, 
vedere la salvezza di Dio!»

Domenica 10 dicembre, in occasione del Giubileo dei Catechisti e dei Docenti di religione, il 
Santo Padre ha presieduto una Concelebrazione Eucaristica in Piazza San Pietro ed ha pronun­
ciato la seguente omelia:

1. «Preparate la via del Signore, raddrizzate i suoi sentieri!» (Le 3,4). Con queste 
parole si rivolge a noi oggi Giovanni il Battista. La sua ascetica figura incarna, in un 
certo senso, il significato di questo tempo di attesa e di preparazione della venuta 
del Signore. Nel deserto di Giuda, egli proclama che è giunto ormai il compimento 
delle promesse ed il Regno di Dio è vicino: occorre per questo con urgenza abban­
donare le vie del peccato e credere al Vangelo (cfr. Me 1,15).

Quale figura poteva essere più adatta di Giovanni Battista per questo vostro 
Giubileo, carissimi catechisti e insegnanti di religione cattolica? A tutti voi, qui con­
venuti da diversi Paesi, in rappresentanza di numerose Chiese particolari, rivolgo 
il mio affettuoso saluto. Ringrazio il Signor Cardinale Dario Castrillón Hoyos, Pre­
fetto della Congregazione per il Clero, ed i vostri due rappresentanti, per le gentili 
parole che, all'inizio di questa celebrazione, mi hanno rivolto a nome di tutti voi.

2. Nel Battista, voi ritrovate oggi i tratti fondamentali del vostro servizio ecclesiale. 
Confrontandovi con lui, siete incoraggiati a compiere una verifica della missione 
che la Chiesa vi affida. Chi è Giovanni Battista? È anzitutto un credente impegnato 
in prima persona in un esigente cammino spirituale, fatto di ascolto attento e costante 
della Parola di salvezza. Egli, inoltre, testimonia uno stile di vita distaccato e povero; 
dimostra grande coraggio nel proclamare a tutti la volontà di Dio, fino alle estreme con­
seguenze. Non cede alla facile tentazione di assumere un ruolo di primo piano, ma 
con umiltà abbassa se stesso per esaltare Gesù.

Come Giovanni Battista, anche il catechista è chiamato ad indicare in Gesù il 
Messia atteso, il Cristo. Suo compito è di invitare a fissare lo sguardo su Gesù e a seguir­
lo, perché solo Lui è il Maestro, il Signore, il Salvatore. Come il Precursore, il cate­
chista non deve porre in risalto se stesso, ma Cristo. Tutto va orientato a Lui: alla sua 
venuta, alla sua presenza, al suo mistero.

Il catechista deve essere voce che rimanda alla Parola, amico che conduce allo 
Sposo. E tuttavia, come Giovanni, anch'egli è in un certo senso indispensabile, perché 
l'esperienza della fede ha sempre bisogno di un mediatore, che sia al tempo stesso 
testimone. Chi di noi non ringrazia il Signore per un valido catechista - sacerdote, 
religioso, religiosa, laico - al quale si sente debitore della prima esposizione orga­
nica e coinvolgente del mistero cristiano?

3. La vostra opera, cari catechisti ed insegnanti di religione, è quanto mai neces­
saria e richiede da parte vostra costante fedeltà a Cristo ed alla Chiesa. Tutti i fede­
li, infatti, hanno diritto di ricevere da coloro che, per ufficio o per mandato, sono 
responsabili della catechesi e della predicazione, risposte non soggettive, ma rispon­
denti al Magistero costante della Chiesa, alla fede da sempre insegnata autorevolmen­
te da quanti sono costituiti Maestri e vissuta in modo esemplare dai Santi.



Atti del Santo Padre 1539

A questo proposito, vorrei qui ricordare l'importante Esortazione Apostolica 
Quinque iam anni, che il Servo di Dio Papa Paolo VI indirizzò all'Episcopato cattoli­
co cinque anni dopo il Concilio Vaticano II, vale a dire trent'anni fa, esattamente 1'8 
dicembre del 1970. Egli, il Papa, denunciava la pericolosa tendenza a ricostruire, su 
basi psicologiche e sociologiche, un cristianesimo avulso dalla Tradizione ininter­
rotta che si ricollega alla fede degli Apostoli (cfr. Insegnamenti di Paolo VI, VIII 
[1970], 1420). Anche a voi, carissimi, spetta collaborare con i Vescovi affinché il 
necessario sforzo per far comprendere il messaggio agli uomini e alle donne del nostro 
tempo non tradisca mai la verità e la continuità della dottrina della fede (cfr. Ivi, 1422).

Ma non basta la conoscenza intellettuale di Cristo e del suo Vangelo. Credere in 
Lui, infatti, significa seguirlo. Per questo dobbiamo andare alla scuola degli Aposto­
li, dei Confessori della fede, dei Santi e delle Sante di ogni tempo, che hanno contri­
buito a diffondere e a fare amare il nome di Cristo, mediante la testimonianza di una 
vita spesa generosamente e gioiosamente per Lui e per i fratelli.

4. A questo riguardo, l'odierna pagina evangelica ci invita ad un accurato 
esame di coscienza. San Luca parla di "sentieri da raddrizzare", di "monti" e di 
"colli da abbassare", perché ogni uomo possa vedere la salvezza di Dio (cfr. Lc 
3,4-6). Questi "burroni da riempire" fanno pensare al distacco, che si constata in 
alcuni, tra la fede che professano e la vita quotidiana che conducono: il Concilio ha 
annoverato questo distacco «tra i più gravi errori del nostro tempo» (Gaudium et 
spes, 43).

I "sentieri da raddrizzare" richiamano, inoltre, la condizione di taluni credenti 
che, dal patrimonio integrale ed immutabile della fede, ritagliano elementi soggetti­
vamente scelti, magari alla luce della mentalità dominante, e si allontanano dalla 
strada diritta della spiritualità evangelica per far riferimento a vaghi valori ispirati 
ad un moralismo convenzionale e irenistico. In realtà, pur vivendo in una società 
multietnica e multireligiosa, il cristiano non può non avvertire l'urgenza del man­
dato missionario che induceva San Paolo ad esclamare: «Guai a me se non predi­
cassi il Vangelo!» (1 Cor 9,16). In ogni circostanza, in ogni ambiente, favorevole o 
meno, va proposto con coraggio il Vangelo di Cristo, annuncio di felicità per ogni 
persona di qualunque età, categoria, cultura e Nazione.

5. Consapevole di ciò, la Chiesa ha posto, negli ultimi decenni, un impegno 
ancora più grande nel rinnovamento della catechesi secondo gli insegnamenti e lo spi­
rito del Concilio Vaticano IL Basti qui far cenno ad alcune importanti iniziative 
ecclesiali, tra cui le Assemblee del Sinodo dei Vescovi, in particolare quella del 1974 
dedicata all'evangelizzazione; come pure ai vari documenti della Santa Sede e degli 
Episcopati, editi in questi decenni. Un posto speciale occupa, naturalmente, il Cate­
chismo della Chiesa Cattolica, pubblicato nel 1992, cui ha fatto seguito, tre anni fa, una 
nuova redazione del Direttorio Generale per la Catechesi. Quest'abbondanza di even­
ti e di documenti sta a testimoniare la sollecitudine della Chiesa che, introducendosi 
nel Terzo Millennio, si sente spinta dal Signore ad impegnarsi con slancio rinnova­
to nell'annuncio del messaggio evangelico.

6. La missione catechistica della Chiesa ha davanti a sé importanti traguardi. 
Gli Episcopati stanno approntando i catechismi nazionali, che, alla luce del Catechi­
smo della Chiesa Cattolica, presenteranno la sintesi organica della fede in modo ade­
guato alle «differenze di cultura, di età, di vita spirituale e di situazione ecclesiale 
di coloro cui la catechesi è rivolta» (CCC, 24).

Un augurio sale dal cuore e diventa preghiera: possa il messaggio cristiano, 
integro e universale, permeare tutti gli ambiti e i livelli di cultura e di responsabilità so-



1540 Atti del Santo Padre

ciale! Possa, in particolare, secondo una gloriosa tradizione, tradursi nel linguaggio 
dell'arte e della comunicazione sociale, così da raggiungere i più diversi ambienti 
umani!

Con grande affetto, in questo momento solenne, incoraggio voi, impegnati nelle 
diverse modalità catechistiche: dalla catechesi parrocchiale, che in un certo senso è fer­
mento di tutte le altre, alla catechesi familiare, a quella nelle scuole cattoliche, nelle 
associazioni, nei movimenti, nelle nuove comunità ecclesiali. L'esperienza insegna che 
la qualità dell'azione catechistica dipende in larga misura dalla presenza pastoral­
mente sollecita e affettuosa dei sacerdoti. Cari presbiteri, in particolare voi, cari par­
roci, non fate mancare la vostra diligente laboriosità negli itinerari di iniziazione cri­
stiana e nella formazione dei catechisti. Siate loro vicini, accompagnateli. È un 
importante servizio che la Chiesa vi domanda.

7. «Prego sempre con gioia per voi in ogni mia preghiera, a motivo della vostra coope­
razione alla diffusione del Vangelo» (Fil 1,4-5). Carissimi Fratelli e Sorelle, faccio volen­
tieri mie le parole dell'Apostolo Paolo, riproposte dall'odierna liturgia, e vi dico: 
voi, catechisti di ogni età e condizione, siete sempre presenti nelle mie preghiere, e il 
pensiero di voi, impegnati a diffondere il Vangelo in ogni parte del mondo e in ogni 
situazione sociale, è per me motivo di conforto e di speranza. Con voi, desidero 
oggi rendere omaggio ai numerosi vostri colleghi che hanno pagato con ogni genere di 
sofferenze e spesso anche con la vita la loro fedeltà al Vangelo e alle comunità cui erano 
inviati. Il loro esempio sia stimolo e incoraggiamento per ciascuno di voi.

«Ogni uomo vedrà la salvezza di Dio!» (Le 3,6), così diceva nel deserto Giovanni il 
Battista, preannunciando la pienezza dei tempi. Facciamo nostro questo grido di 
speranza, celebrando il Giubileo bimillenario dell'Incarnazione. Ogni uomo possa, in 
Cristo, vedere la salvezza di Dio! Per questo egli deve incontrarlo, conoscerlo, seguir­
lo. Questa, carissimi, è la missione della Chiesa; questa è la vostra missione! Il Papa 
vi dice: Andate! Come il Battista, preparate la via al Signore che viene.

Vi guidi e vi assista Maria Santissima, la Vergine dell'Avvento, la Stella della 
nuova evangelizzazione. Siate docili come lei alla divina Parola ed il suo Magnificat 
vi sproni alla lode e al coraggio profetico. Così, anche grazie a voi, si realizzeranno 
le parole del Vangelo: ogni uomo vedrà la salvezza di Dio!

Sia lodato Gesù Cristo!



Atti del Santo Padre 1541

Omelia nel Giubileo del Mondo dello Spettacolo

Siate sempre modelli positivi e coerenti
Domenica 17 dicembre, il Santo Padre ha presieduto in Piazza San Pietro una Concelebrazione 
Eucaristica in occasione del Giubileo del Mondo dello Spettacolo ed ha pronunciato la seguente 
omelia:

1. «Rallegratevi... il Signore è vicino!» (Fil 4,4.5).
L'odierna terza Domenica di Avvento è caratterizzata dalla gioia: la gioia di chi 

attende Colui che "è vicino", il Dio-con-noi, preannunciato dai Profeti. E la "grande 
gioia" del Natale che oggi pregustiamo; una gioia che «sarà di tutto il popolo», per­
ché il Salvatore è venuto e verrà di nuovo a visitarci dall'alto, come sole che sorge 
(cfr. Le 1,78).

È la gioia dei cristiani, pellegrini nel mondo, che attendono con speranza il ritorno 
glorioso di Colui che, per venire in nostro aiuto, si è spogliato della sua gloria divi­
na. È la gioia di questo Anno Santo, che commemora i due Millenni da quando il Figlio 
di Dio, Luce da Luce, ha rischiarato con il fulgore della sua presenza la storia del­
l'umanità.

Assumono pertanto singolare eloquenza, in tale prospettiva, le parole del Pro­
feta Sofonia, che abbiamo ascoltato nella prima Lettura: «Gioisci, figlia di Sion, esul­
ta, Israele, e rallegrati con tutto il cuore, figlia di Gerusalemme! Il Signore ha revo­
cato la tua condanna, ha disperso il tuo nemico» (So/3,14-15): ecco l'«anno di grazia 
del Signore», che ci risana dal peccato e dalle sue ferite!

2. Risuona con forte intensità nella nostra assemblea questo consolante annun­
cio profetico: «Il Signore tuo Dio in mezzo a te è un salvatore potente. Esulterà di gioia per 
te, ti rinnoverà con il suo amore» (Sof 3,17).

E Lui che è venuto ed è Lui che attendiamo. Su di Lui ci invita a tenere fisso lo 
sguardo l'Anno Giubilare, soprattutto in questo Avvento del Duemila. Il "Salvato­
re potente" viene oggi additato anche a voi, carissimi Fratelli e Sorelle, che in vari 
modi operate nel mondo dello spettacolo. In suo nome vi accolgo e cordialmente vi salu­
to. Ringrazio con affetto per le parole gentili che mi sono state rivolte da Mons. John 
Patrick Foley, Presidente dei Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali, e da 
due vostri rappresentanti. Estendo il mio saluto ai vostri colleghi ed amici che non 
hanno potuto essere presenti.

3. Il Vangelo di Luca, domenica scorsa, ci ha presentato Giovanni Battista, che 
sulle rive del Giordano proclamava l'imminente venuta del Messia. Oggi la liturgia 
ci fa ascoltare la continuazione di quel testo evangelico: il Battista indica alle folle 
come preparare concretamente la via del Signore. Alle diverse categorie di persone che gli 
domandano: «E noi, che cosa dobbiamo fare?» (Le 3,10-12.14), egli indica quel che è 
necessario compiere per prepararsi ad accogliere il Messia.

Questa pagina evangelica fa pensare, in un certo senso, agli incontri giubilari per 
le svariate categorie sociali o professionali. Fa pensare pure a voi, cari Fratelli e Sorelle: 
con il vostro pellegrinaggio giubilare è come se foste venuti anche voi a chiedere: 
«Che cosa dobbiamo fare?». La prima risposta che vi offre la Parola di Dio è un invi­
to a ritrovare la gioia. Il Giubileo - termine che si collega con "giubilo" - non è forse 
l'esortazione ad essere pieni di gioia, perché il Signore è venuto ad abitare in mezzo 
a noi e ci ha donato il suo amore?



1542 Atti del Santo Padre

Questa gioia che scaturisce dalla grazia divina, però, non è un'allegria superficia­
le ed effimera. È una gioia profonda, radicata nel cuore e capace di pervadere l'inte­
ra esistenza del credente. Una gioia che può convivere con le difficoltà, con le prove, 
addirittura - per quanto ciò possa sembrare paradossale - con il dolore e la morte. 
È la gioia del Natale e della Pasqua, dono del Figlio di Dio incarnato, morto e risor­
to; una gioia che nessuno può togliere a quanti sono uniti a Lui nella fede e nelle 
opere (cfr. Gv 16,22-23).

Molti di voi, carissimi, lavorano per l'intrattenimento del pubblico, nell'ideazione 
e nella realizzazione di spettacoli, che intendono offrire occasione di sana disten­
sione e di svago. Se la gioia cristiana si pone in senso proprio su di un piano più 
direttamente spirituale, essa abbraccia però anche il sano divertimento che fa bene al 
corpo e allo spirito. La società, pertanto, dev'essere grata a chi produce e realizza 
trasmissioni e programmi intelligenti e distensivi, divertenti senza essere alienanti, 
umoristici ma non volgari. Diffondere autentica allegria può essere una forma 
genuina di carità sociale.

4. La Chiesa, poi, come Giovanni Battista, ha oggi un messaggio specifico per voi, 
cari operatori del mondo dello spettacolo. Un messaggio che si potrebbe articolare 
in questi termini: nel vostro lavoro abbiate sempre presenti le persone dei vostri desti­
natari, i loro diritti e le loro legittime attese, tanto più quando si tratta di soggetti in 
formazione. Non lasciatevi condizionare dal mero interesse economico o ideologi­
co. È questo il principio fondamentale dell'etica delle comunicazioni sociali, che cia­
scuno di voi è chiamato ad applicare nel proprio ambito di attività. Su ciò il Ponti­
ficio Consiglio delle Comunicazioni Sociali ha pubblicato nel giugno scorso uno 
specifico documento: Etica nelle Comunicazioni Sociali, sul quale vi invito a riflettere.

Soprattutto coloro, tra voi, che sono maggiormente noti al pubblico, devono 
essere costantemente consapevoli della loro responsabilità. A voi, cari amici, guar­
da con simpatia ed interesse la gente. Siate sempre per loro modelli positivi e coe­
renti, capaci di infondere fiducia, ottimismo e speranza.

Per poter realizzare quest'impegnativa vostra missione, vi viene in aiuto il 
Signore, al quale potete ricorrere mediante l'ascolto della sua Parola e la preghiera. 
Sì, carissimi, voi che lavorate con le immagini, i gesti, i suoni; in altre parole, lavo­
rate con l'esteriorità. Proprio per questo, voi dovete essere uomini e donne di forte 
interiorità, capaci di raccoglimento. In noi abita Dio, più intimo a noi di noi stessi, 
come rilevava Agostino. Se saprete dialogare con Lui, potrete meglio comunicare 
con il prossimo. Se avrete viva sensibilità per il bene, il vero e il bello, i prodotti 
della vostra creatività, anche i più semplici, saranno di buona qualità estetica e 
morale.

5. La Chiesa vi è vicina e conta su di voi! Essa attende che nel cinema, nella televi­
sione, nella radio, nel teatro, nel circo e in ogni forma di intrattenimento trasfon­
diate quel "lievito" evangelico grazie al quale ogni realtà umana sviluppa al massi­
mo le sue potenzialità positive.

Non è pensabile una nuova evangelizzazione che non coinvolga il vostro mondo, il 
mondo dello spettacolo, così importante per la formazione delle mentalità e dei 
costumi. Penso qui alle tante iniziative che ripropongono il messaggio biblico e il 
ricchissimo patrimonio della tradizione cristiana nel linguaggio delle forme, dei 
suoni, delle immagini mediante il teatro, il cinema, la televisione. Penso pure a , 
quelle opere e a quei programmi non esplicitamente religiosi, che sono, tuttavia, 
capaci di parlare al cuore delle persone, suscitando in esse stupore, domande, rifles­
sioni.



Atti del Santo Padre 1543

6. Carissimi Fratelli e Sorelle! La Provvidenza ha voluto che questo vostro Giu­
bileo si celebrasse a pochi giorni dal Natale, la festa senza dubbio più rappresentata 
nel vostro campo di lavoro, a tutti i livelli, dai mass media ai presepi viventi. L'o­
dierno incontro ci aiuta così ad entrare in sintonia con l'autentico spirito natalizio, 
ben diverso da quello mondano che ne fa un'occasione di commercio.

Lasciate che a guidarvi nell'itinerario di preparazione a questa solennità sia 
Maria, la Madre del Verbo incarnato. Ella attende in silenzio il compimento delle 
promesse divine e ci insegna che per portare al mondo la pace e la gioia occorre prima 
accogliere nel cuore il Principe della Pace e la sorgente della gioia, Gesù Cristo. Perché que­
sto avvenga, è necessario convertirsi al suo amore, essere disponibili a compiere la 
sua volontà.

Il mio augurio è che possiate pure voi, carissimi, amici del mondo dello spetta­
colo, fare questa consolante esperienza. Con i linguaggi più diversi, sarete allora 
portatori di gioia, di quella gioia che Cristo nel Natale dona all'intera umanità.



1544 Atti del Santo Padre

Ai Cardinali e alla Curia Romana per gli auguri di Natale

La Porta Santa si chiude ma più che mai 
resta spalancata la Porta viva che è Cristo

Giovedì 21 dicembre, ricevendo in udienza i Cardinali, la Famiglia Pontifìcia, la Curia e la Prelatu­
ra Romana per la presentazione degli auguri natalizi, il Santo Padre ha pronunciato il seguente 
discorso:

1. Pater misit Filium suum Salvatorem mundi: gaudeamus!
Particolarmente viva è la gioia che sperimentiamo in questo Natale del Grande 

Giubileo, nel quale con maggior emozione contempliamo il volto di Cristo, a due­
mila anni dalla sua nascita. Gaudeamus! E sull'onda di questo gaudio profondo del­
l'animo che vi porgo il mio cordiale saluto, carissimi Signori Cardinali e collabora­
tori della Curia Romana, convenuti per questo tradizionale appuntamento di 
famiglia.

Sono grato a Lei, Signor Cardinale Decano, per aver voluto esprimere, con gli 
auguri che di cuore ricambio, i sentimenti di affetto e devozione della Curia Roma­
na. Essi scaturiscono non soltanto da umana finezza d'animo, ma dalla fede che 
insieme condividiamo, e che ci assicura la speciale presenza di Cristo, dove «due o 
tre sono riuniti nel suo nome» (cfr. Mt 18,20).

Pater misit Filium suum Salvatorem mundi! Questa verità centrale della fede cri­
stiana ci offre anche il criterio di un bilancio, per così dire, "spirituale", di questo 
Anno laborioso, e soprattutto addita la strada che si apre davanti a noi. La Porta 
Santa sta per essere chiusa, ma il Cristo che essa rappresenta è «lo stesso ieri, oggi 
e sempre» (Eb 13,8). È Lui la "porta"! (cfr. Gv 10,9). È Lui la "via"! (cfr. Gv 14,6). Se 
voi siete qui, come speciale comunità radunata intorno al Successore di Pietro, lo 
siete perché chiamati da Cristo a servizio della Chiesa, che Egli si è acquistato col 
suo Sangue (cfr. At 20,28).

2. E nel suo nome che abbiamo vissuto quest'Anno di grazia, durante il quale 
sono state mobilitate tante energie all'interno del popolo cristiano, sia a livello uni­
versale che nelle Chiese particolari. Abbiamo visto affluire qui, al centro della cri­
stianità, alle varie Basiliche e in particolare presso la Tomba del Principe degli Apo­
stoli, un grandissimo numero di pellegrini. Essi hanno offerto, giorno dopo giorno, 
nello stupendo scenario di Piazza San Pietro, testimonianze sempre nuove di fede 
e di devozione o partecipando a solenni celebrazioni pubbliche o avanzando in 
ordinato raccoglimento verso la Porta Santa. Piazza San Pietro è stata quest'anno 
più che mai un "micro-cosmo" in cui le più varie situazioni dell'umanità si sono 
avvicendate.

Attraverso i pellegrini dei diversi Continenti, il mondo in qualche modo è venu­
to a Roma. Dai bambini agli anziani, dagli artisti agli sportivi, dai disabili alle fami­
glie, dai politici ai giornalisti, dai Vescovi ai presbiteri e consacrati, tante persone si 
sono qui ritrovate col desiderio di portare a Cristo non soltanto se stesse, ma anche 
il loro lavoro, i loro ambienti professionali e culturali, la loro storia quotidiana.

A ciascuno di questi gruppi, generalmente molto numerosi, ho potuto annun­
ciare ancora una volta Cristo, il Salvatore del mondo, il Redentore dell'uomo. Nel 
comune ricordo è rimasto particolarmente vivo il Giubileo dei giovani, e non solo



Atti del Santo Padre 1545

per le dimensioni che lo hanno contraddistinto, ma soprattutto per l'impegno che i 
"ragazzi del Papa" - come sono stati chiamati - hanno saputo dimostrare. A loro 
chiesi: «Che cosa anzi chi siete venuti a cercare?». E con l'avallo del loro applauso ho 
interpretato i loro sentimenti dicendo: «Siete venuti a cercare Gesù Cristo!» (Discor­
so in Piazza San Pietro, 15 agosto 2000).

3. Al buon esito di tutto questo movimento - vero pellegrinaggio del Popolo di 
Dio - anche voi, carissimi collaboratori della Curia Romana, avete contribuito, ado­
perandovi, in collaborazione col Comitato del Grande Giubileo e con gli enti di 
volta in volta implicati, per assicurare la riuscita delle celebrazioni di vostra com­
petenza. Approfitto di questa circostanza per esprimere il mio grato apprezzamen­
to ai Dicasteri ed alle Amministrazioni della Santa Sede, come pure agli Uffici del 
Governatorato. Essi si sono generosamente impegnati, negli ambiti delle rispettive 
competenze, per la conveniente attuazione delle diverse Giornate Giubilari.

E come dimenticare il diuturno lavoro del Cardinale Arciprete della Basilica 
Vaticana, nonché la dedizione della Segreteria di Stato, della Prefettura della Casa 
Pontificia e dell'Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Pontificie? Né posso tralascia­
re una speciale menzione per la costante disponibilità mostrata dagli Organismi 
preposti alla comunicazione sociale, da L'Osservatore Romano alla Sala Stampa, alla 
Radio Vaticana, al Centro Televisivo Vaticano. E potrei non ricordare il ministero 
nascosto, ma così importante, dei Penitenzieri e dei Confessori delle varie Basiliche? 
Un grato riconoscimento va poi al Vicariato di Roma per il grande contributo offer­
to in varie manifestazioni dell'Anno Giubilare, specialmente per il Congresso Euca­
ristico e la Giornata Mondiale della Gioventù. Penso, inoltre, ai tanti volontari, gio­
vani ed adulti provenienti da varie Nazioni. Troppo lungo sarebbe l'elenco di 
quanti hanno speso le loro energie per la buona riuscita del Giubileo. Tutto è sotto 
lo sguardo di Dio e, secondo la parola di Gesù, sarà lo stesso Padre «che vede nel 
segreto» (Mt 6,6) a ricompensare quanti hanno lavorato nel suo nome e per l'av­
vento del suo Regno.

4. Mi pare significativo, tuttavia, in questa circostanza, che ci vede riuniti per 
esprimere la nostra comunione, fare specifica memoria del Giubileo che la Curia 
Romana ha vissuto in prima persona lo scorso 22 febbraio, quasi per gustarne anco­
ra una volta i frutti spirituali. Il Giubileo della Curia è stato un momento di inten­
sa esperienza di fede, modulata sulle parole di Pietro: «Tu sei il Cristo, il Figlio del 
Dio vivente» (Mt 16,16). Su queste parole si misura la fede di tutta la Chiesa. In 
modo speciale poggia su questa confessione del Principe degli Apostoli il "ministe­
rium petrinum” e, con esso, il compito riservato alla speciale comunità che noi for­
miamo. Ciò che noi siamo, infatti, lo siamo in funzione del ministero che Cristo ha 
affidato a Pietro: «Pasci i miei agnelli, pasci le mie pecorelle» (cfr. Gv 21,15-17).

Mistero di grazia e di condiscendenza, questo, che si può comprendere solo nel­
l'ottica della fede. Proprio in occasione del vostro Giubileo, vi dicevo che «il mini­
stero petrino non si fonda sulle capacità e sulle forze umane, ma sulla preghiera di 
Cristo, che implora il Padre perché la fede di Simone "non venga meno" (Le 22,32)». 
E un'esperienza che faccio ogni giorno. L'Anno Giubilare è stato anche per me un 
momento in cui ho avvertito più forte la presenza di Cristo. Il lavoro è stato - com'e­
ra prevedibile - più gravoso del solito, ma con l'aiuto di Dio tutto è andato per il 
meglio. Alla fine ormai di quest'Anno singolare desidero dare lode al Signore che mi 
ha concesso di annunciare così largamente il suo nome, facendo pienamente mio il 
programma dell'Apostolo Paolo: «Noi infatti non predichiamo noi stessi, ma Cristo 
Gesù Signore; quanto a noi, siamo i vostri servitori per amore di Gesù» (2 Cor 4,5).



1546 Atti del Santo Padre

5. Questa prospettiva di fede segni costantemente anche il vostro speciale ser­
vizio, carissimi confratelli. Se Cristo sostiene colui che Egli ha scelto come Succes­
sore di Pietro, non mancherà certamente di concedere la sua grazia anche a voi, che 
avete l'impegnativo compito di coadiuvarlo. Ma se grande è il dono, elevata è anche 
la responsabilità di corrispondervi in modo adeguato. La Curia Romana dev'esse­
re, pertanto, un luogo in cui si respira santità. Un luogo a cui devono essere profon­
damente estranei la competizione e il carrierismo, in cui deve vigere solo l'amore 
per Cristo, manifestato nella gioia della comunione e del servizio, ad imitazione di 
Colui che è «venuto non per essere servito, ma per servire» (Me 10,45).

6. Ho voluto sottolineare questo essenziale riferimento a Cristo con il pellegri­
naggio in Terra Santa, preceduto dalla commemorazione di Abramo "nostro padre 
nella fede" nell'Aula Paolo VI e dalla visita ad alcuni luoghi veterotestamentari 
della storia della salvezza soprattutto sul Sinai. Come dimenticare l'emozione di 
quei giorni di marzo in cui mi è stato dato di rivivere la vicenda storica di Gesù nei 
suoi momenti fondamentali, dalla nascita a Betlemme alla morte sul Golgotha? In 
modo speciale nel Cenacolo ho pensato a voi, miei carissimi collaboratori della 
Curia Romana. Vi ho portati tutti con me nel ricordo e nella preghiera. E stata una 
vera "immersione" nel mistero di Cristo. Al tempo stesso, è stata un'occasione d'in­
contro non soltanto con la comunità cristiana, ma anche con quella ebraica e con 
quella islamica. Nella stima che ho manifestato a quelle comunità, e che mi è stata 
da loro pienamente ricambiata, ho potuto pregustare la gioia che tutti sperimente­
ranno, quale riflesso della gioia di Dio stesso, quando quella terra così santa e pur­
troppo così straziata troverà finalmente la pace. Noi vogliamo oggi dire la nostra 
vicinanza a quanti stanno soffrendo in quell'estenuante conflitto, ed invochiamo 
Dio perché plachi la violenza dei sentimenti e delle armi, e orienti gli animi a solu­
zioni adeguate per una pace giusta e duratura.

7. Una stupenda icona dell'Anno Giubilare rimane sicuramente il momento di 
preghiera ecumenica che lo ha caratterizzato fin dalle prime battute. Ricordo, ricor­
diamo tutti con commozione l'apertura della Porta Santa a San Paolo fuori le Mura, 
il 18 gennaio. A spingere quella porta c'erano non solo le mie mani, ma anche quel­
le del Metropolita Athanasios in rappresentanza del Patriarca Ecumenico di Co­
stantinopoli e quelle del Primate Anglicano George Carey. Nelle nostre persone era 
rappresentata l'intera cristianità, addolorata per le divisioni storiche che la ferisco­
no, ma in ascolto al tempo stesso dello Spirito di Dio che la spinge verso la piena 
comunione.

Di fronte alle persistenti fatiche del cammino ecumenico occorre non perdersi 
d'animo. Dobbiamo credere che il traguardo della piena unità di tutti i cristiani è 
realmente possibile, con la forza di Cristo che ci sostiene. Da parte nostra, accanto 
alla preghiera e al dialogo teologico, dobbiamo coltivare quell'atteggiamento spiri­
tuale che, proprio in quella suggestiva circostanza, ho indicato come il "sacrificio 
dell'unità". Con quelle parole volevo evocare la capacità di «mutare il nostro sguar­
do, dilatare il nostro orizzonte, saper riconoscere l'azione dello Spirito Santo che 
opera nei nostri fratelli, scoprire volti nuovi di santità, aprirci ad aspetti inediti del­
l'impegno cristiano» (Omelia durante la solenne celebrazione ecumenica, 18 gennaio 
2000).

8. Con analoga apertura d'animo il Giubileo si è posto nel solco del dialogo 
inter-religioso che, inaugurato dal Concilio Vaticano II con la Dichiarazione Nostra 
aetate, ha registrato in questi decenni significativi passi avanti. Ricordo, in partico­
lare, la preghiera di Assisi del 1986 e quella in Piazza San Pietro dello scorso anno.



Atti del Santo Padre 1547

Si tratta ovviamente di un dialogo che non intende in alcun modo sminuire il dove­
roso annuncio di Cristo quale unico Salvatore del mondo, come ha recentemente 
ribadito la Dichiarazione Dominus lesus. Il dialogo non pone in discussione questa 
verità essenziale per la fede cristiana, ma poggia sul presupposto che, proprio alla 
luce del mistero di Dio rivelato in Cristo, possiamo cogliere tanti semi di luce spar­
si dallo Spirito nelle varie culture e religioni. Pertanto, nella coltivazione dialogica 
di tali semi, è possibile crescere insieme, anche con i credenti di altre religioni, nel­
l'amore di Dio, nel servizio all'umanità, nel cammino verso la pienezza di verità, a 
cui misteriosamente ci conduce lo Spirito di Dio (cfr. Gv 16,13).

9. Il Grande Giubileo, ispirandosi alle sue lontane ma sempre vive origini bibli­
che, è stato anche un anno di più intensa presa di coscienza dell'urgenza della 
carità, specie nella dimensione dell'aiuto che va prestato ai Paesi più poveri. Solo 
nel contesto di un impegno ispirato ad una solidarietà "globale" può trovarsi il 
rimedio ai rischi insiti in un'economia mondiale tendenzialmente priva di regole a 
tutela dei soggetti più deboli. Grande significato ha avuto, in questo senso, l'impe­
gno della Chiesa per la riduzione del debito internazionale dei Paesi poveri. Ciò che 
non pochi Parlamenti hanno deliberato è senza dubbio incoraggiante, ma molto 
resta da fare.

Ugualmente vorrei qui ringraziare i responsabili delle Nazioni che hanno accol­
to il mio ripetuto appello a compiere un "segno di clemenza a vantaggio di tutti i 
detenuti". Auspico che il cammino iniziato sia portato a compimento. Al di là di 
questi problemi specifici, poi, è l'intero spazio della carità che la riflessione giubila­
re ha posto davanti ai nostri occhi, sollecitando tutti i cristiani ad un atteggiamento 
di generosa condivisione. La carità rimane la grande consegna per il cammino che 
ci attende. E attraverso di essa che risplende pienamente la verità di Dio-Amore, di 
quel Dio che «ha tanto amato il mondo, da dare il suo Figlio unigenito» (Gv 3,16).

10. Pater misit Filium suum Salvatorem mundi: gaudeamus! Questa certezza ha 
guidato i duemila anni della storia cristiana. Ancora da essa dobbiamo ricomincia­
re in questo inizio di Millennio. Ripartire da Cristo! E questa la parola d'ordine che 
deve accompagnare la Chiesa nel suo introdursi entro il Terzo Millennio. Tra qual­
che giorno la Porta Santa si chiude, ma più che mai resta spalancata la Porta viva 
che è Cristo stesso. Sono sicuro che in questa ripresa del cammino, ancora una volta 
voi, carissimi collaboratori della Curia Romana, sarete disponibili e pronti. Nel 
mondo dello spirito non si danno pause! Il segreto di questo slancio inesausto è Cri­
sto stesso, che tra qualche giorno la liturgia ci farà contemplare Bambino nel Prese­
pe. A Lui, per intercessione di Maria, Madre della Speranza, chiederemo di avvol­
gerci con la sua luce e di sostenerci nel nuovo cammino.

Nel suo nome vi abbraccio tutti con affetto e, nel porgervi i più cordiali auguri, 
vi imparto volentieri la Benedizione Apostolica.

Buon Natale!





Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE PER IL CULTO DIVINO 
E LA DISCIPLINA DEI SACRAMENTI

Risposta a un quesito

POSIZIONE DEL SACERDOTE 
DURANTE LA LITURGIA EUCARISTICA

È stato chiesto alla Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti se 
l’enunciato del n. 299 dell' Institutio Generalis Missalis Romani costituisca una normativa 
secondo la quale, durante la liturgia eucaristica, la posizione del sacerdote versus absidem 
sia da considerarsi esclusa.

La Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, re mature per­
pensa et habita ratione dei precedenti liturgici, risponde:

Negative et ad mentem.
* * *

La mens comprende diversi elementi di cui tenere conto.
Innanzi tutto si deve aver presente che la parola expedit non costituisce una forma 

obbligatoria, ma un suggerimento che si riferisce sia alla costruzione dell’altare a pariete 
seiunctum, sia alla celebrazione versus populum. La clausola ubi possibile sit si riferisce a 
diversi elementi, come, per esempio, la topografia del luogo, la disponibilità di spazio, l’e­
sistenza di un precedente altare di pregio artistico, la sensibilità della comunità che parteci­
pa alle celebrazioni nella chiesa di cui si tratta, ecc. Si ribadisce che la posizione verso l’as­
semblea sembra più conveniente in quanto rende più facile la comunicazione (cfr. Editoriale 
di Notitiae 29 [1993], 245-249), senza escludere però l’altra possibilità.

Tuttavia, qualunque sia la posizione del sacerdote celebrante, è chiaro che il Sacrificio 
Eucaristico è offerto a Dio uno e trino, e che il Sacerdote principale, sommo ed eterno, è 
Gesù Cristo, che opera attraverso il ministero del sacerdote che presiede visibilmente quale 
Suo strumento. L’assemblea liturgica partecipa alla celebrazione in virtù del sacerdozio 
comune dei fedeli, che ha bisogno del ministero del sacerdote ordinato per esservi esercita­
to nella Sinassi Eucaristica. Si deve distinguere la posizione fìsica, relativa specialmente alla 
comunicazione tra i vari membri dell’assemblea e l’orientamento spirituale e interiore di

1549



1550 Atti della Santa Sede

tutti. Sarebbe un grave errore immaginare che l’orientamento principale dell’azione sacrifi­
cale sia la comunità. Se il sacerdote celebra versus populum, ciò che è legittimo e spesso 
consigliabile, il suo atteggiamento spirituale dev’essere sempre versus Deum per lesum 
Christum, come rappresentante della Chiesa intera. Anche la Chiesa, che prende forma con­
creta nell’assemblea che partecipa, è tutta rivolta versus Deum come primo movimento spi­
rituale.

A quanto sembra, la tradizione antica, anche se non unanime, era che il celebrante e la 
comunità orante fossero rivolti versus orientem, punto dal quale viene la luce che è Cristo. 
Non sono rare le antiche chiese, la costruzione delle quali era “orientata” in modo che il 
sacerdote ed il popolo nell’atto di fare la preghiera pubblica si rivolgessero versus orientem.

Si può pensare che quando ci furono difficoltà di spazio o di altro genere, l’abside ideal­
mente rappresentava l’oriente. Oggi l’espressione versus orientem, significa spesso versus 
ahsidem, e quando si parla di versus populum non si pensa all’occidente, bensì verso la 
comunità presente.

Nell’antica architettura delle chiese, il posto del Vescovo o del sacerdote celebrante si 
trovava al centro dell’abside e, seduto, di lì ascoltava la proclamazione delle letture rivolto 
verso la comunità. Ora quel posto presidenziale non viene attribuito alla persona umana del 
Vescovo o del presbitero, né alle sue doti intellettuali e nemmeno alla sua personale santità, 
ma al suo ruolo di strumento del Pontefice invisibile che è il Signore Gesù.

Quando si tratta di chiese antiche o di gran pregio artistico, occorre, inoltre, tenere conto 
della legislazione civile al riguardo dei mutamenti o ristrutturazioni. Un altare posticcio può 
non essere sempre una soluzione dignitosa.

Non bisognerebbe dare eccessiva importanza ad elementi che hanno avuto cambiamen­
ti attraverso i secoli. Ciò che rimarrà sempre è 1’evento celebrato nella liturgia: esso è mani­
festato mediante riti, segni, simboli e parole, che esprimono vari aspetti del mistero, senza 
tuttavia esaurirlo, perché li trascende. L'irrigidirsi su una posizione e assolutizzarla potreb­
be diventare un rifiuto di qualche aspetto della verità che merita rispetto ed accoglienza.

Dal Vaticano, 25 settembre 2000

Jorge A. Card. Medina Estévez
Prefetto

* Francesco Pio Tamburrino
Arcivescovo-Vescovo em. di Teggiano-Policastro 

Segretario



Atti della Santa Sede 1551

PONTIFICIO CONSIGLIO
PER IL DIALOGO INTER RELIGIOSO

Messaggio per la fine del Ramadan

Educare al dialogo: un dovere 
dei Cristiani e dei Musulmani

In occasione della fine del Ramadan (’ldal-Fitr 1421 Egira / 2000 AD), il Cardinale Presidente del 
Pontifìcio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso ha rivolto ai fedeli musulmani il seguente Mes­
saggio, che pubblichiamo in traduzione italiana:

Cari Amici Musulmani!

1. Vorrei innanzi tutto offrirvi i miei più fervidi auguri per Id al-Fitr, con il quale con­
cludete il mese di Ramadan.

Al pari delle altre pratiche religiose che lo accompagnano, quali la preghiera e l’elemo­
sina, Ramadan è un tempo per passare in rassegna la relazione con Dio e i rapporti con gli 
uomini, per ritornare a Lui e ai fratelli. Il digiuno è uno dei modi di cui disponiamo per ren­
dere un culto a Dio, soccorrere i poveri e rafforzare i legami familiari e di amicizia. Il digiu­
no costituisce una forma di educazione poiché esso ci mostra la nostra debolezza e ci apre 
a Dio, predisponendoci ad essere aperti gli uni agli altri.

Il vostro digiuno, secondo gli aspetti e le modalità che lo caratterizzano, partecipa ad 
una pratica comune al cristianesimo e alle altre religioni. Questo mese costituisce dunque un 
tempo propizio durante il quale noi, cristiani e musulmani, ricordiamo «i legami spirituali 
che ci uniscono», secondo le parole di Giovanni Paolo II.

2. Le Nazioni Unite hanno proclamato il 2001 “Anno Internazionale de! Dialogo fra le 
Civiltà”. Esso offrirà l’occasione ai riflettere sui fondamenti del dialogo, le sue conseguen­
ze, i benefici che l’umanità potrà trarne. Il dialogo delle religioni, il dialogo delle civiltà, il 
dialogo delle culture, non sono forse incontri di uomini che edificano una civiltà dell’amo­
re e della pace? Ciascuno di noi è chiamato a favorire questi dialoghi nei loro vari aspetti, 
in modo da apprezzare i valori delle altre culture e delle altre religioni.

3. Tutti coloro che svolgono un servizio a favore dei giovani, a livello educativo, sono 
certamente consapevoli della necessità di educare al dialogo. Il sostegno che si dà lungo i 
sentieri della vita dovrebbe prendere in considerazione quella preparazione che è necessaria 
per vivere in una società di pluralismo etnico, culturale e religioso.

Una educazione così intesa ci richiede innanzi tutto di ampliare la nostra propria visio­
ne aprendola ad una prospettiva sempre più ampia, che ci consenta di guardare al di là del 
nostro Paese, della nostra etnia, della nostra tradizione culturale, e considerare l’umanità 
come una famiglia, nella sua diversità e nelle aspirazioni che essa condivide. È una educa­
zione ai valori fondamentali della dignità umana, della pace, della libertà e della solidarietà. 
Essa ispira il desiderio di conoscere gli altri, di essere compassionevoli nei loro confronti, 
di comprendere i sentimenti più profondi che li animano. Educare al dialogo significa susci­
tare la speranza che sia possibile risolvere le situazioni di conflitto attraverso un impegno a 
livello personale e collettivo.



1552 Atti della Santa Sede

L’educazione al dialogo non riguarda soltanto i bambini o i giovani, ma anche gli adul­
ti. Infatti, il dialogo vero è un continuo esercizio di apprendimento.

4. Nel mese di ottobre del 1999 un’Assemblea Inter-Religiosa sul tema "Alle soglie del 
Terzo Millennio, la collaborazione fra le diverse religioni’’, ha riunito in Vaticano quasi 200 
persone appartenenti a circa 20 tradizioni religiose. Erano presenti 36 musulmani prove­
nienti da 21 Paesi che hanno preso parte attiva ai lavori e alla redazione del Messaggio con­
clusivo. Questo Messaggio affermava l’importanza dell’educazione nella promozione della 
comprensione, della cooperazione e del rispetto reciproco. Ha allo stesso tempo elencato le 
condizioni e i mezzi di questa educazione: sostegno alla famiglia, aiuto ai giovani per for­
mare le loro coscienze, la diffusione di un’informazione obiettiva sulle religioni soprattutto 
attraverso i manuali di educazione religiosa, la revisione dei manuali di storia, il rispetto 
delle religioni da parte dei mass media al fine che ciascuno si possa riconoscere nell’imma­
gine che essi presentano.

5. Il Rapporto finale della medesima Assemblea faceva anch’esso riferimento all’edu­
cazione, chiave della promozione dell’armonia inter-religiosa attraverso il rispetto delle 
varie tradizioni religiose. C’è bisogno di ridire ciò che i partecipanti hanno affermato rispet­
to all’educazione? Essa è un processo che, oltre alla conoscenza delle altre religioni, per­
mette di apprezzare gli altri attraverso un autentico ascolto e una vera stima. La più nobile 
delle arti non è forse quella di imparare a rispettare e ad amare la verità, la giustizia, la pace 
e la riconciliazione?

6. La preghiera e il digiuno dispongono ciascuno di noi a compiere meglio i propri 
doveri, tra i quali quello dell’educazione delle giovani generazioni in materia di dialogo fra 
le civiltà e le religioni. Che Dio ci aiuti a realizzare quest’obiettivo nella maniera migliore. 
In quest’occasione, che vi conceda la grazia di una vita serena e prospera e vi ricolmi di 
benedizioni. Siamo sicuri che Egli ascolta la preghiera che si innalza a Lui con cuore since­
ro: per voi come per noi Lui è il Dio generoso.

Francis Card. Arinze
Presidente



Atti della Santa Sede 1553

PONTIFICIA ACCADEMIA
PER LA VITA

Considerazioni etiche sull'eutanasia

Il rispetto della dignità del morente

1. A partire dagli anni ’70, con inizio nei Paesi più sviluppati nel mondo, è venuta 
diffondendosi una insistente campagna a favore dell’eutanasia intesa come azione o omis­
sione che di natura sua e nelle intenzioni provoca l’interruzione della vita del malato grave 
o anche del neonato malformato. Il motivo che abitualmente si adduce è quello di voler così 
risparmiare al paziente stesso sofferenze definite inutili.

Si sono sviluppate campagne e strategie in questo senso, portate avanti con il supporto 
di associazioni pro-eutanasia a livello intemazionale, con pubblici manifesti firmati da intel­
lettuali e uomini di scienza, con pubblicazioni favorevoli a tali proposte - alcune, corredate 
perfino di istruzioni volte ad insegnare a malati e non i vari modi di porre fine alla vita, 
quando questa fosse ritenuta insopportabile -, con inchieste che raccolgono opinioni di 
medici o di personaggi noti all’opinione pubblica, favorevoli alla pratica dell’eutanasia e, 
infine, con proposte di leggi portate di fronte ai Parlamenti, oltre ai tentativi di provocare 
sentenze delle Corti che potrebbero dare corso ad una pratica di fatto dell’eutanasia o, alme­
no, alla sua non punibilità.

2. Il recente caso dell’Olanda, dove già esisteva da qualche anno una sorta di regolamen­
tazione che rendeva non punibile il medico che praticasse l’eutanasia su richiesta del pazien­
te, pone un caso di vera e propria legalizzazione dell'eutanasia su richiesta, sia pure circo­
scritta a casi di malattia grave ed irreversibile, accompagnata da sofferenze e a condizione che 
tale situazione sia portata davanti ad una verifica medica che si propone come rigorosa.

Il perno della giustificazione che si vuol accampare e far valere di fronte all’opinione 
pubblica è sostanzialmente costituito da due idee fondamentali:

a) dal principio di autonomia del soggetto, il quale avrebbe diritto a disporre in 
maniera assoluta della propria vita;

b) dalla persuasione più o meno esplicitata della insopportabilità e inutilità del 
dolore che può talora accompagnare la morte.

3. La Chiesa ha seguito con apprensione tale sviluppo di pensiero, riconoscendovi una 
delle manifestazioni dell’indebolimento spirituale e morale riguardo alla dignità della perso­
na morente e una via “utilitarista” di disimpegno di fronte alle vere necessità del paziente.

Nelle sue riflessioni, essa ha mantenuto costante contatto con gli operatori e specialisti 
della medicina, ricercando la fedeltà ai principi e ai valori dell’umanità condivisi dalla mas­
sima parte degli uomini, alla luce della ragione illuminata dalla fede, e producendo docu­
menti che hanno ricevuto l’apprezzamento di professionisti e di larga parte dell’opinione 
pubblica. Vogliamo ricordare la Dichiarazione sull'Eutanasia (1980), pubblicata 20 anni or 
sono dalla Congregazione per la Dottrina della Fede, il documento del Pontificio Consiglio 
“Cor Unum” Questioni etiche relative ai malati gravi e ai morenti (1981), l’Enciclica Evan- 
gelium vitae (1995) di Giovanni Paolo II (in particolare ai nn. 64-67), la Carta degli Ope­
ratori sanitari redatta dal Pontificio Consiglio per la Pastorale della salute (1995).

In questi documenti del Magistero non ci si è limitati a definire l’eutanasia come 
moralmente inaccettabile, «in quanto uccisione deliberata di una persona umana» inno-



1554 Atti della Santa Sede

cente (cfr. Evangelium vitae, 65. Il pensiero dell’Enciclica è precisato al n. 57, consentendo 
così la giusta interpretazione del passo del n. 65 appena citato), o come azione «vergogno­
sa» (cfr. Concilio Vaticano II, Gaudium et spes, 27), ma è stato anche offerto un itinerario 
di assistenza al malato grave e al morente che fosse, sia sotto il profilo dell’etica medica, sia 
sotto il profilo spirituale e pastorale, ispirato alla dignità della persona, al rispetto della vita 
e dei valori della fraternità e della solidarietà, sollecitando persone ed istituzioni a rispon­
dere con testimonianze concrete alle sfide attuali di una dilagante cultura di morte.

Recentemente, questa Pontificia Accademia per la Vita ha dedicato una delle sue Assem­
blee Generali (dopo un lavoro preparatorio durato diversi mesi), allo stesso tema, pubblican­
done poi gli Atti conclusivi nel volume intitolato "The Dignity of the Dying Person" (2000).

4. Vale la pena ricordare qui, pur rinviando ai documenti appena citati, che il dolore dei 
pazienti, di cui si parla e su cui si vuol fondare una specie di giustificazione o quasi obbli­
gatorietà dell'eutanasia e/o del suicidio assistito, è oggi più che mai un dolore “curabile” con 
i mezzi adeguati dell’analgesia e delle cure palliative proporzionate al dolore stesso; questo, 
se accompagnato dall’adeguata assistenza umana e spirituale, può essere lenito e confortato 
in un clima di sostegno psicologico e affettivo.

Eventuali richieste di morte da parte di persone gravemente sofferenti — come dimo­
strano le inchieste fatte fra i pazienti e le testimonianze di clinici vicini alle situazioni dei 
morenti - quasi sempre costituiscono la traduzione estrema di un'accorata richiesta del 
paziente per ricevere più attenzione e vicinanza umana, oltre alle cure appropriate, entram­
bi elementi che talvolta vengono a mancare negli ospedali di oggi. Risulta quanto mai vera 
la considerazione già proposta dalla Carta degli Operatori sanitari: «L'ammalato che si 
sente circondato da presenza amorevole umana e cristiana, non cade nella depressione e 
nell'angoscia di chi invece si sente abbandonato al suo destino di sofferenza e di morte e 
chiede di farla finita con la vita. E per questo che l'eutanasia è una sconfitta di chi la teo­
rizza. la decide e la pratica» (n. 149).

A tal proposito, vien fatto di domandarsi se per caso, sotto la giustificazione della insop­
portabilità del dolore del paziente non si nasconda invece l’incapacità dei “sani” di accom­
pagnare il morente nel suo difficile travaglio di sofferenza, di dare senso al dolore umano - 
che comunque non è mai del tutto eliminabile dal l’esperienza della vita umana quaggiù - e 
una sorta di rifiuto dell’idea stessa della sofferenza, sempre più diffuso nella nostra società 
del benessere e dell’edonismo.

Non è poi da escludere che, dietro alcune campagne “pro-eutanasia”, si nascondano 
questioni di spesa pubblica, ritenuta insostenibile ed inutile di fronte al prolungarsi di certe 
malattie.

5. È dichiarando curabile (nel senso medico) il dolore e proponendo, come impegno di 
solidarietà, l’assistenza verso colui che soffre che si giunge ad affermare il vero umanesi­
mo: il dolore umano chiede amore e condivisione solidale, non la sbrigativa violenza della 
morte anticipata.

Peraltro, il c.d. principio di autonomia, con cui si vuole talvolta esasperare il concetto 
di libertà individuale, spingendolo al di là dei suoi confini razionali, non può certo giustifi­
care la soppressione della vita propria o altrui: l’autonomia personale, infatti, ha come pre­
supposto primo Tessere vivi e reclama la responsabilità dell’individuo, che è libero per fare 
il bene secondo verità; egli giungerà ad affermare se stesso, senza contraddizioni, soltanto 
riconoscendo (anche in una prospettiva puramente razionale) di aver ricevuto in dono la sua 
vita, di cui perciò non può essere “padrone assoluto”; sopprimere la vita, in definitiva, vuol 
dire distruggere le radici stesse della libertà e dell’autonomia della persona.

Quando poi la società arriva a legittimare la soppressione dell’individuo - non importa 
in quale stadio di vita si trovi, o quale sia il grado di compromissione della sua salute - essa 
rinnega la sua finalità e il fondamento stesso del suo esistere, aprendo la strada a sempre più 
gravi iniquità.



Atti della Santa Sede 1555

Nella legittimazione dell’eutanasia, infine, si induce una complicità perversa del medi­
co che, per la sua identità professionale ed in forza delle inderogabili esigenze deontologi­
che ad essa legate, è chiamato sempre a sostenere la vita e a curare il dolore, giammai a dare 
la morte «neppure mosso dalle premurose insistenze di chicchessia» (Giuramento di Ippo- 
crate); tale convinzione etica e deontologica ha varcato i secoli intatta nella sua sostanza, 
come conferma, ad esempio, la Dichiarazione sull’Eutanasia dell’Associazione Medica 
Mondiale (398 Assemblea - Madrid 1987): «L’Eutanasia, vale a dire l'atto di porre fine deli­
beratamente alla vita di un paziente, sia in seguito alla richiesta del paziente stesso oppu­
re alla richiesta dei suoi congiunti, è immorale. Questo non impedisce al medico di rispet­
tare il desiderio di un paziente di permettere al naturale processo di morte di seguire il suo 
corso nella fase finale della malattia».

La condanna dell’eutanasia espressa dall’Enciclica Evangelium vitae perché «grave vio­
lazione della Legge di Dio, in quanto uccisione deliberata moralmente inaccettabile di una 
persona umana» (n. 65), racchiude il peso della ragione etica universale (è fondata sulla legge 
naturale) e la istanza elementare della fede in Dio Creatore e custode di ogni persona umana.

6. La linea di comportamento verso il malato grave e il morente dovrà dunque ispirar­
si al rispetto della vita e della dignità della persona; dovrà perseguire lo scopo di rendere 
disponibili le terapie proporzionate, pur senza indulgere in alcuna forma di “accanimento 
terapeutico”; dovrà raccogliere la volontà del paziente quando si tratta di terapie straordina­
rie o rischiose - cui non si è moralmente obbligati ad accedere -; dovrà assicurare sempre 
le cure ordinarie (comprese nutrizione ed idratazione, anche se artificiali) ed impegnarsi 
nelle cure palliative, soprattutto nell’adeguata terapia del dolore, favorendo sempre il dialo­
go e l’informazione del paziente stesso.

Nell’immediatezza di una morte che appare ormai inevitabile ed imminente «è lecito in 
coscienza prendere la decisione di rinunciare a trattamenti che procurerebbero soltanto un 
prolungamento precario e penoso della vita» (cfr. Dich. su Eutanasia, parte IV), poiché vi 
è grande differenza etica tra “procurare la morte” e “permettere la morte”: il primo atteg­
giamento rifiuta e nega la vita, il secondo accetta il naturale compimento di essa.

7. Le forme di assistenza domiciliare - oggi sempre più sviluppate, soprattutto per il 
paziente malato di tumore -, il sostegno psicologico e spirituale dei familiari, dei professio­
nisti e dei volontari, possono e devono trasmettere la persuasione che ogni momento di vita 
ed ogni sofferenza sono abitabili dall’amore e sono preziosi davanti agli uomini e davanti a 
Dio. L’atmosfera della solidarietà fraterna dissipa e vince l’atmosfera della solitudine e la 
tentazione della disperazione.

L’assistenza religiosa in particolare - che è un diritto ed un aiuto prezioso per ogni 
paziente e non soltanto nella fase finale della vita - se accolta, trasfigura il dolore stesso in 
atto di amore redentivo e la morte in apertura verso la vita in Dio.

Le brevi considerazioni qui offerte si pongono accanto al costante insegnamento della 
Chiesa, la quale, sforzandosi di essere fedele al suo mandato di “attualizzare” nella storia lo 
sguardo d’amore di Dio per l’uomo, soprattutto quando è debole e sofferente, continua ad 
annunciare con forza il Vangelo della vita, certa com’è che, nel cuore di ogni persona di 
buona volontà, esso possa risuonare ed essere accolto: tutti, infatti, siamo invitati a far parte 
del «popolo della e per la vita»! (cfr. Evangelium vitae, 101).

Città del Vaticano, 9 dicembre 2000

Prof. Juan De Dios Vial Correa
Presidente

* Elio Sgreccia
Vescovo tit. di Zama minore

Vice Presidente





Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

PRESIDENZA

Messaggio in occasione dell’Avvento

Riduzione del debito estero dei Paesi più poveri
Per combattere la condizione di molti Paesi gravati da un pesante debito estero, la Conferenza 
Episcopale Italiana ha promosso, all’inizio della celebrazione de! Grande Giubileo dell’Anno 2000, 
una campagna apposita per informare sul grave problema del debito dei Paesi soprattutto del Sud 
del mondo e per stimolare le Istituzioni pubbliche a fare la loro parte, ed inoltre per sensibilizza­
re i cristiani a compiere un gesto tangibile di solidarietà con la raccolta di fondi per la conversio­
ne del debito di due Paesi più poveri dell’Africa, cioè Guinea e Zambia.
Il seguente messaggio, che la Presidenza della C.E.I. rivolge alla comunità ecclesiale in occasione 
dell’Avvento, vuole essere un rilancio della campagna che termina con la conclusione dell’Anno 
Giubilare.

Il tempo liturgico di Avvento richiama con particolare intensità il mistero della venuta 
di Gesù, Salvatore del mondo, e stimola l’impegno di quanti credono in Lui ad accoglierne 
e a viverne la grazia.

Quella portata dall’unico Salvatore è grazia di liberazione dal peccato e dalla morte e 
offerta di vita nuova nella famiglia dei figli di Dio; ma è anche grazia di riscatto da ogni 
schiavitù che soggioga e degrada l’umanità, come terribile frutto del peccato.

Nell’Anno del Grande Giubileo, celebrare i duemila anni dalla venuta di Gesù compor­
ta perciò uno speciale impegno perché la Sua salvezza si manifesti come forza di liberazio­
ne anche in ambito sociale.

Il Papa ce lo ha più volte ricordato, facendosi voce appassionata delle moltitudini che 
sono vittime dell’ingiustizia, soprattutto nei Paesi del Sud del mondo, e pagano con le loro 
sofferenze la cupidigia di quelli che stanno bene ma vorrebbero stare ancor meglio. Gio­
vanni Paolo II ha specialmente denunciato l’insostenibile condizione di molti Paesi gravati 
da un pesante debito estero, che genera miseria e morte e impedisce dignità e sviluppo.

1557



1558 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

La Chiesa italiana, attraverso la sua Conferenza Episcopale, ha raccolto l’appello del 
Papa a far passare il Giubileo dalla celebrazione alla vita e ha proposto come concreto impe­
gno comune una “campagna” per sensibilizzare i cristiani a questo drammatico problema del 
debito e per stimolare le istituzioni pubbliche a far la loro parte, cancellando il debito verso 
l’Italia di due fra i Paesi più poveri dell’Africa, cioè Guinea e Zambia.

Una positiva azione formativa s’è svolta nelle nostre comunità nei mesi scorsi soprat­
tutto a cominciare dalla Quaresima. Anche il Governo e il Parlamento hanno mostrato una 
grande sensibilità, approvando una legge molto aperta, esemplare a livello intemazionale. 
L’opinione pubblica, a sua volta, si rivela assai sensibile, soprattutto se aiutata da un’infor­
mazione corretta e coraggiosa.

Il tempo d’Avvento è occasione preziosa per un rilancio conclusivo della “campagna”, 
con un’attenzione particolare alla raccolta dei fondi per l’intervento in Guinea e Zambia.

Come è noto, in forza della legge ricordata, la cancellazione del debito dei due Paesi 
africani sarà effettuata dallo stesso Governo Italiano, a condizione che i Governi locali tra­
ducano l’equivalente in un “fondo di contropartita”, destinato a finanziare progetti di svi­
luppo per la lotta contro la povertà. Il nostro Comitato ecclesiale parteciperà a questa ope­
razione aggiungendo al fondo di contropartita quanto raccolto tra gli italiani e provvedendo, 
di concerto con i Comitati locali, a individuare i progetti, a seguirne la realizzazione, ad assi­
curarne la trasparenza e a dare un rendiconto definitivo.

Quanto maggiore sarà la nostra generosità - ma forse sarebbe meglio dire il nostro 
senso di giustizia - tanto meglio si potrà concorrere a rendere efficace questo gesto di “con­
versione” del debito in opere di progresso, testimoniando a due popoli martoriati che i cri­
stiani italiani sanno mostrare nei fatti la novità trasformante dell’avvenimento di duemila 
anni fa: Dio s’è fatto uomo e in Gesù ha donato la possibilità agli uomini di vivere da figli 
e da fratelli costruendo insieme un mondo nuovo, preludio di quello eterno e glorioso che ci 
attende. In tal modo il gesto che invitiamo a compiere vuole essere anche un segno e un 
appello a una più profonda conversione, che deve toccare il nostro stile di vita e la nostra 
apertura alla fraternità.

La Presidenza della Conferenza Episcopale Italiana rinnova quindi il suo appello ai 
pastori d’anime, agli Istituti religiosi e missionari, alle aggregazioni laicali e a tutto il Popo­
lo di Dio perché, con dedizione convergente, anche questa iniziativa si concluda in un impe­
gno sempre più fervido e caratterizzi per la sua parte il modo con cui i cattolici italiani hanno 
accolto il messaggio di riconciliazione del Grande Giubileo, aiutandoci a conformarci a Cri­
sto, che, ci ricorda San Paolo, «da ricco che era, si è fatto povero per voi, perché voi diven­
taste ricchi per mezzo della sua povertà» (2 Cor 8,9).

Roma, 1 dicembre 2000

La Presidenza 
della Conferenza Episcopale Italiana



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1559

SEGRETERIA GENERALE

Circa l’installazione di antenne 
per la telefonia mobile

Agli E.mi Membri
della Conferenza Episcopale Italiana 
Loro Sedi

Con lettera del 29 aprile 1999, prot. n. 511/99, mi sono permesso di richiamare l’atten­
zione sulla richiesta crescente, rivolta a parroci e rettori di chiese, concernente l’installazio­
ne di antenne per la telefonia mobile, allegando copia di una articolo pubblicato da don 
Carlo Redaelli, Avvocato generale della Curia di Milano, ne “L’Amico del Clero”. In quel­
la circostanza suggerivo di trattare la questione con le dovute cautele, valutando a fronte di 
eventuali vantaggi economici, di solito piuttosto modesti, rischi e inconvenienti connessi; 
nello stesso tempo lasciavo intendere che era preferibile assumere un orientamento di rifiu­
to, piuttosto che mostrare una disponibilità illimitata alla concessione di autorizzazioni.

Negli ultimi mesi il problema si è reso più complesso, anche per l’intervento di taluni 
amministratori locali, preoccupati di tutelare adeguatamente i cittadini dalle fonti di inqui­
namento ambientale. Nello stesso tempo diversi Confratelli hanno sollecitato un riesame 
degli indirizzi offerti, chiedendo indicazioni aggiornate, perché, all’opposto, pressati a favo­
rire le installazioni.

Avendo richiesto un ulteriore approfondimento della questione al Comitato per gli enti 
e i beni ecclesiastici - Sezione I, trasmetto volentieri le conclusioni motivate delio stesso.

1. Edifici di culto e relative pertinenze

Il Comitato ritiene che occorre rifiutare l’installazione di ripetitori per telefonia mobile 
sugli edifici di culto e sulle relative pertinenze e che si deve procedere allo smontaggio di 
quelli eventualmente ivi collocati; e ciò per due ordini di ragioni.

a) Ragioni connesse con la peculiare condizione giuridica dell’edificio sacro
- L’edificio di culto, vista la sua importanza per la vita dei credenti, è soggetto a una 

specifica normativa all’interno dell’ordinamento canonico (cfr. cann. 1205 ss.), finalizzata 
anche a tutelarne l’esclusività di destinazione. In particolare, il can. 1210, considerando il 
fatto che il luogo sacro è destinato «a quanto serve all’esercizio e alla promozione del culto, 
della pietà, della religione», vieta «qualunque cosa sia aliena alla santità del luogo» e per­
mette eccezionalmente «altri usi, purché non contrari alla santità del luogo», solo con un’au­
torizzazione da parte dell’Ordinario di carattere temporaneo (‘‘per modum actus”). La pecu­
liarità della destinazione dell’edificio di culto è riconosciuta anche nell’ordinamento civile 
italiano, che nell’art. 831, 2° c. del Codice Civile stabilisce: «Gli edifici destinati all’eserci­
zio pubblico del culto cattolico, anche se appartengono a privati, non possono essere sottratti 
alla loro destinazione neppure per effetto di alienazione, fino a che la destinazione stessa



1560 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

non sia cessata in conformità alle leggi che li riguardano [quelle concordatarie e canoni­
che]». Un utilizzo, sia pure parziale, ma permanente dell’edificio di culto per scopi alieni 
alla sua destinazione non solo sarebbe contrario alla normativa canonica (cfr. can. 1210), ma 
potrebbe mettere in discussione la permanenza della speciale tutela civile. Tra l’altro, in un 
contesto sociale che sarà sempre più multiculturale e multireligioso, la compromissione del­
l’univocità e visibilità dei segni cristiani potrebbe risultare poco prudente.

- L’installazione di antenne per la telefonia mobile dietro percezione di compenso in 
forma continuata e prolungata nel tempo è un’attività produttiva di reddito (si tratta di una 
locazione). Per tale motivo, oltre al fatto del venir meno dell’esclusività di destinazione, pre­
giudicherebbe la generalizzata esenzione fiscale riconosciuta all’edificio di culto in quanto 
considerato per definizione non produttivo di reddito (cfr. l’art. 33 D.P.R. 917/86: «Non si 
considerano produttive di reddito, se non sono oggetto di locazione, le unità immobiliari 
destinate esclusivamente all’esercizio del culto ...»).

- L’edificio di culto che fosse nello stesso tempo un bene culturale ecclesiastico (come 
nella gran parte dei casi) deve essere salvaguardato da ogni rischio che ne possa compro­
mettere l’integrità, che ne possa deturpare l'aspetto, che ne possa pregiudicare la fruizione.

b) Ragioni di opportunità e convenienza
- Lo sviluppo relativamente recente delle antenne per telefonini non consente ancora 

di avere riscontri sicuri circa l’impatto ambientale delle irradiazioni magnetiche delle radio- 
frequenze e circa l’eventuale pregiudizio per la salute dei cittadini. Merita perciò rispetto 
l’opinione “garantista” che, nel dubbio, preferisce eliminare ogni rischio alla fonte.

- L’installazione di un ripetitore crea certamente una dipendenza, quando non addirit­
tura una servitù, per quanto attiene l’accesso all’immobile a fini di verifica e di manuten­
zione dell’impianto.

- Pur in presenza di idonee clausole contrattuali, il più delle volte, alla scadenza del 
contratto, è difficile rientrare senza oneri nel libero possesso dell’immobile.

Queste motivazioni - a giudizio del Comitato per gli enti e i beni ecclesiastici - devo­
no essere ritenute prevalenti rispetto ad altre, pur legittime, aspettative. Pertanto, al fine di 
salvaguardare una certa uniformità di indirizzo, si invitano gli Ordinari diocesani a voler 
dare disposizioni pertinenti ai parroci e ai rettori di chiesa nel senso prospettato e a vigilare 
sulla loro esecuzione.

2. Altri immobili di proprietà di enti ecclesiastici

Quanto all’installazione su altri immobili di proprietà di enti ecclesiastici va innanzi 
tutto segnalata l’opportunità di evitare concessioni in relazione a quelli destinati al prolun­
gato soggiorno di categorie “a rischio” come i bambini e gli anziani (può essere il caso degli 
edifici scolastici o dei fabbricati destinati a casa di riposo, ecc.).

L’installazione su immobili di altro tipo può essere consentita, dopo aver valutato le 
ragioni di opportunità e di convenienza e attenendosi in ogni caso ai seguenti criteri.

a) L’installazione di antenne per telefonia mobile si configura come contratto di 
locazione, in quanto atto di straordinaria amministrazione, ai sensi del can. 1297, della Deli­
bera della C.E.I. n. 38, comma 1 e dell’art. 60 dell' Istruzione in materia amministrativa, esso 
deve essere autorizzato, ai fini della validità, con licenza scritta dell’Ordinario diocesano.

b) Il gestore di telefonia cellulare si deve impegnare a redigere a propria cura e a 
proprie spese un progetto per l’installazione degli impianti e a inoltrare alle autorità com­
petenti (amministrazione sanitaria, soprintendenza per i beni culturali e ambientali, uffici 
preposti alla tutela ambientale) le istanze per ottenere le autorizzazioni necessarie alla rea­
lizzazione del progetto (a proposito di tali autorizzazioni si vedano le pronunce giurispru­
denziali che si riportano in allegato).



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1561

c) Il contratto potrà essere stipulato solo dopo che saranno concesse le prescritte 
autorizzazioni civili, di cui alla lett. b), e dopo aver ottenuto la licenza canonica, di cui alla 
lett. a).

Al fine di non impegnare per un tempo troppo prolungato la disponibilità dell’immobi- 
le il contratto di locazione dovrà avere una durata massima di 5 o di 7 anni, anche se l’en­
te proprietario potrà rinunciare alla facoltà di disdire il contratto alla prima scadenza, se ciò 
fosse richiesto dal gestore come condizione di salvaguardia per l’investimento effettuato.

Il contratto deve contenere la clausola che nell’esecuzione delle opere necessarie per la 
realizzazione dell’impianto saranno adottate tutte le misure idonee a salvaguardare le carat­
teristiche originarie della proprietà dell’ente e che in ogni caso il gestore, alla scadenza del 
contratto, è tenuto al ripristino degli spazi occupati secondo la sistemazione originale.

d) Se l’installazione deve essere effettuata su un terreno è necessario verificarne 
preventivamente la destinazione urbanistica.

Se si tratta di un terreno edificabilc, o che in futuro potrebbe essere dichiarato edifica­
bilc a motivo della sua collocazione, bisogna sconsigliarne la locazione in quanto il canone 
che si può acquisire è certamente inferiore al guadagno che si potrà ricavare dalla vendita 
eventuale del terreno privo di vincoli contrattuali, cioè liberamente e immediatamente com­
merciabile.

Nella speranza di aver offerto orientamenti e indicazioni utili per un’adeguata soluzione 
dei casi ancora pendenti, mi valgo volentieri della circostanza per porgere un saluto fraterno.

Roma, 4 dicembre 2000

* Ennio Antonelli
Arcivescovo em. di Perugia-Città della Pieve

Segretario Generale

ALLEGATO

Pronunce giurisprudenziali

- L’installazione delle antenne di radiotelefonia mobile non può avvenire con sempli­
ce presentazione di una denuncia di inizio attività (c.d. D.I.A.), occorrendo invece il rilascio 
di una concessione edilizia (in tal senso si pronuncia, tra i tanti, T.A.R. Emilia Romagna, 
sez. Il, 4 aprile 2000 n. 423; T.A.R. Lombardia, sez. II, 8 ottobre 1992 n. 613; T.A.R. Cala­
bria, Reggio Calabria, 31 agosto 1999 n. 1024; T.A.R. Lombardia, sez. I, Milano, 7 aprile 
1997, n. 430; T.A.R. Lazio, sez. Il, 16 novembre 1993 n. 406; T.A.R. Veneto, 21 giugno 
1982 n. 503).

- Oltre al parere della competente Azienda Sanitaria Locale circa il rispetto dei limiti di 
esposizione alle radiazioni elettromagnetiche posti dal D.M. n. 381/98, la giurisprudenza ha 
di recente giudicato che occorre altresì l’avvio del procedimento di valutazione di impatto 
ambientale (c.d. V.I.A.) e la sua conclusione in senso positivo (cfr. Consiglio di Stato, Sez. V, 
ord. 28 luglio 2000 n. 3960, che ha confermato l’orientamento già espresso dal T.A.R. Puglia, 
Bari, Sez. Il, con ben cinque ordinanze cautelari del 6 aprile 2000, nn. dal 542 al 546).





Atti della
Conferenza Episcopale Piemontese

Nuovi Vescovi di Asti, Acqui e Susa
Su L'Osservatore Romano, nella rubrica Nostre Informazioni, sono stati pubblicati i seguenti comunicati:

- nella edizione datata 21-22 febbraio 2000:

Il Santo Padre ha nominato Vescovo di Asti (Italia) il Reverendo Canonico Francesco 
Guido Ravinale, del Clero della Diocesi di Biella, finora Rettore e Parroco del Santuario 
d’Oropa (Italia).

- nella edizione datata 9-10 dicembre 2000:

Il Santo Padre ha accettato la rinuncia al governo pastorale della Diocesi di Acqui 
(Italia), presentata da Sua Eccellenza Reverendissima Monsignor Livio Maritano, in confor­
mità al canone 401 § 1 del Codice di Diritto Canonico.

* * *

Il Santo Padre ha nominato Vescovo di Acqui (Italia) Sua Eccellenza Reverendissima 
Monsignor Pier Giorgio Micchiardi, finora Vescovo titolare di Macriana maggiore e 
Ausiliare di Torino.

- nella edizione datata 14 dicembre 2000:

Il Santo Padre ha accettato la rinuncia al governo pastorale della Diocesi di Susa (Italia), 
presentata da Sua Eccellenza Reverendissima Monsignor Vittorio Bemardetto, in confor­
mità al canone 401 § 1 del Codice di Diritto Canonico.

* * *
Il Santo Padre ha nominato Vescovo di Susa (Italia) Il Reverendo Monsignor Alfonso 

Badini Confalonieri, del Clero della medesima Diocesi, Delegato della Sezione Ordinaria 
dell’Amministrazione del Patrimonio della Sede Apostolica.

1563





Atti dell’Arcivescovo

Messaggio per l'Avvento

Nessuno ci rubi il Natale cristiano!

"Nessuno ci rubi il Natale cristiano!". È questa la preoccupazione che 
mi tocca nel profondo mentre penso a come dovremmo vivere questo 
tempo di Avvento in preparazione al Natale. La festa del Natale dice 
collegamento diretto col mistero dell'Incarnazione del Figlio di Dio e 
della sua nascita. Su questo dovremmo puntare la nostra attenzione 
come singoli e come comunità.

La festa del Natale o è cristiana, cioè in riferimento a Cristo, o non è. 
Desideriamo conservare il vero valore che questa ricorrenza ha per 
tutti noi. Essa ci richiama l'espressione usata da San Paolo nella sua 
Lettera a Tito: «È apparsa la grazia di Dio, apportatrice di salvezza per tutti 
gli uomini» (Tt 2,11). In Gesù che si fa uomo e nasce da Maria si è resa 
visibile la bontà del Signore per tutti noi: la sua benevolenza, la sua 
tenerezza, la sua misericordia, la sua paternità. Sono questi i “veri 
doni" che dobbiamo cercare a Natale. Mentre sovente ci sentiamo 
richiamati a guardare altrove: alla festa profana escludendo il “festeg­
giato" o considerandolo marginale mentre prevalgono le nostre cose, 
i nostri svaghi, le nostre distrazioni, le nostre fughe fuori dalla realtà 
vera della vita.

L'Avvento di quest'anno deve assumere un significato particolare 
perché coincide con l'ultimo periodo dell'Anno Santo. Il Grande Giu­
bileo del 2000 volge al termine e noi dobbiamo valorizzarne tutti i 
messaggi e gli stimoli alla conversione, alla vita nuova, alla santità 
che esso ci ha offerto. Tutto questo è possibile ad una condizione: con­
centrarci su Gesù ed accoglierlo nella nostra vita personale, nelle 
nostre famiglie, nelle comunità ecclesiali ed anche nella nostra stessa 
società. La venuta del Signore attende di essere creduta ed accolta 
nelle sue diverse dimensioni.

1565



1566 Atti dell’Arcivescovo

1. Anzitutto la venuta storica di Gesù. Essa è stata particolar­
mente oggetto della nostra attenzione e della nostra fede durante 
tutto il percorso del Giubileo. Non dimentichiamoci che il Santo 
Padre ci aveva richiamati a fissare lo sguardo sul mistero dell'Incar­
nazione e a prepararci così, come Chiesa, a varcare la soglia del Terzo 
Millennio. Il Signore ogni giorno ci viene incontro, ogni giorno si 
manifesta perché desidera fare il pezzo di strada della nostra vita 
insieme con noi per darci la sua forza, il suo conforto e il suo inco­
raggiamento.

Noi abbiamo avuto, in questo Anno Santo del Giubileo, la fortuna di 
sperimentare una particolare presenza del Signore attraverso l'espe­
rienza della straordinaria Ostensione della Santa Sindone. Avevo 
indicato come motivo di fondo della nostra preghiera, della nostra 
ricerca e del nostro pellegrinaggio alla Sindone il motto: «Il tuo volto, 
Signore, io cerco» (Sai 27,8) per suggerire un'atmosfera interiore di 
ascolto, di meditazione e di approfondimento della Parola di Dio, per 
essere aiutati a cercare nella Sindone la presenza del Signore.

La Sindone è stata per tutti noi un grande aiuto per incontrare 
Gesù. «Ho cercato il volto del Signore e l'ho incontrato» così dissi nel­
l'omelia di chiusura dell'Ostensione del 22 ottobre u.s. Credo davvero 
che tutti abbiamo trovato il volto del Signore all'interno di questa 
esperienza che abbiamo avuto il dono di vivere in questo periodo. 
Abbiamo visto il volto del Signore nell'esperienza personale del pel­
legrinaggio quando, davanti a questa drammatica immagine che la 
Sindone ci presenta, il nostro cuore, considerando quanto il Signore 
ha sofferto per noi, è stato provocato ad una commozione nuova, ad 
uno stupore grande e ad un pentimento sincero dei nostri peccati.

I pellegrini davanti alla Sindone o nella cappella delle Confessioni 
o in sosta prolungata di preghiera di adorazione davanti all'Eucari­
stia sono stati per tutti un segno evidente che la Sindone è un aiuto 
per andare a Gesù. Tutti abbiamo sentito una particolare presenza del 
Signore, che ci ha spinti alla conversione, alla vita nuova e a guardare 
il futuro con speranza.

Abbiamo visto il volto del Signore anche dentro a quel miracolo d'a­
more e di servizio che sono stati i quattromila volontari della Sindone, 
persone che si sono rese disponibili a facilitare, con il loro generoso 
servizio, l'accoglienza dei pellegrini per aiutarli a vivere un'autentica 
esperienza di fede.

Io, personalmente, ho visto il volto del Signore in tantissimi di voi, 
uomini, donne, giovani, adulti e bambini che, attraverso il pellegri­
naggio alla Sindone, avete manifestato quanto sia grande il vostro 
amore al Signore e il vostro desiderio di ricerca della sua presenza.



Atti dell’Arcivescovo 1567

2. Ora si tratta di custodire questi doni: il dono del Giubileo e i 
frutti dell'Ostensione della Sindone, preparandoci così a una nuova 
venuta del Cristo nel mistero della sua nascita.

Ritengo che dovremmo rivisitare alcuni percorsi spirituali che fin dal­
l'infanzia abbiamo avuto la gioia di sperimentare ad ogni celebra­
zione del Natale del Signore: la commozione, lo stupore, il desiderio 
di metterci in cammino per cercare il Signore e trovarlo nell'Eucari­
stia, nella sua Parola, nella persona dei fratelli sofferenti e bisognosi e 
in qualunque persona che ci vive accanto.

Avvento significa venuta. Avvento significa cammino verso il 
Signore che viene. La Parola di Dio, durante questo periodo, ci 
richiama alla vigilanza e ci sollecita a passare dalle buone intenzioni 
ai fatti. Questa Parola scenderà anche su di noi come su Giovanni Bat­
tista nel deserto per sollecitarci a raddrizzare i sentieri storti, ad 
abbassare i monti, a riempire le valli, a preparare la via al Signore che 
viene. Questa voce che grida nel deserto non trovi nei nostri cuori il 
deserto di una non vita, di un non ascolto, dell'indifferenza, ma 
risuoni nel silenzio interiore che ogni persona deve coltivare. C'è un 
deserto buono e un deserto cattivo. Il deserto buono è quel clima inte­
riore di silenzio che ci predispone alla preghiera, alla fede, all'amore 
a Dio e ai fratelli. Il deserto cattivo è l'aridità, la non vita, la solitudine 
dell'uomo supponente, che presume di bastare a se stesso e di non 
aver bisogno di Dio.

3. L'invito del Vangelo «Alzatevi e levate il capo, perché la vostra libe­
razione è vicina» (Le 21,28) ci suggerisce un altro spunto di riflessione: 
l'attesa del Signore come fondamento della speranza.

Chi di noi non ha bisogno di speranza, chi di noi non sente di 
doversi aggrappare a qualcosa che lo aiuti a superare stanchezze, 
pigrizie interiori e, Dio non voglia, certe gravi mancanze?

Dobbiamo avere una speranza grande soprattutto per la nostra vita 
spirituale. Siamo invitati a credere che Gesù è venuto per salvarci ed 
a sperare che questa salvezza si realizza anche per noi. L'angelo disse 
ai pastori: «Vi annunzio una grande gioia, oggi per voi è nato un Sal­
vatore» (Le 2,10-11). Quindi per ciascuno di noi è nato un Salvatore. 
C'è perciò una speranza che il Signore ci sollecita a coltivare a livello 
personale, c'è una speranza che deve entrare in ogni casa, in ogni 
famiglia perché se c'è il Signore con noi si ricomporranno lacerazioni 
e dissidi, ci sarà fiducia per chi è in difficoltà o ha problemi, ci sarà 
conforto per chi si sente abbandonato o circondato da paure.

La venuta del Signore ci sollecita inoltre ad una speranza da invo­
care per il mondo intero ed anche per la nostra società che deve sem­
pre più presentarsi come città dell'uomo e città di Dio. Città del-



1568 Atti dell’Arcivescovo

l'uomo, dove ciascuno si senta accolto, rispettato, amato e città di Dio 
perché da Lui abitata, da Lui pensata come luogo della convivenza 
fraterna, dell'accoglienza e della gioia del vivere insieme.

Anche la nostra comunità diocesana ha bisogno di un supplemento di 
speranza. Ci sono tanti problemi aperti, difficoltà e aspetti della vita 
che, anziché dare gioia, diventano spesso una croce pesante, che 
grava fino a schiacciare le persone e le famiglie.

Il cammino dell'Avvento e le festività del Natale possono essere 
occasione perché la nostra società faccia il suo esame di coscienza e si 
convinca che il coltivare progetti lontani dal pensiero di Dio finisce 
per impoverire la vita delle persone. I progetti invece che si sintoniz­
zano col pensiero del Signore sono i veri capaci di produrre pro­
gresso, di far crescere la civiltà dell'amore e di dare al tessuto sociale 
una coesione più profonda ed alla solidarietà uno spessore più consi­
stente. Solo così ogni persona potrà sentirsi in un ambiente vitale sod­
disfacente.

4. C'è un'ultima cosa che mi preme ricordare in questo Avvento: 
guardando oltre l'Anno Santo, oltre il Giubileo, ci dobbiamo prepa­
rare all'accoglienza del Piano Pastorale diocesano che presenterò 
alla Diocesi nei prossimi mesi.

La nostra Chiesa si sta preparando ad un lavoro decennale di 
annuncio del Vangelo a tutti. Abbiamo il dovere di dire a tutti, pro­
prio a tutti, senza trascurare nessuno, che non c'è salvezza se non in 
Gesù Cristo. Dire Gesù Cristo a tutti significa portare ad ogni persona 
il dono più grande.

Dobbiamo prepararci, tutti insieme, a sentirci soggetti e protagonisti 
per realizzare l'impegno di vivere con entusiasmo e generosità le 
straordinarie missioni diocesane, che costituiranno l'asse portante 
delle iniziative dei prossimi anni. È un grande evento di comunione 
e corresponsabilità, è una eccezionale spinta missionaria che 
vogliamo dare alla nostra Chiesa e contemporaneamente questa sarà 
anche un'occasione nuova di dialogo tra la Chiesa e il mondo. È da 
questo dialogo che può nascere una collaborazione più profonda per­
ché le nostre città crescano come ambiente ideale per la vita delle per­
sone e la Chiesa si manifesti sempre più come luogo della comunione 
tra di noi e con Dio.

Invito a guardare a Maria, la stella dell'Avvento, l'Immacolata 
Madre del Salvatore, colei che più di tutti è rimasta sensibile e attenta 
alla voce del Signore, colei che in questo Anno Santo è stata additata 
dal Santo Padre come modello del cristiano pellegrino, del cristiano 
che si incontra con Gesù Cristo, la Porta della Salvezza, e sa di essere 
colmato della misericordia del Padre anche attraverso il dono dell'in-



Atti dell’Arcivescovo 1569

diligenza. Maria nel suo Magnificat così ha cantato la benevolenza del 
Signore offerta all'umanità: «Di generazione in generazione la sua mise­
ricordia si stende su quelli che lo temono» (Le 1,50).

La Vergine Madre di Gesù, nato per noi, ci aiuti ad incontrarlo, ce lo 
doni e ci presenti a Lui.

Che ciascuno di noi, in questo tempo di Avvento, possa fare un per­
corso di intensa vita spirituale per poter dire ancora una volta a Gesù 
con sincera convinzione: «Signore, da chi andremo? Tu solo hai parole di 
vita eterna» (Gv 6,68) e così sperimentare che non c'è salvezza se non 
in Lui. In questo percorso ci sarà data l'occasione di incontrare la vita 
e l'esperienza di tanti fratelli in modo da offrire anche a loro la soli­
darietà testimoniata dal buon samaritano.

Con la preghiera, con l'impegno nelle opere di carità, con la testi­
monianza di vita cristiana all'interno della propria professione e 
vocazione, ciascuno ritrovi i valori fondamentali di un nuovo 
Avvento, che ci prepari a celebrare il Natale dell'Anno Santo del Giu­
bileo con la percezione di una freschezza di grazia, di una speranza 
rinnovata e soprattutto di una salvezza compiuta.

Con un augurio cordiale e una grande Benedizione per tutti.

Torino, 3 dicembre 2000 - Prima Domenica d'Avvento

* Severino Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino



1570 Atti dell’Arcivescovo

Messaggio per la Giornata del Seminario

Un impegno di speranza e fiducia nel Signore

Carissimi,
anche quest'anno nella seconda Domenica di Avvento, il prossimo 10 

dicembre, la nostra Diocesi celebra la Giornata del Seminario, cioè una Gior­
nata nella quale tutti noi, che sempre siamo invitati dal Signore a pregare 
per le vocazioni sacerdotali e religiose, siamo richiamati in modo particolare 
a offrire la nostra partecipazione di preghiera e di solidarietà per i giovani 
che frequentano il nostro Seminario e per quelli che ad esso si stanno avvi­
cinando.

Come vostro Arcivescovo desidero rivolgere a tutti un messaggio che 
vuole essere di speranza, ma anche di fiducia, per quanto il Signore opererà 
attraverso di noi per il nostro Seminario. Dalla lettura dei Vangeli non pos­
siamo non ricordare la chiarezza e l'urgenza dell'espressione «Vieni e 
seguimi» con la quale Gesù si rivolge a colui che gli aveva domandato cosa 
fare per avere la vita eterna. Il Signore parla con autorità, comanda al vento 
e al mare ed è ubbidito, si impone perentoriamente anche per quanto 
riguarda le scelte decisive di ogni persona e ottiene risposte generose e 
immediate. La causa del Regno è tale da giustificare questo tono e questa 
urgenza!

Si profila quindi una interpretazione particolare del «Vieni e seguimi». 
Provo a svolgere il senso di quell'appello: «Non c'è tempo da perdere, il 
tempo è compiuto, lascia tutto e servi anche tu la causa del Vangelo. Stando 
dietro a me - e non davanti, o altrove - tu potrai seguirmi, io non ti abban­
donerò mai, sarò la ragione della tua vita. Toccherai con mano - come Tom­
maso otto giorni dopo la mia risurrezione - quanto sia affidabile il Padre che 
ti ha creato e il Figlio che ti ha redento. Lo Spirito sarà la tua ombra - come 
per gli ebrei nel deserto - sarà il tuo Maestro interiore, luce beatissima».

Si tratta di scoprire una grazia dal valore incalcolabile, inscritta nella sto­
ria personale e del nostro popolo. Una volta scoperta si tratta di corrispon­
dere alla grazia perpetuando la testimonianza ufficiale degli Apostoli. Que­
sto è il Sacerdote, in comunione con il Vescovo, con i Confratelli e con i 
Diaconi. La Giornata del Seminario può consentire a tutti di ravvivare il 
dono ricevuto (la vocazione battesimale), mentre si ravviva e si esercita la 
responsabilità di condividerlo attraverso il ministero ordinato. I modi li 
conosciamo, ma questa è l'occasione per ricordarli: la preghiera, la chiamata 
e anche la solidarietà. La preghiera va sempre sostenuta perché la vocazione 
è dono, la solidarietà va incoraggiata perché le necessità sono sempre mol­
teplici e la chiamata va illuminata e accompagnata perché il discernimento 
è personale ma il ministero sacerdotale è per il servizio della comunità.

Nel mio primo anno di ministero episcopale a Torino ho desiderato dare 
un impulso specifico alla pastorale vocazionale in genere e, in particolare, a



Atti dell’Arcivescovo 1571

quella per aiutare il discernimento verso il cammino di preparazione al 
Sacerdozio. E, come sapete, questo è avvenuto affidando un mandato a tre 
giovani Viceparroci che operano sul territorio e ad un quarto giovane sacer­
dote che ha ricevuto l'incarico di Vicerettore del Seminario Minore. Essi 
sono coordinati da sacerdoti più esperti nel settore vocazionale, che da anni 
operano nella nostra Diocesi. In occasione della Giornata del Seminario 
desidero rinnovare il mio invito, rivolto soprattutto ai Parroci e alle Comu­
nità parrocchiali, ad accogliere questi sacerdoti, ad ascoltarli e ad aiutarli a 
svolgere il loro ministero.

Infine, mi è gradito ricordare le parole che il Santo Padre ha rivolto ai 
giovani presenti alla Veglia di Preghiera, sabato 19 agosto 2000 a Tor Ver­
gata, nel corso della XV Giornata Mondiale della Gioventù: «Cari giovani, 
dicendo "sì" a Cristo, voi dite "sì" a ogni vostro più nobile ideale ... non 
abbiate paura di affidarvi a Lui».

La Vergine Consolata, patrona della nostra Diocesi, ci guidi nell'inco- 
raggiare e nell'accompagnare i molti giovani che, attraverso le parole del 
Papa, hanno sentito vibrare dentro di sé la chiamata di Gesù: «Vieni e 
seguimi». Questo è il messaggio che vi rivolgo con il sostegno della mia pre­
ghiera quotidiana e con la sincerità della mia più cordiale benedizione.

* Severino Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

Presenze nei Seminari diocesani nell’anno 2000-2001

1° 
anno

2° 
anno

3°
anno

4Q 
anno

5° 
anno

6° 
anno

* Totali

Seminario Minore: 
- medie superiori 1 (3) 1 (1) 2(1) 2(1) 2(2) — 8’ 8+8 (8)2

Seminario Maggiore 5 5 3 6 6 9 — 343

* Anno propedeutico.
1 A questi sono da aggiungere 2 seminaristi provenienti dalla Romania.
2 I numeri in parentesi si riferiscono ai ragazzi che non hanno ancora una presenza a tempo pieno nella comu­

nità del Seminario. La loro presenza comprende l’Avvento e la Quaresima, oltre ad una settimana al mese. Questo 
tempo parziale viene consigliato ai ragazzi durante il primo anno di ingresso nella comunità del Seminario Minore.

3 A cui sono da aggiungere: 1 seminarista di Acqui (III anno), 2 seminaristi del Burundi (1 nel 1 anno e 1 nel 
II anno), 1 seminarista del Congo (II anno), 1 seminarista della diocesi algerina di Constantine (IV anno;, 1 semi­
narista del Cameroun (V anno), 1 seminarista dell ’arcidiocesi di Vercelli (V anno) e 3 seminaristi della diocesi di 
Susa (2 nel I anno, 1 nel II anno).



1572 Atti de IL Arcivescovo

Messaggio in occasione della nomina di Mons. Micchiardi 
come Vescovo di Acqui

Un prezioso e competente collaboratore
A mezzogiorno di sabato 9 dicembre, Monsignor Arcivescovo ha convocato nella chiesa dellTm- 
macolata Concezione di Maria - annessa al Palazzo Arcivescovile - i Prò-Vicari Generali, i Vicari 
Episcopali, i Canonici del Capitolo Metropolitano, i Direttori degli Uffici di Curia e i Canonici della 
Congregazione di S. Lorenzo del Capitolo della SS. Trinità. Dopo la preghiera dell'Angelus, Sua 
Eccellenza ha comunicato la notizia del trasferimento ad Acqui come Vescovo residenziale di 
Mons. Pier Giorgio Micchiardi. finora Vescovo tit. di Macriana maggiore, Ausiliare e Vicario Gene­
rale di Torino.
Questo il testo del comunicato di Monsignor Arcivescovo:

Ai Sacerdoti, Diaconi, Religiosi, Religiose e Fedeli laici 
dell'Arcidiocesi di Torino.

Carissimi,
desidero comunicarvi un'importante notizia che riguarda tutta la nostra 

Comunità diocesana che viene resa pubblica proprio oggi.
Il Santo Padre Giovanni Paolo II ha nominato nuovo Vescovo di Acqui 

Mons. Pier Giorgio Micchiardi, Vescovo Ausiliare e Vicario Generale della 
nostra Arcidiocesi.

Questa scelta del Papa ci tocca tutti in modo particolare e suscita dentro 
di me, e penso anche in voi, due sentimenti contrapposti.

Da una parte ci riempie di gioia e di onore il fatto che a sostituire il tori­
nese Mons. Livio Maritano, che lascia la guida della Diocesi per raggiunti 
limiti di età e al quale va in questo momento il nostro pensiero di affetto e 
di stima, sia stato scelto ancora una volta come Vescovo di Acqui un sacer­
dote che proviene dal nostro Presbiterio diocesano. E un segno di attenzione 
e di stima che Giovanni Paolo II dimostra nei confronti della nostra Chiesa, 
da lui più volte visitata, per cui siamo commossi e riconoscenti.

Ma nello stesso tempo non posso nascondere un altro sentimento che mi 
nasce nel cuore e che è il rammarico di perdere un prezioso e competente 
collaboratore. In questi primi tempi del mio ministero tra voi la vicinanza 
sincera e generosa di Mons. Micchiardi mi è stata di grande aiuto ed inso­
stituibile sostegno. Di questo gli sarò grato per sempre, mentre mi consola 
il fatto che non mi mancherà anche in seguito la sua cordiale amicizia come 
pure la sua presenza fraterna in seno alla Conferenza Episcopale Piemon­
tese.

Desidero perciò in questa circostanza particolare ed importante per lui e 
per noi esprimergli le più vive congratulazioni per questa nomina che gli 
consente di poter fare ora una sua personale esperienza come Pastore di una 
Diocesi. Questo era anche un suo legittimo desiderio che non sarebbe stato 
giusto contrastare da parte mia, perché dopo dieci anni di servizio generoso 
e fedele come Vescovo Ausiliare era logico che giungesse il momento in cui,



Atti dell’Arcivescovo 1573

secondo le decisioni del Santo Padre, gli fosse data la possibilità di appro­
dare a questa nuova responsabilità.

Sono sicuro di interpretare i sentimenti di tutti, e specialmente dei sacer­
doti, nell'esprimere a Mons. Pier Giorgio la mia e la vostra grande ricono­
scenza per quanto abbiamo ricevuto dal suo umile e generoso servizio in 
questa nostra Chiesa torinese.

Tutti, ed io in modo particolarissimo, abbiamo potuto sperimentare ed 
apprezzare le sue doti di vero sacerdote, servitore fedele del Signore, come 
pure la sua preparazione giuridica, pastorale e soprattutto spirituale. Ci 
mancherà molto il suo consiglio, la sua prudente e fedele presenza, come 
pure la sua disponibilità nei confronti di tutti.

Noi perdiamo un aiuto che ci era caro e prezioso ed Acqui acquista un 
Pastore che è veramente secondo il cuore di Dio. Però anche in questa cir­
costanza troviamo la serenità nel sapere che questa è la volontà di Dio per 
lui e per noi.

Non mi rimane perciò che esprimere a Mons. Micchiardi un grande ed 
affettuoso augurio, accompagnato dalla mia e vostra preghiera, con l'assi­
curazione che continueremo a stargli vicino con la nostra amicizia ed affetto 
cordiale. Che la Vergine Consolata e i nostri Santi torinesi lo accompagnino 
con la loro protezione in questa nuova impegnativa tappa del suo cammino.

Auguri, carissimo Mons. Pier Giorgio, e che «la gioia del Signore sia la tua 
forza!» (cfr. Ne 8,10).

Torino, 9 dicembre 2000

* Severino Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino



1574 Atti dell’Arcivescovo

Messaggio per il Natale

Gesù, qui con noi

Una delle più belle tradizioni del nostro Natale cristiano è richiamare 
alla memoria, anche attraverso il presepio, l'evento della nascita di Gesù. 
Questa rappresentazione plastica del mistero centrale della storia dell'uma­
nità ci aiuta a riflettere ed a concentrare la nostra attenzione sul personag­
gio più importante di ogni presepio che è il piccolo Gesù Bambino, nato da 
Maria, «deposto nella mangiatoia di una stalla, perché per loro non c'era 
posto nell'albergo» (Le 2,7).

Ebbene nel formulare il mio augurio di Buon Natale a tutti in questo 
Anno Santo del Grande Giubileo del 2000, vorrei esprimere, soprattutto con 
la preghiera, ma anche con l'affetto per tutti, dove vorrei, come vostro 
Pastore, portare Gesù nell'occasione del prossimo Natale.

Vorrei portare Gesù Bambino in tutte le fabbriche e nei luoghi di lavoro, 
dove le persone passano gran parte del tempo della propria esistenza. La 
presenza del Signore renda l'ambiente di lavoro luogo di relazioni sincere e 
rispettose tra le persone, dove si vedano riconosciuti i diritti di tutti e il 
lavoro diventi occasione per realizzare i propri talenti e per sentirsi nella 
serenità e nella collaborazione parte viva della famiglia umana.

Vorrei portare Gesù Bambino negli ospedali e nelle numerose case per 
anziani, dove spesso si vive nella paura, nella solitudine psicologica e dove 
anche si muore. La presenza di Gesù diventi garanzia di conforto per i sin­
goli ma anche occasione per offrire la nostra solidarietà a chi è ammalato e 
per sostenere tutte le persone che si impegnano, a vario titolo, per curare le 
malattie e lenire la sofferenza.

Vorrei portare Gesù Bambino nelle carceri dove chi espia la pena per i pro­
pri errori non deve sentirsi abbandonato dalla società e dove, se arrivasse un 
gesto di clemenza in questo Giubileo, si darebbe la possibilità di una rina­
scita alla speranza che mai deve abbandonare questi nostri fratelli. Essi 
infatti sanno che nell'esperienza del carcere devono misurarsi con la propria 
coscienza e ritrovare il desiderio e la determinazione per una vita migliore.

Vorrei portare Gesù Bambino nelle soffitte o negli alloggi dove vivono tanti 
nostri fratelli immigrati. Anch'essi sono immagine viva del Signore e atten­
dono da noi un'accoglienza, una comprensione e una capacità di sostegno 
che veda nel loro arrivo una possibile risorsa per la nostra società e, nel 
nostro aiuto, un cammino educativo e un'occasione di sostegno per il loro 
inserimento, nel rispetto delle leggi e nella volontà di collaborazione sincera 
con le nostre comunità.

Vorrei portare Gesù Bambino in tutte le famiglie, soprattutto in quelle 
dove si vive la pesante sciagura della divisione, della non accettazione, della 
mancanza dell'amore vicendevole. In quelle famiglie dove spesso si con­
suma il dramma della violenza, dell'incomprensione o del rifiuto, che impo­
verisce terribilmente la vita delle persone. Nelle famiglie dove, talvolta, a 
causa della malattia, della povertà o del disagio per qualche croce partico-



Atti dell’Arcivescovo 1575

larmente pesante, diventa difficile guardare all'avvenire con fiducia. Nelle 
famiglie dove le persone vivono nella solitudine perché anziane o nell'e­
sperienza dell'abbandono, che provoca tristezza in quella stagione della vita 
che dovrebbe essere ricca dell'affetto riconoscente dei propri cari.

Vorrei portare Gesù Bambino nei luoghi di divertimento dove soprattutto 
si ritrovano i nostri giovani. Quanto è importante che i giovani, primavera 
della vita, sappiano coniugare il legittimo tempo dello svago e della festa 
con la responsabilità di costruirsi su valori umani e cristiani, che diano 
significativo fondamento al loro avvenire.

Vorrei portare Gesù Bambino a tutti i bambini, così spesso lasciati soli con 
se stessi, perché imparino da Gesù che sono al mondo soprattutto per fare 
la volontà di quel Padre celeste che li ha voluti nella vita perché fossero nella 
gioia e nell'amore. E nostro dovere aiutarli a costruirsi un futuro che riem­
pia la loro vita dei valori più grandi.

Vorrei portare Gesù Bambino nelle nostre città e paesi dove la gente vive 
col desiderio che la propria esistenza diventi sempre più a misura d'uomo. 
Chiedo a Gesù che sostenga gli amministratori pubblici e i rappresentanti 
delle Istituzioni nella loro onesta volontà di lavorare esclusivamente per il 
bene comune e non per interessi particolari.

Vorrei portare Gesù Bambino all'interno delle nostre comunità cristiane, 
affinché con la sua presenza ci renda capaci di offrire al mondo quella testi­
monianza che può davvero rappresentare quel dono in più per ogni uomo 
che è in ricerca ed attende risposte ai più profondi e gravi problemi della 
propria vita.

Vorrei portare Gesù Bambino nel cuore di tutti, perché tutti ci possiamo 
confortare nel saperci da Lui cercati, amati, perdonati e salvati.

Vorrei soprattutto mettere Gesù Bambino anche al centro del mio cuore di 
Pastore. E Lui l'unica ragione della mia vita, e perciò vorrei che mi inse­
gnasse ogni giorno e in ogni momento a dare alla mia testimonianza e al 
mio lavoro pastorale l'impronta del suo amore e della sua attenzione verso 
tutti. Vorrei donare Gesù con la forza della mia fede e del mio amore per Lui 
e per voi. In questo Natale vorrei, ancora una volta, riuscire a presentare il 
Signore Gesù all'attenzione dei credenti e anche dei non credenti, o di coloro 
che sono in attesa di certezze, con le parole del Profeta: «Ecco il vostro Dio, 
Egli viene a salvarvi» (Is 35,4).

Cerchiamo di concentrare in questo Natale la nostra attenzione sulla 
persona di Gesù, affinché accogliendolo e custodendolo nella nostra vita e 
seguendo i suoi esempi e i suoi insegnamenti riusciamo a costruire un 
mondo migliore. A questa condizione il Natale sara un'occasione per diven­
tare più buoni, più generosi con Dio e con i fratelli e anche più ricchi di fede. 
Questo volevo dire quando nel Messaggio per l'Avvento scrissi a tutti: «Nes­
suno ci rubi il Natale cristiano!». Il Natale cristiano è Gesù. Che tutti Lo incon­
trino, che Egli possa arrivare a tutti per portare la sua pace, la sua speranza 
e il suo amore.

Buon Natale con tanto affetto.

* Severino Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino



1576 Atti dell’Arcivescovo

Ringraziamento ai volontari della Sindone

Grazie per quello che avete fatto, 
per quello che siete e che sarete
Nella sera di martedì 5 dicembre, i volontari che hanno prestato servizio durante l’Ostensione della 
S. Sindone si sono riuniti nella grande chiesa di S. Filippo Neri nel centro storico di Torino per un 
momento conclusivo di preghiera. Monsignor Arcivescovo ha voluto esprimere una grande ricono­
scenza per la generosa opera da loro svolta ed ha rivolto ai numerosissimi presenti queste parole:

Carissimi, siete un bel colpo d'occhio! Mons. Ghiberti rilevava come voi 
non avete la soddisfazione e la gioia di vedere ciò che io vedo da qui: una 
massa enorme di volontari. E ringrazio quelli che hanno parlato prima di 
me, soprattutto dando relazione dettagliata su ciò che avete fatto. Perché 
siamo qui, stasera? Per un doveroso grazie da parte dell'Arcivescovo, a 
nome del Signore e della Chiesa.

Carissimi volontari, io credo sia molto importante esprimervi la mia 
riconoscenza, perché il grazie non è più molto considerato nei costumi 
sociali moderni: abbiamo tutti così tanta fretta ed una tale convinzione dei 
nostri diritti che ci si dimentica di dire grazie. Come ai tempi di Gesù, 
quando solo un lebbroso, dei dieci che aveva guarito, è tornato da Lui a dire 
grazie. Io non vorrei essere come i nove lebbrosi irriconoscenti della para­
bola di Luca (cfr. Le 17,11 ss.) ma come il decimo, che si ricorda di voi e che 
stasera desidera esprimervi la sua riconoscenza.

Prima di tutto vorrei ringraziarvi per il risultato delle due ultime Osten­
sioni, del 1998 e del 2000, merito di tutti i volontari. Badate che lo stesso 
mons. Ghiberti, che ha guidato operativamente la Commissione e che ha 
tanti meriti, è un anche lui un volontario; che il colonnello Tua è un altro 
volontario; e che l'Arcivescovo è il primo volontario della Chiesa santa di 
Dio! Voi mi avete dato, quando ci siamo incontrati prima dell'Ostensione, la 
casacca del volontario: io l'ho indossata quella sera e anche se questa sera 
tutti indossiamo un soprabito, data la stagione, siamo tutti volontari!

L'immagine esterna, visibile, riconoscibile della Chiesa di Torino, che ha 
preparato, ha organizzato le Ostensioni della Sindone - accogliendo più di 
un milione di pellegrini nel 2000 e molti di più nel 1998 - è stata rappresen­
tata da voi: voi siete stati il biglietto da visita della Diocesi di Torino per chi 
veniva qui.

Ed io per ringraziarvi, per dirvi davvero - come sento questa sera - il 
mio grazie sincero, desidero leggervi poche righe della seconda Lettera di 
San Paolo ai Corinzi: «La nostra lettera siete voi, lettera scritta nei nostri cuori, 
conosciuta e letta da tutti gli uomini. E noto infatti che voi siete una lettera di Cri­
sto composta da noi, scritta non con inchiostro, ma con lo Spirito del Dio vivente, 
non su tavole di pietra, ma sulle tavole di carne dei vostri cuori» (2Cor 3,2-3).

Queste parole, che sono Parola di Dio rivelata e ispirata dal Signore e che 
l'Apostolo Paolo rivolge ai cristiani di Corinto, io stasera sento, in verità, di 
doverle dire a voi: voi siete stati la nostra lettera, scritta nel cuore della gente



Atti dell’Arcivescovo 1577

che veniva, scritta anche nei nostri cuori, se volete, perché voi avete manife­
stato tutta la vivacità, tutta la generosità, tutto il calore di una Chiesa viva che 
si metteva a servizio di un mistero, il mistero della Sindone, che ci richiama, 
che ci rimanda al grande evento della passione-morte e risurrezione di Gesù. 
E questa comunità rappresentata da voi - che si è messa al servizio del 
mistero di Dio e del suo amore rivelato, al servizio di questa ricerca del volto 
di Cristo proposta come obiettivo del pellegrinaggio alla Sindone del 2000 - 
questa espressione di Chiesa è stata la lettera più bella che la Diocesi di 
Torino ha scritto davanti a tutto il mondo, davanti alla Chiesa universale.

Allora io devo dire grazie. Grazie per quello che avete fatto, per quello 
che siete, per quello che farete. Cosa farete? Don Giuseppe ritiene ci sia biso­
gno di una continuità, e io sono d'accordo: questa sera dovrebbe, potrebbe 
nascere l'Associazione dei volontari della Sindone... Può nascere? Qualcuno 
potrebbe dire: «Questa è una nuova Associazione, un nuovo Movimento 
che fa concorrenza con altri Movimenti ed Associazioni...».

Stasera nasce l'Associazione dei volontari della Sindone, ma al servizio 
di cosa? Di un'altra Ostensione che si farà un altr'anno? No, non è prevista 
un'altra Ostensione nel prossimo anno, ma l'Associazione nasce al servizio 
di questa Chiesa. Io presenterò in Quaresima, a tutti i fedeli, il Piano Pasto­
rale decennale che consiste in un grande impegno di evangelizzazione a 
tutte le categorie di persone, a tutti i livelli e in tutte le parrocchie della Dio­
cesi. Chissà che non sia opportuno o anche necessario, per alcuni momenti, 
un servizio dei volontari della Sindone che si rendono disponibili per ini­
ziative diocesane, locali o zonali, che si realizzeranno nel contesto del Piano 
Pastorale decennale; chissà che non ci siano eventi straordinari della nostra 
Chiesa dove noi avremo bisogno della presenza dei volontari. Se c'è un'As­
sociazione che accolga adesioni di volontariato - non si pagherà nessun con­
tributo, nessuna tessera, non ci saranno distintivi particolari, ma il cuore si 
sintonizzerà dentro un obiettivo comune - io credo che questa possa essere 
la strada per la continuità di una esperienza ricca e bella per me e per voi. 
Qualcuno cercherà di tenere vivo un collegamento che non dovrà essere né 
eccessivo, né asfissiante - credo di sapere cosa sia la vita e non vi chiede­
remo cose impegnative - per essere pronti e disponibili per alcuni eventi 
straordinari che la Diocesi potrà vivere nei prossimi anni, dove noi offri­
remo la nostra collaborazione.

Questo è il pensiero che vi propongo come prospettiva futura. Ora 
chiudo facendovi vedere un piccolo segno di riconoscenza che desidero 
donarvi a ricordo dell'Ostensione di quest'anno, qualcosa che possa rima­
nere nella vostra casa. Avendo chiesto allo scultore di Milano, prof. Enrico 
Manfrini, di rappresentarci l'Uomo della Sindone su piccole fusioni di 
bronzo dorato - donate ad autorità, a Vescovi e ad alcune altre persone - ho 
pensato di lasciare anche a voi lo stesso ricordo. Così abbiamo riprodotto in 
metallo dorato la stessa immagine, che troverete applicata ad un pannello di 
legno che porta sul retro questa scritta: «A ricordo della solenne Ostensione 
della Santa Sindone, un grazie vivissimo a tutti i Volontari e a quanti a vario 
titolo hanno collaborato con generosa dedizione all'ottima riuscita di questa 
preziosa iniziativa che ha segnato in modo straordinario il cammino giubi­
lare della nostra Chiesa di Torino». E da ultimo, la mia benedizione.



1578 Atti dell’Arcivescovo

Omelia nella Giornata del Seminario

Chiamati da Dio a dirgli il nostro sì
Domenica 10 dicembre - seconda di Avvento - si è celebrata la tradizionale Giornata del Semi­
nario. Monsignor Arcivescovo ha presieduto nella chiesa di S. Lorenzo Martire (e non nella vicina 
Cattedrale, ancora inagibile a motivo delle strutture che erano state predisposte per l’Ostensione 
della S. Sindone) una Concelebrazione Eucaristica durante la quale ha anche compiuto il Rito di 
ammissione per 3 candidati all’Ordinazione diaconale e 4 alunni del Seminario diocesano incam­
minati verso l'Ordinazione presbiterale.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eccellenza:

Carissimi, in questa celebrazione - durante la quale accompagneremo 
quattro seminaristi e tre candidati al Diaconato permanente nel Rito di 
ammissione agli Ordini sacri - vorrei aiutare me e voi ad attualizzare la 
Parola di Dio che abbiamo ascoltato, contestualizzandola nel tempo del­
l'Avvento che ci sta preparando alla solennità del Natale del Signore, sen­
tendoci coinvolti a vivere il mistero eucaristico che stiamo celebrando.

Oggi è anche la Giornata del Seminario: tutte le nostre comunità cri­
stiane sono invitate a pregare per le vocazioni alla vita consacrata in genere, 
ma specialmente per le vocazioni al ministero sacerdotale. Il nostro Semina­
rio, luogo della formazione dei futuri sacerdoti, è una realtà importante 
nella vita della Chiesa diocesana: è l'istituzione che più mi sta a cuore e che 
dovrebbe stare a cuore anche a tutti voi, perché dalla qualità della forma­
zione dei futuri sacerdoti dipende la vitalità futura della nostra Chiesa. 
Dobbiamo dunque pregare per il Seminario, perché possa svolgere bene il 
suo compito formativo dei futuri presbiteri; dobbiamo pregare per le voca­
zioni, affinché tanti ragazzi e giovani chiamati ancora oggi dal Signore a 
seguirlo nel ministero sacerdotale, possano avvertire la sua voce e rispon­
dere positivamente; dobbiamo pregare per le famiglie, perché siano luoghi 
non solo di affetto ma anche di fede, capaci di sostenere eventuali chiamate 
dei figli al Sacerdozio; dobbiamo pregare per le nostre comunità parroc­
chiali, perché siano più vive e significative.

E preghiamo anche per i sacerdoti, perché la loro vita sia più affascinante 
e possa suscitare nei giovani il desiderio di imitarla. Non che la vita dei 
sacerdoti non sia sufficientemente buona e di qualità, ma preghiamo af­
finché - sia io che loro - la si migliori sempre, così che sia testimonianza 
autentica.

E voi sette vi state disponendo a questo breve Rito, che dopo la riforma 
liturgica del Concilio è stato ripresentato come momento ufficiale nel quale 
voi dite alla Chiesa - alla comunità, al Vescovo - il vostro desiderio di 
seguire il Signore e di essere sostenuti nel cammino formativo in prepara­
zione agli Ordini sacri. E un Rito che sostanzialmente mette in evidenza la 
chiamata di Dio a voi e la vostra risposta positiva e per questo la Chiesa 
vuole che si sottolinei la chiamata e la risposta con una particolare celebra­
zione: breve, ma nel contesto dell'Eucaristia.



Atti dell’Arcivescovo 1579

D'altra parte abbiamo sentito il Profeta Baruc che invita Gerusalemme a 
deporre gli abiti del lutto e a vestire quelli di festa perché il Signore salva: il 
Signore farà tornare in trionfo coloro che per l'esilio sono partiti a piedi, 
umiliati. Ma di questo Profeta mi piace citare anche un'altra bellissima 
espressione, che leggiamo nella Veglia del Sabato Santo, quando ammira il 
meraviglioso spettacolo che offre un cielo stellato dove «le stelle brillano dalle 
loro vedette e gioiscono; egli le chiama e rispondono: "Eccoci!" e brillano di gioia per 
colui che le ha create» (Bar 3,34-35). Questi versetti mi sembra si possano ben 
intonare al Rito che stiamo per compiere. Baruc si riferisce alle stelle, e noi 
notiamo come la Bibbia ammira questa fedeltà della natura a Dio, mentre 
l'uomo, essere intelligente e persona libera, tante volte gli volta le spalle. A 
questo proposito Isaia scrive nel suo libro: «Udite, cieli; ascolta, terra, perché il 
Signore dice: "Ho allevato e fatto crescere figli, ma essi si sono ribellati contro di 
me"» (Is 1,2) e chiama a testimonio dell'infedeltà dell'uomo la natura fedele.

La contemplazione del cielo stellato, delle stelle che sono pronte a brillare 
in gloria a onore di Colui che le ha create, mi pare un riferimento bello a ciò 
che state per fare: il Signore vi ha chiamato e voi rispondete "eccomi", come 
ha risposto Maria nell'annunciazione. Due giorni fa abbiamo celebrato la 
solennità dell'Immacolata ed abbiamo risentito quella bellissima pagina di 
Luca dove Maria conclude il suo dialogo con l'angelo Gabriele dicendo: 
«Eccomi, sono la serva del Signore, avvenga di me quello che hai detto» (Le 1,38). 
Anche voi sarete chiamati per nome, anche voi risponderete: eccomi!

Il testo di Paolo ai Filippesi ci ha poi ricordato la gioia dell'Apostolo per 
la cooperazione dei cristiani di Filippi alla sua attività apostolica. Ma pur 
ringraziando Dio per quanto la comunità compie per la diffusione del Van­
gelo, Paolo chiede al Signore che sia Lui a portare a compimento l'opera che 
ha iniziato (cfr. Fil l,3ss.). Il Signore ha già iniziato in noi la sua opera, per­
ché il suo progetto ci precede: prima della creazione del mondo Dio ci ha 
scelti in Cristo per essere santi ed immacolati al suo cospetto nell'amore (cfr. 
Ef 1,4), ma questa chiamata del Signore è personale: su ognuno di noi Dio 
ha un progetto e in questi anni di formazione la chiamata di Dio si deve 
chiarire. Il Signore vi faccia crescere in questo discernimento, che è perso­
nale e comunitario: personale, perché richiederà un lavoro da fare all'in­
terno della vostra coscienza con l'aiuto del vostro direttore spirituale; e al 
contempo comunitario, perché il discernimento sarà fatto anche dai vostri 
formatori e dalla Chiesa stessa. E la risposta, la decisione della Chiesa dovrà 
riflettere il pensiero di Dio. Non siamo infallibili su questo, ma dobbiamo 
valutare con dei criteri soprannaturali così che la chiamata risulti sicura, 
chiara e la vostra risposta sia fedele e generosa.

Allora, per metterci nella condizione migliore di un discernimento, di 
una illuminazione spirituale sulle nostre persone e di una forza generosa di 
risposta, noi dovremmo attualizzare la pagina del Vangelo di Luca che 
abbiamo ascoltato, che è importante per tutti i cristiani in questo cammino 
di Avvento in preparazione al Natale, ma che per voi oggi diventa signifi­
cativa per il Rito che stiamo per compiere.

Avete sentito la preoccupazione di Luca di contestualizzare anche dal 
punto di vista storico e biografico gli eventi di cui si prepara a parlare: men-



1580 Atti dell’Arcivescovo

tre si era «nell'anno decimoquinto dell'impero di Tiberio Cesare, mentre Ponzio 
Pilato era governatore della Giudea, Erode tetrarca della Galilea, e Filippo, suo fra­
tello... la parola di Dio scese su Giovanni, figlio di Zaccaria, nel deserto» (Le 3,1- 
2). Questi versetti mi hanno sempre colpito, perché non solo parlano del 
grande mistero del Verbo che si fa carne e diventa uomo, uno di noi, ma 
indicano anche la rivelazione, la manifestazione di Dio attraverso la sua 
Parola su ciascuno di noi. La Parola di Dio, in un certo contesto ben preciso, 
è scesa su ciascuno di noi; e quando la Parola di Dio scende, deve mettere 
in moto la persona per una risposta, per un impegno, per un annuncio.

Giovanni, che nel deserto ha accolto la grande grazia della Parola di Dio 
scesa su di lui, si è messo subito all'opera per annunciare la venuta ormai 
prossima, immediata del Messia. La annuncia come voce che grida nel 
deserto: «Preparate la strada del Signore».

Lo dobbiamo dire agli altri, di preparare la strada del Signore, ma prima 
lo dobbiamo fare noi. Sarebbe inutile che io, come vostro Vescovo, vi invitassi 
a prepararvi ad incontrare il Signore - anche in questa Eucaristia e non solo 
a Natale - se non mi preoccupassi di farlo a mia volta! Dentro di noi, nel 
deserto, ciascuno deve preparare la strada al Signore, e per deserto non 
intendo quello materiale - del Sahara, caratterizzato dalla sabbia; o di Giuda, 
caratterizzato dalla roccia - ma quello spirituale. E qui mi piace ricordare che 
ci sono tipi ed aspetti diversi di deserto: c'è infatti un deserto buono ed uno 
cattivo. Il deserto buono è quella condizione di silenzio, di raccoglimento, di 
fede, di preghiera, di solitudine necessaria per poter sentire, incontrare, par­
lare con Dio: questo deserto va costruito, ed è il deserto nel quale preparare 
la strada al Signore che viene creando le condizioni per la fede, per la pre­
ghiera, per il raccoglimento, per il silenzio di tutte le altre voci. C'è poi un 
deserto cattivo, dove non c'è vita: c'è il nulla e non c'è neanche Dio. Dob­
biamo evitare di finire in quel deserto, in quella solitudine in cui l'uomo è 
smarrito al punto tale da non saper dare un orientamento alla propria esi­
stenza.

E se sentiamo la responsabilità di preparare questa strada al Signore che 
viene, troviamo nelle parole di Giovanni Battista delle indicazioni ben pre­
cise: abbassare i monti e i colli, riempire le valli, raddrizzare i sentieri storti 
(cfr. Le 3,4-5; Is 40,3-5). Questa è la condizione perché ogni uomo possa 
vedere la salvezza del Signore.

Siamo qui per il Rito di ammissione agli Ordini sacri perché ci sono gio­
vani e uomini che credono in Gesù Cristo, che credono al valore della vita 
data a Lui, spesa per il suo Regno, per il suo Vangelo e dobbiamo essere 
riconoscenti al Signore per questa testimonianza, di fede. Però noi vogliamo 
vedere Dio. Con gli occhi del corpo lo vedremo nella risurrezione futura, ma 
già oggi lo vediamo nella fede, attraverso i segni di persone generose che, 
ascoltando la sua voce, rispondono prontamente sì; lo incontriamo osser­
vando una Chiesa viva che ancora oggi esprime poche vocazioni, ma - spe­
riamo - buone.

Tocca a noi aprire gli occhi, avere una sensibilità grande di fede. Tocca a 
noi sostenere questi futuri candidati agli Ordini sacri, con la nostra pre­
ghiera e col nostro incoraggiamento.



Atti dell’Arcivescovo 15X1

Omelia in Cattedrale per il Natale del Signore

Io mi sono fatto uomo perché ti amo: 
fidati di me!

Nelle celebrazioni per il Natale del Signore i fedeli sono tornati a gremire le navate della nostra 
Cattedrale, finalmente fruibile quasi integralmente (si può prevedere che rimarrà ancora indispo- 
nibile per anni il coro dei Canonici, a motivo dei lavori di restauro della cappella del Guarini deva­
stata dall’incendio del 1997). Monsignor Arcivescovo ha presieduto le varie celebrazioni: l’Ufficio 
delle Letture, le Messe della Notte santa e del mattino, i Secondi Vespri. A lui si sono uniti i Cano­
nici del Capitolo Metropolitano e alcuni altri sacerdoti.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eccellenza nella Messa della notte:

Carissimi, vorrei invitarvi a vivere con gioia il fascino di questa festa di 
Natale. È una festa molto cara alla nostra tradizione cristiana e tutti a Natale 
avvertiamo un clima diverso: non solo intorno a noi, nell'ambiente, nella 
Città, ma anche dentro di noi. A Natale, per esempio, si sente il desiderio di 
partecipare alla Messa di mezzanotte, a questo momento di preghiera, di 
silenzio, di ricerca di Dio; si sente il desiderio di ricomporre alcune lacera­
zioni, alcune situazioni di disagio, magari anche di difficoltà con dei fratelli 
o sorelle, con persone vicine o lontane. Si sente il desiderio di diventare più 
buoni.

La tentazione di certi predicatori, che bisogna vincere, potrebbe essere 
quella di dire che non si può essere buoni solo a Natale, perché uno che 
crede deve essere buono tutta la vita, ogni giorno dell'anno. Ma il Signore 
questa sera ci chiede di domandarci qual è la radice, quale la motivazione 
profonda per cui stasera abbiamo sentito il desiderio di andare a Messa. 
Qual è la ragione profonda per cui io a Natale sento l'appello in me di avvi­
cinarmi a Dio, di diventare più buono, di fare qualche gesto di bontà?

La ragione è che noi siamo collegati con Dio, e quando avvertiamo la 
gioia di essere buoni è perché nell'essere buoni assomigliamo a Lui. Quando 
noi avvertiamo la povertà interiore, l'aridità di vita nell'essere meno buoni 
o - Dio non voglia - cattivi, è perché ci siamo allontanati da Dio. Come vor­
rei, carissimi, questa sera, in questa santa notte di Natale, darvi il benvenuto 
nella nostra Cattedrale - che è tornata ad occupare tutto il suo spazio dopo 
essersi dovuta restringere durante le due ultime Ostensioni della Sindone - 
a questa celebrazione con la bellissima pagina del Vangelo di Luca che 
abbiamo ascoltato: «Vi annunzio una grande gioia... oggi vi è nato nella città di 
Davide un Salvatore» (Le 12,10-11).

Oggi, in questo momento, durante questa Messa, per noi si fa presente il 
Salvatore: ecco la ragione della festa del Natale, ecco il motivo per cui Dio 
questa sera ci ha convocati qui. Nel meditare la pagina di Vangelo mi chie­
devo come mai duemila anni fa, in tutto il territorio sul quale si estendeva 
l'impero romano, la gente si è mossa per il censimento emanato dall'impe­
ratore Augusto, che voleva misurare il grado della sua potenza; e nel



1582 Atti dell’Arcivescovo

momento in cui gli uomini si muovono sotto l'ordine di un imperatore ter­
reno, a Betlemme, in un piccolo e sperduto villaggio della Giudea, da Maria 
Vergine nasce Gesù. Ma Dio questa sera non ci convoca per misurare quanto 
Lui conta - e ne avrebbe il diritto - ma ci convoca per comunicarci il suo 
amore, e noi siamo qui per celebrare nel mistero eucaristico questa nascita, 
questa presenza: siamo qui per incontrarci col Signore Gesù.

Un incontro che avviene però ad alcune condizioni. La prima è questa: 
che nessuno di noi arrivi in ritardo sui tempi di Dio. Perché non siamo noi 
a muoverci verso Dio, ma è Lui che per primo ha preso l'iniziativa di venire 
verso di noi: è Lui che ci viene incontro e viene ad abitare in mezzo a noi. Il 
rischio e pericolo è che Dio ci venga incontro e non ci trovi, perché noi non 
ci siamo, perché siamo in ritardo.

Nel messaggio che ho scritto alla Diocesi in occasione dell'Avvento, 
dicevo: «Nessuno ci rubi il Natale cristiano». Il Natale cristiano è Gesù, e se 
noi nel Natale mettiamo altre cose, altri interessi, altri affanni e altre distra­
zioni, corriamo il rischio che non ci sia più spazio per Lui.

Proviamo ad immaginare qual è il significato del presepio: è una rap­
presentazione del mondo, della nostra vita, non solo di duemila anni fa - 
quando è nato Gesù - ma anche di oggi. Nel presepio ci si mette tutto: si 
mettono le case, le strade, le città, i paesi, le borgate, la montagna, i prati, la 
vita degli uomini con le sue attività. Provate ora ad immaginare un prese­
pio con la capanna vuota, senza Gesù, e trasportate questa immagine nella 
vita. Nella vita io metto tutto: gli affetti, gli interessi, le attività - che non 
sono cose negative, ma il tessuto della mia esistenza e della mia storia - ma 
cosa sarebbe se non avessi Gesù, se non fossi incamminato verso Dio, se non 
fossi attento a quello che il Signore vuole offrirmi nel mistero del Natale? 
Questa è la prima condizione che noi dobbiamo attuare per non arrivare in 
ritardo sui tempi di Dio. Dio ci aspetta qui per comunicarsi a noi, e il Figlio 
di Dio, fatto uomo, si rende presente in questa Eucaristia perché ciascuno di 
noi lo possa ricevere, accogliere nel suo cuore, e rinnovare totalmente la sua 
vita.

C'è poi una seconda condizione perché questo incontro si realizzi: la 
conversione della vita. Conversione personale, delle nostre comunità cri­
stiane e della nostra stessa società. Bisogna che in questa sera di Natale, che 
ci trova raccolti in preghiera, mettiamo un po' in discussione la nostra vita 
personale per valorizzare il positivo che abbiamo nel cuore ed eliminare ciò 
che non piace né a noi, né a Dio, cioè il peccato, che ci impoverisce e ci 
distrugge nella nostra dignità di persone. Anche le nostre comunità cristiane 
hanno bisogno di conversione, perché se non offrono una diversità di vita 
rispetto al mondo, cessano di essere segno e non dicono più nulla agli altri. 
Dovremmo mettere in discussione, per un rinnovamento più profondo, 
anche la nostra stessa vita civile dove non si può andare avanti con la regola 
del "ciascuno si arrangi", ma dove bisogna agire secondo un'altra regola, 
quella che ciascuno pensi anche al bene di tutti.

In questo modo matura la terza condizione affinché si realizzi l'incontro 
con Gesù in questo Natale dell'Anno Santo, ed è l'attenzione agli altri: a tutti



Atti dell'Arcivescovo 1583

gli altri, soprattutto a quelli che soffrono, a quelli che sono poveri, a quelli 
che hanno difficoltà nella loro vita. A Natale tutti cercano di pensare ai 
poveri, ma questo non deve essere un gesto esteriore per tacitare la 
coscienza: pensare ai poveri vuol dire farsi carico dei loro problemi e delle 
loro difficoltà. E non è facile.

In questi giorni ho avuto occasione di condividere delle situazioni di sof­
ferenza. Sono andato a celebrare l'Eucaristia all'Ospedale Regina Marghe­
rita, dove sono ricoverati i bambini. Ne ho visitato i reparti, compreso quello 
oncologico. Provate ad immaginare un bambino di otto, dieci anni malato di 
tumore che vive la chemioterapia, assistito dalla mamma ed in attesa della 
salute che non si sa se arriverà. Ci sono tante famiglie che in questo Natale 
vivono questa realtà: cosa facciamo? Certo, non possiamo noi fare i medici, 
ma ci sono altri modi per entrare nella sofferenza altrui e capire che ci può 
essere un limitatore su noi stessi perché c'è gente che soffre. Si può soprat­
tutto pregare per gli altri aiutandoli spiritualmente, perché le parole in certe 
situazioni non servono a nulla.

Sono stato anche nel nostro carcere cittadino a celebrare due Messe: una 
nel reparto maschile e una in quello femminile. Nel reparto femminile, al 
termine dell'Eucaristia, mi si presenta un gruppo di donne tra cui cinque 
mamme con in braccio cinque bambini piccoli. Possiamo noi rimanere indif­
ferenti, non chiedere una modifica di leggi perché questa situazione assurda 
finisca e questi bambini possano vivere in una casa anche se le loro mamme 
hanno sbagliato? Si spezza il cuore nel vedere bambini che fino a tre anni - 
come dice la legge - vivono e crescono in carcere per poter stare con la 
mamma.

Pensiamo poi agli anziani, agli ammalati, a coloro che si preparano a 
morire. Pensiamo al problema difficile per la nostra Città e per la nostra Ita­
lia sul quale vorrei dire una parola di chiarezza: il problema degli immigrati. 
Se io parlo a favore della loro accoglienza, la settimana prossima riceverò 
lettere di protesta, perché io non capisco niente di queste cose. Può essere 
anche che non capisca molto... ma qualche cosa capisco e mi preme dire a 
voi cristiani, che siete qui a celebrare il Natale, di non lasciarvi trasportare 
da demagogie o da sentimentalismi, ma di guardare il problema nella sua 
realtà. Siamo in un periodo storico in cui non si possono impedire le migra­
zioni di popoli: come noi italiani abbiamo emigrato per un secolo a cercare 
pane altrove - per cui ci sono sessanta milioni di italiani fuori d'Italia, più 
di quelli che vivono in Italia - così ci dobbiamo preparare ad accogliere gli 
altri. Ma attenzione: nel rispetto delle leggi di questo nostro Stato, quindi 
nella legalità, nella chiarezza, escludendo ogni forma di delinquenza, di 
malavita, di sfruttamento. A queste condizioni il cristiano si deve fare per­
sona che accoglie e che aiuta l'inserimento di persone e di famiglie che arri­
vano da noi. L'apertura verso gli altri, verso quelli che soffrono, è un aspetto 
per vivere bene il nostro Natale.

«Il popolo che camminava nelle tenebre vide una grande luce» (Is 9,1), ci 
diceva la Lettura che abbiamo ascoltato. E la luce di Cristo, di Dio, che ci 
viene incontro: noi a volte siamo disorientati ed abbiamo bisogno di capire



1584 Atti dell’Arcivescovo

dove sta la verità, e Dio ci viene incontro nella povertà, nella piccolezza, nel 
Cristo che nasce in una stalla e viene posto in una mangiatoia, quasi a voler 
dire che non c'è una persona povera sulla terra che lo possa sentire distante 
da lei. Gesù è vicino a tutte le nostre situazioni, anche a quelle di estrema 
povertà!

Allora è molto importante ciò che gli angeli dicono ai pastori: «Questo 
per voi il segno: troverete un bambino» (Le 2,12). Io credo che se questa sera ci 
mettiamo in uno spirito di sincerità, di fede, di preghiera noi troveremo 
Gesù Cristo, noi lo incontreremo. E Gesù ci viene incontro dicendo: «Io mi 
sono fatto uomo perché ti amo, fidati di me!».

Io vorrei che questo fosse l'augurio che l'Arcivescovo fa a tutti voi nella 
notte di Natale: che ciascuno avverta la forza, il conforto, la pace, la serenità, 
la speranza che ci dà questa parola di Gesù: «Mi sono fatto uomo perché ti 
amo: fidati di me!». E se noi sinceramente riusciamo a dire: «Signore, in te 
pongo la mia fiducia», davvero il Natale è stato ricco di grazia. Vi auguro 
che questo messaggio possa raggiungere il cuore di ciascuno di voi e prego 
perché il Signore vi aiuti a custodirlo.



Atti dell’Arcivescovo 1585

Presentazione al Clero della proposta di Piano Pastorale diocesano

Una forte passione di fede 
e di amore per il Signore Gesù
Mercoledì 6 dicembre, presso la Villa Lascaris a Pianezza, si è tenuta una Assemblea diocesana del 
Clero durante la quale Monsignor Arcivescovo ha presentato la proposta di Plano Pastorale dio­
cesano.
Questo il testo dell’intervento di Sua Eccellenza:

Premessa

Non si può capire il perché di questo Piano Pastorale se non si parte da una forte pas­
sione di fede e d’amore per il Signore Gesù. È perché siamo innamorati di Lui che sentiamo 
il bisogno e il dovere di annunciarlo a tutti. Se non ci fosse questo fuoco dentro ogni pro­
posta di missione, di annuncio, di testimonianza di vita che renda più credibile il nostro 
ministero, il Piano Pastorale ci lascerebbe indifferenti.

C’è poi un imperativo che Gesù ha dato alla sua Chiesa e quindi anche a noi: «Andate 
in tutto il mondo e predicate il Vangelo ad ogni creatura» (Me 16,15), con una promessa: 
«Ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo» (Mt 28,20). Anche ciascuno 
di noi, come San Paolo, può dire di essere «apostolo per vocazione, prescelto per an­
nunziare il Vangelo di Dio... per ottenere l’ubbidienza alla fede da parte di tutte le genti» 
(Rm 1,1-5).

Infine siamo convinti che comunicare Gesù Cristo e il suo Vangelo, cioè il suo inse­
gnamento di vita, sia il dono più prezioso che noi possiamo fare agli uomini del nostro 
tempo: non solo per aiutarli a raggiungere la salvezza eterna, ma anche per realizzare qui 
sulla terra una vita che sia dignitosa e degna di una persona umana, ricca di valori umani e 
piena di grazia.

Una condizione essenziale non solo per l’efficacia del Piano Pastorale, ma anche per la 
validità di tutto il nostro ministero e di ogni nostra singola azione pastorale è “dare testi­
monianza”, cioè dimostrare con la propria vita quotidiana che la proposta di Gesù e il suo 
insegnamento sono il meglio in assoluto che si possa immaginare per la vita delle persone. 
Si deve vedere in noi e nei credenti praticanti che la vita cristiana è “altro” rispetto al mondo, 
ai cosiddetti valori del mondo, ma è il meglio sotto tutti gli aspetti. Lo si deve capire dalla 
nostra santità, intesa come coscienza di essere abitati da Dio, dalla nostra affabilità, dalla 
nostra misericordia per ogni essere umano e per le sue situazioni di vita, dalla nostra sere­
nità nelle tribolazioni, dalla nostra pace e dalla nostra gioia, la gioia di chi si sente contento 
di essere quello che è per dono, per chiamata gratuita di Dio. È questa la conversione del 
cuore che dobbiamo fare per riuscire a realizzare una conversione pastorale.

Mettiamo subito in primo piano una difficoltà radicale che sempre incontreremo nel 
nostro ministero e della quale Gesù Cristo ci ha avvertiti: «Io ho dato a loro la tua parola e 
il mondo li ha odiati perché essi non sono del mondo, come io non sono del mondo» (Gv 
17,14).

Abbiamo la Parola, ricevuta da Gesù, da portare a tutti: una Parola che esprime qual­
cosa di diverso rispetto agli insegnamenti mondani. Per questo il mondo ci odia, ci rifiuta, 
ci ostacola, rema contro, perché ci vede su un’altra sponda, non ci sente dalla sua parte. Ci 
vorrebbe accomodanti con i suoi principi: ma noi non siamo del mondo, non vogliamo 
essere del mondo, perché vogliamo stare con Gesù e Gesù non è del mondo.



1586 Atti dell’Arcivescovo

Perciò nessuna meraviglia se oggi è difficile fare il prete, perché oggi è difficile anche 
fare il cristiano. Guardate un po' come è difficile che i nostri laici si diversifichino dagli altri, 
al punto che a volte ci si meraviglia e ci si preoccupa perché i cristiani li vediamo solo in 
chiesa. Fuori dalla chiesa non si distinguono più: parlano come gli altri, imprecano come gli 
altri, fanno i loro affari come gli altri, vivono come gli altri.

È difficile fare il prete e fare il cristiano. Questo non ci meraviglia, ma è la sfida che ci 
sta di fronte. Ci prepariamo ad affrontarla non con lo spirito della crociata, ma con la 
pazienza e la certezza di chi sa che ha un dono, il vero unico dono da portare all’uomo, e 
glielo offre con carità, con rispetto soprattutto, anche se a prima vista ci sembra che la nostra 
proposta non interessi affatto le persone alle quali vogliamo andare.

Piano Pastorale diocesano

Fatte queste premesse generali, che sono il fondamento di tutto il discorso, entriamo a 
parlare del Piano Pastorale diocesano, che non è uno strumento per risolvere tutti i problemi 
che ci stanno di fronte soprattutto sul versante dell’evangelizzazione. La fatica quotidiana 
dell’operaio del Vangelo ci accompagnerà per tutta la vita, e chi verrà dopo di noi tribolerà 
quanto noi. Nessuno di noi ha in mano una formula risolutiva per la pastorale del Terzo Mil­
lennio. Si tratta invece di uno sforzo per cogliere quanto di più rilevante ed urgente il 
Signore ci suggerisce in questo “momento particolare” della storia della nostra Chiesa.

Il Piano Pastorale diocesano non prende direttamente in considerazione tutto il vasto 
ventaglio degli aspetti ed impegni che ci nascono dalla pastorale ordinaria. Questa rimane 
presente a noi in tutta la sua importanza e con i suoi limiti, che spesso non dipendono solo 
da noi e vanno al di là della buona volontà che ci si mette. L’eroismo che oggi si chiede ai 
sacerdoti in cura d’anime è quello di vigilare, sostenere e dare un’anima alla pastorale ordi­
naria, che rimane il canale privilegiato - e convinciamoci di questo, perché le cose straor­
dinarie servono solo a dare una ventata - attraverso il quale la Chiesa entra in contatto con 
le persone. Pensiamo alle opportunità che abbiamo nelle Messe domenicali e festive, a cui 
alcuni cristiani partecipano raramente, una tantum. Se però tu dai un contributo, se dai una 
testimonianza, se la celebrazione è veramente parlante in tutta la sua solennità di mistero 
reso presente, tu riesci ad aiutare quella persona. Pensate a coloro che avviciniamo nelle 
grandi solennità, ad esempio a Natale nella Messa di mezzanotte: cerchiamo di non sciupare 
quell’occasione, di prepararla, di annunciare Gesù Cristo. Questo vale per la Pasqua o per 
l'amministrazione dei Sacramenti dell’iniziazione cristiana, per i matrimoni e i funerali.

La pastorale ordinaria è preziosa, insostituibile, mai da trascurare ed è normata, regola­
mentata dalle indicazioni del Magistero della Chiesa: della Chiesa universale prima di tutto, 
dalle tradizioni delle varie Chiese locali o dalle stesse piccole comunità cristiane - vedi le 
feste patronali, le novene - e anche dalle indicazioni diocesane che vengono emanate 
secondo le varie circostanze ed opportunità, o date dal Vescovo in modo solenne per mezzo 
di un Sinodo diocesano. Il nostro ultimo Sinodo diocesano, che resta valido con tutta l’au­
torevolezza delle sue norme, regolamenta tutta la pastorale ordinaria: ad esso ci si deve atte­
nere per tutte le scelte pastorali che di giorno in giorno si devono fare per una pastorale ordi­
naria ispirata ad uno spirito di comunione. Quando noi prendiamo sul serio il nostro ultimo 
Sinodo - approvato e celebrato sotto la guida del Cardinale Saldarini - diamo esempio di 
unità ed uniformità nelle scelte pastorali, diamo esempio di uno spirito di disciplina eccle­
siale attenendoci alle norme date dalla Chiesa diocesana, soprattutto per quanto riguarda la 
catechesi, la liturgia e la carità; diamo esempio di uno spirito di corresponsabilità per 
costruire, insieme con il Vescovo, una Chiesa secondo il cuore di Cristo, cercando di essere 
credibili con la testimonianza della nostra vita santa e con il dialogo con il mondo per por­
tare il lievito del Vangelo.



Atti dell'Arcivescovo 1587

Cosa possiamo dire per definire un Piano Pastorale? Può essere definito come una pro­
posta di iniziative pastorali straordinarie - sottolineo straordinarie - che il Vescovo propone 
alla Diocesi, frutto di una ricerca comune che dovrebbe essere condivisa da tutti - ecco il 
perché della consultazione vasta e capillare, che viene lanciata con lo scopo di rivitalizzare 
alcuni aspetti della pastorale ordinaria che si presentano come essenziali per la missione 
della Chiesa, quale è appunto l’annuncio di Gesù Cristo. Oppure può essere una proposta 
per rivitalizzare alcuni aspetti più problematici della pastorale ordinaria che nascono da una 
serie di circostanze in cui la realtà di oggi ci pone: ad esempio, la cultura dominante che 
oggi non è più cristiana ma secolarizzata. Da ciò si può dedurre che lo straordinario tende 
- almeno in votis - a vivificare l’ordinario. Si mette in primo piano un aspetto della pasto­
rale ordinaria per valutarlo nella sua validità o inadeguatezza - per correggere certi stili o 
metodi obsoleti, o non più compresi o sentiti o accettati dalla gente, perché non si può con­
tinuare ad insistere se troviamo un muro -, per tentare metodi diversi, iniziative nuove, per 
suscitare nuove collaborazioni, per rilanciare l’entusiasmo nei collaboratori pastorali, per 
rivisitare le profonde motivazioni di fede che devono sostenere la nostra azione pastorale di 
ogni giorno.

E qui si delinea un’obiezione sentita da voi: «Caro Vescovo, la pastorale ordinaria è in 
crisi, e tu spunti con proposte straordinarie? Come è possibile che da iniziative straordina­
rie si possa rilanciare la pastorale ordinaria?». L’obiezione è reale, molto sentita da voi e io 
vi dico che il Piano Pastorale non pretende di essere una formula magica che risolve tutti i 
problemi che abbiamo nella pastorale ordinaria. Ha però il merito di dire che non ci pos­
siamo rassegnare a diminuire lo slancio missionario e l’entusiasmo di annunciare Gesù Cri­
sto solo perché oggi è più difficile di un tempo o perché la gente non ha voglia di sentire. 
Per questo si lanciano proposte eccezionali, sperando che per la loro novità possano destare 
un certo interesse, una certa curiosità ed essere occasione di evangelizzazione anche verso i 
lontani o gli allontanati.

Il Piano Pastorale, per essere innovativo dell’ordinario, deve essere un po’ originale - 
almeno come tentativo, rispetto al “si è sempre fatto così”, perché col “si è sempre fatto 
così”... non andiamo avanti - e deve indicare spazi specifici per lasciare alla sperimenta­
zione la possibilità di esplorare percorsi nuovi, così da arricchire la nostra pastorale con sco­
perte nuove che, una volta verificatesi valide, potrebbero essere proposte a tutta la Diocesi 
come scelta comune.

Eccovi un esempio. Catechismo dei bambini, iniziazione cristiana: la prima Comunione 
si fa in terza elementare, la Cresima si riceve in terza media. Questo è il percorso di sempre 
- tra l’altro vorrei che il catechismo fosse fatto in parrocchia, almeno raduniamo tutti i 
ragazzi - e i parroci si trovano con un terzo di quei ragazzi che al momento della prima 
Comunione sarebbero non idonei per ricevere l’Eucaristia: non vengono mai a Messa, sono 
presenti solo qualche volta al catechismo, ma... i genitori hanno già prenotato il pranzo al 
ristorante e certo non si può dire loro che il ragazzo non farà la Comunione. Così alla fine 
si dice che la misericordia vince, il Signore farà... e si ammettono tutti. Poi non cresce nulla, 
non frequentano più, e così via... Non fraintendetemi, io sono contrario anche ad allontanare 
la gente, perché una volta allontanata non si recupera più, ma certo bisogna studiare cose 
nuove.

Perché allora non sperimentare la differenziazione del percorso catechistico dalle classi 
scolastiche formando “gruppi di catechismo” con il loro cammino, così che la Comunione 
si fa quando il gruppo è pronto senza avere una scadenza fissa? E può succedere che un 
gruppo faccia la Comunione in terza, un altro gruppo in quarta: lentamente la parrocchia non 
si scandalizzerà ma la cosa diventerà normale. Voi capite che un tale cambiamento non si 
può proporre a tutti da un momento all’altro senza che prima qualcuno abbia provato se fun­
ziona.



1588 Atti dell’Arcivescovo

C’è un’altra cosa che mi sta a cuore dire riguardo alla preparazione alla Comunione, 
sempre nella linea dei tentativi, e anche qui non fraintendetemi: anziché puntare solo sulla 
catechesi, sarebbe bene puntare quasi esclusivamente sulla frequentazione alla Messa. Per­
ché questo? Perché il catechismo è visto come “scuola”: io vado al catechismo perché altri­
menti il parroco non mi fa fare la Comunione, ma a Messa non ci vado. Ma se si va al cate­
chismo senza andare a Messa non solo non si è capito niente di Gesù Cristo, ma soprattutto 
non si è fatta nessuna esperienza di Lui e non mi sono innamorato di Cristo che nell’Euca­
ristia si rende presente per la Chiesa, per noi. I ragazzi devono essere iniziati ad amare e ad 
accogliere Gesù Cristo e non iniziati solo a saperne qualcosa. Questo non vuol dire non fare 
catechismo, che ci vuole, ma bisogna puntare di più sulla Messa e bisognerà vedere come 
agganciare le due cose.

Nel Piano Pastorale si dice: «Confratelli, esploriamo insieme cose nuove, studiamo 
insieme la nostra pastorale parrocchiale e diocesana e alla fine, con le verifiche, ne tireremo 
le somme». La sperimentazione va capita, lo vi ho fatto due esempi, perché alcune cose 
saranno indicate, ma mille altre cose si possono sperimentare: nella preparazione al matri­
monio, nei gruppi di famiglie, per i giovani... Noi siamo tutti in un cantiere per edificare 
qualcosa di nuovo, che nascerà un po’ per volta.

Il Piano Pastorale nella sua sostanza lo conoscete già, ma dovrà essere precisato nei det­
tagli con il contributo degli Uffici pastorali della Curia. Per ora è sufficiente ricordare che 
si tratta di quattro grandi missioni diocesane rivolte ai ragazzi, ai giovani, agli adulti identi­
ficati come giovani coppie di sposi, ai pensionati ed anziani, perché bisogna mirare a classi 
ben specifiche. Sono dette “missioni” perché incentrate sull’annuncio delle verità essenziali 
della fede cristiana, presentate con dei sussidi molto semplici che indichino l’essenziale 
della fede cristiana; sono “diocesane”, perché coinvolgenti tutta la nostra Arcidiocesi, anche 
se ruotano nei quattro Distretti. E da qui nasce un’altra difficoltà: perché la rotazione? Per­
ché una delle caratteristiche di questa proposta è la sperimentazione. Se noi facessimo in 
tutta la Diocesi una di queste iniziative con la relativa sperimentazione, avremmo bruciato 
tutte le nostre possibilità in un anno o due; invece la possibilità di averle in successione nei 
quattro Distretti e di ripeterne l'esperienza, dà la facoltà di arricchirle man mano dell’espe­
rienza precedente. Tutti siamo chiamati a pensare e ad essere creativi, offrendo il nostro con­
tributo nella crescita delle esperienze e nelle scoperte nuove.

Perché indirizzare le missioni diocesane a queste categorie? Perché desidero prendere 
in considerazione l’impostazione classica della pastorale parrocchiale che si indirizza a que­
sti gruppi di persone. Poi ci saranno indubbiamente iniziative di annuncio, di celebrazioni, 
di esperienze di apostolato da realizzare soprattutto in parrocchia, perché queste proposte 
sono per la parrocchia e quasi tutto sarà fatto a livello parrocchiale, tranne alcuni momenti 
- pochi - a livello zonale, o di Distretto, o di Diocesi. Il programma prevede un cammino 
di dieci anni: qualcuno li giudica troppi, ma non è detto che fra due anni non vengano appor­
tate delle modifiche, pur senza relativizzare il programma. Penso sia utile avere un cammino 
programmato a lunga scadenza per non aver da cercare ogni anno un tema, un discorso, una 
proposta per l’anno successivo. Questa lunghezza di cammino si andrà perfezionando e cor­
reggendo con l’esperienza: sarà il tempo della verifica che richiederà il coinvolgimento di 
tutti e un grande discernimento comunitario a livello di Consigli Pastorali, Presbiterale o 
gruppi di zone.

Alcune considerazioni rasserenanti

Ora vorrei fare con voi alcune considerazioni rasserenanti. Il Piano Pastorale non vuol 
essere un peso in più, ma un aiuto concreto alla pastorale parrocchiale. Questo Piano è stato 
pensato come un sincero e concreto aiuto che il Vescovo vuol dare ai sacerdoti, ai diaconi, ai 
religiosi, agli operatori pastorali, a tutti coloro che a vario titolo operano nelle parrocchie.



Atti dell'Arcivescovo 1589

È stato pensato per chi ha difficoltà, affinché non si perda di coraggio ma si senta affiancato 
nel fare insieme qualche cosa di nuovo, di straordinario per vedere se qualcosa si muove. 
Magari non si muove nulla, ma si tenta. È un aiuto che non sostituisce la pastorale ordinaria 
ma si pone come tentativo per mettere in risalto i vari aspetti ai quali dare un po’ di vitalità.

Il Piano Pastorale non risolverà tutto, ma può darci qualche spunto nuovo, qualche sug­
gerimento di maggiore creatività, qualche svolta di stile. Mira però a fare un miracolo, e il 
miracolo che si prefigge sarebbe la gioia comune a tutto il Presbiterio per poter vivere tutti 
insieme la stessa esperienza diocesana. L’impegno di missione e di testimonianza ci vedrà 
impegnati tutti e questo ci unirà molto come Presbiterio. La Diocesi attende di vedere che noi 
siamo capaci di testimoniare la nostra unità e sintonia d’intenti: i nostri fedeli devono vedere 
che siamo uniti. E così, quasi senza avvedercene, si costruisce la vera comunione presbiterale.

In questo lavoro, che può sembrare grande e può procurare spavento, ad ognuno verrà 
chiesto di fare solo e tutto il possibile. La pastorale del possibile vorrei che fosse capita: non 
è una pastorale minimalista - fare qualcosa e poi... - ma è una pastorale della totalità, rap­
portata con realismo al concreto. Un concreto che è dato dall’età, dalla salute, dai doni che 
ho come persona, come prete. Nessuno chiede di fare più di ciò che possiamo, ma ciò che 
possiamo, sinceramente, facciamolo tutto, perché amiamo il Signore. Io posso fare solo tre 
passettini? Bene, li faccio tutti e tre e non uno solo! Questo è il problema. È frustrante pro­
grammare la scalata del Monte Bianco se non si è in grado di arrivare in cima ad una colli­
netta... e viene a proposito il consiglio di sapienza evangelica di sedersi e valutare prima di 
costruire la torre per vedere se si hanno i mezzi per arrivare in fondo.

La pastorale del possibile è garanzia di tre cose:
- è garanzia di fedeltà, perché tutto quello che riesco a fare lo faccio volentieri e sono 

fedele;
- è garanzia di serenità perché si dà fiducia all’opera di Dio e non alla nostra - il pri­

mato di Dio;
- è garanzia di speranza in tante risorse latenti che ci sono in chi si impegna, perché 

vedrete fiorire tanta collaborazione.
Siamo chiamati a prendere coscienza che siamo già tutti al lavoro: tutti abbiamo già 

preso in mano l’aratro, siamo già nella vigna del Signore. Si tratta ora di non fermarsi e di 
non voltarsi indietro. La chiamata del Vescovo è per lavorare insieme in un unico progetto 
dove il Vescovo deve valorizzare per voi e per tutti la presenza di Gesù, l’unico vero grande 
Pastore delle pecore. Come mi sento in questa impresa, che è la sostanza del mio ministero, 
di portare Gesù Cristo a tutti? Io mi sento impegnato con la vita a convertirmi ogni giorno 
verso il Signore; mi sento impegnato a costruire con voi, cari confratelli, comunione e con­
vergenza nell’impegno dell’annuncio. Come Gesù, io vorrei essere colui che conosce le 
pecore e che le chiama per nome. Come Gesù, vorrei essere colui che cammina davanti a 
tutti e che paga di persona. Non mi tirerò indietro, ma pagherò per primo perché là dove sarà 
necessaria la presenza del Vescovo, anche solo per sostenere un incontro di catechesi, sarò 
disposto a venire - anche se non riuscirò ad andare contemporaneamente ovunque, si capi­
sce. Vorrei essere un pastore che nutre le pecore con la Parola di Dio e i Sacramenti, che 
cerca di raccoglierle tutte, anche quelle disperse, per condurle dietro a Gesù. E vorrei essere 
anche colui che offre la vita per le pecore. La vita desidero metterla a servizio del Vangelo 
e basta, perché non ho altro scopo. Vorrei essere per voi Vescovo e pastore fino all’ultimo 
respiro della mia vita.

Conclusione

Concludo con una domanda: «Perché bisogna essere ottimisti ed avere fiducia?». Per­
ché l’opera e lo stile di Dio è altro rispetto al nostro innato e pericoloso efficientismo pasto­
rale. Io ho trovato una espressione di Paolo come la più liberante per quanto riguarda la



1590 Atti dell’Arcivescovo

nostra serenità. L’efficientismo pastorale lo viviamo e a volte lo affidiamo più ai metodi 
nostri che all’opera di Dio, mentre Paolo ci dice: «Poiché, infatti, nel disegno sapiente di 
Dio il mondo, con tutta la sua sapienza, non ha conosciuto Dio, è piaciuto a Dio di salvare 
i credenti con la stoltezza della predicazione» (ICor 1,21). Cosa vuol dire? Di fronte ai 
grandi mezzi di comunicazione del mondo, cosa è la nostra predicazione, cari confratelli? 
Eppure, invece che la boria del mondo, Dio ha scelto la stoltezza della predicazione come 
strumento per salvare l’uomo. La mia, la nostra povertà può annunciare Gesù Cristo, leg­
gere il Vangelo, annunciare la misericordia del Padre: questa è la stoltezza secondo il mondo 
che Dio ha scelto come strumento di salvezza. Possiamo credere anche noi che col nostro 
annuncio è stoltezza presumere di riuscire a toccare il cuore della gente, ma Dio ha scelto 
questo e noi toccheremo il cuore della gente con la Parola di Dio, perché è Lui che agisce e 
non noi.

Questa è stata la scelta di Dio come stile di comportamento nel suo disegno di salvezza: 
«Dio ha scelto ciò che nel mondo è stolto per confondere i sapienti, Dio ha scelto ciò che 
nel mondo è debole per confondere i forti, Dio ha scelto ciò che nel mondo è ignobile e 
disprezzato e ciò che è nulla per ridurre a nulla le cose che sono, perché nessun uomo possa 
gloriarsi davanti a Dio» (1 Cor 1,27-29). Dio ci ha scelti proprio perché siamo deboli, stolti 
e fragili. E Lui che fa. La nostra opera l’ha voluta come collaborazione, ma riservando a Sé 
il primato: il merito è di Dio. Questo ci dà pace e gioia.

Siano rese grazie, dunque, a quel Dio che anche oggi vuol servirsi di noi per salvare gli 
uomini del nostro tempo.



Atti dell’Arcivescovo 1591

Incontro con le Aggregazioni Laicali

«Andate anche voi nella mia vigna»
Sabato 16 dicembre, nel Seminario Maggiore, Monsignor Arcivescovo ha incontrato le rappresen­
tanze delle numerose Aggregazioni Laicali operanti nell’Arcidiocesi. Dopo un saluto del doti. ing. 
Giovanni Belingardi, già Presidente diocesano dell’Azione Cattolica, Sua Eccellenza ha proposto 
le seguenti riflessioni:

1. Premessa

Ringrazio del cordiale saluto che, a nome di tutti voi, mi è stato rivolto dall’ing. Gio­
vanni Belingardi, che è già entrato in merito al tema della riflessione che intendo proporvi.

Credo, innanzi tutto, che sia molto importante cogliere il significato particolare di que­
sto incontro. Ho desiderato che anche voi veniste consultati sul Piano Pastorale diocesano 
in vista della Lettera Pastorale che, a Dio piacendo, pubblicherò in Quaresima, intitolata 
“Costruire insieme”, nella quale indicherò alla Diocesi il cammino di questi anni in chiave 
di evangelizzazione. Ho voluto questa consultazione perché le Aggregazioni Laicali hanno 
una loro specificità e perché questa è stata l’occasione per ripensare la ricostituzione della 
Consulta delle Aggregazioni Laicali, che nelle piccole Diocesi è difficile percepire come 
realtà distinta dal Consiglio Pastorale Diocesano, mentre in una Diocesi grande come la 
nostra ha una funzione importantissima in quanto, nel Consiglio Pastorale Diocesano, non è 
possibile avere i rappresentanti di tutti i gruppi, le associazioni, i movimenti, cioè di tutte le 
Aggregazioni Laicali, che mi risultano essere più di ottanta. Si tratta di un numero elevato, 
segno di una grande ricchezza di impegno, di generosità, di volontariato e, quindi, anche di 
fede nei confronti del Signore, e di carità e di disponibilità al servizio della missione della 
Chiesa.

Nella nostra realtà, la Consulta è quell’organismo che raduna i rappresentanti di tutte le 
Aggregazioni Laicali esistenti nella Diocesi, mentre il Consiglio Pastorale, che raggruppa 
tutte le realtà ecclesiali, è un organismo che ha una sua finalità ben specifica, quella di pro­
gettare i Piani Pastorali, di verificarli e di collaborare con il Vescovo nella loro attuazione.

2. Un momento di grazia: il significato di questo incontro

La riflessione che ho pensato di fare insieme con voi, a cuore aperto, in questo primo 
incontro, risponde all’obiettivo di rivelare a voi il mio pensiero, che non è quello di chi è 
preoccupato maggiormente di mettere dei paletti di confine, ma piuttosto quello di chi mani­
festa la convinzione che le Aggregazioni Laicali sono una grande ricchezza e una grande 
risorsa per la Chiesa. Il mio atteggiamento nei confronti delle vostre realtà, infatti, è estre­
mamente positivo, perciò c’è gioia e attesa, da parte mia, per questo incontro, perché ci con­
sente di avere una conoscenza più approfondita, voi del vostro Vescovo, io dei miei laici 
impegnati; “miei” nel senso di appartenenti alla Chiesa, non perché abbia una prerogativa 
di possesso o di priorità nei vostri confronti. Una conoscenza che ci aiuti a sintonizzarci 
sempre di più, perché la comunione è garanzia di autenticità del nostro impegno nella 
Chiesa.

Sant’Ignazio di Antiochia, vissuto all’inizio del II secolo, aveva davanti ai suoi occhi 
una Chiesa già strutturata nei suoi ministeri, più o meno come quella di oggi, e usava que­
st’espressione: «Quello che viene fatto non in comunione con il Vescovo non è benedetto da 
Dio». Ora, questa affermazione, pronunciata da me, potrebbe suonare come una specie di



1592 Atti dell’Arcivescovo

rivendicazione, ma io la dico non per rivendicare qualcosa: voi non siete al servizio del 
Vescovo, ma siamo tutti al servizio dell’unico grande Pastore delle pecore che è Cristo Gesù.

Questo incontro ci offre la possibilità di un dialogo ecclesiale, non un dialogo qualsiasi 
ma ecclesiale, perché ci preoccupiamo di costruire la Chiesa, di renderla agli occhi del 
Signore - come dice l’Apostolo Paolo - sempre più pura, santa, immacolata, senza macchia 
e senza ruga, che piaccia agli uomini, nel senso che riesca a comunicare loro il messaggio, 
ma prima di tutto che piaccia a Gesù Cristo.

Una Chiesa che piaccia solo agli uomini potrebbe correre il rischio di essere troppo con­
discendente con il mondo. La Chiesa deve soprattutto piacere a Gesù Cristo che è il nostro 
capo; se, poi, siamo capaci di suscitare simpatia nel mondo e nella società civile, in funzione 
della missionarietà e dell’evangelizzazione, è tutto di guadagnato. Anche questo è un 
dovere, perché una Chiesa che si presentasse troppo arroccata nelle sue posizioni, un po’ 
ammuffita nei suoi metodi, non susciterebbe alcun interesse.

Questa occasione d’incontro ci offre un’opportunità per costruire le premesse per una 
sempre più grande sintonia di comunione, specialmente in funzione del lavoro che ci aspetta 
e che va sotto il nome di Piano Pastorale diocesano. Non mi dilungo su questo Piano, che è 
già stato presentato nell’incontro precedente di consultazione, anche se la definizione più 
precisa del medesimo verrà fatta con la Lettera Pastorale e con l’Appendice, che descriverà 
gli impegni concreti che si stanno preparando. Però, fin d’ora, dobbiamo metterci nella 
disponibilità di collaborare per vivere questo impegno di annuncio, che coinvolgerà tutti in 
una missionarietà, non solo ad intra ma soprattutto ad extra senza trascurare, naturalmente, 
i frequentatori delle comunità ecclesiali.

Siamo tutti invitati a prendere coscienza del momento di grazia che stiamo vivendo 
come Chiesa diocesana. E la grazia di un cammino nuovo: nuovo perché è arrivato un 
Vescovo nuovo. Non è che il cammino di prima fosse vecchio, ma ogni Pastore porta sia la 
grazia di Cristo, che è garantita da Lui ed è uguale per sempre e per tutti, sia alcune carat­
teristiche personali che sono i doni che il Signore gli ha dato e che vanno a qualificare il suo 
stile, i suoi metodi, le sue proposte pastorali. Perciò ogni pezzo di strada che la nostra Chiesa 
fa, con i diversi Pastori che il Signore le dona, si caratterizza in modo particolare. Questo è 
un tempo di grazia, come è stato tempo di grazia il ministero del Card. Saldarmi, del Card. 
Ballestrero, del Card. Pellegrino, del Card. Fossati e, indietro, fino a San Massimo, il primo 
Vescovo di questa Città. Credo che questo cammino vada colto come un’opportunità perché 
si ricomincia un discorso, si conosce una persona, si colgono pregi e limiti e si cammina 
insieme. Io devo amare questa Chiesa che il Signore mi affida e di cui voi siete parte privi­
legiata, e chiedo a voi di amare il Pastore che il Signore vi ha dato.

Non sono solo questi i motivi per prendere coscienza del momento di grazia che stiamo 
vivendo, anzi, questa è una circostanza molto legata al momento storico. Vorrei invitarvi a 
guardare con un orizzonte più vasto. La grazia del Giubileo ha segnato e sta segnando, in 
modo straordinariamente positivo, la vita della Chiesa universale e spero anche della nostra 
Chiesa diocesana. L’Ostensione della Sindone, che abbiamo avuto il dono di vivere in que­
sto Anno Santo del 2000, è stata per la nostra Chiesa un’occasione straordinaria di impegno, 
di sacrificio e di collaborazione, soprattutto da parte dei laici, ed è stata una grazia straordi­
naria che il Signore ha fatto a noi e a tutti i pellegrini che sono venuti a Torino. Abbiamo 
avuto, poi, il Convegno “La Chiesa dialoga con la Città”, che ha voluto essere un tentativo 
di coinvolgere, nell’evento del Giubileo, chi, nella società civile, sta ai margini della Chiesa. 
Ho sentito il bisogno che il nostro Giubileo non si esaurisse soltanto all’interno della comu­
nità cristiana, ma diventasse un tentativo di parlare anche al di fuori, a chi vive fuori del tem­
pio o fuori delle mura.

Infine un’altra ragione per cui dobbiamo dire che stiamo vivendo un momento di gra­
zia è il fatto che ho pensato di proporre alla Diocesi il cammino decennale del Piano Pasto­
rale. Decennale perché non dobbiamo fare programmi a breve scadenza, altrimenti ci si



Atti dell’Arcivescovo 1593

esaurisce nel programmare. Le programmazioni lunghe, pur richiedendo aggiustamenti 
lungo il cammino, indicano verso quale direzione si cammina, consentendo di dedicare più 
tempo alla realizzazione del programmato che non all’elaborazione dei programmi. Non 
dobbiamo perderci nei discorsi, nei confronti, nelle assemblee, nei dialoghi, senza mai fare 
passi avanti. Il Piano Pastorale diocesano decennale sarà così un'opportunità per metterci 
tutti al lavoro e per mettere anche alla prova lo spirito di collaborazione. Il dottor Belingardi, 
nel saluto che mi ha rivolto, sottolineando due espressioni - camminare insieme e costruire 
insieme -, ha colto che bisogna passare dal camminare al costruire, perché è giunto il tempo 
di mettersi all’opera in quest’impegno dell’evangelizzazione.

Guardiamo al futuro con grande speranza e fiducia reciproca. Io ho fiducia in voi e vi 
chiedo un piccolo spazio di fiducia nel vostro Vescovo. Voi siete una risorsa preziosa per la 
Chiesa e per il mondo perché l’esistenza, in Diocesi, di più di ottanta Aggregazioni Laicali 
significa che ci sono più di ottanta laboratori formativi costituiti da laici, che c’è voglia di 
collaborare con il disegno di Dio sulla sua Chiesa e sull’umanità e con il progetto concreto 
della nostra Diocesi,

3. Ruolo dei laici e delle Aggregazioni Laicali nella Chiesa
Cercherò, ora, di proporre qualche spunto per l’approfondimento del ruolo dei laici 

all’interno della Chiesa e della funzione delle Aggregazioni in rapporto alle Parrocchie, alla 
Diocesi e ai ministeri, soprattutto a quelli ordinati. La coltivazione dello specifico carisma 
di qualsiasi Aggregazione - ogni Aggregazione Laicale, infatti, ha un suo particolare cari­
sma, una sua finalità, un suo dono che sviluppa al suo interno e che diventa la caratteristica 
della propria spiritualità - deve sapersi coniugare con il convergere di tutti nella comunione 
ecclesiale, sia a livello di Parrocchia sia a livello di Diocesi e di Chiesa universale. Se si 
salta uno di questi passaggi, non si è sufficientemente chiari nella propria appartenenza 
ecclesiale. Se uno punta, per esempio, ad instaurare un rapporto di comunione soltanto a 
livello di Chiesa universale, cioè con il Papa, saltando il proprio Vescovo, ha della Chiesa 
una visione distorta, perché il Concilio, nella Lumen gentium, afferma che nella Chiesa 
locale, sotto la guida di un Vescovo, esiste tutta la Chiesa, una, santa, cattolica e apostolica. 
La comunione, quindi, deve passare attraverso la piccola comunità locale, che è la Parroc­
chia, e la più grande comunità ecclesiale locale, che è la Diocesi, per approdare ad una 
comunione universale.

La diversità dei carismi, poi, crea specificità più che diversità. A questo proposito dob­
biamo stare attenti alle parole che usiamo, per cui sarebbe meglio parlare di specifico piut­
tosto che di diverso, perché diverso dice altro rispetto alla Chiesa di Cristo. Questa specifi­
cità di carismi è la vera ricchezza dell’azione dello Spirito nei confronti della Chiesa. Lo 
Spirito non è monotono, per cui non è un unico carisma, ma tanti, secondo la fantasia e la 
generosità dello Spirito.

Innanzi tutto lo specifico favorisce una formazione più armonizzata dei carismi perso­
nali di ogni singolo individuo. Se ho alcune sensibilità o alcuni doni, che si manifestano 
sotto forma di propensioni e interessi, devo realizzare una fedeltà generale al Signore, anche 
là dove mi trovo bene a vivere questo aspetto personale della vita cristiana. Se in un’Ag­
gregazione Laicale trovo che i miei carismi personali si consolidano, si inverano, crescono 
e vengono messi nella condizione di esprimersi nel servizio dei fratelli per l’edificazione 
comune, la mia formazione all’interno di questo gruppo, di quest’associazione, è una for­
mazione più armonica, più completa, più significativa che porta ad una maturazione globale 
della mia persona e anche della mia fede cristiana.

Lo specifico incoraggia anche una collaborazione vicendevole sia all’interno del 
gruppo, dell’associazione, del movimento, sia verso la Chiesa e verso la società. Facilita un 
legame che non deve essere visto tanto come un legame psicologico, di amicizia, quanto



1594 Atti dell’Arcivescovo

piuttosto un legame di grazia e, quindi, di comunione spirituale che, indubbiamente, 
sostiene il mio impegno di apostolato. Quando, con la frequentazione di persone sintoniz­
zate tra loro in un particolare carisma e in un particolare cammino formativo, cresce un 
legame, si sviluppa anche la voglia di fare insieme qualcosa per gli altri e quindi aumenta la 
collaborazione vicendevole all’interno del gruppo.

Lo specifico, inoltre, favorisce una spiccata sensibilità all’appartenenza che non deve 
essere riduttiva, ma un’occasione per una maggior presa di coscienza dell’appartenenza 
ecclesiale. L’appartenenza a un gruppo, a un’associazione, a un movimento, molto spesso 
diventa l’identità della persona, del suo modo di vivere la fede e l’esperienza cristiana, e 
questo è un fatto positivo nell’enunciato ma, nella realtà, potrebbe diventare un pericolo. 
Infatti bisogna vigilare affinché questa appartenenza, che sostiene, per così dire, una specie 
di autocoscienza e una maggior sicurezza nell’adesione a Cristo, spinga anche al passaggio 
successivo che consiste nel far prendere coscienza che siamo parte viva di una realtà più 
grande che è la Chiesa.

Questi due aspetti devono armonizzarsi tra loro e diventare consequenziali l’uno all’al­
tro, perché altrimenti nasce la tensione. Se l’appartenenza al gruppo si chiude e diventa auto- 
sufficientza, impedendo alle persone di sentirsi membra vive della Chiesa e al suo servizio, 
essa risulta una sfortuna, un impoverimento della vocazione cristiana. Al contrario, se l’ap­
partenenza al gruppo fortifica nella fede, lancia nell’entusiasmo per Cristo e apre all’appar­
tenenza ecclesiale, diventa una risorsa e una grande fortuna. Solo così i movimenti, le asso­
ciazioni e i gruppi sono una grazia ed una fortuna: a queste condizioni, non ho paura, ma 
riconosco il loro grande significato e il loro valore.

La preoccupazione di sentirsi aperti alla comunione ecclesiale mette nella condizione 
positiva di superare il rischio di chiusura all’interno del movimento, dell’associazione o del 
gruppo. Aiuta, inoltre, a superare il pericolo di credersi migliori degli altri. Coloro che par­
tecipano a certe Aggregazioni, infatti, corrono il rischio di considerarsi eletti, migliori, cri­
stiani di serie A e di valutare gli altri come cristiani comuni che vanno nelle Parrocchie! 
Quante volte, chi vive in un’Aggregazione Laicale, qualunque essa sia, si considera un cri­
stiano impegnato e giudica quelli che vanno nelle Parrocchie come gente da novene, da 
Rosari per i morti, da tridui e da benedizioni del mese di maggio e niente più! Volutamente 
sto esagerando per dire che credersi cristiani di serie A, migliori di altri, è estremamente 
pericoloso. Gesù ha una parabola scottante, graffiarne, su questo tema: quella del fariseo e 
del pubblicano (Le 18.9-14).

Questo rischio di credersi migliori viene superato più facilmente se è coltivata l’appar­
tenenza ecclesiale. Come in una famiglia dove c’è il sano e l’ammalato, l’abile e l’handi- 
cappato, ma tutti si sentono fratelli, così nella Chiesa tutti ci dobbiamo voler bene: chi è 
dotato e chi meno, chi è ricco e chi è povero, chi è bravo e chi non lo è, chi è santo e chi è 
peccatore. Tutti devono sentirsi amati. Pur ricevendo molto dal gruppo, dall’associazione, 
dal movimento a cui partecipiamo, abbiamo ancora qualcosa da ricevere dalla Chiesa, e 
quindi siamo bisognosi di aiuto, anche da parte di chi non è del gruppo. Se noi consideriamo 
che il gruppo ci dia tutto, pensiamo che la Parrocchia non serva più, che della Diocesi e del 
Vescovo non ci sia bisogno, perché abbiamo il nostro leader carismatico che sostituisce 
tutto.

La comunione ecclesiale offre un respiro più grande e una maggior circolazione di doni. 
A questo proposito vorrei portare un esempio, senza che pensiate che privilegio questa asso­
ciazione. Ieri sera ho partecipato, a Pianezza, ad un incontro di preghiera con i capi scouts 
della Città di Torino. Mi è stato detto che l’associazione, in Diocesi, conta circa 6.000 
iscritti. Ho detto al loro capi: «Guardate che nella missione, soprattutto per quanto riguarda 
il settore ragazzi, ho bisogno di voi. L’associazione deve partecipare all’impegno della Dio­
cesi per l’annuncio di Cristo a tutti i ragazzi, e non solo ai 6.000 scouts». Ogni realtà asso­
ciativa - l’Agesci, l’Azione Cattolica, i Focolarini, solo per citarne alcuni - devono entrare



Atti dell’Arcivescovo 1595

nel circuito, perché tutti dobbiamo favorire la circolazione della ricchezza spirituale che 
abbiamo ricevuto e metterla a disposizione degli altri.

Tante volte il merito dei movimenti è proprio l’offerta di formazione; questa, però, non 
è fine a se stessa, non è solo per me, ma per il bene di tutti. E siccome il nostro Piano Pasto­
rale prevede anni di impegno per annunciare Gesù Cristo a tutti, ai ragazzi, ai giovani, alle 
coppie di sposi, ai pensionati... mettiamoci tutti quanti in questo grande impegno, perché 
questa è la missione della Chiesa. Una grande circolazione di carismi e di ricchezza spiri­
tuale è veramente favorita dal senso di appartenenza ad una Chiesa e non solo ad un’asso­
ciazione. Se si sta bene nel gruppo, è per prepararsi meglio alla missione, all’uscire dall’o­
vile per andare nel mondo, al freddo, nella notte, al buio, nelle intemperie, cioè nelle 
difficoltà della vita, per annunciare il Signore Gesù.

4. Il compito della Consulta delle Aggregazioni Laicali

Cosa si aspetta l’Arcivescovo dalla Consulta? Che essa diventi occasione di confronto 
tra voi, e tra voi e me. Confronto sulla vitalità della nostra Chiesa diocesana, sulla possibi­
lità di collaborazione a tutto quello che la Chiesa fa e soprattutto al Piano Pastorale, che è 
elaborato insieme perché anche voi siete stati consultati.

La Consulta dovrebbe essere un tavolo permanente di verifica sull’autenticità dei cam­
mini formativi e pastorali dei cristiani laici. Personalmente sono più propenso a spingere che 
non a frenare, anche se, talora, a qualcuno devo dire: «Secondo me, esageri!». Se un Pastore, 
qualche volta, raccomanda di non esagerare, non è perché ce l’abbia con qualcuno, ma per­
ché ha a cuore la vita spirituale dei suoi fedeli. La verifica sull’autenticità dei cammini for­
mativi è un dovere del Vescovo ed un dovere di autodisciplina tra voi, per cui la Consulta 
può essere utile anche a questo livello. Non è che un’Aggregazione debba giudicare i metodi 
e le impostazioni di un’altra, però il trovarsi insieme facilita un equilibrio maggiore.

Mi aspetto, inoltre, che manteniate il vostro specifico di laici, cristiani a pieno titolo, che 
entrano in rapporto coi ministri ordinati, secondo la logica del corpo mistico di Cristo, che 
è la Chiesa, dove ogni membro ha un suo specifico che deve contribuire al bene di tutto il 
corpo. I laici non sono cristiani inferiori ai preti, mettiamocelo bene in testa!

La nostra grandezza nasce dal Battesimo che ci fa figli di Dio. Poi, nella Chiesa, non 
esistono più promozioni, non c’è carriera, non c’è uno che diventa più importante, che sale 
di grado. Esiste un’altra realtà che dobbiamo capire: la diversificazione di compiti. Ad esem­
pio, io come Vescovo ho un compito diverso dal vostro al quale non rinuncio, poiché man­
cherei al mio dovere, ma non è che io sia più importante come persona. Ho un compito 
diverso in base al sacramento dell’Ordine, al mandato che il Papa mi ha dato, in base, 
quindi, alla grazia specifica che il Signore mi dona, non per mettermi sul piedistallo, ma per 
essere al servizio.

Come cristiani siamo tutti di serie A, non c’è nessuno di serie B, perciò il prete non è 
più importante del laico, il Vescovo non è più importante del prete: siamo tutti uguali. 
Badate che questo è molto importante. Il Vescovo si aspetta, quindi, che voi rimaniate 
coscienti del compito che avete come laici: essere presenza cristiana nel mondo, animazione 
evangelica della realtà temporale, entrando in sinergia e in sintonia con i ministri ordinati, i 
diaconi, i sacerdoti, il Vescovo, con i religiosi, con le religiose, con le persone consacrate, 
perché tutti i membri della Chiesa devono costruire il bene per tutto il corpo.

Un’altra cosa che mi aspetto dalla Consulta è che vediate una continuità tra il Sinodo 
diocesano e la ricostituzione della Consulta diocesana dentro il cammino del Piano Pasto­
rale, per cui non siete subalterni, ma corresponsabili, nella fedeltà alla missione che la nostra 
Chiesa ha ricevuto dal suo Signore.

Mi aspetto ancora che il rapporto tra voi e le Parrocchie non sia conflittuale, ma segua 
la logica dei vasi comunicanti - scusate se ricorro a quest’immagine della fisica - tenendo



1596 Atti dell’Arcivescovo

presente che prima viene la Parrocchia o la Chiesa, poi viene la realtà più piccola dell’Ag­
gregazione Laicale. Sono convinto che questo vada affermato con una certa serenità - non 
dico con forza o con sicurezza - perché non è a discapito del gruppo. Ho ricevuto, ieri, una 
lettera di un parroco amareggiato il quale mi confidava che, avendo invitato i suoi giovani 
a partecipare giovedì sera alla Lectio divina presieduta dall’Arcivescovo a Maria Ausilia- 
trice, un giovane gli ha risposto: «No, noi questa sera andiamo al movimento perché 
abbiamo il nostro incontro». Credo che questo modo di ragionare sia sbagliato. Quando ci 
sono i momenti diocesani o parrocchiali - e non sono così numerosi - il più grande deve 
assorbire il più piccolo. Vale a dire, quando c’è un’iniziativa parrocchiale, se tu sei membro 
di una Parrocchia e appartieni ad un movimento, siccome la tua formazione nel movimento 
è in funzione del tuo contributo in Parrocchia, non devi assolutamente far mancare il tuo 
apporto all’iniziativa parrocchiale o diocesana. Naturalmente ci possono essere le eccezioni, 
ma sto offrendo un’indicazione di orientamento ed una regola di massima. Prima viene la 
Chiesa comunità grande e, poi, la piccola comunità del gruppo, come anche la famiglia, pic­
cola Chiesa domestica.

Lo stesso dicasi per la Diocesi. Raccomando sempre ai miei collaboratori di non molti­
plicare troppo le convocazioni diocesane, ma quei pochi momenti occorre che siano signi­
ficativi. E assurdo che mentre la Diocesi vive un’esperienza forte, ci siano altri cristiani che 
fanno un’altra cosa.

L’appartenenza, che giova molto alla vostra formazione, non deve fermarsi - come ho 
già detto - all’interno del gruppo, ma aprirvi alla collaborazione più grande. Proprio perché 
qualificata dalla lunga frequentazione del gruppo, la vostra formazione e la vostra collabo- 
razione diventano più preziose.

Sperando di non essere frainteso - perché ho detto prima che non dovete considerarvi 
migliori, anche se qualche volta siete veramente più impegnati - fa molto dispiacere ad un 
parroco, che ha organizzato un incontro o un’iniziativa parrocchiale, sapere che i suoi par­
rocchiani migliori non ci sono, perché sono andati al loro movimento. E come Vescovo 
sarebbe la stessa cosa. In questo bisogna stare molto attenti, perché altrimenti creiamo isole 
e non il Popolo santo di Dio.

Quando affermo che il gruppo deve essere aperto alla Parrocchia, non intendo il gruppo 
nel suo insieme, cioè non intendo che un gruppo debba andare necessariamente a sviluppare 
un’attività in una data Parrocchia. Tu, singolo cristiano che partecipi alla vita di un gruppo, 
devi farti presente come singolo alla tua Parrocchia dove abiti, dove vivi, e portare là il tuo 
contributo più come individuo che come gruppo. Tra l’altro, il sacerdote può certamente 
appartenere a gruppi e movimenti, non è proibito se questo l’aiuta, però deve stare molto 
attento a non legarsi ad una sola specificità perché lui è punto di comunione di tutto lo spe­
cifico dei suoi cristiani, cioè di tutti i carismi. Un sacerdote non può essere etichettato come 
appartenente a un movimento, perché potrebbe diventare di ostacolo ad un dialogo o ad un 
rapporto più costruttivo con chi non condivide la spiritualità di quel movimento. Il sacerdote 
deve essere super partes; può partecipare, per la sua formazione personale, ad un movi­
mento e collegarsi anche con altri sacerdoti, ma non può dare alla sua pastorale una conno­
tazione esclusiva di una certa spiritualità, perché deve proporre la spiritualità cristiana, 
tenendo presenti tutti gli aspetti specifici.

L’ultima cosa che mi aspetto - in parte l’ho già detta - è che, nel Piano Pastorale, la 
vostra presenza sia attiva, partecipe e corresponsabile. Questa presenza è necessaria per la 
comunione che voi avete col Vescovo e ne è la testimonianza vera; inoltre, offrendo una col­
laborazione concreta a queste iniziative di annuncio, siete di sostegno, di stimolo e di inco­
raggiamento soprattutto ai sacerdoti. Ho già parlato ai sacerdoti, incoraggiandoli e rassere­
nandoli, e mi sembra che abbiano colto positivamente il mio messaggio, perché non voglio 
opprimere nessuno. Chiedo un impegno a tutti, non per me, ma per essere più fedeli al 
Signore. Allora tutti insieme dobbiamo metterci al lavoro.



Atti dell’Arcivescovo 1597

5. Un'icona finale: gli operai dell'ultima ora

Chiudo con un piccolo slogan finale: voi non siete “altro”, rispetto alla Diocesi o alla 
Parrocchia. Voi non siete “altro”, ma siete Chiesa. Il Vescovo investe molto su voi per la rea­
lizzazione del Piano Pastorale e il Signore vi dice: «Andate anche voi nella mia vigna». Vi 
chiede di andare nella vigna, secondo la parabola di Matteo (20,3-4), non con il contratto di 
lavoro degli operai della prima ora o delle ore successive, quando si parla di paga, ma con 
la mentalità di quelli dell’ultima ora, quando non si accenna ad alcun salario, ma c’è sol­
tanto un invito: «Andate anche voi nella mia vigna». Gli ultimi prendono come i primi, per­
ché non avevano contrattato prima la paga, ma hanno lavorato con gratuità.

11 Signore ci ripete: «Andate anche voi nella mia vigna» non come gli operai della prima 
ora, ma col fascino e la gioia della gratuità, come quelli dell’ultima ora. Alla fine il Signore 
ci fa la sorpresa di darci il premio totale.





Cuna Metropolitana

VICARIATO GENERALE

FACOLTÀ
PER LA BINAZIONE E LA TRINAZIONE

OFFERTA PER LA CELEBRAZIONE 
E L’APPLICAZIONE DELLA SANTA MESSA

1. Celebrazione di Sante Messe binate e trinate: qualora per l’anno 2001 
permangano le medesime condizioni di "giusta causa"e di "necessità pastorale"per 
la comunità dei fedeli, sono rinnovate d’ufficio le facoltà concesse per l’anno 2000.

All’insorgere di nuove esigenze pastorali, si rivolga domanda adeguatamente 
motivata al Vicario Episcopale competente, per ottenere la prescritta facoltà.

2. Celebrazione di Sante Messe con più intenzioni CON OFFERTA: è rin­
novato d’ufficio il permesso a coloro che ne avevano regolarmente ottenuta facoltà 
negli scorsi anni.

Per ogni variazione o nuova facoltà, Parroci e Rettori di chiese devono presen­
tare espressa domanda al Vicario Episcopale competente, specificando i giorni in 
cui intenderebbero avvalersi di tale facoltà.

Si ricorda che il sacerdote celebrante può trattenere esclusivamente la somma 
corrispondente all’offerta diocesana per la celebrazione di UNA Santa Messa e che 
la somma eccedente deve essere trasmessa al Vicario Generale, che la desti­
nerà a sacerdoti missionari, bisognosi e anziani.

3. Celebrazione di Sante Messe con più intenzioni SENZA ALCUNA 
OFFERTA: in questo caso deve essere TOTALE lo sganciamento da qualsiasi 
forma di offerta, anche libera o segreta, per il ricordo dei vivi e dei defunti 
(che può avvenire unicamente durante la preghiera universale o dei fedeli).

I Parroci e i Rettori di chiese che intendono avvalersi per la prima volta di que­
sta possibilità ne diano comunicazione scritta all’Arcivescovo, tramite il Vicario Epi­
scopale competente, per richiedere e ottenere il necessario previo assenso

1599



1600 Curia Metropolitana - Vicariato Generale

Quanti hanno scelto questa prassi sono moralmente impegnati a far perve­
nire ogni anno al Vicario Generale una congrua offerta a favore dei sacerdoti che 
trovano nella celebrazione di Sante Messe l'unica forma di sostentamento.

4. Qualunque sia la forma scelta, in ogni caso NON È MAI LECITO CUMU­
LARE con altre intenzioni la Santa Messa pro populo (cfr. can. 534 §1 del 
C.I.C.), i legati e altre eventuali intenzioni accettate singolarmente.

5. Parroci e Rettori di chiese adempiano fedelmente a quanto disposto dalle 
Costituzioni Sinodali in ordine alla celebrazione dell'Eucaristia, con particolare rife­
rimento ai nn. 28 e 29 del Libro Sinodale.

Dato in Torino, il giorno tre del mese di dicembre dell’anno duemila.

mons. Guido Fiandino
Pro-Vicario Generale

mons. Giacomo Maria Martinacci
cancelliere arcivescovile



Curia Metropolitana 1601

CANCELLERIA

Comunicato

Monsignor Arcivescovo, a seguito della nomina di S.E.R. Mons. Pier Giorgio MIC­
CHIARDI come Vescovo di Acqui, con decreto in data 9 dicembre 2000 lo ha confermato 
come Vicario Generale dell’Arcidiocesi torinese fino al momento della sua presa di posses­
so canonico della Diocesi di Acqui, con le medesime facoltà a lui concesse compreso il man­
dato speciale previsto al can. 134 §3.

Termine di ufficio

- di parroco
CATANESE Salvatore p. Alfonso M.. O.S.M.. nato in Moncalieri il 27-8-1928. ordina­

to il 10-3-1951, ha terminato in data 31 dicembre 2000 l’ufficio di parroco della parrocchia 
S. Carlo Borromeo in Torino.

- di vicario parrocchiale
CANAVOSO p. Adriano M.. O.S.M., nato in Buttigliera Alta il 5-3-1920, ordinato il 7- 

11-1943, ha terminato in data 31 dicembre 2000 l’ufficio di vicario parrocchiale nella par­
rocchia S. Carlo Borromeo in Torino.

Nomine

- di collaboratori pastorali
In data 8 dicembre 2000, i seguenti diaconi permanenti, che hanno ricevuto l'Ordi­

nazione il 19-11-2000, sono stati nominati collaboratori pastorali:
ARIEMME diac. Luigi, nato in Torino il 17-12-1953, nella parrocchia S. Giacomo Apo­

stolo in Torino.
Abitazione: 10156 TORINO, v. Occimiano n. 3, tei. 011/273 58 44.
BARSOTTI diac. Angelo, nato in Torino il 5-12-1952, nella parrocchia Gesù Buon 

Pastore in Torino.
Abitazione: 10139 TORINO, v. Bardonecchia n. 99. tei. 011/385 67 49.
SABENA diac. Battista, nato in Savigliano (CN) il 22-7-1951, nella parrocchia Natività 

di Maria Vergine in Marene (CN) e nella parrocchia Maria Madre della Chiesa in Cavaller- 
maggiore (CN).

Abitazione: 12030 MARENE (CN), v. Stefano Gallina n. 73, tei. 0172/74 23 49.
TREGNAGO diac. Angelino, nato in Montecchia di Crosara (VR) il 22-4-1956. nella 

parrocchia S. Luigi Gonzaga in Chieri.
Abitazione: 10023 CHIERI, v. Trofarello n. 14, tei. 011/942 53 08.



1602 Curia Metropolitana - Cancelleria

- varie
CATTANEO don Domenico, nato in Cocconato (AT) il 5-6-1954. ordinato il 22-5-1988, 

è stato nominato in data 20 dicembre 2000 incaricato diocesano del Servizio per l’edilizia 
di culto.

AVATANEO can. Gian Carlo, nato in Poirino il 25-2-1948, ordinato il 21-9-1972, è 
stato nominato in data 21 dicembre 2000 - per il triennio 2001-31 dicembre 2003 - assi­
stente ecclesiastico dell’Associazione di fedeli “Tre Marie”, con sede in Carmagnola, p. 
Manzoni n. 7.

GARRONE don Giorgio, nato in Torino il 29-8-1966, ordinato 1’11-6-1994. è stato 
nominato in data 27 dicembre 2000 - per il triennio 2001-31 dicembre 2003 - delegato per 
l’Arcidiocesi di Torino nella Associazione Nazionale “San Paolo” per gli Oratori e Circoli 
Giovanili (A.N.S.P.I.).

Capitolo Metropolitano di Torino

Monsignor Arcivescovo, a seguito della elezione compiuta dai Canonici del Capitolo 
Metropolitano di Torino, ha confermato in data 25 dicembre 2000 - con decorrenza dal gior­
no 1 gennaio 2001 - prevosto del predetto Capitolo il can. mons. Oreste FAVARO, per il 
quinquennio 2001-31 dicembre 2005.

Nomine e conferme in Istituzioni varie 

* Associazione Santa Maria - Torino
L’Ordinario Diocesano, con decreto in data 21 dicembre 2000, ha confermato - per il 

triennio 2001-31 dicembre 2003 - la nomina del Presidente eletto dall’Associazione Santa 
Maria, con sede in Torino, c. Regina Margherita n. 55, nella persona del sig. ALBERTAZZI 
Carlo.

Comunicazione

* Sacerdote extradiocesano in diocesi
RE don Guglielmo Fiorenzo - del Clero diocesano di Susa -, nato in Sant’Ambrogio 

di Torino il 14-10-1938, ordinato il 2-7-1967, è stato autorizzato in data 24 dicembre 2000 
a dimorare nel territorio dell’Arcidiocesi.

Abitazione: 10135 Torino, c. Benedetto Croce n. 20, tei. 011/61 60 31.

Dedicazione di chiese al culto

Monsignor Arcivescovo ha dedicato al culto:
- la chiesa parrocchiale di Maria Madre della Chiesa in Torino, in data 7 dicembre 2000;
- la chiesa-santuario di S. Pancrazio Martire, nel territorio della parrocchia Santi Pietro 

e Paolo Apostoli in Pianezza, in data 17 dicembre 2000.



Documentazione

FAMIGLIA E POLITICA

Dal Vangelo secondo Matteo (12,46-50): «Mentre Gesù parlava ancora alla folla, sua 
madre e i suoi fratelli, stando fuori in disparte, cercavano di parlargli. Qualcuno gli disse: 
“Ecco di fuori tua madre e i tuoi fratelli che vogliono parlarti”. Ed egli, rispondendo a chi 
lo informava, disse: “Chi è mia madre e chi sono i miei fratelli?”. Poi stendendo la mano 
verso i suoi discepoli disse: “Ecco mia madre ed ecco i miei fratelli; perché chiunque fa la 
volontà del Padre mio che è nei cieli, questi è per me fratello, sorella e madre”».

* * *
Il titolo del mio discorso per la vigilia della festa del nostro patrono S. Ambrogio - che 

ha saputo coniugare fedeltà alla Chiesa e attenzione al rilievo sociale del cristianesimo - è 
Famiglia e politica.

Non tratterò della famiglia dal punto di vista dottrinale, né da quello pastorale e neppure 
dal punto di vista etico o bioetico. In una sede e in una circostanza come questa, alla pre­
senza di autorità con responsabilità civiche, politiche e istituzionali che toccano spesso da 
vicino il tema della famiglia e dei suoi membri, desidero proporre qualche spunto di rifles­
sione sulla famiglia considerata quale comunità e istituzione sociale. Così inteso il tema è 
davvero di grande attualità; siamo infatti di fronte a mutazioni nella vita e nel costume con­
cernenti il campo non solo dell’opinione pubblica e dell’esistenza quotidiana, ma delle 
scelte per il bene comune dei cittadini, a tutti i livelli.

Vorrei menzionare in particolare il livello dei territori municipali che fanno capo ai sin- 
daci, consapevole come sono delle responsabilità che competono, a riguardo dell’argo­
mento, al loro ufficio.

Mi incoraggia a parlare della famiglia anche il rilievo costituzionale assegnatole nel 
nostro ordinamento. E la Costituzione — merita di rimarcarlo - è la legge fondamentale della 
comunità nazionale; in essa sono scolpiti i principi e le regole che presiedono alla “casa 
comune”. È un “patto di convivenza”, assai più impegnativo di un semplice e fragile con­
tratto, un patto tendenzialmente stabile nei suoi principi e diritti basilari, che obbliga al pra­
tico rispetto, comporta che in esso ognuno si riconosca, da esso ci si senta interpretati e si 
stia a proprio agio nel suo quadro. Orienta, infatti, e disciplina la vita di una casa - la Repub­
blica, la comunità politica - che è giusto e doveroso vivere e sentire come la nostra casa, 
dove è bello abitare insieme, pur nel segno della “convivialità delle differenze”.

Mi spinge infine a trattare questo tema il fatto che il matrimonio e la famiglia appaiono 
oggi al vertice dell’attenzione e delle premure della Chiesa. Nei discorsi dei Papi, nella 
riflessione teologica, nella letteratura spirituale, l’amore coniugale, la sua valenza oblativa 
e la sua fecondità sono spesso proposte, a partire dai dati biblici, quale espressione e figura 
dell’amore stesso di Dio e persino quale possibile riflesso del mistero trinitario. Matrimonio

1603



1604 Documentazione

e famiglia rappresentano uno dei fuochi tematici privilegiati dell’attuale predicazione, del 
magistero e della cura pastorale.

Tuttavia non è sempre stato così. La dottrina sulla famiglia, proprio perché non veniva 
messa in questione dall’opinione pubblica, non ha ricevuto per lungo tempo se non un’at­
tenzione implicita nella nostra tradizione. La prima Enciclica dedicata interamente al tema 
è di Leone XIII, poco più di un secolo fa (Arcanum divinae sapientiae, 1880). Da allora, e 
soprattutto con gli ultimi Pontefici, i documenti si sono moltiplicati.

L’Antico Testamento ci mette di fronte a una società nella quale il valore della famiglia 
va da sé. Una dottrina sulla famiglia emerge in maniera implicita nei racconti, a cominciare 
da quello della creazione (Gen 1 e 2), e in maniera un po’ più esplicita nei Libri sapienziali, 
con varie indicazioni sui retti comportamenti dei singoli membri della famiglia. Non vi si 
trova però una trattazione sistematica su tale istituzione e sulle sue caratteristiche. Anzi ciò 
che sottostà alla parola “famiglia” è la famiglia patriarcale o famiglia allargata, certamente 
diversa da quanto intendiamo nel mondo occidentale moderno.

Il Nuovo Testamento (in cui non appare un vocabolo che corrisponda al nostro termine 
“famiglia”) contiene indubbiamente parole di forte valorizzazione dei legami familiari, in 
particolare con l’esigente richiamo di Gesù alla situazione primitiva dell’unità indissolubile 
tra uomo e donna: «Quello dunque che Dio ha congiunto l’uomo non lo separi» (Mt 19,6). 
Ma sono messi in forte rilievo anche i limiti dell’istituto familiare e il bisogno di trascen­
derli per il regno di Dio. Il testo di Mt 12,46-50 va decisamente in tale linea: il legame spi­
rituale tra coloro che compiono la volontà di Dio è superiore ai vincoli di parentela («Chiun­
que fa la volontà del Padre mio che è nel cieli, questi è per me fratello, sorella e madre»: 
12,50). Gesù vuol essere amato più dei congiunti (cfr. Mt 10,37: «Chi ama il padre e la 
madre più di me non è degno di me»). Egli non è venuto a portare la pace ma una spada (cfr. 
Mt 10,35: «Sono venuto infatti a separare il figlio dal padre, la figlia dalla madre»).

Una rigida cultura dei legami familiari e di clan viene dunque messa in questione dalla 
dottrina evangelica. Gesù e gli Apostoli invitano a rivolgere lo sguardo alle cose ultime, 
quando lo stesso istituto familiare sarà superato (cfr. Mt 22,30: «Alla risurrezione infatti non 
si prende né moglie né marito»). E in questo mondo la sequela di Gesù chiede di andare oltre 
le barriere dei legami di sangue (cfr. Mt 8,22: «Seguimi e lascia i morti seppellire i loro 
morti»).

Anche S. Ambrogio, che pure stima e sostiene con decisione l’istituto familiare, insiste 
nel sottolineare il valore della verginità consacrata. La sua proposta aveva un valore di pro­
vocazione e di segno: a una società tentata di afflosciarsi su se stessa venivano presentati il 
martirio e la verginità come stimoli per una conversione radicale al Vangelo.

1. Forza e debolezza della famiglia
Ma qual è la situazione odierna? Vorrei richiamarla brevemente nella sua debolezza e 

insieme nella sua forza.
La sua forza. La famiglia ha smentito i detrattori che, ancora una ventina di anni fa, ne 

profetizzavano, auspicandola, l’estinzione. Ha retto anzitutto perché, come testimonia la 
storia delle civiltà, corrisponde alla natura più intima e profonda della persona umana, alla 
sua struttura e dinamica relazionale. Essa è la prima, la più originaria e più fondamentale 
delle comunità naturali; neppure la straordinaria accelerazione dei processi storici che sta 
sperimentando la nostra generazione può reciderne il profondissimo radicamento. La fami­
glia ha resistito attingendo soprattutto alle risorse morali e affettive delle quali è custode. 
Risorse che si sono rivelate assai più efficaci delle barriere protettive messe da noi, uomini 
delle istituzioni, a sua difesa. Essa ha potuto contare specialmente su se stessa.

Alla luce di una comparazione con Paesi a noi assimilabili, si può poi positivamente 
registrare una relativa, più alta tenuta della famiglia italiana, da ascrivere - è un secondo fat-



Documentazione 1605

tore - alla nostra peculiare indole, entro la quale il valore della tradizione e dei legami comu­
nitari fanno tutt’uno col valore della famiglia intesa come istituzione sociale cardine della 
convivenza. La relativa forza della famiglia italiana in questo passaggio di millennio è docu­
mentabile sotto vari profili: penso al ristabilimento, pur con le sue contraddizioni e ambi­
guità, di un rapporto meno oppositivo e polemico tra genitori e figli; a un nuovo equilibrio 
- all’insegna di un rapporto più paritario - nelle relazioni tra i coniugi; al decisivo contri­
buto della famiglia quale “ammortizzatore sociale” sia sul versante della precarizzazione del 
lavoro sia nella cura dei soggetti deboli (bambini, malati, anziani); allo stesso sviluppo della 
soggettività economica della famiglia, specie sotto forma di nuova imprenditorialità fami­
liare, così caratteristica e vitale nell’economia italiana.

Sono indicatori di forza o quanto meno di tenuta della famiglia che convivono però con 
indizi di crisi e di debolezza, i quali spesso conducono a irrimediabili fallimenti familiari, 
come testimonia la diffusione delle separazioni e dei divorzi.

Una prima fonte di debolezza è la fragilità psicologica e affettiva delle relazioni di cop­
pia; un impoverimento della qualità delle relazioni che convive con ménages all’apparenza 
stabili e “normali”.

Una seconda è lo stress originato dalle abitudini e dai ritmi imposti dall’organizzazione 
sociale, dai tempi di lavoro, dall’esigenza della mobilità, dall’assetto urbano.

Una terza è la cultura di massa veicolata dai media che penetra e corrode le relazioni 
familiari, con la sua indiscreta invadenza entro le mura domestiche e con i suoi messaggi 
intrisi di decadimento e banalizzazione del costume coniugale e affettivo. E tutto ciò benché, 
nella cultura riflessa, si registri l’estenuazione di quell’ideologia ostile alla famiglia che la 
riteneva un’istituzione gerarchica, autoritaria, oppressiva, un ostacolo al dispiegamento della 
libertà affettiva e sessuale, in particolare dei giovani e delle donne. Anzi, è forse proprio l’au­
mentato carico di attese positive di cui è caricata la comunità familiare, che alla fine fa sen­
tire gli sposi e i genitori nel contesto odierno un po’ soli e gravati da un peso che spaventa.

E stato sottolineato anche in documenti autorevoli dell’Episcopato italiano che «agli 
uomini e alle donne del nostro tempo, in sincera e profonda ricerca di una risposta ai quoti­
diani e gravi problemi della loro vita matrimoniale e familiare, vengono spesso offerte 
visioni e proposte anche seducenti, ma che compromettono in diversa misura la verità e la 
dignità della persona umana e l’identità del matrimonio e della famiglia» (Direttorio di 
pastorale familiare, 4; cfr. Familiaris consortio, 4).

Bastino questi cenni per dare la misura delle sfide portate alla famiglia e per suggerire 
a me e a noi, uomini di Chiesa, sobrietà e comprensione. La sobrietà verso chi è alle prese 
con la prosa, talvolta con la durezza della vita familiare ordinaria che corre lungo binari lon­
tani dai toni un po’ artificiali di certa nostra enfatica predicazione. La comprensione, per non 
incappare nella censura evangelica di chi disinvoltamente prescrive ad altri pesi soverchiami 
(cfr. Mt 23,4).

Nello spirito penitenziale del Giubileo riconosciamo pure che abbiamo contribuito - 
magari inconsapevolmente - allo sgretolamento della concezione della famiglia. Troppo a 
lungo forse si è lasciata prevalere un’idea giuridica ed economica del rapporto di convi­
venza, destinato quasi alla sola procreazione della prole, dando l’impressione che l’istituto 
familiare fosse non una convivenza di persone, bensì un fatto oggettivo a prescindere da 
esse. Dimentichi dunque di quella concezione interiore della famiglia che Ambrogio aveva 
ben colto, dicendo a commento del passo evangelico di Mt 12,46-50: «Non si propone [qui] 
il rifiuto offensivo dei parenti, ma si insegna che i legami spirituali sono più sacri di quelli 
dei corpi» (Exp. ev. Luc., VI, 36). E, osservando che i parenti di Gesù se ne stavano «fuori 
in disparte» (Mt 12,46), Ambrogio ha un felice spunto antropologico: «I parenti non ven­
gono riconosciuti proprio perché stanno fuori» (Exp. ev. Lue., VI, 37). Non significa forse 
che, perché vi sia un’esperienza familiare vissuta in pienezza, a una parentela basata su un 
fatto biologico deve accompagnarsi, fino a esserne l’anima, una comunità interiore e una



1606 Documentazione

comunanza di valori? Le enfasi giuridico-economiche hanno in realtà velato lungo i secoli 
l’immagine della famiglia come comunità d’amore, mistero dell’amore di Cristo e della 
Chiesa; esse le avevano assegnato una forte rilevanza esterna, ma una scarsa connotazione 
interiore. L’affetto coniugale costituiva troppe volte un dato accessorio che non entrava a 
formare l’universo del consenso, e l’educazione dei figli era non di rado frutto più del con­
trollo sociale che della stessa famiglia. Non a caso qualcuno ha potuto sostenere che è meno 
difficile diventare persone muovendo dalla famiglia nucleare di quanto lo potesse essere a 
partire dalla famiglia patriarcale'.

Prendendo atto d’una situazione difficile e ricca di sfide, è importante non lasciarsi domi­
nare dal panico da accerchiamento e da recriminazioni senza frutto. Sappiamo infatti che il 
tentativo di imporre d’autorità e in maniera univoca e uniforme una nostra concezione della 
famiglia alla società civile europea sarebbe visto quale pretesa di parte e contribuirebbe pro­
babilmente a radicalizzare i conflitti e a degradare ulteriormente il costume. Chi potrebbe 
oggi sostenere che, per affermare i valori per noi importanti, basterà un’opposizione frontale 
alle trasformazioni in atto e un’obiezione di coscienza di fronte a ogni intervento legislativo 
che accetti di misurarsi con le questioni poste da un nuovo e discutibile costume?

E tuttavia la parola pubblica della Chiesa deve pur segnalare la serietà della situazione 
e dare voce a una sofferenza che troppi vivono senza saper articolare; non può lasciarsi rin­
chiudere nel ruolo di voce vagamente umanistica e rassicurante, rimovendo le questioni 
serie che il singolo è poi costretto a vivere nella solitudine. Questo tempo va piuttosto inter­
pretato come propizio per declinare le nostre ragioni in uno spirito di dialogo, anche se - lo 
ammettiamo - esso comporta grande difficoltà su realtà così originarie e cariche di emoti­
vità come, appunto, quella della famiglia.

2. Il ruolo pubblico della famiglia
È chiaro da quanto detto che l’impressione oggi dominante è di una famiglia respinta 

sempre più nel privato, e ci si domanda: «Dopo secoli di riconoscimento sociale e univoco 
del suo ruolo, sarà possibile, senza suscitare conflitti o accuse di intolleranza, riproporla nei 
suoi valori tradizionali e pur sempre attuali, cioè come famiglia basata sul matrimonio, su 
un rapporto stabile e duraturo tra uomo e donna, aperto alla fecondità?». Il problema non si 
poneva quando tale struttura veniva recepita come un fatto di “natura” fondato su una legge 
naturale riconosciuta che non esigeva dimostrazione. Oggi si ha l’impressione che la con­
cezione tradizionale, romana e cristiana, della famiglia possa essere tutt’al più una tra le 
varie forme di convivenza alternative e che appartenga alle scelte puramente religiose. E 
così viene lasciato alla Chiesa il compito di strutturare al suo interno rimpianto di una 
pastorale familiare cristiana.

Nemmeno la recente “Carta dei diritti fondamentali dell’ Unione Europea", pur per­
meata dall’idea cristiana di persona, osa sbilanciarsi in una definizione, tanto meno univoca, 
di famiglia. E, con il suo dettato che distingue tra “diritto di sposarsi” e “diritto di costituire 
una famiglia”, può prestarsi a legittimare forme di convivenza alternative. Forse la diver­
genza tra le concezioni e legislazioni nazionali europee in proposito ha reso difficile una 
dichiarazione univoca e perciò la Carta affida ad altre sedi il dibattito. Comunque, anche se 
non pregiudica di per sé il ruolo tradizionale della famiglia, tuttavia, insinuando possibilità 
diverse rende inevitabile, almeno a livello delle singole società nazionali, un confronto poli­
tico serrato su questa istituzione. E un confronto cui non ci si può sottrarre e auspichiamo 
che possa condurre a una argomentata riproposizione e condivisione del valore fontale della 
famiglia in ordine all’essere e al bene-essere della società intera.

1 Cfr. ad es. G. Campanini, La famiglia fra "pubblico" e “privato", in Aa.Vv., La coscienza contemporanea 
tra “pubblico" e "privato" : la famiglia crocevia della tensione, Milano 1979, p. 78



Documentazione 1607

Apro una breve parentesi, ricordando che domani ha inizio il vertice di Nizza tra i Capi 
di Stato e di Governo della Unione Europea che tratterà della Carta dei diritti e di altri temi 
assai gravi per il futuro dell’Unione. È giusto sottolineare che l’Europa si aspetta molto da 
tale incontro e spera che, lungi dal fermarsi ad alcuni punti superficiali di consenso, si vada 
a fondo sui grandi problemi che riguardano i valori civili, l’allargamento dell’Unione e nel 
contempo una riforma effettiva delle istituzioni per il bene di tutti i cittadini dell’Europa.

Torniamo alla famiglia che, sia per la Chiesa sia per la nostra tradizione civile, non è isti­
tuto esclusivamente privatistico, ma uno snodo tra persona e società, e perfino tra persona e 
Stato, se già il pensiero romano antico la considerava principium urbis et quasi seminarium 
rei publicae, «principio della città e una specie di vivaio dello Stato» (Cicerone, De officiis, I, 
17, 54). Le variazioni dello statuto familiare non possono quindi essere ininfluenti sulla 
visione che la società ha di se stessa, mentre a sua volta dobbiamo chiederci quale tipo di 
società intendiamo promuovere con l’attenzione giuridica data a nuovi modelli di convivenza.

In ogni caso già da qualche tempo la mobilità del costume, che precorre la legislazione, 
imponeva al cristiano l’obbligo di declinare e motivare più attentamente il valore sociale 
della sua concezione della famiglia.

Perciò, alla luce dei principi richiamati, mi propongo di affrontare brevemente tre punti 
nodali, tre sfide concernenti il ruolo pubblico della famiglia: la sfida dei modelli di convi­
venza, quella della debolezza economica della famiglia e la sfida del contesto sempre più 
multiculturale e multietnico.

3. La sfida dei modelli di convivenza
La proliferazione dei modelli familiari e, principalmente, la diffusione delle unioni di 

fatto e delle unioni tra persone dello stesso sesso sono il prodotto di un più generale pro­
cesso di privatizzazione e di secolarizzazione della cultura, del costume e delle forme della 
convivenza2. Esse interpellano il legislatore, diviso tra l’esigenza di fare i conti con l’evo­
luzione e la diffusione di nuovi costumi familiari e l’esigenza di un ancoraggio etico-sociale. 
Il primo e più fondamentale riferimento, per l’ordinamento italiano, e dunque per le pubbli­
che autorità, è rappresentato, come dicevo, dalla Costituzione in particolare dagli artt. 29, 30 
e 31. «La famiglia è una società naturale fondata sul matrimonio», recita l’art. 29.

Merita notare che la locuzione “società naturale” è stata voluta da Togliatti e furono poi 
Moro e Mortati a esplicitarne il senso. La famiglia è la prima e più originaria “formazione 
sociale” - come recita l’art. 2 - nella quale si sviluppa e si perfeziona la persona umana. Il 
suo carattere originario, precedente allo Stato, prescrive allo Stato stesso una “zona di 
rispetto”, lo impegna a “inchinarsi” alla sua autonomia. Se ne ricava anche il cosiddetto 
favor familiae, confermato dalla giurisprudenza costituzionale. In una recente sentenza, la 
Corte registra «la trasformazione della coscienza e dei costumi sociali, cui la giurisprudenza 
di questa Corte non è indifferente» e accenna alla convivenza di fatto «quale rapporto tra 
uomo e donna ormai entrato nell’uso e comunemente accettato, accanto a quello fondato sul 
vincolo coniugale». Però «non autorizza la perdita dei contorni caratteristici delle due 
figure», considerato che «la Costituzione stessa ha dato alle due situazioni una valutazione 
differenziatrice», la quale esclude «affermazioni omologanti». Una differenza così precisata 
dalla Corte: «Il maggior spazio da riconoscersi, nella convivenza, alla soggettività indivi­
duale dei conviventi e viceversa dia, nel rapporto di coniugio, maggior rilievo alle esigenze 
obiettive della famiglia come tale, cioè come stabile istituzione sovraindividuale». Si può 
considerare cioè l’eventuale rilevanza giuridica di altre forme di convivenza, che tuttavia 
non possono pretendere l’equiparazione, quanto a status, alla famiglia.

2 Cfr. il documento Famiglia, matrimonio e "unioni di fatto" del Pontificio Consiglio per ia Famiglia, 26 
luglio 2000.



1608 Documentazione

L’autorità pubblica può quindi adottare un approccio pragmatico e deve testimoniare una 
sensibilità solidaristica. Del resto, lo fa già la Costituzione, informata da una tensione solida­
ristica nel suo complesso e sul punto specifico. Alludo agli artt. 30 e 31, dove ci si impegna 
alla protezione della maternità e dell’infanzia e dei diritti dei figli nati fuori del matrimonio.

Ma bisogna accuratamente distinguere la famiglia da altre forme di unione non fondate 
sul matrimonio. Nella famiglia c’è un di più di stabilità e di dichiarata obbligazione sociale 
che va giuridicamente e socialmente premiato. Come ha notato il costituzionalista Emanuele 
Rossi, una volta fissata una nitida, inequivoca linea di demarcazione tra ciò che è famiglia 
e ciò che non lo è, secondo il chiaro paradigma costituzionale, «sul piano delle garanzie da 
riconoscere alle “non famiglie”, la soluzione non può che essere di tipo pragmatico, valu­
tando di fronte alle diverse misure (l’alloggio, l’assistenza, la possibilità di succedere nel 
patrimonio, e così via) le ipotesi in cui far prevalere le ragioni della differenza e quelle in 
cui dare preminenza alle ragioni dell’analogia (non tra diversi modelli di famiglia, ma tra 
famiglia e altre forme di convivenza)». Al vertice delle nostre preoccupazioni ci dev’essere 
il proposito di sostenere positivamente e di promuovere le famiglie in senso proprio, non di 
penalizzare le unioni di fatto.

Di fronte ai problemi di diritto stanno però le realtà concrete. La valorizzazione indivi­
dualistica delle relazioni all’interno della famiglia ha certamente ottenuto lo scopo di svi­
luppare un rapporto di affetto e un riconoscimento della pluralità personale dei membri, ma 
ha indebolito la rilevanza sociale della famiglia e l’ha chiusa in un gioco di rapporti interni, 
spesso soltanto sentimentali e affettivi. L’individualismo è responsabile anche d’una conce­
zione troppo e talora solo intimistica e sentimentale che scollega la famiglia dalla società e 
la rinchiude in un universo familistico di comunità chiusa. Si rischia così di riconoscere 
dignità relazionale unicamente all’affetto-sentimento e dunque - in ultima istanza - alle pul­
sioni instabili dei soggetti. Si dà allora dignità ai soggetti componenti della famiglia in 
quanto individui (uomo, donna, bambino) non in quanto membri del nucleo (sposo e padre, 
sposa e madre, figlio). L’enfasi sull’individuo ha dunque portato a miglioramenti sociali con 
una attenzione prevalentemente sviluppata nella direzione dei diritti individuali piuttosto 
che di quelli personali relazionali (e anche familiari). Per questo il processo positivo del 
superamento delle rigidità giuridico-economiche ha accresciuto l’irrilevanza sociale e civile 
della famiglia, con la conseguente nascita di rapporti basati sulla volontà libera e libertaria 
che non chiede autorizzazioni sociali né assume responsabilità di stabilità di fronte a chic­
chessia, se non alla propria libera volontà.

Non possiamo nasconderci che la genesi delle nuove forme relazionali dipende forte­
mente dalle manchevolezze di una età di chiusure individualistiche e di scarsa solidarietà a 
cui le nuove forme spesso cercano di opporsi, rimanendo tuttavia dentro una visione indivi- 
dualistico-atomistica dei rapporti. Viene non di rado affermato che alcune di queste forme 
di convivenza diverse dalla famiglia tradizionale, qualora siano espressione di esigenze di 
mutuo amore e di mutuo sostegno, possono rivestire, almeno nelle intenzioni, una funzione 
sociale. Nel momento però in cui chiedono autorizzazione e riconoscimento pubblico, i rap­
porti alternativi alla famiglia tradizionale (religiosa o civile che sia) devono sottoporsi 
anch’essi al giudizio sulla loro rilevanza sociale e civile, in riferimento cioè al bene comune.

Una società non può quindi non stabilire una graduatoria di rilevanza tra varie istituzioni 
che si richiamano a modelli familiari, sulla base delle funzioni sociali che svolgono, della 
natura relazionale che presentano e della forza esemplare che esercitano. In tale linea le nuove 
forme non possono pretendere le legittimazioni e la tutela che sono date alla famiglia come 
società naturale fondata sul matrimonio. Perché solo quest’ultima riveste una piena funzione 
sociale, dovuta al suo progetto e impegno di stabilità e alla sua dimensione di fecondità.

Le unioni omosessuali, pur potendo giungere, a determinate condizioni, a testimoniare 
il valore di un affetto reciproco, comportano la negazione in radice di quella fecondità (non 
solo biologica) che è la base della sussistenza della società stessa. Le cosiddette “famiglie



Documentazione 1609

di fatto”, anche potendosi aprire alla fecondità, hanno un deficit radicale di stabilità e di 
assunzione di impegno che ne rende precaria la credibilità relazionale e incerta la funzione 
sociale; rischiano infatti costitutivamente di gettare a un certo punto sulla società i costi 
umani ed economici delle loro instabilità e inadempienze.

4. La precarietà economica e le politiche di sostegno alla famiglia
La seconda è la sfida della precarietà economica e di conseguenza la sfida delle politi­

che familiari e delle misure di sostegno alla famiglia.
Le forme di sostegno alla famiglia sono di due ordini: economico-monetarie e di pre­

stazioni e servizi nell’alveo delle politiche di Welfare (per tacere della più generale esigenza 
di ripensare i tempi e l’organizzazione del lavoro in relazione ai tempi e all’organizzazione 
della vita familiare). E un fronte decisivo, insieme ai servizi per l’infanzia, per le famiglie 
con figli minori quando entrambi i genitori lavorano, e ha registrato di recente l’introdu­
zione della possibilità di “congedi parentali” fruibili da ambedue i coniugi. In nome del prin­
cipio di sussidiarietà e per corrispondere di più e meglio ai bisogni delle famiglie, lo stesso 
Welfare si fa sempre più comunitario e locale, affidato alle istituzioni decentrate dello Stato: 
alla legislazione regionale e alle politiche locali, cui spetta fornire un’adeguata rete di ser­
vizi sociali, con la collaborazione del terzo settore, del volontariato, delle stesse famiglie che 
si autoorganizzano. Questo aspetto tocca anche il tema della scuola e della libertà di scelta 
delle famiglie nel campo scolastico.

Sarebbe sbagliato sottovalutare, per tutte le necessità sopra ricordate, il versante delle 
agevolazioni economico-monetarie di base a sostegno delle famiglie con figli minori. La 
loro misura è ancora irrisoria, specie se rapportata al rilevante costo economico dei figli, pur 
se negli ultimi anni gli interventi monetari a sostegno della famiglia, considerati nel loro 
complesso, sono aumentati. Aumentati tuttavia più attraverso le detrazioni fiscali - per loro 
natura applicate a tutti i contribuenti con carichi familiari, quale che sia il livello di reddito 
- che non attraverso gli assegni familiari, il cui valore reale è invece diminuito nel tempo. 
Sono state nell’insieme risorse ingenti, erogate però a una platea tanto estesa quanto indif­
ferenziata, col risultato di dare a ciascun nucleo familiare cifre modeste, inutili per chi non 
ne ha bisogno e manifestamente inadeguate per le famiglie meno abbienti. Su questo tema 
complesso ha riflettuto con competenza anche la nostra Commissione diocesana Giustizia e 
Pace nel documento dal titolo Sulla questione fiscale del 20 maggio 2000, sia nel testo (in 
particolare i nn. 16 e 17, Sottovalutazione della famiglia), sia nell’appendice prima (Fisco e 
famiglia)*. Gli assegni familiari sono un istituto, a torto deprezzato, idoneo a introdurre 
quel principio di selettività tra le famiglie destinatarie che corrisponde al criterio dell’equità 
sociale e della lotta contro la disuguaglianza. E qui ci si imbatte in una controversia ideolo­
gica. E vero che il carattere universalistico dello Stato sociale - dunque il superamento di 
un suo approccio assistenzialistico-pauperistico alle situazioni di bisogno - rappresenta una 
preziosa conquista, coerente con lo sviluppo della coscienza dei diritti sociali di cittadi­
nanza, ma il carattere universalistico del Welfare non esclude affatto la selettività nell’ero­
gazione di talune prestazioni. E importante non confondere lo strumento (il Welfare) con il 
fine (la tensione all’uguaglianza sostanziale e la realizzazione di una migliore giustizia 
distributiva). Un equivoco che in tema di assegni familiari rischia di originare la conver­
genza di posizioni ideologiche tra loro ostili e insieme collimanti nel deprezzamento di quel­
l’istituto.

Là dove le risorse rimangono limitate, occorre selezionare e concentrare gli interventi 
economici di sostegno alle famiglie, adottando criteri selettivi che facciano perno sulle con­
dizioni di reddito e tengano conto del dovere etico e costituzionale della solidarietà sociale.

* In RDTo 77 (2000). 631-654 IN.d.R.l.



1610 Documentazione

Una volta data questa valutazione, a noi sembra che le attenzioni sociali debbano essere 
commisurate alle caratteristiche di pienezza dei vari rapporti, tenendo conto delle nuove 
forme relazionali con il positivo che possono introdurre in una società fortemente conflit­
tuale, e però intervenendo con diversità di sostegni e di riconoscimenti a seconda del grado 
più o meno pieno di apporto alla costruzione sociale dato dall’unione familiare. La stessa 
Europa è chiamata a esprimere, sulla base di considerazioni di ragionevolezza “laica”, se 
non una esclusività, almeno una chiara preferenza per la famiglia fondata sul matrimonio.

Non si tratta perciò di un “tutto o niente”, inaccettabile e impossibile, bensì di una tol­
leranza che non rinuncia a giudicare le diversità. E se questo rendesse impossibile la unani­
mità di sentire europeo, bisogna continuare nelle sedi nazionali a tener desta l’idea di una 
unità nella distinzione, senza azioni e reazioni scomposte.

A sostegno della famiglia, fondata su un impegno stabile e aperta alla fecondità, c’è 
inoltre la ricerca e l’invenzione di più ampi provvedimenti politici che favoriscano stabilità 
e fecondità. Per esempio, non di rado una proclamazione solenne del valore della famiglia 
tradizionale sta insieme con un liberismo incontrollato della politica della casa; oppure con 
la carenza di azione efficace a favore del lavoro giovanile, carenza che rinchiude i giovani 
nel familismo domestico impedendo loro una famiglia propria e una assunzione piena di 
responsabilità relazionale. Spesso la deriva facile verso i rapporti prematrimoniali è conse­
guenza di una relazionalità che di fatto non può istituzionalizzarsi e resta affidata alla pre­
carietà dell’attimo. I valori ideali rimangono in politica affermazioni moralistiche se sono 
sganciati dai processi di decisione, quasi che si sostengano da soli: anch'essi, come la 
colomba di Kant, hanno bisogno di una atmosfera per volare.

Ambrogio notava che durante la precarietà e la tragedia del diluvio gli uomini - e così 
gli animali - non esercitavano una vita familiare compiuta: «Era quello tempo di pianto, non 
di gioia, e quindi il giusto non si rallegrava dell’unione con la consorte e i figli del giusto 
non ricercavano l’amplesso coniugale: quanto sarebbe stato indecente che, nel tempo in cui 
i vivi morivano, allora essi generassero persone destinate alla morte!». Ci vuole una serenità 
sociale ed economica per favorire la famiglia: «Dopo, giustamente, quando il diluvio si 
ritirò, si ebbe uso e cura del matrimonio, per spargere la semente di altri uomini» (De Noe, 
76). Se la precarietà del diluvio è stata superata grazie alla solidarietà d’emergenza di uno 
spazio accomunante - l’arca -, l’arcobaleno di una società più pacificata permetterà di assu­
mere con maggiore fiducia la stabilità, la responsabilità e la fecondità quali note impegna­
tive della famiglia che la nostra tradizione ha conosciuto.

5. La sfida della società multietnica

A produrre una sempre più variegata gamma di modelli familiari concorre l’irruzione 
tra noi della società multiculturale e multireligiosa, che in alcuni casi tocca in maniera rile­
vante l’istituto della famiglia e del matrimonio. Spesso la civiltà e il diritto proprio di tradi­
zioni religiose e civili diverse dalla nostra sono molto meno compatti e monolitici di quanto 
appaia a prima vista. In alcuni mondi religiosi resta comunque la costante, che si configura 
come uno spinoso problema, della sovrapposizione di religione e politica e dell’immediata 
derivazione del diritto positivo da istanze puramente religiose. Se è vero che il matrimonio, 
presso probabilmente la maggioranza delle culture, fa perno sul consenso delle parti con­
traenti, alla stessa stregua del nostro costume civile e giuridico, in vari casi risulta costitu­
tiva del costume e della legislazione una disparità di diritti e di doveri tra uomo e donna e 
un rilievo decisivo conferito alla fede religiosa in rapporto allo status giuridico coniugale e 
familiare.

Al profilo della disparità di diritti sono da ricondurre alcune prassi: il diritto dell’uomo 
ad avere contemporaneamente più mogli; il diritto, sempre del marito, al ripudio unilaterale



Documentazione 1611

della moglie; il diritto solamente maschile di esercitare la potestà sui figli, ecc. Al profilo 
della fede religiosa si riconnette, per esempio, la prassi dello scioglimento automatico del 
matrimonio in caso di conversione del coniuge ad altra religione, la possibilità di sottrarre 
la custodia dei figli alla madre quando si ha il fondato sospetto che essa possa crescerli in 
un’altra religione, l’impedimento alla successione in caso di differenza di religione, ecc.

Di qui potrebbero nascere molteplici elementi di contrasto con il nostro Codice Civile. 
Su tale fronte si richiede dunque un accorto discernimento. Il matrimonio e la famiglia sono 
il cuore stesso di una civiltà, lì è custodito il nucleo più intimo di una cultura e di una tradi­
zione che fa tutt’uno con la nostra identità collettiva. La doverosa, cordiale apertura al plu­
ralismo delle culture e dei modelli familiari deve convivere con la cura di custodire principi 
e valori di portata universalistica, retaggio della nostra tradizione europea e occidentale. 
Solo l’esercizio di tale discernimento, dentro la società multiculturale che sarà sempre più 
la nostra, può metterci al riparo per un verso dal relativismo-sincretismo, per altro verso 
dalle derive dello Stato etico.

Nel primo caso si favorirebbe l’emergere di un individuo decontestualizzato, sradicato 
da ogni patrimonio culturale e perciò in balia dei più diversi modelli di convivenza, tutti 
posti indifferentemente sullo stesso piano. Nell’altro caso avremmo di fronte comunità 
“blindate”, inclini ad assolutizzare i propri modelli di convivenza, sino alla pretesa di 
imporli agli altri. Che è ben diverso, ripeto, dal dovere di vagliare con cura la compatibilità 
dei vari modelli familiari con quel nucleo di principi e di valori, di matrice illuministica e 
cristiana, cui non possiamo e non dobbiamo rinunciare. L’illuminismo e il cristianesimo che 
innervano la nostra civiltà, pur essendo entrati storicamente in contrasto, col tempo hanno 
prodotto una sintesi preziosa che fa perno sulla dignità della persona umana e sul carattere 
inalienabile dei suoi diritti fondamentali confluiti nella Dichiarazione Universale del 1948. 
È in nome di essi e non dell’occidentalismo e di una sua pretesa superiorità che il nostro 
ordinamento, in materia di matrimonio, non può recepire acriticamente taluni istituti di un 
diritto matrimoniale diverso che sminuiscano il principio dell’uguaglianza, della pari dignità 
sociale e della libertà religiosa.

Si potranno e si dovranno mettere a punto, anche in tema di matrimonio e famiglia, 
modelli di integrazione giuridica atti a propiziare o sigillare, a livello di diritto positivo, i 
processi di integrazione sociale con comunità di tradizioni differenti; sempre, naturalmente, 
nel quadro degli irrinunciabili diritti fondamentali della persona, misconoscendo i quali ver­
rebbero meno le precondizioni di una giusta integrazione rispettosa delle identità e capace 
di favorire la comunione. Dialogo e convivenza sono possibili se tutti si conviene su un 
unico e decisivo punto, cioè che l’altro da me, sebbene diversissimo, è come me persona, 
soggetto libero e titolare, in radice, di eguale dignità e dei medesimi diritti che in quanto per­
sona gli competono. Può sembrare poco, ma in realtà qui, in nuce, è racchiuso tutto il patri­
monio della nostra civiltà e la sua vocazione universalistica.

6. La famiglia tradizionale deve presentare i suoi valori anche pubblici

Vorrei esprimere un’ultima riflessione sul compito culturale che spetta oggi alla comu­
nità familiare e a tutte le “agenzie” interessate a mantenere alto il significato della vita fami­
liare.

Appare dalle precedenti osservazioni che la famiglia tradizionale non ha più dalla sua 
la forza di un’evidenza etica condivisa che le permetta di imporsi d’autorità. Ha bisogno di 
far emergere i suoi valori in forma comunicativa e accessibile di fronte al proliferare di 
nuove forme di legame, che forse sono frutto anche di reazioni parziali e polemiche a pro­
messe mancate. In ogni caso la famiglia deve “dirsi” e “giocarsi” senza appoggiarsi unica­
mente alla forza della tradizione.



1612 Documentazione

Oggi è possibile cogliere una rinnovata capacità dell’istituto familiare di rispondere pro­
prio alle complesse richieste che la nostra società gli pone pur se insidia l’esclusiva della 
concezione della famiglia. Ricordiamo che gli attacchi alla famiglia non sono una novità; è 
stata insidiata fortemente altre volte nel corso della storia. E la storia mostra che ha tenuto 
più e meglio di altri istituti etici e giuridici al logorio del tempo, avendo in sé la duttilità ine­
sausta di quell’amore oblativo che resiste alle stesse crisi epocali meglio e più ancora di ogni 
dimostrazione, di ogni ideologia o di ogni invenzione giuridica. Già il Concilio Vaticano II, 
nella Costituzione pastorale Gaudium et spes, notava che «non dappertutto la dignità di que­
sta istituzione brilla con identica chiarezza. [...] Tuttavia il valore e la solidità dell’istituto 
matrimoniale e familiare prendono risalto dal fatto che le profonde mutazioni dell’odierna 
società, nonostante le difficoltà che con violenza ne scaturiscono, molto spesso rendono 
manifesta in maniere diverse la vera natura dell’istituto stesso» (n. 47).

Che la famiglia non sia solo un istituto di tipo confessionale, ma che nel disegno di Dio 
e nella storia dell’uomo abbia avuto e abbia una rilevanza sociale è deducibile proprio dalle 
sue caratteristiche. Ne enunceremo alcune che sembrano di particolare rilevanza e utilità per 
creare una rinnovata evidenza intorno alla famiglia, e che restano tipiche, nella loro com­
piutezza, della sola famiglia, anche se l'una o l’altra di esse possa rinvenirsi in altri tipi di 
rapporto.

Intanto, il suo essere relazionale: non è puro ambiente in cui si muove la somma degli 
individui che la compongono, bensì sede in cui si apprendono e si sviluppano gesti di 
responsabilità interindividuali (cioè personali), perché toccano la sfera degli altri. La toc­
cano primariamente dentro un rapporto di amore e di fedeltà liberamente accettata: così 
nasce la caratteristica di scuola di donazione, che si riversa sulla città e ne diminuisce la con­
flittualità; nasce l’accettazione, nella famiglia, di chi non è accolto dalla città o ne è stato 
respinto dalla impersonalità della legge. La famiglia è il luogo in cui il costume sociale fil­
tra nell’individuo e viene fissato nella coscienza, diventando abitudine o ethos, attraverso la 
cogenza dell’amore prima che attraverso l’obbligatorietà della legge. Si può dire, con un 
fondatore del personalismo, Emmanuel Mounier, che la famiglia «socializza l’uomo privato 
e interiorizza i costumi»3.

Ancora la famiglia è cellula del popolo in un senso verticale - non semplicemente oriz­
zontale -, ossia intergenerazionale, e mette perciò in relazione uguaglianza e diversità ori­
ginarie. La fecondità è mezzo della pienezza della famiglia: già nel libio della Genesi ( 1,28), 
all’affermazione che Dio creò l’uomo maschio e femmina, segue immediatamente l’invito 
alla moltiplicazione e quello a riempire la terra, quindi a umanizzare il mondo. La fecondità 
- dice Ambrogio - procura coltivatori e contemplatori del mondo, amplia la possibilità di 
crescita della fiducia in Dio: «Fiorisca a nuova primavera, a lode di Dio, la terra, perché 
trova coltivatori; il mondo, perché trova conoscitori; la Chiesa, perché aumenta il numero 
del popolo che crede» (Exp. ev. Lue., 1, 30).

Tutto questo diventa di fondamentale rilevanza sociale in quanto nella famiglia sussiste 
un patto di stabilità, altrimenti le sue note caratteristiche sono turbate dal sospetto della 
provvisorietà. Se non c’è sullo sfondo la volontà di stabilità, i benefici della famiglia per­
dono quel supplemento di valore che hanno rispetto a qualsiasi rapporto economicistico, 
anzi possono gettare in una più amara disperazione chi aveva su di essi investito o ne aveva 
assaporato i primi sorsi.

Naturalmente, per un’immagine di famiglia qual è nella nostra tradizione, è soprattutto 
importante, al di là di una declinazione di caratteri, che essa testimoni nei fatti la sua bontà 
e la sua natura, costitutivamente strutturata per superare i tempi di angoscia, in quanto luogo 
di amorevole medicazione delle debolezze dell’ umano. La famiglia è istituzione relazionale 
destinata a imporsi più e meglio di altre dal momento che è costituita sull’amore; e, se si

’ E. Mounier, Il personalismo, trad. it„ Roma 1974.



Documentazione 1613

indebolisce, il rammarico deve andare alla caduta della dimensione dell’amore, non soltanto 
alla perdita di una possibilità di trasmissione di un legame religioso.

Amore che è presente nella vasta gamma della sua intensità e qualità: c’è l’amore, per 
così dire, necessitato, insediato nelle profondità biologiche; l’amore di scelta; l’amore di 
solidarietà mutua. Tra tutti intercorrono scambi difficili da separare, per cui la famiglia è 
crocevia di fatti di natura e di cultura: «L’amore dei padri per i figli è una legge di natura. 
L’amore dei mariti per le loro mogli è una legge di Dio, che ha convertito in fatto di natura 
l’amore coniugale, in vista della formazione di un solo corpo e un solo spirito. L’amore tra 
fratelli è una tendenza tipica della natura che ha trasformato in capacità di amore il lungo 
calore goduto dentro il medesimo ricettacolo» (Ambrogio, Exp. ps. CXVIII, 15, 17).

Ci aiuti il nostro Patrono a vivere ancora oggi della gioia e della forza di questa capa­
cità di amore.

Milano, 6 dicembre 2000

* Carlo Maria Card. Martini
Arcivescovo Metropolita di Milano



1614 Documentazione

La nuova evangelizzazione
Nel pomeriggio di domenica 10 dicembre, durante il Convegno dei catechisti e dei docenti di reli­
gione, promosso dalla Congregazione per il Clero in occasione del Giubileo loro riservato, il Car­
dinale Prefetto della Congregazione per la Dottrina della Fede ha partecipato ai lavori con questo 
intervento:

La vita umana non si realizza da sé. La nostra vita è una questione aperta, un progetto 
incompleto ancora da completare e da realizzare. La domanda fondamentale di ogni uomo 
è: «Come si realizza questo diventare uomo? Come si impara l’arte di vivere? Quale è la 
strada alla felicità?».

Evangelizzare vuol dire: mostrare questa strada, insegnare l’arte di vivere. Gesù dice 
nell’inizio della sua vita pubblica: «Sono venuto per evangelizzare i poveri» (Le 4,18); que­
sto vuol dire; «Io ho la risposta alla vostra domanda fondamentale; io vi mostro la strada 
della vita, la strada alla felicità; anzi: io sono questa strada». La povertà più profonda è l’in­
capacità di gioia, il tedio della vita considerata assurda e contraddittoria. Questa povertà è 
oggi molto diffusa, in forme ben diverse, sia nelle società materialmente ricche sia anche nei 
Paesi poveri. L’incapacità di gioia suppone e produce l’incapacità di amare, produce l’invi­
dia, l’avarizia - tutti i vizi che devastano la vita dei singoli e il mondo. Perciò abbiamo biso­
gno di una nuova evangelizzazione - se l’arte di vivere rimane sconosciuta, tutto il resto non 
funziona più. Ma questa arte non è oggetto della scienza, questa arte la può comunicare solo 
chi ha la vita - Colui che è il Vangelo in persona.

I. Struttura e metodo nella nuova evangelizzazione

1. La struttura
Prima di parlare dei contenuti fondamentali della nuova evangelizzazione vorrei dire 

una parola sulla sua struttura e sul metodo adeguato. La Chiesa evangelizza sempre e non 
ha mai interrotto il cammino dell’evangelizzazione. Celebra ogni giorno il mistero eucari­
stico, amministra i Sacramenti, annuncia la Parola della vita - la Parola di Dio, s’impegna 
per la giustizia e la carità. E questa evangelizzazione porta frutto: dà luce e gioia, dà il cam­
mino della vita a tante persone; molti altri vivono, spesso senza saperlo, della luce e del 
calore risplendente da questa evangelizzazione permanente. Tuttavia osserviamo un pro­
cesso progressivo di scristianizzazione e di perdita dei valori umani essenziali che è preoc­
cupante. Gran parte dell’umanità di oggi non trova nell’evangelizzazione permanente della 
Chiesa il Vangelo, cioè la risposta convincente alla domanda:«Come vivere?».

Perciò cerchiamo, oltre l’evangelizzazione permanente, mai interrotta, mai da inter­
rompere, una nuova evangelizzazione, capace di farsi sentire da quel mondo, che non trova 
accesso all’evangelizzazione “classica”. Tutti hanno bisogno del Vangelo; il Vangelo è desti­
nato a tutti e non solo a un cerchio determinato e perciò siamo obbligati a cercare nuove vie 
per portare il Vangelo a tutti.

Però qui si nasconde anche una tentazione - la tentazione dell’impazienza, la tentazione 
di cercare subito il grande successo, di cercare i grandi numeri. E questo non è il metodo di 
Dio. Per il Regno di Dio e così per l’evangelizzazione, strumento e veicolo del Regno di 
Dio, vale sempre la parabola del grano di senape (cfr. Me 4,31-32). Il Regno di Dio rico­
mincia sempre di nuovo sotto questo segno. Nuova evangelizzazione non può voler dire: 
attirare subito con nuovi metodi più raffinati le grandi masse allontanatesi dalla Chiesa. No 
- non è questa la promessa della nuova evangelizzazione. Nuova evangelizzazione vuol 
dire: non accontentarsi del fatto che dal grano di senape è cresciuto il grande albero della



Documentazione 1615

Chiesa universale, non pensare che basti il fatto che nei suoi rami diversissimi uccelli pos­
sono trovare posto - ma osare di nuovo con l’umiltà del piccolo granello, lasciando a Dio 
quando e come crescerà (Me 4,26-29). Le grandi cose cominciano sempre dal granello pic­
colo ed i movimenti di massa sono sempre effimeri. Nella sua visione del processo dell’e­
voluzione Teilhard de Chardin parla del «bianco delle origini» (le blanc des origines): l’ini­
zio delle nuove specie è invisibile ed introvabile per la ricerca scientifica. Le fonti sono 
nascoste - troppo piccole. Con altre parole: le realtà grandi cominciano in umiltà. Lasciamo 
da parte, se e fino a che punto Teilhard ha ragione con le sue teorie evoluzioniste; la legge 
delle origini invisibili dice una verità - una verità presente proprio nell’agire di Dio nella 
storia: «Non perché sei grande ti ho eletto, al contrario - sei il più piccolo dei popoli; ti ho 
eletto, perché ti amo...» dice Dio al popolo di Israele nell’Antico Testamento ed esprime così 
il paradosso fondamentale della storia della salvezza: certo, Dio non conta con i grandi 
numeri; il potere esteriore non è il segno della sua presenza. Gran parte delle parabole di 
Gesù indicano questa struttura dell’agire divino e rispondono così alle preoccupazioni dei 
discepoli, i quali si aspettavano ben altri successi e segni dal Messia - successi del tipo 
offerto da Satana al Signore: «Tutto questo - tutti i regni del mondo - ti do...» (Mt 4,9). 
Certo, Paolo alla fine della sua vita ha avuto l’impressione di aver portato il Vangelo ai con­
fini della terra, ma i cristiani erano piccole comunità disperse nel mondo, insignificanti 
secondo i criteri secolari. In realtà furono il germe che penetra dall’interno la pasta e porta­
rono in sé il futuro del mondo (cfr. Mt 13,33). Un vecchio proverbio dice: «Successo non è 
un nome di Dio». La nuova evangelizzazione deve sottomettersi al mistero del grano di 
senape e non pretendere di produrre subito il grande albero. Noi o viviamo troppo nella sicu­
rezza del grande albero già esistente o nell’impazienza di avere un albero più grande, più 
vitale - dobbiamo invece accettare il mistero che la Chiesa è nello stesso tempo grande 
albero e piccolissimo grano. Nella storia della salvezza è sempre contemporaneamente 
Venerdì Santo e Domenica di Pasqua...

2. Il metodo
Da questa struttura della nuova evangelizzazione deriva anche il metodo giusto. Certo, 

dobbiamo usare in modo ragionevole i metodi moderni di farci ascoltare - o meglio: di ren­
dere accessibile e comprensibile la voce del Signore... Non cerchiamo ascolto per noi - non 
vogliamo aumentare il potere e l’estensione delle nostre istituzioni, ma vogliamo servire al 
bene delle persone e dell’umanità dando spazio a Colui che è la Vita. Questa espropriazione 
del proprio io, offrendolo a Cristo per la salvezza degli uomini, è la condizione fondamen­
tale del vero impegno per il Vangelo. «Io sono venuto nel nome del Padre mio, e non mi 
ricevete; se un altro venisse nel proprio nome, lo ricevereste» dice il Signore (Gv 5,43). 11 
contrassegno dell’Anticristo è il suo parlare nel proprio nome. 11 segno del Figlio è la sua 
comunione col Padre. Il Figlio ci introduce nella comunione trinitaria, nel circolo dell’eterno 
amore, le cui persone sono “relazioni pure”, l’atto puro del donarsi e dell’accogliersi. Il dise­
gno trinitario - visibile nel Figlio, che non parla nel nome suo - mostra la forma di vita del 
vero evangelizzatore - anzi, evangelizzare non è semplicemente una forma di parlare, ma 
una forma di vivere: vivere nell’ascolto e farsi voce del Padre. «Non parlerà da sé, ma dirà 
tutto ciò che avrà udito» dice il Signore sullo Spirito Santo (Gv 16,13). Questa forma cri­
stologica e pneumatologica dell’evangelizzazione è nello stesso tempo una forma ecclesio­
logica: il Signore e lo Spirito costruiscono la Chiesa, si comunicano nella Chiesa. L’annun­
cio di Cristo, l’annuncio del Regno di Dio suppone l’ascolto della sua voce nella voce della 
Chiesa. «Non parlare nel nome proprio» significa: parlare nella missione della Chiesa...

Da questa legge dell’espropriazione seguono conseguenze molto pratiche. Tutti i metodi 
ragionevoli e moralmente accettabili sono da studiare - è un dovere far uso di queste possi­
bilità di comunicazione. Ma le parole e tutta l’arte della comunicazione non possono gua­
dagnare la persona umana in quella profondità, alla quale deve arrivare il Vangelo. Pochi



1616 Documentazione

anni fa leggevo la biografia di un ottimo sacerdote del nostro secolo, don Didimo, parroco 
di Bassano del Grappa. Nelle sue note si trovano parole d’oro, frutto di una vita di preghiera 
e di meditazione. Al nostro proposito dice don Didimo, per esempio: «Gesù predicava nel 
giorno, di notte pregava». Con questa breve notizia voleva dire: Gesù doveva acquistare da 
Dio i discepoli. Lo stesso vale sempre. Non possiamo guadagnare noi gli uomini. Dobbiamo 
ottenerli da Dio per Dio. Tutti i metodi sono vuoti senza il fondamento della preghiera. La 
parola dell’annuncio deve sempre bagnarsi in una intensa vita di preghiera.

Dobbiamo aggiungere un passo ulteriore. Gesù predicava di giorno, di notte pregava - 
questo non è tutto. La sua intera vita fu - come lo mostra in modo molto bello il Vangelo di 
S. Luca - un cammino verso la croce, ascensione verso Gerusalemme. Gesù non ha redento 
il mondo tramite parole belle, ma con la sua sofferenza e la sua morte. Questa sua passione 
è la fonte inesauribile di vita per il mondo; la passione dà forza alla sua parola.

Il Signore stesso - estendendo ed ampliando la parabola del grano di senape - ha for­
mulato questa legge di fecondità nella parabola del chicco di grano che muore, caduto in 
terra (Gv 12,24). Anche questa legge è valida fino alla fine del mondo ed è - insieme col 
mistero del grano di senape - fondamentale per la nuova evangelizzazione. Tutta la storia lo 
dimostra. Sarebbe facile dimostrarlo nella storia del cristianesimo. Vorrei ricordare qui sol­
tanto l’inizio dell’evangelizzazione nella vita di S. Paolo. Il successo della sua missione non 
fu frutto di una grande arte retorica o di prudenza pastorale; la fecondità fu legata alla sof­
ferenza, alla comunione nella passione con Cristo (cfr. I Cor 2,1-5; 2 Cor 5,7; 11,10s.; 
11,30; Gal 4,12-14). «Nessun segno sarà dato, se non il segno di Giona profeta» ha detto il 
Signore. Il segno di Giona è il Cristo crocifisso - sono i testimoni, che completano «quello 
che manca ai patimenti di Cristo» (Col 1,24). In tutti i periodi della storia si è sempre di 
nuovo verificata la parola di Tertulliano: «E un seme il sangue dei martiri».

Sant’Agostino dice lo stesso in modo molto bello, interpretando Gv 21, dove la profe­
zia del martirio di Pietro e il mandato di pascere, cioè l’istituzione del suo primato, sono inti­
mamente connessi. Sant’Agostino commenta il testo Gv 21,16 nel modo seguente: «Pasci le 
mie pecorelle», cioè soffri per le mie pecorelle (Sermo Guelf. 32: PLS 2, 640). Una madre 
non può dar la vita a un bambino senza sofferenza. Ogni parto esige sofferenza, è sofferenza, 
ed il divenire cristiano è un parto. Diciamolo ancora una volta con parole del Signore; «Il 
regno di Dio esige violenza» (Mt 11,12; Le 16,16), ma la violenza di Dio è la sofferenza, è 
la croce. Non possiamo dare vita ad altri, senza dare la nostra vita. Il processo di espropria­
zione sopra indicato è la forma concreta (espressa in tante forme diverse) "di dare la propria 
vita. E pensiamo alla parola del Salvatore: «...chi perderà la propria vita per causa mia e del 
Vangelo, la salverà...» (Me 8,36).

II. I contenuti essenziali della nuova evangelizzazione

1. Conversione
Quanto ai contenuti della nuova evangelizzazione è innanzi tutto da tener presente l’in- 

scindibilità dell’Antico e del Nuovo Testamento. Il contenuto fondamentale dell’Antico 
Testamento è riassunto nel messaggio di Giovanni Battista: «Convertitevi!». Non c’è 
accesso a Gesù senza il Battista; non c’è possibilità di arrivare à Gesù senza risposta all’ap­
pello del Precursore, anzi: Gesù ha assunto il messaggio di Giovanni nella sintesi della sua 
propria predicazione: «Convertitevi e credete al Vangelo» (Me 1,15). La parola greca per 
convertirsi significa: ripensare - mettere in questione il proprio ed il comune modo di 
vivere; lasciar entrare Dio nei criteri della propria vita; non giudicare più semplicemente 
secondo le opinioni correnti. Convertirsi significa di conseguenza: non vivere come vivono 
tutti, non fare come fanno tutti, non sentirsi giustificati in azioni dubbiose, ambigue, mal­
vagie, dal fatto che altri fanno lo stesso; cominciare a vedere la propria vita con gli occhi di 
Dio; cercare quindi il bene, anche se è scomodo; non puntare sul giudizio dei molti, degli



Documentazione 1617

uomini, ma sul giudizio di Dio — con altre parole: cercare un nuovo stile di vita, una vita 
nuova. Tutto questo non implica un moralismo; la riduzione del cristianesimo alla moralità 
perde di vista l’essenza del messaggio di Cristo: il dono di una nuova amicizia, il dono della 
comunione con Gesù e quindi con Dio. Chi si converte a Cristo non intende crearsi una 
autarchia morale sua, non pretende di costruire con le proprie forze la sua propria bontà. 
“Conversione” (metanoia) significa proprio il contrario: uscire dall’autosufficienza, scoprire 
ed accettare la propria indigenza - indigenza degli altri e dell’Altro, del suo perdono, della 
sua amicizia. La vita non convertita è autogiustificazione (io non sono peggiore degli altri); 
la conversione è l’umiltà dell’affidarsi all’amore dell’Altro, amore che diventa misura e cri­
terio della mia propria vita.

Qui dobbiamo tener presente anche l’aspetto sociale della conversione. Certo, la conver­
sione è innanzi tutto un atto personalissimo, è personalizzazione. Io mi separo dalla formula 
“vivere come tutti” (non mi sento più giustificato dal fatto che tutti fanno quanto faccio io) e 
trovo davanti a Dio il mio proprio io, la mia responsabilità personale. Ma la vera personaliz­
zazione è sempre anche una nuova e più profonda socializzazione. L’io si apre di nuovo al tu, 
in tutta la sua profondità, e così nasce un nuovo Noi. Se lo stile di vita diffuso nel mondo 
implica il pericolo della de-personalizzazione, del vivere non la mia propria vita, ma la vita 
di tutti gli altri, nella conversione deve realizzarsi un nuovo Noi del cammino comune con 
Dio. Annunciando la conversione dobbiamo anche offrire una comunità di vita, uno spazio 
comune del nuovo stile di vita. Evangelizzare non si può con sole parole; il Vangelo crea vita, 
crea comunità di cammino; una conversione puramente individuale non ha consistenza...

2. Il Regno di Dio
Nella chiamata alla conversione è implicito - come sua condizione fondamentale - 

l’annuncio del Dio vivente. Il teocentrismo è fondamentale nel messaggio di Gesù e dev’es­
sere anche il cuore della nuova evangelizzazione. La parola-chiave dell’annuncio di Gesù è: 
Regno di Dio. Ma Regno di Dio non è una cosa, una struttura sociale o politica, un’utopia. 
Il Regno di Dio è Dio. Regno di Dio vuol dire: Dio c’è. Dio vive. Dio è presente e agisce 
nel mondo, nella nostra - nella mia vita. Dio non è una lontana “causa ultima”, Dio non è il 
“grande architetto” del deismo, che ha montato la macchina del mondo e starebbe adesso 
fuori - al contrario: Dio è la realtà più presente e decisiva in ogni atto della mia vita, in ogni 
momento della storia. Nella sua conferenza di congedo dalla sua cattedra nell’Università di 
Miinster, il teologo J.B. Metz ha detto delle cose inaspettate dalla sua bocca. Metz in pas­
sato ci aveva insegnato l’antropocentrismo - il vero avvenimento del cristianesimo sarebbe 
stata la svolta antropologica, la secolarizzazione, la scoperta della secolarità del mondo. Poi 
ci ha insegnato la teologia politica - il carattere politico della fede; poi la “memoria perico­
losa”; finalmente la teologia narrativa. Dopo questo cammino lungo e difficile ci dice oggi: 
il vero problema del nostro tempo è la “Crisi di Dio”, l’assenza di Dio, camuffata da una 
religiosità vuota. La teologia deve ritornare ad essere realmente teo-logia, un parlare di Dio 
e con Dio. Metz ha ragione: 1’ “unum necessarium” per l’uomo è Dio. Tutto cambia, se Dio 
c’è o se Dio non c’è. Purtroppo anche noi cristiani viviamo spesso come se Dio non esistesse 
( “si Deus non daretur”). Viviamo secondo lo slogan: Dio non c’è, e, se c’è, non c’entra. Per­
ciò l’evangelizzazione deve innanzi tutto parlare di Dio, annunciare l’unico Dio vero: il 
Creatore - il Santificatore - il Giudice (cfr. il Catechismo della Chiesa Cattolica).

Anche qui è da tener presente l’aspetto pratico. Dio non si può far conoscere con le sole 
parole. Non si conosce una persona, se si sa di questa persona solo di seconda mano. Annun­
ciare Dio è introdurre nella relazione con Dio: insegnare a pregare. La preghiera è fede in 
atto. E solo nell’esperienza della vita con Dio appare anche l’evidenza della sua esistenza. 
Perciò sono così importanti le scuole di preghiera, di comunità di preghiera. C’è comple­
mentarità tra preghiera personale (“nella propria camera”, solo davanti agli occhi di Dio), 
preghiera comune “paraliturgica” (“religiosità popolare”) e preghiera liturgica. Sì, la litur-



1618 Documentazione

già è innanzi tutto preghiera; la sua specificità consiste nel fatto che il suo soggetto prima­
rio non siamo noi (come nella preghiera privata e nella religiosità popolare), ma Dio stesso 
— la liturgia è actio divina, Dio agisce e noi rispondiamo all’azione divina.

Parlare di Dio e parlare con Dio devono sempre andare insieme. L’annuncio di Dio è 
guida alla comunione con Dio nella comunione fraterna, fondata e vivificata da Cristo. Per­
ciò la liturgia (i Sacramenti) non è un tema accanto alla predicazione del Dio vivente, ma la 
concretizzazione della nostra relazione con Dio. In questo contesto mi sia permessa una 
osservazione generale sulla questione liturgica. Il nostro modo di celebrare la liturgia è 
spesso troppo razionalista. La liturgia diventa insegnamento, il cui criterio è: farsi capire - 
la conseguenza è non di rado la banalizzazione del mistero, la prevalenza delle nostre parole, 
la ripetizione delle fraseologie che sembrano più accessibili e più gradevoli per la gente. Ma 
questo è un errore non soltanto teologico, ma anche psicologico e pastorale. L’onda dell'e- 
soterismo, la diffusione di tecniche asiatiche di distensione e di auto-svuotamento mostrano 
che nelle nostre liturgie manca qualcosa. Proprio nel nostro mondo di oggi abbiamo biso­
gno del silenzio, del mistero sopra-individuale, della bellezza. La liturgia non è l’invenzione 
del sacerdote celebrante o di un gruppo di specialisti; la liturgia (il “rito”) è cresciuta in un 
processo organico nei secoli, porta in sé il frutto dell’esperienza di fede di tutte le genera­
zioni. Anche se i partecipanti non capiscono forse tutte le singole parole, percepiscono il 
significato profondo, la presenza del mistero, che trascende tutte le parole. Non il celebrante 
è il centro dell’azione liturgica; il celebrante non sta davanti al popolo nel nome proprio - 
non parla da sé e per sé, ma “in persona Christi”. Non contano le capacità personali del 
celebrante, ma solo la sua fede, nella quale si fa trasparente Cristo. «Egli deve crescere, e io 
invece diminuire» (Gv 3,30).

3. Gesù Cristo
Con questa riflessione il tema Dio si è già esteso e concretizzato nel tema Gesù Cristo: 

solo in Cristo e tramite Cristo il tema Dio diventa realmente concreto: Cristo è Emmanuele, 
il Dio-con-noi - la concretizzazione dell’“Io sono”, la risposta al deismo. Oggi la tentazione 
è grande di ridurre Gesù Cristo, il Figlio di Dio, solo a un Gesù storico, a un uomo puro. 
Non si nega necessariamente la divinità di Gesù, ma con certi metodi si distilla dalla Bibbia 
un Gesù a nostra misura, un Gesù possibile e comprensibile nei parametri della nostra sto­
riografia. Ma questo “Gesù storico” è un artefatto, l’immagine dei suoi autori e non l’im­
magine del Dio vivente (cfr. 2Cor 4,4s.; Col 1,15). Non il Cristo della fede è un mito; il 
cosiddetto Gesù storico è una figura mitologica, auto-inventata dai diversi interpreti. I due­
cento anni di storia del “Gesù storico” riflettono fedelmente la storia delle filosofie e delle 
ideologie di questo periodo.

Non posso nei limiti di questa conferenza entrare nei contenuti dell’annuncio del Salva­
tore. Vorrei brevemente accennare a due aspetti importanti. Il primo è la sequela di Cristo - 
Cristo si offre come strada della mia vita. Sequela di Cristo non significa: imitare l’uomo 
Gesù. Un tale tentativo fallisce necessariamente - sarebbe un anacronismo. La sequela di Cri­
sto ha una meta molto più alta: assimilarsi a Cristo, e cioè arrivare all’unione con Dio. Una 
tale parola suona forse strana nell’orecchio dell’uomo moderno. Ma in realtà abbiamo tutti la 
sete dell’infinito: di una libertà infinita, di una felicità senza limite. Tutta la storia delle rivo­
luzioni degli ultimi due secoli si spiega solo così. La droga si spiega solo così. L’uomo non 
si accontenta di soluzioni sotto il livello della divinizzazione. Ma tutte le strade offerte dal 
«serpente» (Gen 3,5), cioè dalla sapienza mondana, falliscono. L’unica strada è la comunione 
con Cristo, realizzabile nella vita sacramentale. Sequela di Cristo non è un argomento di 
moralità, ma un tema “misterico” - un insieme di azione divina e di risposta nostra.

Così troviamo presente nel tema sequela l’altro centro della cristologia, al quale volevo 
accennare: il mistero pasquale - la croce e la risurrezione. Nelle ricostruzioni del “Gesù sto­
rico” di solito il tema della croce è senza significato. In una interpretazione “borghese”



Documentazione 1619

diventa un incidente di per sé evitabile, senza valore teologico; in una interpretazione rivo­
luzionaria diventa la morte eroica di un ribelle. La verità è diversa. La croce appartiene al 
mistero divino - è espressione del suo amore fino alla fine (Gv 13,1). La sequela di Cristo 
è partecipazione alla sua croce, unirsi al suo amore, alla trasformazione della nostra vita, che 
diventa nascita dell’uomo nuovo, creato secondo Dio (cfr. Ef 4,24). Chi omette la croce, 
omette l’essenza del cristianesimo (cfr. ICor 2,2).

4. La vita eterna
Un ultimo elemento centrale di ogni vera evangelizzazione è la vita eterna. Oggi dob­

biamo con nuova forza annunciare nella vita quotidiana la nostra fede. Vorrei accennare qui 
soltanto ad un aspetto oggi spesso trascurato della predicazione di Gesù: l’annuncio del 
Regno di Dio è annuncio del Dio presente, del Dio che ci conosce, ci ascolta; del Dio che 
entra nella storia, per fare giustizia. Questa predicazione è perciò anche annuncio del giudi­
zio, annuncio della nostra responsabilità. L’uomo non può fare o non fare ciò che vuole. Egli 
sarà giudicato. Egli deve rendere conto.

Questa certezza ha valore per i potenti così come per i semplici. Ove essa è onorata, 
sono tracciati i limiti di ogni potere di questo mondo. Dio fa giustizia, e solo Lui può ulti­
mamente farlo. A noi ciò riuscirà tanto più, quanto più saremo in grado di vivere sotto gli 
occhi di Dio e di comunicare al mondo la verità del giudizio. Così l’articolo di fede del giu­
dizio, la sua forza di formazione delle coscienze, è un contenuto centrale del Vangelo ed è 
veramente una buona novella. Lo è per tutti coloro che soffrono sotto l’ingiustizia del 
mondo e cercano la giustizia. Si comprende così anche la connessione fra il Regno di Dio e 
i “poveri”, i sofferenti e tutti coloro di cui parlano le Beatitudini del discorso della monta­
gna. Essi sono protetti dalla certezza del giudizio, dalla certezza che c’è giustizia. Questo è 
il vero contenuto dell’articolo sul giudizio, su Dio giudice: c’è giustizia. Le ingiustizie del 
mondo non sono l’ultima parola della storia. C’è giustizia. Solo chi non vuole che sia giu­
stizia, può opporsi a questa verità. Se prendiamo sul serio il giudizio e la serietà della 
responsabilità che per noi ne scaturisce, comprendiamo bene l’altro aspetto di questo annun­
cio, cioè la redenzione, il fatto che Gesù nella croce assume i nostri peccati; che Dio stesso 
nella passione del Figlio si fa avvocato di noi peccatori, e rende così possibile la penitenza, 
la speranza al peccatore pentito, speranza espressa in modo meraviglioso nella parola di S. 
Giovanni: davanti a Dio, rassicureremo il nostro cuore, qualunque cosa esso ci rimproveri. 
«Dio è più grande del nostro cuore e conosce tutto» (IGv 3,19s.). La bontà di Dio è infi­
nita, ma non dobbiamo ridurre questa bontà ad una leziosa sdolcinatura senza verità. Solo 
credendo al giusto giudizio di Dio, solo avendo fame e sete della giustizia (cfr. Mt 5,6) 
apriamo il nostro cuore, la nostra vita alla misericordia divina. Si vede: non è vero che la 
fede nella vita eterna rende insignificante la vita terrestre. Al contrario: solo se la misura 
della nostra vita è l’eternità, anche questa vita sulla nostra terra è grande e il suo valore 
immenso. Dio non è il concorrente della nostra vita, ma il garante della nostra grandezza. 
Così ritorniamo al nostro punto di partenza: Dio. Se consideriamo bene il messaggio cri­
stiano, non parliamo di un sacco di cose. Il messaggio cristiano è in realtà molto semplice. 
Parliamo di Dio e dell’uomo, e così diciamo tutto.

* Joseph Card. Ratzinger 
Prefetto della Congregazione 

per la Dottrina della Fede

Da L'Osservatore Romano, 11-12 dicembre 2000



1620 Documentazione

Richiamare i cristiani a riappropriarsi 
dei singoli contenuti specifici della verità della fede 

circa il destino ultimo dell’uomo e del mondo
La Congregazione per la Dottrina della Fede ha pubblicato un libro dal titolo “Temi attuali di 
escatologia - Documenti, commenti e studi”. Riportiamo di seguito l’Introduzione al volume 
scritta di Cardinale Prefetto della Congregazione.

Alla fine degli anni Cinquanta, il teologo Hans Urs von Balthasar scriveva che se poteva 
valere per la teologia liberale del secolo diciannovesimo «la parola di Ernest Troeltsch: 
“L’Ufficio escatologico è quasi sempre chiuso”, questo nel secolo ventesimo al contrario ha 
fatto ore in soprannumero», e il medesimo teologo non esitava a concludere che l’escatolo­
gia è il «nodo temporalesco» nella teologia del nostro tempo'.

In effetti la teologia contemporanea, sia in campo evangelico-luterano sia in campo cat­
tolico, ha riscoperto l’escatologia non più come una sezione latitudinale o periferica del­
l’intelligenza della fede, ma come una dimensione essenziale del mistero cristiano, nella 
consapevolezza tuttavia della necessità di una riflessione più esplicita ed organica di questa 
sua originalità. Nello stesso tempo e in tale orizzonte l’esplorazione teologica sul futuro del­
l’uomo e della storia ha subito specialmente negli ultimi trent’anni del secolo ventesimo 
notevoli e contrastanti sollecitazioni prima nell’ambito della teologia protestante, poi anche 
in quello della teologia cattolica. Tale interesse per le realtà ultime (escatologiche, dal greco: 
eschaton, che significa: ultimo, definitivo) si è diffuso contestualmente all’istanza interna 
della cultura civile rivolta sempre più al futuro ed esigitiva di validi e convincenti motivi di 
speranza.

Non può quindi sorprendere che anche il Magistero della Chiesa sia intervenuto in 
diverse forme e più volte per riproporre o chiarire l’insegnamento della fede a riguardo delle 
verità concernenti il destino ultimo dell’uomo e del mondo. La presenza del tema nella 
Costituzione dogmatica Lumen gentium del Concilio Vaticano II (cap. VII, nn. 48-51 ) e nella 
Costituzione pastorale Gaudium et spes (cap. Ili, nn. 38-39) dimostra che il Concilio consi­
dera l’aspetto escatologico come dottrina essenziale alla Chiesa e come un’indicazione 
pastorale di primaria importanza in ordine alla risposta ai più profondi interrogativi degli 
uomini del nostro tempo. In seguito la Professione di Fede di Paolo VI (il Credo del Popolo 
di Dio, 1968) riaffermò i contenuti fondamentali della dottrina escatologica cattolica, sia per 
quanto riguarda la spiritualità e immortalità dell’anima, sia per quanto riguarda la risurre­
zione della carne alla fine dei tempi, sia per quanto riguarda la verità sulla retribuzione 
finale. Sempre in questa linea è da considerare l’intervento della Congregazione per la Dot­
trina della Fede che nel 1979 pubblicò la Lettera ai Vescovi Membri delle Conferenze Epi­
scopali su alcune questioni concernenti l’escatologia (17 maggio 1979), nella quale sono 
riassunti in sette punti gli elementi che costituiscono la dottrina della Chiesa sulle realtà oltre 
la morte e specialmente «su quello che avviene fra la morte del cristiano e la risurrezione 
universale». Prima di presentare brevemente il contenuto del Documento della Congrega­
zione per la Dottrina della Fede, è forse opportuno descrivere più da vicino il contesto teo­
logico che offre la spiegazione dell’intervento.

1 Cfr. Hans Urs von Balthasar, Lineamenti dell'escatologia, in: Verbum caro, Brescia 1968, 277 (Titolo 
originale: Eschatologie, in: Fragen der Theologie heute, Einsiedeln 1957, 403-421).



Documentazione 1621

1. Il contesto teologico e le motivazioni del Documento

Senza qui voler riassumere neppure sinteticamente le direzioni lungo le quali si è svi­
luppato il dibattito escatologico in questo ultimo cinquantennio2, conviene almeno indicare 
i problemi principali attorno ai quali si è polarizzata la discussione teologica, che ha fatto da 
contesto al pronunciamento della Congregazione per la Dottrina della Fede. I punti più scot­
tanti che hanno determinato non poco disagio negli ambienti ecclesiali e della ricerca teolo­
gica riguardavano specialmente la questione dello “stato intermedio” tra la morte del sin­
golo e la risurrezione finale, la permanente idoneità del linguaggio sull’anima e più in 
generale sull’antropologia “corpo-anima”, la realtà della risurrezione del corpo e il suo 
significato in rapporto alla parusia del Cristo glorioso, il valore della purificazione nello sta­
dio escatologico, 1’esistenza di una dannazione eterna.

In particolare, alcune opinioni teologiche hanno sostenuto che la dottrina sull’immorta­
lità dell’anima sarebbe estranea al pensiero biblico e farebbe parte di un bagaglio filosofico- 
culturale di matrice ellenistico-platonica. Di qui la tesi che la risurrezione del singolo, inse­
gnata dalla fede cristiana, avviene al momento della morte, sebbene si ammetta che tale 
risurrezione sarà completa soltanto alla fine dei tempi, allorché l’intero cosmo, come suo 
spazio essenziale, sarà glorificato e trasfigurato. Questa reinterpretazione del concetto di 
risurrezione, che nega l’antropologia “corpo-anima”, ha, tra l’altro, come implicazione l’ab­
bandono della corporeità della risurrezione stessa. Non si tratta quindi soltanto in tali opi­
nioni di sostituire il concetto di immortalità dell’anima con quello di risurrezione, ma si 
tratta altresì di modificare il senso della dottrina della risurrezione del corpo (risurrezione 
della carne).

Nel Documento sono chiaramente indicate le motivazioni che giustificano la sua pub­
blicazione. Esse si trovano in primo luogo nella volontà della Congregazione di superare le 
difficoltà e i pericoli attuali per la identità della fede del popolo cristiano. Nel descrivere la 
situazione del momento storico ed ecclesiale, viene evidenziato il disorientamento diffuso 
anche tra i credenti in merito alla stessa domanda radicale dell’esistenza di qualcosa oltre la 
morte; e si sottolinea in particolare il rischio della “rinuncia a pensare” al mistero delle cose 
ultime. La causa di questa situazione viene individuata anche nelle controversie teologiche 
odierne, che provocano turbamento e incertezza nei fedeli, i quali fanno fatica a ritrovare il 
senso esatto delle dottrine e spesso non sono più in grado di percepire il significato del lin­
guaggio ad essi familiare. In particolare così il Documento descrive l’oggetto di tali contro­
versie e incertezze teologiche: «Si sente discutere dell’esistenza dell’anima, del significato 
della sua sopravvivenza, e ci si domanda che cosa avvenga tra la morte del cristiano e la 
risurrezione universale» (cfr. Lettera, I).

Sarebbe tuttavia riduttivo pensare che il Documento sia motivato soltanto da un fattore 
contingente, legato alle urgenze provenienti dalle controversie e incertezze teologiche del 
momento. L’importanza del tema per i fedeli viene messa a fuoco, facendo riferimento al Sim­
bolo battesimale, il cui ultimo articolo «esprime, infatti, il termine ed il fine del disegno di Dio, 
di cui nel Simbolo stesso è tracciato lo svolgimento» (Lettera, I). Perciò, «se non si dà risur­
rezione, tutto l’edificio della fede crolla...». «Se il cristiano non è più in grado di dare un con­
tenuto sicuro all’espressione “vita eterna”, le promesse del Vangelo, il senso della Creazione 
e della Redenzione svaniscono e la stessa vita presente resta priva di ogni speranza (Ibid., I). 
Trattandosi quindi dell’ultimo articolo di fede del Simbolo, il Documento è consapevole del 
valore determinante che compete alle realtà escatologiche perché la fede cristiana possa essere 
annuncio di salvezza e via al compimento definitivo dell’uomo e della storia.

2 Un richiamo ai risultati della moderna teologia protestante e all’eco che essi hanno avuto anche in alcuni 
autori cattolici si trova menzionato in questo stesso volume nell’articolo di C. Pozo, pubblicato su “L'Osservatore 
Romano" a commento della Lettera della Congregazione per la Dottrina della Fede.



1622 Documentazione

2. La qualificazione teologica del Documento
Per quanto riguarda la qualificazione teologica, si deve dire anzitutto che si tratta di un 

atto della Congregazione, approvato espressamente dal Papa, e che, avendo come oggetto la 
riaffermazione di alcune verità della fede cattolica, è di natura magisteriale, e non soltanto 
disciplinare. La forma letteraria del Documento è una Lettera indirizzata ai Vescovi della 
Chiesa Cattolica. La scelta di questa tipologia è dovuta al fatto che nel Documento, oltre al 
richiamo dell’insegnamento della dottrina, si rilevano anche gli aspetti principali della 
responsabilità pastorale dei Vescovi, nella loro missione di vigile attenzione che deve essere 
riservata per salvaguardare i contenuti essenziali della catechesi, per discernere le opere teo­
logiche diffuse tra i fedeli, e per esortare ad evitare rappresentazioni fantasiose ed artificiali 
dell’aldilà, operando nello stesso tempo una corretta interpretazione delle immagini adope­
rate nella Bibbia.

Per quanto concerne il profilo strettamente dottrinale, la Lettera si limita a riaffermare ciò 
che la Chiesa «insegna a nome di Cristo e giudica appartenere all’essenza della fede. In tal 
senso, pur non avendo l’autorità di una definizione dogmatica, il Documento considera come 
dogmatica e non rivedibile la sostanza dell’insegnamento contenuto nei sette punti formulati, 
limitandosi a riproporre ciò che da altra fonte risulta appartenere alla fede della Chiesa.

3.1 contenuti dottrinali
a) Le prime due proposizioni riguardano la dottrina della risurrezione. Si afferma anzi­

tutto la verità fondamentale della fede cristiana circa la risurrezione dei morti, richiaman­
dosi al Simbolo Apostolico (punto 1). Successivamente si insegna che questa risurrezione 
riguarda tutto l’uomo (punto 2). Ciò significa che è qualcosa di più della semplice soprav­
vivenza dell’“io”, e si riferisce all’interezza dell’essere umano. Inoltre viene precisato che 
la risurrezione di Cristo è il punto di riferimento interpretativo per spiegare la risurrezione 
finale degli uomini. È importante sottolineare che, pur nella concisione e sobrietà del Docu­
mento, è presente la preoccupazione di conservare sia il valore cristologico che il valore 
antropologico del contenuto della speranza escatologica cristiana: la risurrezione finale è un 
evento che si riferisce alla intera realtà antropologica dell’uomo, ma essa altro non è che 
un’estensione negli uomini della realtà della stessa risurrezione di Cristo.

b) La terza proposizione insegna direttamente la sopravvivenza e la sussistenza dell’a­
nima dopo la morte. Il testo precisa anche come deve essere intesa tale dottrina: si tratta di 
un elemento spirituale, dotato di intelligenza e volontà, cosicché in esso sussiste l’io umano, 
carente frattanto del complemento del suo corpo. Viene adoperato il termine “anima” per 
designare questo elemento spirituale, seguendo l’uso della Scrittura (cfr. ad esempio il libro 
della Sapienza, e nei Vangeli Mt 10,28) e della Tradizione. Naturalmente si riconosce che il 
termine ha diversi significati nella Bibbia; tuttavia il Documento non vede motivi per abban­
donare il vocabolo finora usato in senso antropologico.

c) La quarta proposizione rifiuta ogni posizione o forma espressiva che renda incom­
prensibili e insensate le preghiere della Chiesa in suffragio dei defunti. Appare evidente che 
tale enunciato implica oggettivamente un giudizio negativo verso tutte quelle opinioni che 
collocano la risurrezione nel momento della morte. Infatti, se si risuscitasse subito dopo la 
morte, il singolo entrerebbe immediatamente nella situazione escatologica definitiva finale 
(beatitudine o dannazione), e verrebbe meno il senso delle preghiere di suffragio che sup­
pongono necessariamente una situazione anteriore alla risurrezione finale (Purgatorio).

d) La quinta proposizione dichiara che la parusia, cioè la manifestazione gloriosa del 
Signore, non è soltanto un evento realmente distinto, ma anche separato temporalmente (il 
termine latino usato è dilata) dalla morte del singolo e dalla condizione escatologica post 
mortem. Per comprendere la dottrina nel suo insieme, basterà richiamare l’insegnamento di 
San Paolo, che mette sempre la risurrezione finale in stretta connessione con l’avvenimento 
conclusivo della storia umana, che è la parusia di Cristo glorioso.



Documentazione 1623

e) La sesta proposizione respinge tutte le spiegazioni teologiche che tolgono al dogma del­
l’Assunzione della Vergine Maria “quello che ha di unico”, ossia il fatto della sua glorifica­
zione corporea, anticipazione della glorificazione riservata a tutti gli eletti. Anche a riguardo 
di Maria, così come a riguardo di Cristo, vengono affermate la posizione singolare e l’antici­
pazione rispetto al destino di tutti i salvati, anche se evidentemente alla Assunzione di Maria 
non viene attribuito il medesimo valore e influsso proprio della risurrezione di Cristo.

f) La settima proposizione si riferisce alla dottrina della retribuzione finale: anzitutto la 
beatitudine dei giusti; poi la pena eterna per i dannati e l’eventuale purificazione per gli 
eletti, preliminare alla visione di Dio. È interessante sottolineare che per quanto concerne la 
pena eterna, che consiste nella perdita della visione di Dio, si mette in luce anche la sua 
ripercussione in tutto l’essere del peccatore, aprendo così la strada ad una comprensione 
della cosiddetta pena del senso (espressa tradizionalmente dall’immagine del “fuoco”), in 
stretto legame con la pena del danno (la privazione della comunione con Dio). Riguardo poi 
al Purgatorio, se ne parla in termini di “purificazione”, precisando la radicale differenza di 
questo tipo di “pena”, rispetto alla pena dei dannati.

Il Documento sull’escatologia cristiana che, come si è sopra indicato, richiama anzitutto 
l’attenzione dei Pastori alla salvaguardia di alcuni punti essenziali della fede riguardanti la 
vita eterna, fa esplicito riferimento ai Sinodi dei Vescovi dedicati negli anni Settanta all’e- 
vangelizzazione e alla catechesi, realtà queste oggi essenziali, attuali e urgenti non meno di 
vent’anni fa, difendendo per un verso l’esigenza di esprimere la fede di sempre nei nuovi 
contesti culturali, e ricordando per altro verso che tale esigenza non allenta, ma aumenta il 
dovere della fedeltà.

Pertanto lo scopo della Lettera è stato di delineare il quadro dottrinale dentro il quale 
deve collocarsi ogni teologia che intenda essere coerente con l’insegnamento della fede cat­
tolica, senza tuttavia impedire, come si riconosce nell’Introduzione del testo stesso, lo 
sforzo legittimo e anzi auspicabile della ricerca teologica ad approfondire in modo sistema­
tico anche i temi concernenti l’escatologia cristiana.

4. La ripresa e l'approfondimento sistematico di alcuni temi escatologici
nel Documento della Commissione Teologica Internazionale

A proposito di tale approfondimento sistematico, merita una speciale menzione il Docu­
mento, pubblicato in anni più recenti, a cura della Commissione Teologica Internazionale: 
Alcune questioni attuali riguardanti l’escatologia (dicembre 1992), che intende precisa- 
mente riprendere i fondamenti principali sui contenuti della speranza escatologica, presen­
tando una riflessione organica e speculativamente elaborata, impegnata anche a dare una 
risposta cristiana alle perplessità e alle attese dell’uomo contemporaneo, come pure di 
quello di ogni tempo. Uno dei tratti caratteristici di questa esposizione teologica è di 
mostrare come la speranza escatologica cristiana non è mirata soltanto alla condizione del­
l’essere umano oltre la morte, ma primariamente a svelare l’adempimento del destino del­
l’uomo come “legame e rapporto di comunione con Cristo”, il quale personalizza il dono 
stesso della vita eterna e della risurrezione della carne. D’altra parte in questo riferimento 
cristologico determinante, la nozione escatologica di “vita eterna” e di “risurrezione” 
implica anche una valenza comunitaria ecclesiologica e storico-universale. La pienezza dei 
tempi implica con sé, nella prospettiva della Rivelazione cristiana, la realizzazione del com­
pimento della Chiesa, quale comunità in cui viene accolto compiutamente il dono della vita 
eterna e della risurrezione offerto dal Padre in Cristo nella potenza dello Spirito Santo. È 
mediante lo strumento di questa comunità ecclesiale che il Risorto si fa presente nel tempo 
trasformando la storia umana e cosmica fino al compimento escatologico che avverrà 
nell’“ora” della parusia. L’affermazione della dimensione ecclesiologica della vita eterna 
immediatamente dopo la morte e della risurrezione finale alla conclusione della storia con­
sente di poter comprendere in profonda e inscindibile unità i temi dell’escatologia del sin-



1624 Documentazione

golo e dell’escatologia della comunità. Il risultato di questo ripensamento sistematico da 
parte del Documento della Commissione Teologica Internazionale è quindi l’acquisizione 
che in tutti i suoi aspetti e momenti - nel presente terreno, nella morte e nello stadio esca­
tologico intermedio, nell’escatologia finale della parusia e della risurrezione dei morti - un 
discorso escatologico cristiano dovrà sempre essere un annuncio di speranza nella vita 
eterna, intesa come realtà “in comunione con Cristo’’, “nella Chiesa”, che a sua volta, nella 
consumazione escatologica non lascerà dietro la storia dell’umanità né la dimensione 
cosmica dell’essere dell’uomo e del mondo, ma le porterà all’adempimento e perfeziona­
mento definitivi. Tutto ciò non cancella però la possibilità per la libertà dell’uomo di rifiu­
tare l’amore salvifico di Dio per cui la Chiesa crede che esiste uno stato di condanna defi­
nitiva per chi muore gravato del peccato mortale (cfr. n. 8.2. del Documento)..

Un rapido confronto con l’ambiente culturale che ha contrassegnato l’epoca più recente 
appare illuminante. Se è vero infatti che negli anni passati, a motivo della dominanza cultu­
rale del pensiero marxista utopico, il tema escatologico aveva assunto una importanza del 
tutto singolare, al punto da trasformare il messaggio escatologico della Rivelazione di Gesù 
Cristo in messianismo politico-mondano, con la conseguenza di smarrire il contenuto spe­
cifico della speranza cristiana; è altrettanto vero che oggi, dopo la crisi del marxismo e dei 
surrogati illusori del regno di Dio inventati dalle ideologie secolariste e storiciste, l’uomo è 
tentato di rinunciare a porre le questioni ultime e quindi anche a porre gli interrogativi sulle 
realtà ultime, che ci attendono dopo la morte. Anzi l’uomo della civiltà tecnologica odierna 
mantiene un atteggiamento contraddittorio di fronte alla morte stessa. Da un lato vorrebbe 
nasconderla e così la malattia grave e la morte diventano problemi tecnici, che vengono trat­
tati nelle istituzioni appositamente create. D’altro lato, la stessa società tecnologica tra­
sforma la morte, attraverso i mezzi della comunicazione mass mediale, in uno spettacolo 
eccitante, che si trasforma in antidoto contro il tedio generale dell’esistenza. Sebbene que­
sti due atteggiamenti sembrino apparentemente opposti, in realtà hanno la stessa sorgente: 
la sottrazione alla morte del suo carattere di apertura metafisica.

L’attualità della Lettera della Congregazione per la Dottrina della Fede e del Docu­
mento successivo della Commissione Teologica Internazionale su alcune questioni dell’e­
scatologia non è soltanto determinata dal fatto che è sempre opportuno richiamare i cristiani 
a riappropriarsi più intensamente dei singoli contenuti specifici delle verità della fede, ma 
deve essere oggi anche considerata alla luce della necessità per gli uomini del nostro tempo 
di riscoprire l’interesse per il destino della persona e per la sua morte, senza per questo tra­
lasciare la preoccupazione di operare per un futuro storico sempre più umano, in attesa del 
compimento finale della storia e del cosmo intero. La stessa sobrietà e concentrazione nel­
l’essenziale, tipici di entrambi i Documenti, pur nella loro diversa natura e autorità di inse­
gnamento, indicano che gli articoli di fede sul mistero della vita eterna, oltre la morte, e della 
risurrezione della carne, non sono una speculazione sull’ignoto, ma guida e orientamento, 
determinati dalla Parola di Dio rivelatasi pienamente in Cristo, per la speranza umana verso 
la prospettiva di un trascendimento dell’esistenza terrena in cui soltanto si può compiere il 
senso definitivo della vita e delle sue aspirazioni profonde, e senza di cui l’uomo non può 
garantirsi dal rischio della banalità e della disperazione.

* Joseph Card. Ratzinger
Prefetto della Congregazione 

per la Dottrina della Fede

Da L’Osservatore Romano, 14 dicembre 2000

’ La dottrina di fede sull’esistenza della perdizione definitiva dopo la morte è definita dalla Costituzione 
Benedictus Deus di Benedetto XII (DS 1002) e ripresa nella Costituzione dogmatica del Concilio Vaticano II 
Lumen gentium, 48.



Documentazione 1625

Intervento alla III Conferenza Mondiale contro l’uso delle droghe

Posizione etica e morale della Chiesa 
in relazione alla droga

La III Conferenza Mondiale sulla prevenzione contro l’uso delle droghe si è svolta a Terrasini (PA) 
su iniziativa della Comunità “Casa Rosetta”, diretta da P. Vincenzo Sorce. Pubblichiamo i passi più 
significativi dell’intervento tenuto nell’occasione dal Presidente del Pontifìcio Consiglio per la 
Pastorale della Salute.

Si tratta di un tema preoccupante in tutto il mondo che esige uno studio accurato. È bene 
che lo si tratti secondo gli insegnamenti luminosi di Giovanni Paolo II. In questi anni il 
Santo Padre se ne è occupato continuamente: vi sono più di 80 suoi interventi al riguardo.

Per svilupparlo inizio esponendo una sintesi del Congresso "Solidali per la vita” (9-11 
ottobre 1997), che costituisce una risposta della Santa Sede alla degenerazione etica e alla 
disintegrazione sociale causate dalla droga. Dopo questa introduzione, presenteremo il feno­
meno della droga - vedremo le sue cause, le sue radici e le sue motivazioni -, per esporre 
in seguito il giudizio morale e i possibili rimedi. Un posto speciale occuperà ciò che il Papa 
ha detto a chiusura del succitato Congresso. Ad integrazione del Magistero Pontificio cite­
remo la Prolusione del Cardinale Segretario di Stato, Angelo Sodano, e le posizioni del Pon­
tificio Consiglio per la Famiglia e del Pontificio Consiglio per gli Operatori Sanitari.

IL CONGRESSO “SOLIDALI PER LA VITA”

Il “Congresso ecclesiale sulla droga - Solidali per la vita” fu organizzato in Vaticano dal 
Pontificio Consiglio della Pastorale per gli Operatori Sanitari, a testimonianza di un impe­
gno energico e deciso della Santa Sede sul fenomeno della droga.

La Chiesa cattolica, fortemente impegnata nel campo della prevenzione e del recupero 
dei tossicodipendenti, considera il fenomeno della droga come un’emergenza pastorale pla­
netaria che coinvolge tutte le Nazioni e tutti i gruppi sociali - ricchi e poveri, giovani e 
adulti, anziani, uomini e donne - e che ha bisogno di una risposta forte e decisa, per frenare 
la grande degenerazione etica che si produce.

Per questo 90 esperi' - delegati delle Conferenze Episcopali, studiosi del fenomeno, 
responsabili delle Comunità di recupero, responsabili di Istituzioni intemazionali interes­
sate -, provenienti da 45 Paesi dove il problema è maggiormente avvertito (a causa della 
produzione, del consumo, del traffico e del riciclaggio), si riunirono in Vaticano. Durante i 
lavori venne analizzata la situazione, partendo dai vari aspetti del fenomeno e dalle diverse 
esperienze di prevenzione e di recupero realizzate fino ad allora nelle Chiese locali.

Al termine del Congresso, il primo del genere sia per la rappresentatività che per l’e­
sperienza dei partecipanti, emersero alcuni pensieri e orientamenti sui quali è stato espresso 
un ampio consenso:

1. le esperienze condotte fino ad ora da alcuni Paesi sulla liberalizzazione e legalizza­
zione della droga sono state disastrose. E necessario iniziare a porsi il vero problema, che 
non è la sostanza che si assume ma l’uomo che la usa;

2. il fenomeno della droga è sintomo di un malessere profondo, che influenza la cultura 
e l’etica, e supera i limiti di una questione sanitaria o di un problema settoriale;



1626 Documentazione

3. la droga è allo stesso tempo frutto e causa di un grande smarrimento etico e di una 
crescente disintegrazione sociale;

4. il fenomeno della droga non interessa solo i Paesi ricchi. In molti Paesi in via di svi­
luppo, per motivi diversi (miseria, disoccupazione, urbanizzazione, cambiamento di 
costumi), se ne fa uso e il fenomeno è in crescita sempre maggiore in quanto coinvolge la 
produzione, il consumo, il traffico e il riciclaggio;

5. l’apporto della Chiesa è complementare alla risposta dei vari protagonisti che lavo­
rano in questo settore (politici, operatori sociali e sanitari, padri di famiglia, educatori, giu­
risti e dirigenti,...) ed è un itinerario di liberazione, che porta alla scoperta o alla riscoperta 
della propria dignità di uomini e di figli di Dio.

Per raccogliere i frutti dell’interessante Congresso, si sta lavorando ad un “manuale” di 
pastorale, in cui si tracceranno i principi dottrinali adeguati e le esperienze significative che 
si fanno a livello mondiale per curare il corpo e l’anima del tossicodipendente.

IL MAGISTERO DI GIOVANNI PAOLO II

1. Il fenomeno oggi

Dice il Papa che, «tra le minacce tese oggi contro la gioventù e l’intera società, la droga 
si colloca ai primi posti come pericolo tanto più insidioso quanto più invisibile, non ancora 
adeguatamente valutato secondo l’ampiezza della sua gravità... Si diffonde a macchia d’o­
lio, allargando progressivamente i propri tentacoli dalle metropoli ai centri minori, dalle 
Nazioni più ricche e industrializzate al Terzo Mondo... Sono fiumi di traffico clandestino 
che s’intrecciano e percorrono piste intemazionali per giungere, attraverso mille canali, ai 
laboratori di raffinazione e di qui allo spaccio capillare»1.

Il Santo Padre sostiene che il commercio della droga crea squilibri tra i Paesi del 
mondo: «Il flagello della violenza e del terrorismo, aggravato dall’infame commercio della 
droga che ne è spesso la causa, mette in pericolo l’equilibrio sociale dei Paesi»2.

Riferendosi ai gruppi collusi con la droga, il Papa afferma: «Profonda amarezza e viva 
esecrazione suscitano anche nel nostro animo... i crimini che la prepotenza di persone e di 
gruppi minaccia ancora di compiere allo scopo di conservare illegittime fonti di guadagno 
con il commercio della droga» ’.

La vastità di questo fenomeno preoccupa Giovanni Paolo II: «Siamo ormai di fronte 
ad un fenomeno di vastità e proporzioni terrificanti, non solo per l'altissimo numero delle 
vite stroncate, ma anche per il preoccupante estendersi del contagio morale, che sta già da 
tempo raggiungendo anche i giovanissimi, come nel caso - non infrequente, purtroppo - 
di bambini costretti a farsi spacciatori e a divenire, con i loro coetanei, essi stessi consu­
matori»4.

Il Cardinale Segretario di Stato, nella sua prolusione al Congresso, ha parlato degli 
effetti devastanti che in questo momento sta producendo la droga, sia sul piano fisico sia in 
quello della coscienza e nella mentalità collettiva. La droga è allo stesso tempo frutto e 
causa, ha detto, di una grande degenerazione etica e di una crescente disgregazione sociale 
che corrodono tutto il tessuto della moralità, delle relazioni interpersonali e della coscienza 
civile. In altro piano, ha detto come la droga sia concomitante e conseguente a malattie come

1 Ai tossicodipendenti, Viterbo, 27 maggio 1984.
2 Al Corpo Diplomatico, Città del Vaticano, 13 gennaio 1990.
’ Ai Cardinali e alla Curia Romana per gli auguri di Natale, Città del Vaticano, 22 dicembre 1989.
4 Discorso alla VI Conferenza Internazionale del Pontificio Consiglio della Pastorale per gli Operatori Sani­

tari, Città del Vaticano. 23 novembre 1991.



Documentazione 1627

l’epatite e l’AIDS. È superfluo ricordare il contesto di sfruttamento sessuale, commercio di 
armi, terrorismo, distruzione di relazioni familiari5.

Per documentare un poco le affermazioni precedenti, abbiamo esaminato alcuni dati da 
cui emerge che Afghanistan, Iran, Pakistan, Laos, Myanmar e Thailandia detengono il 90% 
delle coltivazioni di oppio. Nel 1996 hanno prodotto 5.000 tonnellate di gomma di oppio, di 
cui un terzo è stato consumato come oppio e due terzi sono stati trasformati in 300 tonnel­
late di eroina. Perù, Colombia e Bolivia hanno prodotto il 98% della coca mondiale; nel 
1996 si sono prodotte 1.000 tonnellate di cocaina provenienti da 300.000 tonnellate di coca. 
La marijuana si produce in innumerevoli Paesi, con l’Africa in particolare rilievo. Le dro­
ghe sintetiche si producono in laboratori illegali, specialmente in U.S.A.. Canada, Australia 
e in vari Paesi dell’Europa Occidentale. Si tratta di stimolanti tipo anfetamina, e della 
MDMA, conosciuta come ecstasy.

2. Cause del fenomeno

Afferma il Papa: «Dicono gli psicologi e i sociologi che la prima causa che spinge gio­
vani ed adulti alla deleteria esperienza della droga è la mancanza di chiare e convincenti 
motivazioni di vita. Infatti la mancanza di punti di riferimento, il vuoto dei valori, la con­
vinzione che nulla abbia senso e che pertanto non valga la pena di vivere, il sentimento tra­
gico e desolato di essere dei viandanti ignoti in un universo assurdo, può spingere alcuni alla 
ricerca di fughe esasperate e disperate... Infine, dicono ancora gli esperti in psico-sociolo­
gia, causa del fenomeno della droga è anche il senso di solitudine e di incomunicabilità che 
purtroppo pesa nella società moderna, rumorosa ed alienata, ed anche sulla stessa famiglia. 
E un dato di fatto dolorosamente vero che, insieme con l’assenza di intimità con Dio, fa 
comprendere ma non certo giustificare la fuga nella droga per dimenticare, per stordirsi, per 
evadere da situazioni diventate insopportabili e opprimenti, addirittura per iniziare voluta- 
mente un viaggio senza ritorno... Vi è un secondo motivo, sempre a detta degli esperti, che 
spinge alla ricerca dei “paradisi artificiali” nei vari tipi di droga, ed è la struttura sociale 
carente non soddisfacente»6.

D’altra parte - afferma il Papa - «l’ambizione del denaro si impadronisce del cuore di 
molte persone e le trasforma, con il commercio della droga, in trafficanti della libertà dei 
loro fratelli, che rendono schiavi in una schiavitù a volte più terribile di quella degli schiavi 
negri. I negrieri impedivano alle loro vittime l’esercizio della libertà. I trafficanti di droga 
portano le proprie vittime alla distruzione stessa della personalità...»7.

Il Cardinale Segretarie di Stato dice che la tossicomania è legata allo stato attuale di una 
società permissiva, secolarizzata, nella quale prevalgono l’edonismo e l’individualismo, 
pseudo-valori, falsi modelli. E una società spersonalizzata e massificata. Ciò che cercano gli 
uomini nella droga è - dice citando a sua volta il Cardinale J. Ratzinger - «la perversione 
dell’aspirazione umana verso l’infinito, la pseudo-mistica di un mondo che non crede, ma 
che, malgrado questo, non può mettersi dietro le spalle la tensione dell’anima verso il para­
diso»8.

Il Pontificio Consiglio per la Famiglia commenta: motivo costante e fondamentale del­
l’uso della droga è l’assenza di valori morali e una mancanza di armonia interiore della per­
sona. All’origine c’è una mancanza di educazione, dove la società e la famiglia non sono

5 A. Sodano, Prolusione durante il Convegno “Solidali per la vita", in L’Osservatore Romano, 11 ottobre 
1997, 2.

6 Omelia alla Santa Messa per il Comitato Italiano di Solidarietà per i giovani drogati. Castel Gandolfo, 9 
agosto 1980.

’ Presso la tomba di San Pietro Claver, Cartagena, 6 luglio 1986.
' A. Sodano, Prolusione, cit.; J. Ratzinger, Svolta per l’Europa, Ed. Paoline 1992. p. 15.



1628 Documentazione

riuscite a trasmettere i valori. Senza valori il drogato è “un malato d’amore”. Ciò che 
importa non è tanto la droga, ma gli interrogativi umani, psichici ed esistenziali implicati 
nella condotta del drogato. Le radici della tossicodipendenza non sono tanto nel prodotto, 
ma nella persona che lo consuma. Ricorrere alla droga è un sintomo di malessere profondo. 
L’individuo che ricorre alla droga fa una richiesta di aiuto, non sente solo un desiderio di 
riconoscimento e di valorizzazione ma anche di amore. Il problema non consiste nella droga, 
ma nella malattia dello spirito che porta alla droga9.

3. Giudizio morale
Nell’esposizione del problema è apparso implicito il nostro totale rifiuto morale di ogni 

droga. Le droghe sono totalmente incompatibili con la Morale cristiana. Il Papa ha chiamato 
i trafficanti della droga «mercanti di morte», dicendo che i tossicomani sono come dei viag­
giatori nella vita che vanno cercando qualcosa per cui credere e vivere, e cadono nelle mani 
dei «mercanti della morte», che li assalgono con l’inganno di libertà illusorie e false pro­
spettive di felicità; Giovanni Paolo II paragona quindi chi li aiuta al buon samaritano, che si 
impietosisce di colui che è caduto nelle mani dei banditi, trafficanti di morte10. Chiama il 
commercio della droga «infame commercio», si riferisce alla droga come a un flagello, parla 
dei crimini della droga, del culto della morte, delle devastazioni causate dalla droga, della 
droga come fattore disgregante del mondo giovanile, che muta in schiavi coloro che la con­
sumano, che è forza di divisione, di mercato disonesto, parla del problema spinoso della 
droga, del traffico nefasto di stupefacenti.

In quanto al drogarsi, il Papa dice: «Il drogarsi... è sempre illecito, perché comporta una 
rinuncia ingiustificata ed irrazionale a pensare, a volere e agire come persone libere... Non 
si può parlare della “libertà di drogarsi”, né del “diritto alla droga”, perché l’essere umano 
non ha diritto di danneggiare se stesso e non può né deve mai abdicare alla dignità perso­
nale che gli viene da Dio!»".

Il Cardinale Segretario di Stato, nel discorso ricordato, precisa, citando il Catechismo 
della Chiesa Cattolica: il drogarsi, escluso il caso di prescrizione strettamente terapeutica, 
costituisce di per sé una colpa grave (n. 2291). Ovviamente, in ogni caso concreto bisogna 
fare attenzione al grado di responsabilità personale dell’individuo per potere o no parlare 
della gravità della sua colpa.

Il Pontificio Consiglio per la Famiglia, nella sua pubblicazione “Dalla disperazione 
alla speranza", afferma che il consumo della droga è solo una risposta fallace alla mancanza 
di senso positivo della vita, la droga aggredisce la sensibilità dell’uomo e il retto uso del suo 
intelletto e della sua volontà.

LIBERALIZZAZIONE DELLE DROGHE

In questo contesto si pone il problema della liberalizzazione della droga. Che cosa 
pensa il Papa al riguardo? Egli dice: «La droga non si vince con la droga. La droga è un 
male, e al male non si addicono cedimenti. Le legalizzazioni anche se parziali, oltre ad 
essere discutibili in rapporto all’indole della legge, non sortiscono gli effetti che si erano 
prefisse. Un’esperienza... comune ne offre la conferma...»12. Nel citato discorso al Pontifi-

’ Cfr. L’Osservatore Romano (ed. spagnola), 7 febbraio 1997. 
Cfr. Discorso alla V/ Conferenza .... cit.

" Discorso alla VI Conferenza .... cit., n. 4.
12 Alle comunità terapeutiche, Castel Gandolfo, 7 settembre 1984.



Documentazione 1629

ciò Consiglio per la Pastorale della Salute, dice: «Non meraviglia che... un sentimento d’im­
potenza invada la società. Correnti di opinione propongono di legalizzare la produzione e il 
commercio di certe droghe. Alcune autorità sono pronte a lasciar fare, cercando soltanto 
d’inquadrare il consumo della droga per tentare di controllarne gli effetti. Ne consegue che, 
già nella scuola, l’uso di alcune droghe viene banalizzato. Ciò è favorito da un discorso che 
cerca di minimizzare i danni, soprattutto grazie alla distinzione fra droghe leggere e droghe 
pesanti, il che porta a proporre di liberalizzare l’uso di certe sostanze. Una tale distinzione 
[droghe leggere e pesanti] - continua il Santo Padre - trascura e attenua i rischi inerenti 
all’assunzione di qualsiasi prodotto tossico, in particolare gli atteggiamenti di dipendenza 
che si basano sulle stesse strutture psichiche, l’attenuazione della coscienza e l’alienazione 
della volontà e della libertà personali, che qualsiasi droga produce» '3.

Strettamente collegato con questo problema è quello delle droghe sostitutive: «La droga 
non si vince con la droga. Le droghe sostitutive non sono una terapia sufficiente, ma piut­
tosto un modo velato di arrendersi al fenomeno... È opinione corrente degli osservatori 
degni di fede che la forza di presa della droga sull’animo giovanile sta nella disaffezione alla 
vita, nella caduta degli ideali, nella paura del futuro»14.

Nel parlare della possibilità di recupero nelle comunità terapeutiche dice che «questo sia 
avvenuto con metodi che escludono rigorosamente qualsiasi concessione di droghe, legali o 
illegali, a carattere sostitutivo»15. Il Cardinale Sodano, nel discorso citato, sostiene che le 
droghe sostitutive non sono una terapia adeguata, ma una resa; e circa la liberalizzazione 
afferma che coloro che sono favorevoli alle droghe leggere, pensano che la proibizione non 
ha fatto altro che aggravare la situazione; invece quelli che sono per la proibizione, affer­
mano che approvare le droghe leggere non è altro che preparare l’accesso a quelle pesanti, 
e inoltre è un passo irreversibile che non abbatterà il mercato nero delle stesse droghe leg­
gere né diminuirà la violenza e la criminalità. Poi cita il pensiero del Papa per assumere la 
posizione proibitiva. «La droga è un male e al male non si fanno concessioni. La distinzione 
tra droghe leggere e pesanti conduce a un vicolo senza uscita, la tossicodipendenza non si 
origina nella droga, ma da ciò che conduce un individuo a drogarsi»l6.

Il Pontificio Consiglio per la Famiglia aggiunge al riguardo: si suggerisce una legisla­
zione che controlli l’uso della droga, ma permettendo accesso facile alle droghe leggere. Si 
dice che queste non implicherebbero una dipendenza biochimica né effetti secondari nel­
l’organismo; che così si conoscerebbero meglio i drogati, si potrebbe soccorrerli meglio e 
prestare loro aiuto. Tuttavia, è provato che tali droghe creano perdita di attenzione e una 
alterazione del senso della realtà; favoriscono prima l’isolamento e poi la dipendenza per 
lasciare il passo a prodotti più forti. Nell’ambito farmacologico non si possono distinguere 
quelle leggere da quelle dure. I fattori decisivi sono la quantità consumata, il modo di assi­
milazione e le eventuali combinazioni. Tutti i giorni arrivano sul mercato nuove droghe con 
nuovi effetti e interrogativi '7.

Nel Pontificio Consiglio della Pastorale per gli Operatori Sanitari si è argomentato nel 
modo seguente: si parla della legalizzazione delle droghe leggere e della distribuzione con­
trollata dell’eroina. Nell’abuso della droga il vero problema non sta nella sostanza della 
droga ma nella persona del tossicodipendente, come già si è detto; non è stata precisata a 
sufficienza la differenza tra la illiceità giuridica o morale e la punibilità. Vi sono Paesi nei 
quali il consumo della droga non viene punito, ma la sua distribuzione sì, e altri Paesi dove 
entrambi i fatti sono delitti e vengono puniti. Nel caso in cui lo Stato organizzasse la distri-

15 A un Congresso Internazionale sulla droga. Città del Vaticano, 11 ottobre 1997.
14 Ai tossicodipendenti, Viterbo, 27 maggio 1984.
15 Alle comunità terapeutiche, Castel Gandolfo, 7 settembre 1984.
16 Cfr. A. Sodano, Prolusione, cit., in L'Osservatore Romano, 7 ottobre 1997, 11.
17 Cfr. L’Osservatore Romano (ed. spagnola), 7 febbraio 1997.



1630 Documentazione

buzione della droga esso ne diventerebbe il suo principale distributore, qualcosa di assurdo! 
11 criterio concreto che si è voluto prendere nel permettere la distribuzione, ad esempio del- 
Vhascisc, è stato se questo arreca o no danni fisici all’organismo: il problema non sta nei 
danni fisici, ma in quelli psicologici e di comportamentol8.

4. Possibili rimedi

Possiamo dire che le strade da seguire sono tre: prevenzione, repressione e recupero. La 
più importante è la prima: la prevenzione, che si compie con un’educazione adeguata, che 
propone il senso della vita, si incentra sui valori.

4.1. Prevenzione
Dice il Papa: «Non si combattono i fenomeni della droga... né si può condurre un’effi­

cace azione per la guarigione e la ripresa di chi ne è vittima, se non si ricuperano preventi­
vamente i valori umani dell’amore e della vita, gli unici che son capaci, soprattutto se illu­
minati dalla fede religiosa, di dare pieno significato alla nostra esistenza»19. «La droga non 
si combatte solo con provvedimenti di ordine sanitario e giudiziario, ma anche - e soprat­
tutto - instaurando nuove relazioni umane, ricche di valori spirituali ed affettivi...»20.

«La Chiesa - continua il Papa - nel nome di Cristo propone come risposta e come 
alternativa la terapia dell’amore: Dio è amore, e chi vive nell’amore attua la comunione 
con gli altri e con Dio. “Chi non ama rimane nella morte” (1 Gv 3,14)... Come, dunque, 
spetta alla Chiesa operare sul piano morale e pedagogico, intervenendo con grande sensi­
bilità in questo settore specifico, così spetta alle pubbliche Istituzioni impegnarsi in una 
politica seria, intesa a sanare situazioni di disagio personale e sociale, tra le quali spiccano 
la crisi della famiglia, principio e fondamento della società umana, la disoccupazione gio­
vanile, la casa, i servizi socio-sanitari, il sistema scolastico... La Chiesa, che vuol operare 
- ed è suo dovere - nella società come il lievito evangelico, è e continuerà ad essere sem­
pre accanto a quanti affrontano con responsabile dedizione le piaghe sociali della droga... 
per incoraggiarli e sostenerli con la parola e con la grazia di Cristo»21. «La serena convin­
zione dell’immortalità dell’anima, della futura risurrezione dei corpi e della responsabilità 
eterna dei propri atti è il metodo più sicuro anche per prevenire il male terribile della droga, 
per curare e riabilitare le sue povere vittime, per fortificare nella perseveranza e nella fer­
mezza sulle vie del bene»22.

Un ruolo fondamentale assume in questa fase la famiglia, dice il Papa: «Di fronte ad un 
mondo ed una società che corre il rischio di divenire sempre più spersonalizzata e perciò 
disumanizzante, con i risultati negativi del diffondersi di molte forme di evasione - la prin­
cipale delle quali è costituita dagli abusi della droga - la famiglia possiede energie formi­
dabili capaci di strappare l’uomo all’anonimato...»23. In un discorso al Pontificio Consiglio 
per la Pastorale della Salute, il Papa esorta gli sposi a mantenere relazioni coniugali e fami­
liari stabili fondate sull’amore unico, nella lotta contro la tossicomania: «Creeranno così le 
condizioni migliori per una vita serena nel loro focolare domestico, offrendo ai propri figli 
la sicurezza affettiva e la fiducia in se stessi di cui hanno bisogno per la loro crescita spiri-

18 Pontificio Consiglio per la Pastorale degli Operatori Sanitari, Considerazioni inerenti al fenomeno 
della droga.

” Discorso alla VI Conferenza ..., cit.
20 Cfr. Agli ospiti del Centro Italiano di Solidarietà.
21 Discorso alla VI Conferenza ..., cit.
22 Alle comunità terapeutiche, Castel Gandolfo, 7 settembre 1984.
23 Ad un Comitato d’inchiesta sui narcotici, Città del Vaticano, 19 gennaio 1984.



Documentazione 1631

tuale e psicologica... Invito quanti svolgono un ruolo educativo a intensificare i loro sforzi 
fra i giovani, che hanno bisogno di formare la loro coscienza, di sviluppare la loro vita inte­
riore e di instaurare con i fratelli rapporti positivi e un dialogo costruttivo; li aiuteranno così 
a diventare gli artefici liberi e responsabili della loro esistenza»24.

4.2. Repressione
Il Papa riconosce che la sola repressione non basta per frenare il fenomeno della droga, 

tuttavia la droga va combattuta. Dice: «Bisogna riconoscere che la repressione contro quanti 
fanno uso di prodotti illeciti non basta a contenere questa piaga; in effetti, una delinquenza 
commerciale e finanziaria considerevole si è organizzata a livello intemazionale»25. Si deve 
combattere questa organizzazione, si devono promuovere legislazioni che cerchino di deli­
neare piani completi, con l’obiettivo di bandire il traffico dei narcotici26. Chiede che si formi 
così un fronte compatto sempre più impegnato non solo nella prevenzione e nel recupero dei 
tossicodipendenti ma anche nel denunciare e perseguire legalmente i trafficanti di morte e 
nell’abbattere le reti della disgregazione morale e sociale... «Rinnovo perciò - continua il 
Papa - l’accorato appello che ho rivolto qualche anno fa alle varie istanze pubbliche, sia 
nazionali che intemazionali, affinché pongano un freno all’espandersi del mercato delle 
sostanze stupefacenti. Per questo occorre che vengano, innanzi tutto, portati alla luce gli 
interessi di chi specula su tale mercato; siano, poi, individuati gli strumenti e i meccanismi 
di cui ci si serve; e si proceda, infine, al loro coordinato ed efficace smantellamento»27. «Per 
far fronte a questo problema è necessario dare maggiore vigore ed efficacia al principio del­
l’unità e dell’integrazione latinoamericana..., in questo campo si impone la necessità di 
seguire un piano di leale cooperazione regionale e continentale, perché i mezzi che si usano 
per combattere il traffico dei narcotici abbiano la dovuta efficacia»28. «È obbligatorio che 
l’attività criminale della produzione e del traffico della droga venga combattuta direttamente 
e, alla fine, fermata... Il mio incoraggiamento e la mia ammirazione vanno a quelle Nazioni 
nelle quali i capi di Governo e i cittadini sono veramente impegnati a combattere la produ­
zione, la vendita e l’abuso della droga, talvolta pagando un prezzo molto alto, addirittura a 
sacrificio della loro stessa integrità fisica...»29.

4.3. Recupero
Il Papa ci dice come affrontare il problema: «Per affrontare la droga non servono né lo 

sterile allarmismo né l'affrettato semplicismo. Vale invece lo sforzo di conoscere l’indivi­
duo e comprenderne il mondo interiore; portarlo alla scoperta o alla riscoperta della propria 
dignità di uomo; aiutarlo a far risuscitare e crescere, come soggetto attivo, quelle risorse per­
sonali che la droga aveva sepolto, mediante una fiduciosa riattivazione dei meccanismi della 
volontà, orientata verso sicuri e nobili ideali»30.

Il Papa invita «i genitori di un figlio tossicomane a non disperare mai e a mantenere il 
dialogo con lui, a prodigargli affetto e a favorire i suoi contatti con strutture che lo possono 
prendere in carico. L’attenzione calorosa di una famiglia è un grande sostegno per la lotta 
interiore e per i progressi di una cura di disintossicazione»31. «Le crisi umane e sociali più 
difficili possono essere superate alla luce del Vangelo, e quindi oggi si può uscire dal

24 A un Congresso Internazionale sulla droga, cit.
B Ivi.
26 Cfr. Ad un Comitato d'inchiesta sui narcotici.
21 Discorso alla VI Conferenza ..., cit.
21 Cfr. Ai rappresentanti dei Paesi latino-americani. Città del Vaticano, 5 dicembre 1982.
2’ Messaggio alla Conferenza Internazionale a Vienna, 17 giugno 1987.
* Alle comunità terapeutiche, Castel Gandolfo. 7 settembre 1984.
21 Cfr. Discorso del Santo Padre ..., 6 giugno 1997.



1632 Documentazione

dramma della droga per ritrovare la via della fiducia nella vita»32. «La paura del futuro e del­
l’impegno nella vita adulta che si osserva fra i giovani li rende particolarmente fragili. 
Spesso non sono spronati a lottare per un’esistenza retta e bella; hanno la tendenza a ripie­
garsi su se stessi... Forze di morte li spingono allora ad abbandonarsi alla droga, alla vio­
lenza e a giungere talvolta al suicidio»33.

Il Cardinale Segretario di Stato - nel discorso ricordato - afferma: solo l’impegno per­
sonale dell’individuo, la sua volontà di rinascita e la sua capacità di riprendersi, possono 
assicurare il ritorno alla normalità dal mondo allucinante dei narcotici; per questo sono 
necessari anche gli aiuti sociali delle famiglie e delle comunità terapeutiche34.

Il Pontificio Consiglio per la Famiglia afferma: è necessario che il tossicodipendente 
conosca ed esperimenti l’amore di Gesù Cristo, si apra e rinasca a un ideale autentico di vita, 
aderisca pienamente e sinceramente a Cristo e al suo Vangelo, mediante la fede, accetti la 
sovranità di Cristo e giunga ad essere suo discepolo; il tossicomane ascolti con particolare 
intensità il richiamo «Venite a me voi tutti che siete affaticati e stanchi e io vi ristorerò». La 
Chiesa propone, ma non impone, porta l’uomo alla scoperta della sua dignità come soggetto 
attivo, gli insegna il perché della sua esistenza terrena. Evangelizzare il mondo della droga 
implica tre passi fondamentali: annunciare l’amore paterno di Dio, denunciare i mali che 
causa la droga e testimoniare il servizio al tossicodipendente. Il modello cristiano della 
famiglia rimane come punto di riferimento prioritario per la prevenzione, il recupero e l’in­
serimento dell’individuo nella società35.

* Javier Lozano Barràgan
Presidente del Pontificio Consiglio 

per la Pastorale della Salute

Di L’Osservatore Romano, 1 dicembre 2000

32 Ai tossicodipendenti, Viterbo, 27 maggio 1984.
33 A un Congresso Internazionale sulla droga, cit.
34 Cfr. L’Osservatore Romano, 7 ottobre 1997, 10.
35 Cfr. Pontificio Consiglio per la Famiglia, Dalla disperazione alla speranza, pp. 16-22.



Indice dell’anno 2000

Atti del Santo Padre

Lettere Apostoliche

Lettera Apostolica per il III Centenario dell’Unione della Chiesa greco-cattolica di Romania con la 
Chiesa di Roma, pag. 491

Lettera Apostolica in forma di “Motu Proprio” E Sancti Thomae Mori vita per la proclamazione di San 
Tommaso Moro a Patrono dei governanti e dei politici, pag. 1199

Messaggi - Lettere

Messaggio per la Quaresima 2000, pag. 3
Messaggio per la XXXIV Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali, pag. 7
Messaggio ai partecipanti alla VI Sessione Plenaria della Pontificia Accademia delle Scienze Sociali, 

pag. 103
Messaggio al Cardinale Penitenziere Maggiore, pag. 367
Messaggio pasquale 2000, pag. 370
Messaggio al Raduno Mondiale del Rinnovamento Carismatico Cattolico, pag. 372
Messaggio per la Giornata dell’Università Cattolica del Sacro Cuore, pag. 497
Messaggio all’Assemblea Generale del Movimento Mondiale dei Lavoratori Cristiani, pag. 501
Messaggio alla XLVII Assemblea Generale della Conferenza Episcopale Italiana, pag. 504
Messaggio per la Giornata Missionaria Mondiale 2000, pag. 663
Messaggio per il Giubileo nelle Carceri, pag. 667
Messaggio per la Giornata Mondiale del Turismo, pag. 851
Messaggio per l’Ostensione della Sindone, pag. 977
Messaggio per la IX Giornata Mondiale del Malato, pag. 854
Messaggio per la XXXVIII Giornata Mondiale di Preghiera per le Vocazioni, pag. 1043
Messaggio in occasione della Giornata Mondiale dell’Alimentazione, pag. 1202
Messaggio all’Assemblea Plenaria del Consiglio delle Conferenze Episcopali d’Europa, pag. 1204
Messaggio per il Congresso giubilare del Laicato cattolico, pag. 1375
Messaggio a un Seminario sul debito intemazionale, pag. 1519
Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 2001, pag. 1521
Messaggio per il 1200° anniversario dell’incoronazione imperiale di Carlo Magno, pag.
Messaggio natalizio 2000, pag. 1532
Lettera a tutti i sacerdoti della Chiesa per il Giovedì Santo 2000, pag. 239
Lettera per il Centenario della morte di S. Leonardo Murialdo, pag. 246
Lettera per il IV Centenario dell’Ordinazione sacerdotale di S. Vincenzo de’ Paoli, pag. 1047
Lettera per la ricognizione del corpo di S. Luca Evangelista, pag. 1208
Lettera del Cardinale Segretario di Stato in occasione di un Convegno di studio su Giordano Bruno, 

pag. 131
Lettera del Card. Segretario di Stato per il V Consiglio Intemazionale della CIJOC, pag. 1233

Omelie e discorsi

Ai Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede (10.1), pag. 10
Ai Membri del Tribunale della Rota Romana (21.1), pag. 15
Ai Membri della Plenaria della Congregazione per la Dottrina della Fede (28.1), pag. 19
Omelia per il Giubileo della Vita Consacrata (2.2), pag. 106

1633



1634 Indice dell'anno 2000

Omelia per il Giubileo degli ammalati e degli operatori sanitari (11.2), pag. 109
Ai partecipanti a un Incontro di studio e di riflessione sulla Lettera Enciclica Evangelium vitae (14.2), 

pag. HI
Ai partecipanti al Giubileo degli artisti (18.2), pag. 114
Ai partecipanti al Giubileo dei diaconi permanenti (19.2), pag. 116
Omelia per il Giubileo della Curia Romana (22.2), pag. 118
Omelia nella Celebrazione per commemorare Abramo “nostro Padre nella fede” (23.2), pag. 121
Omelia nella Celebrazione al Monastero di S. Caterina al Sinai (26.2), pag. 124
Ai partecipanti a un Convegno Internazionale sull’attuazione del Concilio Vaticano II (27.2), pag. 127
Al Giubileo delle Dame e dei Cavalieri dell’Ordine Equestre del Santo Sepolcro di Gerusalemme 

(2.3), pag. 250
Omelia nella Giornata giubilare del Perdono (12.3), pag. 252
Omelia nel Giubileo degli Artigiani (19.3), pag. 255
Il pellegrinaggio giubilare in Terra Santa:

- Omelia nello stadio di Amman (21.3), pag. 258
- Preghiera nella Valle del Giordano dove Giovanni battezzava (21.3), pag. 260
- Omelia a Betlemme nella Piazza della Mangiatoia (22.3), pag. 261
- Omelia nel Cenacolo a Gerusalemme (23.3), pag. 263
- Discorso a Gerusalemme al Mausoleo di Yad Vashem (23.3), pag. 265
- Discorso a Gerusalemme nel Pontificio Istituto “Notre-Dame” (23.3), pag. 266
- Omelia a Korazim sul Monte delle Beatitudini (24.3), pag. 268
- Omelia a Nazaret nella Basilica dell’Annunciazione (25.3), pag. 270
- Discorso a Gerusalemme nel Patriarcato Greco-Ortodosso (25.3), pag. 272
- Omelia a Gerusalemme nella Basilica del Santo Sepolcro (26.3), pag. 274
- Prima dell’Angelus Domini (26.3), pag. 274
- Il pellegrinaggio nelle parole di Giovanni Paolo II (29.3), pag. 277

Ai Membri dell’Assemblea Plenaria della Pontificia Commissione per i Beni Culturali della Chiesa 
(31.3), pag. 278

Al Giubileo dei Membri dell’Associazione Nazionale Magistrati (31.3), pag. 280
Ai partecipanti a un Congresso Internazionale sul “feto come paziente” (3.4), pag. 374
Ai partecipanti al pellegrinaggio giubilare dell’Università Cattolica del Sacro Cuore (13.4), pag. 376
Al Giubileo mondiale dei lavoratori (7.5):

- Omelia nella Concelebrazione Eucaristica, pag. 506
- Discorso dopo la Concelebrazione Eucaristica, pag. 508
- Saluto di Juan Somavia, pag. 509
- Saluto di Paola Bignardi, pag. 511

Ai dirigenti di Sindacati di lavoratori e di grandi Società (2.5), pag. 513
Alla Commemorazione ecumenica dei testimoni della fede del secolo XX (7.5), pag. 515
Al Giubileo per i rappresentanti dell’Unione delle Federazioni Europee di Calcio (8.5), pag. 518
Al Giubileo dei Presbiteri (18.5), pag. 520
Al Giubileo degli uomini e donne di scienza (25.5), pag. 522
Omelia per il Giubileo dei Migranti e degli Itineranti (2.6), pag. 671
Al Giubileo dei Giornalisti (4.6), pag. 673
Omelia per la Giornata di riflessione e di preghiera sui doveri dei cattolici verso gli altri uomini (70.6),

pag. 675
Interventi al XLVII Congresso Eucaristico Intemazionale:

- Celebrazione di apertura (18.6), pag. 678
- Corpus Domini (22.6), pag. 680
- Statio Orhis (25.6), pag. 682

Ai partecipanti al Giubileo dei Medici (7.7), pag. 858
Omelia al Regina Coeli per il Giubileo nelle Carceri (9.7), pag. 860
Ai partecipanti al Giubileo dei Cursillos de Cristiandad (29.7), pag. 863
Parole all’Angelus per l’Ostensione della Sindone (13.8), pag. 982
Interventi nella XV Giornata Mondiale della Gioventù:

- Incontro con i giovani romani e italiani (15.8), pag. 865



Indice dell’anno 2000 1635

- Incontro con i giovani di tutti i Continenti (15.8):
1. Saluto iniziale, pag. 866
2. Discorso, pag. 868

— Omelia nella Messa per i giovani del VII Forum internazionale (17.8), pag. 870
- Omelia nella Veglia di Preghiera (19.8), pag. 872
- Omelia nella Concelebrazione Eucaristica (20.8), pag. 875
- Discorso all’Udienza Generale (23.8), pag. 878

Ai partecipanti al VII Congresso Mondiale degli Istituti Secolari (28.8), pag. 880
Ai partecipanti al Congresso Intemazionale sui Trapianti (29.8), pag. 883
Al Giubileo dei Docenti universitari e delle Università:

- Incontro con i Docenti universitari (9.9), pag. 1050
- Omelia per il Giubileo delle Università (10.9), pag. 1053

Al Giubileo dei Rappresentanti Pontifici (15.9), pag. 1056
Omelia per il Giubileo della Terza Età (17.9), pag. 1059
Ai partecipanti alla Conferenza dei Presidenti dei Parlamenti dell’Unione Europea (23.9), pag. 1062
Omelia per il Giubileo Mondiale dei Santuari Mariani (24.9), pag. 1064
Interventi in occasione del Giubileo dei Vescovi:

sabato 7 ottobre
- Incontro nell’Aula Paolo VI, pag. 1212
- Al termine del S. Rosario, pag. 1215 
domenica 8 ottobre
- Omelia nella Concelebrazione Eucaristica, pag. 1216
- Atto di affidamento alla Beata Vergine Maria, pag. 1218

Ai partecipanti all’VIII Colloquio Intemazionale di Mariologia (13.10), pag. 1220
Interventi in occasione del Giubileo delle Famiglie:

- Discorso durante l'incontro di festa (14.10), pag. 1222
- Omelia nella Concelebrazione Eucaristica (15.10), pag. 1225

Ai partecipanti a un Convegno Intemazionale sul volto e l’anima dello sport (28.10), pag. 1228
Omelia per il Giubileo degli Sportivi (29.10), pag. 1230
Omelia nella celebrazione per il 50° della definizione dogmatica dell’Assunzione della Beata Vergine 

Maria (1.11), pag. 1379
Ai partecipanti alla Conferenza Ministeriale del Consiglio d’Europa per il 50° della Convenzione 

Europea dei Diritti dell’Uomo (3.11), pag. 1382
Interventi per il Giubileo dei Governanti, dei Parlamentari e dei Politici:

- Incontro nell’Aula Paolo VI (4.11), pag. 1384
- Omelia nella Concelebrazione Eucaristica (5.11), pag. 1387

All’inaugurazione dell’Anno Accademico dell’Università Cattolica del Sacro Cuore (9.11), pag. 1390
Al pellegrinaggio giubilare deH’Arcidiocesi di Torino (11.11), pag. 1393
Al Giubileo del Mondo Agricolo:

- Incontro nell'Aula Paolo VI (11.11), pag. 1395
- Omelia nella Concelebrazione Eucaristica (12.11). pag. 1398

Alla Sessione Plenaria della Pontificia Accademia delle Scienze (13.11), pag. 1401
Ai partecipanti alla XV Conferenza Intemazionale promossa dal Pontificio Consiglio per gli Operatori 

Sanitari (17.11), pag. 1404
Omelia nel Giubileo dei Militari e delle Forze di Polizia (19.11), pag. 1408
Ai partecipanti a un Incontro promosso dall’Unione Intemazionale dei Giuristi Cattolici (24.11), 

pag. 1411
Omelia nel Giubileo dell’Apostolato dei Laici (26.11), pag. 1414
Al Giubileo della Comunità con i Disabili (3.12):

- Omelia nella Concelebrazione Eucaristica, pag. 1534
- Discorso durante l’Incontro di riflessione e di festa, pag. 1536

Omelia nel Giubileo dei Catechisti e dei Docenti di religione (10.12), pag. 1538
Omelia nel Giubileo del Mondo dello Spettacolo (17.12), pag. 1541
Ai Cardinali e alla Curia Romana per gli auguri di Natale, pag. 1544



1636 Indice dell'anno 2000

Atti della Santa Sede

Congregazione per la Dottrina della Fede:
- Rivelazione pubblica e rivelazioni private in riferimento al messaggio di Fatima, pag. 685
- Dichiarazione Dominus lesus circa l’unicità e l’universalità salvifica di Gesù Cristo e della 

Chiesa, pag. 887
— Nota sull’espressione «Chiese sorelle», pag. 901
- Istruzione Ardens felicitatis desiderium circa le preghiere per ottenere da Dio la guarigione, 

pag. 1067
- Notificazione su alcune pubblicazioni del Professor Dr. Reinhard MeBner, pag. 1417

Congregazione per le Chiese Orientali:
Lettera per la colletta del Venerdì Santo, pag. 23

Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti:
Risposta a un quesito: Posizione del sacerdote durante la liturgia eucaristica, pag. 1549

Congregazione delle Cause dei Santi:
Promulgazione di Decreti: le virtù eroiche del Servo di Dio Marco Antonio Durando, pag. 905

Congregazione per i Vescovi:
Lettera a Monsignor Arcivescovo dopo la Visita "ad Limina" dello scorso anno, pag. 693

Penitenzieria Apostolica:
- Nota Il dono dell’Indulgenza, pag. 26
- Istruzione ed Esortazione: Speciali facoltà da concedere ai sacerdoti confessori per l’Anno del 

Grande Giubileo, pag. 133

Pontificio Consiglio per la Famiglia:
- Dichiarazione sulla “riduzione embrionale”, pag. 909
- Dichiarazione sulla Risoluzione del Parlamento Europeo che equipara la famiglia alle “unioni 

di fatto”, comprese quelle omosessuali, pag. 911
- Famiglia, matrimonio e “unioni di fatto", pag. 912
- Conclusioni del Congresso teologico-pastorale per il III Incontro Mondiale delle Famiglie, 

pag. 1358

Pontifìcio Consiglio per gli Operatori Sanitari:
Comunicato conclusivo della XV Conferenza Intemazionale sul tema Sanità e Società, pag. 1406

Pontificio Consiglio per i Testi Legislativi:
Dichiarazione: Interpretazione del can. 915, pag. 695

Pontifìcio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso:
Messaggio per la fine del Ramadan, pagg. 28, 1551

Pontifìcio Consiglio delle Comunicazioni Sociali:
Etica nelle Comunicazioni Sociali, pag. 698

Pontifìcia Accademia per la Vita:
— Dichiarazione sulla produzione e sull’uso scientifico e terapeutico delle cellule staminali 

embrionali umane, pag. 935
- Dichiarazione sulla messa in vendita in Italia della cosiddetta “pillola del giorno dopo", 

pag. 1235
- Considerazioni etiche sull’eutanasia: Il rispetto della dignità del morente, pag. 1553

Commissione Teologica Internazionale:
Memoria e riconciliazione: la Chiesa e le colpe del passato, pag. 283



Indice dell’anno 2000 1637

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Intesa tra il Ministro per i beni e le attività culturali e il Presidente della C.E.I. relativa alla conserva­
zione e consultazione degli archivi d’interesse storico e delle biblioteche degli enti e istituzioni 
ecclesiastiche, pag. 945

Regolamento esecutivo delle Disposizioni concernenti la concessione di contributi finanziari della 
C.E.I. per i beni culturali ecclesiastici, pag. 722

Regolamento applicativo delle Disposizioni per i finanziamenti della C.E.I. per l’edilizia di culto, 
pag. 1091

Testo applicativo del Testo comune per un indirizzo pastorale dei matrimoni tra cattolici e valdesi o 
metodisti, pag. 1253

XLV1I Assemblea Generale (Collevalenza, 22-26 maggio 2000):
Messaggio del Santo Padre, pag. 504
1. Prolusione del Cardinale Presidente, pag. 525
2. Comunicato finale dei lavori, pag. 537
Determinazioni della XLVll Assemblea Generale:
Promulgazione, pag. 711
1. Modifica delle Norme concernenti la concessione di contributi finanziari della C.E.I. per la 

nuova edilizia di culto, pag. 712
2. Modifica delle Norme concernenti la concessione di contributi finanziari della C.E.I. per i beni 

culturali ecclesiastici, pag. 715
3. Erogazione delle somme derivanti dall’otto per mille alle diocesi in caso di “sede vacante’’, 

pag. 719
4. Ripartizione delle somme derivanti dall’otto per mille IRPEF per l’anno 2000, pag. 720 
Promulgazione di Delibere della XLVII Assemblea Generale circa l’inserimento dei sacerdoti 
“Fidei donum" nel sistema di sostentamento del Clero e circa le provvidenze economiche in 
favore dei sacerdoti che hanno abbandonato l’esercizio del ministero, pag. 941

Presidenza:
- Messaggio in occasione della Giornata Nazionale per l’Università Cattolica del Sacro Cuore, 

pag. 379
- Messaggio in occasione dell’Avvento, pag. 1557

Consiglio Episcopale Permanente:
- Sessione del 24-27 gennaio 2000:

I. Prolusione del Cardinale Presidente, pag. 31
2. Comunicato dei lavori, pag. 37

- Sessione del 20-23 ma zo 2000:
1. Prolusione del Cardinale Presidente, pag. 309
2. Comunicato dei lavori, pag. 314

- Sessione del 18-21 settembre 2000:
I. Prolusione del Cardinale Presidente, pag. 1075
2. Comunicato dei lavori, pag. 1084
3. Messaggio ai giovani della Giornata Mondiale della Gioventù, pag. 1089
Determinazione sul valore monetario del punto per l’anno 2001, pag. 1088
Omelia del Cardinale Presidente nel pellegrinaggio alla Sindone, pag. 1142

- Messaggio in occasione della XXIII Giornata per la vita (4 febbraio 2001), pag. 1237

Segreteria Generale:

Circa l’installazione di antenne per la telefonia mobile, pag. 1559

Commissione Episcopale per la liturgia:
Repertorio nazionale di canti per la liturgia, pag. 43



1638 Indice dell’anno 2000

Commissione Episcopale per il Clero:
Lettera ai sacerdoti La formazione permanente dei presbiteri nelle nostre Chiese particolari, pag. 545

Commissione Episcopale per l’educazione cattolica, la cultura, la scuola e l'Università: 
Nota La comunità cristiana e l'Università, oggi, in Italia, pag. 381

Commissione Episcopale per i problemi sociali e il lavoro, la giustizia e la pace:
Messaggio per la Giornata Nazionale del Ringraziamento, pag. 1239

Ufficio Nazionale per la pastorale della sanità:
- Le istituzioni sanitarie cattoliche in Italia. Identità e ruolo, pag. 954
- Costruire ponti non solitudini, pag. 1425

Consiglio Nazionale della Scuola Cattolica:
Lettera dopo l’Assemblea Nazionale sulla scuola cattolica, pag. 135

Consiglio Nazionale della Scuola Cattolica - Centro Studi per la Scuola Cattolica:
Carta di impegni programmatici della scuola cattolica, pag. 1241

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

Nuovi Vescovi
Acqui: pag. 1563
Asti: pag. 1563
Susa: pag. 1563

Riunioni plenarie dell’ Episcopato

- Susa, 6-7 aprile 2000:
1. Comunicato dei lavori, pag. 393
2. Messaggio dei Vescovi: Dare un futuro al Piemonte, pag. 393

- Susa, 27-28 settembre 2000:
Comunicato dei lavori, pag. 1103

Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese:
— Organico del Tribunale, pag. 729
- Albo degli Avvocati, pag. 731
- Elenco dei Periti, pag. 731

Calendario liturgico regionale:
Beata Teresa Bracco, pag. 153

La Sindone e il fenomeno migratorio, pag. 973
Nomine, pagg. 82, 1140, 1470

Atti dell’Arcivescovo

Decreti

Facoltà speciali concesse ai confessori nel Grande Giubileo dell’anno 2000, pag. 139
Nomina del sacerdote Fiandino can. Guido Pro-Vicario Generale e Moderatore della Curia

Metropolitana, pag. 395
Nomina del sacerdote Operti mons. Mario Pro-Vicario Generale con il mandato del coordinamento della 

pastorale, pag. 397
Vicari Episcopali territoriali - Nomine, pag. 1267



Indice dell’anno 2000 1639

Tribunale Ecclesiastico Diocesano e Metropolitano di Torino. Ambito delle competenze e deleghe, 
pag. 1433

Assegnazione delle somme provenienti dall’8 per mille dell’IRPEF per l’esercizio 2000, pag. 1435

Messaggi e Lettere

Una Via Crucis per Torino, pag. 141
Messaggio per la Quaresima dell’Anno Santo 2000: Il tuo volto, Signore, io cerco (Sai 27,8), pag. 321
Messaggio per la Quaresima di Fraternità 2000, pag. 328
Messaggio per la Pasqua, pag. 399
Messaggio per la Giornata del quotidiano cattolico “Avvenire", pag. 561
Messaggio per la LXXVI Giornata Nazionale a favore dell’Università Cattolica del Sacro Cuore di

Milano, pag. 563
Saluto ai pellegrini del Giubileo in occasione dell’Ostensione della Sindone, pag. 975
Messaggio in occasione della ripresa delle attività, pag. 1105
Messaggio in occasione dell’alluvione che ha colpito Torino e il Nord-Ovest d’Italia, pag. 1269
Messaggio per i settimanali diocesani, pag. 1439
Messaggio per l’Avvento: Nessuno ci rubi il Natale cristiano!, pag. 1565
Messaggio per la Giornata del Seminario, pag. 1570
Messaggio in occasione della nomina di Mons. Micchiardi come Vescovo di Acqui, pag. 1572
Messaggio per il Natale, pag. 1574

Omelie - Discorsi - Varie

Omelia in Cattedrale nella notte di Capodanno, pag. 69
Omelia in Cattedrale nella solennità dell’Epifania del Signore, pag. 73
Omelia nella Settimana di preghiera per l’unità dei cristiani, pag. 76
Omelia nella festa di S. Giovanni Bosco, pag. 77
Omelia per il Giubileo della Vita Consacrata, pag. 142
Omelia nell’VIII Giornata Mondiale del Malato, pag. 145
Incontro con gli aspiranti diaconi permanenti, pag. 148
Omelia in Cattedrale nel Mercoledì delle Ceneri, pag. 329
Omelia nella celebrazione del Giubileo per gli immigrati stranieri, pag. 332
Al Convegno annuale degli Operatori pastorali, pag. 335
Ritiro di Quaresima per le Religiose, pag. 338
Ritiro di Quaresima per il Clero, pag. 345
Omelia in Cattedrale nella Domenica delle Palme, pag. 402
Omelia alla Messa del Crisma nel Giovedì Santo, pag. 404
Omelie nel Triduo Sacro:

- Giovedì Santo: Cena del Signore, pag. 408
- Venerdì Santo: Dopo la Via Crucis, pag. 411
— Domenica della Risurrezione: - Veglia Pasquale, pag. 412

- Messa del giorno, pag. 414
Incontro con gli Istituti Secolari, pag. 417
Intervento all’XI Giornata Diocesana Caritas, pag. 463
Omelia nella Giornata Mondiale di preghiera per le Vocazioni, pag. 564
Omelia nel centenario della morte di S. Leonardo Murialdo, pag. 568
Incontro con i volontari della Sindone, pag. 573
Omelia nelle Ordinazioni presbiterali, pag. 733
Omelia nella celebrazione diocesana del Giubileo dei sacerdoti, pag. 737
Omelia in Cattedrale nella solennità di Pentecoste, pag. 742
Nella festa della Consolata, Patrona dell’Arcidiocesi:

- Omelia nella Concelebrazione, pag. 745
- Dopo la processione, pag. 748

Alla celebrazione cittadina del Corpus Domini, pag. 750
Omelia nella festa del Patrono di Torino, pag. 753
Interventi al Convegno “La Chiesa dialoga con la Città" :

- Intervento di apertura, pag. 758
- Riflessioni conclusive, pag. 763



1640 Indice dell’anno 2000

Inizio ufficiale dell’Ostensione della Sindone:
- Cronaca, pag. 977
- Messaggio Pontificio, pag. 977
- Messaggio del Card. Giovanni Saldarini, pag. 978
- Omelia di Monsignor Arcivescovo, pag. 979
- Parole del Santo Padre all’Angelus, pag. 982
- Ringraziamento dell’Arcivescovo al Santo Padre, pag. 983

I giovani a Torino per la Giornata Mondiale della Gioventù:
- Cronaca, pag. 984
- Omelia nella Concelebrazione al Lingotto, pag. 984
- Riflessione prima della sosta davanti alla Sindone, pag. 986
- Preghiera di un giovane davanti alla Sindone, pag. 988

Omelia in Cattedrale nella solennità dell’Assunzione di Maria, pag. 990
Omelia nel pellegrinaggio dei Consacrati alla Sindone, pag. 993
Catechesi ai giovani riuniti a Roma per la Giornata Mondiale della Gioventù:

- L’Emmanuele, Dio con noi, pag. 997
- Cristo ha dato se stesso per noi, pag. 1007
- I santi del nuovo Millennio, pag. 1012

Omelia in Cattedrale ad un anno dall’ingresso in diocesi, pag. 1108
Omelia per il Giubileo dei Diaconi permanenti, pag. 1111
Omelia per il Giubileo diocesano della Famiglia, pag. 1115
Riflessione in occasione del pellegrinaggio del Clero alla Sindone, pag. 1119
Omelia nella celebrazione per il mandato ai catechisti, pag. 1125
Incontro con i giovani torinesi che hanno partecipato a Roma alla Giornata Mondiale della Gio­

ventù, pag. 1129
Alla Veglia Missionaria, pag. 1271
Omelia per la conclusione dell’Ostensione della Sindone, pag. 1274
Omelia nella solennità di Tutti i Santi, pag. 1441
Alle celebrazioni nella Commemorazione dei fedeli defunti:

- Nel Cimitero Parco, pag. 1445
- Nel Cimitero Monumentale, pag. 1447

Omelia nella celebrazione dei protomartiri Salesiani, pag. 1450
Presentazione al Santo Padre del pellegrinaggio giubilare dell’Arcidiocesi, pag. 1394
Omelia nel pellegrinaggio giubilare a Roma, pag. 1453
Per il Giubileo della Scuola e dell’Università, pag. 1456
Omelia nella solennità della Chiesa locale, pag. 1459
Incontro con l’Associazione Medici Cattolici Italiani, pag. 1462
Saluto ai partecipanti a un Convegno sulla bioetica, pag. 1465
Ringraziamento ai volontari della Sindone, pag. 1576
Omelia nella Giornata del Seminario, pag. 1578
Omelia in Cattedrale per il Natale del Signore, pag. 1581
Presentazione al Clero della proposta di Piano Pastorale diocesano, pag. 1585
Incontro con le Aggregazioni Laicali, pag. 1591

Curia Metropolitana

VICARIATO GENERALE

In corale preghiera per ottenere il dono della pioggia, pag. 351
Dichiarazione su iniziative collaterali non autorizzate durante l’Ostensione della Sindone, pag. 1023
Direttive per la celebrazione del Sacramento della Cresima, pag. 1133
Ministri della Cresima, pag. 1135
Facoltà per la binazione e la trinazione. Offerta per la celebrazione e l’applicazione della Santa Messa, 

pag. 1599



Indice dell'anno 2000 1641

CANCELLERIA

Ordinazioni
- sacerdotali (presbiteri diocesani)
CALZONI don Alberto (3.6), pag. 767
CARREGA don Gian Luca (3.6), pag. 767
CHIAUSSA don Davide (3.6), pag. 767

- diaconali (diaconi permanenti)
ARIEMME Luigi (19.11), pag. 1467
BARSOTTI Angelo (19.11), pag. 1467
SABENA Battista (19.11), pag. 1467
TREGNAGO Angelino (19.11), pag. 1467

Incardinazioni
ANDRIANO don Valerio, pag. 1136
VAGGE don Carlo, pag. 1024

Escardinazione
MINETTI diac. Renato, pag. 1024

Rinunce e dimissioni
- di parroci
BARAVALLE don Sergio: San Mauro Torinese - S. Anna (1.7), pag. 767
BOTTASSO don Maurizio: San Gillio - S. Egidio Abate (1.6), pag. 577
CANDELLONE mons. Piergiacomo: La Cassa - S. Lorenzo Martire (20.11), pag. 1467
CAVALLO don Lodovico: Riva presso Chieri - Assunzione di Maria Vergine (1.4), pag. 352
DONADIO don Michele: Moncalieri - SS. Trinità (1.12), pag. 1467
FERRARA can. Francesco: Cinzano - S. Antonio Abate (1.11), pag. 1279
FIANDINO can. Guido: Rivoli - S. Maria della Stella (1.6), pag. 577
FIESCHI don Rosolino: Alpignano - SS. Annunziata (27.7), pag. 1024
GONELLA can. Giorgio: Giaveno - S. Lorenzo Martire (1.7), pag. 767
MINCHIANTE can. Giovanni: Cambiano - Santi Vincenzo e Anastasio (1.2), pag. 81
SAPEI don Angelo: Castagnole Piemonte - S. Pietro in Vincoli (27.7), pag. 1024
SERRA don Felice: Collegno - S. Chiara Vergine (6.7), pag. 1024
SIBONA can. Lorenzo: Cuorgnè - S. Dalmazzo Martire (1.10), pag. 1136
VALLARO can. Carlo: Torino - Gesù Crocifisso e Madonna delle Lacrime (27.7), pag. 1024
VIOTTI can. Giuseppe: Coazze - S. Giuseppe (6.7), pag. 1024
ZAMBONETTI can. Antonio: Rivoli - S. Paolo Apostolo (1.7), pag. 767

- da incarichi diocesani
CARRÙ mons. Giovanni, pag. 423
LANZETTI don Giacomo, pag. 1281
MARENGO don Aldo, pag. 1138
PERADOTTO mons. Francesco, pag. 423
RIVELLA don Mauro, pag. 1139
SANGALLI don Giovanni, S.D.B., pag. 1138

- altre
PIGNATA mons. Giovanni, pag. 1025
REVIGLIO can. Rodolfo, pag. 577
VIOTTI can. Giuseppe, pag. 1025

Termine di ufficio
— di parroci
CATANESE Salvatore p. Alfonso M.. O.S.M.: Torino - S. Carlo Borromeo (31.12), pag. 1601
GAGGERO Luigi p. Serafino, O.A.D.: Collegno - Madonna dei Poveri (1.11), pag. 1279



1642 Indice dell’anno 2000

- di vicari parrocchiali
ALDEGANI p. Mario, C.S.I., pag. 1467
AZZALI p. Franco, O.S.M., pag. 1279
BABUIN p. Michele, O.M.V., pag. 1136
BALDIN p. Sergio, O.F.M., pag. 1025
BARBAY Roland p. Lorenzo, O.S.B., pag. 153 
BELFIORE don Claudio, S.D.B., pag. 1025 
BELTRAMEA don Alberto, pag. 1025 
BORTOLUSSI don Daniele, pag. 423
CANAVOSO p. Adriano M., O.S.M., pag. 1601 
DE ANGELI don Maurizio, pag. 1025
FIORI p. Nino M„ O.S.M., pag. 1025
MAINARDI p. Airton, O.A.D., pag. 577 
MERGOLA don Mauro, S.D.B., pag. 1025 
SERIONE don Giovanni, S.D.B., pag. 81 
VOLANTE p. Marco, C.R.S., pag. 1279 
ZANINI don Alberto, pag. 1025

- di collaboratori parrocchiali 
COELLO don Gianluigi, pag. 1025 
SEBOLD p. Salesio, O.A.D., pag. 577 
ZEPPEGNO don Giuseppino, pag. 423

- di collaboratori pastorali
CABRINI diac. Giovanni, pag. 1136

- di assistenti religiosi in Ospedale o Casa di riposo 
ARIASSETTO don Sergio, pag. 1136
COLI don Ferdinando, pag. 423
MEO don Angelo, pag. 81
PAGANINI don Lodovico, pag. 1136
REVIGLIO can. Rodolfo, pag. 1025 
ROSSO don Paolo, pag. 1136 

- di canonici
BELTRAMEA can. Alberto, pag. 1025
COLLO can. Carlo, pag. 1025
FIANDINO can. Guido, pag. 1025
GONELLA can. Giorgio, pag. 767 
SIBONAcan. Lorenzo, pag. 1136

- di vicari zonali
DELBOSCO don Piero, pag. 1281
FIANDINO mons. Guido, pag. 1281 
FOIERI don Antonio, pag. 1281 
TERZARIOLdon Pietro, pag. 1281

- altri
AMORE don Antonio, pag. 1469
BARAVALLE don Sergio, pagg. 1138, 1469 
CASTO don Lucio, pag. 1025
COCCOLO mons. Giovanni, pagg. 1025, 1469 
COLETTO don Alberto, pagg. 1468, 1469 
COLLO can. Carlo, pagg. 1281, 1468, 1469 
DELBOSCO don Piero, pag. 1469
FIANDINO mons. Guido, pag. 1469
FOIERI don Antonio, pag. 1469
FRITTOLI don Giuseppe, pagg. 1139, 1469 
ISEPPI sr. Angela, pag. 1469



Indice dell’anno 2000 1643

LANZETTI don Giacomo, pag. 1469
MARENGO don Aldo, pag. 1469
MICLAUS don Giorgio (tasi), pag. 577
PAGLIETTA don Ottavio, pag. 423
PEROLINI don Paolo, pag. 1469
PICCAT can. Giacomo, pag. 1025
PIOVANO don Giorgio, pag. 1281
POLLANO mons. Giuseppe, pagg. 1139, 1281
RAIMONDI don Filippo, pagg. 1281, 1469
RIVELLA don Mauro, pag. 1469
SANGALLI don Giovanni, S.D.B., pag. 1469
TERZARIOL don Pietro, pag. 1469
VILLATA don Giovanni, pagg. 1139, 1469

Trasferimenti
- di parroci
CAVAGLIÀ don Domenico: da Nichelino - Madonna della Fiducia e S. Damiano a Collegno - S. 

Chiara Vergine (6.7), pag. 1026
DELBOSCO don Piero: da Beinasco - S. Giacomo Apostolo ad Alpignano - S. Martino Vescovo (27.7), 

pag. 1026
GOBBO don Giuseppe: da Moriondo Torinese - S. Giovanni Battista e Marentino - Assunzione di 

Maria Vergine a Riva presso Chieri - Assunzione di Maria Vergine (1.6), pag. 577
GRIGIS can. Domenico: da Passerano Mormorilo - Santi Pietro e Paolo Apostoli a Marentino - 

Assunzione di Maria Vergine (6.7), pag. 1026
OLIVERO don Michele: da Torino - Gesù Operaio a Rivoli - S. Maria della Stella (27.7), pag. 1026
PAIRETTO don Francesco: da Grugliasco - S. Maria a Coazze - S. Giuseppe (6.7), pag. 1026
PERINO can. Angelo: da Canischio - S. Lorenzo Martire e San Colombano Belmonte - S. Grato

Vescovo a Cafasse - Assunzione di Maria Vergine (15.10), pag. 1280
PIOLI don Francesco: da Alpignano - S. Martino Vescovo a Torino - Gesù Crocifisso e Madonna delle 

Lacrime (27.7), pag. 1026
SORASIO don Matteo: da Torino - S. Agostino Vescovo a Torino - Maria Madre della Chiesa - co-par­

roco (1.7), pag. 769

- di vicari parrocchiali
FASSINO don Mario, pag. 1280
GAINO don Mauro, pag. 1026
MATTIUZ don Mario, pag. 1027
PALAZZIN don Pier Giorgio, S.D.B., pag. 1136
PAULETTO don Gian Paolo, pag. 1136
VENUTO don Francesco Saverio, pag. 1027

- di collaboratori parrocchiali
CATTANEO don Domenico, pag. 1027
MINCHIANTE can. Giovanni, pag. 578
PIOVANO don Giorgio, pag. 1280
RIVELLA don Mauro, pag. 1027
ROSSI don Dario, pag. 352
VITALI don Renato, pag. 453

- di collaboratori pastorali
BORTOLIN diac. Lorenzo, pag. 1027
MAURUTTO diac. Lucio, pag. 1027
PARISELLA diac. Antonio, pag. 1027

- di assistenti religiosi in Ospedale
CAPITOLO don Giorgio, pag. 1137
CAVION p. Silvano, M.I., pag. 1137
GIOACHIN don Giorgio, pag. 1137
PATRITO don Bernardo, pag. 1137



1644 Indice dell’anno 2000

Nomine
- nella Famiglia Pontificia ecclesiastica
RAVOTTI mons. Giovanni Piero (Mondavi), pag. 1282

- di parroci
BORTONE don Antonio: Nichelino - Maria Regina Mundi (1.1), pag. 81
CASTELLI don Francesco: Rivoli - S. Paolo Apostolo (1.7), pag. 767
CAVALLO don Lodovico: Moriondo Torinese - S. Giovanni Battista - moderatore (6.7), pag. 1027
COCCOLO mons. Giovanni: Torino - S. Agostino Vescovo (1.7), pag. 768
GAMBINO don Luciano: Giaveno - S. Lorenzo Martire (1.7), pag. 768
MONDINO don Giovanni: Beinasco - S. Giacomo Apostolo (1.10), pag. 1137
OLOWSKI don Mieczyslaw: Cambiano - Santi Vincenzo e Anastasio (1.2), pag. 81
PEROLINI don Paolo: Cuorgnè - S. Dalmazzo Martire (1.10), pag. 1137
PERUCCA don Enrico: Alpignano - SS. Annunziata (27.7), pag. 1028
RADICI don Felice: Torino - Maria Madre della Chiesa - moderatore (1.7), pag. 769
SCACCIA p. Adelmo, O.A.D.: Collegno - Madonna dei Poveri (1.11), pag. 1280
SIVERA don Gian Franco: Nichelino - Madonna della Fiducia e S. Damiano (6.7), pag. 1027
SUCCO don Gianluca: Torino - Gesù Operaio (27.7), pag. 1028
VOLATERRA don Roberto: Castagnole Piemonte - S. Pietro in Vincoli (27.7), pag. 1028
ZOCCALLI don Roberto: Moncalieri - SS. Trinità (1.12), pag. 1468
ZUCCHI don Angelo: Grugliasco - S. Maria (6.7), pag. 1027

- di amministratori parrocchiali
AMATEIS don Giuseppe: - Marentino - Assunzione di Maria Vergine (17.6), pag. 768

- Cinzano - S. Antonio Abate (1.11), pag. 1280
BARAVALLE don Sergio: San Mauro Torinese - S. Anna (1.7), pag. 767
BARBAY Roland p. Lorenzo, O.S.B.: San Mauro Torinese - S. Anna (1.8), pag. 1028
CANDELLONE mons. Piergiacomo: La Cassa - S. Lorenzo Martire (20.11), pag. 1467
CAVAGLIA don Domenico: Nichelino - Madonna della Fiducia e S. Damiano (6.7), pag. 1026
CAVALLO don Lodovico: Riva presso Chieri - Assunzione di Maria Vergine (1.4), pag. 352
CENA don Andrea: Torino - Gesù Operaio (17.9), pag. 1137
COCH1S don Francesco: Poirino - Beata Vergine Consolata e S. Bartolomeo (23.4), pag. 423
DALLA LAITA don Giancarlo (Pinerolo): Passerano Mormorilo (AT) - Santi Pietro e Paolo Apostoli 

(4.9), pag. 1137
DELBOSCO don Piero: Beinasco - S. Giacomo Apostolo (27.7), pag. 1026
DONADIO don Michele: Moncalieri - SS. Trinità (1.12), pag. 1467
FIESCHI don Rosolino: Alpignano - SS. Annunziata (27.7), pag. 1024
FRITTOLI don Giuseppe: Coassolo Torinese - Santi Nicola, Pietro e Paolo (7.1), pag. 81
GAGGERO Luigi p. Cherubino, O.A.D.: Collegno - Madonna dei Poveri (1.11), pag. 1279
GAMBINO don Luciano: Giaveno - S. Lorenzo Martire (1.7), pag. 768
GIAIME don Bartolomeo: Lemie - S. Michele Arcangelo (1.6), pag. 578
GRIGIS can. Domenico: Passerano Mormorilo (AT) - Santi Pietro e Paolo Apostoli (6.7), pag. 1026
MASOERO don Claudio: Beinasco - S. Giacomo Apostolo (25.9), pag. 1137
MILANESIO don Roberto: Rivoli - S. Maria della Stella (1.6), pag. 578
MINCHIANTE can. Giovanni: Cambiano - Santi Vincenzo e Anastasio (1.2), pag. 81
OLIVERO don Michele: Torino - Gesù Operaio (27.7), pag. 1026
PACCHIOTTI can. Ernesto: Cuorgnè - S. Dalmazzo Martire (7.10), pag. 1280
PAIRETTO don Francesco: Grugliasco - S. Maria (6.7), pag. 1026
PERINO can. Angelo: - Canischio - S. Lorenzo Martire (15.10), pag. 1280

- San Colombano Belmonte - S. Grato Vescovo (15.10), pag. 1280
PIOLI don Francesco: Alpignano - S. Martino Vescovo (27.7), pag. 1026
REDAELLI p. Giovanni Mario, D.C.: Torino - Gesù Nazareno (1.11), pag. 1280
SAPEI don Angelo: - Castagnole Piemonte - S. Pietro in Vincoli (27.7), pag. 1024

- San Gillio - S. Egidio Abate (1.9), pag. 1028
SERRA don Felice: Collegno - S. Chiara Vergine (6.7), pag. 1024
SERRA don Piero Giorgio: San Gillio - S. Egidio Abate (1.6), pag. 578
SIBONA don Lorenzo: Cuorgnè - S. Dalmazzo Martire (1.10), pag. 1136



Indice dell’anno 2000 1645

SORASIO don Matteo: Torino - S. Agostino Vescovo (1.7), pag. 768
VALLARO can. Carlo: Torino - Gesù Crocifisso e Madonna delle Lacrime (27.7), pag. 1024
VILLATA don Giovanni: Passerano Mormorilo (AT) - Santi Pietro e Paolo Apostoli (1.12), pag. 1468
VIOTTI can. Giuseppe: Coazze - S. Giuseppe (6.7), pag. 1024
ZAMBONETTI can. Antonio: Rivoli - S. Paolo Apostolo (1.7), pag. 767

- di vicari parrocchiali
ANSELMI p. Orazio, I.M.C., pag. 82
BUSSO don Piero, S.D.B., pag. 1028
CALZONI don Alberto, pag. 1028
CANTELLO don Antonio, S.D.B., pag. 82
CARREGA don Gian Luca, pag. 1028
CHIAUSSAdon Davide, pag. 1028
DANIELE p. Simone, O.F.M., pag. 1028
DATI p. Bruno M., O.S.M., pag. 1280
FAGANELLO don Livio, S.D.B., pag. 1028
MARONGIU p. Roberto, C.R.S., pag. 1280
MBUYA MONGA p. Roberto, O.A.D., pag. 1281
PARATI p. Mario, C.S.I., pag. 1468
PEPE don Giuseppe, S.D.B., pag. 1028
ROSAMILIA don Giuseppe, S.D.B., pag. 1137

- di collaboratori parrocchiali
AMBROGIO don Nicola, pag. 1028
ARIASETTO don Sergio, pag. 1138
BARBAY Roland p. Lorenzo, O.S.B., pag. 153
BELTRAMEA don Alberto, pag. 1029
BERTOCCO p. Dario, O.M.I., pag. 1029
BORTOLUSSI don Daniele, pag. 1138
BOSSÙ don Ennio, pag. 1281
CASTO don Lucio, pag. 1029
FIESCHI don Rosolino, pag. 1029
FIORI p. Nino M„ O.S.M., pag. 1029
GIOACHIN don Giorgio, pag. 1137
GONELLA don Giorgio, pag. 768
GUZZETTI p. Giancarlo, S.S.S., pag. 1029
MAKARO don Andrea (Bialystok), pag. 1029
MAMBOU don Simon (Nkongsamba), pag. 1029
MINCHIANTE can. Giovanni, pag. 153
ROMANO don Antonio (Avellino), pag. 1029
ROSSO don Paolo, pag. 1029
SCARINGELLI don Sebastiano, pag. 1138
SMERIGLIO can. Francesco, pag. 82
ZAMBONETTI can. Antonio, pagg. 1029. 1138

- di collaboratori pastorali
ARIEMME diac. Luigi, pag. 1601
BARSOTTI diac. Angelo, pag. 1601
CARLINO diac. Giorgio, pag. 82
SABENA diac. Battista, pag. 1601
TREGNAGO diac. Angelino, pag. 1601

- di canonici
COLLO can. Carlo, pag. 1025
FIANDINO can. Guido, pag. 577
GAMBINO don Luciano, pag. 768
OLIVERO don Michele, pag. 1026
PEROLINI don Paolo, pag. 1137



1646 Indice dell’anno 2000

- di assistenti religiosi in Ospedale, Casa di cura o di riposo 
ALESSANDRIA p. Giancarlo, M.I., pag. 1138
MEO don Angelo, pag. 424
ZEPPEGNO don Giuseppino, pag. 424

- di rettori di chiesa o addetti
BATTAGLIOTTI Giorgio p. Emmanuele, O.F.M., pag. 1030
BOGLIONE p. Vittorio, C.S.I., pag. 768
BRUNATO don Giuseppe, pag. 578
ORMANDO don Giuseppe, pag. 578
PAIRETTO don Francesco, pag. 1026
REVIGLIO can. Rodolfo, pag. 768
ROSSI don Dario, pag. 352

- in attività - Commissioni - Organismi vari
ABBA diac. Francesco, pag. 82
AMBROSIO diac. Angelo, pag. 1282
AMORE don Antonio, pag. 1138
ANDRIANO don Valerio, pagg. 1139. 1468, 1469
AVATANEO can. Gian Carlo, pag. 1267
AVERSANO don Mario, pag. 1030
BARAVALLE don Sergio, pagg. 768, 1030, 1135, 1469
BERNARDI don Giovanni, pag. 1469
BERRUTO mons. Dario, pagg. 1135, 1139
BERTINETTI don Aldo, pagg. 1030, 1031
BERTOLA don Carlo, pag. 1469
BRUN don Onorato, pag. 1282
BRUNATTO diac. Aldo, pagg. 1030, 1031
CANDELLONE mons. Piergiacomo, pag. 1135
CARBONERO can. Giovanni Carlo, pag. 1468 
CARIGNANO don Giovanni Battista, pag. 1282 
CARRÙ mons. Giovanni, pagg. 424, 1135
CASALE don Umberto, pag. 1469
CATTANEO don Domenico, pagg. 768, 1602
CAVALLO don Domenico, pag. 1031
CERVELLIN don Luigi, pag. 1138
CHIARLE mons. Vincenzo, pag. 1135
COELLO don Gianluigi, pag. 1030
COLETTO don Alberto, pagg. 1138, 1281, 1469
CRAVERO don Domenico, pag. 1138
CRESCIMONE Margherita, pag. 1282
DANNA don Valter, pagg. 1139, 1469
DE ANGELI don Maurizio, pag. 1030
DEMARIE don Livio, S.D.B., pagg. 1138, 1469
DINICASTRO don Raffaele, pagg. 1030, 1468
DOVIS Pierluigi, pagg. 1138, 1469
FAVARO mons. Oreste, pagg. 1135, 1139, 1602
FECHINO mons. Benedetto, pag. 1468
FERRERO don Domenico, pag. 1469
FIANDINO can. Guido, pagg. 395, 1135
FILIPELLO can. Pierino, pag. 1468
FOIERI don Antonio, pag. 1267
FONTANA don Andrea, pag. 1281
FRANCO don Carlo, pag. 1138
FRITTOLI don Giuseppe, pag. 1139
FURNARI don Claudio, pag. 1030
GAMBA don Luca, pag. 1468



Indice dell’anno 2000 1647

GARBERO don Bernardo, pag. 1469
GARRONE don Giorgio, pag. 1602
GIACHETTI S.E.R. Mons. Pietro, pag. 1135
GINESTRONE don Dante, pag. 1282
GIRAUDO don Aldo, pag. 1469
GIROLA diac. Giovanni Francesco, pagg. 1030, 1031
LANZETTI don Giacomo, pag. 1267
LEVATI Mario, pag. 1282
MAITAN mons. Maggiorino, pagg. 1030, 1031
MANA don Gabriele, pag. 1268
MARTINACCI mons. Giacomo Maria, pag. 1135
MICCHIARDI S.E.R. Mons. Pier Giorgio, pagg. 1135, 1279, 1601
MIRABELLA don Paolo, pag. 1468
MONGIANO S.E.R. Mons. Aldo, pag. 1135
NORBIATO don Marco, pag. 1469
OCCELLI don Tomaso, pag. 1468
OPERTI mons. Mario, pagg. 397, 1135
PARADISO don Leonardo Antonio, pag. 1469
PERADOTTO mons. Francesco, pagg. 424, 1135
PIOVANO don Giorgio, pag. 1281
PIRETTO sr. Patrizia, pag. 1469
POLLANO mons. Giuseppe, pag. 1139
PORTA don Bruno (Acqui), pagg. 1139, 1469
RAIMONDI don Filippo, pagg. 1139, 1469
RICCIARDI mons. Giuseppe, pag. 1468
RIPA BOSCHETTI di MEANAdon Paolo, S.D.B., pagg. 1135, 1279
RIVELLA don Mauro, pag. 1468
SEGATTI don Ermis, pag. 1281
TERZARIOL don Pietro, pag. 1139
TRUCCO don Giuseppe, pag. 1282
TUBALDO p. Igino, I.M.C., pag. 768
TUNINETTI don Giuseppe Angelo, pagg. 1030, 1031
VAUDAGNOTTO can. Mario, pag. 1135
VIETTO don Giuseppe, pag. 1469
VILLATA don Giovanni, pag. 1139
VIRONDA don Marco, pagg. 1139, 1281 

- varie
ALBERTAZZI Carlo, pag. 1602
ALUNNO Franco, pag. 153
APRÀ Germano, pag. 153
ARATA Giovanni, pag. 1282
ARDU Lidia, pag. 352
ARDU Maria, pag. 352
ASINARI Giovanni Francesco, pag. 1031
AVATANEO can. Giovanni Carlo, pagg. 1030, 1602
BERTINETTI don Aldo, pag. 1470
BRESSO Marco, pag. 153
CANDELLONE mons. Piergiacomo, pag. 1029
CARDILE Grazia, pag. 352
CASTO don Lucio, pag. 424
CATTANEO don Domenico, pag. 1468
COCCHI don Giuseppe, pag. 154
COHA don Giuseppe, pag. 1470
COLONNA Rosa Maria, pag. 352
CRIVELLARI don Federico, pag. 768



1648 Indice dell’anno 2000

DACOMO Carlo, pagg. 424, 1470
FONTANA don Andrea, pag. 1470
GARBATI Laura, pag. 1031
MARENGO MESCHINI Barbara, pag. 1140
MIGNANI don Gian Carlo, pag. 1281
MIRABELLA don Paolo, pag. 82
MOLLO diac. Roberto, pag. 153
NAZARIO Lucia, pag. 352
OLIVERO diac. Vincenzo, pag. 1140
OPERTI mons. Mario, pag. 82
ORMANDO don Giuseppe, pag. 578
PERACCHIO Paolo, pag. 153
PERADOTTO mons. Francesco, pag. 1030
VINDIMIAN Giannino, pag. 1282

- di vicari zonali
BERNARDI don Giovanni, pag. 1281
FERRERÒ don Domenico, pag. 1281
GARNERO don Bernardo, pag. 1281
NORBIATO don Marco, pag. 1281

Sacerdoti diocesani
- autorizzati a trasferirsi fuori diocesi
COLLO can. Carlo, pag. 1282

Sacerdoti extradiocesani
- autorizzati a risiedere in diocesi
LANCIONI don Michele (Venado Tuerto), pag. 1031
MAKARO don Andrea (Bialystok), pag. 1031
RE don Guglielmo Fiorenzo (Susa), pag. 1602

- ritornati nella propria diocesi
CORNELSEN don Hans (Munster), pag. 1031

- defunti
LANTARÈ don Antonio (Pinerolo), pag. 154

Sacerdoti religiosi
- defunti
FONTANA p. Pierino, C.S.I., pag. 578

Parrocchie
- affidamento "in solido" 
TORINO - Maria Madre della Chiesa, pag. 769

Dedicazione di chiese al culto
PIANEZZA - S. Pancrazio Martire (17.12), pag. 1602
TORINO - Maria Madre della Chiesa (7.12), pag. 1602

Dimissione di chiesa a usi profani
TORINO - S. Rosa da Lima. pag. 424

Comunicazioni
Circa il calendario liturgico: Beata Teresa Bracco, pag. 153 
Circa alcuni sedicenti sacerdoti:

- Galleni Italo, pag. 154
- Khokhan Pervez Marih, pag. 154



Indice dell’anno 2000 1649

- Mariani Malannino Angelo, pag. 154
- Nastasi Rosario Alessandro, pag. 154

Congregazione dello Spirito Santo - Avigliana, pag. 352

Atti, nomine, conferme, approvazioni riguardanti istituzioni varie
A.G.E.S.C.I., pag. 1470
Arciconfraternita della SS. Trinità - Torino, pagg. 577, 578
Associazione Convegni di Cultura Maria Cristina di Savoia, pag. 1030
Associazione di fedeli Tre Marie, pag. 1602
Associazione diocesana di Azione Cattolica, pagg. 1281, 1468
Associazione Medici Cattolici Italiani (A.M.C.I.), pag. 1468
Associazione Nazionale “San Paolo” per gli Oratori e Circoli Giovanili (A.N.S.P.I.), pag 1602
Associazione Progetto A.M.O.S., pag. 82
Associazione Santa Maria - Torino, pag. 1602
Capitolo Metropolitano di Torino, pag. 1602
Capitolo della SS. Trinità - Torino, pag. 1025
Centro Diocesano Vocazioni, pag. 1030
Centro Sportivo Italiano (C.S.I.), pag. 768
Collegiata - S. Dalmazzo Martire - Cuorgnè, pagg. 1136, 1137

- S. Lorenzo Martire - Giaveno, pagg. 767, 768
- S. Maria della Scala - Chieri, pag. 1025
- S. Maria della Stella - Rivoli, pagg. 577, 578, 1026

Commissione diocesana per la formazione al Diaconato permanente, pag. 1030
Commissione per gli scrutini dei candidati al Presbiterato, pag. 1030
Congregazione dello Spirito Santo - Avigliana, pag. 352
Consiglio diocesano per gli affari economici, pag. 1282
Consiglio Pastorale diocesano, pag. 1469
Consiglio Presbiterale, pag. 1469
Curia Metropolitana, pagg. 395, 397, 423, 768, 1025, 1030, 1138-1139, 1433, 1468
Federazione Universitaria Cattolica Italiana (F.U.C.I.), pagg. 1031, 1281
Fondazione diocesana “Luigi Enrico Zeglio”, pag. 154
Fondazione Evasio e Maria Pugno, pag. 1468
Fondazione “San Matteo - Insieme contro l’usura”, pag. 153
Forum per il dialogo Chiesa-Città, pag. 1139
Gioventù Operaia Cristiana (Gi.O.C.), pag. 1281
Istituto della Sacra Famiglia - Torino, pag. 1282
Missionarie Diocesane di Gesù Sacerdote, pag. 352
Movimento Ecclesiale di Impegno Culturale (M.E.I.C.), pag. 1281
Movimento Rinascita Cristiana, pag. 768
Opera Assistenza Malati Impediti (O.A.M.I.), pag. 1030
Opera Pia “Avv. Lorenzo Cavalli”, pag. 154
Seminario Maggiore, pag. 768
Seminario Minore, pag. 1030
Servizio diocesano per l’iniziazione cristiana degli adulti, pag. 1281
Servizio per l’edilizia di culto, pag. 1602
Tribunale Diocesano e Metropolitano di Torino, pagg. 352, 1433, 1468
Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese, pag. 1140
U.N.I.T.A.L.S.I. - Sottosezione di Torino, pagg. 424, 1470

Defunti
- sacerdoti diocesani
BALDI can. mons. Sergio (22.5), pag. 578
BERGERA can. Felice (10.10), pag. 1282
BONINO don Andrea (27.9), pag. 1140
CORONGIU don Salvatore (19.1), pag. 83
DAVIDE teol. can. Domenico (26.8), pag. 1032



1650 Indice dell’anno 2000

LIBRA don Bernardino (19.4), pag. 424
RONCO don Onorato (24.7), pag. 1031
SARLI don Pasquale (23.4). pag. 425
VIOLA can. Giovanni (17.1), pag. 82

- diaconi permanenti
BOSA diac. Mario (23.7), pag. 1033
FERRERO diac. Giuseppe (15.10), pag. 1283

Atti del IX Consiglio Presbiterale

Modifica degli Statuti, pag. 1469
Sostituzione di membri, pag. 1469
Verbale della VII Sessione (Pianezza, 30 novembre 1999), pag. 85
Verbale dell’VIII Sessione (Pianezza, 28 gennaio 2000), pag. 427
Verbale della IX Sessione (Pianezza, 12 aprile 2000), pag. 771
Verbale della X Sessione (Pianezza, 9 giugno 2000), pag. 1471

Atti del IX Consiglio Pastorale Diocesano

Modifica degli Statuti, pag. 1469
Sostituzione di membri, pag. 1469

Documentazione

La Dichiarazione congiunta sulla Dottrina della Giustificazione: un motivo di speranza (* Walter 
Kasper), pag. 87

Cooperazione Diocesana :
- Messaggio dell’Arcivescovo, pag. 155
- Interventi e devoluzioni nell’anno 1999, pag. 156
- Cooperazione diocesana: 30 anni di solidarietà (mons. Francesco Peradotto), pag. 157
- Donazioni e testamenti per le opere diocesane, pag. 159

Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese:
- Organico del Tribunale, pag. 160
- Dati statistici relativi all’attività giudiziaria dell’anno 1999, pag. 162
- Inaugurazione dell’Anno Giudiziario 2000 (5 febbraio 2000):

- Saluto del Moderatore, pag. 167
- Relazione del Vicario Giudiziale sull’attività del Tribunale nell’Anno Giudiziario 1999, 

pag. 169
- Intervento del rappresentante degli Avvocati del Foro Ecclesiastico di Torino, pag. 173
- Il valore di prova delle dichiarazioni giudiziali delle parti nelle cause di nullità matrimoniale 

(p. Manuel Jesus Arroba Conde, C.M.F.), pag. 175

L’ecclesiologia della Costituzione Lumen gentium (Card. Joseph Ratzinger), pag. 200

La difesa della vita nel contesto delle politiche e delle normative intemazionali (* Jean-Louis Tauran), 
pag. 212



Indice dell’anno 2000 1651

Accogliere e proteggere la vita dal concepimento sino alla morte naturale, pag. 223

Autonomia del paziente e responsabilità del medico a proposito della “carta dell’autodeterminazione”, 
pag. 228

I Santi, gloria della Trinità (* José Saraiva Martins), pag. 353

XI Giornata Diocesana Caritas (1 aprile 2000):
- Introduzione (don Sergio Baravalle), pag. 432
- Così la nuova evangelizzazione sfida le Caritas parrocchiali (don Giuseppe Trucco), pag. 433
- Opere della Chiesa: la ricchezza del passato per costruire un futuro diverso (don Paolo Ripa

Buschetti di Meana, S.D.B.), pag. 438
- Centri di ascolto e territorio, l’importanza di un progetto in “rete” (Giuseppina Ganio Mego), 

pag. 443
- Obiezione, servizio civile e Anno di Volontariato Sociale: la forza dei giovani cresce anche qui 

(Luca Astolfi), pag. 447
- E allora ... non più e non ancora (don Sergio Baravalle), pag. 450
- Vita da parroco. Ma deve essere proprio così? (Patrizia Spagnolo), pag. 457
- Arriva il nuovo “welfare” italiano, largo alla società civile! (Patrizia Spagnolo), pag. 459
- Intervento conclusivo dell’Arcivescovo (* Severino Poletto), pag. 463

Nota pastorale della Conferenza Episcopale dell’Emilia-Romagna La Chiesa e l’aldilà, pag. 467

Profilattici e valori familiari. A proposito dell’espansione dell’HIV/AIDS (mons. Jacques Suaudeau), 
pag. 476

Convegno Regionale di Pastorale Sanitaria: Società e Sanità dinanzi alla morte: tabù, contraddizioni 
e speranze (13 maggio 2000):
- Introduzione (don Marco Brunetti), pag. 582
- Il morire oggi: tabù e contraddizioni (Salvino Leone), pag. 583
- L’uomo di fronte alla morte: quali paure e speranze (p. Arnaldo Pangrazzi, M.I.), pag. 589
- Tavola Rotonda:

1. La morte: problema e mistero nella società secolare (Luigi Berzano), pag. 595
2. Medicalizzazione della morte (Attilio Salomone), pag. 600
3. La morte rimossa: approccio psicologico (Elena Vergani), pag. 604
4. Cultura della vita e della morte: aspetti etici (don Paolo Mirabella), pag. 606

- Conclusioni (* Livio Maritano), pag. 608

Meditazione nella celebrazione penitenziale per il Giubileo dei Sacerdoti (mons. Bruno Maggioni), 
pag. 611

I rapporti tra la cultura italiana e il “fatto cristiano” (* Card. Giacomo Biffi), pag. 615

Conclusioni del Congresso Europeo dei Movimenti per la vita, pag. 620

Eutanasia: l’Occidente al bivio (p. Joseph Joblin, S.I.), pag. 625

Sulla questione fiscale. Contributo alla riflessione (Commissione diocesana "Giustizia e Pace" di 
Milano), pag. 631

// pellegrinaggio piemontese per il Giubileo dei lavoratori: un Seminario itinerante
Cronaca, pag. 773
Saluto (* Pietro Giachetti), pag. 773
Seminario di Loreto:
- Guida alla lettura, pag. 775
- Chiesa - mondo del lavoro: la riconciliazione della memoria (Maurilio Guasco), pag. 777
- I cambiamenti del lavoro e del suo senso:

- Intervento di Francesco Merloni, pag. 784
- Intervento di Marco Lucchetti, pag. 787



1652 Indice dell’anno 2000

- Intervento di Franco Totaro, pag. 790
- Conclusione di Ettore Morezzi, pag. 793

- Il lavoro di Gesù (mons. Vincenzo Baiocco), pag. 797
- Per una Chiesa che nasce e cresce nel mondo del lavoro. Cinque punti fermi (don

Giovanni Fornero), pag. 799
Verso Subiaco
- San Benedetto, la preghiera e il lavoro (Gian Carlo e Chiara Andrà), pag. 803

Eucaristia ed evangelizzazione (* José Saraiva Martins). pag. 813

Finalità salvifica della legge canonica (* Julìan Herranz), pag. 822

Lettera pastorale della Conferenza Episcopale Portoghese: La Chiesa nella società democratica, pag. 
831

Momenti di rilievo in occasione dell’Ostensione della Sindone:
- Pellegrinaggio del Consiglio Episcopale Permanente della C.E.I.:

- Cronaca, pag. 1141
- Saluto iniziale di Mons. Arcivescovo, pag. 1142
- Omelia del Card. Camillo Ruini, pag. 1142

- Pellegrinaggio del Rappresentante del Patriarcato di Mosca:
- Cronaca, pag. 1144
- Saluto iniziale di Mons. Arcivescovo, pag. 1144
- Intervento conclusivo del Metropolita Kirill, pag. 1145

- Incontro con don Oreste Benzi:
- Cronaca, pag. 1146
- Riflessione di don Oreste Benzi, pag. 1146
- Ringraziamento di Mons. Arcivescovo, pag. 1152

- Incontro con il Card. Carlo Maria Martini:
- Cronaca, pag. 1287
- Riflessione del Card. Carlo Maria Martini, pag. 1287

- Incontro con il Card. Ersilio Tonini:
- Cronaca, pag. 1293
- Riflessione del Card. Carlo Ersilio Tonini, pag. 1293
- Ringraziamento di Mons. Arcivescovo, pag. 1301

- Pellegrinaggio del rappresentante del Patriarca Ecumenico:
- Cronaca, pag. 1302
- Saluto iniziale di Mons. Arcivescovo, pag. 1302
- Intervento conclusivo del Metropolita Gennadios, pag. 1303
- Ringraziamento di Mons. Arcivescovo, pag. 1303

- Pellegrinaggio del Nunzio Apostolico in Italia:
- Cronaca, pag. 1304
- Omelia di Mons. Andrea Cordero Lanza di Montezemolo, pag. 1304

Giornata del Seminario - Resoconto delle offerte relative all’anno 1999-2000. pag. 1153

Cellule staminali umane da embrioni e da organismi adulti (Roberto Colombo), pag. 1168

Ruolo e compiti dei Patroni nelle crisi coniugali (don Valerio Andriano), pag. 1178

Callisto Caravario è Santo!, pag. 1285

Il cristianesimo e il problema della vera religione (La Civiltà Cattolica), pag. 1307

Sulle principali obiezioni sollevate contro la Dichiarazione Dominus Iesus (Intervista al Card. Joseph 
Ratzinger), pag. 1315

Quale accordo è stato raggiunto ad Augsburg? (* Karl Lehmann), pag. 1326



Indice dell’anno 2000 1653

Etica e finanza, pag. 1331

Conclusioni e raccomandazioni dei partecipanti al Congresso teologico-pastorale nel contesto del III 
Incontro Mondiale del Santo Padre con le Famiglie (Roma, 11-13 ottobre 2000), pag. 1358

Islam e Cristianesimo (don Davide Righi - Presentazione degli Arcivescovi e Vescovi dell’Emilia 
Romagna), pag. 1475

Biotecnologie: una speranza per combattere la fame nel mondo? (* Agostino Marchetto), pag. 1491

Oggi, come mai nel passato, l’umanità è a un bivio (* Julian Herranz), pag. 1497

Famiglia e politica (Card. Carlo Maria Martini), pag. 1603

La nuova evangelizzazione (Card. Joseph Ratzinger), pag. 1614

Richiamare i cristiani a riappropriarsi dei singoli contenuti specifici della verità della fede circa il 
destino ultimo dell’uomo e del mondo (Card. Joseph Ratzinger), pag. 1620

Posizione etica e morale della Chiesa in relazione alla droga (* Javier Lozano Barragàn), pag. 1625



CATECHESI È COMUNICARE CON I TUOI FEDELI AD UNO AD UNO...

SISTEMI AUDIO E VIDEO

È LA SOLUZIONE PIÙ SEMPLICE E SICURA
AFFINCHÉ LA PAROLA GIUNGA LIMPIDA E CHIARA

PASS costruisce, installa ed assiste:
— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— radiomicrofoni esenti da disturbi
— sistemi video - grandi schermi
— microfoni “piatti” da altare

PASS inoltre:
— HA UN ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI
— GARANTISCE UNA ACCURATA ASSISTENZA TECNICA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi: 
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario 
Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Chiesa 
Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. 
Alpignano, S. Margherita dei colli, S. 
Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo 
(Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, 
Parr. Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, 
Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco 
(Valdocco), Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, 
Parr. Varisella, Ist. La Salle, Parr. B.ta 
Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, 
Parr. Coassolo.

Interno basilica di Maria Ausiliatrice

10144 TORINO — CORSO REGINA MARGHERITA, 209/a 
(Oli) 473.24.55 /437.47.84

FAX (011)48.23.29



UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56201 - fax 011/51 56209 

ore 9-12
Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56271: ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56203 - fax 011/51 56209 
ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi - tei. 011/51 56296 (ab. 011/96761 45) 
su appuntamento

Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56295 (ab. 0335/632 3590) 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per l'Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56 360 - fax 011/51 56 369 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio dell’Avvocatura - tei. 011/51 56210 - fax 011/51 56209 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56210 - fax 011/51 56209 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56286
ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 011/51 56310 - fax 011/51 56319

ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 011/51 56 220 - fax 011/51 56229
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio Liturgico - tei. 011/5156280 - fax 011/5156 289 
ore 9-12 - 15-18

Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/5371 87 - 53 0626 - fax 011/5371 32
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 011/51 56350
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/51 56340 - fax 011/51 56349
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/51 56335
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 011/538796 - 539052 
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 011/562 52 11 - 562 58 13 - fax 011/562 59 22 
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dell’Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e del­
l’Università - tei. 011/51 56230-fax 011/51 56239 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 011/51 56300 - fax 011/51 56309 
ore 10,30-13 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 011/51 56330
martedì-giovedì-venerdì ore 9-12



.4

IVISTA
IOCESANA
ORINESE (= RDTo)
iciale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

onamento annuale per il 2000 L. 80. 000 - Una copia L. 8. 000
io LXXVII - N. 12 - Dicembre 2000

ettore responsabile: Maggiorino Maitan
Astrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
'azione: Cancelleria della Curia Metropolitana
dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
ministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - corso Matteotti n. 11 - 10121 Torino 
ito Corrente Postale 10532109 - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)

^litografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

1 A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20 B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 5/2001
iato: Giugno 2001


