
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

ANNO LXXVIII 
GENNAIO 2001



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
- il sabato pomeriggio;
- nella SettimanaSanta: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56 240 - fax 011/51 56 249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56333 - fax 011/51 56209

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

, Vicario Generale - ore 9-12
Micchiardi S.E.R. Mons. Pier Giorgio (ab. tei. 011/436 16 10 - 0335/309641)

Pro-Vicari Generali - ore 9-12
Fiandino mons. Guido (ab. tei. 011/568 28 17 - 0349/15741 61)
Operti mons. Mario (ab. tei. 011/436 13 96 - 0333/56743 95)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TO Città:
Lanzetti don Giacomo (ab. tei. 011/38 93 76 - 0.347/24620 67)
venerdì ore 10-12
Distretti pastorali:
TO Nord: Foieri don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - 0347/546 05 94) 
lunedì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Carlo (ab. Carmagnola tei. 011/972.31 71 - 0339/359 68 70) 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Maria don Gabriele (ab. Orbassano tei. 01 1/9002794 - 033.3/6869655) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 011/58 111) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 011/51 56216

Terzarioi don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/311 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/205.3474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani.

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/97200 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità; mi- 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO
Cattaneo don Domenico (tei. uff. 011/51 56360 - ab. 011/521 1557)

(segue nella 111 di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
UFFICIALE PER CLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA METROPOLITANA

Anno LXXVI1I Gennaio 2001

pag-
Atti del Santo Padre

Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte al termine del Grande Giubileo dell’Anno 2000 3
Messaggio per la Quaresima 2001 28
Messaggio per la XXXV Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali 31
Lettera per il II Centenario della nascita del Cardinale Newman 33
Lettera per il Centenario di fondazione dell’Istituto Missioni Consolata 35
Omelia nella conclusione dell’Anno Giubilare (6.1) 38
Incontro con vari Organismi che hanno cooperato per il Giubileo (11.1) 42
Ai Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede (13.1) 44
Al Pontificio Istituto di Musica Sacra nel 90° di fondazione (19.1) 47
Ai partecipanti al Simposio nel decennio dell'Enciclica Redemptoris missio (20.1) 49
Omelia nella conclusione della Settimana di preghiera per l’unità dei cristiani (25.1) 52
Ai partecipanti ad un Congresso Intemazionale di Musica Sacra (27.1 ) 55

Atti della Santa Sede

Pontifìcia Accademia per la Vita:
Cellule staminali umane autologhe e trasferimento di nucleo. Aspetti scientifici ed etici 59

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Consiglio Episcopale Permanente:
Sessione del 22-25 gennaio 2001:

1. Prolusione del Cardinale Presidente 67
2. Comunicato dei lavori 75
3. Dichiarazione per la promozione del servizio civile 80

Presidenza:
- Messaggio agli alunni e alle loro famiglie sull’insegnamento della religione cattolica 81
- Comunicato ufficiale circa il "Movimento impegno e testimonianza ■ Madre dell'Eu­

caristia" ’ 83

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese
Messaggio dei Vescovi Per un impegno dei cristiani nel mondo della scuola 85

SOMMARIO



2

Atti dell’Arcivescovo

Omelia in Cattedrale nella notte di Capodanno 89
Omelia in Cattedrale per la conclusione dell’Anno Giubilare 92
Omelia nella Settimana di preghiera per l’unità dei cristiani 97
Alla celebrazione di ringraziamento e saluto a Mons. Micchiardi:

- Introduzione di Mons. Arcivescovo 99
- Omelia di Mons. Arcivescovo 100
- Saluto di Mons. Micchiardi 103

Omelia per il Centenario di fondazione dei Missionari della Consolata 105
Omelia nella festa di S. Giovanni Bosco 108

Curia Metropolitana

Cancelleria:
Escardinazione - Rinuncia - Termine di ufficio - Trasferimenti - Nomine - Capitolo
Collegiale della SS. Trinità in Torino - Istituto Diocesano per il sostentamento del 
Clero - Nomine e conferme in Istituzioni varie - Parrocchia Madonna Addolorata in 
Torino: affidamento “in solido" - Comunicazione - Sacerdote diocesano defunto 111

Documentazione

Il futuro del lavoro (* Francois Xavier Nguyén Van Thuàn) 117

RIVISTA DIOCESANA TORINESE
Nata nel luglio 1924 per volere dell’Arci vescovo Mons. Giuseppe Gamba, pub­

blica mensilmente gli atti del Santo Padre, della Santa Sede, della Conferenza 
Episcopale Italiana e della Conferenza Episcopale Piemontese che possono interessa­
re i parroci e gli altri sacerdoti. È documento ufficiale per gli atti dell’Arcivescovo e 
della Curia Metropolitana. Vengono inoltre pubblicati gli atti del Consiglio 
Presbiterale e documentazioni varie, che si ritiene utile portare a conoscenza del Clero 
e di quanti operano nella pastorale.

Tenendo conto della sua particolare fisionomia, che la rende strumento necessario 
per la vita dell’Arcidiocesi, l'abbonamento

- è obbligatorio per i parroci e per tutti coloro ai quali sia in qualche modo affi­
data la cura d’anime;

- è vivamente raccomandato a tutti i sacerdoti, i diaconi permanenti, gli opera­
tori pastorali, le comunità di vita consacrata, le associazioni, i movimenti e le aggre­
gazioni laicali (cfr. RDTo 1 [1924], 63).

Copia di Rivista Diocesana Torinese deve essere custodita in tutti gli archivi 
parrocchiali (cfr. Ivi).

Abbonamento annuale per l'anno 2001: Lire 85.000, da versarsi sul Conto 
Corrente Postale 10532109, intestato a “Opera Diocesana Buona Stampa”, 10121 
Torino - corso Matteotti n. 11.



Atti del Santo Padre

Lettera Apostolica

NOVO MILLENNIO INEUNTE
DEL SOMMO PONTEFICE

GIOVANNI PAOLO II
ALL’EPISCOPATO, AL CLERO E AI FEDELI 

AL TERMINE DEL GRANDE GIUBILEO
DELL’ANNO 2000

Ai Confratelli nell'Episcopato, ai sacerdoti e ai diaconi,
a‘ religiosi e alle religiose, a tutti i fedeli laici.

1. All’inizio del nuovo Millennio, mentre si 
chiude il Grande Giubileo in cui abbiamo cele­
brato i duemila anni della nascita di Gesù e un 
nuovo tratto di cammino si apre per la Chiesa, 
riecheggiano nel nostro cuore le parole con cui 
Ur> giorno Gesù, dopo aver parlato alle folle dalla 
barca di Simone, invitò l’Apostolo a «prendere il 
!argo» per la pesca: «Due in altum» (Le 5,4). Pie- 
tfo e i primi compagni si fidarono della parola di 
Cristo, e gettarono le reti. «E avendolo fatto, pre­
sero una quantità enorme di pesci» (Le 5,6).

Due in altum! Questa parola risuona oggi per 
noi, e ci invita a fare memoria grata del passato, 
a vivere con passione il presente, ad aprirci con 
fiducia al futuro: «Gesù Cristo è lo stesso, ieri, 
oggi e sempre!» (Eb 13,8).

Grande è stata quest’anno la gioia della Chie- 
Sa, che si è dedicata a contemplare il volto del 
suo Sposo e Signore. Essa si è fatta più che mai 
Popolo pellegrinante, guidato da Colui che è «il 
^astore grande delle pecore» (Eb 13,20). Con 
Uno straordinario dinamismo, che ha coinvolto 
tanti suoi membri, il Popolo di Dio, qui a Roma, 
come a Gerusalemme e in tutte le singole Chiese 
“cali, è passato attraverso la "Porta Santa” che è 

Cristo. A Lui, traguardo della storia e unico Sal­

vatore del mondo, la Chiesa e lo Spirito hanno 
gridato: «Marana tha - Vieni, Signore Gesù» 
(cfr. Ap 22,17.20; ICor 16,22).

È impossibile misurare l’evento di grazia che, 
nel corso dell’anno, ha toccato le coscienze. Ma 
certamente, «un fiume d’acqua viva», quello che 
perennemente scaturisce «dal trono di Dio e del­
l’Agnello» (cfr. Ap 22, 1), si è riversato sulla 
Chiesa. È l’acqua dello Spirito che disseta e rin­
nova (cfr. Gv 4,14). È1’amore misericordioso del 
Padre che, in Cristo, ci è stato ancora una volta 
svelato e donato. Al termine di quest’anno pos­
siamo ripetere, con rinnovata esultanza, l’antica 
parola della gratitudine: «Celebrate il Signore 
perché è buono, perché eterna è la sua misericor­
dia» (Sai 118[117), 1).

2. Sento perciò il bisogno di rivolgermi a voi, 
carissimi, per condividere il canto della lode. A 
quest’Anno Santo del Duemila avevo pensato, 
come ad una scadenza importante, fin dall'inizio 
del mio Pontificato. Avevo colto, in questa cele­
brazione, un appuntamento provvidenziale, in 
cui la Chiesa, a trentacinque anni dal Concilio 
Ecumenico Vaticano II, sarebbe stata invitata ad 
interrogarsi sul suo rinnovamento per assumere

3



4 Atti del Santo Padre

con nuovo slancio la sua missione evangelizza­
trice.

È riuscito il Giubileo in questo intento? Il 
nostro impegno, con i suoi sforzi generosi e le 
immancabili fragilità, è davanti allo sguardo di 
Dio. Ma non possiamo sottrarci al dovere della 
gratitudine per le "meraviglie” che Dio ha com­
piuto per noi: «Misericordias Domini in aeter­
num cantabo» (Sal 89[88],2).

Al tempo stesso, quanto è avvenuto sotto i 
nostri occhi chiede di essere riconsiderato e, in 
certo senso, decifrato, per ascoltare ciò che lo 
Spirito, lungo quest’anno così intenso, ha detto 
alla Chiesa (cfr. Ap 2,7.11.17 ecc.).

3. Soprattutto, carissimi Fratelli e Sorelle, è 
doveroso per noi proiettarci verso il futuro che ci 
attende. Tante volte, in questi mesi, abbiamo 
guardato al nuovo Millennio che si apre, vivendo 
il Giubileo non solo come memoria del passato, 
ma come profezia dell’avvenire. Bisogna ora far 
tesoro della grazia ricevuta, traducendola in fer­
vore di propositi e concrete linee operative. Un 
compito al quale desidero invitare tutte le Chiese

locali. In ciascuna di esse, raccolta intorno al suo 
Vescovo, nell’ascolto della Parola, nell’unione 
fraterna e nella «frazione del pane» (cfr. At 2,42), 
è «veramente presente e agisce la Chiesa di Cri­
sto, una, santa, cattolica e apostolica»'. È soprat­
tutto nel concreto di ciascuna Chiesa che il 
mistero dell’unico Popolo di Dio assume quella 
speciale configurazione che lo rende aderente ai 
singoli contesti e culture.

Questo radicarsi della Chiesa nel tempo e nel­
lo spazio riflette, in ultima analisi, il movimento 
stesso dell’Incarnazione. È ora dunque che cia­
scuna Chiesa, riflettendo su ciò che lo Spirito ha 
detto al Popolo di Dio in questo speciale anno di 
grazia, ed anzi nel più lungo arco di tempo che va 
dal Concilio Vaticano li al Grande Giubileo, 
compia una verifica del suo fervore e recuperi 
nuovo slancio per il suo impegno spirituale e 
pastorale. È a tal fine che desidero offrire in que­
sta Lettera, a conclusione dell’Anno Giubilare, il 
contributo del mio ministero petrino, perché la 
Chiesa risplenda sempre di più nella varietà dei 
suoi doni e nell’unità del suo cammino.

I. L’INCONTRO CON CRISTO EREDITA DEL GRANDE GIUBILEO

4. «Noi ti rendiamo grazie, Signore Dio onni­
potente» (Ap 11,17). Nella Bolla di indizione del 
Giubileo auspicavo che la celebrazione bimille­
naria del mistero dell'Incarnazione fosse vissuta 
come «un unico, ininterrotto canto di lode alla 
Trinità»2 e insieme «come cammino di riconci­
liazione e come segno di genuina speranza per 
quanti guardano a Cristo ed alla sua Chiesa»’. 
L’esperienza dell’Anno Giubilare si è modulata 
appunto secondo queste dimensioni vitali, rag­
giungendo momenti di intensità che ci hanno 
fatto quasi toccare con mano la presenza miseri­
cordiosa di Dio, dal quale «discende ogni buon 
regalo e ogni dono perfetto» (Gc 1,17).

Penso alla dimensione della lode, innanzi 
tutto. È da qui infatti che muove ogni autentica 
risposta di fede alla rivelazione di Dio in Cristo. 
Il cristianesimo è grazia, è la sorpresa di un Dio 
che, non pago di creare il mondo e l’uomo, si è 
messo al passo con la sua creatura, e dopo aver 
parlato a più riprese e in diversi modi «per mezzo

dei profeti, ultimamente, in questi giorni, ha par­
lato a noi per mezzo del Figlio» (Eh 1,1-2).

In questi giorni! Sì, il Giubileo ci ha fatto sen­
tire che duemila anni di storia sono passati senza 
attenuare la freschezza di quell’“oggi” con cui 
gli angeli annunciarono ai pastori l’evento mera­
viglioso della nascita di Gesù a Betlemme: 
«Oggi vi è nato nella città di Davide un salvato­
re, che è il Cristo Signore» (Le 2,11). Duemila 
anni sono passati, ma resta più che mai viva la 
proclamazione che Gesù fece della sua missione 
davanti ai suoi attoniti concittadini nella sinago­
ga di Nazaret, applicando a sé la profezia di 
Isaia: «Oggi si è adempiuta questa Scrittura che 
voi avete udito con i vostri orecchi» (Le 4,21). 
Duemila anni sono passati, ma toma sempre con­
solante per i peccatori bisognosi di misericordia 
- e chi non lo è? - quell’“oggi” della salvezza 
che sulla Croce aprì le porte del Regno di Dio al 
ladrone pentito: «In verità ti dico, oggi sarai con 
me nel Paradiso» (Le 23,43).'

1 Concilio Vaticano II, Decr. sull'ufficio pastorale dei Vescovi Christus Dominus, 11.
2 Bolla Incarnationis mysterium (29 novembre 1998), 3: A4S 91 (1999), 132.
’ Ibid., 4: l.c„ 133.



Atti del Santo Padre 5

La pienezza del tempo

5. La coincidenza di questo Giubileo con 
l’ingresso in un nuovo Millennio ha certamente 
favorito, senza alcun cedimento a fantasie mille­
nariste, la percezione del mistero di Cristo nel 
grande orizzonte della storia della salvezza. Il 
cristianesimo è religione calata nella storia! È 
sul terreno della storia, infatti, che Dio ha voluto 
stabilire con Israele un’alleanza e preparare così 
•a nascita del Figlio dal grembo di Maria nella 
«pienezza del tempo» (Gal 4,4). Colto nel suo 
mistero divino e umano. Cristo è il fondamento e 
il centro della storia, ne è il senso e la meta ulti­
ma. È per mezzo di Lui, infatti. Verbo e immagi­
ne del Padre, che «tutto è stato fatto» (Gv 1,3; 
cfr. Col 1,15). La sua Incarnazione, culminante

Purificazione della memoria

6. Perché il nostro occhio potesse essere più 
puro per contemplare il mistero, quest’Anno 
Giubilare è stato fortemente caratterizzato dalla 
richiesta di perdono. E ciò è stato vero non solo 
Per i singoli che si sono interrogati sulla propria 
vita, per implorare misericordia e ottenere il 
dono speciale dell’indulgenza, ma per l’intera 
Chiesa, che ha voluto ricordare le infedeltà con 
cui tanti suoi figli, nel corso della storia, hanno 
gettato ombra sul suo volto di Sposa di Cristo.

A questo esame di coscienza ci eravamo a 
lungo disposti, consapevoli che la Chiesa, com­
prendendo nel suo seno i peccatori, è «santa e

। testimoni della fede

7. La viva coscienza penitenziale, tuttavia, 
n°n ci ha impedito di rendere gloria al Signore 
Per quanto ha operato in tutti i secoli, e in parti­
colare nel secolo che ci siamo lasciati alle spalle, 
assicurando alla sua Chiesa una grande schiera 
di santi e di martiri. Per alcuni di essi l’Anno 
Giubilare è stato anche l’anno della Beatificazio- 
ne o Canonizzazione. Riferita a Pontefici ben 
noti alla storia o ad umili figure di laici e religio­
si, da un Continente all’altro del globo, la santità 
c apparsa più che mai la dimensione che meglio 
esprime il mistero della Chiesa. Messaggio elo-

nel mistero pasquale e nel dono dello Spirito, 
costituisce il cuore pulsante del tempo, l’ora 
misteriosa in cui il Regno di Dio si è fatto vicino 
(cfr. Me 1,15), anzi ha messo radici, come seme 
destinato a diventare un grande albero (cfr. Me 
4,30-32), nella nostra storia.

«Gloria a te. Cristo Gesù, oggi e sempre tu 
regnerai». Con questo canto mille e mille volte 
ripetuto, abbiamo quest’anno contemplato Cristo 
quale ce lo presenta l’Apocalisse: «l’Alfa e l’O­
mega, il Primo e l’Ultimo, il principio e la fine» 
(Ap 22,13). E contemplando Cristo, abbiamo 
insieme adorato il Padre e lo Spirito, l’unica e 
indivisa Trinità, mistero ineffabile in cui tutto ha 
la sua origine e tutto il suo compimento.

sempre bisognosa di purificazione»'1. Convegni 
scientifici ci hanno aiutato a focalizzare quegli 
aspetti in cui lo spirito evangelico, nel corso dei 
primi due Millenni, non sempre ha brillato. 
Come dimenticare la toccante Liturgia del 12 
marzo 2000, in cui io stesso, nella Basilica di San 
Pietro, fissando lo sguardo sul Crocifisso, mi 
sono fatto voce della Chiesa chiedendo perdono 
per il peccato di tutti i suoi figli? Questa “purifi­
cazione della memoria” ha rafforzato i nostri 
passi nel cammino verso il futuro, rendendoci 
insieme più umili e vigili nella nostra adesione al 
Vangelo.

quente che non ha bisogno di parole, essa rap­
presenta al vivo il volto di Cristo.

Molto si è fatto poi, in occasione dell’Anno 
Santo, per raccogliere le memorie preziose dei 
Testimoni della fede nel secolo XX. Li abbiamo 
commemorati il 7 maggio 2000, insieme con i 
rappresentanti delle altre Chiese e Comunità 
ecclesiali, nello scenario suggestivo del Colos­
seo, simbolo delle antiche persecuzioni. È un’e­
redità da non disperdere, da consegnare a un 
perenne dovere di gratitudine e a un rinnovato 
proposito di imitazione.

* Concilio Vaticano 11, Cost. dogm. sulla Chiesa Lumen gentium, 8.



6 Atti del Santo Padre

Chiesa pellegrinante

8. Quasi mettendosi sulle orme dei Santi, si 
sono avvicendati qui a Roma, presso le Tombe 
degli Apostoli, innumerevoli figli della Chiesa, 
desiderosi di professare la propria fede, confes­
sare i propri peccati e ricevere la misericordia 
che salva. Il mio sguardo quest’anno non è rima­
sto soltanto impressionato dalle folle che hanno 
riempito Piazza San Pietro durante molte cele­
brazioni. Non di rado mi sono soffermato a guar­
dare le lunghe file di pellegrini in paziente attesa 
di varcare la Porta Santa. In ciascuno di essi cer­
cavo di immaginare una storia di vita, fatta di 
gioie, ansie, dolori; una storia incontrata da Cri-

I giovani

9. I numerosi incontri giubilati hanno visto 
radunarsi le più diverse categorie di persone, 
registrando una partecipazione davvero impres­
sionante, che talvolta ha messo a dura prova 
l'impegno degli organizzatori e degli animatori, 
sia ecclesiali che civili. Desidero approfittare di 
questa Lettera per esprimere a tutti il mio grazie 
più cordiale. Ma al di là del numero, ciò che tante 
volte mi ha commosso è stata la constatazione 
dell’impegno serio di preghiera, di riflessione, di 
comunione, che questi incontri hanno per lo più 
manifestato.

E come non ricordare specialmente il gioioso 
ed entusiasmante raduno dei giovani? Se c'è 
un’immagine del Giubileo dell’Anno 2000 che 
più di altre resterà viva nella memoria, sicura­
mente è quella della marea di giovani con i quali 
ho potuto stabilire una sorta di dialogo privile­
giato, sul filo di una reciproca simpatia e di 
un'intesa profonda. È stato così fin dal benvenu­
to che ho loro dato in Piazza San Giovanni in 
Laterano e in Piazza San Pietro. Poi li ho visti 
sciamare per la Città, allegri come devono essere 
i giovani, ma anche pensosi, desiderosi di pre­
ghiera, di “senso", di amicizia vera. Non sarà 
facile, né per loro stessi, né per quanti li hanno

Pellegrini delle varie categorie

10. Non posso ovviamente soffermarmi in 
dettaglio sui singoli eventi giubilari. Ciascuno di 
essi ha avuto il suo carattere e ha lasciato il suo 
messaggio non solo a quanti vi hanno preso parte 
direttamente, ma anche a quanti ne hanno avuto

sto, e che nel dialogo con Lui riprendeva il suo 
cammino di speranza.

Osservando poi il continuo fluire dei gruppi, ne 
traevo come un’immagine plastica della Chiesa 
pellegrinante, di quella Chiesa posta, come dice 
Sant'Agostino, «fra le persecuzioni del mondo e 
le consolazioni di Dio» ’. A noi non è dato di osser­
vare che il volto più esteriore di questo evento sin­
golare. Chi può misurare le meraviglie di grazia, 
che si sono realizzate nei cuori? Conviene tacere e 
adorare, fidandosi umilmente detrazione miste­
riosa di Dio e cantandone l'amore senza fine: 
«Misericordias Domini in aeternum cantabo!».

osservati, cancellare dalla memoria quella setti­
mana in cui Roma si è fatta "giovane coi giova­
ni". Non sarà possibile dimenticare la celebrazio­
ne eucaristica di Tor Vergata.

Ancora una volta, i giovani si sono rivelati per 
Roma e per la Chiesa un dono speciale dello Spi­
rito di Dio. C'è talvolta, quando si guarda ai gio­
vani, con i problemi e le fragilità che li segnano 
nella società contemporanea, una tendenza al pes­
simismo. Il Giubileo dei Giovani ci ha come 
“spiazzati”, consegnandoci invece il messaggio di 
una gioventù che esprime un anelito profondo, 
nonostante possibili ambiguità, verso quei valori 
autentici che hanno in Cristo la loro pienezza. 
Non è forse Cristo il segreto della vera libertà e 
della gioia profonda del cuore? Non è Cristo l’a­
mico supremo c insieme l’educatore di ogni 
autentica amicizia? Se ai giovani Cristo è presen­
tato col suo vero volto, essi lo sentono come una 
risposta convincente e sono capaci di accoglierne 
il messaggio, anche se esigente e segnato dalla 
Croce. Per questo, vibrando al loro entusiasmo, 
non ho esitato a chiedere loro una scelta radicale 
di fede e di vita, additando un compito stupendo: 
quello di farsi «sentinelle del mattino» (cfr. Is 
21,11-12) in questa aurora del nuovo Millennio.

notizia o vi hanno partecipato a distanza, attra­
verso i mass media. Ma come non ricordare il 
tono festoso del primo grande incontro dedicato 
ai bambini? Iniziare con loro, significava in certo 
minio rispettare il monito di Gesù: «Lasciate che

' De civ. Dei XVIII, 51.2: PI. 41, 641; cfr. l.umen gentium. 8.



Atti del Santo Padre 7

i bambini vengano a me» (Me 10,14). Significa­
va forse ancor più ripetere il gesto che Egli 
compì, quando «pose in mezzo» un bambino e ne 
fece il simbolo stesso dell'atteggiamento da 
assumere, se si vuole entrare nel Regno di Dio 
(cfr. Mt 18,2-4).

Così, in certo senso, è sulle orme dei bam­
bini che sono venuti a chiedere la misericordia 
giubilare le più varie categorie di adulti: dagli 
anziani ai malati e disabili, dai lavoratori delle 
officine e dei campi agli sportivi, dagli artisti 
ai docenti universitari, dai Vescovi e presbiteri 
alle persone di vita consacrata, dai politici ai 
giornalisti fino ai militari, venuti a ribadire il 
senso del loro servizio come un servizio alla 
pace.

Grande respiro ebbe il raduno dei lavoratori, 
svoltosi il 1° maggio nella tradizionale data della 
festa del lavoro. Ad essi chiesi di vivere la spiri- 
tualità del lavoro, ad imitazione di San Giuseppe 
e di Gesù stesso. Il loro Giubileo mi offrì inoltre 
l’occasione per pronunciare un forte invito a 
sanare gli squilibri economici e sociali esistenti 
nel mondo del lavoro, e a governare con decisio­
ne i processi della globalizzazione economica in 
funzione della solidarietà e del rispetto dovuto a 
ciascuna persona umana.

Il Congresso Eucaristico Internazionale

li. Nella logica di quest'Anno Giubilare, un 
significato qualificante doveva avere il Congres­
so Eucaristico Internazionale. E lo ha avuto! Se 
l'Eucaristia è il sacrificio di Cristo che si rende 
Presente tra noi, poteva la sua presenza reale non 
essere al centro dell’Anno Santo dedicato all'in- 
carnazione del Verbo? Fu previsto, proprio per 
questo, come anno «intensamente eucaristico»* e 
così abbiamo cercato di viverlo. Al tempo stesso,

I'» dimensione ecumenica

12. Si comprenderà che mi sia spontaneo par­
lare soprattutto del Giubileo visto dalla Sede di 
dietro. Non dimentico tuttavia di aver voluto io 
stesso che la sua celebrazione avesse luogo a 
Pieno titolo anche nelle Chiese particolari, ed è lì 
che la maggior parte dei fedeli ha potuto ottene­
re le grazie speciali e, in particolare, l'indulgen- 
Za legata all'Anno Giubilare. Resta comunque 
s'gnificativo che numerose Diocesi abbiano sen-

1 bambini, con la loro incontenibile festosità, 
sono tornati nel Giubileo delle Famiglie, in cui 
sono stati additati al mondo come “primavera 
della famiglia e della società". Davvero eloquen­
te è stato questo incontro giubilare, in cui tante 
famiglie, provenienti dalle diverse regioni del 
mondo, sono venute ad attingere con rinnovato 
fervore la luce di Cristo sul disegno originario di 
Dio a loro riguardo (cfr. Me 10,6-8; Mt 19,4-6). 
Esse si sono impegnate a irradiarla verso una cul­
tura che rischia di smarrire in modo sempre più 
preoccupante il senso stesso del matrimonio e 
dell'istituto familiare.

Tra gli incontri più toccanti, poi, rimane per 
me quello che ho avuto con i carcerati di Regina 
Coeli. Nei loro occhi ho letto il dolore, ma anche 
il pentimento e la speranza. Per loro il Giubileo è 
stato a titolo tutto speciale un “anno di miseri­
cordia”.

Simpatico, infine, negli ultimi giorni dell'an­
no, l'incontro con il mondo dello spettacolo, che 
tanta forza di attrazione esercita sull'animo della 
gente. Alle persone coinvolte in questo settore ho 
ricordato la grande responsabilità di proporre, 
con il lieto divertimento, messaggi positivi, 
moralmente sani, capaci di infondere fiducia e 
amore alla vita.

come poteva mancare, accanto al ricordo della 
nascita del Figlio, quello della Madre? Maria è 
stata presente nella celebrazione giubilare non 
solo attraverso opportuni e qualificati Convegni, 
ma soprattutto attraverso il grande Atto di affida­
mento con cui, affiancato da buona parte dell’E­
piscopato mondiale, ho consegnato alla sua pre­
mura materna la vita degli uomini e delle donne 
del nuovo Millennio.

tito il desiderio di rendersi presenti, con vasti 
gruppi di fedeli, anche qui a Roma. La Città eter­
na ha così manifestato ancora una volta il suo 
ruolo provvidenziale di luogo in cui le ricchezze 
e i doni di ogni singola Chiesa, ed anzi di ogni 
singola Nazione e cultura, si armonizzano nella 
“cattolicità”, perché l'unica Chiesa di Cristo 
manifesti in modo sempre più eloquente il suo 
mistero di sacramento di unità’.

* Cfr. Giovanni Paolo II. 1-ctt Ap. Tertio Millennio adveniente ( IO novembre 1994). 55: 445 87 ( 1995). 38. 
’ Cfr. I.umen gentium, 1.



8 Atti del Santo Padre

Un’attenzione speciale avevo anche chiesto 
che si riservasse nel programma dell’Anno Giu­
bilare alla dimensione ecumenica. Quale occa­
sione più propizia, per incoraggiare il cammino 
verso la piena comunione, che la comune cele­
brazione della nascita di Cristo? Molti sforzi 
sono stati compiuti a tale scopo, e rimane lumi­
noso rincontro ecumenico nella Basilica di San 
Paolo, il 18 gennaio 2000, quando per la prima 
volta nella storia una Porta Santa è stata aperta 
congiuntamente dal Successore di Pietro, dal Pri­
mate Anglicano e da un Metropolita del Patriar­
cato Ecumenico di Costantinopoli, alla presenza

Il pellegrinaggio in Terra Santa

13. E come poi non ricordare il mio persona­
le Giubileo sulle strade della Terrà Santal Avrei 
desiderato iniziarlo ad Ur dei Caldei, per metter­
mi quasi sensibilmente sulle orme di Abramo 
«nostro padre nella fede» (cfr. Rm 4,11-16). 
Dovetti invece accontentarmi di una tappa solo 
spirituale, con la suggestiva "Liturgia della Paro­
la" celebrata il 23 febbraio nell'Aula Paolo VI. 
Venne subito dopo il pellegrinaggio vero e pro­
prio, seguendo l'itinerario della storia della sal­
vezza. Ebbi così la gioia di sostare al Monte 
Sinai, nello scenario del dono del Decalogo e 
della prima Alleanza. Ripresi un mese più tardi il 
cammino, toccando il Monte Nebo e recandomi 
poi negli stessi luoghi abitati e santificati dal 
Redentore. È difficile esprimere la commozione 
che ho provato nel poter venerare i luoghi della 
nascita e della vita di Cristo, a Betlemme e a 
Nazaret, nel celebrare l’Eucaristia nel Cenacolo, 
nello stesso luogo della sua istituzione, nel rime-

li debito internazionale

14. Il Giubileo è stato anche - e non poteva 
essere diversamente - un grande evento di carità. 
Fin dagli anni preparatori, avevo fatto appello ad 
una maggiore e più operosa attenzione ai proble­
mi della povertà che ancora travagliano il 
mondo. Un particolare significato ha assunto, in 
questo scenario, il problema del debito interna­
zionale dei Paesi poveri. Nei confronti di questi 
ultimi, un gesto di generosità era nella logica 
stessa del Giubileo, che nella sua originaria con­
figurazione biblica era appunto il tempo in cui la 
comunità si impegnava a ristabilire giustizia e 
solidarietà nei rapporti tra le persone, restituendo 
anche i beni materiali sottratti. Sono lieto di 
osservare che recentemente i Parlamenti di molti 
degli Stati creditori hanno votato un sostanziale

di rappresentanti di Chiese e Comunità ecclesia­
li di tutto il mondo. In questa linea sono andati 
anche alcuni importanti incontri con Patriarchi 
ortodossi e Capi di altre Confessioni cristiane. 
Ricordo, in particolare, la recente visita di S.S. 
Karekin II, Patriarca Supremo e Catholicos di 
tutti gli Armeni. Inoltre tanti fedeli di altre Chie­
se e Comunità ecclesiali hanno partecipato agli 
incontri giubilati delle singole categorie. Il cam­
mino ecumenico resta certo faticoso, forse lungo, 
ma ci anima la speranza di essere guidati dalla 
presenza del Risorto e dalla forza inesauribile del 
suo Spirito, capace di sorprese sempre nuove.

ditare il mistero della Croce sul Golgota, dove 
Egli ha dato la vita per noi. In quei luoghi, anco­
ra tanto travagliati e anche recentemente fune­
stati dalla violenza, ho potuto sperimentare 
un’accoglienza straordinaria non soltanto da 
parte dei figli della Chiesa, ma anche da parte 
delle comunità israeliana e palestinese. Intensa è 
stata poi la mia emozione nella preghiera presso 
il Muro del Pianto e nella visita al Mausoleo di 
Yad Vashem, ricordo agghiacciante delle vittime 
dei campi di sterminio nazisti. Quel pellegrinag­
gio è stato un momento di fraternità e di pace, 
che mi piace raccogliere come uno dei più bei 
doni dell’evento giubilare. Ripensando al clima 
vissuto in quei giorni, non posso non esprimere 
l'augurio sentito di una sollecita c giusta solu­
zione dei problemi ancora aperti in quei luoghi 
santi, congiuntamente cari agli ebrei, ai cristiani 
e ai musulmani.

condono del debito bilaterale a carico dei Paesi 
più poveri c indebitati. Faccio voti che i rispetti­
vi Governi diano compimento, in tempi brevi, a 
queste decisioni parlamentari. Piuttosto proble­
matica si è rivelata invece la questione del debi­
to multilaterale, contratto dai Paesi più poveri 
con gli Organismi finanziari intemazionali. C'è 
da augurarsi che gli Stati membri di tali Organiz­
zazioni, soprattutto quelli che hanno un maggio­
re peso decisionale, riescano a trovare i necessa­
ri consensi per arrivare alla rapida soluzione di 
una questione, da cui dipende il cammino di svi­
luppo di molti Paesi, con pesanti conseguenze 
per la condizione economica ed esistenziale di 
tante persone.



Atti del Santo Padre 9

Un dinamismo nuovo

15. Sono, queste, soltanto alcune delle linee 
emergenti dall’esperienza giubilare. Essa lascia 
impressi in noi tanti ricordi. Ma se volessimo 
ricondurre al nucleo essenziale la grande eredità 
che essa ci consegna, non esiterei ad individuar­
lo nella contemplazione del volto di Cristo: Lui 
considerato nei suoi lineamenti storici e nel suo 
mistero, accolto nella sua molteplice presenza 
nella Chiesa e nel mondo, confessato come senso 
della storia e luce del nostro cammino.

Ora dobbiamo guardare avanti, dobbiamo 
"prendere il largo", fiduciosi nella parola di Cri­
sto: Due in altum! Ciò che abbiamo fatto que­
st’anno non può giustificare una sensazione di 
appagamento ed ancor meno indurci ad un atteg­
giamento di disimpegno. Al contrario, le espe­
rienze vissute devono suscitare in noi un dinami­
smo nuovo, spingendoci a investire l'entusiasmo 
provato in iniziative concrete. Gesù stesso ci 
ammonisce: «Nessuno che ha messo mano all'a­
ratro e poi si volge indietro, è adatto per il regno

di Dio» (Le 9,62). Nella causa del Regno non c'è 
tempo per guardare indietro, tanto meno per ada­
giarsi nella pigrizia. Molto ci attende, e dobbia­
mo per questo porre mano ad un’efficace pro­
grammazione pastorale post-giubilare.

È tuttavia importante che quanto ci proporre­
mo, con l'aiuto di Dio, sia profondamente radi­
cato nella contemplazione e nella preghiera. 
Il nostro è tempo di continuo movimento che 
giunge spesso fino all’agitazione, col facile 
rischio del “fare per fare”. Dobbiamo resistere a 
questa tentazione, cercando di “essere” prima 
che di "fare”. Ricordiamo a questo proposito il 
rimprovero di Gesù a Marta: «Tu ti preoccupi e ti 
agiti per molte cose, ma una sola è la cosa di cui 
c’è bisogno» (Le 10,41-42). In questo spirito, 
prima di proporre alla vostra considerazione 
alcune linee operative, desidero parteciparvi 
qualche spunto di meditazione sul mistero di Cri­
sto, fondamento assoluto di ogni nostra azione 
pastorale.

II. UN VOLTO DA CONTEMPLARE

16. «Vogliamo vedere Gesù» (Gv 12,21). 
Questa richiesta, fatta all'Apostolo Filippo da 
alcuni Greci che si erano recati a Gerusalemme 
Per il pellegrinaggio pasquale, è riecheggiata spi­
ritualmente anche alle nostre orecchie in questo 
Anno Giubilare. Come quei pellegrini di duemi­
la anni fa, gli uomini del nostro tempo, magari 
non sempre consapevolmente, chiedono ai cre­
denti di oggi non solo di "parlare" di Cristo, ma 
m certo senso di farlo loro "vedere”. E non è 
•orse compito della Chiesa riflettere la luce di 
Cristo in ogni epoca della storia, fame risplende-

Ua testimonianza dei Vangeli

17. E la contemplazione del volto di Cristo 
non può che ispirarsi a quanto di Lui ci dice la 
Sacra Scrittura, che è, da capo a fondo, attraver­
sata dal suo mistero, oscuramente additato nel- 
l'Antico Testamento, pienamente rivelato nel 
Nuovo, al punto che San Girolamo sentenzia con 
V|gore: «L'ignoranza delle Scritture è ignoranza 
‘li Cristo stesso»". Restando ancorati alla Scrittu- 
ra. ci apriamo all'azione dello Spirito (cfr. Gv

re il volto anche davanti alle generazioni del 
nuovo Millennio?

La nostra testimonianza sarebbe, tuttavia, 
insopportabilmente povera, se noi per primi non 
fossimo contemplatori del suo volto. Il Grande 
Giubileo ci ha sicuramente aiutati ad esserlo più 
profondamente. A conclusione del Giubileo, 
mentre riprendiamo il cammino ordinario, por­
tando nell'animo la ricchezza delle esperienze 
vissute in questo periodo specialissimo, lo 
sguardo resta più che mai fisso sul volto del 
Signore.

15,26), che è all'origine di quegli scritti, e insie­
me alla testimonianza degli Apostoli (cfr. Ibid., 
27), che hanno fatto esperienza viva di Cristo, il 
Verbo della vita, lo hanno visto con i loro occhi, 
udito con le loro orecchie, toccato con le loro 
mani (cfr. IGv 1,1).

Quella che ci giunge per loro tramite è una 
visione di fede, suffragata da una precisa testi­
monianza storica: una testimonianza veritiera.

‘ -Ignoratio enim Scripturarum ignoratio Christi est- (Comm. in Is, Prol.: PL 24. 17).



10 Atti del Santo Padre

che i Vangeli, pur nella loro complessa redazione 
e con un’intenzionalità primariamente cateche­
tica, ci consegnano in modo pienamente atten­
dibile’.

18. 1 Vangeli in realtà non pretendono di 
essere una biografia completa di Gesù secondo i 
canoni della moderna scienza storica. Da essi tut­
tavia il volto del Nazareno emerge con sicuro 
fondamento storico, giacché gli Evangelisti si 
preoccuparono di delinearlo raccogliendo testi­
monianze affidabili (cfr. Le 1,3) e lavorando su 
documenti sottoposti al vigile discernimento 
ecclesiale. Fu sulla base di queste testimonianze 
della prima ora che essi, sotto l’azione illumi­
nante dello Spirito Santo, appresero il dato uma­
namente sconcertante della nascita verginale di 
Gesù da Maria, sposa di Giuseppe. Da chi lo 
aveva conosciuto durante i circa trent’anni da 
Lui trascorsi a Nazaret (cfr. Le 3,23), raccolsero 
i dati sulla sua vita di «figlio del carpentiere» (Mt 
13,55) e «carpentiere» Egli stesso, ben collocato 
nel quadro della sua parentela (cfr. Me 6,3). Ne 
registrarono la religiosità, che lo spingeva a 
recarsi con i suoi in pellegrinaggio annuale al 
tempio di Gerusalemme (cfr. Le 2,41) e soprat­
tutto lo rendeva abituale frequentatore della sina­
goga della sua città (cfr. Le 4,16).

Le notizie si fanno poi più ampie, pur senza 
essere un resoconto organico e dettagliato, per il

La via della fede

19. «E i discepoli gioirono al vedere il Signo­
re» (Gv 20,20). Il volto che gli Apostoli contem­
plarono dopo la risurrezione era lo stesso di quel 
Gesù col quale avevano vissuto circa tre anni, e 
che ora li convinceva della verità strabiliante 
della sua nuova vita mostrando loro «le mani e il 
costato» (Ibid.). Certo, non fu facile credere. I 
discepoli di Emmaus credettero solo dopo un 
faticoso itinerario dello spirito (cfr. Le 24,13-35). 
L’Apostolo Tommaso credette solo dopo aver 
constatato il prodigio (cfr. Gv 20,24-29). In 
realtà, per quanto si vedesse e si toccasse il suo 
corpo, solo la fede poteva varcare pienamente il 
mistero di quel volto. Era, questa, un’esperienza 
che i discepoli dovevano aver fatto già nella vita 
storica di Cristo, negli interrogativi che affiora­
vano alla loro mente ogni volta che si sentivano 
interpellati dai suoi gesti e dalle sue parole. A 
Gesù non si arriva davvero che per la via della 
fede, attraverso un cammino di cui il Vangelo 
stesso sembra delinearci le tappe nella ben nota

periodo del ministero pubblico, a partire dal mo­
mento in cui il giovane Galileo si fa battezzare da 
Giovanni Battista al Giordano, e forte della testi­
monianza dall’alto, con la consapevolezza di 
essere il «figlio prediletto» (Le 3,22), inizia la 
sua predicazione dell’avvento del Regno di Dio, 
illustrandone le esigenze e la potenza attraverso 
parole e segni di grazia e misericordia. I Vangeli 
ce lo presentano così in cammino per città e vil­
laggi, accompagnato da dodici Apostoli da Lui 
scelti (cfr. Me 3,13-19), da un gruppo di donne 
che li assistono (cfr. Le 8,2-3), da folle che lo 
cercano o lo seguono, da malati che ne invocano 
la potenza guaritrice, da interlocutori che ne 
ascoltano, con vario profitto, le parole.

La narrazione dei Vangeli converge poi nel 
mostrare la crescente tensione che si verifica tra 
Gesù e i gruppi emergenti della società religiosa 
del suo tempo, fino alla crisi finale, che ha il suo 
drammatico epilogo sul Golgota. È l’ora delle 
tenebre, a cui segue una nuova, radiosa e defini­
tiva aurora. I racconti evangelici si chiudono 
infatti mostrando il Nazareno vittorioso sulla 
morte, ne additano la tomba vuota e lo seguono 
nel ciclo delle apparizioni, nelle quali i discepo­
li, prima perplessi e attoniti, poi colmi di indici­
bile gioia, lo sperimentano vivente e radioso, e 
da Lui ricevono il dono dello Spirito (cfr. Gv 
20,22) e il mandato di annunciare il Vangelo a 
«tutte le nazioni» (Mt 28,19).

scena di Cesarea di Filippo (cfr. Mt 16,13-20). 
Ai discepoli, quasi facendo una sorta di primo 
bilancio della sua missione, Gesù chiede che 
cosa la «gente» pensi di Lui, ricevendone come 
risposta: «Alcuni Giovanni il Battista, altri Elia, 
altri Geremia o uno dei profeti» (Mt 16,14). 
Risposta sicuramente elevata, ma distante ancora 
- e quanto! - dalla verità. Il popolo arriva a intra­
vedere la dimensione religiosa decisamente ecce­
zionale di questo rabbi che parla in modo così 
affascinante, ma non riesce a collocarlo oltre 
quegli uomini di Dio che hanno scandito la storia 
di Israele. Gesù, in realtà, è ben altro! È appun­
to questo passo ulteriore di conoscenza, che 
riguarda il livello profondo della sua persona, 
quello che Egli si aspetta dai «suoi»: «Voi chi 
dite che io sia?» (Mt 16,15). Solo la fede profes­
sata da Pietro, e con lui dalla Chiesa di tutti i 
tempi, va al cuore, raggiungendo la profondità 
del mistero: «Tu sei il Cristo, il figlio del Dio 
vivente» (Mt 16,16).

’ Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. dogm. sulla divina rivelazione Dei Verbum, 19.



Atti del Santo Padre 11

20. Com’era arrivato Pietro a questa fede? E 
che cosa viene chiesto a noi, se vogliamo met­
terci in maniera sempre più convinta sulle sue 
orme? Matteo ci dà una indicazione illuminante 
nelle parole con cui Gesù accoglie la confessio­
ne di Pietro: «Né la carne né il sangue te l’han­
no rivelato, ma il Padre mio che sta nei cieli» 
(16,17). L’espressione “carne e sangue” evoca 
l’uomo e il modo comune di conoscere. Questo 
modo comune, nel caso di Gesù, non basta. È 
necessaria una grazia di “rivelazione” che viene 
dal Padre (cfr. Ibid.). Luca ci offre un’indica­
zione che va nella stessa direzione, quando an­
nota che questo dialogo con i discepoli si svol­
se «mentre Gesù si trovava in un luogo apparta-

La profondità del mistero

21. Il Verbo e la carne, la gloria divina e la 
sua tenda tra gli uomini! È nell’unione intima e 
indissociabile di queste due polarità che sta l’i­
dentità di Cristo, secondo la formulazione classi­
ca del Concilio di Calcedonia (a. 451): «una per­
sona in due nature». La persona è quella, e solo 
quella, del Verbo eterno. Figlio del Padre. Le due 
nature, senza confusione alcuna, ma anche senza 
alcuna possibile separazione, sono quella divina 
e quella umana1".

Siamo consapevoli della limitatezza dei nostri 
concetti e delle nostre parole. La formula, pur 
sempre umana, è tuttavia attentamente calibrata 
nel suo contenuto dottrinale e ci consente di 
affacciarci, in qualche modo, sull'abisso del 
mistero. Sì, Gesù è vero Dio e vero uomo! Come 
l’Apostolo Tommaso, la Chiesa è continuamente 
invitata da Cristo a toccare le sue piaghe, a rico­
noscerne cioè la piena umanità assunta da Maria, 
consegnata alla morte, trasfigurata dalla risurre­
zione: «Metti qua il tuo dito e guarda le mie 
mani; stendi la tua mano, e mettila nel mio costa­
to» (Gv 20,27). Come Tommaso la Chiesa si pro­
stra adorante davanti al Risorto, nella pienezza 
del suo splendore divino, e perennemente escla­
ma: «Mio Signore e mio Dio!» (Gv 20,28).

22. «Il Verbo si è fatto carne» (Gv 1,14). 
Questa folgorante presentazione giovannea del 
mistero di Cristo è confermata da tutto il Nuovo 
Testamento. In questa linea si pone anche l’Apo-

to a pregare» (Le 9,18). Ambedue le indicazio­
ni convergono nel farci prendere coscienza del 
fatto che alla contemplazione piena del volto 
del Signore non arriviamo con le sole nostre 
forze, ma lasciandoci prendere per mano dalla 
grazia. Solo l'esperienza del silenzio e della 
preghiera offre l’orizzonte adeguato in cui può 
maturare e svilupparsi la conoscenza più vera, 
aderente e coerente, di quel mistero, che ha la 
sua espressione culminante nella solenne pro­
clamazione dell’Evangelista Giovanni: «E il 
Verbo si fece carne e venne ad abitare in mezzo 
a noi; e noi vedemmo la sua gloria, gloria come 
di unigenito dal Padre, pieno di grazia e di 
verità» (Gv 1,14).

stolo Paolo quando afferma che il Figlio di Dio è 
«nato dalla stirpe di Davide secondo la carne» 
(Rm 1,3; cfr. 9,5). Se oggi, col razionalismo che 
serpeggia in tanta parte della cultura contempo­
ranea, è soprattutto la fede nella divinità di Cri­
sto che fa problema, in altri contesti storici e cul­
turali ci fu piuttosto la tendenza a sminuire o dis­
solvere la concretezza storica dell’umanità di 
Gesù. Ma per la fede della Chiesa è essenziale e 
irrinunciabile affermare che davvero il Verbo «si 
è fatto carne» ed ha assunto tutte le dimensioni 
dell'umano, tranne il peccato (cfr. Eb 4,15). In 
questa prospettiva, l’Incarnazione è veramente 
una kenosi, uno “spogliarsi”, da parte del Figlio 
di Dio, di quella gloria che Egli possiede dall’e- 
temità (cfr. FU 2,6-8; l Pt 3,18).

D’altra parte, questo abbassamento del Figlio 
di Dio non è fine a se stesso; tende piuttosto alla 
piena glorificazione di Cristo, anche nella sua 
umanità: «Per questo Dio l’ha esaltato e gli ha 
dato il nome che è al di sopra di ogni altro nome; 
perché nel nome di Gesù ogni ginocchio si pieghi 
nei cieli, sulla terra e sotto terra; e ogni lingua 
proclami che Gesù Cristo è il Signore, a gloria di 
Dio Padre» (FU 2,9-11 ),

23. «Il tuo volto, Signore, io cerco» (Sai 
27 [26], 8). L’antico anelito del Salmista non 
poteva ricevere esaudimento più grande e sor­
prendente che nella contemplazione del volto di 
Cristo. In Lui veramente Dio ci ha benedetti, e ha

10 «Seguendo i santi Padri, all'unanimità, noi insegniamo a confessare un solo e medesimo Figlio, il Signore 
nostro Gesù Cristo, perfetto nella sua divinità e perfetto nella sua umanità, vero Dio e vero uomo [...] uno e me­
desimo Cristo Signore unigenito; da riconoscersi in due nature, senza confusione, immutabili, indivise, insepara- 
bili [...] Egli non è diviso o separato in due persone, ma è un unico e medesimo figlio, unigenito. Dio. Verbo e 
Signore Gesù Cristo»: DS 301-302.



12 Atti del Santo Padre

fatto «splendere il suo volto» sopra di noi (cfr. 
Sai 67 [66|, 3). Al tempo stesso, Dio e uomo qual 
è. Egli ci rivela anche il volto autentico dell'uo­
mo, «svela pienamente l’uomo all’uomo»".

Gesù è «l’uomo nuovo» (£/4,24; cfr. Col 
3,10) che chiama a partecipare alla sua vita divi­
na l'umanità redenta. Nel mistero dell’Incarna­
zione sono poste le basi per un’antropologia che 
può andare oltre i propri limiti e le proprie con-

Volto del Figlio

24. Questa identità divino-umana emerge con 
forza dai Vangeli, che ci offrono una serie di ele­
menti grazie ai quali possiamo introdurci in quel­
la “zona-limite” del mistero, rappresentata dal- 
l'auto-coscienza di Cristo. La Chiesa non dubita 
che nel loro racconto gli Evangelisti, ispirati dal­
l’Alto, abbiano colto correttamente, nelle parole 
pronunciate da Gesù, la verità della sua persona 
e della coscienza che Egli ne aveva. Non è forse 
questo che ci vuol dire Luca, raccogliendo le 
prime parole di Gesù, appena dodicenne, nel 
tempio di Gerusalemme? Egli appare già allora 
consapevole di essere in una relazione unica con 
Dio, quale è quella propria del “figlio”. Alla 
Madre, infatti, che gli fa notare l’angoscia con 
cui lei e Giuseppe lo hanno cercato, Gesù rispon­
de senza esitazione: «Perché mi cercavate? Non 
sapevate che io devo occuparmi delle cose del 
Padre mio?» (Le 2,49). Non meraviglia dunque 
che, nella maturità, il suo linguaggio esprima 
decisamente la profondità del suo mistero, come 
è abbondantemente sottolineato sia dai Vangeli

Volto dolente

25. La contemplazione del volto di Cristo ci 
conduce così ad accostare l’aspetto più parados­
sale del suo mistero quale emerge nell’ora estre­
ma, l’ora della Croce. Mistero nel mistero, 
davanti al quale l’essere umano non può che pro­
strarsi in adorazione.

Passa davanti al nostro sguardo l'intensità 
della scena dell'agonia nell’orto degli Ulivi. 
Gesù, oppresso dalla previsione della prova che 
lo attende, solo davanti a Dio, lo invoca con la 
sua abituale e tenera espressione di confidenza: 
«Abbà, Padre». Gli chiede di allontanare da Lui, 
se possibile, il calice della sofferenza (cfr. Me 
14,36). Ma il Padre sembra non voler ascoltare la

traddizioni, muovendosi verso Dio stesso, anzi, 
verso il traguardo della "divinizzazione”, attra­
verso l’inserimento in Cristo dell’uomo redento, 
ammesso all'intimità della vita trinitaria. Su que­
sta dimensione soteriologica del mistero dell'In­
carnazione i Padri hanno tanto insistito: solo per­
ché il Figlio di Dio è diventato veramente uomo, 
l’uomo può, in Lui e attraverso di Lui, divenire 
realmente figlio di DioIJ.

sinottici (cfr. Mt 11,27; Le 10,22), sia soprattut­
to dall'Evangelista Giovanni. Nella sua auto­
coscienza Gesù non ha alcun dubbio: «Il Padre è 
in me e io nel Padre» (Gv 10,38).

Per quanto sia lecito ritenere che, per la con­
dizione umana che lo faceva crescere «in sapien­
za, età e grazia» (Le 2,52), anche la coscienza 
umana del suo mistero progredisse fino all’e­
spressione piena della sua umanità glorificata, 
non c’è dubbio che già nella sua esistenza stori­
ca Gesù avesse consapevolezza della sua identità 
di Figlio di Dio. Giovanni lo sottolinea fino ad 
affermare che fu, in definitiva, per questo, che 
venne respinto e condannato: cercavano infatti di 
ucciderlo «perché non soltanto violava il sabato, 
ma chiamava Dio suo Padre, facendosi uguale a 
Dio» (Gv 5,18). Nello scenario del Getsemani e 
del Golgota, la coscienza umana di Gesù sarà 
sottoposta alla prova più dura. Ma nemmeno il 
dramma della passione e morte riuscirà a intac­
care la sua serena certezza di essere il Figlio del 
Padre celeste.

voce del Figlio. Per riportare all’uomo il volto 
del Padre, Gesù ha dovuto non soltanto assume­
re il volto dell'uomo, ma caricarsi persino del 
"volto" del peccato. «Colui che non aveva cono­
sciuto peccato, Dio lo trattò da peccato in nostro 
favore, perché noi potessimo diventare per 
mezzo di lui giustizia di Dio» (2Cor 5,21).

Non finiremo mai di indagare l'abisso di que­
sto mistero. E tutta l’asprezza di questo parados­
so che emerge nel grido di dolore, apparente­
mente disperato, che Gesù leva sulla croce: 
«Elol, Eloì, lemà sabactàni?, che significa: Dio 
mio, Dio mio, perché mi hai abbandonato?» (Me 
15,34). È possibile immaginare uno strazio più

" Concilio Vaticano II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 22.
” Osserva a tal proposito Sant'Atanasio: «L'uomo non poteva essere divinizzato rimanendo unito a una crea­

tura. se il Figlio non fosse vero Dio» (Discorso II contro gli Ariani, 70: PC 26. 425 B ■ 426 G).



Atti del Santo Padre 13

grande, un’oscurità più densa? In realtà, l’ango­
scioso “perché" rivolto al Padre con le parole ini­
ziali del Salmo 22, pur conservando tutto il reali­
smo di un indicibile dolore, si illumina con il 
senso dell’intera preghiera, in cui il Salmista uni­
sce insieme, in un intreccio toccante di sentimen­
ti, la sofferenza e la confidenza. Continua infatti 
•1 Salmo: «In te hanno sperato i nostri padri, 
hanno sperato e tu li hai liberati [...] Da me non 
stare lontano, poiché l’angoscia è vicina e nessu­
no mi aiuta» (22[21 ],5.12).

26. Il grido di Gesù sulla croce, carissimi 
Fratelli e Sorelle, non tradisce l’angoscia di un 
disperato, ma la preghiera del Figlio che offre la 
sua vita al Padre nell’amore, per la salvezza di 
tutti. Mentre si identifica col nostro peccato, 
“abbandonato” dal Padre, Egli si "abbandona” 
nelle mani del Padre. 1 suoi occhi restano fissi sul 
Padre. Proprio per la conoscenza e l’esperienza 
che solo Lui ha di Dio, anche in questo momen­
to di oscurità Egli vede limpidamente la gravità 
del peccato e soffre per esso. Solo Lui, che vede 
il Padre e ne gioisce pienamente, misura fino in 
fondo che cosa significhi resistere col peccato al 
suo amore. Prima ancora, e ben più che nel 
corpo, la sua passione è sofferenza atroce dell’a­
nima. La tradizione teologica non ha evitato di 
chiedersi come potesse, Gesù, vivere insieme 
l’unione profonda col Padre, di sua natura fonte 
di gioia e di beatitudine, e l’agonia fino al grido 
dell’abbandono. La compresenza di queste due 
dimensioni apparentemente inconciliabili è in 
realtà radicata nella profondità insondabile del­
l'unione ipostatica.

27. Di fronte a questo mistero, accanto all’in­
dagine teologica, un aiuto rilevante può venirci

Volto del Risorto

28. Come nel Venerdì e nel Sabato Santo, la 
Chiesa continua a restare in contemplazione di 
questo volto insanguinato, nel quale è nascosta la 
v>ta di Dio ed offerta la salvezza del mondo. Ma 
*a sua contemplazione del volto di Cristo non 
Può fermarsi all'Immagine di Lui crocifisso. Egli 

il Risorto! Se così non fosse, vana sarebbe la 
nostra predicazione e vana la nostra fede (cfr. 
^or 15,14). La risurrezione fu la risposta del 
Fadre alla sua obbedienza, come ricorda la Lette- 
ra agli Ebrei: «Egli nei giorni della sua vita ter- 
rena offrì preghiere e suppliche con forti grida e

da quel grande patrimonio che è la "teologia vis­
suta" dei Santi. Essi ci offrono indicazioni pre­
ziose che consentono di accogliere più facilmen­
te l'intuizione della fede, e ciò in forza delle par­
ticolari luci che alcuni di essi hanno ricevuto 
dallo Spirito Santo, o persino attraverso l'espe­
rienza che essi stessi hanno fatto di quegli stati 
terribili di prova che la tradizione mistica descri­
ve come "notte oscura". Non rare volte i Santi 
hanno vissuto qualcosa di simile all'esperienza 
di Gesù sulla croce nel paradossale intreccio di 
beatitudine e di dolore. Nel Dialogo della Divina 
Provvidenza Dio Padre mostra a Caterina da 
Siena come nelle anime sante possa essere pre­
sente la gioia insieme alla sofferenza: «E l'anima 
se ne sta beata e dolente: dolente per i peccati del 
prossimo, beata per l'unione e per l'affetto della 
carità che ha ricevuto in se stessa. Costoro imita­
no l'immacolato Agnello, l'Unigenito Figlio 
mio, il quale stando sulla croce era beato e dolen­
te»". Allo stesso modo Teresa di Lisieux vive la 
sua agonia in comunione con quella di Gesù, 
verificando in se stessa proprio il paradosso di 
Gesù beato e angosciato: «Nostro Signore nel­
l'orto degli Ulivi godeva di tutte le gioie della 
Trinità, eppure la sua agonia non era meno cru­
dele. È un mistero, ma le assicuro che, da ciò che 
provo io stessa, ne capisco qualcosa» “. È una 
testimonianza illuminante! Del resto, la» stessa 
narrazione degli Evangelisti dà fondamento a 
questa percezione ecclesiale della coscienza di 
Cristo, quando ricorda che, pur nel suo abisso di 
dolore. Egli muore implorando il perdono per i 
suoi carnefici (cfr. Le 23,34) ed esprimendo al 
Padre il suo estremo abbandono filiale: «Padre, 
nelle tue mani consegno il mio spirito» (Le 
23,46).

lacrime a colui che poteva liberarlo da morte e fu 
esaudito per la sua pietà. Pur essendo Figlio, 
imparò l'obbedienza dalle cose che patì e, reso 
perfetto, divenne causa di salvezza eterna per 
tutti coloro che gli obbediscono» (5,7-9).

È a Cristo risorto che ormai la Chiesa guarda. 
Lo fa ponendosi sulle orme di Pietro, che versò 
lacrime per il suo rinnegamento, e riprese il suo 
cammino confessando a Cristo, con comprensi­
bile trepidazione, il suo amore: «Tu sai che io ti 
amo» (Gv 21,15.17). Lo fa accompagnandosi a 
Paolo, che lo incontrò sulla via di Damasco e ne

" N. 78.
“ Ultimi Colloqui. Quaderno giallo, 6 luglio 1897: Opere complete, Città del Vaticano 1997. 1003.



14 Atti del Santo Padre

restò folgorato: «Per me il vivere è Cristo, e il 
morire un guadagno» (FU 1,21).

A duemila anni di distanza da questi eventi, la 
Chiesa li rivive come se fossero accaduti oggi. 
Nel volto di Cristo essa, la Sposa, contempla il 
suo tesoro, la sua gioia. «Dulcis lesu memoria,

dans vera cordis gaudia»: quanto è dolce il ricor­
do di Gesù, fonte di vera gioia del cuore! Confor­
tata da questa esperienza, la Chiesa riprende oggi 
il suo cammino, per annunciare Cristo al mondo, 
all'inizio del Terzo Millennio: Egli «è lo stesso 
ieri, oggi e sempre» (Eb 13,8).

III. RIPARTIRE DA CRISTO

29. «Ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino 
alla fine del mondo» (Mt 28,20). Questa certez­
za, carissimi Fratelli e Sorelle, ha accompagnato 
la Chiesa per due Millenni, ed è stata ora rav­
vivata nei nostri cuori dalla celebrazione del 
Giubileo. Da essa dobbiamo attingere un rinno­
vato slancio nella vita cristiana, facendone anzi 
la forza ispiratrice del nostro cammino. È nella 
consapevolezza di questa presenza tra noi del 
Risorto che ci poniamo oggi la domanda rivolta 
a Pietro a Gerusalemme, subito dopo il suo 
discorso di Pentecoste: «Che cosa dobbiamo fa­
re?» (At 2,37).

Ci interroghiamo con fiducioso ottimismo, 
pur senza sottovalutare i problemi. Non ci sedu­
ce certo la prospettiva ingenua che, di fronte alle 
grandi sfide del nostro tempo, possa esserci una 
formula magica. No, non una formula ci salverà, 
ma una Persona, e la certezza che essa ci infon­
de: lo sono con voi!

Non si tratta, allora, di inventare un "nuovo 
programma". Il programma c’è già: è quello di 
sempre, raccolto dal Vangelo e dalla viva Tradi­
zione. Esso si incentra, in ultima analisi, in Cri­
sto stesso, da conoscere, amare, imitare, per 
vivere in Lui la vita trinitaria, e trasformare con 
Lui la storia fino al suo compimento nella Geru­
salemme celeste. È un programma che non cam­
bia col variare dei tempi e delle culture, anche se 
del tempo e della cultura tiene conto per un dia­
logo vero e una comunicazione efficace. Questo 
programma di sempre è il nostro per il Terzo Mil­
lennio.

È necessario tuttavia che esso si traduca in 
orientamenti pastorali adatti alle condizioni di 
ciascuna comunità. Il Giubileo ci ha offerto 
l'opportunità straordinaria di impegnarci, per 
alcuni anni, in un cammino unitario di tutta la 
Chiesa, un cammino di catechesi articolata sul 
tema trinitario e accompagnata da specifici 
impegni pastorali finalizzati a una feconda espe­
rienza giubilare. Ringrazio per l'adesione cor­
diale con cui è stata ampiamente accolta la pro­

posta da me fatta nella Lettera Apostolica Tertio 
Millennio adveniente. Ora non è più un tra­
guardo immediato che si delinea davanti a noi. 
ma il più grande e impegnativo orizzonte della 
pastorale ordinaria. Dentro le coordinate univer­
sali e irrinunciabili è necessario che l’unico pro­
gramma del Vangelo continui a calarsi, come da 
sempre avviene, nella storia di ciascuna realtà 
ecclesiale. È nelle Chiese locali che si possono 
stabilire quei tratti programmatici concreti - 
obiettivi e metodi di lavoro, formazione e valo­
rizzazione degli operatori, ricerca dei mezzi 
necessari - che consentono all'annuncio di Cri­
sto di raggiungere le persone, plasmare le co­
munità, incidere in profondità mediante la testi­
monianza dei valori evangelici nella società e 
nella cultura.

Esorto, perciò, vivamente i Pastori delle Chie­
se particolari, aiutati dalla partecipazione delle 
diverse componenti del Popolo di Dio, a delinea­
re con fiducia le tappe del cammino futuro, sin­
tonizzando le scelte di ciascuna Comunità dioce­
sana con quelle delle Chiese limitrofe e con quel­
le della Chiesa universale.

Tale sintonia sarà certamente facilitata dal 
lavoro collegiale, ormai divenuto abituale, che 
viene svolto dai Vescovi nelle Conferenze Epi­
scopali e nei Sinodi. Non è forse stato questo 
anche il senso delle Assemblee continentali del 
Sinodo dei Vescovi, che hanno scandito la prepa­
razione al Giubileo, elaborando linee significa­
tive per l’odierno annuncio del Vangelo nei 
molteplici contesti e nelle diverse culture? Que­
sto ricco patrimonio di riflessione non deve es­
sere lasciato cadere, ma reso concretamente ope­
rativo.

È dunque un'entusiasmante opera di ripresa 
pastorale che ci attende. Un’opera che ci coin­
volge tutti. Desidero tuttavia additare, a comune 
edificazione ed orientamento, alcune priorità 
pastorali, che l'esperienza stessa del Grande 
Giubileo ha fatto emergere con particolare forza 
al mio sguardo.



Atti del Santo Padre 15

La santità

30. E in primo luogo non esito a dire che la 
prospettiva in cui deve porsi tutto il cammino 
pastorale è quella della santità. Non era forse 
questo il senso ultimo dell'indulgenza giubilare, 
quale grazia speciale offerta da Cristo perché la 
vita di ciascun battezzato potesse purificarsi e 
rinnovarsi profondamente?

Mi auguro che. tra coloro che hanno parteci­
pato al Giubileo, siano stati tanti a godere di tale 
grazia, con piena coscienza del suo carattere esi­
gente. Finito il Giubileo, ricomincia il cammino 
ordinario, ma additare la santità resta più che mai 
un’urgenza della pastorale.

Occorre allora riscoprire, in tutto il suo valo­
re programmatico, il capitolo V della Costituzio­
ne dogmatica sulla Chiesa Lumen gentium, dedi­
cato alla "vocazione universale alla santità". Se i 
Padri conciliari diedero a questa tematica tanto 
risalto, non fu per conferire una sorta di tocco 
spirituale all’ecclesiologia, ma piuttosto per 
fame emergere una dinamica intrinseca e qualifi­
cante. La riscoperta della Chiesa come “miste­
ro", ossia come popolo «adunato dall'unità del 
Padre e del Figlio e dello Spirito» ”, non poteva 
non comportare anche la riscoperta della sua 
"santità”, intesa nel senso fondamentale dell’ap­
partenenza a Colui che è per antonomasia il 
Santo, il «tre volte Santo» (cfr. Is 6,3). Professa­
re la Chiesa come santa significa additare il suo 
volto di Sposa di Cristo, per la quale Egli si è 
donato, proprio al fine di santificarla (cfr. Ef 
5,25-26). Questo dono di santità, per così dire, 
oggettiva, è offerto a ciascun battezzato.

Ma il dono si traduce a sua volta in un compi­
to, che deve governare l’intera esistenza cristiana: 
«Questa è la volontà di Dio, la vostra santifica­
zione» (ITs 4,3). È un impegno che non riguarda 
solo alcuni cristiani: «TUtti i fedeli di qualsiasi 
stato o grado sono chiamati alla pienezza della 
vita cristiana e alla perfezione della carità» “.

31. Ricordare questa elementare verità, po­
nendola a fondamento della programmazione

pastorale che ci vede impegnati all’inizio del 
nuovo Millennio, potrebbe sembrare, di primo 
acchito, qualcosa di scarsamente operativo. Si 
può forse “programmare" la santità? Che cosa 
può significare questa parola, nella logica di un 
piano pastorale?

In realtà, porre la programmazione pastorale 
nel segno della santità è una scelta gravida di con­
seguenze. Significa esprimere la convinzio­
ne che, se il Battesimo è un vero ingresso nella 
santità di Dio attraverso l’inserimento in Cristo 
e l’inabitazione del suo Spirito, sarebbe un con­
trosenso accontentarsi di una vita mediocre, vis­
suta all'insegna di un'etica minimalistica e di una 
religiosità superficiale. Chiedere a un catecume­
no: «Vuoi ricevere il Battesimo?» significa al 
tempo stesso chiedergli: «Vuoi diventare santo?». 
Significa porre sulla sua strada il radicalismo del 
discorso della Montagna: «Siate perfetti come è 
perfetto il Padre vostro celeste» (Mt 5,48).

Come il Concilio stesso ha spiegato, questo 
ideale di perfezione non va equivocato come se 
implicasse una sorta di vita straordinaria, pratica­
bile solo da alcuni “geni" della santità. Le vie 
della santità sono molteplici, e adatte alla voca­
zione di ciascuno. Ringrazio il Signore che mi ha 
concesso di beatificare e canonizzare, in questi 
anni, tanti cristiani, e tra loro molti laici che si 
sono santificati nelle condizioni più ordinarie 
della vita. È ora di riproporre a tutti con convin­
zione questa "misura alta" della vita cristiana 
ordinaria: tutta la vita della comunità ecclesiale 
e delle famiglie cristiane deve portare in questa 
direzione. È però anche evidente che i percorsi 
della santità sono personali, ed esigono una vera 
e propria pedagogia della santità, che sia capace 
di adattarsi ai ritmi delle singole persone. Essa 
dovrà integrare le ricchezze della proposta rivol­
ta a tutti con le forme tradizionali di aiuto perso­
nale e di gruppo e con forme più recenti offerte 
nelle associazioni e nei movimenti riconosciuti 
dalla Chiesa.

La preghiera

32. Per questa pedagogia della santità c'è 
bisogno di un cristianesimo che si distingua 
innanzi tutto nelfarre della preghiera. L’Anno 
Giubilare è stato un anno di più intensa preghie­
ra, personale e comunitaria. Ma sappiamo bene

che anche la preghiera non va data per scontata. 
È necessario imparare a pregare, quasi appren­
dendo sempre nuovamente quest’arte dalle lab­
bra stesse del Maestro divino, come i primi 
discepoli: «Signore, insegnaci a pregare!» (Le

” S. Cipriano, De Orai. Dom„ 23: PL 4, 553; cfr. Lumen gentium, 4.
Lumen gentium, 40.



16 Atti del Santo Padre

11,1). Nella preghiera si sviluppa quel dialogo 
con Cristo che ci rende suoi intimi: «Rimanete in 
me e io in voi» (Gv 15,4). Questa reciprocità è la 
sostanza stessa, l'anima della vita cristiana ed è 
condizione di ogni autentica vita pastorale. Rea­
lizzata in noi dallo Spirito Santo, essa ci apre, 
attraverso Cristo ed in Cristo, alla contemplazio­
ne del volto del Padre. Imparare questa logica tri­
nitaria della preghiera cristiana, vivendola piena­
mente innanzi tutto nella liturgia, culmine e fonte 
della vita ecclesiale1’, ma anche nell'esperienza 
personale, è il segreto di un cristianesimo vera­
mente vitale, che non ha motivo di temere il futu­
ro, perché continuamente toma alle sorgenti e in 
esse si rigenera.

33. E non è forse un "segno dei tempi” che si 
registri oggi, nel mondo, nonostante gli ampi 
processi di secolarizzazione, una diffusa esigen­
za di spiritualità, che in gran parte si esprime 
proprio in un rinnovato bisogno di preghiera? 
Anche le altre religioni, ormai ampiamente pre­
senti nei Paesi di antica cristianizzazione, offro­
no le proprie risposte a questo bisogno, e lo 
fanno talvolta con modalità accattivanti. Noi che 
abbiamo la grazia di credere in Cristo, rivelatore 
del Padre e Salvatore del mondo, abbiamo il 
dovere di mostrare a quali profondità possa por­
tare il rapporto con Lui.

La grande tradizione mistica della Chiesa, sia 
in Oriente che in Occidente, può dire molto a 
tal proposito. Essa mostra come la preghiera 
possa progredire, quale vero e proprio dialogo 
d'amore, fino a rendere la persona umana total­
mente posseduta dall'Amato divino, vibrante al 
tocco dello Spirito, filialmente abbandonata nel 
cuore del Padre. Si fa allora l’esperienza viva 
della promessa di Cristo: «Chi mi ama sarà 
amato dal Padre mio e anch’io lo amerò e mi 
manifesterò a lui» (Gv 14,21). Si tratta di un 
cammino interamente sostenuto dalla grazia, che 
chiede tuttavia forte impegno spirituale e co­
nosce anche dolorose purificazioni (la “notte 
oscura"), ma approda, in diverse forme possibili, 
all’indicibile gioia vissuta dai mistici come 
“unione sponsale”. Come dimenticare qui, tra 
tante luminose testimonianze, la dottrina di 
San Giovanni della Croce e di Santa Teresa 
d’Avila?

Sì, carissimi Fratelli e Sorelle, le nostre comu­
nità cristiane devono diventare autentiche "scuo­

le" di preghiera, dove rincontro con Cristo non 
si esprima soltanto in implorazione di aiuto, ma 
anche in rendimento di grazie, lode, adorazione, 
contemplazione, ascolto, ardore di affetti, fino ad 
un vero “invaghimento” del cuore. Una preghie­
ra intensa, dunque, che tuttavia non distoglie dal­
l’impegno nella storia: aprendo il cuore all’amo- 
re di Dio, lo apre anche all’amore dei fratelli, e 
rende capaci di costruire la storia secondo il dise­
gno di Dio".

34. Certo alla preghiera sono in particolare 
chiamati quei fedeli che hanno avuto il dono 
della vocazione ad una vita di speciale consacra­
zione: questa li rende, per sua natura, più dispo­
nibili all’esperienza contemplativa, ed è impor­
tante che essi la coltivino con generoso impegno. 
Ma ci si sbaglierebbe a pensare che i comuni cri­
stiani si possano accontentare di una preghiera 
superficiale, incapace di riempire la loro vita. 
Specie di fronte alle numerose prove che il 
mondo d’oggi pone alla fede, essi sarebbero non 
solo cristiani mediocri, ma “cristiani a rischio". 
Correrebbero, infatti, il rischio insidioso di veder 
progressivamente affievolita la loro fede, e 
magari finirebbero per cedere al fascino di "sur­
rogati", accogliendo proposte religiose alternati­
ve e indulgendo persino alle forme stravaganti 
della superstizione.

Occorre allora che l'educazione alla preghie­
ra diventi in qualche modo un punto qualificante 
di ogni programmazione pastorale, lo stesso mi 
sono orientato a dedicare le prossime catechesi 
del mercoledì alla riflessione sui Salmi, comin­
ciando da quelli delle Lodi, con cui la preghiera 
pubblica della Chiesa ci invita a consacrare e 
orientare le nostre giornate. Quanto gioverebbe 
che non solo nelle comunità religiose, ma anche 
in quelle parrocchiali, ci si adoperasse maggior­
mente perché tutto il clima fosse pervaso di pre­
ghiera. Occorrerebbe valorizzare, col debito 
discernimento, le forme popolari, e soprattutto 
educare a quelle liturgiche. Una giornata della 
comunità cristiana, in cui si coniughino insieme i 
molteplici impegni pastorali e di testimonianza 
nel mondo con la celebrazione eucaristica e 
magari con la recita di Lodi e Vespri, è forse più 
“pensabile" di quanto ordinariamente non si 
creda. L'esperienza di tanti gruppi cristianamen­
te impegnati, anche a forte componente laicale, 
lo dimostra.

17 Cfr. Concilio Vaticano li, Cost. sulla sacra liturgia Sacrosanctum Concilium. 10.
11 Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede. Lctt. su alcuni aspetti della meditazione cristiana Ora­

tionis formas (15 ottobre 1989): MS 82 (1990), 362-379.



Atti del Santo Padre 17

L'Eucaristia domenicale

35. Il massimo impegno va posto dunque 
nella liturgia, «il culmine verso cui tende l’azio­
ne della Chiesa e, insieme, la fonte da cui pro­
mana tutta la sua virtù»”. Nel secolo XX, specie 
dal Concilio in poi, molto è cresciuta la comunità 
cristiana nel modo di celebrare i Sacramenti e 
soprattutto l'Eucaristia. Occorre insistere in que­
sta direzione, dando particolare rilievo 'M'Euca­
ristia domenicale e alla stessa domenica, sentita 
come giorno speciale della fede, giorno del 
Signore risorto e del dono dello Spirito, vera 
Pasqua della settimana1". Da duemila anni, il 
tempo cristiano è scandito dalla memoria di quel 
«primo giorno dopo il sabato» (Me 16,2.9; Le 
24,1; Gv 20,1), in cui Cristo risorto portò agli 
Apostoli il dono della pace e dello Spirito (cfr. 
Gv 20,19-23). La verità della risurrezione di Cri­
sto è il dato originario su cui poggia la fede cri­
stiana (cfr. ICor 15,14), evento che si colloca al 
centro del mistero del tempo, e prefigura l'ultimo 
giorno, quando Cristo ritornerà glorioso. Non 
sappiamo quali eventi ci riserverà il Millennio 
che sta iniziando, ma abbiamo la certezza che 
esso resterà saldamente nelle mani di Cristo, il 
«Re dei re e Signore dei signori» (Ap 19,16), e 
proprio celebrando la sua Pasqua, non solo una 
volta all’anno, ma ogni domenica, la Chiesa con­
tinuerà ad additare ad ogni generazione «ciò che 
costituisce l’asse portante della storia, al quale si

riconducono il mistero delle origini e quello del 
destino finale del mondo»21.

36. Vorrei pertanto insistere, nel solco della 
Dies Domini, perché la partecipazione all’Euca­
ristia sia veramente, per ogni battezzato, il cuore 
della domenica: un impegno irrinunciabile, da 
vivere non solo per assolvere a un precetto, ma 
come bisogno di una vita cristiana veramente 
consapevole e coerente. Stiamo entrando in un 
Millennio che si prefigura caratterizzato da un 
profondo intreccio di culture e religioni anche 
nei Paesi di antica cristianizzazione. In molte 
regioni i cristiani sono, o stanno diventando, un 
«piccolo gregge» (Le 12,32). Ciò li pone di fron­
te alla sfida di testimoniare con maggior forza, 
spesso in condizione di solitudine e di difficoltà, 
gli aspetti specifici della propria identità. Il dove­
re della partecipazione eucaristica ogni domeni­
ca è uno di questi. L'Eucaristia domenicale, rac­
cogliendo settimanalmente i cristiani come fami­
glia di Dio intorno alla mensa della Parola e del 
Pane di vita, è anche l'antidoto più naturale alla 
dispersione. Essa è il luogo privilegiato dove la 
comunione è costantemente annunciata e coltiva­
ta. Proprio attraverso la partecipazione eucaristi­
ca, il giorno del Signore diventa anche il giorno 
della Chiesa22, che può svolgere così in modo 
efficace il suo ruolo di sacramento di unità.

Il sacramento della Riconciliazione

37. Un rinnovato coraggio pastorale vengo 
poi a chiedere perché la quotidiana pedagogia 
delle comunità cristiane sappia proporre in modo 
suadente ed efficace la pratica del sacramento 
della Riconciliazione. Come ricorderete, nel 
1984 intervenni su questo tema con l’Esortazio­
ne post-sinodale Reconciliatio et paenitentia, che 
raccoglieva i frutti di riflessione di un’Assem­
blea del Sinodo dei Vescovi dedicata a questa 
problematica. Invitavo allora a fare ogni sforzo 
per fronteggiare la crisi del "senso del peccato" 
che si registra nella cultura contemporanea’’', ma 
più ancora invitavo a far riscoprire Cristo come 
mysterium pietatis, Colui nel quale Dio ci mostra

il suo cuore compassionevole e ci riconcilia pie­
namente a sé. È questo il volto di Cristo che 
occorre far riscoprire anche attraverso il sacra­
mento della Penitenza, che è per un cristiano «la 
via ordinaria per ottenere il perdono e la remis­
sione dei suoi peccati gravi commessi dopo il 
Battesimo»24. Quando il menzionato Sinodo 
affrontò il problema, stava sotto gli occhi di tutti 
la crisi del Sacramento, specialmente in alcune 
regioni del mondo. I motivi che ne erano all'ori­
gine non sono svaniti in questo breve arco di 
tempo. Ma l’Anno Giubilare, che è stato partico­
larmente caratterizzato dal ricorso alla Penitenza 
sacramentale, ci ha offerto un messaggio inco-

" Sacrosanctum Concilium. IO.
“ Cfr. Giovanni Paolo 11, Lett. Ap. Dies Domini (31 maggio 1998), 19: A4S 90 (1998), 724.
11 lbid.,2:1.C..K4.
22 Cfr. Ibid., 35: l.c., 734.
“ Cfr. n. 18: AAS 77 (1985), 224.
14 Ibid., 31: l.c., 258.



18 Atti del Santo Padre

raggiante, da non lasciar cadere: se molti, e tra 
essi anche tanti giovani, si sono accostati con 
frutto a questo Sacramento, probabilmente è 
necessario che i Pastori si armino di maggior 
fiducia, creatività e perseveranza nel presentarlo 
e farlo valorizzare. Non dobbiamo arrenderci,

carissimi Fratelli nel sacerdozio, di fronte a crisi 
temporanee! 1 doni del Signore - e i Sacramenti 
sono tra i più preziosi - vengono da Colui che 
ben conosce il cuore dell’uomo ed è il Signore 
della storia.

Il primato della grazia

38. Impegnarci con maggior fiducia, nella 
programmazione che ci attende, ad una pastorale 
che dia tutto il suo spazio alla preghiera, perso­
nale e comunitaria, significa rispettare un princi­
pio essenziale della visione cristiana della vita: il 
primato della grazia. C’è una tentazione che da 
sempre insidia ogni cammino spirituale e la stes­
sa azione pastorale: quella di pensare che i risul­
tati dipendano dalla nostra capacità di fare e di 
programmare. Certo, Iddio ci chiede una reale 
collaborazione alla sua grazia, e dunque ci invita 
ad investire, nel nostro servizio alla causa del 
Regno, tutte le nostre risorse di intelligenza e di 
operatività. Ma guai a dimenticare che «senza 
Cristo non possiamo far nulla» (cfr. Gv 15,5).

La preghiera ci fa vivere appunto in questa 
verità. Essa ci ricorda costantemente il primato di 
Cristo e, in rapporto a Lui, il primato della vita

interiore e della santità. Quando questo principio 
non è rispettato, c’è da meravigliarsi se i proget­
ti pastorali vanno incontro al fallimento e lascia­
no nell’animo un avvilente senso di frustrazione? 
Facciamo allora l’esperienza dei discepoli nell’e­
pisodio evangelico della pesca miracolosa: 
«Abbiamo faticato tutta la notte e non abbiamo 
preso nulla» (Le 5,5). È quello il momento della 
fede, della preghiera, del dialogo con Dio, per 
aprire il cuore all'onda della grazia e consentire 
alla parola di Cristo di passare attraverso di noi 
con tutta la sua potenza: Due in altum! Fu Pietro, 
in quella pesca, a dire la parola della fede: «Sulla 
tua parola getterò le reti» (Ibid.). Consentite al 
Successore di Pietro, in questo inizio di Millen­
nio, di invitare tutta la Chiesa a questo atto di 
fede, che s’esprime in un rinnovato impegno di 
preghiera.

Ascolto della Parola

39. Non c’è dubbio che questo primato della 
santità e della preghiera non è concepibile che a 
partire da un rinnovato ascolto della Parola di 
Dio. Da quando il Concilio Vaticano II ha sotto­
lineato il ruolo preminente della Parola di Dio 
nella vita della Chiesa, certamente sono stati fatti 
grandi passi in avanti nell'ascolto assiduo e nella 
lettura attenta della Sacra Scrittura. Ad essa si è 
assicurato l'onore che merita nella preghiera 
pubblica della Chiesa. Ad essa i singoli e le 
comunità ricorrono ormai in larga misura, e tra 
gli stessi laici sono tanti che vi si dedicano anche

con l’aiuto prezioso di studi teologici e biblici. 
Soprattutto poi è l’opera dell’evangelizzazione e 
della catechesi che si sta rivitalizzando proprio 
nell’attenzione alla Parola di Dio. Occorre, caris­
simi Fratelli e Sorelle, consolidare e approfondi­
re questa linea, anche mediante la diffusione 
nelle famiglie del libro della Bibbia. In particola­
re è necessario che l'ascolto della Parola diventi 
un incontro vitale, nell'antica e sempre valida 
tradizione della lectio divina, che fa cogliere nel 
testo biblico la Parola viva che interpella, orien­
ta, plasma resistenza.

Annuncio della Parola

40. Nutrirci della Parola, per essere “servi 
della Parola” nell’impegno dell’evangelizzazio­
ne: questa è sicuramente una priorità per la Chie­
sa all'inizio del nuovo Millennio. È ormai tra­
montata, anche nei Paesi di antica evangelizza­
zione, la situazione di una “società cristiana", 
che, pur tra le tante debolezze che sempre segna­
no l'umano, si rifaceva esplicitamente ai valori

evangelici. Oggi si deve affrontare con coraggio 
una situazione che si fa sempre più varia e impe­
gnativa, nel contesto della globalizzazione e del 
nuovo e mutevole intreccio di popoli e culture 
che la caratterizza. Ho tante volte ripetuto in que­
sti anni l'appello della nuova evangelizzazione. 
Lo ribadisco ora, soprattutto per indicare che 
occorre riaccendere in noi lo slancio delle origi-



Atti del Santo Padre 19

ni. lasciandoci pervadere dall’ardore della predi­
cazione apostolica seguita alla Pentecoste. Dob­
biamo rivivere in noi il sentimento infuocato di 
Paolo, il quale esclamava: «Guai a me se non 
predicassi il Vangelo! » (/Cor 9,16).

Questa passione non mancherà di suscitare 
nella Chiesa una nuova missionarietà, che non 
potrà essere demandata ad una porzione di "spe­
cialisti”, ma dovrà coinvolgere la responsabilità 
di tutti i membri del Popolo di Dio. Chi ha incon­
trato veramente Cristo, non può tenerselo per sé, 
deve annunciarlo. Occorre un nuovo slancio apo­
stolico che sia vissuto quale impegno quotidiano 
delle comunità e dei gruppi cristiani. Ciò tuttavia 
avverrà nel rispetto dovuto al cammino sempre 
diversificato di ciascuna persona e nell'attenzio­
ne per le diverse culture in cui il messaggio cri­
stiano deve essere calato, così che.gli specifici 
valori di ogni popolo non siano rinnegati, ma 
purificati e portati alla loro pienezza.

Il cristianesimo del Terzo Millennio dovrà 
rispondere sempre meglio a questa esigenza di 
inculturazione. Restando pienamente se stesso, 
nella totale fedeltà all'annuncio evangelico e alla 
tradizione ecclesiale, esso porterà anche il volto 
delle tante culture e dei tanti popoli in cui è 
accolto e radicato. Della bellezza di questo volto 
pluriforme delia Chiesa abbiamo particolarmente 
goduto nell'Anno Giubilare. È forse solo un ini­
zio, un'icona appena abbozzata del futuro che lo 
Spirito di Dio ci prepara.

La proposta di Cristo va fatta a tutti con fidu­
cia. Ci si rivolgerà agli adulti, alle famiglie, ai 
giovani, ai bambini, senza mai nascondere le 
esigenze più radicali del messaggio evangelico, 
ma venendo incontro alle esigenze di ciascuno 
quanto a sensibilità e linguaggio, secondo l’e­

sempio di Paolo, il quale affermava: «Mi sono 
fatto tutto a tutti, per salvare ad ogni costo qual­
cuno» (I Cor 9,22). Nel raccomandare tutto que­
sto, penso in particolare alla pastorale giovanile. 
Proprio per quanto riguarda i giovani, come 
poc’anzi ho ricordato, il Giubileo ci ha offerto 
una testimonianza di generosa disponibilità. 
Dobbiamo saper valorizzare quella risposta con­
solante, investendo queU'entusiasmo come un 
nuovo «talento» (cfr. Mt 25.15) che il Signore ci 
ha messo nelle mani perché lo facciamo frutti­
ficare.

41. Ci sostenga ed orienti, in questa “missio- 
narietà" fiduciosa, intraprendente, creativa, l'e­
sempio fulgido dei tanti testimoni della fede che 
il Giubileo ci ha fatto rievocare. La Chiesa ha 
trovato sempre, nei suoi martiri, un seme di vita. 
Sanguis martyrum - semen Christianorum”: que­
sta celebre “legge” enunciata da Tertulliano, si è 
dimostrata sempre vera alla prova della storia. 
Non sarà cosi anche per il secolo, per il Millen­
nio che stiamo iniziando? Eravamo forse troppo 
abituati a pensare ai martiri in termini un po’ lon­
tani, quasi si trattasse di una categoria del passa­
to, legata soprattutto ai primi secoli dell’era cri­
stiana. La memoria giubilare ci ha aperto uno 
scenario sorprendente, mostrandoci il nostro 
tempo particolarmente ricco di testimoni che, in 
un modo o nell’altro, hanno saputo vivere il Van­
gelo in situazioni di ostilità e persecuzione, spes­
so fino a dare la prova suprema del sangue. In 
loro la Parola di Dio, seminata in buon terreno, 
ha portato il centuplo (cfr. Mt 13,8.23). Con il 
loro esempio ci hanno additato e quasi spianato 
la strada del futuro. A noi non resta che metterci, 
con la grazia di Dio, sulle loro orme.

IV. TESTIMONI DELL’AMORE

42. «Da questo tutti sapranno che siete miei 
discepoli, se avrete amore gli uni per gli altri» 
(Gv 13,35). Se abbiamo veramente contemplato 
il volto di Cristo, carissimi Fratelli e Sorelle, la 
nostra programmazione pastorale non potrà non 
ispirarsi al "comandamento nuovo” che Egli ci 
ha dato: «Come io vi ho amato, così amatevi 
anche voi gli uni gli altri» (Gv 13,34).

È l’altro grande ambito in cui occorrerà espri­
mere un deciso impegno programmatico, a livel­

lo di Chiesa universale e di Chiese particolari: 
quello della comunione (koinonìa) che incarna e 
manifesta l’essenza stessa del mistero della Chie­
sa. La comunione è il frutto e la manifestazione 
di queU’amore che, sgorgando dal cuore dell'e­
terno Padre, si riversa in noi attraverso lo Spirito 
che Gesù ci dona (cfr. Hm 5,5), per fare di tutti 
noi «un cuore solo e un'anima sola» (A/ 4,32). È 
realizzando questa comunione di amore che la 
Chiesa si manifesta come “sacramento", ossia

“ Tertulliano, Apoi.. 50, 13: PI. I, 534.



20 Atti del Santo Padre

«segno e strumento dell’intima unione con Dio e 
dell’unità di tutto il genere umano»26.

Le parole del Signore, a questo proposito, 
sono troppo precise per poterne ridurre la porta­
ta. Tante cose, anche nel nuovo secolo, saranno 
necessarie per il cammino storico della Chiesa; 
ma se mancherà la carità (agape), tutto sarà inu­
tile. È lo stesso Apostolo Paolo a ricordarcelo 
nell’inno alla carità: se anche parlassimo le lin­
gue degli uomini e degli angeli, e avessimo una 
fede «da trasportare le montagne», ma poi man­

cassimo della carità tutto sarebbe «nulla» (cfr. 
ICor 13,2). La carità è davvero il “cuore” della 
Chiesa, come aveva ben intuito Santa Teresa di 
Lisieux, che ho voluto proclamare Dottore della 
Chiesa proprio come esperta della scientia amo­
ris: «Capii che la Chiesa aveva un Cuore e che 
questo Cuore era acceso d’Amore. Capii che solo 
l’Amore faceva agire le membra della Chiesa. 
(...] Capii che l’Amore racchiudeva tutte le Voca­
zioni, che l’Amore era tutto»27.

Una spiritualità di comunione

43. Fare della Chiesa la casa e la scuola 
della comunione: ecco la grande sfida che ci sta 
davanti nel Millennio che inizia, se vogliamo 
essere fedeli al disegno di Dio e rispondere anche 
alle attese profonde del mondo.

Che cosa significa questo in concreto? Anche 
qui il discorso potrebbe farsi immediatamente 
operativo, ma sarebbe sbagliato assecondare 
simile impulso. Prima di programmare iniziative 
concrete occorre promuovere una spiritualità 
della comunione, facendola emergere come prin­
cipio educativo in tutti i luoghi dove si plasma 
l’uomo e il cristiano, dove si educano i ministri 
dell’altare, i consacrati, gli operatori pastorali, 
dove si costruiscono le famiglie e le comunità. 
Spiritualità della comunione significa innanzi 
tutto sguardo del cuore portato sul mistero della 
Trinità che abita in noi, e la cui luce va colta 
anche sul volto dei fratelli che ci stanno accanto. 
Spiritualità della comunione significa inoltre 
capacità di sentire il fratello di fede nell’unità 
profonda del Corpo mistico, dunque, come "uno 
che mi appartiene”, per saper condividere le sue 
gioie e le sue sofferenze, per intuire i suoi desi­
deri e prendersi cura dei suoi bisogni, per offrir­
gli una vera e profonda amicizia. Spiritualità 
della comunione è pure capacità di vedere innan­
zi tutto ciò che di positivo c’è nell’altro, per 
accoglierlo e valorizzarlo come dono di Dio: un 
“dono per me”, oltre che per il fratello che lo ha 
direttamente ricevuto. Spiritualità della comu­
nione è infine saper “fare spazio” al fratello, por­
tando «i pesi gli uni degli altri» (Gal 6,2) e 
respingendo le tentazioni egoistiche che conti­
nuamente ci insidiano e generano competizione, 
carrierismo, diffidenza, gelosie. Non ci facciamo 
illusioni: senza questo cammino spirituale, a ben

poco servirebbero gli strumenti esteriori della 
comunione. Diventerebbero apparati senz’anima, 
maschere di comunione più che sue vie di espres­
sione e di crescita.

44. Su questa base, il nuovo secolo dovrà 
vederci impegnati più che mai a valorizzare e 
sviluppare quegli ambiti e strumenti che, secon­
do le grandi direttive del Concilio Vaticano II, 
servono ad assicurare e garantire la comunione. 
Come non pensare, innanzi tutto, a quegli speci­
fici servizi alla comunione che sono il ministero 
petrino, e, in stretta relazione con esso, la colle­
gialità episcopale? Si tratta di realtà che hanno il 
loro fondamento e la loro consistenza nel dise­
gno stesso di Cristo sulla Chiesa2", ma proprio 
per questo bisognose di una continua verifica che 
ne assicuri l’autentica ispirazione evangelica.

Molto si è fatto dal Concilio Vaticano II in poi 
anche per quanto riguarda la riforma della Curia 
Romana, l’organizzazione dei Sinodi, il funzio­
namento delle Conferenze Episcopali. Ma certa­
mente molto resta da fare, per esprimere al 
meglio le potenzialità di questi strumenti della 
comunione, oggi particolarmente necessari di 
fronte all'esigenza di rispondere con prontezza 
ed efficacia ai problemi che la Chiesa deve 
affrontare nei cambiamenti così rapidi del nostro 
tempo.

45. Gli spazi della comunione vanno coltivati 
e dilatati giorno per giorno, ad ogni livello, nel 
tessuto della vita di ciascuna Chiesa. La comu­
nione deve qui rifulgere nei rapporti tra Vescovi, 
presbiteri e diaconi, tra Pastori e intero Popolo di 
Dio, tra Clero e religiosi, tra associazioni e movi­
menti ecclesiali. A tale scopo devono essere sem­
pre meglio valorizzati gli Organismi di partecipa-

26 Lumen gentium. 1.
27 MsB 3v°, Opere complete. Città del Vaticano. 1997, 223.
“ Cfr. Lumen gentium, c. 111.



Atti del Santo Padre 21

zione previsti dal Diritto Canonico, come i Con­
sigli presbiterali e pastorali. Essi, com’è noto, 
non si ispirano ai criteri della democrazia parla­
mentare, perché operano per via consultiva e non 
deliberativa29; non per questo tuttavia perdono di 
significato e di rilevanza. La teologia e la spiri­
tualità della comunione, infatti, ispirano un reci­
proco ed efficace ascolto tra Pastori e fedeli, 
tenendoli, da un lato, uniti a priori in tutto ciò 
che è essenziale, e spingendo, dall’altro, a con­
vergere normalmente anche nell’opinabile verso 
scelte ponderate e condivise.

Occorre a questo scopo far nostra l’antica 
sapienza che, senza portare alcun pregiudizio al 
ruolo autorevole dei Pastori, sapeva incoraggiar­
li al più ampio ascolto di tutto il Popolo di Dio.

La varietà delle vocazioni

Significativo ciò che San Benedetto ricorda 
all'Abate del monastero, nell'invitarlo a consul­
tare anche i più giovani: «Spesso ad uno più gio­
vane il Signore ispira un parere migliore»30. E 
San Paolino di Nola esorta: «Pendiamo dalla 
bocca di tutti i fedeli, perché in ogni fedele soffia 
lo Spirito di Dio»31.

Se dunque la saggezza giuridica, ponendo 
precise regole alla partecipazione, manifesta la 
struttura gerarchica della Chiesa e scongiura ten­
tazioni di arbitrio e pretese ingiustificate, la spi­
ritualità della comunione conferisce un’anima al 
dato istituzionale con un’indicazione di fiducia e 
di apertura che pienamente risponde alla dignità 
e responsabilità di ogni membro del Popolo di 
Dio.

46. Questa prospettiva di comunione è stret­
tamente legata alla capacità della comunità cri­
stiana di fare spazio a tutti i doni dello Spirito. 
L’unità della Chiesa non è uniformità, ma inte­
grazione organica delle legittime diversità. È la 
realtà di molte membra congiunte in un corpo 
solo, l’unico Corpo di Cristo (cfr. I Cor 12,12). È 
necessario perciò che la Chiesa del Terzo Millen­
nio stimoli tutti i battezzati e cresimati a prende­
re coscienza della propria attiva responsabilità 
nella vita ecclesiale. Accanto al ministero ordina­
to, altri ministeri, istituiti o semplicemente rico­
nosciuti, possono fiorire a vantaggio di tutta la 
comunità, sostenendola nei suoi molteplici biso­
gni: dalla catechesi all'animazione liturgica, dal­
l’educazione dei giovani alle più varie espressio­
ni della carità.

Certamente un impegno generoso va posto - 
soprattutto con la preghiera insistente al Padrone 
della messe (cfr. Mt 9,38) - per la promozione 
delle vocazioni al sacerdozio e di speciale con­
sacrazione. È questo un problema di grande rile­
vanza per la vita della Chiesa in ogni parte del 
mondo. In certi Paesi di antica evangelizzazione, 
poi, esso si è fatto addirittura drammatico a 
motivo del mutato contesto sociale e dell’inari-

dimento religioso indotto dal consumismo e dal 
secolarismo. È necessario ed urgente impostare 
una vasta e capillare pastorale delle vocazioni, 
che raggiunga le parrocchie, i centri educativi, le 
famiglie, suscitando una più attenta riflessione 
sui valori essenziali della vita, che trovano la 
loro sintesi risolutiva nella risposta che ciascuno 
è invitato a dare alla chiamata di Dio, special- 
mente quando questa sollecita la donazione tota­
le di sé e delle proprie energie alla causa del 
Regno.

In questo contesto prende tutto il suo rilievo 
anche ogni altra vocazione, radicata in definitiva 
nella ricchezza della vita nuova ricevuta nel 
sacramento del Battesimo. In particolare, sarà da 
scoprire sempre meglio la vocazione che è pro­
pria dei laici chiamati come tali a «cercare il 
Regno di Dio trattando le cose temporali e ordi­
nandole secondo Dio»32 ed anche a svolgere «i 
compiti propri nella Chiesa e nel mondo [...] con 
la loro azione per l’evangelizzazione e la santifi­
cazione degli uomini»33.

In questa stessa linea, grande importanza per 
la comunione riveste il dovere di promuovere le 
varie realtà aggregative, che sia nelle forme più 
tradizionali, sia in quelle più nuove dei movi-

29 Cfr. Congregazione per il Clero ed Altre, Istr. interdicasteriale su alcune questioni circa la collabora­
zione dei laici al ministero dei sacerdoti Ecclesiae de mysterio (15 agosto 1997): A4S 89 (1997), 852-877, specie 
art. 5: Gli Organismi di collaborazione nella Chiesa particolare.

x Reg. Ili, 3: «Ideo autem omnes ad consilium vocari diximus, quia saepe iuniori Dominus revelat quod 
melius est».

11 «De omnium fidelium ore pendeamus. quia in omnem fidelem Spiritus Dei spirat» (Epist. 23, 36 a Sulpicio 
Severo: CSEL 29, 193).

32 Lumen gentium, 31.
” Concilio Vaticano II, Decr. suH'apostolato dei laici Apostolicam actuositatem, 2.



22 Atti del Santo Padre

menti ecclesiali, continuano a dare alla Chiesa 
una vivacità che è dono di Dio e costituisce 
un'autentica “primavera dello Spirito". Occorre 
certo che associazioni e movimenti, tanto nella 
Chiesa universale quanto nelle Chiese particola­
ri, operino nella piena sintonia ecclesiale e in 
obbedienza alle direttive autorevoli dei Pastori. 
Ma toma anche per tutti, esigente e perentorio, il 
monito dell’Apostolo: «Non spegnete lo Spirito, 
non disprezzate le profezie; esaminate ogni cosa, 
tenete ciò che è buono» (ITs 5,19-21).

47. Un’attenzione speciale, poi, deve essere 
assicurata alla pastorale della famiglia, tanto più 
necessaria in un momento storico come il pre­
sente, che sta registrando una crisi diffusa e radi­
cale di questa fondamentale istituzione. Nella 
visione cristiana del matrimonio, la relazione tra 
un uomo e una donna - relazione reciproca e 
totale, unica e indissolubile - risponde al disegno 
originario di Dio, offuscato nella storia dalla

L'impegno ecumenico

48. E che dire poi dell'urgenza di promuove­
re la comunione nel delicato ambito dell'impegno 
ecumenico? Purtroppo, le tristi eredità del passa­
to ci seguono ancora oltre la soglia del nuovo 
Millennio. La celebrazione giubilare ha registrato 
qualche segnale davvero profetico e commoven­
te, ma ancora tanto cammino rimane da fare.

In realtà, facendoci fissare lo sguardo su Cri­
sto, il Grande Giubileo ci ha fatto prendere più 
viva coscienza della Chiesa come mistero di 
unità. «Credo la Chiesa una»: ciò che esprimia­
mo nella professione di fede, ha il suo fonda­
mento ultimo in Cristo, nel quale la Chiesa non è 
divisa (cfr. / Cor 1,11-13). In quanto suo Corpo, 
nell'unità prodotta dal dono dello Spirito, essa è 
indivisibile. La realtà della divisione si genera 
sul terreno della storia, nei rapporti tra i figli 
della Chiesa, quale conseguenza dell'umana fra­
gilità nell'accogliere il dono che continuamente 
fluisce dal Cristo-Capo nel Corpo mistico. La 
preghiera di Gesù nel Cenacolo - «come tu. 
Padre, sei in me e io in te, siano anch'essi in noi 
una cosa sola» (Gv 17,21) - è insieme rivelazio­
ne e invocazione. Essa ci rivela l'unità di Cristo 
col Padre quale luogo sorgivo dell'unità della 
Chiesa e dono perenne che in Lui questa, miste­
riosamente. riceverà fino alla fine dei tempi. 
Quest'unità, che non manca di realizzarsi con­
cretamente nella Chiesa cattolica, nonostante i

“durezza del cuore”, ma che Cristo è venuto a 
restaurare nel suo splendore originario, svelando 
ciò che Dio ha voluto fin «dal principio» (Mt 
19,8). Nel matrimonio, elevato alla dignità di 
Sacramento, è espresso poi il "grande mistero” 
dell’amore sponsale di Cristo per la sua Chiesa 
(cfr. £/5,32).

Su questo punto, la Chiesa non può cedere 
alle pressioni di una certa cultura, anche se diffu­
sa e talvolta militante. Occorre piuttosto fare in 
modo che, attraverso un’educazione evangelica 
sempre più completa, le famiglie cristiane offra­
no un esempio convincente della possibilità di un 
matrimonio vissuto in modo pienamente confor­
me al disegno di Dio e alle vere esigenze della 
persona umana: di quella dei coniugi, e soprat­
tutto di quella più fragile dei figli. Le famiglie 
stesse devono essere sempre più consapevoli del­
l'attenzione dovuta ai figli e farsi soggetti attivi 
di un’efficace presenza ecclesiale e sociale a 
tutela dei loro diritti.

limiti propri deH'umano, opera pure in varia 
misura nei tanti elementi di santificazione e di 
verità che si trovano all’interno delle altre Chie­
se e Comunità ecclesiali; tali elementi, come 
doni propri della Chiesa di Cristo, le sospingono 
incessantemente verso l'unità piena'4.

La preghiera di Cristo ci ricorda che questo 
dono ha bisogno di essere accolto c sviluppato in 
maniera sempre più profonda. L’invocazione "ut 
unum sint" è, insieme, imperativo che ci obbliga, 
forza che ci sostiene, salutare rimprovero per le 
nostre pigrizie e ristrettezze di cuore. È sulla pre­
ghiera di Gesù, non sulle nostre capacità, che 
poggia la fiducia di poter raggiungere anche 
nella storia, la comunione piena e visibile di tutti 
i cristiani.

In questa prospettiva di rinnovato cammino 
post-giubilare, guardo con grande speranza alle 
Chiese dell'Oriente, auspicando che riprenda 
pienamente quello scambio di doni che ha arric­
chito la Chiesa del Primo Millennio. Il ricordo 
del tempo in cui la Chiesa respirava con “due 
polmoni" spinga i cristiani d’Oriente e d'Occi­
dente a camminare insieme, nell'unità della fede 
c nel rispetto delle legittime diversità, accoglien­
dosi e sostenendosi a vicenda come membra del­
l'unico Corpo di Cristo.

Con analogo impegno dev’essere coltivato il 
dialogo ecumenico con i fratelli e le sorelle della

M Cfr. I.umen gentium, 8.



Atti del Santo Padre 23

Comunione anglicana e delle Comunità ecclesia­
li nate dalla Riforma. Il confronto teologico su 
punti essenziali della fede e della morale cristia­
na. la collaborazione nella carità e, soprattutto, il 
grande ecumenismo della santità, con l'aiuto di 
Dio non potranno nel futuro non produrre i loro

Scommettere sulla carità

49. Dalla comunione intra-ecclesiale, la 
carità si apre per sua natura al servizio universa­
le, proiettandoci nell'impegno di un amore ope­
roso e concreto verso ogni essere umano È un 
ambito, questo, che qualifica in modo ugualmen­
te decisivo la vita cristiana, lo stile ecclesiale e la 
programmazione pastorale. Il secolo e il Millen­
nio che si avviano dovranno ancora vedere, ed 
anzi è auspicabile che lo vedano con forza mag­
giore. a quale grado di dedizione sappia arrivare 
la carità verso i più poveri. Se siamo ripartiti dav­
vero dalla contemplazione di Cristo, dovremo 
saperlo scorgere soprattutto nel volto di coloro 
con i quali Egli stesso ha voluto identificarsi: 
«Ho avuto fame e mi avete dato da mangiare, ho 
avuto sete e mi avete dato da bere; ero forestiero 
e mi avete ospitato, nudo e mi avete vestito, 
malato e mi avete visitato, carcerato e siete venu­
ti a trovarmi» (Mi 25,35-36). Questa pagina non 
è un semplice invito alla carità: è una pagina di 
cristologia, che proietta un fascio di luce sul 
mistero di Cristo. Su questa pagina, non meno 
che sul versante deirortodossia, la Chiesa misu­
ra la sua fedeltà di Sposa di Cristo.

Certo, non va dimenticato che nessuno può 
essere escluso dal nostro amore, dal momento 
ehe «con l’incarnazione il Figlio di Dio si è unito 
in certo modo a ogni uomo»”. Ma stando alle 
inequivocabili parole del Vangelo, nella persona 
dei poveri c'è una sua presenza speciale, che 
impone alla Chiesa un'opzione preferenziale per 
loro. Attraverso tale opzione, si testimonia lo 
stile dell'amore di Dio, la sua provvidenza, la sua 
misericordia, e in qualche modo si seminano 
ancora nella storia quei semi del Regno di Dio 
thè Gesù stesso pose nella sua vita terrena 
venendo incontro a quanti ricorrevano a Lui per 
tutte le necessità spirituali e materiali.

50. In effetti sono tanti, nel nostro tempo, i 
bisogni che interpellano la sensibilità cristiana. 
Il nostro mondo comincia il nuovo Millennio 
carico delle contraddizioni di una crescita eco­
nomica, culturale, tecnologica, che offre a pochi

frutti. Intanto proseguiamo con fiducia nel cam­
mino, sospirando il momento in cui, con tutti i 
discepoli di Cristo, senza eccezione, potremo 
cantare insieme a voce spiegata: «Ecco quanto è 
buono e quanto è soave che i fratelli vivano insie­
me» (Sal 133 f 132|,1).

fortunati grandi possibilità, lasciando milioni e 
milioni di persone non solo ai margini del pro­
gresso, ma alle prese con condizioni di vita ben 
al di sotto del minimo dovuto alla dignità 
umana. È possibile che, nel nostro tempo, ci sia 
ancora chi muore di fame? chi resta condannato 
all'analfabetismo? chi manca delle cure mediche 
più elementari? chi non ha una casa in cui ripa­
rarsi?

Lo scenario della povertà può allargarsi inde­
finitamente. se aggiungiamo alle vecchie le 
nuove povertà, che investono spesso anche gli 
ambienti e le categorie non prive di risorse eco­
nomiche. ma esposte alla disperazione del non 
senso, all'insidia della droga, all'abbandono nel­
l'età avanzata o nella malattia, all'emarginazio­
ne o alla discriminazione sociale. Il cristiano, 
che si affaccia su questo scenario, deve impara­
re a fare il suo atto di fede in Cristo decifrando­
ne l'appello che Egli manda da questo mondo 
della povertà. Si tratta di continuare una tradi­
zione di carità che ha avuto già nei due passati 
Millenni tantissime espressioni, ma che oggi 
forse richiede ancora maggiore inventiva. E 
l'ora di una nuova “fantasia della carità”, che si 
dispieghi non tanto e non solo nell'efficacia dei 
soccorsi prestati, ma nella capacità di farsi vici­
ni, solidali con chi soffre, così che il gesto di 
aiuto sia sentito non come obolo umiliante, ma 
come fraterna condivisione.

Dobbiamo per questo fare in modo che i 
poveri si sentano, in ogni comunità cristiana, 
come “a casa loro". Non sarebbe, questo stile, la 
più grande ed efficace presentazione della buona 
novella del Regno? Senza questa forma di evan­
gelizzazione, compiuta attraverso la carità e la 
testimonianza della povertà cristiana, l'annuncio 
del Vangelo, che pur è la prima carità, rischia di 
essere incompreso o di affogare in quel mare di 
parole a cui l'odierna società della comunicazio­
ne quotidianamente ci espone. La carità delle 
opere assicura una forza inequivocabile alla 
carità delle parole.

” Gaudium et spes, 22.



24 Atti del Santo Padre

Le sfide odierne

51. E come poi tenerci in disparte di fronte 
alle prospettive di un dissesto ecologico, che 
rende inospitali e nemiche dell’uomo vaste aree 
del pianeta? O rispetto ai problemi della pace, 
spesso minacciata con l’incubo di guerre catastro­
fiche? O di fronte al vilipendio dei diritti umani 
fondamentali di tante persone, specialmente dei 
bambini? Tante sono le urgenze, alle quali l’ani­
mo cristiano non può restare insensibile.

Un impegno speciale deve riguardare alcuni 
aspetti della radicalità evangelica che sono spesso 
meno compresi, fino a rendere impopolare l'in­
tervento della Chiesa, ma che non possono per 
questo essere meno presenti nell'agenda ecclesia­
le della carità. Mi riferisco al dovere di impe­
gnarsi per il rispetto della vita di ciascun essere 
umano, dal concepimento fino al suo naturale tra­
monto. Allo stesso modo, il servizio all’uomo ci 
impone di gridare, opportunamente e importuna­
mente, che quanti s’avvalgono delle nuove poten­
zialità della scienza, specie sul terreno delle bio­
tecnologie, non possono mai disattendere le esi­
genze fondamentali dell’etica, appellandosi ma­
gari ad una discutibile solidarietà, che finisce per 
discriminare tra vita e vita, in spregio della di­
gnità propria di ogni essere umano.

Per l’efficacia della testimonianza cristiana, 
specie in questi ambiti delicati e controversi, è 
importante fare un grande sforzo per spiegare 
adeguatamente i motivi della posizione della 
Chiesa, sottolineando soprattutto che non si trat­
ta di imporre ai non credenti una prospettiva di 
fede, ma di interpretare e difendere i valori radi­
cati nella natura stessa dell’essere umano. La 
carità si farà allora necessariamente servizio alla 
cultura, alla politica, all'economia, alla famiglia, 
perché dappertutto vengano rispettati i principi

fondamentali dai quali dipende il destino dell’es­
sere umano e il futuro della civiltà.

52. Tutto questo ovviamente dovrà essere 
realizzato con uno stile specificamente cristiano: 
saranno soprattutto i laici a rendersi presenti in 
questi compiti in adempimento della vocazione 
loro propria, senza mai cedere alla tentazione di 
ridurre le comunità cristiane ad agenzie sociali. 
In particolare, il rapporto con la società civile 
dovrà configurarsi in modo da rispettare l’auto­
nomia e le competenze di quest’ultima, secondo 
gli insegnamenti proposti dalla dottrina sociale 
della Chiesa.

È noto lo sforzo che il Magistero ecclesiale ha 
compiuto, soprattutto nel secolo XX, per leggere 
la realtà sociale alla luce del Vangelo ed offrire in 
modo sempre più puntuale ed organico il proprio 
contributo alla soluzione della questione sociale, 
divenuta ormai una questione planetaria.

Questo versante etico-sociale si propone 
come dimensione imprescindibile della testimo­
nianza cristiana: si deve respingere la tentazione 
di una spiritualità intimistica e individualistica, 
che mal si comporrebbe con le esigenze della 
carità, oltre che con la logica delITncamazione e, 
in definitiva, con la stessa tensione escatologica 
del cristianesimo. Se quest’ultima ci rende con­
sapevoli del carattere relativo della storia, ciò 
non vale a disimpegnarci in alcun modo dal 
dovere di costruirla. Rimane più che mai attuale, 
a tal proposito, l’in.segnamento del Concilio Vati­
cano II: «Il messaggio cristiano, lungi dal disto­
gliere gli uomini dal compito di edificare il 
mondo, lungi dall'incitarli a disinteressarsi del 
bene dei propri simili, li impegna piuttosto a tutto 
ciò con un obbligo ancora più stringente»“

Un segno concreto

53. Per dare un segno di questo indirizzo di 
carità e di promozione umana, che si radica nelle 
intime esigenze dei Vangelo, ho voluto che lo 
stesso Anno Giubilare, tra i numerosi frutti di 
carità che già ha prodotto nel corso del suo svol­
gimento - penso, in particolare, all'aiuto offerto 
a tanti fratelli più poveri per consentir loro di 
prendere parte al Giubileo - lasciasse anche 
un’opera che costituisse, in qualche modo, il 
frutto e il sigillo della carità giubilare. Molti pel­
legrini, infatti, hanno in diversi modi versato il

loro obolo e, insieme con loro, anche molti pro­
tagonisti dell’attività economica hanno offerto 
sostegni generosi, che sono serviti ad assicurare 
una conveniente realizzazione dell’evento giubi­
lare. Saldati i conti delle spese che è stato neces­
sario affrontare nel corso dell'anno, il denaro che 
si sarà potuto risparmiare dovrà essere destinato 
a finalità caritative. È importante infatti che da 
un evento religioso tanto significativo sia allon­
tanata ogni parvenza di speculazione economica. 
Ciò che sopravanzerà servirà a ripetere anche in

“ Gaudium et spes. 34.



Atti del Santo Padre 25

questa circostanza l’esperienza vissuta tante altre 
volte nel corso della storia da quando, agli inizi 
della Chiesa, la comunità di Gerusalemme offrì 
ai non cristiani lo spettacolo commovente di uno 
spontaneo scambio di doni, fino alla comunione 
dei beni, a favore dei più poveri (cfr. At 2,44-45).

L’opera che verrà realizzata sarà soltanto un 
piccolo rivolo che confluirà nel grande fiume 
della carità cristiana che percorre la storia. Pic­

colo, ma significativo rivolo: il Giubileo ha spin­
to il mondo a guardare verso Roma, la Chiesa 
«che presiede alla carità»” ed a recare a Pietro il 
proprio obolo. Ora la carità manifestata nel cen­
tro della cattolicità toma, in qualche modo, a 
volgersi verso il mondo attraverso questo segno, 
che vuole restare come frutto e memoria viva 
della comunione sperimentata in occasione del 
Giubileo.

Dialogo e missione

54. Un nuovo secolo, un nuovo Millennio si 
aprono nella luce di Cristo. Non tutti però vedo­
no questa luce. Noi abbiamo il compito stupendo 
ed esigente di esserne il “riflesso”. È il myste­
rium lunae così caro alla contemplazione dei 
Padri, i quali indicavano con tale immagine la 
dipendenza della Chiesa da Cristo, Sole di cui 
essa riflette la luce ". Era un modo per esprimere 
quanto Cristo stesso dice, presentandosi come 
«luce del mondo» (Gv 8,12) e chiedendo insieme 
ai suoi discepoli di essere «la luce del mondo» 
(Mt 5,14).

E un compito, questo, che ci fa trepidare, se 
guardiamo alla debolezza che ci rende tanto 
spesso opachi e pieni di ombre. Ma è compito 
possibile se, esponendoci alla luce di Cristo, sap­
piamo aprirci alla grazia che ci rende uomini 
nuovi.

55. E in quest’ottica che si pone anche la 
grande sfida del dialogo inter-religioso, nel quale 
il nuovo secolo ci vedrà ancora impegnati, nella 
linea indicata dal Concilio Vaticano II”. Negli 
anni che hanno preparato il Grande Giubileo la 
Chiesa ha tentato, anche con incontri di notevole 
rilevanza simbolica, di delineare un rapporto di 
apertura e dialogo con esponenti di altre religio­
ni. 11 dialogo deve continuare. Nella condizione 
di più spiccato pluralismo culturale e religioso, 
quale si va prospettando nella società del nuovo 
Millennio, tale dialogo è importante anche per 
mettere un sicuro presupposto di pace e allonta­
nare lo spettro funesto delle guerre di religione 
che hanno rigato di sangue tanti periodi nella sto­
ria dell’umanità. 11 nome dell’unico Dio deve

diventare sempre di più, qual è, un nome di pace 
e un imperativo di pace.

56. Ma il dialogo non può essere fondato sul­
l’indifferentismo religioso, e noi cristiani abbia­
mo il dovere di svilupparlo offrendo la testimo­
nianza piena della speranza che è in noi (cfr. 1 Pt 
3,15). Non dobbiamo aver paura che possa costi­
tuire offesa all'altrui identità ciò che è invece 
annuncio gioioso di un dono che è per tutti, e che 
va a tutti proposto con il più grande rispetto della 
libertà di ciascuno: il dono della rivelazione del 
Dio-Amore che «ha tanto amato il mondo da 
dare il suo Figlio unigenito» (Gv 3,16). Tutto 
questo, come è stato anche recentemente sottoli­
neato dalla Dichiarazione Dominus lesus, non 
può essere oggetto di una sorta di trattativa dia­
logica, quasi fosse per noi una semplice opinio­
ne: è invece per noi grazia che ci riempie di 
gioia, è notizia che abbiamo il dovere di annun­
ciare.

La Chiesa, pertanto, non si può sottrarre 
all'attività missionaria verso i popoli, e resta 
compito prioritario della missio ad gentes l’an­
nuncio che è nel Cristo, «Via, Verità e Vita» (Gv 
14,6), che gli uomini trovano la salvezza. Il dia­
logo inter-religioso «non può semplicemente 
sostituire l’annuncio, ma resta orientato verso 
l’annuncio»". Il dovere missionario, d’altra 
parte, non ci impedisce di andare al dialogo inti­
mamente disposti all’ascolto. Sappiamo infatti 
che, di fronte al mistero di grazia infinitamente 
ricco di dimensioni e di implicazioni per la vita e 
la storia dell’uomo, la Chiesa stessa non finirà 
mai di indagare, contando sull'aiuto del Paracli-

” S. Ignazio di Antiochia, Lettera ai Romani. Pref.: ed. Funk. I. 252.
" Così, ad esempio, S. Agosi ino: «Luna intellegitur Ecclesia, quod suum lumen non habeat, sed ab Unige­

nito Dei Filio, qui multis locis in Sanctis Scripturis allegorice sol appellatus est» (Enarr. in Ps. 10,3: CCL 38,42).
w Cfr. Dich. sulle relazioni della Chiesa con le religioni non cristiane Nostra aetate.
" Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-religioso e Congregazione per l’Evangelizzazione dei 

Popoli, Istr. sull’annuncio del Vangelo e il dialogo inter-religioso Dialogo e annuncio: riflessioni e orientamenti 
(19 maggio 1991), 82: 445 84 (1992), 444.



26 Atti del Santo Padre

to, lo Spirito di verità (cfr. Gv 14,17), al quale 
appunto compete di portarla alla «pienezza della 
verità» (cfr. Gv 16,13).

Questo principio è alla base non solo dell’ine­
sauribile approfondimento teologico della verità 
cristiana, ma anche del dialogo cristiano con le 
filosofie, le culture, le religioni. Non raramente 
lo Spirito di Dio, che «soffia dove vuole» (Gv 
3,8), suscita nell’esperienza umana universale, 
nonostante le sue molteplici contraddizioni, 
segni della sua presenza, che aiutano gli stessi 
discepoli di Cristo a comprendere più profonda­
mente il messaggio di cui sono portatori. Non è

Nella luce del Concilio

57. Quanta ricchezza, carissimi Fratelli e 
Sorelle, negli orientamenti che il Concilio Vati­
cano Il ci ha dato! Per questo, in preparazione al 
Grande Giubileo, ho chiesto alla Chiesa di inter- 
rogarsi sulla ricezione del Concilio**. È stato 
fatto? Il Convegno che si è tenuto qui in Vatica­
no è stato un momento di questa riflessione, e mi 
auguro che altrettanto si sia fatto, in diversi 
modi, in tutte le Chiese particolari. A mano a 
mano che passano gli anni, quei testi non perdo-

stato forse con questa umile e fiduciosa apertura 
che il Concilio Vaticano II si è impegnato a leg­
gere i «segni dei tempi?»41. Pur attuando un ope­
roso e vigile discernimento, per cogliere i «veri 
segni della presenza o del disegno di Dio»42, la 
Chiesa riconosce che non ha solo dato, ma anche 
«ricevuto dalla storia e dallo sviluppo del genere 
umano»4’. Questo atteggiamento di apertura e 
insieme di attento discernimento il Concilio lo ha 
inaugurato anche nei confronti delle altre religio­
ni. Tocca a noi seguirne l’insegnamento e la trac­
cia con grande fedeltà.

no il loro valore né il loro smalto. È necessario 
che essi vengano letti in maniera appropriata, che 
vengano conosciuti e assimilati, come testi quali­
ficati e normativi del Magistero, all’interno della 
Tradizione della Chiesa. A Giubileo concluso 
sento più che mai il dovere di additare il Conci­
lio, come la grande grazia di cui la Chiesa ha 
beneficiato nel secolo XX: in esso ci è offerta una 
sicura bussola per orientarci nel cammino del 
secolo che si apre.

CONCLUSIONE

DUC IN ALTUM!

58. Andiamo avanti con speranza! Un nuovo 
Millennio si apre davanti alla Chiesa come ocea­
no vasto in cui avventurarsi, contando sull’aiuto 
di Cristo. Il Figlio di Dio, che si è incarnato due­
mila anni or sono per amore deH'uomo, compie 
anche oggi la sua opera: dobbiamo avere occhi 
penetranti per vederla, e soprattutto un cuore 
grande per diventarne noi stessi strumenti.

Non è stato forse per riprendere contatto con 
questa fonte viva della nostra speranza, che 
abbiamo celebrato l’Anno Giubilare? Ora il Cri­
sto contemplato e amato ci invita ancora una 
volta a metterci in cammino: «Andate dunque e 
ammaestrate tutte le nazioni, battezzandole nel 
nome del Padre e del Figlio e dello Spirito 
Santo» (Mt 28,19). Il mandato missionario ci 
introduce nel Terzo Millennio invitandoci allo

stesso entusiasmo che fu proprio dei cristiani 
della prima ora: possiamo contare sulla forza 
dello stesso Spirito, che fu effuso a Pentecoste e 
ci spinge oggi a ripartire sorretti dalla speranza 
«che non delude» (Rm 5,5).

Il nostro passo, all’inizio di questo nuovo 
secolo, deve farsi più spedito nel ripercorrere le 
strade del mondo. Le vie sulle quali ciascuno di 
noi, e ciascuna delle nostre Chiese, cammina, 
sono tante, ma non v’è distanza tra coloro che 
sono stretti insieme dall'unica comunione, la 
comunione che ogni giorno si alimenta alla 
mensa del Pane eucaristico e della Parola di vita. 
Ogni domenica il Cristo risorto ci ridà come un 
appuntamento nel Cenacolo, dove la sera del 
«primo giorno dopo il sabato» (Gv 20,19) si pre­
sentò ai suoi per “alitare” su di loro il dono vivi-

41 Cfr. Gaudium et spes, 4
42 Ibid. 11.
« Ibid.. 44.
44 Cfr. Tenia Millennio adveniente. 36: l.c., 28.



Atti del Santo Padre 27

ficante dello Spirito e iniziarli alla grande avven­
tura dell’evangelizzazione.

Ci accompagna in questo cammino la Vergi­
ne Santissima, alla quale, qualche mese fa, insie­
me con tanti Vescovi convenuti a Roma da tutte 
le parti del mondo, ho affidato il Terzo Millen­
nio. Tante volte in questi anni l’ho presentata e 
invocata come “Stella della nuova evangelizza­
zione”. La addito ancora, come aurora luminosa 
e guida sicura del nostro cammino. «Donna, 
ecco i tuoi figli», le ripeto, riecheggiando la 
voce stessa di Gesù (cfr. Gv 19,26), e facendomi 
voce, presso di lei, dell'affetto filiale di tutta la 
Chiesa.

59. Carissimi Fratelli e Sorelle! Il simbolo 
della Porta Santa si chiude alle nostre spalle, ma 
per lasciare più spalancata che mai la porta viva 
che è Cristo. Non è a un grigio quotidiano che 
noi torniamo, dopo l'entusiasmo giubilare. Al 
contrario, se autentico è stato il nostro pellegri­
naggio, esso ha come sgranchito le nostre gambe 
per il cammino che ci attende. Dobbiamo imitare 
lo slancio dell’Apostolo Paolo: «Proteso verso il

futuro, corro verso la meta per arrivare al premio 
che Dio ci chiama a ricevere lassù, in Cristo 
Gesù» (FU 3,13-14). Dobbiamo imitare insieme 
la contemplazione di Maria, che, dopo il pelle­
grinaggio alla città santa di Gerusalemme, ritor­
nava nella casa di Nazaret meditando nel suo 
cuore il mistero dei Figlio (cfr. Le 2,51).

Gesù risorto, che si accompagna a noi sulle 
nostre strade, lasciandosi riconoscere, come dai 
discepoli di Emmaus «nello spezzare il pane» 
(Le 24,35), ci trovi vigili e pronti per riconosce­
re il suo volto e correre dai nostri fratelli a porta­
re il grande annuncio: «Abbiamo visto il Signo­
re!» (Gv 20,25).

È questo il frutto tanto auspicato del Giubileo 
dell’Anno Duemila, il Giubileo che ha riproposto 
al vivo ai nostri occhi il mistero di Gesù di Naza­
ret, Figlio di Dio e Redentore dell’uomo. Men­
tre esso si conclude e ci apre a un futuro di spe­
ranza, salga al Padre, attraverso Cristo, nello Spi­
rito Santo, la lode e il ringraziamento di tutta la 
Chiesa.

Con questo auspicio invio a tutti dal profondo 
del cuore la mia Benedizione.

Dal Vaticano, il 6 gennaio - Solennità dell’Epifania del Signore - dell'anno 2001, ventitreesimo 
di Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. II



28 Atti del Santo Padre

Messaggio per la Quaresima 2001

«La carità non tiene conto del male ricevuto» (/Cor 13,5)

1. «Ecco, noi saliamo a Gerusalemme» (Me 10,33). Con queste parole il Signore 
invita i discepoli a percorrere con Lui il cammino che dalla Galilea conduce al luogo 
dove si consumerà la sua missione redentrice. Questo cammino verso Gerusalem­
me, che gli Evangelisti presentano come il coronamento dell'itinerario terreno di 
Gesù, costituisce il modello della vita del cristiano, impegnato a seguire il Maestro 
sulla via della Croce. Anche agli uomini e alle donne di oggi Cristo rivolge l'invito 
a "salire a Gerusalemme". Lo rivolge con forza particolare in Quaresima, tempo 
favorevole per convertirsi e ritrovare la piena comunione con Lui, partecipando 
intimamente al mistero della sua morte e risurrezione.

La Quaresima, pertanto, rappresenta per i credenti l'occasione propizia di una 
profonda revisione di vita. Nel mondo contemporaneo, accanto a generosi testimo­
ni del Vangelo, non mancano battezzati che, dinanzi all'esigente appello ad intra­
prendere la "salita verso Gerusalemme", assumono un atteggiamento di sorda resi­
stenza ed a volte anche di aperta ribellione. Sono situazioni in cui l'esperienza della 
preghiera è vissuta in modo piuttosto superficiale, così che la Parola di Dio non inci­
de nell'esistenza. Lo stesso sacramento della Penitenza è ritenuto da molti insigni­
ficante e la Celebrazione eucaristica domenicale soltanto un dovere da assolvere.

Come accogliere l'invito alla conversione che Gesù ci rivolge anche in questa 
Quaresima? Come realizzare un serio cambiamento di vita? Occorre innanzi tutto 
aprire il cuore ai toccanti messaggi della liturgia. Il periodo che prepara alla Pasqua 
rappresenta un provvidenziale dono del Signore ed una preziosa possibilità per 
avvicinarsi a Lui, rientrando in se stessi e mettendosi in ascolto dei suoi interiori 
suggerimenti.

2. Ci sono cristiani che pensano di poter fare a meno di tale costante sforzo spi­
rituale, perché non avvertono l'urgenza di confrontarsi con la verità del Vangelo. 
Essi tentano di svuotare e rendere innocue, perché non turbino il loro modo di vive­
re, parole come: «Amate i vostri nemici, fate del bene a coloro che vi odiano» (Le 
6,27). Tali parole, per queste persone, risuonano quanto mai difficili da accettare e 
da tradurre in coerenti comportamenti di vita. Sono infatti parole che, se prese sul 
serio, obbligano ad una radicale conversione. Invece, quando si è offesi e feriti, si è 
tentati di cedere ai meccanismi psicologici dell'autocompassione e della rivalsa, 
ignorando l'invito di Gesù ad amare il proprio nemico. Eppure le vicende umane 
d'ogni giorno mettono in luce, con grande evidenza, quanto il perdono e la riconci­
liazione siano irrinunciabili per porre in essere un reale rinnovamento personale e 
sociale. Questo vale nelle relazioni interpersonali, ma anche nei rapporti fra comu­
nità e fra Nazioni.

3. I numerosi e tragici conflitti che dilaniano l'umanità, scaturiti talvolta anche 
da malintesi motivi religiosi, hanno scavato solchi di odio e di violenza tra popoli e 
popoli. A volte, questo avviene anche tra gruppi e fazioni all'interno di una stessa 
Nazione. Si assiste infatti talora, con un doloroso senso di impotenza, al riaffiorare 
di lotte che si credevano definitivamente sopite e si ha l'impressione che alcuni 
popoli siano coinvolti in una spirale di violenza inarrestabile, che continuerà a mie­
tere vittime e vittime, senza una concreta prospettiva di soluzione. E gli auspici di



Atti del Santo Padre 29

pace, che si levano da ogni parte del mondo, risultano inefficaci: l'impegno neces­
sario per avviare verso la desiderata concordia non riesce ad affermarsi.

Di fronte a questo inquietante scenario, i cristiani non possono restare indiffe­
renti. E per questo che, nell'Anno Giubilare appena concluso, mi sono fatto voce 
della richiesta di perdono della Chiesa a Dio per i peccati dei suoi figli. Siamo ben 
consapevoli che le colpe dei cristiani ne hanno purtroppo offuscato il volto imma­
colato, ma, confidando nell'amore misericordioso di Dio che non tiene conto del 
male in vista del pentimento, sappiamo anche di poter continuamente riprendere 
fiduciosi il cammino. L'amore di Dio trova la sua espressione più alta proprio quan­
do l'uomo, peccatore e ingrato, viene riammesso alla piena comunione con Lui. In 
quest'ottica, la ''purificazione della memoria" costituisce soprattutto la rinnovata 
confessione della misericordia divina, una confessione che la Chiesa, ai suoi diver­
si livelli, è chiamata ogni volta a fare propria con rinnovata convinzione.

4. L'unica via della pace è il perdono. Accettare e donare il perdono rende pos­
sibile una nuova qualità di rapporti tra gli uomini, interrompe la spirale dell'odio e 
della vendetta e spezza le catene del male, che avvincono il cuore dei contendenti. 
Per le Nazioni in cerca di riconciliazione e per quanti auspicano una coesistenza 
pacifica tra individui e popoli, non c'è altra via che questa: il perdono ricevuto ed 
offerto. Quanto ricche di salutari insegnamenti risuonano le parole del Signore: 
«Amate i vostri nemici e pregate per i vostri persecutori, perché siate figli del Padre 
vostro celeste, che fa sorgere il suo sole sopra i malvagi e sopra i buoni e fa piovere 
sopra i giusti e sopra gli ingiusti» (Mt 5,44-45)! Amare chi ci ha offesi disarma l'av­
versario e può trasformare in un luogo di solidale cooperazione anche un campo di 
battaglia.

È una sfida, questa, che concerne le singole persone, ma anche le comunità, i 
popoli e l'intera umanità. Interessa, in modo speciale, le famiglie. Non è facile con­
vertirsi al perdono ed alla riconciliazione. Riconciliarsi può già apparire problema­
tico quando all'origine c'è una propria colpa. Se poi la colpa è dell'altro, riconciliarsi 
può essere visto addirittura come irragionevole umiliazione. Per fare un simile 
passo è necessario un cammino di interiore conversione; occorre il coraggio dell'u­
mile obbedienza al comando di Gesù. La sua parola non lascia dubbi: non solo chi 
provoca l'inimicizia, ma anche chi la subisce deve cercare la riconciliazione (cfr. Mt 
5,23-24). Il cristiano deve fare la pace anche quando si sente vittima di chi l'ha 
ingiustamente offeso e percosso. Il Signore stesso ha agito così. Egli attende che il 
discepolo lo segua, cooperando in tal modo alla redenzione del fratello.

In questo nostro tempo, il perdono appare sempre più come dimensione neces­
saria per un autentico rinnovamento sociale e per il consolidarsi della pace nel 
mondo. La Chiesa, annunciando il perdono e l'amore per i nemici, è consapevole di 
immettere nel patrimonio spirituale dell'intera umanità un modo nuovo di rappor­
tarsi agli altri; un modo certo faticoso, ma ricco di speranza. In questo essa sa di 
poter contare sull'aiuto del Signore, che mai abbandona chi a Lui ricorre nelle dif­
ficoltà.

5. «La carità non tiene conto del male ricevuto» (ICor 13,5). In questa espres­
sione della prima Lettera ai Corinzi, l'Apostolo Paolo ricorda che il perdono è una 
delle forme più elevate dell'esercizio della carità. Il periodo quaresimale rappre­
senta un tempo propizio per meglio approfondire la portata di questa verità. 
Mediante il Sacramento della riconciliazione, il Padre ci dona in Cristo il suo per­
dono e questo ci spinge a vivere nella carità, considerando l'altro non come un 
nemico, ma come un fratello.



30 Atti del Santo Padre

Possa questo tempo di penitenza e di riconciliazione incoraggiare i credenti a 
pensare e ad operare nel segno di una carità autentica, aperta a tutte le dimensioni 
dell'uomo. Questo atteggiamento interiore li condurrà a portare i frutti dello Spiri­
to (cfr. Gal 5,22) e ad offrire con cuore nuovo l'aiuto materiale a chi è nel bisogno.

Un cuore riconciliato con Dio e con il prossimo è un cuore generoso. Nei giorni 
sacri della Quaresima la "colletta" assume un significativo valore, perché non si 
tratta di donare qualcosa del superfluo per tranquillizzare la propria coscienza, ma 
di farsi carico con sollecitudine solidale della miseria presente nel mondo. Consi­
derare il volto dolorante e le condizioni di sofferenza di tanti fratelli e sorelle non 
può non spingere a condividere almeno parte dei propri beni con chi è in difficoltà. 
E l'offerta quaresimale risulta ancor più ricca di valore, se chi la compie si è libera­
to dal risentimento e dall'indifferenza, ostacoli che tengono lontani dalla comunio­
ne con Dio e con i fratelli.

Il mondo attende dai cristiani una coerente testimonianza di comunione e di 
solidarietà. Sono al riguardo quanto mai illuminanti le parole dell'Apostolo Gio­
vanni: «Ma se uno ha ricchezze di questo mondo e vedendo il suo fratello in neces­
sità gli chiude il proprio cuore, come dimora in lui l'amore di Dio?» (1 Gv 3,17).

Fratelli e Sorelle! San Giovanni Crisostomo, commentando l'insegnamento del 
Signore sul cammino verso Gerusalemme, ricorda che Cristo non lascia i discepoli 
ignari delle lotte e dei sacrifici che li attendono. Egli sottolinea che rinunciare al pro­
prio "io" è difficile, ma non impossibile quando si può contare sull'aiuto di Dio a 
noi concesso «mediante la comunione con la persona di Cristo» (PG 58, 619 s.).

Ecco perché, in questa Quaresima, desidero invitare tutti i credenti ad un'ar­
dente e fiduciosa preghiera al Signore, perché conceda a ciascuno di fare una rin­
novata esperienza della sua misericordia. Solo questo dono ci aiuterà ad accogliere 
e vivere in modo sempre più gioioso e generoso la carità di Cristo, che «non si adira, 
non tiene conto del male ricevuto, non gode dell'ingiustizia, ma si compiace della 
verità» (1 Cor 13,5-6).

Con questi sentimenti invoco la protezione della Madre della Misericordia sul 
cammino quaresimale dell'intera Comunità dei credenti e di cuore imparto a cia­
scuno la Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 7 gennaio 2001

IOANNES PAULUS PP. Il



Atti del Santo Padre 31

Messaggio per la XXXV Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali

«“Predicatelo dai tetti”’.
il Vangelo nell’Era della Comunicazione Globale»

Per la XXXV Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali, che in Italia si celebra nella seconda 
domenica di ottobre, il Santo Padre ha offerto questo Messaggio, che pubblichiamo in traduzio­
ne italiana:

1. Il tema che ho scelto per la Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali 
2001 riprende le parole di Gesù stesso. Non potrebbe essere altrimenti perché noi 
predichiamo Cristo soltanto. Ricordiamo le parole che rivolse ai suoi primi disce­
poli: «Quello che vi dico nelle tenebre ditelo nella luce, e quello che ascoltate all'o­
recchio predicatelo sui tetti» (Mt 10,27). Nel segreto del nostro cuore, abbiamo 
ascoltato la verità di Gesù. Ora dobbiamo proclamare quella verità dai tetti.

Nel mondo attuale i tetti sono quasi sempre caratterizzati da una foresta di tra­
smettitori e di antenne che inviano e ricevono messaggi di ogni tipo verso e da i 
quattro angoli della terra. È di importanza vitale garantire che fra questi numerosi 
messaggi vi sia la Parola di Dio. Oggi proclamare la fede dai tetti significa procla­
mare la Parola di Gesù nel mondo dinamico delle comunicazioni sociali e attraver­
so di esso.

2. In tutte le culture e in tutte le epoche, e certamente nelle odierne trasforma­
zioni sociali, le persone si pongono sempre le stesse domande fondamentali sul 
significato della vita: «Chi sono? Da dove vengo e dove vado? Perché la presenza 
del male? Che cosa ci sarà dopo questa vita?» (Fides et ratio, 1). In ogni epoca la 
Chiesa offre l'unica risposta definitivamente soddisfacente agli interrogativi 
profondissimi del cuore umano: Gesù Cristo stesso, «che svela anche pienamente 
l'uomo all'uomo e gli fa nota la sua altissima vocazione» (Gaudium et spes, 22). Quin­
di la voce di noi cristiani non può mai tacere perché il Signore ci ha affidato la paro­
la di salvezza alla quale ogni cuore umano anela. Il Vangelo offre la perla preziosa 
che tutti cerchiamo (cfr. Mt 13,45-46).

Ne consegue che la Chiesa non può non impegnarsi sempre più profondamen­
te nel mutevole mondo delle comunicazioni sociali. La rete mondiale delle comu­
nicazioni sociali si sta estendendo e sta diventando sempre più complessa e i mezzi 
di comunicazione sociale hanno un effetto sempre più visibile sulla cultura e sulla 
sua trasmissione. Mentre un tempo gli eventi venivano semplicemente riportati, ora 
vengono spesso creati per soddisfare le esigenze dei mezzi di comunicazione. Quin­
di il rapporto fra la realtà e i mezzi di comunicazione sociale è divenuto sempre più 
intricato e questo dà vita a un fenomeno ambivalente. Da una parte può sfumare la 
distinzione fra verità e illusione, ma dall'altra possono schiudersi opportunità 
senza precedenti per rendere la verità il più possibile accessibile a un numero mag­
giore di persone. Il compito della Chiesa è di garantire che sia quest'ultima even­
tualità a realizzarsi.

3. Il mondo dei mezzi di comunicazione sociale può a volte sembrare indiffe­
rente e perfino ostile alla fede e alla morale cristiana. Questo è dovuto in parte al 
fatto che la cultura dei mezzi di comunicazione sociale è così profondamente imbe­
vuta di un senso tipicamente postmoderno che la sola verità assoluta è che non esi-



32 Atti del Santo Padre

stono verità assolute o che, se esistessero, sarebbero inaccessibili alla ragione umana 
e quindi irrilevanti. Da questo punto di vista ciò che conta non è la verità, ma “la 
storia". Se qualcosa è degno di essere divulgato o fonte di intrattenimento, la ten­
tazione di accantonare le considerazioni sulla sua veridicità diventa quasi irresisti­
bile. Di conseguenza il mondo dei mezzi di comunicazione sociale a volte appare 
come un ambiente ancor più ostile all'evangelizzazione di quello pagano in cui agi­
vano gli Apostoli. Tuttavia, proprio come i primi testimoni della Buona Novella non 
si tirarono indietro di fronte alle avversità, non dovrebbero farlo nemmeno gli 
attuali seguaci di Cristo. Il grido di San Paolo risuona ancora fra noi: «Guai a me se 
non predicassi il Vangelo!» (1 Cor 9,16).

Tuttavia, per quanto il mondo dei mezzi di comunicazione sociale possa a volte 
sembrare in contrasto con il messaggio cristiano, offre anche opportunità uniche per 
proclamare la verità salvifica di Cristo a tutta la famiglia umana. Consideriamo, ad 
esempio, le trasmissioni satellitari di cerimonie religiose che spesso raggiungono 
un pubblico mondiale, o alla capacità positiva di Internet di trasmettere informa­
zioni e insegnamenti di carattere religioso oltre le barriere e le frontiere. Quanti 
hanno predicato il Vangelo prima di noi non avrebbero mai potuto immaginare un 
pubblico così vasto. Nella nostra epoca è necessario un utilizzo attivo e creativo dei 
mezzi di comunicazione sociale da parte della Chiesa. I cattolici non dovrebbero 
aver paura di lasciare aperte le porte delle comunicazioni sociali a Cristo affinché la 
sua Buona Novella possa essere udita dai tetti del mondo!

4. È anche di vitale importanza che all'inizio di questo nuovo Millennio ricor­
diamo la missione ad gentes che Cristo ha affidato alla Chiesa. Circa due terzi dei sei 
miliardi di abitanti del mondo non conoscono realmente Gesù Cristo e molti di loro 
vivono in Paesi con antiche radici cristiane, dove interi gruppi di battezzati hanno 
perso il senso vivo della fede o non si considerano più membri della Chiesa, con­
ducendo una vita lontana dal Signore e dal suo Vangelo (cfr. Redemptoris missio, 33). 
È chiaro che una risposta efficace a questa situazione esige qualcosa di più dell'o­
pera dei mezzi di comunicazione sociale, tuttavia nella lotta volta a far fronte a certe 
sfide i cristiani non possono ignorare il mondo delle comunicazioni sociali. Infatti, 
mezzi di comunicazione sociale di ogni tipo possono svolgere un ruolo essenziale 
nell'evangelizzazione diretta e nella trasmissione di verità e di valori che sostengo­
no e accrescono la dignità dell'uomo. La presenza della Chiesa nei mezzi di comu­
nicazione sociale è un aspetto importante dell'inculturazione del Vangelo richiesta 
dalla nuova evangelizzazione alla quale lo Spirito Santo esorta la Chiesa nel 
mondo.

Mentre l'intera Chiesa cerca di tener conto di quest'esortazione dello Spirito, i 
comunicatori cristiani hanno «un compito profetico, una vocazione: parlare contro 
i falsi dei e idoli di oggi, il materialismo, l'edonismo, il consumismo, il gretto nazio­
nalismo...» (Etica nella comunicazione, 31). Soprattutto hanno il dovere e il privilegio 
di dichiarare la verità, la verità gloriosa sulla vita e sul destino dell'uomo rivelati 
nel Verbo incarnato. Che i cattolici impegnati nel mondo delle comunicazioni socia­
li predichino la verità di Gesù ancor più gioiosamente e coraggiosamente dai tetti 
cosicché tutti gli uomini e tutte le donne possano conoscere l'amore che è il centro 
della comunicazione che Dio fa di se stesso in Gesù Cristo, lo stesso ieri, oggi e sem­
pre (cfr. Eb 13,8).

Dal Vaticano, 24 gennaio 2001 - memoria di San Francesco di Sales.

IOANNES PAULUS PP. Il



Atti del Santo Padre 33

Lettera per il II Centenario della nascita del Cardinale Newman

Il mistero della Croce fu il centro della sua missione, 
la verità assoluta che contemplava

Al Reverendissimo Monsignore 
VINCENT NICHOLS 

Arcivescovo di Birmingham

In occasione del II Centenario della nascita del Venerabile Servo di Dio John 
Henry Newman, mi unisco volentieri a Lei, ai suoi fratelli Vescovi dell'Inghilterra e 
del Galles, ai sacerdoti dell'Oratorio di Birmingham e a una schiera di voci in tutto 
il mondo nel lodare Dio per il dono del grande Cardinale inglese e per la sua dura­
tura testimonianza.

Riflettendo sul misterioso disegno divino che si dispiegava nella sua vita, New­
man acquisì un senso profondo e persistente del fatto che «Dio mi ha creato per ren- 
derGli un determinato servizio. Mi ha affidato un'opera che non ha affidato a un'al­
tra persona. Io ho la mia missione» (Meditazioni e Devozioni). Quanto appare vero 
questo pensiero ora che consideriamo la sua lunga vita e l'influenza che continua a 
esercitare anche dopo la morte! Nacque in un momento preciso, il 21 febbraio 1801, 
in un luogo preciso, Londra, e in una famiglia precisa, primogenito di John New­
man e di Jemina Fourdrinier. Tuttavia la missione particolare che Dio gli affidò 
garantisce che John Newman appartiene a ogni epoca, luogo e persona.

Newman nacque in un'epoca travagliata non solo politicamente e militar­
mente, ma anche spiritualmente. Le vecchie certezze vacillavano e i credenti si 
trovavano di fronte alla minaccia del razionalismo da una parte e del fideismo 
dall'altra. Il razionalismo portò con sé il rifiuto sia dell'autorità sia della trascen­
denza, mentre il fideismo distolse le persone dalle sfide della storia e dai com­
piti terreni per generare in loro una dipendenza insana dall'autorità e dal sopran­
naturale. In quel mondo Newman giunse veramente a una sintesi eccezionale fra 
fede e ragione che per lui erano «come due ali sulle quali lo spirito umano rag­
giunge la contemplazione della verità» (cfr. Fides et ratio, Introduzione; cfr. Ibidem, 
74). Fu la contemplazione appassionata della verità a condurlo a un'accettazione 
liberatoria dell'autorità le cui radici sono in Cristo, e a un senso del soprannatu­
rale che apre la mente e il cuore umani a una vasta gamma di possibilità rivelate 
in Cristo. «Illumina gentilmente l'oscurità, guidami» scrisse Newman ne "La 
Nuvola della non Conoscenza". Per lui Cristo era la luce al centro di qualsiasi oscu­
rità. Per la sua tomba scelse la seguente epigrafe: Ex umbris et imaginibus in veri­
tatem; era chiaro che alla fine del suo viaggio terreno fosse Cristo la verità che 
aveva trovato.

Tuttavia la ricerca di Newman fu segnata dal dolore. Una volta pervenuto al 
senso incrollabile della missione affidatagli da Dio, dichiarò: «Quindi, Gli crederò... 
se sono malato, la mia malattia può servirGli, se sono perplesso, la mia perplessità 
può servirGli... non fa nulla invano... Può allontanare i miei amici. Può gettarmi fra 
estranei. Può farmi sentire desolato, può far precipitare il mio spirito, può nascon­
dermi il futuro. Tuttavia, Egli sa perché» (Meditazioni e Devozioni).



34 Atti del Santo Padre

Tutte le prove che conobbe invece di sminuirlo o distruggerlo paradossalmente 
confermarono la sua fede nel Dio che lo aveva chiamato e rafforzarono in lui la con­
vinzione che Dio "non fa nulla invano". Alla fine ciò che risplende in Newman è il 
mistero della Croce del Signore: fu il centro della sua missione, la verità assoluta che 
contemplava, la "luce gentile" che lo guidava.

Rendendo grazie a Dio per il dono del Venerabile John Henry Newman in occa­
sione dei duecento anni della nascita, preghiamo affinché questa guida certa ed elo­
quente nella nostra perplessità diventi anche nelle nostre necessità un intercessore 
potente al cospetto del trono della grazia. Preghiamo affinché la Chiesa proclami 
presto ufficialmente e pubblicamente la santità esemplare del Cardinale John Henry 
Newman, uno dei campioni più versatili e illustri della spiritualità inglese.

Con la mia Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 22 gennaio 2001

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 35

Lettera per il Centenario di fondazione dell'Istituto Missioni Consolata

«Siate apostoli coraggiosi, creativi 
e dotati di una preparazione sempre più specifica»

Al Reverendo Padre 
PIERO TRABUCCO 
Superiore Generale 

dell'Istituto Missioni Consolata

1. Sono trascorsi 100 anni da quando, il 29 gennaio 1901, fu fondato l'Istituto 
Missioni Consolata, della cui direzione Ella ha ora la responsabilità. Questa felice 
ricorrenza costituisce un motivo d'intensa gioia non solo per Lei e per i suoi Con­
fratelli, i cari missionari della Consolata, ma per tutta la Chiesa impegnata in una 
vasta opera di evangelizzazione. La celebrazione è, altresì, occasione di rendimen­
to di grazie al Padre celeste, «il quale vuole che tutti gli uomini siano salvati e giun­
gano alla conoscenza della verità» (I Tm 2,4).

Il Beato Giuseppe Allamano, all'inizio del ventesimo secolo, per divina ispira­
zione, in obbedienza al suo Arcivescovo e con l'incoraggiamento dell'Episcopato 
del Piemonte, dette origine alla vostra Famiglia missionaria. Da allora, con la colla­
borazione delle Suore Vincenzine del Cottolengo prima e, in seguito, con il soste­
gno delle Missionarie della Consolata, da lui stesso fondate nel 1910, la Congrega­
zione ha operato senza interruzione per diffondere il Vangelo in tante parti della 
terra, contribuendo a dar vita a numerose comunità cristiane, che sono ora fiorenti 
Chiese particolari.

Come non ringraziare il Signore per il bene operato dal vostro Istituto, durante 
questo primo secolo della sua esistenza? Esso è rimasto fedele al carisma missiona­
rio che il Fondatore aveva ricevuto dallo Spirito e che ha diligentemente trasmesso 
ai suoi figli. Nell'esprimervi vivo compiacimento per questa vostra fedeltà, vi inco­
raggio di cuore a continuare in questo cammino, conservando inalterato l'entusia­
smo spirituale ed apostolico delle origini.

2. Questa significativa circostanza vi offre, inoltre, l'opportunità di riflettere 
sulle prospettive future della vostra Famiglia religiosa. Primo impegno è senz'altro 
quello di riconfermare con vigore la vocazione missionaria "ad gentes", che è la 
vostra principale ragione d'essere. Essa va ribadita senza incertezze né ambiguità, 
nella convinzione della validità e dell'urgenza del mandato che il Risorto ha affi­
dato agli Apostoli e, attraverso di essi, alla Chiesa: «Come il Padre ha mandato me, 
anch'io mando voi» (Gv 20,21). Ed ancora: «Andate dunque e ammaestrate tutte le 
nazioni battezzandole nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo» (Mt 
28,19). Come ho più volte affermato, la missione del Redentore, che la Chiesa è 
chiamata a svolgere, è ancora ben lontana dal suo compimento (cfr. Redemptoris mis- 
s'o, 1; Dominus lesus, 2). Anzi, «l'attività missionaria è solo agli inizi» (Redemptoris 
missio, 33) ed attualmente «sembra destinata ad avere orizzonti ancora più vasti» 
(Ivi, 35). I confini territoriali nei quali si svolge l'evangelizzazione si sono in questi 
anni profondamente modificati, imponendo a voi missionari presenze e impegni 
nuovi rispetto al passato. Così i moderni areopaghi da evangelizzare richiedono 
anche a voi che siate apostoli coraggiosi, creativi e dotati di una preparazione sem-



36 Atti del Santo Padre

pre più specifica. L'inculturazione del Vangelo è questione quanto mai urgente e 
irrinunciabile, anche se di complessa soluzione. Il dialogo inter-religioso costituisce 
un elemento integrante della missione. Sempre impellente è, inoltre, per tutti il 
mandato ad evangelizzare. Sono queste alcune delle prospettive che coinvolgono in 
modo speciale voi, chiamati ad essere missionari "di frontiera".

3. Questo compito potrebbe apparire ben arduo, quasi impossibile da assolve­
re con le semplici forze umane. Ed in effetti, dinanzi alla vastità del campo missio­
nario, ci si potrebbe sentire talora come impotenti. Viene in nostro aiuto la parola di 
Cristo: «Ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo» (Mt 28,20). È 
Lui il nostro vero e solido sostegno. Occorre, dunque, alimentare costantemente in 
se stessi una personale relazione con il Signore.

Mi piace qui richiamare l'urgenza di preparare dapprima ed accompagnare poi 
l'azione missionaria con la preghiera. La preghiera si tradurrà per logica conse­
quenzialità in appassionata adesione a Cristo nell'esistenza quotidiana. Il vostro 
Fondatore con insistenza domandava che ogni membro dell'Istituto fosse missio­
nario "nella santità della vita". Egli soleva ripetere: «Prima santi e poi missionari». 
Vi voleva tutti di "prima qualità". Quanto mai eloquenti sono, a questo proposito, 
le sue parole: «Se volete essere missionari in regola, bisogna che prima siate ottimi 
religiosi; prima di convertire gli altri, bisogna che siate santi voi, altrimenti non 
sarete buoni né per voi, né per gli altri». Preghiera e carità, fede ed umiltà. Seguen­
do la spiritualità dello zio materno, San Giuseppe Cafasso, l'Allamano indicava ai 
suoi discepoli un modo singolare per tendere alla santità: «Il bene - egli diceva - 
bisogna farlo bene, con costanza e senza rumore». Ed ancora: «La nostra santità 
consiste nel far bene ogni cosa, dal mattino alla sera». Non basta, allora, rinnovare 
i metodi o i programmi per imprimere nuovo impulso alla missione. Come ho 
avuto modo di affermare nell'Enciclica Redemptoris missio, occorrono prima di tutto 
apostoli zelanti, perché «il vero missionario è il santo» (n. 90).

4. A questo proposito vorrei evidenziare ancora un altro aspetto del vostro 
peculiare carisma. Fin dagli inizi, i vostri missionari hanno unito all'evangelizza­
zione uno sforzo concreto di promozione umana, privilegiando la cura per i più 
poveri e gli emarginati. E uno stile apostolico che potremmo chiamare "integrale", 
perché in esso sono tenute presenti tutte le esigenze dell'essere umano.

Il vostro Fondatore, confortato dalla fede e animato da sano realismo, non dubi­
tava che gli uomini avrebbero amato «una religione che, oltre le promesse dell'altra 
vita, li rende più felici su questa terra». All'annuncio esplicito del Vangelo, va con­
giunto pertanto lo sforzo di liberazione e di promozione umana, di tutela della giu­
stizia e di ricerca delle possibili vie per una pace stabile e solidale. Sono questi gli 
aspetti di un'efficace azione apostolica, che mira a rispondere alle molteplici esi­
genze dell'essere umano. Su questa strada, che contraddistingue la vostra Famiglia 
religiosa, proseguite fiduciosi, sempre coerenti con il vostro tipico metodo di esse­
re missionari. Al centro d'ogni vostro intervento sia l'uomo, protagonista dello svi­
luppo, da aiutare con ogni mezzo, specialmente per quanto concerne la formazione 
delle coscienze (cfr. Redemptoris missio, 58-59).

5. Non potrei chiudere queste mie esortazioni senza porre in luce che la vostra 
identità di missionari e religiosi si riveste d'una profonda connotazione mariana. 
L'Istituto, infatti, è sorto all'ombra del celebre santuario della Consolata, cuore spi­
rituale della Torino cristiana. Lo stesso Allamano più volte ebbe modo di precisare 
che alla Madonna era riservato il titolo di "Fondatrice". «La vera fondatrice del­
l'Istituto è la Consolata», amava egli ripetere. Con l'aiuto della Consolata, carissimi



Atti del Santo Padre 37

Fratelli, diffondete la vera "consolazione", la salvezza cioè che è Cristo Gesù, Sal­
vatore deH'uomo.

Al compiersi del primo centenario della vostra Opera, grati a Dio, alla Vergine 
Maria e al Beato Fondatore, riprendete di buona lena la marcia per i sentieri del 
mondo. Continuate ad impegnarvi nel campo vocazionale, che rientra tra le moti­
vazioni della vostra fondazione, ed il Signore vi conforti con il dono di numerose 
vocazioni. Siate testimoni coraggiosi della speranza evangelica.

Questo è il mio augurio, avvalorato dalla preghiera e da una speciale Benedi­
zione Apostolica, che di cuore imparto a voi, carissimi Missionari della Consolata, 
ai vostri familiari, ai numerosi collaboratori laici, ai benefattori delle missioni ed a 
quanti in varie parti del mondo sono affidati alle vostre cure pastorali.

Dal Vaticano, 25 gennaio 2001

IOANNES PAULUS PP. II

Dal Libro Sinodale (n. 99)

La “missio ad gentes”
Una Chiesa locale o ha l’ansia missionaria, che partendo dal particolare si dila­

ta sino ai confini del mondo, o è destinata a chiudersi e morire. «La missione ad 
gentes è ancora agli inizi» (Redemptoris missio, 40) e ogni Chiesa particolare è 
responsabile in modo collegiale con tutte le altre dell’evangelizzazione di tutte le 
genti. La Chiesa di Torino senta la necessità di ravvivare, anche in questa direzione, 
la coscienza di ogni battezzato, potenziando la pastorale missionaria con una cate­
chesi attenta e specifica.

* * *
Partendo dalla necessità di respingere la tentazione particolaristica, che induce 

le singole Chiese a limitarsi ai problemi presenti entro i propri confini, occorre:
- il coraggio di rischiare da parte delle nostre Chiese;
- il coraggio di essere fedeli, anche nella sofferenza, da parte dei preti Fidei 

donum;
- il coraggio dei preti diocesani di non aspettare l’invito del Vescovo, ma di bat­

tere alla porta, con spirito evangelico, perché sia sempre più accetto il desiderio di 
servire altre Chiese;

- il coraggio dei Vescovi di non aver paura di perdere dei preti inviandoli ad 
altre terre, persuasi che «chi allarga altrove il Regno di Gesù Cristo, serve a meravi­
glia la Chiesa che gli fu madre» (Bonomelli).



38 Atti del Santo Padre

Omelia nella conclusione dell’Anno Giubilare

«Ripartire» con rinnovato slancio 
dopo l’impegno giubilare

Sabato 6 gennaio, dopo la chiusura della Porta Santa, il Santo Padre ha presieduto una Concele­
brazione Eucaristica in Piazza San Pietro a conclusione dell'Anno Giubilare per il bimillenario del­
l’Incarnazione ed ha pronunciato la seguente omelia:

1. «Ti adoreranno, Signore, tutti i popoli della terra!». Questa acclamazione, or ora 
ripetuta nel Salmo responsoriale, esprime molto bene il significato della solennità 
dell'Epifania che oggi celebriamo. Insieme essa getta luce anche sull'odierno rito di 
chiusura della Porta Santa.

«Ti adoreranno, Signore...»: è una visione che ci parla di futuro, ci fa guardare lon­
tano. Viene evocata l'antica profezia messianica, che si realizzerà pienamente quan­
do Cristo Signore tornerà glorioso alla fine della storia. Essa tuttavia ha avuto una 
prima realizzazione, storica e insieme profetica, quando i Magi vennero a Betlemme por­
tando i loro doni. Fu l'inizio della manifestazione di Cristo - appunto la sua "epi­
fania"- ai rappresentanti dei popoli del mondo.

È una profezia che si va gradatamente attuando nel corso del tempo, a mano a mano 
che l'annuncio evangelico si espande nei cuori degli uomini e si radica in tutte le 
regioni della terra. Il Grande Giubileo non è stato forse una sorta di "epifania"? Venen­
do qui a Roma, o recandosi in pellegrinaggio anche altrove nelle tante chiese giubi- 
lari, innumerevoli persone si sono poste in qualche modo sulle orme dei Magi, alla 
ricerca di Cristo. La Porta Santa non è che il simbolo di questo incontro con Lui. È 
Cristo la vera "Porta Santa", che ci apre l'accesso alla casa del Padre e ci introduce 
nell'intimità della vita divina.

2. «Ti adoreranno, Signore, tutti i popoli della terra!». Qui, soprattutto, nel centro 
della cattolicità, l'imponente afflusso di pellegrini provenienti da tutti i Continenti 
ha offerto quest'anno un'immagine eloquente del cammino dei popoli verso Cristo. Si è 
trattato di persone delle più svariate categorie, venute col desiderio di contemplare 
il volto di Cristo e di ottenerne la misericordia.

«Il Cristo ieri e oggi
Principio e Fine
Alfa e Omega.
A Lui appartengono il tempo 
e i secoli.
A Lui la gloria e il potere
per tutti i secoli in eterno»
(Liturgia della Veglia pasquale).

Sì, è quest'inno che il Giubileo, nell'orizzonte suggestivo del passaggio ad un 
nuovo Millennio, ha voluto innalzare a Cristo, Signore della storia, a duemila anni 
dalla sua nascita. Oggi si conclude ufficialmente quest'Anno straordinario, ma 
restano i doni spirituali che in esso sono stati effusi; continua quel grande "anno di 
grazia" che Cristo inaugurò nella sinagoga di Nazaret (cfr. Le 4,18-19) e che durerà 
fino alla fine dei tempi.

Mentre oggi si chiude, con la Porta Santa, un "simbolo" di Cristo, resta più che 
mai aperto il Cuore di Cristo. Egli continua a dire all'umanità bisognosa di speranza



Atti del Santo Padre 39

e di senso: «Venite a me, voi tutti che siete affaticati e oppressi, ed io vi ristorerò» 
(Mt 11,28). Al di là delle numerose celebrazioni ed iniziative che lo hanno contrad­
distinto, è l'esperienza viva e consolante dell' "incontro con Cristo" la grande eredità che 
il Giubileo ci lascia.

3. Desideriamo quest'oggi farci voce del grazie e della lode di tutta la Chiesa. Per 
questo, al termine di questa celebrazione, canteremo un solenne Te Deum di ringra­
ziamento. Il Signore ha compiuto meraviglie per noi, ci ha colmati di misericordia. 
Dobbiamo oggi far nostro il sentimento di letizia provato dai Magi, nel loro cam­
mino verso Cristo: «Al vedere la stella, essi provarono una grandissima gioia». Soprat­
tutto dobbiamo imitarli mentre depongono ai piedi del Bimbo divino non solo i loro 
doni, ma la loro vita.

In quest'Anno Giubilare la Chiesa ha cercato di svolgere con più grande impe­
gno, per i suoi figli e per l'umanità, la funzione della stella che orientò i passi dei 
Magi. La Chiesa non vive per se stessa, ma per Cristo. Intende essere la "stella" che fa 
da punto di riferimento, aiutando a trovare il cammino che porta a Lui.

Nella teologia patristica si amava parlare della Chiesa come del "mysterium 
lunae", per sottolineare che essa, come la luna, non brilla di luce propria, ma riflet­
te Cristo, il suo Sole. Mi piace ricordare che proprio con questo pensiero si apre la 
Costituzione dogmatica sulla Chiesa del Concilio Vaticano II: «Cristo è la luce delle 
genti», «lumen gentium»*. E i Padri conciliari continuavano esprimendo il loro arden­
te desiderio di «illuminare tutti gli uomini con la luce di Cristo che si riflette sul 
volto della Chiesa» (n. 1).

Mysterium lunae: il Grande Giubileo ha fatto vivere alla Chiesa un'esperienza 
intensa di questa sua vocazione. È Cristo che essa ha additato in quest'anno di gra­
zia, riecheggiando ancora una volta le parole di Pietro: «Signore, da chi andremo? 
Tu hai parole di vita eterna!» (Gv 6,68).

4. «Ti adoreranno, Signore, tutti i popoli della terra!». Questa universalità della chia­
mata dei popoli a Cristo si è quest'anno manifestata in modo più vistoso. Persone di 
ogni Continente e di ogni lingua si sono date convegno in questa Piazza. Tante voci 
si sono qui levate nel canto, come sinfonia di lode e annuncio di fraternità.

Non potrei certo in questo momento ricordare gli svariati incontri che abbiamo 
yissuto. Mi vengono in mente i bambini che hanno inaugurato il Giubileo con la loro 
irrefrenabile festosità, e i giovani che hanno conquistato Roma con il loro entusiasmo 
e la serietà della loro testimonianza. Penso alle famiglie, che hanno proposto un mes­
saggio di fedeltà e di comunione così necessario al nostro mondo, e agli anziani, agli 
ammalati e ai disabili, che hanno saputo offrire un'eloquente testimonianza della spe­
ranza cristiana. Ho davanti agli occhi il Giubileo di coloro che, nel mondo della cul­
tura e della scienza, con dedizione quotidiana attendono alla ricerca della verità.

Il pellegrinaggio che duemila anni fa vide i Magi venire dall'Oriente fino a 
Betlemme, alla ricerca di Cristo appena nato, è stato quest'anno ripetuto da milioni 
e milioni di discepoli di Cristo, qui venuti non con "oro, incenso e mirra", ma por­
tando il proprio cuore ricco di fede e bisognoso di misericordia.

5. Per questo la Chiesa oggi gode, vibrando all'appello di Isaia: «Alzati, rivesti­
ti di luce, perché viene la tua luce... Cammineranno i popoli alla tua luce» (Is 60,1.8). Non 
v è, in questo sentimento di gioia, nessun vuoto trionfalismo. E come potremmo 
cadere in questa tentazione, proprio al termine di un anno così intensamente peni­
tenziale? Il Grande Giubileo ci ha offerto un'occasione provvidenziale per compiere 
la "purificazione della memoria", chiedendo perdono a Dio per le infedeltà compiute 
ln questi duemila anni dai figli della Chiesa.



40 Atti del Santo Padre

Davanti a Cristo crocifisso, abbiamo ricordato che, a fronte della grazia sovrab­
bondante che rende la Chiesa "santa", noi figli suoi siamo largamente segnati dal 
peccato, e gettiamo ombra sul volto della Sposa di Cristo: nessuna auto-esaltazio­
ne, dunque, ma grande coscienza dei nostri limiti e delle nostre debolezze. Non 
possiamo, tuttavia, non vibrare di gioia, di quella gioia interiore a cui il Profeta ci 
invita, ricca di gratitudine e di lode, perché fondata sulla coscienza dei doni ricevuti 
e sulla certezza dell'amore perenne di Cristo.

6. Ora è tempo di guardare avanti, e il racconto dei Magi può in certo senso 
indicarci una rotta spirituale. Essi ci dicono innanzi tutto che, quando si è incontrato 
Cristo, occorre saper sostare e vivere profondamente la gioia dell'intimità con Lui. 
«Entrati nella casa, videro il bambino con Maria sua Madre, e prostratisi lo adorarono»: la 
loro vita era ormai per sempre consegnata a quel Bimbo per il quale avevano affron­
tato le asprezze del viaggio e le insidie degli uomini. Il cristianesimo nasce, e conti­
nuamente si rigenera, a partire da questa contemplazione della gloria di Dio che 
rifulge sul volto di Cristo.

Ùn volto da contemplare, quasi intravedendo nei suoi occhi i "lineamenti" del 
Padre e lasciandosi avvolgere dall'amore dello Spirito. Il grande pellegrinaggio giu­
bilare ci ha ricordato questa fondamentale dimensione trinitaria della vita cristiana: 
in Cristo incontriamo anche il Padre e lo Spirito. La Trinità è l'origine e il compi­
mento. Tutto parte dalla Trinità, tutto torna alla Trinità.

E tuttavia, come avvenne per i Magi, questa immersione nella contemplazione 
del mistero non ci impedisce di camminare, anzi ci obbliga a ripartire per un nuovo 
tratto di cammino nel quale ci facciamo annunciatori e testimoni. «Per un'altra strada 
fecero ritorno al loro paese». I Magi furono in qualche modo i primi missionari. L'in­
contro con Cristo non li bloccò a Betlemme, ma li spinse nuovamente per le strade 
del mondo. Occorre ripartire da Cristo e, per ciò stesso, ripartire dalla Trinità.

7. Proprio questo ci viene chiesto, carissimi Fratelli e Sorelle, come frutto del 
Giubileo che oggi si chiude.

In funzione di questo impegno che ci attende, firmerò tra poco la Lettera Apostoli­
ca "Novo Millennio ineunte", nella quale propongo alcune linee di riflessione che 
possono aiutare tutta la comunità cristiana a "ripartire" con rinnovato slancio dopo 
l'impegno giubilare. Certo, non si tratta di organizzare, nel breve periodo, altre ini­
ziative di grandi proporzioni. Si toma nell'impegno ordinario, ma questo è tutt'altro 
che un riposo. Occorre anzi trarre dall'esperienza giubilare gli insegnamenti utili per 
dare al nuovo impegno un'ispirazione e un orientamento efficaci.

8. Consegno queste linee di riflessione alle Chiese particolari, quasi come "ere­
dità" del Grande Giubileo, perché le valorizzino all'interno della loro programma­
zione pastorale. C'è urgente bisogno innanzi tutto di tesoreggiare l'impulso alla con­
templazione di Cristo, che l'esperienza di quest'anno ci ha dato. Dentro il volto 
umano del Figlio di Maria riconosciamo il Verbo fatto carne, nella pienezza della 
sua divinità e della sua umanità. I più insigni artisti - in Oriente e Occidente - si 
sono cimentati col mistero di quel Volto. Ma esso è soprattutto il Volto che lo Spiri­
to, divino "iconografo", disegna nei cuori di quanti lo contemplano e lo amano. 
Occorre "ripartire da Cristo", con lo slancio della Pentecoste, con entusiasmo rin­
novato. Ripartire da Lui innanzi tutto nell'impegno quotidiano della santità, ponendo­
ci in atteggiamento di preghiera e in ascolto della sua Parola. Ripartire poi da Lui 
per testimoniarne l'Amore, attraverso una pratica della vita cristiana segnata dalla 
comunione, dalla carità, dalla testimonianza nel mondo. È questo il programma che 
consegno nella presente Lettera Apostolica. Esso si potrebbe ridurre ad una sola 
parola: «Gesù Cristo!».



Atti del Santo Padre 41

All'inizio del mio Pontificato, e poi ancora tante volte, ho gridato ai figli della 
Chiesa e al mondo: «Aprite, spalancate le porte a Cristo». Desidero gridarlo anco­
ra, al termine di questo Giubileo, all'inizio di questo nuovo Millennio. Aprite, anzi 
spalancate le porte a Cristo.

9. «Ti adoreranno, Signore, tutti i popoli della terra!». Questa profezia si realizza 
già nella Gerusalemme celeste, dove tutti i giusti del mondo, e specialmente tanti 
Testimoni della fede, sono misteriosamente raccolti in quella santa città in cui non 
vi è più sole, perché il suo sole è l'Agnello. Lassù, angeli e santi uniscono la loro 
voce per cantare le lodi di Dio.

La Chiesa pellegrina sulla terra, nella sua liturgia, nel suo annuncio del Vange­
lo, nella sua testimonianza, si fa eco ogni giorno di quel canto celeste. Voglia il 
Signore che essa, nel nuovo Millennio, cresca sempre più nella santità, per essere 
nella storia vera "epifania" del volto misericordioso e glorioso di Cristo Signore. 
Così sia!

Dal Libro Sinodale (nn. 1-2)

La sfida della iniziazione
Il mutato contesto socioculturale pone l’annuncio e la comunicazione del mes­

saggio evangelico in una situazione per certi versi simile a quella del Cristianesimo 
delle origini. Uomini e donne, sempre più numerosi, sentono il desiderio e vivono 
nella necessità di essere iniziati alla vita cristiana, di percorrere cioè un cammino che 
dischiuda loro il significato della vocazione cristiana in tutte le sue dimensioni: la 
risposta all’iniziativa del Padre, l’accoglienza della salvezza offerta da Cristo Croci­
fisso e Risorto con l’azione santificante dello Spirito, l’appartenenza alla Chiesa, 
l’esperienza della fraternità.

Iniziare alla vita cristiana diventa oggi, per la Chiesa che è in Torino, un’impre­
sa ardua e affascinante: essa esige che si attinga al patrimonio di santità e alle mol­
teplici esperienze pastorali che la caratterizzano, e nello stesso tempo invoca il 
coraggio dell’inventiva e l’ardire di chi è consapevole che non è in gioco il perpe­
tuarsi di istituzioni e consuetudini umane, ma la fecondità dell’appello del Dio- 
Amore.

Tempo di crisi e di speranza
Il momento presente, spesso interpretato non solo in chiave cristiana come età di 

crisi e di transizione, porta in sé i germi di un futuro visitato dalla presenza conso­
lante e sanante dello Spirito.

Di questo è stata consapevole l’Assemblea Sinodale: «La nostra società, come 
poche altre volte è accaduto nella storia recente, sembra più aperta a ricevere l'an­
nuncio cristiano. Da una parte si coglie nella vita di tutti un bisogno di speranza; 
dall'altra le stesse posizioni culturali laiciste, pur continuando a esprimersi in modo 
critico e talora ostile nei confronti del mondo cattolico, mostrano fermenti positivi, 
tanto che in una cultura, nella quale fino a ieri sembrava estraneo, se non assente, 
il discorso religioso, si parla di una rinascita di interesse religioso, anche se questo 
non equivale semplicemente a una rinascita di interesse cristiano».



42 Atti del Santo Padre

Incontro con vari Organismi che hanno cooperato per il Giubileo

«Nulla è più come prima»
Giovedì 11 gennaio, ricevendo i membri del Consiglio di Presidenza e del Comitato del Grande 
Giubileo dell’Anno 2000 con varie autorità e collaboratori, il Santo Padre ha pronunciato questo 
discorso:

1. Sono particolarmente lieto di accogliere quest'oggi voi che, a vario titolo, 
avete cooperato alla preparazione ed alla celebrazione dell'Anno Santo, che così 
vasta eco ha suscitato nella Chiesa e nel mondo.

Nella mia mente - e certamente è così anche per voi - restano impresse imma­
gini commoventi che, in qualche modo, ne condensano le varie fasi. Penso, in par­
ticolare, all'ultimo periodo e rivedo le interminabili scie di pellegrini che, attraver­
sando Piazza San Pietro, si dirigevano con grande devozione a varcare la Porta 
Santa. Come dimenticare quest'icona vivente del Popolo di Dio, in cammino verso 
Cristo, universale via di salvezza?

Queste folle motivate e pazienti facevano pensare a quelle che seguivano Gesù, 
inducendolo a predicare senza sosta e, un giorno, a compiere il celebre miracolo 
della moltiplicazione dei pani, segno di quel "pane della vita" che Egli avrebbe poi 
dato al mondo (cfr. Gv 6,35.48). Queste folle sono state una testimonianza palpabi­
le del desiderio profondo che spinge l'uomo alla ricerca della verità e della miseri­
cordia, della speranza e della riconciliazione, in una parola, alla ricerca di Cristo.

Ora che la Porta Santa è stata chiusa, abbiamo ripreso il cammino "ordinario", 
nella consapevolezza che rimane più che mai spalancato l'accesso alla divina mise­
ricordia. Riprendendo le parole dell'Apostolo Paolo, possiamo dire che nel Grande 
Giubileo dell'Anno 2000 «è apparsa la grazia di Dio, apportatrice di salvezza per 
tutti gli uomini» (Ti 2,11) e «si sono manifestati la bontà di Dio, salvatore nostro, e 
il suo amore per gli uomini» (Tt 3,4). Nel passaggio storico che l'umanità sta viven­
do, quest'Anno Santo ha avuto la provvidenziale funzione di far echeggiare nuo­
vamente nel mondo intero la "buona Notizia": «Dio ha tanto amato il mondo da 
dare il suo Figlio unigenito, perché chiunque crede in lui non muoia, ma abbia la 
vita eterna» (Gv 3,16). Il Giubileo ha indicato, all'inizio del XXI secolo e del Terzo 
Millennio, come punto certo da cui ripartire, Cristo, unica salvezza e speranza dell'u­
manità.

2. Di tutto questo dobbiamo rendere grazie a Dio, come abbiamo già fatto spe­
cialmente nel corso della solenne celebrazione di chiusura del Giubileo. Alla grati­
tudine verso Dio non possiamo però non unire quella verso gli uomini. E questo 
nostro incontro mi offre la gradita opportunità di esprimere, ancora una volta, un sen­
tito ringraziamento a ciascuno di voi ed agli Organismi che rappresentate. In diversi 
ambiti, voi avete contribuito, con la vostra fattiva collaborazione, alla buona riusci­
ta di ogni tappa del cammino giubilare.

Nelle persone del Cardinale Presidente e di Monsignor Segretario, desidero, in 
primo luogo, esprimere viva gratitudine ai membri del Comitato Centrale del Gran­
de Giubileo: Cardinali, Vescovi, sacerdoti, religiosi e laici. Essi sono stati impegnati 
in molteplici settori: dalla progettazione teologico-pastorale, al servizio di acco­
glienza, a quello liturgico e spirituale, all'informazione, all'assistenza, all'ammini­
strazione. Si è trattato di una proficua ed intensa esperienza di lavoro e di comu-



Atti del Santo Padre 43

nione, che ha visto ciascuno operare in stretta collaborazione con gli altri membri 
degli Uffici ed Organismi della Santa Sede e dello Stato della Città del Vaticano, con 
il Vicariato di Roma, come pure con tante altre istanze civili.

Vorrei qui far menzione con gratitudine della stretta cooperazione con il Gover­
no italiano, attraverso la Commissione Mista Italo-Vaticana e con il Commissariato 
straordinario, istituito opportunamente per il Giubileo. Penso al costante contribu­
to prestato dalla Regione Lazio, dalla Provincia e, in modo tutto speciale, dal Comu­
ne di Roma. Attento e preciso, come sempre, è stato il servizio dei vari Corpi delle 
Forze di sicurezza, coordinati dal Ministero dell'Interno. Al Ministero dei Lavori 
Pubblici va, poi, la riconoscenza per aver opportunamente coordinato la realizza­
zione di importanti infrastrutture ed opere, che, finito il Giubileo, rimangono alla 
Città di Roma e alla Nazione.

Ricordo, altresì, l'attività dell'Agenzia Romana per il Giubileo e la massiccia 
presenza dei volontari: è stata una presenza simpatica e sorprendente, che Roma 
non dimenticherà. Un plauso va alle Società, agli Istituti Bancari ed alle Aziende che 
hanno permesso, con i loro contributi, di far fronte alle molteplici esigenze finan­
ziarie e di aiutare pellegrini poveri nel loro viaggio e soggiorno a Roma. Un grazie 
sentito ripeto a L'Osservatore Romano, al Centro Televisivo Vaticano, alla Radio Vatica­
na e alla RAI, per la professionalità e la disponibilità nel riprendere e trasmettere gli 
eventi giubilari, avvalendosi del contributo di tanti esperti e del costante supporto 
del Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali.

La lista delle persone da ringraziare potrebbe certo prolungarsi. Attraverso voi 
qui presenti, mi preme raggiungere tutti - veramente tutti - coloro che hanno lavo­
rato per il Grande Giubileo. Chiedo, inoltre, a chi ha generosamente offerto il pro­
prio apporto spirituale, attraverso la preghiera e la sofferenza - alle persone anzia­
ne, ai malati, ai religiosi e alle religiose di vita contemplativa - di proseguire in que­
sta preziosa missione, perché i semi gettati durante il Giubileo continuino a pro­
durre frutti abbondanti negli anni che verranno

3. Ora abbiamo ripreso il cammino del "tempo ordinario". Anche voi, che 
durante questo periodo vi siete sottoposti ad un supplemento di fatica, ritornate 
alle vostre consuete attività. E tuttavia, in un certo senso, nulla è più come prima. 
L'Anno Giubilare, infatti, ha impresso in ciascuno, e specialmente in voi, uno “stile" 
di vita e di lavoro che non deve essere dismesso.

Il 6 gennaio scorso ci è stata consegnata una preziosa eredità, che va trasmessa 
alle generazioni future, secondo due principali direttrici. Anzitutto, continuando a 
tenere Cristo al centro della vita personale e sociale. Se avremo vissuto veramente il 
Giubileo, lo si vedrà dai frutti di santità che porteremo nella vita ordinaria.

In secondo luogo, occorre recare ovunque la testimonianza della carità che si fa per­
dono, servizio, disponibilità, condivisione. Parafrasando il Vangelo, potremmo 
dire: «Da questo riconosceranno che avete fatto il Giubileo, da come sapete amarvi 
gli uni gli altri».

Ecco la consegna che vi lascio, carissimi Fratelli e Sorelle, mentre rinnovo a tutti 
e a ciascuno l'espressione della mia riconoscenza. Maria, Stella del Terzo Millennio, 
vi accompagni e guidi ogni passo della vostra esistenza. Vi auguro ogni bene e di 
cuore vi benedico insieme con quanti vi sono cari.



44 Atti del Santo Padre

Ai Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede

In questo inizio di Millennio 
tutti insieme salviamo l’uomo!

Sabato 13 gennaio, ricevendo i Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede 
in occasione dello scambio degli auguri per il nuovo anno, il Santo Padre ha pronunciato il 
seguente discorso, che pubblichiamo in traduzione italiana:

Eccellenze, Signore e Signori!

1. Voglia ognuno accogliere la mia cordiale gratitudine per gli auguri che il 
vostro Decano, l'Ambasciatore Giovanni Galassi, ha saputo così gentilmente espri­
mermi e presentarmi a nome di tutti! Dal profondo del cuore, ricambio formulando 
fervidi voti per ciascuno, affinché Dio benedica le vostre persone e le vostre Nazioni, e 
voglia accordare a tutti un anno prospero e felice.

Subito, però, mi viene in mente una domanda: «Cosa significa un anno felice 
per un diplomatico?». Lo spettacolo offerto dal mondo in questo mese di gennaio 
2001 potrebbe far dubitare della capacità da parte della diplomazia di far regnare 
l'ordine, l'equità e la pace tra i popoli.

E tuttavia non sapremmo rassegnarci alla fatalità della malattia, della povertà, 
dell'ingiustizia o della guerra. È certo che, senza la solidarietà sociale o il ricorso al 
diritto ed agli strumenti della diplomazia, queste situazioni terribili sarebbero 
ancor più drammatiche e potrebbero persino diventare insolubili. Perciò vi ringra­
zio, Signore e Signori, per la vostra azione e per i vostri sforzi perseveranti in favo­
re dell'intesa e della cooperazione tra i popoli.

2. Il soffio dell'Anno Santo appena terminato e i diversi "giubilei" che hanno 
radunato e motivato uomini e donne di tutte le razze, di tutte le età e di tutte le con­
dizioni, hanno mostrato, se ve ne era bisogno, che la coscienza morale è ancora ben viva 
e che Dio abita il cuore deU’uomo. Davanti a voi, mi contenterò di evocare il "Giubileo 
dei Responsabili di Governo, dei Parlamentari e dei Politici" svoltosi all'inizio di 
novembre. Il Papa ha attinto grandi consolazioni spirituali nel vedere tanta buona 
volontà e tanta disponibilità ad accogliere la grazia di Dio. Così, ancora una volta, 
si è constatato quanto esatto sia ciò che magnificamente proclama la Costituzione 
pastorale Gaudium et spes del Concilio Ecumenico Vaticano II: «La Chiesa crede che 
Cristo, per tutti morto e risorto, dà all'uomo, mediante il suo Spirito, luce e forza 
per rispondere alla suprema sua vocazione; né è dato in terra un altro nome agli 
uomini in cui possano salvarsi. Crede ugualmente di trovare nel suo Signore e Mae­
stro la chiave, il centro e il fine di tutta la storia umana» (n. 10).

3. Seguendo i pastori, i magi e tutti quelli che, da duemila anni, si sono affret­
tati a recarsi davanti alla mangiatoia, anche l'umanità di oggi si è soffermata per 
alcuni istanti, il giorno di Natale, per contemplare il Bambino Gesù e per ricevere 
un po' di quella luce che ha accompagnato la sua nascita e che continua ad illumi­
nare tutte le notti degli uomini. Questa luce ci dice che l'amore di Dio sarà sempre più 
forte del male e della morte.

Questa luce segnala la strada a tutti coloro che nel nostro tempo a Betlemme e a 
Gerusalemme faticano sul cammino della pace. Nessuno deve accettare, in questa 
parte del mondo che ha accolto la rivelazione di Dio agli uomini, il verificarsi di una



Atti del Santo Padre 45

specie di guerriglia, il persistere dell'ingiustizia, il disprezzo del diritto intemazio­
nale o la messa tra parentesi dei Luoghi Santi e delle esigenze delle comunità cri­
stiane. Israeliani e Palestinesi non possono immaginare il futuro se non insieme, e 
ciascuna delle due parti deve rispettare i diritti e le tradizioni dell'altra. È da gran 
tempo giunto il momento di ritornare ai principi della legalità intemazionale: inter­
dizione dell'acquisizione dei territori mediante la forza, diritto dei popoli a dispor­
re di se stessi, rispetto delle risoluzioni dell'Organizzazione delle Nazioni Unite e 
delle Convenzioni di Ginevra, per non citare che i più importanti. Diversamente, di 
tutto si potrà temere: da iniziative unilaterali avventuristiche ad un'estensione dif­
ficilmente controllabile della violenza.

Questa stessa luce si posa anche su tutte le altre regioni del nostro pianeta dove 
gli uomini hanno scelto la violenza armata per far valere i propri diritti o le proprie 
ambizioni. Penso in questo momento all'Africa, Continente nel quale circolano trop­
pe armi e dove troppi Paesi conoscono una democrazia incerta ed una corruzione 
devastante, dove il dramma algerino e la guerra nel Sud del Sudan continuano a mas­
sacrare senza pietà le popolazioni; né tanto meno posso dimenticare il caos nel 
quale sono immersi i Paesi della Regione dei Grandi Laghi. È per questa ragione che 
si deve salutare con soddisfazione l'accordo di pace intervenuto il mese scorso ad 
Algeri tra l'Etiopia e l'Eritrea, come pure gli sforzi portati felicemente a termine in 
Somalia, in vista di un ritorno progressivo alla normalità. Più vicino a noi, devo 
ricordare - e con quale tristezza! - gli attentati terroristici che seminano morte in 
Spagna e che sfigurano il Paese, umiliando l'Europa intera, essa stessa alla ricerca 
della propria identità. È verso l'Europa che molti popoli guardano ancora come ad 
un modello al quale ispirarsi. Non dimentichi mai l'Europa le sue radici cristiane 
che hanno reso fecondo il suo umanesimo! Sia generosa verso coloro - individui o 
Nazioni - che bussano alle sue porte!

4. La luce di Betlemme, che si rivolge "agli uomini di buona volontà", ci impe­
gna a combattere, ovunque e in tutte le circostanze, la povertà, la marginalizzazio- 
ne, l'analfabetismo, le disuguaglianze sociali o la vergogna della tratta di esseri 
umani. Niente di tutto questo è una fatalità, e ci si deve rallegrare che Convegni e 
strumenti internazionali abbiano permesso di porre rimedio, almeno in parte, a 
queste piaghe che sfigurano l'umanità.

L'egoismo e la volontà di potenza sono i peggiori nemici dell'uomo. Sono sem­
pre, in qualche maniera, all'origine di tutti i conflitti. Lo si constata in particolare in 
alcune zone dell'Amrrica del Sud, dove le disparità socio-economiche e culturali, la 
violenza armata o la guerriglia, il rimettere in questione le conquiste democratiche 
sbriciolano il tessuto sociale e fanno perdere alle popolazioni la fiducia nell'avveni­
re. Occorre aiutare questo immenso Continente a far fruttificare tutto il suo patri­
monio umano e materiale.

La diffidenza, le lotte, come pure le conseguenze delle crisi del passato, posso­
no in realtà essere sempre superate mediante la buona volontà e la solidarietà inter­
nazionale. L'Asia ce ne dà la prova con il dialogo instauratosi tra le due Coree e con 
*1 cammino di Timor Est verso l'indipendenza.

5. Il credente - e in modo particolare il cristiano - sa che è possibile un'altra 
logica. La riassumerò con parole che potrebbero sembrarvi troppo semplici: ogni 
uomo è mio fratello! Se fossimo convinti di essere chiamati a vivere insieme, che è 
bello conoscersi, stimarsi e aiutarsi, il mondo sarebbe radicalmente diverso.

Quando pensiamo al secolo appena concluso, si impone una constatazione al 
so° riguardo: esso passerà alla storia come il secolo che ha conosciuto le più gran­
di conquiste della scienza e della tecnica, ma anche come il secolo in cui la vita 
umana è stata disprezzata nella maniera più brutale.



46 Atti del Santo Padre

Mi riferisco, certamente, alle guerre seminatrici di morte scoppiate in Europa, ai 
totalitarismi che hanno reso schiavi milioni di uomini e di donne, ma anche alle 
leggi che hanno "legalizzato" l'aborto o l'eutanasia, o ancora ai modelli culturali 
che hanno disseminato l'ideologia del consumismo e del piacere ad ogni costo.

Se l'uomo stravolge gli equilibri della creazione, dimentica di essere responsa­
bile dei suoi fratelli e non si prende cura dell'ambiente che il Creatore ha affidato 
alle sue mani, questo mondo, programmato unicamente secondo i nostri progetti, 
potrebbe diventare irrespirabile.

6. Come ho ricordato nel Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace del 1° 
gennaio, dovremmo tutti trarre beneficio da questo 2001, che l'Organizzazione delle 
Nazioni Unite ha voluto come "Anno internazionale del dialogo tra civiltà", «per 
costruire la civiltà dell'amore ... [che] poggia sulla consapevolezza che vi sono valo­
ri comuni ad ogni cultura, perché radicati nella natura della persona» (n. 16).

Ebbene, cosa vi è di più comune a tutti della natura umana? Sì, in questo inizio 
di Millennio, salviamo l'uomo! Salviamolo tutti insieme! Spetta ai responsabili delle 
società proteggere la specie umana, facendo sì che la scienza sia al servizio della 
persona, che l'uomo non sia un oggetto da sezionare, da comperarsi o vendersi, che 
le leggi non siano mai condizionate dal mercantilismo o dalle rivendicazioni egoi­
ste di gruppi minoritari. Nessuna epoca della storia dell'umanità è sfuggita alla ten­
tazione di chiudere l'uomo in se stesso, in atteggiamento di autosufficienza, di 
dominio, di potenza e di orgoglio. Ma tale rischio ai nostri giorni è divenuto più 
pericoloso nel cuore degli uomini, che, mediante il loro sforzo scientifico, credono 
di poter divenire signori della natura e della storia.

7. Sarà sempre compito delle comunità dei credenti affermare pubblicamente 
che nessuna autorità, nessun programma politico, nessuna ideologia è autorizzata 
a ridurre l'uomo a ciò che egli è capace di fare o di produrre. I credenti avranno 
sempre il dovere imperativo di ricordare a tutti ed in ogni circostanza il mistero per­
sonale inalienabile di ogni essere umano, creato ad immagine di Dio, capace di amare 
alla maniera di Gesù.

Vorrei qui ripetere e ridire, per vostro tramite, ai governanti che vi hanno accre­
ditato presso la Santa Sede, la determinazione della Chiesa Cattolica a difendere l'uomo, 
la sua dignità, i suoi diritti e la sua dimensione trascendente. Anche se ad alcuni ripugna 
l'evocare la dimensione religiosa dell'uomo e della sua storia, anche se altri vorreb­
bero ridurre la religione alla sfera del privato, anche se altri ancora perseguitano le 
comunità di credenti, i cristiani continueranno a proclamare che l'esperienza reli­
giosa fa parte dell'esperienza umana. È un elemento vitale per la costruzione della 
persona e della società alla quale gli uomini appartengono. Così si spiega il vigore 
con il quale la Santa Sede ha sempre difeso la libertà di coscienza e di religione, 
nella sua dimensione individuale e sociale. Il dramma vissuto dalla comunità cri­
stiana in Indonesia o le patenti discriminazioni di cui sono vittime ancor oggi altre 
comunità di credenti, cristiani o meno, in certi Paesi di obbedienza marxista o isla­
mica, chiamano ad una vigilanza ed a una solidarietà senza incrinature.

8. Questi sono i pensieri che mi ha ispirato il nostro incontro tradizionale, il 
quale mi permette di rivolgermi in certo modo a tutti i popoli della terra per il tra­
mite dei loro rappresentanti più qualificati. A tutti i vostri compatrioti e ai Governi 
dei vostri Paesi, vi chiedo di trasmettere gli auguri oranti che il Papa formula a loro 
riguardo. Con la storia che ci vede tutti attori, tracciamo il cammino del Millennio 
che inizia. Tutti insieme, aiutiamoci gli uni gli altri ad essere degni della vocazione 
alla quale siamo stati chiamati: formare una grande famiglia, felice di sapersi amata da 
un Dio che ci vuole fratelli! L'Altissimo benedica voi e le persone che vi sono care!



Atti del Santo Padre 47

Al Pontificio Istituto di Musica Sacra nel 90° di fondazione

Il criterio che deve ispirare ogni composizione 
ed esecuzione di canti e di musica sacra 

è quello di una bellezza che inviti alla preghiera
Venerdì 19 gennaio, ricevendo docenti e alunni del Pontificio Istituto di Musica Sacra in occasio­
ne del 90° anniversario di fondazione, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Sono lieto di accogliervi in occasione del novantesimo anniversario del 
vostro Istituto, fondato dal mio venerato Predecessore San Pio X nel 1910, con sede 
nel Palazzo di Sant'Apollinare. Ripenso alla visita che ebbi modo di farvi il 21 
novembre 1984, e con affetto porgo a tutti voi qui presenti il mio saluto cordiale. 
Saluto anche la Delegazione della Catalogna. Al tempo stesso, mi congratulo con le 
Personalità che sono state insignite del Dottorato “honoris causa", a motivo dei meri­
ti acquisiti nel campo della Musica Sacra.

Esprimo, in particolare, la mia riconoscenza all'Arcivescovo Zenon Grocholew- 
ski, Prefetto della Congregazione per l'Educazione Cattolica e vostro Gran Cancel­
liere, per le cortesi espressioni augurali che, anche a nome vostro, ha voluto rivol­
germi. Riconfermo volentieri in questa circostanza la mia stima ed il mio compiaci­
mento per il lavoro che tutti voi svolgete con senso di responsabilità e con apprez­
zata professionalità.

In quest'occasione, dando uno sguardo all'attività sin qui svolta e consideran­
do i progetti per il futuro, ringrazio Dio per l'opera compiuta dal Pontificio Istituto 
di Musica Sacra a beneficio della Chiesa universale. La musica ed il canto non sono, 
infatti, un puro decoro o un ornamento sovrapposto all'azione liturgica. Costitui­
scono, al contrario, una realtà unitaria con la celebrazione, consentendo l'ap­
profondimento e l'interiorizzazione dei divini misteri.

Auspico, pertanto, che tutti voi - docenti, discepoli e cultori di musica sacra - 
possiate crescere di giorno in giorno nell'amore di Dio «cantando e inneggiando al 
Signore con tutto il vostro cuore» (Ef 5,19) ed aiutare gli altri a fare altrettanto.

2. È questa, in effetti, la specifica missione che sin dall'inizio i Sommi Pontefici 
hanno affidato alla vostra benemerita Istituzione. 11 mio pensiero va, anzitutto, al 
Mota Proprio di San Pio X, il quale nel 1903, nella sua sensibilità liturgica, mise in 
risalto come la musica sacra sia «parte integrante della solenne liturgia, ne parteci­
pi il fine generale, che è la gloria ai Dio e la santificazione ed edificazione dei fede- 
li (Inter sollicitudines: ASS 36 [1903], 332). Frutto principale di quest'Istruzione fu 
istituzione, nel 1910, della Scuola Superiore di Musica Sacra. Appena un anno 

dopo, San Pio X rese pubblica la sua approvazione alla Scuola con il Breve Expleve- 
runt desiderii, ed il 10 luglio 1914 la decorò con il titolo di "Pontificia".

Anche il Papa Benedetto XV, alcuni giorni dopo l'elevazione al trono pontificio, 
i1 23 settembre 1914, dichiarò che considerava la Scuola come un'eredità carissima 
lasciatagli dal suo Predecessore e che l'avrebbe sostenuta e promossa nella miglio­
re maniera. Va, inoltre, ricordato il Motu Proprio Ad Musicae sacrae di Papa Pio XI, 
Promulgato il 22 novembre 1922, in cui veniva ribadito il legame particolare tra la 
Scuola e la Sede Apostolica.

Con la Costituzione Apostolica Deus scientiarum Dominus del 1931, la Scuola, 
denominata Pontificio Istituto di Musica Sacra, fu annoverata tra gli Istituti accade­
mici ecclesiastici, e come tale proseguì con accresciuto impegno nella sua lodevole



48 Atti del Santo Padre

attività a servizio della Chiesa universale. Numerosi studenti, qui formati, diven­
nero a loro volta formatori nelle rispettive Nazioni secondo lo spirito originario 
voluto da San Pio X.

Vorrei, in questa circostanza, rendere onore ai professori che hanno lavorato nel 
vostro Istituto per molti anni e, in modo particolare, ai Presidi che si sono ad esso 
consacrati totalmente, con una speciale menzione per Monsignor Higini Anglès, 
Preside dal 1947 fino alla sua morte avvenuta 1'8 dicembre 1969.

3. Il Concilio Ecumenico Vaticano II, muovendosi nella linea della ricca tradi­
zione liturgica dei secoli precedenti, ha affermato che la musica sacra «costituisce 
un tesoro di inestimabile valore, che eccelle tra le altre espressioni dell'arte, spe­
cialmente per il fatto che il canto sacro, unito alle parole, è parte necessaria ed inte­
grale della liturgia solenne» (Sacrosanctum Concilium, 112).

In effetti, da sempre i cristiani, seguendo i vari tempi dell'anno liturgico, hanno 
espresso riconoscenza e lode a Dio con inni e cantici spirituali. La tradizione bibli­
ca attraverso le parole del Salmista esorta i pellegrini, giunti a Gerusalemme, a var­
care le porte del tempio lodando il Signore «con squilli di trombe, con timpani e 
danze, sulle corde e sui flauti, con cembali sonori» (cfr. Sai 150). Il Profeta Isaia, da 
parte sua, esorta a cantare sulle cetre nel tempio del Signore, in segno di gratitudi­
ne, tutti i giorni della vita (cfr. Is 38,20).

La letizia cristiana,che il canto manifesta, deve scandire tutti i giorni della setti­
mana e risuonare con forza la domenica "giorno del Signore", connotato da un pre­
cipuo carattere gioioso. Un intimo legame raccorda tra loro, da una parte, la musi­
ca ed il canto e, dall'altra, la contemplazione dei divini misteri e la preghiera. Il cri­
terio che deve ispirare ogni composizione ed esecuzione di canti e di musica sacra 
è quello di una bellezza che inviti alla preghiera. Quando il canto e la musica sono 
segni della presenza e dell'azione dello Spirito Santo, favoriscono, in un certo 
modo, la comunione con la Trinità. La Liturgia diventa allora “opus Trinitatis". È 
necessario che il "cantare nella liturgia" scaturisca dal “sentire cum Ecclesia". Solo 
così l'unione con Dio e la capacità artistica si fondono in una felice sintesi nella 
quale i due elementi - il canto e la lode - pervadono l'intera liturgia.

4. Carissimi Fratelli e Sorelle! A novant'anni dalla fondazione, il vostro Istituto, 
grato al Signo-e per il bene compiuto, intende volgere lo sguardo ai nuovi orizzon­
ti che l'attendono. Siamo entrati in un nuovo Millennio e la Chiesa è tutta impe­
gnata nell'opera della nuova evangelizzazione. A questa vasta azione missionaria 
non manchi il vostro contributo. A ciascuno di voi è chiesto uno studio accademico 
rigoroso, non disgiunto da costante attenzione alla liturgia ed alla pastorale. A voi, 
docenti ed allievi, è domandato di valorizzare al meglio le vostre doti artistiche, 
conservando e promuovendo lo studio e la pratica della musica e del canto in que- 
gli ambiti e con quegli strumenti che il Concilio Vaticano 11 ha indicato come privi-l
egiati: il canto gregoriano, la polifonia sacra e l'organo. Solo così la musica liturgi­

ca potrà assolvere degnamente il suo compito nel contesto della celebrazione dei 
Sacramenti e, in modo speciale, della Santa Messa.

Vi aiuti Iddio a compiere fedelmente questa missione al servizio del Vangelo e 
della Comunità ecclesiale. Vi sia modello Maria, che seppe elevare a Dio il Magnifi­
cat, il canto della vera felicità. Sulle parole di questo cantico, nel corso dei secoli, la 
musica ha intessuto infinite armonie e i poeti hanno sviluppato un vasto e commo­
vente laudario. A quelle voci possa associarsi anche la vostra nel magnificare il 
Signore ed esultare in Dio Salvatore.

Da parte mia vi assicuro un costante ricordo nella preghiera e, mentre auguro 
che il nuovo anno da poco iniziato sia ricolmo di grazia, di riconciliazione e di rin­
novamento interiore, a tutti imparto con affetto una speciale Benedizione Apo­
stolica.



Atti del Santo Padre 49

Ai partecipanti al Simposio 
nel decennio dell’Enciclica Redemptoris missio

L’esigenza di riprendere il largo, ripartendo da Cristo, 
comporta per la missione “ad gentes” un nuovo vigore 

ed un rinnovamento dei metodi pastorali
Sabato 20 gennaio, ricevendo i partecipanti al Simposio per il decimo anniversario dell'Enciclica 
Redemptoris missio, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Con viva gioia vi accolgo in occasione del vostro interessante Simposio, che 
si tiene a dieci anni dalla pubblicazione dell'Enciclica Redemptoris missio. Ringrazio 
quanti hanno organizzato questo Convegno e tutti saluto con affetto. In particolare, 
saluto e ringrazio il Signor Cardinale Jozef Tomko per le gentili parole con cui ha 
introdotto questo incontro.

Il presente Simposio, all'alba del nuovo Millennio, intende porre in luce il valo­
re primario che l'evangelizzazione riveste nella vita della Comunità ecclesiale. In 
effetti, la missione ad gentes è il primo compito affidato da Cristo ai suoi discepoli. 
Risuonano, al riguardo, quanto mai eloquenti le parole del divino Maestro: «Mi è 
stato dato ogni potere in cielo e in terra. Andate dunque e ammaestrate tutte le 
nazioni... Ecco, io sono con voi... fino alla fine del mondo» (Mt 28,18-20). E la Chie­
sa, sempre memore del comando del Signore, non cessa di prendersi cura dei suoi 
membri, di rievangelizzare coloro che si sono allontanati, e di proclamare la Buona 
Novella a coloro che ancora non la conoscono. «Senza la missione ad gentes - scri­
vevo in proposito nell'Enciclica che quest'oggi ricordiamo - la stessa dimensione 
missionaria della Chiesa sarebbe priva del suo significato fondamentale e della sua 
attuazione esemplare» (Redemptoris missio, 34).

Tenendo presente tutto ciò, fin dall'inizio del mio Pontificato ho invitato ogni 
persona e popolo ad aprire le porte a Cristo. Quest'ansia missionaria mi ha spinto ad 
intraprendere molti Viaggi Apostolici; a connotare sempre più con un'apertura mis­
sionaria l'intera attività della Sede Apostolica ed a favorire un costante approfondi- 
mento dottrinale del compito apostolico che è di ogni battezzato. Ecco il contesto in 
cui è nata l'Enciclica Redemptoris missio, di cui celebriamo il decimo anniversario.

2. Quando, dieci anni or sono, pubblicai quest'Enciclica, ricorreva il venticin­
quesimo dell'approvazione del Decreto missionario Ad gentes del Concilio Vaticano 
II- In qualche modo, pertanto, l'Enciclica poteva essere come la commemorazione 
dell'intero Concilio, il cui scopo fu di rendere più comprensibile il messaggio della 
Chiesa e più efficace la sua azione pastorale per la diffusione della salvezza di Cri­
sto nel nostro tempo.

Non si trattava, però, di un testo semplicemente commemorativo ed evocatore 
delle intuizioni conciliari. Riprendendo i grandi temi trinitari delle mie prime tre 
Encicliche, intendevo piuttosto sottolineare con vigore la perenne urgenza che la 
Chiesa avverte del proprio mandato missionario, e indicare le vie nuove della sua 
realizzazione fra gli uomini dell'epoca attuale.

Queste motivazioni vorrei qui ribadire, poiché l'azione missionaria verso i 
popoli e i gruppi umani non ancora evangelizzati rimane necessaria, particolar-



50 Atti del Santo Padre

mente in alcune aree del mondo e in determinati contesti culturali. A ben vedere, 
poi, la missione ad gentes si rende in questi anni ovunque necessaria, a causa dei 
rapidi e massicci flussi migratori che portano gruppi non cristiani in regioni di con­
solidata tradizione cristiana.

Al centro dell'attività missionaria sta l'annuncio di Cristo, la conoscenza e l'e­
sperienza del suo amore. A questo mandato esplicito di Gesù la Chiesa non può sot­
trarsi, perché priverebbe gli uomini della "Buona Novella" della salvezza. Que­
st'annuncio non toglie l'autonomia propria di alcune attività come il dialogo e la 
promozione umana, ma, al contrario, le fonda nella carità diffusiva e le finalizza ad 
una testimonianza sempre rispettosa degli altri nell'attento discernimento di ciò che 
lo Spirito suscita in essi.

3. Si è appena concluso l'Anno Giubilare, che ha segnato per la Chiesa un 
provvidenziale sussulto di entusiasmo religioso. Ai credenti d'ogni età e d'ogni 
cultura ho indicato, con la Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte, l'esigenza di 
riprendere il largo, ripartendo da Cristo. È chiaro che questo comporta per la mis­
sione ad gentes un nuovo vigore, un rinnovamento di metodi pastorali. Se ogni 
popolo e Nazione ha diritto a conoscere il lieto messaggio della salvezza, è nostro 
precipuo dovere aprire loro le porte verso Cristo, mediante l'annuncio e la testi­
monianza. E se talora la proclamazione del Vangelo e la pubblica adesione a Cri­
sto sono per varie ragioni impedite, resta sempre al cristiano la possibilità di col­
laborare all'opera della salvezza attraverso la preghiera, l'esempio, il dialogo, il 
servizio umanitario.

La Chiesa, radicata nell'amore trinitario, è missionaria per natura, ma occorre 
che lo diventi di fatto in tutte le sue attività. E lo sarà se vivrà pienamente la carità 
che lo Spirito diffonde nel cuore dei credenti e che - come insegnano i Padri - è «l'u­
nico criterio secondo cui tutto deve essere fatto o non fatto, cambiato o non cam­
biato. È il principio che deve dirigere ogni azione e il fine a cui essa deve tendere» 
(Ivi, 60).

4. Carissimi Fratelli e Sorelle, sono passati dieci anni da quando, con l'Enci­
clica Redemptoris missio, intesi mobilitare la Chiesa ad una globale missione ad gen­
tes. Ripeto quest'invito ora, all'inizio di un nuovo secolo e Millennio. Ogni Chie­
sa particolare, ogni comunità, ogni associazione e gruppo cristiano si senta corre­
sponsabile di questa vasta azione là dove vive ed opera. In effetti, ci sono oggi per 
tutti gli stati di vita nella Chiesa - per sacerdoti, religiosi, religiose, laici - possi­
bilità inedite di cooperazione. Si moltiplicano le situazioni che mettono i fedeli di 
Cristo a contatto con i non cristiani. Ci sono istanze che permettono di operare 
pure a livello internazionale per tutelare i diritti umani, per promuovere il bene 
comune e migliori condizioni per la diffusione del messaggio della salvezza (cfr. 
Ivi, 82).

Mai, però, si deve dimenticare che la fedeltà dell'evangelizzatore al suo Signo­
re sta alla base dell'attività missionaria. Più la vita è santa, più efficace risulta que­
sta sua missione. L'appello alla missione è appello incessante alla santità. Come non 
ricordare quanto, in proposito, scrivevo nell'Enciclica? «L'universale vocazione alla 
santità - notavo allora e ripeto quest'oggi - è strettamente collegata all'universale 
vocazione alla missione: ogni fedele è chiamato alla santità e alla missione» (Ivi, 90). 
Solo in questo modo la luce di Cristo, riflesso sul volto della Chiesa, potrà illumi­
nare anche gli uomini della nostra epoca.

È questo il compito principale del Successore di Pietro, chiamato a garantire e 
promuovere la comunione e la missione universale della Chiesa. È dovere della



Atti del Santo Padre 51

Curia Romana e dei Vescovi che condividono con lui un così alto ministero. È 
responsabilità, altresì, a cui non si possono sottrarre i credenti d'ogni età e condi­
zione.

Consci di tale responsabilità, rispondiamo pure noi generosamente, Fratelli e 
Sorelle carissimi, a quest'appello senza soste dello Spirito Santo. Interceda per noi 
Maria, Stella della nuova evangelizzazione, e ci aiutino con il loro esempio e la loro 
protezione i Santi Patroni Teresa di Gesù Bambino e Francesco Saverio.

Con tali sentimenti, benedico volentieri tutti voi e il servizio ecclesiale che quo­
tidianamente svolgete.

Dal Libro Sinodale (n. 5)

Il primato della grazia
Di fronte e davanti a ogni risposta di fede c’è la gratuita e sovrana azione sal­

vifica di Dio che chiama: l’iniziativa della fede viene da Dio: essa è dono della gra­
zia, diventa luce irradiantesi dalle parole e dai fatti della rivelazione e culmina in 
Gesù Cristo; diventa una strada da percorrere per conseguire una meta: rincontro 
con Dio, qui in modo iniziale e nella Pasqua eterna in modo definitivo. La proposta 
di Dio si indirizza al nucleo centrale della persona; richiede una risposta libera, 
responsabile e proporzionata alle capacità del singolo soggetto.

L’annuncio evangelico presenta non soltanto una dottrina, né norme etiche a sé 
stanti, ma la persona viva e vera di Gesù Cristo. Per questo si preoccupa di incon­
trare l’uomo nella concreta trama della sua esistenza, per proporgli un’avventura esi­
stenziale irripetibile: l’annuncio evangelico è una comunicazione esistenziale, coin­
volge tutta la persona e mira all’integrazione della fede con la vita. Perciò l’azione 
pastorale della comunità - fatta di accoglienza, dialogo, segni significativi - dovrà 
coniugare annuncio ed esperienza di vita, adottando di preferenza una metodologia 
che, partendo dagli interrogativi, dalle sfide della vita e dal naturale senso religioso, 
conduca la persona a ritrovare nell’annuncio «una apertura ai propri problemi, una 
risposta alle proprie domande, un allargamento ai propri valori ed insieme una sod­
disfazione alle proprie aspirazioni» (// rinnovamento della catechesi, 52), oltre che 
orizzonti totalmente nuovi, suscitati dall’incontro liberante con Gesù Cristo.



52 Atti del Santo Padre

Omelia nella conclusione della Settimana di preghiera 
per l’Unità dei Cristiani

Ricchi dei segnali profetici e commoventi 
dell’Anno Giubilare proseguiamo insieme 

nel cammino verso la piena unità!
Giovedì 25 gennaio, presiedendo una Celebrazione ecumenica della Parola nella Basilica di San 
Paolo fuori le Mura a conclusione della Settimana di Preghiera per l’Unità dei Cristiani, il Santo 
Padre ha pronunciato questa omelia:

1. «Io sono la via, la verità e la vita» (Gv 14,6). Queste parole del Vangelo di Gio­
vanni hanno rischiarato, come luce, la Settimana di preghiera per l'Unità dei Cristiani 
che si conclude oggi; esse rifulgono come una sorta di programma per il nuovo Mil­
lennio nel quale ci siamo avviati.

Sono lieto di rivolgere un deferente e cordiale saluto ai Delegati delle Chiese e 
Comunità ecclesiali, che hanno accolto il mio invito e sono oggi qui presenti per 
prendere parte a questa Celebrazione ecumenica della Parola, con la quale inten­
diamo concludere in modo solenne i giorni dedicati ad una più intensa preghiera 
per la grande causa che sta a cuore a tutti noi.

Attraverso i Membri delle Delegazioni qui convenute intendo far giungere ai 
responsabili ed ai fedeli delle rispettive Confessioni, insieme con il mio saluto, un 
fraterno abbraccio di pace.

2. «Io sono la via, la verità e la vita». Il cuore dell'uomo, come quello dei disce­
poli di Gesù, resta spesso turbato di fronte agli eventi imprevedibili dell'esistenza 
(cfr. Gv 14,1). Molti, specialmente giovani, si interrogano sulla strada da percorrere. 
Nella tempesta di parole da cui sono ogni giorno assaliti, si domandano quale sia la 
verità, quale sia l'orientamento giusto, come si possa sconfiggere con la vita la 
potenza della morte.

Sono interrogativi di fondo, che esprimono il risveglio in molti di una nostalgia 
della dimensione spirituale dell'esistenza. A questi interrogativi Gesù ha già rispo­
sto quando ha affermato: «Io sono la via, la verità e la vita». Compito dei cristiani è 
di riproporre oggi, con la forza della loro testimonianza, questo annuncio decisivo. 
Solo così l'umanità contemporanea potrà scoprire che Cristo è la potenza e la 
sapienza di Dio (cfr. I Cor 1,24), che in Lui soltanto sta la pienezza di ogni umana 
aspirazione (cfr. Gaudium et spes, 45).

3. Il movimento ecumenico del ventesimo secolo ha avuto il grande merito di 
riaffermare chiaramente la necessità di questa testimonianza. Dopo secoli di sepa­
razione, di incomprensioni, di indifferenza e, purtroppo, di contrapposizioni, è 
rinata nei cristiani la consapevolezza che la fede in Cristo li unisce, e che essa è una 
forza capace di superare ciò che li separa (cfr. Lett. Enc. Ut unum sint, 20). Per gra­
zia dello Spirito Santo, con il Concilio Vaticano II, la Chiesa cattolica si è impegna­
ta in modo irreversibile a percorrere la via della ricerca ecumenica (cfr. Ivi, 3).

Non si debbono e non si possono sminuire le differenze tuttora esistenti tra di 
noi. Il vero impegno ecumenico non ricerca compromessi e non fa concessioni per. 
quanto attiene la Verità. Esso sa che le separazioni tra i cristiani sono contrarie alla



Atti del Santo Padre 53

volontà di Cristo; sa che esse sono uno scandalo, che indebolisce la voce del Van­
gelo. Il suo sforzo non è di ignorarle, ma di superarle.

Al tempo stesso, la consapevolezza di ciò che ancora manca alla piena comu­
nione ci fa apprezzare maggiormente quanto già condividiamo. Infatti, malgrado i 
malintesi ed i tanti problemi che ci impediscono ancora di sentirci pienamente uniti, 
importanti elementi di santificazione e di verità dell'unica Chiesa di Cristo, anche 
fuori dalle frontiere visibili della Chiesa cattolica, spingono verso la piena unità (cfr. 
Lumen gentium, 8.15; Unitatis redintegratio, 3). Al di fuori della Chiesa cattolica infat­
ti non c'è il vuoto ecclesiale (cfr. Ut unum sint, 13). Esistono anzi molti frutti dello 
Spirito come, ad esempio, la santità e la testimonianza a Cristo, spinta a volte fino 
all'effusione del sangue, che inducono all'ammirazione e alla gratitudine (cfr. Uni­
tatis redintegratio, 4; Ut unum sint, 12. 15).

I dialoghi che si sono sviluppati dal Concilio Vaticano II in poi hanno recato una 
nuova consapevolezza dell'eredità e del compito comune dei cristiani, ed hanno 
avuto risultati molto significativi. Non abbiamo certo raggiunto la meta, ma abbia­
mo fatto importanti passi in avanti. Da estranei e, spesso, avversari quali eravamo, 
siamo diventati vicini e amici. Abbiamo riscoperto la fraternità cristiana. Sappiamo 
che il nostro Battesimo ci inserisce nell'unico Corpo di Cristo, in una comunione 
non ancora piena, ma tuttavia reale (cfr. Ut unum sint, 41 s.). Abbiamo tutte le ragio­
ni di lodare il Signore e di ringraziarlo.

4. Con animo profondamente riconoscente, ripercorro con il ricordo l'Anno 
Giubilare. Esso ha registrato, nell'impegno ecumenico, segnali davvero profetici e 
commoventi (cfr. Novo Millennio ineunte, 12).

Rimane luminoso nella memoria l'incontro in questa Basilica, il 18 gennaio 
2000, quando per la prima volta una Porta Santa è stata aperta alla presenza di Dele­
gati delle Chiese e Comunità ecclesiali di tutto il mondo. Anzi, il Signore mi ha con­
cesso ancora di più: ho potuto varcare la soglia di quella Porta, simbolo di Cristo, 
affiancato dal rappresentante del mio Fratello d'Oriente, il Patriarca Bartolomeo, e 
dallo stesso Primate della Comunione Anglicana. Per un tratto - un tratto troppo 
breve! - abbiamo fatto strada insieme. Quanto è stato incoraggiante quel breve cam­
mino, segno della provvidenza di Dio lungo la via che resta da percorrere! Ci siamo 
ritrovati insieme con i rappresentanti di numerose Chiese e Comunità ecclesiali il 
7 maggio, davanti al Colosseo, per la commemorazione dei Testimoni della fede del 
XX secolo: abbiamo sentito quella celebrazione come un seme di vita per l'avveni­
re (cfr. Novo Millennio ineunte, 7. 41).

Con gioia ho aderito all'iniziativa del Patriarca ecumenico, Bartolomeo I, di 
celebrare il Millennio con una giornata di preghiera e di digiuno, alla vigilia della 
Trasfigurazione, il 6 agosto 2000. Penso pure con sentimenti di interiore commozio­
ne agli incontri ecumenici che ho potuto avere durante il mio pellegrinaggio in Egit­
to, al Monte Sinai e specialmente in Terra Santa.

Ricordo inoltre con gratitudine la visita della Delegazione che mi ha inviato il 
Patriarca ecumenico per la festa dei Santi Pietro e Paolo, e la visita del Patriarca 
Supremo e Catholicos di tutti gli Armeni, Karekin II. Né posso dimenticare le per­
sone di tanti rappresentanti delle altre Chiese e Comunità ecclesiali, che ho incon­
trato a Roma in questi ultimi mesi.

5. Il Giubileo ha anche richiamato, in modo salutare, la nostra attenzione sulle 
dolorose separazioni che ancora permangono. Non sarebbe onesto mascherarle o 
ignorarle. Esse non debbono tuttavia sfociare in rimproveri reciproci o provocare 
scoraggiamento. Il dolore per le incomprensioni o i malintesi deve essere superato



54 Atti del Santo Padre

con la preghiera e la penitenza, con gesti d'amore, con la ricerca teologica. Le que­
stioni ancora aperte non devono essere sentite come un ostacolo al dialogo, ma 
come un invito al confronto franco e caritatevole. Ritorna la domanda: «Quanta est 
nobis via?». Non ci è dato saperlo, ma ci anima la speranza di essere guidati dalla 
presenza del Risorto e dalla forza inesauribile del suo Spirito, capace di sorprese 
sempre nuove (cfr. Novo Millennio ineunte, 12).

Forti di questa certezza, guardiamo al nuovo Millennio. Esso sta davanti a noi 
come una immensa distesa d'acqua nella quale dobbiamo gettare le reti (cfr. Le 
5,6s.). Il mio pensiero va soprattutto ai giovani che edificheranno il nuovo secolo e 
potrebbero cambiarne l'impronta. La nostra testimonianza concorde è un dovere 
nei loro confronti.

6. Un compito fondamentale, in questa prospettiva, è la purificazione della 
memoria. Nel Secondo Millennio siamo stati opposti e divisi, ci siamo reciproca­
mente condannati e combattuti. Dobbiamo dimenticare le ombre e le ferite del pas­
sato ed essere protesi verso l'ora di Dio che viene (cfr. Fil 3,13).

Purificare la memoria significa anche edificare una spiritualità di comunione 
(koinònia), ad immagine della Trinità, che incarna e manifesta l'essenza stessa della 
Chiesa (cfr. Novo Millennio ineunte, 42). Dobbiamo vivere nel concreto la comunione 
che, quantunque non piena, già esiste tra noi. Lasciando alle spalle i malintesi, dob­
biamo incontrarci, conoscerci meglio, imparare ad amarci reciprocamente, collabo­
rare fraternamente insieme per quanto ci è possibile fare.

Il dialogo della carità, tuttavia, non sarebbe sincero senza il dialogo della verità. 
Il superamento delle nostre differenze comporta una seria ricerca teologica. Non 
possiamo scavalcare le differenze; non possiamo modificare il deposito della fede. 
Ma possiamo senz'altro cercare di approfondire la dottrina della Chiesa alla luce 
della Sacra Scrittura e dei Padri, e spiegarla in modo che essa sia comprensibile 
oggi-

Non è tuttavia dato a noi di "fare l'unità". Essa è dono del Signore. Dobbiamo 
dunque pregare, come abbiamo fatto durante questa settimana, perché ci sia dona­
to lo Spirito dell'unità. La Chiesa cattolica, in ogni celebrazione eucaristica prega: 
«O Signore, non guardare ai nostri peccati, ma alla fede della tua Chiesa, e donale 
unità e pace secondo la tua volontà». La preghiera per l'unità è presente in ogni 
Eucaristia. Essa è l'anima di tutto il movimento ecumenico (cfr. Ut unum sint, 21).

7. Il nuovo anno appena iniziato è un tempo quanto mai propizio per testimo­
niare insieme che Cristo è "la via, la verità e la vita". Avremo modo di farlo, e già si 
delineano spunti promettenti. Nel 2001, ad esempio, tutti i cristiani celebreranno la 
Risurrezione di Cristo nella medesima data. Ciò dovrebbe incoraggiarci a trovare 
un consenso per una data comune di questa festa. La vittoria di Cristo sulla morte 
e sull'odio ha ispirato anche l'iniziativa del Consiglio Ecumenico delle Chiese di 
dedicare i prossimi dieci anni a sconfiggere la violenza.

Grande è la mia aspettativa per i viaggi che mi condurranno in Siria ed in Ucrai­
na. È mio desiderio che essi contribuiscano alla riconciliazione e alla pace tra i cri­
stiani. Ancora una volta mi farò pellegrino, in cammino sulle strade del mondo per 
testimoniare Cristo "via, verità e vita".

La vostra presenza a questa celebrazione, carissimi Delegati delle Chiese e 
Comunità ecclesiali, mi incoraggia in questo impegno, che sento come parte essen­
ziale del mio ministero. Proseguiamo insieme, con nuovo slancio, nel cammino 
verso la piena, unità! Cristo cammina con noi.

A Lui sia gloria nei secoli dei secoli. Amen.



Atti del Santo Padre 55

Ai partecipanti ad un Congresso Internazionale di Musica Sacra

Conservare ed incrementare il patrimonio culturale 
della musica sacra al servizio di una liturgia fervorosa, 

luogo privilegiato di inculturazione della fede 
e di evangelizzazione delle culture
Sabato 27 gennaio, ricevendo i partecipanti a un Congresso Intemazionale di Musica Sacra - orga­
nizzato su iniziativa del Pontificio Consiglio della Cultura e dell’Accademia Nazionale di Santa 
Cecilia, con la collaborazione del Teatro dell’Opera di Roma e del Pontificio Istituto di Musica 
Sacra - sul tema “Tradizione e innovazione della musica sacra nelle Chiese cristiane", il Santo 
Padre ha pronunciato questo discorso, di cui pubblichiamo in traduzione italiana le parti propo­
ste in altre lingue:

1. Saluto cordialmente tutti voi, partecipanti al Congresso Intemazionale di 
Musica Sacra, ed esprimo la mia viva gratitudine alle autorità che hanno promosso 
l'incontro, il Pontificio Consiglio per la Cultura, l'Accademia Nazionale di Santa 
Cecilia, il Pontificio Istituto di Musica Sacra, il Teatro dell'Opera di Roma e la Pon­
tificia Accademia di Belle Arti e Lettere dei Virtuosi al Pantheon. Un grazie partico­
lare va al Cardinale Paul Poupard per le gentili parole di saluto, che mi ha rivolto a 
vostro nome.

Sono lieto di accogliervi, compositori, musicisti, esperti di liturgia e insegnanti 
di musica sacra, venuti da tutto il mondo. Le vostre competenze assicurano a que­
sto Congresso una reale qualità artistica e liturgica e un'incontestabile dimensione 
universale. Porgo il benvenuto ai qualificati rappresentanti del Patriarcato ecume­
nico di Costantinopoli, del Patriarcato della Chiesa ortodossa russa e della Federa­
zione luterana mondiale, la cui presenza costituisce uno stimolante appello a met­
tere in comune i nostri tesori musicali. Simili incontri permetteranno di progredire 
lungo il cammino dell'unità attraverso la preghiera che trova una delle sue più belle 
espressioni nei nostri patrimoni culturali e spirituali. Saluto infine con rispetto e 
riconoscenza i Rappresentanti della Comunità ebraica che hanno voluto apportare 
la loro esperienza specifica agli esperti di musica sacra cristiana.

2. «Il canto di lode, che risuona eternamente nelle sedi celesti, e che Gesù Cri­
sto sommo sacerdote introdusse in questa terra di esilio, la Chiesa lo ha conservato 
con costanza e fedeltà nel corso di tanti secoli e lo ha arricchito di una mirabile 
varietà di forme». La Costituzione Apostolica Laudis canticum, con la quale Papa 
Paolo VI ha promulgato nel 1970 l'Ufficio divino, nella dinamica del rinnovamento 
liturgico inaugurato dal Concilio Vaticano II, esprime subito la vocazione profonda 
della Chiesa, chiamata a vivere il servizio quotidiano dell'azione di rendimento di 
grazie in una continua lode trinitaria. La Chiesa dispiega il suo canto perpetuo nella 
polifonia delle molteplici forme d'arte. La sua tradizione musicale costituisce un 
patrimonio di valore inestimabile, poiché la musica sacra è chiamata a tradurre la 
verità del mistero che si celebra nella liturgia (cfr. Sacrosanctum Concilium, 112).

Seguendo l'antica tradizione ebraica (cfr. ICr 16,4-9.23; Sai 80), di cui Cristo e 
gli Apostoli si erano nutriti (cfr. Mt 26,30; Ef 5,19; Col 3,16), la musica sacra si è svi­
luppata nel corso dei secoli in tutti i Continenti, secondo il genio proprio delle cul­
ture, manifestando il magnifico slancio creativo compiuto dalle diverse famiglie



56 Atti del Santo Padre

liturgiche d'Oriente e d'Occidente. L'ultimo Concilio ha raccolto l'eredità del pas­
sato e ha realizzato un lavoro sistematico prezioso in un'ottica pastorale, dedican­
do alla musica sacra un intero capitolo della Costituzione sulla Sacra Liturgia Sacro­
sanctum Concilium. Al tempo di Papa Paolo VI la S. Congregazione dei Riti precisò 
la messa in atto di questa riflessione nell'Istruzione Musicam sacram (5 marzo 1967).

3. La musica sacra è parte integrante della liturgia. Il canto gregoriano, ricono­
sciuto dalla Chiesa come «proprio della liturgia romana» (Sacrosanctum Concilium, 
116), è un patrimonio spirituale e culturale unico e universale, che ci è stato tra­
smesso come l'espressione musicale più limpida della musica sacra, al servizio 
della Parola di Dio. La sua influenza sullo sviluppo della musica in Europa è stata 
considerevole. Il dotto lavoro paleografico dell'Abbazia di Saint-Pierre de Solesmes 
e l'edizione delle raccolte di canto gregoriano promosse da Papa Paolo VI, così 
come il moltiplicarsi dei cori gregoriani, hanno contribuito al rinnovamento della 
liturgia e della musica sacra in particolare.

La Chiesa, sebbene riconosca il ruolo preminente del canto gregoriano, si 
mostra accogliente anche verso altre forme musicali, soprattutto la polifonia. In 
ogni caso, è opportuno che queste diverse forme musicali siano conformi «allo spi­
rito dell'azione liturgica» (Ivi). In questa prospettiva, particolarmente suggestiva è 
l'opera di Pier Luigi da Palestrina, il maestro della polifonia classica. La sua ispira­
zione fa di lui un modello per i compositori di musica sacra, che egli pose al servi­
zio della liturgia.

4. Il XX secolo, in particolare la sua seconda metà, ha assistito allo sviluppo del 
canto popolare religioso, in linea con il desiderio espresso dal Concilio Vaticano II 
che questa forma di canto fosse promossa «con impegno» (Sacrosanctum Concilium, 
118). Essa è particolarmente adatta alla partecipazione dei fedeli sia nelle pratiche 
devozionali sia nella liturgia stessa. Richiede creatività poetica e compositiva per 
svelare al cuore dei fedeli il significato più profondo del testo di cui la musica è stru­
mento. Ciò vale anche per la musica tradizionale, per la quale il Concilio ha espres­
so grande stima, chiedendo che le venisse dato «il posto conveniente, tanto nella 
educazione del senso religioso di quei popoli, quanto nell'adattare il culto alla loro 
indole» (Ibid., 118).

Il canto popolare, che è un vincolo di unità e un'espressione gioiosa della 
comunità orante, promuove l'annuncio dell'unica fede e dona alle grandi assem­
blee liturgiche una solennità incomparabile e raccolta. Durante il Grande Giubileo 
ho avuto la gioia di vedere e ascoltare numerosi fedeli riuniti a Piazza San Pietro 
che celebravano all'unisono il rendimento di grazie della Chiesa. Ringrazio anco­
ra una volta quanti hanno contribuito alle celebrazioni giubilari: l'uso delle risor­
se della musica sacra, in particolare durante le celebrazioni papali, è stato esem­
plare. Il canto gregoriano, la polifonia classica e contemporanea, gli inni popolari, 
in particolare VInno del Grande Giubileo, hanno reso possibile celebrazioni liturgiche 
ferventi e di alta qualità. Anche la musica organistica e quella strumentale hanno 
trovato il loro posto nelle celebrazioni giubilari e hanno offerto un contributo 
magnifico all'unità dei cuori nella fede e nell'amore, trascendendo la diversità di 
lingue e culture.

L'Anno Giubilare è stato anche testimone di numerosi eventi culturali, in parti­
colare concerti di musica religiosa. Questa forma di espressione musicale, che è 
un'estensione della musica sacra in senso stretto, è particolarmente significativa. 
Oggi, commemorando il centenario della morte del grande compositore Giuseppe 
Verdi che tanto dovette all'eredità cristiana, desidero ringraziare i compositori, i



Atti del Santo Padre 57

direttori, i musicisti, i cantanti e anche i responsabili delle società, delle organizza­
zioni e delle associazioni musicali per gli sforzi volti a promuovere un repertorio 
culturalmente ricco, che esprime i grandi valori legati alla rivelazione biblica, alla 
vita di Cristo e dei Santi e ai misteri di vita e di morte celebrati dalla liturgia cri­
stiana. La musica religiosa edifica ponti che collegano il messaggio di salvezza con 
coloro che, pur non accettando ancora del tutto Cristo, sono sensibili alla bellezza, 
perché «la bellezza è cifra del mistero e richiamo al trascendente» (Lettera agli Arti­
sti, 16). La bellezza rende possibile un dialogo fecondo.

5. L'applicazione degli orientamenti del Concilio Vaticano II circa il rinnova­
mento della musica sacra e del canto liturgico - in particolare nei Cori, nelle Cap­
pelle musicali e nelle Scholae Cantorum - chiede oggi una solida formazione ai 
pastori e ai fedeli sul piano culturale, spirituale, liturgico e musicale. Essa doman­
da inoltre una riflessione approfondita per definire i criteri di costituzione e di dif­
fusione di un repertorio di qualità, che permetta all'espressione musicale di servire 
in maniera appropriata al suo fine ultimo che è «la gloria di Dio e la santificazione 
dei fedeli» (Sacrosanctum Concilium, 112). Ciò vale in particolare per la musica stru­
mentale. Anche se l'organo a canne rimane lo strumento per eccellenza della musi­
ca sacra, le composizioni musicali odierne integrano formazioni strumentali sempre 
più diversificate. Auspico che tale ricchezza aiuti la Chiesa orante, affinché la sinfo­
nia della sua lode si accordi con il "diapason" di Cristo Salvatore.

6. Cari amici musicisti, poeti e liturgisti, il vostro apporto è indispensabile. 
«Quante composizioni sacre sono state elaborate nel corso dei secoli da persone 
profondamente imbevute del senso del mistero! Innumerevoli credenti hanno ali­
mentato la loro fede alle melodie sbocciate dal cuore di altri credenti e divenute 
parte della liturgia o almeno aiuto validissimo al suo decoroso svolgimento. Nel 
canto la fede si sperimenta come esuberanza di gioia, di amore, di fiduciosa attesa 
dell'intervento salvifico di Dio» (Lettera agli Artisti, 12).

Sono certo della vostra generosa collaborazione per conservare ed incrementa­
re il patrimonio culturale della musica sacra al servizio di una liturgia fervorosa, 
luogo privilegiato di inculturazione della fede e di evangelizzazione delle culture. 
Vi affido per questo all'intercessione della Vergine Maria, che ha saputo cantare le 
meraviglie di Dio, ed imparto con affetto a voi e alle persone a voi care l'Apostoli­
ca Benedizione.





Atti della Santa Sede

PONTIFICIA ACCADEMIA 
PER LA VITA

CELLULE STAMINALI UMANE AUTOLOGHE 
E TRASFERIMENTO DI NUCLEO

Aspetti scientifici ed etici

Un notevole interesse scientifico e clinico, non disgiunto da un ampio dibattito pubbli­
co sulle sue implicazioni etiche, sociali e giuridiche, continua a circondare lo studio delle 
cellule staminali. Queste cellule, capaci di autorinnovarsi in coltura e non specializzate per 
svolgere un’unica e definitiva funzione all’interno dell’organismo, ma ancora relativamen­
te indeterminate e potenziali rispetto ad esso, rappresentano la naturale sorgente citologica 
dalla quale si formano tutti i tessuti del corpo durante lo sviluppo e attraverso la quale gli 
stessi tessuti possono rinnovarsi ove richiesto in alcune condizioni fisiologiche o patologi­
che, sostituendo le cellule non più funzionali. Gli aspetti tecnici e le prospettive terapeuti­
che, così come le questioni antropologiche e morali sollevate da questa importante area della 
ricerca biomedica contemporanea, sono già stati considerati in precedenza'. Tuttavia, il rapi­
dissimo evolversi degli studi in materia di identificazione, caratterizzazione biologica e 
manipolazione di vari tipi di cellule staminali animali e umane, nonché l’aprirsi di nuove 
ipotesi sulla produzione di cellule staminali cosiddette “autologhe” (immunologicamente 
compatibili con i tessuti del paziente), suggerisce di ritornare sull’argomento per aggiorna­
re il quadro delle attuali conoscenze e precisare i criteri che consentono di qualificare moral­
mente alcuni nuovi sviluppi dell’attività di ricerca scientifica che sono stati recentemente 
prospettati. Tale qualifica morale, che caratterizza ogni atto umano2, trova le sue fonti nel­
l’oggetto della ricerca stessa, ragionevolmente scelto dallo studioso, nel fine che la ricerca 
si prefigge (in quanto termine primo dell’intenzione del ricercatore) e nelle circostanze in 
cui essa si svolge (ivi comprese le conseguenze prevedibili della sperimentazione)’.

' L’Osservatore Romano, 11-12 settembre 2000, p. 10 e 16 settembre 2000. p. 9 [cfr. RDTo 77 (2000). 1168- 
1177 -N.d.R.].

1 Cfr. S. Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae. I-II, q. 1, a. 3.
’ Cfr. Summa Theologiae, l-II, q. 18; Catechismo della Chiesa Cattolica, 1750-1754; Lett. Enc. Veritatis 

splendor, 74-83.

59



60 Atti della Santa Sede

♦ * *
Gli ultimi mesi dell’anno che si è chiuso hanno visto l’apparire nella letteratura scien­

tifica intemazionale di eleganti studi sulle cellule staminali da tessuti di adulto che mostra­
no con sempre maggiore ricchezza di evidenze sperimentali la straordinaria plasticità intra- 
germinale di queste cellule (pluripotenzialità differenziativa verso linee cellulari dello stesso 
foglietto germinale), la loro insospettata capacità di transdifferenziazione m/er-germinale 
(derivazione di linee cellulari appartenenti a foglietti germinali diversi), la possibilità di col­
tivarle in vitro e in vivo, espanderle ed anche modificarle geneticamente (inserimento di un 
gene mediante vettore virale) e, infine, la loro disposizione ad innestarsi nei tessuti danneg­
giati di un organo. Potranno qui trovare spazio solo alcuni di questi recentissimi risultati che 
confermano la competitività epigenetica delle cellule staminali da tessuti di adulto (ASC) 
rispetto a quelle embrionali (ES) e la loro valida candidatura per la terapia cellulare (tra­
pianti autoioghi ed eterologhi) e la terapia genica somatica. Kenneth W. Liechty et al.4 
hanno mostrato in un modello xenogenico (pecora) che le cellule staminali mesenchimali 
umane (HMSC), isolate dal midollo osseo di adulti e già caratterizzate come capaci di dif­
ferenziarsi in vitro e in vivo a dare vari tessuti, sono in grado di innestarsi in diverse sedi 
dell’organismo e di andare incontro a differenziazioni sito-specifiche che includono con- 
drociti, adipociti, miociti e cardiomiociti. Secondo i ricercatori statunitensi, «la cellula sta­
minale ematopoietica è più pluripotente di quanto sinora abbiamo pensato», e il loro studio 
documenta «la potenzialità di queste cellule per i trapianti, la terapia genica e le applicazio­
ni della ingegneria tissutale» (p. 1285). In un lavoro apparso nello stesso fascicolo di Natu­
re Medicine (pp. 1229-1234), Eric Lagasse et al. mostrano come le cellule staminali emato­
poietiche (HSC) del midollo osseo siano in grado di generare epatociti nel roditore, e 
possano anche essere usate per correggere una grave malattia del fegato, la tirosinemia ere­
ditaria di tipo 1. Commentando questi e altri risultati, Stuart H. Orkin (Cancer institute, Har­
vard Medicai School, Boston) osserva che «i ricercatori si accorgono ora che la plasticità di 
sviluppo non è limitata all’ambiente embrionale»’, e che, «sebbene il completo potenziale 
di sviluppo delle cellule staminali tissutali debba essere ancora scoperto, possiamo essere 
certi di una cosa: ulteriori sorprese attendono senza dubbio i ricercatori delle cellule stami­
nali» tissutali’. L’osservazione dello stesso Orkin che «il loro potenziale terapeutico può 
essere ampliato notevolmente sfruttando i metodi di trasferimento dei geni, superando così, 
forse, gli ostacoli che ci separano dalla terapia genica somatica»’, trova in ulteriori ricerche 
sulle cellule staminali da adulto una preziosa conferma. Tra di esse ricordiamo i brillanti 
studi sulla correzione di geni mutanti nelle colture di cellule staminali ematopoietiche attra­
verso la ricombinazione omologa", sulla transduzione di cellule staminali mesenchimali 
mediante vettori retrovirali anfotropici in vista di possibili terapie basate sul trasferimento 
di geni’, e sulle prospettive delle cellule staminali epidermiche quali promettenti targets per 
la terapia genica A questi risultati si aggiungono la scoperta - da parte di un gruppo di 
ricercatori italiani - che cellule staminali neurali di topo e umane, sinora ritenute capaci di 
differenziarsi solo in neuroni, cellule gliali e cellule ematiche, sono in grado, se esposte ad 
appropriati segnali epigenetici, di produrre miotubi scheletrici in vitro e anche in vivo qua-

4 Nature Medicine, novembre 2000. 6: 1282-1286.
’ Ivi, 1212-1213, p. 1212
• Ivi, p. 1213.
’ Ivi.
' S. Hatada et al., Prmeedings of thè National Academy of Sciences U.S.A., dicembre 2000, 97: 13807- 

13811.
’ J.D. Mosca et al., Clinical Orthopedics, ottobre 2(XX), 379: S71-S90.
" Recensite in: F.M. Watt, Human Gene Therapy, novembre 2(XX), 11: 2261-2266.

f



Atti della Santa Sede 61

lora innestate in animali adulti la messa a punto di una tecnica per l’isolamento diretto dal 
sistema nervoso centrale di feti abortiti, di cellule staminali clonogeniche in grado di espan­
dersi in vitro, di differenziarsi in neuroni e cellule gliali e di innestarsi, proliferare, migrare 
e differenziarsi nel cervello del topo immunodeficiente e la capacità delle cellule stami­
nali midollari, dimostrata in un modello animale, di migrare nel cervello e di differenziarsi 
in cellule che esprimono antigeni specifici dei neuroni IJ.

Quanto sopra ricordato ed altri studi non menzionati per l’economia del presente testo, 
mostrano che la realistica previsione della percorribilità e fecondità della ricerca sulle cel­
lule staminali tissutali da adulto e fetali non risulta contraddetta dai risultati più recenti e 
scientificamente accreditati su prestigiose riviste intemazionali, ma, semmai, ne esce raffor­
zata nella prospettiva che un giorno, ormai non lontano, si potranno vedere le prime appli­
cazioni cliniche di questi studi a vantaggio di innumerevoli pazienti affetti da gravi malat­
tie metaboliche, neurologiche, muscolari, cardiovascolari, neoplastiche ed altre ancora. Ciò 
conforta quanto espresso alcuni mesi fa dal Santo Padre con una indicazione pienamente 
accessibile alla ragione: «La scienza lascia intravedere altre vie di intervento terapeutico che 
non comportano né la clonazione né il prelievo di cellule embrionali, bastando a tale scopo 
l’utilizzazione di cellule staminali prelevabili in organismi adulti. Su questa via dovrà avan­
zare la ricerca se vuole essere rispettosa della dignità di ogni essere umano, anche allo sta­
dio embrionale»14. La scelta di questa linea di ricerca positiva appare quindi essere ad un 
tempo tecnicamente valida e scientificamente competitiva - sotto il profilo delle prospetti­
ve cliniche sia della terapia cellulare sia della terapia genica somatica - rispetto a quella che 
prevederebbe il ricorso a cellule staminali embrionali; essa risulta altresì moralmente accet­
tabile, fatta salva la non complicità con gli interventi abortivi dai quali è risultato disponi­
bile al prelievo di cellule staminali un feto morto, ed escluso, nel caso di donatori adulti, un 
rischio eccessivo per il volontario, che deve avere inoltre espresso «in modo cosciente e 
libero il suo consenso»1’.

La volontà deliberata del ricercatore - che è chiamato a scegliere come oggetto della 
propria attività di ricerca ciò che è «conforme al bene della persona nel rispetto dei beni per 
essa moralmente rilevanti»16 - non potrà non rivolgersi anzitutto verso quella via di indagi­
ne conoscitiva e di sviluppo biotecnologico che prevede l’isolamento e la manipolazione 
delle cellule staminali umane da adulto, da cordone ombelicale e da feto abortito, con le 
avvertenze in precedenza ricordate. Egli riserverà invece la sperimentazione sulle cellule 
staminali embrionali esclusivamente a quelle d'origine animale, al fine di ricavare le infor­
mazioni genetiche e citologiche necessarie ai propri studi. Alla luce dell’attuale stato del­
l’arte e in considerazione delle implicazioni negative che la via alternativa avrebbe (speri­
mentazione diretta su cellule staminali embrionali umane, con conseguente distruzione di 
embrioni umani allo stadio di blastocisti), la scelta sopra indicata appare come una determi­
nazione razionale della moralità nell’agire del ricercatore. Senza riconoscere la legittimità e 
la necessità di tali determinazioni razionali d’ordine pratico, sarebbe impossibile convenire 
su qualsiasi normazione, determinata dal punto di vista del contenuto e vincolante senza 
eccezioni, della ricerca scientifica; e ciò andrebbe a scapito del bene comune e del rispetto 
dei diritti fondamentali di ciascun essere umano, primo fra i quali quello alla vita. La razio-

" R. Galli ET al., Nature Neuroscience, ottobre 2000, 3: 986-991.
" N. Uchida ET AL., Proceedings of thè National Academy of Sciences U.S.A., dicembre 2000, 97: 14720- 

14725.
" E. Mezey, Science, dicembre 2000, 290: 1779-1782.
“ Giovanni Paolo li. Discorso al XVIII International Congress of thè Transplantatum Society (Roma. 29 

agosto 2000), in: L'Osservatore Romano. 30 agosto 2000, p. 1.
“ Ivi, p. 5.
“ Giovanni Paolo 11, Leti. Enc. Veritatis splendor, 78.



62 Atti della Santa Sede

nalità dell’atto della ricerca sotto il profilo della scelta di un bene da perseguire (oggetto 
della ragion pratica) ha come premessa l’incidenza della moralità nella dinamica della cono­
scenza, o onestà intellettuale, che porta ad onorare la realtà oggetto di studio, secondo tutti 
i suoi fattori conoscibili, più che l’idea su di essa da cui si è partiti all’inizio della ricerca.

* * *
Uno degli aspetti più rilevanti della indagine scientifica e della pratica clinica degli 

innesti di tessuto e dei trapianti d’organo riguarda il noto fenomeno immunitario del cosid­
detto “rigetto” di questi da parte dell’organismo del paziente che non li riconosce come 
“propri” a motivo di una eterogeneità citologica che ha la sua origine in una differenza 
genomica tra le cellule del donatore e quelle del ricevente. In ragione di questa difficoltà 
spesso documentata dalla esperienza dei trapianti “classici”, l’interesse di una parte dei 
ricercatori che lavorano sulle cellule staminali si è concentrata sulla possibilità di ottenere 
colture di cellule staminali autologhe (cioè riconoscibili come “proprie” da parte dei tessu­
ti del paziente) dalle quali far derivare, per differenziazione in vitro o in vivo, le cellule desti­
nate a riparare le lesioni tissutali. Poiché la questione della compatibilità immunologica 
riguarda sia le cellule staminali da tessuti di adulto o fetali sia quelle di origine embrionale, 
i ricercatori in entrambi i settori hanno disegnato possibili percorsi procedurali per giunge­
re a cellule autologhe. Nel primo caso, quello di cellule staminali di origine non embriona­
le, le più accreditate e meno complesse possibilità al presente sembrano essere due:

1) la raccolta e la crioconservazione di cellule multipotenti provenienti dal cordone 
ombelicale all’atto della nascita17, da tenere a disposizione per un’eventuale terapia cellula­
re di patologie insorte nell’individuo in età pediatrica o anche adulta (ad esempio, alcune 
forme di leucemia);

2) il prelievo di cellule staminali tissutali dal paziente che necessita di trapianto, la loro 
coltura in vitro e differenziazione o transdifferenziazione (intra e inter-germinale), e il loro 
reinnesto nel corpo dello stesso paziente, come avviene, nei caso più semplice e già speri­
mentato da un decennio, dell’autotrapianto di cellule del sistema ematopoietico18. La ricer­
ca di tali strategie terapeutiche cellulari, fatti salvi i criteri etici legati alla sperimentazione 
clinica, appare essere moralmente accettabile per le stesse ragioni che rendono lecito il 
ricorso a cellule staminali eterologhe da tessuti di adulto o cordonali. In questo caso, inol­
tre, non si pone il problema del prelievo da donatore e delle condizioni di liceità e validità 
del suo consenso.

Quanti, invece, intendono perseguire la ricerca sulle cellule staminali embrionali pro­
pongono da qualche anno una via che è stata indicata da diversi autori ed in più sedi scien­
tificamente autorevoli come “clonazione terapeutica”. Pur prescindendo da ogni considera­
zione sulla possibile equivocità di tale espressione in seno al dibattito pubblico (risulta 
comunque evidente agli studiosi di ogni disciplina interessata la differenza procedurale 
rispetto alla cosiddetta “clonazione riproduttiva”, che prevede lo sviluppo dell’organismo 
clonato fino alla nascita), non vi è dubbio a proposito di che cosa tale procedimento dovreb­
be implicare: il prelievo del nucleo (diploide) di una cellula somatica del paziente ed il suo 
inserimento in una cellula uovo (oocita) privata del suo nucleo (oocita enucleato o oopla- 
sto). A seguito della attivazione (con ioni Sr2* o mediante impulsi elettrici) della nuova cel­
lula epigeneticamente totipotente così ottenuta (zigote o embrione unicellulare clonato, 
avente lo stesso genoma nucleare del paziente), prende avvio lo sviluppo embrionale, così 
come documentato da tutta la letteratura sulla clonazione dei mammiferi per trasferimento 
di nucleo. Giunto allo stadio di blastocisti (ca. 5 giorni di sviluppo), l’embrione verrebbe

17 S.J. Fasouliotis e J.G. Schbnker, European Journal of Obstetrics & Gynecology and Reproductive Bio- 
2000,90: 13-25.
" N. Saba, R. Abraham e A. Keatino, Criticai Reviews in OncologylHematology 2000, 36: 27-48.



Atti della Santa Sede 63

sacrificato per estrarre le sue cellule dalla massa interna (embrioblasto), dalle quali ricava­
re una coltura di cellule staminali (ES) autologhe rispetto al paziente.

L’autorizzazione alla creazione, attraverso questo processo, di embrioni umani clonati 
da destinare alla ricerca sulle cellule staminali è stata recentemente suggerita dal Rapporto 
Donaldson1’; questo ed altri documenti talora preferiscono utilizzare l’espressione “sostitu­
zione di nucleo cellulare” (celi nuclear replacement) al posto di “clonazione terapeutica”, 
ma in ciascuno di essi non è mai venuto meno l’esplicito riferimento alla generazione di un 
embrione umano, seppure ai primi stadi del suo sviluppo, quale esito previsto e ineludibile 
di tale procedura. A fronte di questo atto clonatorio e delle sue conseguenze sull’embrione 
umano, il giudizio morale è di assoluta inaccettabilità20 in quanto «l’uso degli embrioni o 
dei feti umani come oggetto di sperimentazione costituisce un delitto nei riguardi della loro 
dignità di esseri umani, che hanno diritto al medesimo rispetto dovuto al bambino già nato 
e ad ogni persona»21.

La generazione per clonazione di un embrione umano al fine di utilizzarlo come fonte 
di cellule staminali da destinarsi alla coltura e alla differenziazione, e successivamente 
all’innesto nel corpo dei pazienti che hanno fornito il nucleo delle loro cellule somatiche per 
la clonazione medesima, è un’azione indegna della persona umana perché si oppone al suo 
bene, e nessuna intenzione buona o circostanza particolare è capace di cancellarne la mali­
zia. Neppure la ventilata circostanza dello stato di necessità nel quale si troverebbe attual­
mente la ricerca sulla terapia cellulare e la terapia genica somatica (legata alla manipola­
zione delle cellule staminali) - e dovuto, secondo alcuni, alla apparente impossibilità di 
disporre altrimenti di cellule staminali autologhe idonee - consente di modificare la specie 
morale della clonazione umana, anche limitatamente al solo embrione, la quale non può 
essere oggetto di un atto positivo di volontà nonostante sia pervasa dall’intento di salva­
guardare o promuovere un importante bene individuale quale è la salute. A ben vedere, non 
mancano valide alternative ad essa sia per ottenere cellule staminali autologhe sia per ren­
dere possibile la terapia genica somatica, anche se la strada delle cellule staminali autologhe 
da tessuti dello stesso paziente o da cordone ombelicale appare, a detta di certi studiosi, più 
lunga e loboriosa. Ma la tensione al bene di ogni uomo e di tutto l’uomo, nel rispetto e nella 
promozione della sua vita e della sua dignità dal concepimento alla morte, che sola può ulti­
mamente giustificare la nobile impresa della ricerca scientifica e salvaguardare il prestigio­
so credito che essa si è conquistata nella società contemporanea, rende pienamente ragione 
di una scelta che potrebbe anche accrescere la fatica degli studiosi e allungare i tempi neces­
sari per trovare una soluzione al problema della terapia cellulare e genica.

* * *
Recentemente, è stata proposta pubblicamente una nuova, ipotetica via per la produzio­

ne “diretta” di cellule staminali immunologicamente compatibili con l’organismo del 
paziente senza passare attraverso la formazione di un embrione, denominata “trasferimento 
di nucleo per la produzione di cellule staminali autologhe” (TNSA). Nuovi appaiono sia la 
sigla sia la descrizione sommaria dell’esito citologico cui potrebbe condurre siffatta proce­
dura di trasferimento nucleare, ma non la procedura di trasferimento in se stessa, la quale 
prevede l’inserimento di un carioplasto (nucleo di una cellula somatica) in un citoplasto da 
oocita (cellula uovo enucleata od ooplasto), che risulta identica a quella sinora riportata per

” Stem Celi Research: Medicai Progress with Responsibility, London 2000.
M Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso ciL, p. I; Congregazione per la Dottrina della Fede, Istr. Donum 

vitae (22 febbraio 1987), I, 6, in: AAS 80 (1988), 84-85; Pontificia Academia pro Vita, Dichiarazione sulla pro­
duzione e sull'uso scientifico e terapeutico delle cellule staminali embrionali umane, in L'Osservatore Romano. 25 
agosto 2000, p. 6.

11 Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Evangelium vitae, 63; cfr. Carta dei diritti della famiglia, Città del Vaticano 
1983, art. 4b.



64 Atti della Santa Sede

la “clonazione terapeutica”. Scopo del TNSA sarebbe quello di «riprogrammare il nucleo 
di cellule somatiche prelevate dal paziente tramite il contatto con il citoplasma di un ooci­
ta» enucleato. Tale riprogrammazione - sino ad oggi non facilmente e riproducibilmente 
ottenibile per tutti i nuclei di cellule somatiche di mammifero - sta alla base del successo 
di ogni clonazione per trasferimento di nucleo22. L’argomentazione addotta a sostegno della 
tesi che il TNSA non condurrebbe alla formazione di uno zigote e allo sviluppo di un 
embrione, ma bensì ad una proliferazione cellulare di tipo differente, appare singolare e 
richiederà di essere studiata con attenzione anzitutto sotto il profilo della documentazione 
scientifica che attende ancora di essere esibita. I proponenti di tale procedimento afferma­
no che «un oocita ricostituito con il nucleo di una cellula somatica adulta non può consi­
derarsi uno zigote in senso classico, in quanto non deriva dall’unione di due gameti». Se il 
rilievo non è puramente formale e terminologico ma intende avere una referenza empirica, 
non è immediatamente evidente a quale decisiva differenza epigenetica si riferisca l’affer­
mazione, considerato che da quello che viene ora chiamato “oocita ricostituito” si sono in 
precedenza sviluppati, almeno in un certo numero di casi e per alcune specie, degli embrio­
ni simili a quelli derivati dalla fertilizzazione, in grado di impiantarsi regolarmente (seb­
bene con un limitato successo, ma ciò è vero anche per alcune tecniche di fecondazione in 
vitro) e di dare alla luce un animale clonato. Del resto, gli stessi autori che descrivono i pro­
pri studi sulla clonazione usano regolarmente termini (nella letteratura di lingua inglese: 
zygote, one-cell embryo, two-cell embryo,.... blastocyst) identici a quelli impiegati dai col­
leghi che studiano la fertilizzazione in vitro e lo sviluppo embrionale precoce. La invocata 
necessità di “stimolazioni artificiali” per l’avvio dello sviluppo embrionale dopo il trasfe­
rimento di nucleo non trova la sua ragion d’essere in una pretesa indeterminazione (o plu- 
rideterminazione) dello zigote clonato rispetto al suo destino epigenetico, ma nella assen­
za della attivazione naturale della cellula uovo ad opera dello spermatozoo (mediata dalla 
induzione di oscillazioni nella concentrazione intracellulare di ioni Ca2‘), come la lettera­
tura ampiamente conferma ed ha recentemente scritto anche un noto studioso di clonazio­
ne animale23: «Lo stimolo di attivazione fornito dopo il trasferimento di nucleo [è| desti­
nato a simulare il segnale fornito dallo spermatozoo alla fertilizzazione» (p. 1886). Quanto 
alla possibilità che l’«oocita ricostituito» possa «essere indotto a proliferare e ad incana­
larsi verso la formazione di sfere embrioidi (non di blastocisti) la cui differenziazione può 
essere indirizzata verso specifici stipiti cellulari», se il termine “sfere embrioidi” intende 
indicare quello che letteratura chiama “corpi embrioidi” (embryoid bodies, EBs) o talora 
anche “corpi embrioidi cistici” (cystic embryoid bodies, CEBs), si deve riconoscere che 
essi potrebbero costituire una sorgente di elementi istologici pre-differenziati e differen­
ziati di tipo eterologo (se non derivanti da trasferimento di nucleo) od autologo (se ottenu­
ti attraverso il trasferimento di nucleo di cellula somatica in un oocita enucleato), poten­
zialmente utili per la terapia cellulare e quella genica somatica. Infatti, la letteratura degli 
ultimi trent’anni documenta con abbondanza che i “corpi embrioidi” contengono cellule 
multipotenti pluristratificate e differenziate (cellule della linea ematopoietica, endoteliale, 
muscolare, neuronaie, ecc.) ed anche cavità ed elementi morfogenetici che ricordano quel­
le delle prime fasi dello sviluppo peri-implantatorio e post-implantatorio degli embrioni. 
Ma non si può negare il fatto che i “corpi embrioidi” sinora studiati in vitro sono stati pro­
dotti a partire da linee di cellule staminali embrionali (ES), e non viceversa. Anzi, proprio 
la capacità di dare origine in vitro e in vivo a “corpi embrioidi" viene considerata, insieme 
alla teratogenicità nel topo immunodeficiente, una delle prove più evidenti della “stamina- 
lità" (stemness) di colture di cellule embrionali derivate della massa cellulare interna della

a Cfr. T. Kong, Review of Reproduction 1997.2: 74-80; J. FULKABTAL.. Bioessays 199«. 20: «47-851; K.H.
CaMPBEIX, Seminans in Celi and Developmental Biology 1999, IO: 245-252.

» R.S. Prather. Science, settembre 2000, 289: 1886-1887.



Atti della Santa Sede 65

blastocisti24. Per ottenere in vitro “corpi embrioidi” animali e umani, e isolare da essi spe­
cifiche linee cellulari, a tutt’oggi si è dovuti passare attraverso la coltura di cellule stami­
nali (ES) derivate dall'embrione2’, e nessuno studio ha sinora mostrato che sia possibile 
giungere a queste strutture “direttamente" dall’oocita fertilizzato o che ha subito un trasfe­
rimento di nucleo.

Considerati i dati empirici sopra esposti ed altri ancora, l’ipotesi del TNSA appare non 
sufficientemente corroborata da evidenze sperimentali appartenenti al sapere scientifico reso 
noto pubblicamente e si presenta come una discontinuità rispetto alle linee di ricerca sulle cel­
lule staminali embrionali, umane o animali, fino ad oggi condotte nei laboratori. In linea di 
principio, non si può tuttavia escludere - a motivo della rapidissima evoluzione delle cono­
scenze in questo campo e della riservatezza con cui talune indagini scientifiche sono svolte 
in certe strutture di ricerca - che tale via innovativa alle cellule staminali autologhe possa 
mostrarsi effettivamente percorribile nei termini in cui è stata proposta, e cioè senza passare 
attraverso la formazione di un embrione in nessuno dei suoi stadi di sviluppo, da quello uni­
cellulare in avanti. 11 giudizio morale sulla liceità o meno di tale ricerca in campo umano - 
ovvero il TNSA mediante trasferimento di nuclei di cellule somatiche umane in oociti enu­
cleati e in altre cellule della linea germinale umana o animale, o in cellule embrionali anco­
ra capaci di dare origine ad un embrione - rimane sospeso in mancanza di una adeguata iden­
tificazione della materia (oggetto fisico o genus naturae) dell’azione, la quale, secondo la 
tradizione della teologia morale26 concorre insieme all'oggetto morale (genus moris) a defi­
nire l'oggetto proprio dell'atto umano. Tale sospensione di giudizio non esime però dall’ob- 
bligo morale di astenersi da ogni azione che potrebbe implicare la clonazione di un embrio­
ne umano e la sua distruzione: in dubio pars tutior eligenda est. Per quanto concerne la 
sperimentazione del TNSA, o di tecniche simili, con ricorso a nuclei di cellule somatiche ani­
mali ed oociti animali, essa appare invece lecita ed anzi necessaria in ordine al chiarimento 
dovuto a proposito della reale natura del processo che si intenderebbe promuovere e delle sue 
implicazioni biologiche e cliniche. L’onere della prova che il TNSA non comporta la genera­
zione di un embrione in nessuno stadio del suo sviluppo resta a carico dei proponenti della 
nuova via alle cellule staminali autologhe. Una simile evidenza non potrà tuttavia fondarsi 
sulla costruzione di una distinzione concettuale, avente pretesa di referenza empirica, tra 
struttura biologica “pre-organismica” o “pre-embrionale” (fino allo stadio di blastocisti) e 
organismo embrionale “proprio” (dopo rimpianto), poiché la suddetta bipartizione dello svi­
luppo embrionale umano risulta arbitraria, sia sotto il profilo delle proprietà che identificano 
il processo biologico in questione (coordinazione, continuità, gradualità), sia in relazione alla 
stadiazione convenzionale di tipo morfologico-temporale del medesimo, tuttora in vigore 
nella biologia dello sviluppo dei mammiferi22. Come tale, questa distinzione concettuale non 
è decisiva in ordine alla definizione dello statuto ontologico dell’embrione umano all’inizio 
del suo sviluppo. Anche qualora sussistessero insolubili dubbi sulla natura della entità che è 
stata prodotta attraverso il TNSA, tale è la posta in gioco che, sotto il profilo dell’obbligo 
morale, basterebbe la sola probabilità di trovarsi di fronte ad un embrione per giustificare la 
più netta proibizione di un'applicazione di tale procedura in campo umano2".

La ragionevolezza e la convenienza di un percorso scientificamente rigoroso ed etica­
mente guidato nella ricerca di una terapia per diverse malattie che affliggono la vita di tanti

" Per le cellule ES umane si veda: J.A. Thomson et al., Science 1998. 282: 1145-1147.
” Cfr. ad esempio C. Gimond et ai... Differentiation, ottobre 2000, 66: 93-105; A. Rovira et al.. B/ood, dicem­

bre 2(X)0.96: 4111 -4117; A. Gualandris et al.. Molecular Biology ofthe Celi, dicembre 2000. 11: 4295-4308.
“ Summa Theologiae, l-II, q. 1, a. 3, ad 3: q. 18, a. 5, ad 3; cfr. M. RhonheimeR, Natur als Grundlage der 

Mora!, Innsbruck-Wien 1987. pp. 367 ss.
” Cfr. ad esempio S.F. GlLBERT, Developmental Biology, 6th ed.. Si. Louis/London 2000.
" Cfr. txtl. Enc. Evangelium vitae. 60.



66 Atti della Santa Sede

uomini e donne del nostro tempo, continua ad essere percepita da parte di numerosi studio­
si e medici come una naturale corrispondenza alla propria coscienza e alla vocazione pro­
fessionale, come ha ricordato il Santo Padre ai partecipanti a due Congressi scientifici: 
«Questa “guida dell’etica” non toglie nulla, naturalmente, all’indipendenza epistemologica 
della conoscenza scientifica. Piuttosto, essa assiste la scienza nell’adempimento della sua 
più profonda vocazione che è servizio alla persona umana. Ogni conoscenza della verità - 
inclusa la verità scientifica - è un bene per la persona e per tutta l’umanità. Ma, come sape­
te, la verità conosciuta attraverso la scienza può essere usata dalla libertà umana per scopi 
che sono opposti al bene dell’uomo, il bene che l’etica conosce. Quando in una civiltà la 
scienza si separa dall’etica, l’uomo viene continuamente esposto a gravi rischi. L’amore per 
la persona umana deriva da una visione della verità dell’uomo, della sua dignità e del suo 
incomparabile valore»29.

Prof. Juan de Dios Vial Correa 
Presidente 

* Elio Sgreccia 
Vescovo tit. di Zama minore 

Vice Presidente

Da L’Osservatore Romano, 5 gennaio 2001

” Giovanni Paolo II. Insegnamenti VIVI (1984), 1637-1642, pp. 1638-1639.



Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

CONSIGLIO EPISCOPALE PERMANENTE

Sessione del 22-25 gennaio 2001

1. PROLUSIONE DEL CARDINALE PRESIDENTE

Venerati e cari Confratelli,
ci ritroviamo all’inizio di questo nuovo anno, e con assai viva nei nostri animi l’espe­

rienza spirituale del Grande Giubileo, per riflettere insieme sul cammino delle nostre Chie­
se e del popolo italiano, alla luce appunto di ciò che nel Giubileo abbiamo visto e toccato 
con mano. Il Signore fatto bambino e uomo per noi illumini con il dono dello Spirito Santo 
i nostri pensieri e le nostre deliberazioni, affinché possano essere pienamente conformi al 
suo progetto di salvezza e servire all’edificazione del suo Regno.

Mi sia consentito porgere, a nome di tutti, le più vive e cordiali felicitazioni ai nuovi 
Cardinali, annunciati dal Santo Padre all’Angelus di ieri: in particolare ci rallegriamo con i 
Cardinali italiani e specialmente con il nostro qui presente Confratello Arcivescovo di Tori­
no, Mons. Severino Poletto, oltre che con il Prefetto della Congregazione che segue speci­
ficamente noi Vescovi, Mons. Giovanni Battista Re.

1. Il nostro pensiero si indirizza come sempre anzitutto al Santo Padre, con sentimenti 
di profondo affetto e di sincera e vissuta comunione. Alla conclusione dell’Anno Santo sono 
straordinariamente forti in noi, come in tutto il Popolo di Dio e in tante persone aperte al 
bene e desiderose di dare un senso alla propria vita, i motivi di gratitudine e di ammirazio­
ne per tutto ciò che il Papa è stato e ha significato nello svolgimento di questo Giubileo, la 
cui singolare portata e rilevanza spirituale egli stesso aveva per primo percepito, interpreta­
to e preparato.

Gli ultimi mesi dell’Anno Santo, successivi alla riunione di settembre del nostro Con­
siglio Permanente, hanno visto dirigersi a Roma un flusso crescente di pellegrini, spesso sin­
gole famiglie o gruppi di amici, mentre la loro partecipazione - per quanto è possibile valu­
tare - diventava sempre più coinvolgente e motivata. Tra i numerosi “Giubilei” con una spe­
cifica caratterizzazione non possiamo non ricordare quello rivolto a noi Vescovi dal 6 all’8

67



68 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

ottobre, concluso dal Santo Padre con l'Atto di affidamento a Maria. Una settimana dopo 
aveva luogo il Giubileo delle famiglie, con una partecipazione che ha largamente superato 
le previsioni. Particolarmente significativo, infine, l’appuntamento giubilare dedicato ai 
disabili all’inizio di dicembre, dove si è percepita tutta la forza misteriosa e trasformante 
della speranza cristiana. Le celebrazioni di chiusura dell'Anno Santo, specialmente quella 
del 6 gennaio in Piazza San Pietro, con la numerosissima presenza di pellegrini che fino 
all’ultimo sono passati attraverso la Porta Santa, hanno confermato quanto fosse non retori­
ca, ma appropriata, la qualifica di “grande” data dal Papa a questo Giubileo.

Quanto è avvenuto a Roma ha trovato d’altronde puntuale riscontro nelle singole Chie­
se locali, dove l’Anno Santo è stato una robusta esperienza di riscoperta delle radici profon­
de della fede cristiana e delle sue capacità di interpellare pure oggi il nostro popolo, anche 
al di là delle persone normalmente inserite nella vita delle comunità ecclesiali. I “Giubilei” 
per le diverse categorie sociali e professionali, che si sono sovente ripetuti nelle varie sedi 
diocesane con spontanea e intensa partecipazione, rappresentano uno degli indicatori di que­
sto interesse più vasto, che ci impegna a non lasciar cadere le possibilità di rapporto e coin­
volgimento, allargando il respiro della nostra pastorale ordinaria e mettendola maggiormen­
te in contatto con la vita reale della nostra gente e i vari ambiti in cui questa si svolge, dalla 
famiglia alle attività lavorative e professionali, alla scuola e ai problemi della salute. Sem­
bra questo anche il modo migliore per reagire positivamente a quella sindrome di stanchez­
za e rassegnazione che, in presenza di tante innegabili difficoltà e spesso di un pesante cari­
co di lavoro, insidia gli operatori pastorali, a cominciare dai nostri carissimi sacerdoti. L’An­
no Santo ci ha fatto intravedere così anche nuovi spazi di presenza e di incidenza pastorale 
e socioculturale nei quali può esprimersi ciascuna delle nostre Chiese particolari, con le sue 
peculiari risorse, fisionomia e capacità di iniziativa.

Non possiamo inoltre trascurare il ruolo che non soltanto Roma ma tutta la Chiesa ita­
liana ha svolto, nel corso del Giubileo, in rapporto alle Chiese sorelle d’Europa e del 
mondo. Ciò in primo luogo sul piano dell’accoglienza, esercitata con animo fraterno 
soprattutto verso i giovani della Giornata Mondiale della Gioventù ed anche in altre circo­
stanze e occasioni. Ma il contatto con le nostre comunità ecclesiali è stato assai apprezza­
to pure sotto altri profili, in particolare quello del poter fare esperienza di realtà cristiane 
ancora ben radicate tra la propria gente e al contempo complessivamente animate da un 
genuino spirito di fede e senso di appartenenza ecclesiale, oltre che ricche di iniziative con­
crete. Trova conferma così quel compito di testimonianza e servizio ad ampio raggio che 
la Chiesa italiana può e deve giocare nelle attuali circostanze, con umiltà che esclude ogni 
presunzione e però anche con fiducia e generosità, all’unico fine di contribuire all’evange­
lizzazione e inculturazione della fede in questo mondo soggetto a continue e spesso impre­
vedibili trasformazioni.

Proprio questi spazi aperti, che l’esperienza del Giubileo ha messo in qualche modo 
davanti ai nostri occhi, postulano d’altronde un più convinto impegno nel senso di quella 
“conversione pastorale” che già abbiamo concordemente ritenuto necessaria al Convegno di 
Palermo nel novembre 1995 e che dovrà trovare più puntuale articolazione negli Orienta­
menti pastorali per il decennio appena iniziato. Il suo scopo e significato può essere rias­
sunto in un più pervasivo e costante atteggiamento missionario, che può nascere solo da un 
più profondo inserimento in Gesù Cristo e che richiede comunità ecclesiali accoglienti per­
ché plasmate dalla sequela del Signore e capaci di ascoltare e interpellare le persone con­
crete, con la loro cultura e mentalità, domande, ansie ed attese.

2. Al termine della celebrazione di chiusura della Porta Santa il Papa ha firmato la Let­
tera Apostolica Novo Millennio ineunte, nella quale rende lode a Dio facendo memoria degli 
eventi giubilati ma nel contempo volge lo sguardo a Cristo e, a partire da Lui, richiama alla 
nostra attenzione quelle grandi priorità e indirizzi spirituali e pastorali che il Giubileo ha



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 69

messo in rinnovata evidenza e su cui dovrà esprimersi il genio proprio di ciascuna Chiesa 
particolare.

Il nucleo essenziale di questa Lettera, come anche dell’esperienza dell’Anno Santo e 
dell’eredità che essa ci consegna, è individuato dal Papa stesso nella contemplazione del 
volto di Cristo, «considerato nei suoi lineamenti storici e nel suo mistero, accolto nella sua 
molteplice presenza nella Chiesa e nel mondo, confessato come senso della storia e luce del 
nostro cammino» (n. 15). Perciò, nell’omelia della Messa di quella medesima celebrazione, 
il mattino dell’Epifania, il Papa ha affermato che il programma proposto nella sua Lettera si 
potrebbe ridurre a una sola parola: Gesù Cristo.

È nel capitolo II della Lettera che vengono presentati, con parole precise e commosse, la 
vicenda storica e il mistero di Gesù di Nazaret, il suo essere divino-umano e la sua autoco­
scienza di Figlio di Dio che non lo abbandona nemmeno nell’ora della croce, come anche la 
necessità della luce della fede per entrare nel suo mistero e al contempo la validità della testi­
monianza storica dei Vangeli al suo riguardo. Si tratta di una molto sintetica ma altrettanto 
coinvolgente ed efficace catechesi cristologica, o forse meglio di un approccio teologico e 
spirituale che ci accosta in modo dolce e attraente al mistero della nostra salvezza, aiutando­
ci a vedere nel volto di Cristo il volto di Dio Padre e il suo atteggiamento verso di noi.

Su questo fondamento cristologico e teologale, la Lettera del Santo Padre ci invita a 
«prendere il largo» (cfr. Le 5,4), cioè «a vivere con passione il presente» e «ad aprirci con 
fiducia al futuro» (n. 1). La prima grande indicazione pastorale che ci viene offerta riguar­
da la santità, da proporre a tutti i credenti come «“misura alta” della vita cristiana ordinaria» 
(n. 31), che va perseguita lungo vie molteplici e adatte alla vocazione di ciascuno: sappia­
mo bene, cari Confratelli, come tutta la storia della Chiesa, e in particolare anche le vicen­
de dell’ultimo secolo, confermino questo dato di fondo, intimamente connesso con il pri­
mato di Dio e di Gesù Cristo, e quindi dello Spirito e della grazia (cfr. n. 38), nella Chiesa 
e in tutta la vita cristiana. In questa stessa linea, nella Lettera (n. 54) e ancor più nell’ome­
lia della Messa alla chiusura della Porta Santa, il Papa riprende l’immagine patristica della 
Chiesa come "mysterium lunae", che non brilla di luce propria ma riflette Cristo, “luce delle 
genti”: non vive cioè per se stessa, ma per Cristo, ed è totalmente protesa ad aiutare ogni 
uomo «a trovare il cammino che porta a Lui».

Tutto ciò si concretizza anzitutto nella centralità della preghiera: qui la Lettera, mentre 
chiede alle comunità cristiane di diventare «autentiche “scuole” di preghiera», sottolinea 
come in Cristo e nello Spirito Santo sia data all'uomo la possibilità della più profonda e inti­
ma unione con Dio, e così la risposta piena a quell’esigenza di spiritualità e a quel bisogno 
di preghiera che sono oggi diffusi anche nel mondo secolarizzato (cfr. n. 33). Nella medesi­
ma prospettiva la Lettera richiama la primaria importanza dell’ascolto della Parola di Dio, 
dell’Eucaristia domenicale e del sacramento della Riconciliazione, ricordando come l’Anno 
Santo sia stato particolarmente caratterizzato dal ricorso a questo Sacramento, anche da 
parte dei giovani, offrendoci così un messaggio incoraggiante e da non lasciar cadere riguar­
do alle possibilità, e al dovere pastorale, di una sua ripresa dopo il ben noto periodo di crisi 
(cfr. n. 37).

L’ultimo capitolo della Lettera è tutto dedicato a quella dimensione suprema della vita 
cristiana che è la carità e riesce ad operare, proprio in questa chiave, una sintesi efficace e 
salutare di istanze tutte pienamente valide ma talvolta non comprese, anche dai credenti, 
nella loro profonda unità. In primo luogo l’istanza della comunione ecclesiale e quella del­
l’amore operoso e concreto verso ogni essere umano. La comunione «incarna e manifesta 
l’essenza stessa del mistero della Chiesa»: pertanto la grande sfida che sta davanti a noi è 
fare concretamente della Chiesa «la casa e la scuola della comunione», anzitutto promuo­
vendo la spiritualità della comunione, con l’umiltà e il superamento degli egoismi che essa 
comporta, e valorizzando al contempo e costantemente verificando nella loro autentica ispi­
razione evangelica i vari servizi ecclesiali alla comunione, dal ministero petrino e dalla coi-



70 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

legialità episcopale fino al reciproco ascolto tra Pastori e fedeli. La spiritualità della comu­
nione conferisce così «un’anima al dato istituzionale con un’indicazione di fiducia e di aper­
tura che pienamente risponde alla dignità e responsabilità di ogni membro del Popolo di 
Dio» (cfr. nn. 42-45).

Nella logica della comunione il Papa colloca alcune esigenze essenziali per la Chiesa 
del nostro tempo, come la pastorale delle vocazioni - con la valorizzazione dei molteplici 
doni dello Spirito - e quella della famiglia, e come lo stesso impegno ecumenico, conside­
rato così come necessità intrinseca della comunione ecclesiale, che ha «il suo fondamento 
ultimo in Cristo, nel quale la Chiesa non è divisa» (n. 48).

Anche riguardo all’impegno di un amore operoso e concreto verso ogni essere umano 
la Lettera opera una felice sintesi, che unisce la solidarietà e la fraterna condivisione e acco­
glienza nelle comunità cristiane nei confronti di tutti coloro che soffrono delle antiche e 
nuove povertà, la promozione della pace e la salvaguardia del creato alla coraggiosa solle­
citudine per la vita di tutti gli esseri umani, dal concepimento fino al naturale tramonto, non­
ché alla pubblica rivendicazione del legame che deve essere sempre mantenuto tra le nuove 
potenzialità della scienza e della tecnica, specialmente nell’ambito delle biotecnologie, e le 
esigenze fondamentali dell’etica. Sono in gioco infatti, in tutti questi casi, quel medesimo 
amore del prossimo e quella medesima opzione preferenziale per i poveri che costituiscono 
un’autentica «pagina di cristologia» (cfr. Mt 25,35-36), sulla quale, «non meno che sul ver­
sante dell’ortodossia, la Chiesa misura la sua fedeltà di Sposa di Cristo» (n. 49).

Lo sbocco verso il quale si muove tutta la dinamica della Novo Millennio ineunte è 
chiaramente quello dell’evangelizzazione e della missione. Il Papa ribadisce in termini 
appassionati il suo appello alla nuova evangelizzazione e ad una nuova missionarietà, «che 
non potrà essere demandata ad una porzione di “specialisti”, ma dovrà coinvolgere la 
responsabilità di tutti i membri del Popolo di Dio» ed essere vissuta «quale impegno quo­
tidiano delle comunità e dei gruppi cristiani», cercando di rispondere sempre meglio all’e­
sigenza di inculturazione della fede, nella totale fedeltà all’annuncio evangelico e alla tra­
dizione ecclesiale (cfr. n. 40). Nella medesima ottica vengono evidenziate la connessione 
e la complementarietà tra la missio ad gentes e il dialogo inter-religioso: dobbiamo pro­
porre a tutti il dono delia rivelazione del Dio-Amore e questo annuncio non può essere, 
come ha sottolineato la Dichiarazione Dominus lesus, «oggetto di una sorta di trattativa 
dialogica»; nello stesso tempo dobbiamo sempre rimanere «intimamente disposti all’a­
scolto», perché il mistero della salvezza è inesauribilmente ricco di dimensioni e di impli­
cazioni e perché lo Spirito di Dio «soffia dove vuole» (Gv 3,8) e quindi la Chiesa sempre 
riceve ed apprende daH’esperienza umana universale, pur segnata da tante contraddizioni 
(cfr. nn. 55-56).

Così il Papa può ben a ragione terminare la sua Lettera richiamandosi al Concilio Vati­
cano II, «la grande grazia di cui la Chiesa ha beneficiato nel secolo XX». I suoi testi, man 
mano che passano gli anni, «non perdono il loro valore e il loro smalto»; letti ed assimilati 
come qualificati e normativi, all’interno della tradizione della Chiesa, essi ci offrono «una 
sicura bussola per orientarci nel cammino del secolo che si apre» (n. 57).

Cari Confratelli, da questa Lettera Apostolica riceviamo dunque un aiuto prezioso per 
orientare tutta la vita e la missione delle nostre Chiese verso quel che è davvero importante 
ed essenziale, mettendo a frutto la grazia dell’Anno Santo e ricavandone gli impulsi per 
affrontare il cammino che ci attende con autentico atteggiamento di fede e slancio apostoli­
co. Pur nelle diversità che derivano dal non essere focalizzata ad un evento determinato, 
come è stato il Giubileo, ma dal doversi invece misurare con una prospettiva assai più 
ampia, su) piano sia temporale sia pastorale, è forte dunque l’auspicio che la Novo Millen­
nio ineunte possa svolgere per il futuro un ruolo di promozione, stimolo e raccordo analogo 
a quello che la Tertio Millennio adveniente ha mirabilmente adempiuto, per ciascuna comu­
nità cristiana e per la Chiesa universale. Per parte nostra, nella stesura degli Orientamenti



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 71

pastorali del prossimo decennio per la Chiesa in Italia - alla quale lavoreremo anche in que­
sta sessione del Consiglio Permanente - potremo fare pienamente tesoro di questa nuova 
Lettera Apostolica, che domanda essa stessa di essere tradotta «in orientamenti pastorali 
adatti alle condizioni di ciascuna comunità» (n. 29): quanto finora abbiamo maturato nel 
lavoro di preparazione e stesura già si muove del resto in una linea di profonda sintonia con 
ciò che adesso riceviamo dalle mani del Santo Padre.

3. Lungo tutto l’arco del suo svolgimento il Giubileo è stato seguito con grande atten­
zione dai mezzi di comunicazione sociale ed alla sua conclusione sono stati numerosi i ten­
tativi di una sua valutazione complessiva. Molto utile ed importante si è mostrato anzitutto 
il ruolo della televisione, che ha permesso a tutti - almeno in Italia - di seguire, per lo più 
in diretta, gli appuntamenti di maggiore significato.

Tra coloro che hanno proposto delle analisi e dei giudizi di valore i pareri sono stati, 
come normale e prevedibile, assai diversificati. Parecchi sono stati gli apprezzamenti, tal­
volta assai partecipi e motivati, mentre molte critiche o denunce di pericoli hanno trovato, 
anche tra i giornalisti e gli opinionisti non “di parte cattolica”, risposte e chiarificazioni pun­
tuali. In questa sede vorrei quindi limitarmi a poche riflessioni, di ordine piuttosto genera­
le. Riprendo la prima dall’omelia del Papa alla Messa di chiusura della Porta Santa: nel sen­
timento di gioia per il grande dono di questo Giubileo non vi è alcun “vuoto trionfalismo”, 
tentazione estranea ad un anno che è stato intensamente penitenziale e segnato dalla richie­
sta di perdono. Confondere con il trionfalismo l’affermazione chiara della verità cristiana e 
del ruolo decisivo di Gesù Cristo per la salvezza del genere umano significherebbe ridurre 
a trionfalismo la missione e l’essenza stessa della Chiesa.

Vi sono poi le preoccupazioni di chi teme che, anche nella celebrazione del Giubileo, la 
Chiesa non abbia dato rilievo adeguato a ciò che costituisce la sostanza della fede cristiana 
e si sia impegnata piuttosto a difendere proprie posizioni etiche, o addirittura a perseguire 
malcelate finalità politiche. In realtà tutta la dinamica e la capacità di attrazione dell’Anno 
Santo sono scaturite proprio dalla schietta esperienza di fede, preghiera, amore, conversio­
ne che esso ha sempre di nuovo proposto e consentito ad ogni genere di persone, mentre 
sarebbe stato ben strano che nel corso del Giubileo la Chiesa avesse dovuto sospendere il 
suo insegnamento morale, in rapporto ai problemi concreti che anche in questo spazio di 
tempo non hanno mancato di porsi.

Senza indulgere a errate generalizzazioni, l’impressione che ho ricavato dalla lettura di 
alcuni interventi va nel senso della conferma di quel distacco dell'attuale “cultura pubblica” 
dalla vita e dagli interessi reali delle persone e delle comunità che è stata denunciata e ana­
lizzata nel recentissimo volume “Il Progetto Culturale della Chiesa italiana e l'idea di cul­
tura", frutto di un Convegno di studio della Facoltà Teologica dell'Italia Settentrionale. 
Mentre coloro che hanno effettivamente preso parte al Giubileo - persone delle più diverse 
provenienze e condizioni esistenziali, culturali e sociali - hanno cercato e trovato un’espe­
rienza di fede e di Chiesa, alcuni commentatori non sono riusciti a leggere quanto accadeva 
se non sostituendo alla sua sostanza umana e spirituale interpretazioni di altro genere, per lo 
più riconducibili a dibattiti ideologici o a presunte ricerche e ambizioni di potere da parte 
della Chiesa. Mi spiace se questa osservazione può suonare troppo polemica: in realtà essa 
nasce piuttosto dalla preoccupazione che i limiti della nostra attuale “cultura pubblica" fini­
scano per incidere negativamente sulle coscienze delle persone, che da essa non possono 
prescindere per esprimere compiutamente se stesse. Ne risulta, in positivo, una sfida che di 
per sé riguarda tutti e va per certi aspetti ai di là delle diverse convinzioni e appartenenze: 
la sfida cioè di radicare più autenticamente la “cultura pubblica" nelle effettive esperienze, 
attese e preoccupazioni della gente, dando così alla stessa "cultura pubblica" nuova vitalità 
e attendibilità. Ogni passo in questa direzione sarebbe un vero servizio ai bene delle perso­
ne e della nostra società.



72 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

4. Dopo il Giubileo continua naturalmente il nostro ordinario impegno pastorale, mai 
venuto meno. Appuntamenti particolarmente felici, proprio in questi giorni, sono la Giorna­
ta per l’approfondimento e lo sviluppo del dialogo tra cattolici ed ebrei, celebrata mercoledì 
scorso sul tema «Àbramo ebbe fede in Dio» (Gen 15,5-6), e la Settimana di preghiera per l’u­
nità dei cristiani, incentrata sulla parola del Signore «lo sono la via, la verità e la vita» (Gv 
14,1-6), che si concluderà giovedì con la celebrazione ecumenica nella Basilica di San Paolo 
presieduta dal Santo Padre. Confidiamo vivamente che anche in Italia, dopo le incompren­
sioni sorte in rapporto al Giubileo, il cammino ecumenico possa prendere rinnovato vigore, 
secondo il desiderio espresso anche dai fratelli di altre Chiese e Confessioni cristiane.

La situazione politica italiana appare sempre più condizionata dall’avvicinarsi della sca­
denza elettorale. Diventa al contempo più forte l’auspicio di un dibattito serio e anche ser­
rato sui contenuti, che eviti invece le polemiche fine a se stesse e le reciproche delegittima­
zioni. Rimane intatta, in ogni caso, l’esigenza di arrivare ad affrontare quelle questioni di 
maggior rilievo, istituzionale, sociale ed economico, dalla cui ponderata e realistica solu­
zione dipendono in buona misura le possibilità e gli orientamenti dello sviluppo del nostro 
Paese: anche per questo il passaggio elettorale non deve essere vissuto in modo tale da lace­
rare troppo profondamente il tessuto della convivenza civile.

Si registrano da qualche tempo dei miglioramenti nell’ambito dell’economia e anche 
dell’occupazione, mentre si è aperta una nuova fase del dibattito riguardo alle condizioni 
alle quali dei lavoratori potrebbero trasferirsi dal Mezzogiorno alle aree più industrializza­
te, o invece - più opportunamente - le imprese stesse potrebbero dislocare maggiormente 
nel Sud le attività produttive. Rimane presente, tuttavia, una specie di incertezza di fondo, 
legata sia alla nostra situazione complessiva sia all’evolversi del contesto economico inter­
nazionale. al quale l'Italia è intimamente legata.

Continua ad essere acuto e fortemente avvertito dalla popolazione il problema della sicu­
rezza dei cittadini, mentre negli ultimi mesi abbiamo dovuto purtroppo registrare anche qual­
che attentato dinamitardo, sia pure senza conseguenze gravi, e una certa ripresa dell’allarme 
per il terrorismo. Le relazioni sulle condizioni della giustizia, all’apertura dell’Anno Giudi­
ziario, hanno ancora una volta messo in evidenza alcuni motivi di disagio, da ricondurre in 
particolare alle difficoltà delle procedure processuali. Sono certamente molteplici i fattori che 
entrano in gioco nel vasto campo non solo della sicurezza ma più in generale della costru­
zione di rapporti il più possibile corretti tra le persone, le aggregazioni sociali, le istituzioni: 
come cristiani siamo chiamati a dare anzitutto il contributo di uno stile di comportamenti 
caratterizzato dall’onestà e dall’impegno sincero per il bene comune. Non posso non ricor­
dare qui un fatto che tutti noi, cari Confratelli, abbiamo appreso con gioia: l’assoluzione piena 
del Cardinale Michele Giordano dalle accuse di gravissimi reati formulate nei suoi confron­
ti. La sua innocenza, della quale erano stati certi fin dall’inizio della vicenda coloro che io 
conoscono di persona, è stata ora anche giudizialmente riconosciuta, ad almeno parziale ripa­
razione dell'offesa e del danno morale subiti da lui e dalla comunità cristiana.

Le problematiche attinenti alla salute e alla malattia sono un altro dei temi che giusta­
mente stanno più a cuore alla generalità della popolazione e che richiedono un impegno 
tenace di molteplici soggetti, al quale anche la Chiesa intende dare tutto il proprio contribu­
to, anzitutto sul piano dell’assistenza spirituale agli ammalati ma anche su quelli degli isti­
tuti sanitari cattolici e dei servizi di volontariato, oltre alla proposta costante di principi e 
criteri morali affinché tutto l’esercizio della medicina abbia il proprio punto di riferimento 
nel rispetto e nella promozione del bene integrale della persona umana. La Conferenza 
nazionale per la salute mentale, che ha avuto luogo in questo mese di gennaio, mentre ha 
messo in luce quanto siano diffusi le patologie e i disturbi di questo tipo, ha ancora una volta 
evidenziato come siano inadeguate, rispetto alle esigenze primarie e spesso elementari di 
questi ammalati e delle loro famiglie, sia le prestazioni effettive dell’apparato sanitario sia 
le stesse attuali normative.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 13

5. Le questioni che si riferiscono alla vita e alla famiglia, alle biotecnologie e alla bioe­
tica come ai mutamenti del costume e delle legislazioni, occupano sempre più un posto di 
grandissimo rilievo nel confronto culturale e politico, in Italia, come in Europa ed in gene­
re nell’intera area “occidentale".

Anche in questi mesi molte cose sono avvenute che esigono la più seria riflessione. Già 
ho avuto modo di esprimermi, ad esempio, sulla messa in vendita in Italia a fine ottobre 
della cosiddetta “pillola del giorno dopo”, i cui effetti abortivi e non semplicemente con­
traccettivi non possono essere negati semplicemente cambiando il significato delle parole e 
limitando la gravidanza, e quindi la possibilità di abortire, al periodo successivo all’annida- 
mento del concepito nell’utero della madre: rimane certo infatti che l'effetto di questa pil­
lola è la morte del nuovo essere umano già concepito, che per continuare a vivere e svilup­
parsi ha appunto assoluto bisogno di potersi annidare nell’utero.

Allargando lo sguardo all’Europa, osserviamo purtroppo come, in materia di unioni 
diverse dall’autentico matrimonio, il Parlamento tedesco abbia definitivamente approvato, 
il 10 novembre scorso, una legge che istituisce le cosiddette “unioni registrate" anche tra 
persone del medesimo sesso, sostanzialmente assai simili al matrimonio: la Chiesa cattoli­
ca in Germania, particolarmente attraverso il Presidente della Conferenza Episcopale, Mons. 
Karl Lehmann, ha reagito con massima energia, denunciando «la promozione e il sostegno 
mirato dello stile di vita omosessuale» e sottolineando il contrasto con la Legge Fondamen­
tale della Repubblica Federale di Germania. Poco dopo, il 19 dicembre, il Senato olandese 
approvava in via definitiva una legge ancora più estrema, che consente veri e propri matri­
moni tra persone dello stesso sesso ed anche l’adozione, con l'unico limite che possono 
essere adottati solo bambini olandesi. Il 28 novembre, inoltre, la Camera olandese ha vota­
to a favore della legalizzazione dell’eutanasia. Molto netta anche qui l’opposizione della 
Chiesa, espressa in particolare dal Card. Adrian Simonis.

In effetti queste ed altre vicende degli ultimi anni obbligano a constatare come in non 
poche parti dell'Europa sembrino oggi prevalere orientamenti sempre più lontani da un’an­
tropologia e da un’etica che tengano davvero conto del carattere inviolabile dell’essere 
umano e dell’indole specifica della famiglia, come società naturale fondata sul matrimonio. 
Ciò va di pari passo con le difficoltà, registratesi in sede di Unione Europea, a riconoscere 
il contributo del cristianesimo alla nostra comune civiltà e richiede da parte della comunità 
ecclesiale «uno sforzo grande — come ha scritto il Papa nella Novo Millennio ineunte (n. 51 ) 
- per spiegare adeguatamente i motivi della posizione della Chiesa, sottolineando soprattut­
to che non si tratta di imporre ai non credenti una prospettiva di fede, ma di interpretare e 
difendere i valori radicati nella natura stessa dell’essere umano». Il Papa aggiunge che «la 
carità si farà allora necessariamente servizio alla cultura, alla politica, all economia, alla 
famiglia, perché dappertutto vengano rispettati i principi fondamentali dai quali dipende il 
destino dell’essere umano e il futuro della civiltà»; precisa inoltre (n. 52) che tutto questo 
«dovrà essere realizzato con uno stile specificamente cristiano», soprattutto ad opera dei 
laici e rispettando l’autonomia e le competenze della società civile.

Per parte mia vorrei sottolineare come, in rapporto al contesto europeo - e senza atte­
nuare per nulla il nostro impegno per l’edificazione della "casa comune europea -, non dob­
biamo avere remore o timori neH’affermare quei valori che sono particolarmente radicati nel 
nostro Paese. Noterei inoltre, in dialogo con qualche acuto osservatore, che la Chiesa è lon­
tana dal desiderare di ergersi come unica sostenitrice di una prospettiva antropologica ed etica 
che sia incentrata sulla persona ma che non rinunci a includere l’ambito della famiglia e quel­
lo della comunità, né concepisca l'apertura agli sviluppi attuali come alternativa alla conser­
vazione e valorizzazione delle nostre radici storiche e culturali. Constatiamo del resto con 
piacere che anche altre voci - non numerose, forse, ma capaci di esprimere valide e profon­
de motivazioni - a partire dai propri punti di vista propongono e sostengono orientamenti 
spesso non dissimili dai nostri sulle grandi questioni che in questo frangente storico interpel-



74 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

lano ogni coscienza responsabile. È poi da apprezzare vivamente il ruolo che il quotidiano 
“Avvenire" ed altri mezzi di comunicazione di ispirazione cristiana svolgono con assiduità e 
ricchezza di idee per far percepire le ragioni e il significato della nostra visione antropologi­
ca ed etica, avvalendosi della preziosa collaborazione di intellettuali cattolici e “laici”.

Nella medesima linea si colloca l’attenzione della Chiesa alle tematiche dell’educazio­
ne e quindi della scuola, oltre che a ciò che viene proposto a tutti, compresi i bambini e i 
ragazzi, attraverso i mezzi di comunicazione e soprattutto la televisione, dove purtroppo 
sempre più spesso si dà largo spazio a programmi vuoti di ogni autentico significato e facen­
ti leva sugli istinti e le curiosità più volgari. Altro problema delicatissimo, in rapporto non 
solo alla salute ma alla formazione delle persone, è quello della droga, a proposito del quale 
rincresce di dover constatare come persone investite di pubbliche responsabilità si esprima­
no in termini tali da consentire, quantomeno, interpretazioni “permissiviste” che certo non 
aiutano a sviluppare col necessario vigore quell’opera anzitutto educativa e preventiva, oltre 
che di autentico ricupero delle vittime della droga, che è un preciso dovere dello Stato come 
dell’intera società civile.

Cari Confratelli, nell’autunno prossimo ricorre il XX anniversario della pubblicazione 
dell’Esortazione Apostolica Familiaris consortio: può essere una felice occasione per ripro­
porre e rilanciare, contestualizzandole alla nostra attuale situazione, le ricchezze dell’inse­
gnamento morale e degli indirizzi pastorali e socio-culturali in essa contenuti. Sulla fami­
glia e sulle grandi tematiche ad essa collegate sappiamo infatti che si giocano buona parte 
degli sviluppi futuri tanto della società come della stessa Chiesa.

6. Il Messaggio del Santo Padre per la Giornata Mondiale della Pace, dedicato al “Dia­
logo tra le culture per una civiltà dell'amore e della pace", ha portato luce su problemati­
che universali ma che riguardano ormai da vicino anche il nostro Paese. Il Papa ha riaffer­
mato sia il valore e la funzione delle varie identità culturali e nazionali sia l’unità e la con­
tinuità della famiglia umana, che può far riferimento a valori universali perché radicati nella 
comune natura. La via per comporre questa unità con le diversità è dunque quella del rispet­
to reciproco e del dialogo tra le culture, che non devono né concepirsi come autosufficienti 
ed antagoniste né cedere ad una rischiosa omologazione. In rapporto al fenomeno delle 
migrazioni, il Papa sottolinea la complessità e difficoltà del problema, ma indica con chia­
rezza alcuni fondamentali principi etici, a cominciare da quello «secondo cui gli immigrati 
vanno sempre trattati con il rispetto dovuto alla dignità di ciascuna persona umana»: va dun­
que sviluppata una cultura dell’accoglienza, che non ceda però al l’indifferentismo circa i 
valori e che non trascuri l’equilibrio e la “fisionomia culturale” di un determinato territorio, 
che generalmente si connettono all’esperienza della propria Nazione e al senso della patria; 
ma la condizione prima perché tale fisionomia possa permanere è la vitalità intrinseca di 
quella determinata cultura, e non l’ingiusto divieto fatto ad altri di proporre le proprie istan­
ze culturali, quando non siano in antitesi con valori etici universali.

Nel discorso del 13 gennaio al Corpo Diplomatico il Santo Padre ha richiamato, insie­
me agli accordi di pace realizzati tra alcuni Paesi, come l’Etiopia e l’Eritrea, le molte e gravi 
situazioni di conflitto, in particolare quella che travaglia e insanguina la Terra Santa e quel­
le purtroppo numerose che riducono allo stremo molte popolazioni africane. A questo pro­
posito è doveroso fare commossa memoria dei quattro missionari italiani, tra cui due reli­
giose, che sono stati uccisi in Africa nel solo mese di ottobre.

Ma il Papa nel suo discorso ha ricordato con forza anche le pesanti ingiustizie sociali, 
che affliggono ad esempio alcune aree dell'America del Sud, e soprattutto, di fronte al 
diffondersi di leggi e modelli culturali che violano il diritto alla vita e che tendono a ridur­
re l’uomo a ciò che egli è capace di fare o di produrre, ha lanciato un appello che va alle 
radici: «Sì, in questo inizio di Millennio, salviamo l’uomo! Salviamolo tutti insieme». Ed ha 
ribadito ai governanti «la determinazione della Chiesa Cattolica a difendere l’uomo, la sua



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 75

dignità, i suoi diritti e la sua dimensione trascendente», che del nostro essere è parte costi­
tutiva. Così, in concreto, «il dramma vissuto dalla comunità cristiana in Indonesia o le 
patenti discriminazioni di cui sono vittime ancor oggi altre comunità di credenti, cristiani o 
meno, in certi Paesi di obbedienza marxista o islamica, chiamano ad una vigilanza ed a una 
solidarietà senza incrinature». Educare e formare a questa vigilanza e solidarietà i nostri 
fedeli rientra certamente nel nostro compito di Pastori.

Nel mondo in cui per molti aspetti diventiamo tutti sempre più vicini non sono rare pur­
troppo anche le grandi calamità naturali. Di fronte al sisma che ha colpito pochi giorni fa 
l’America Centrale, facendo migliaia di vittime e ingenti danni in particolare nel Salvador, 
abbiamo sentito il dovere di dare subito un primo segno di solidarietà, con uno stanziamen­
to dai fondi 8 per mille per i provvedimenti di urgenza. Chiediamo ai fedeli e ad ogni per­
sona di buona volontà di partecipare alla sottoscrizione indetta dalla Caritas e di essere vici­
ni ai defunti e a tutti coloro che soffrono mediante la preghiera.

Cari Confratelli, vi ringrazio per avermi ascoltato e per quello che vorrete osservare e 
proporre. Invochiamo su queste giornate di lavoro comune la benedizione del Signore, attra­
verso l’intercessione di Maria Santissima, del suo sposo Giuseppe e dei Santi e delle Sante 
venerati nelle nostre Chiese.

2. COMUNICATO DEI LAVORI

1. Le consegne dell’Anno Giubilare
Nel corso del Consiglio Episcopale Permanente, svoltosi a Roma dal 22 al 25 gennaio, 

molti sono stati i richiami alla straordinaria esperienza giubilare che ha segnato il cammino 
di tutta la Chiesa.

Il Card. Camillo Ruini, Presidente della C.E.I., nella sua prolusione, dopo aver indiriz­
zato a Giovanni Paolo II espressioni di ringraziamento «per tutto ciò che il Papa è stato e ha 
significato nello svolgimento di questo Giubileo», ha voluto accennare ad alcune consegne 
importanti per il cammino futuro, soprattutto in riferimento alla stesura degli Orientamenti 
pastorali della Chiesa italiana per il prossimo decennio.

«Quanto è avvenuto a Roma ha trovato puntuale riscontro nelle singole Chiese locali - 
sottolineava il Card. Presidente - dove l’Anno Santo è stato una robusta esperienza di risco­
perta delle radici profonde della fede cristiana e delle sue capacità di interpellare pure oggi 
il nostro popolo, anche al di là delle persone normalmente inserite nella vita delle comunità 
ecclesiali». Il Giubileo ha lasciato intravedere il desiderio di un rinnovato rapporto con Dio 
e di un coinvolgimento ecclesiale di tante persone che non sempre vengono raggiunte dalla 
pastorale ordinaria; come anche ha indicato la strada di un più puntuale e proficuo incontro 
con la vita reale della gente nei vari ambiti in cui questa si svolge.

È stato, inoltre, messo in rilievo il ruolo che la diocesi di Roma e tutta la Chiesa italia­
na hanno svolto nel corso del Giubileo, in rapporto alle Chiese sorelle d’Europa e del 
mondo. Sono state apprezzate l’accoglienza generosa, il genuino spirito di fede, la fraternità 
ecclesiale. È emersa l’urgenza di una testimonianza e di uno spirito di servizio che possa 
contribuire all’evangelizzazione e inculturazione della fede in questo mondo soggetto a con­
tinue e spesso imprevedibili trasformazioni.



76 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

L’esperienza giubilare, in definitiva, ha rafforzato la convinzione di una conversione 
pastorale quale «costante atteggiamento missionario che può nascere solo da un più profon­
do inserimento in Gesù Cristo e che richiede comunità ecclesiali accoglienti perché plasmate 
dalla sequela del Signore e capaci di ascoltare e interpellare le persone concrete, con la loro 
cultura e mentalità, domande, ansie, attese».

In relazione all’Anno Santo è stato ricordato, inoltre, il ruolo fondamentale dei mezzi di 
comunicazione sociale, specie la televisione, che ha permesso a tanti di seguire - almeno in 
Italia - gli eventi più importanti del cammino giubilare. Contrariamente a quanto affermato 
da chi ha voluto chiosare questo Anno straordinario come manifestazione di “vuoto trionfa­
lismo”, il Giubileo si è snodato con intensità penitenziale, ed è stato segnato dalla sincera 
richiesta di perdono personale e comunitaria.

2. La Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte

Per uno sguardo complessivo dell’Anno Giubilare e per le indicazioni che da questo 
evento si possono trarre, è stata rilevante la riflessione sulla Lettera Apostolica Novo Mil­
lennio ineunte che il Papa ha firmato al termine della celebrazione di chiusura della Porta 
Santa. Gli indirizzi spirituali e pastorali in essa contenuti trovano vivo apprezzamento nei 
lavori del Consiglio Permanente e se ne coglie il nucleo portante nell’invito alla contem­
plazione del volto di Cristo: è Lui che ci viene riconsegnato dall’esperienza giubilare, è sem­
pre Lui il programma che impegna nel nuovo Millennio.

La santità da proporre a tutti i credenti, la centralità della preghiera, l’ascolto della Paro­
la di Dio, l’importanza dell’Eucaristia domenicale e del sacramento della Riconciliazione: 
sono le priorità essenziali di una comunità viva. Viene ribadito, inoltre, che il criterio attor­
no a cui la comunità si riconosce nel suo essere e nel suo progettare, è la carità-, dimensio­
ne che permette di cogliere e armonizzare le diverse istanze, prime fra tutte quella della 
comunione tra credenti e dell’amore operoso e concreto verso ogni essere umano. In questa 
logica della comunione sono da collocare alcune irrinunciabili attenzioni come la pastorale 
delle vocazioni e quella della famiglia, l’impegno ecumenico come “necessità intrinseca” di 
chi dà la sua adesione a Cristo, nel quale la Chiesa non è divisa.

La Lettera Apostolica appare particolarmente appropriata all’attuale cammino della 
Chiesa in Italia, laddove lo stesso Giovanni Paolo II rinnova il suo appello alla nuova evan­
gelizzazione e ad una nuova missionarietà: un impegno di tutti, nella fedeltà all’annuncio 
evangelico e alla tradizione ecclesiale, nell’apertura all’ascolto e al dialogo inter-religioso.

Nella parte finale, quasi come una consegna progettuale, l’accento è posto sul Concilio 
Vaticano II, i cui testi offrono una sicura bussola di orientamento per il secolo che si apre.

3. Gli Orientamenti pastorali per il nuovo decennio
Alle linee portanti della Lettera Apostolica si armonizzano pienamente gli Orientamen­

ti pastorali della C.E.I. per il prossimo decennio che sono in elaborazione. S.E. Mons. Corti, 
Vice Presidente della C.E.I., presentando la seconda bozza, redatta secondo i suggerimenti 
e le osservazioni che gli sono pervenute in questi mesi, ne ha evidenziato i tratti comuni con 
il testo del Santo Padre. Al centro è posto il mistero dell’Incarnazione, quasi un invito a 
lasciarsi nuovamente stupire e afferrare da Cristo per esserne ogni giorno imitatori fedeli. 
Vengono poi prese in considerazione alcune questioni che esprimono aspetti essenziali del­
l’unica domanda globale sull’uomo (i temi della libertà, della verità, della speranza, dell’a­
pertura religiosa, della solidarietà) con l’intento di offrire una rilettura del mutamento antro­
pologico in atto nella società. Da tale mutamento scaturiscono i compiti e le responsabilità 
dei fedeli laici: unità tra Vangelo e vita; formazione per una presenza coerente; essere testi-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 77

moni della trascendenza e dell’incarnazione. Seguono poi alcune piste di impegno pastora­
le: il legame stretto tra Parola di Dio ed Eucaristia in rapporto alla missione; il ruolo cen­
trale della Parrocchia per l’evangelizzazione; l’impegno di educare alla comunione e alla 
missione attraverso un sapiente discernimento personale e comunitario; l’attenzione alla 
famiglia e ai giovani.

Circa la stesura del testo che dovrà essere presentato alla prossima Assemblea Genera­
le di maggio, la forte sintonia tra la bozza degli Orientamenti e la Lettera Apostolica ha fatto 
maturare tra i Vescovi la scelta di un documento breve che, mettendo più chiaramente al cen­
tro la “missionarietà” quale dimensione essenziale e quotidiana di ogni credente e di ogni 
comunità ecclesiale, sappia descrivere i problemi e le necessità dell’oggi e possa tracciare 
alcune precise linee di impegno pastorale.

4. Revisione della traduzione della Bibbia
Un momento importante del Consiglio Permanente è stato l’aggiomamento sul lavoro 

di revisione della “Versione italiana della Bibbia per l’uso liturgico”. Il Card. Dionigi Tetta- 
manzi, Coordinatore del Comitato ristretto, ha comunicato che sta per essere completata la 
revisione di tutti i libri biblici; si spera nei prossimi due o tre mesi di concludere le ultime 
verifiche testuali. È stata espressa gratitudine per il lavoro egregiamente compiuto da nume­
rosi biblisti, da esperti liturgisti e italianisti, nel corso di questi anni. Si è stabilito di editare 
i testi della nuova versione direttamente insieme alla pubblicazione dei libri liturgici. Il Con­
siglio ha prima esaminato alcune proposte di modifica di alcuni testi usati nella liturgia e 
alcune proposte relative alla modalità di edizione dei libri di Ester e del Siracide, che pre­
sentano particolari problematiche testuali.

5. L attenzione ai problemi del Paese
La bozza degli Orientamenti pastorali e la Prolusione del Card. Presidente, hanno offer­

to l’occasione di manifestare la preoccupazione per alcune problematiche presenti nella 
società civile italiana e nel panorama europeo.

In primis, l’emergere di una cultura pubblica, distaccata dalla vita e dagli interessi 
reali delle persone e delle comunità, così come è stato denunciato e analizzato nel recen­
tissimo volume "Il Progetto Culturale della Chiesa italiana e l’idea di cultura", frutto di 
un Convegno di studio della Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale. Emblematica, a 
questo proposito, è stata la lettura di chi dell’evento giubilare non è riuscito a cogliere il 
significato più profondo, impegnato com’era in interpretazioni ideologiche tese ad affer­
mare presunte ambizioni di potere da parte della Chiesa. Si è fatto anche cenno allo scadi­
mento di molti programmi televisivi, distanti da una logica di reale servizio alla persona e 
ai cittadini.

Particolare richiamo si è fatto, inoltre, al mondo politico affinché, mentre si avvicina la 
scadenza elettorale, sappia dare testimonianza di un dibattito serio e serrato sui contenuti, 
evitando le polemiche fini a se stesse e le reciproche delegittimazioni.

Il tema dell’economia e dell’occupazione ha riproposto il problema del divario tra Nord 
e Sud. Dal Consiglio Permanente giunge un invito a cambiare il modulo di investimento al 
Sud; non stile assistenziale ma collaborazione progettuale capace di mettere in risalto la tipi­
cità del territorio. A questo proposito si auspica il supporto delle strutture universitarie e un 
maggior investimento degli istituti bancari. Le singolari esperienze del “progetto Policoro” 
e dei gemellaggi tra Diocesi del Nord e del Sud portano con sé il riuscito incontro tra esi­
genze lavorative, evangelizzazione e formazione e il raccordo tra culture che, pur diverse, 
sanno esprimere rispetto e reciprocità.



78 Atti della Conferenza Episcopale italiana

Alcune sottolineature hanno riguardato i temi della sicurezza dei cittadini, della ripresa 
del terrorismo e della condizione della giustizia che, proprio in apertura dell’Anno Giudi­
ziario, è stata indicata come precaria, specie per i disagi dovuti alle difficoltà delle proce­
dure processuali. In questo contesto, è stato espresso al Card. Michele Giordano, Arci­
vescovo di Napoli, il più vivo compiacimento per l’esito giudiziario che, almeno in parte, 
ripara l’offesa e il danno morale subiti da lui e dalla comunità cristiana.

Si è fatto cenno alle problematiche attinenti la salute e la malattia: la Chiesa italiana darà 
ad esse la propria attenzione anche attraverso la Consulta nazionale per la Pastorale della 
Sanità, di cui, durante i lavori del Consiglio Permanente, è stato approvato il nuovo Rego­
lamento. I principali obiettivi da perseguire sono: promuovere l’assistenza spirituale agli 
ammalati, sostenere gli istituti sanitari cattolici, incoraggiare i servizi di volontariato, pro­
porre costantemente principi e criteri morali affinché tutto l’esercizio della medicina abbia 
il proprio punto di riferimento nel rispetto e nella promozione del bene integrale della per­
sona umana.

In questo solco si inseriscono le osservazioni sull’incidenza del confronto culturale e 
politico circa le questioni della vita, della famiglia e delle biotecnologie. Molte sono le 
vicende - ha ricordato il Card. Ruini - che obbligano a constatare il prevalere, in Italia come 
in non poche parti dell’Europa, di orientamenti sempre più lontani da un’antropologia e da 
un’etica che tengano davvero conto del carattere inviolabile dell’essere umano e dell’indo­
le specifica della famiglia, come società fondata sul matrimonio. Proprio in rapporto al con­
testo europeo, oltre al richiamo di quei valori che sono particolarmente radicati nel nostro 
Paese, è stato menzionato l’apporto alla costruzione della “casa comune” dei laici cristiani, 
capaci di proporre e testimoniare i valori fondamentali e imprescindibili, nel rispetto del­
l’autonomia e delle competenze della società civile.

6. L’adattamento de) Rito del matrimonio, il ventennale della Familiaris consortio,
la rete diocesana delle scuole cattoliche

È stata completata, da parte di S.E. Mons. Adriano Caprioli, Presidente della Commis­
sione Episcopale per la liturgia, la presentazione, già avviata nella riunione del Consiglio 
Permanente di Torino, dell’adattamento del Rito del matrimonio (Editio typica altera), 
tenendo conto anche delle osservazioni fatte in quella sede. Sono stati richiamati e confer­
mati i criteri ispiratori dell’adattamento: il significato specificamente cristiano del matrimo­
nio, la sua dimensione ecclesiale, la presenza dello Spirito, la gradualità del cammino di 
fede, la ministerialità degli sposi, la gioiosa semplicità della celebrazione. È stato illustrato 
l’arricchimento del lezionario quale percorso per una teologia e una spiritualità del ma­
trimonio.

È stata inoltre approvata la proposta della Commissione Episcopale per la famiglia e la 
vita, avanzata dal Presidente S.E. Mons. Dante Lafranconi, di una Giornata Nazionale delle 
famiglie italiane con il Santo Padre, in occasione del XX anniversario della Familiaris con­
sortio. Oltre a dare continuità al Giubileo delle famiglie, potrà essere occasione di verifica e 
di slancio per la pastorale familiare (specialmente attraverso la ripresa del Direttorio di pasto­
rale familiare pubblicato nel 1993) per far cogliere la famiglia cristiana come una «risorsa 
per la Chiesa e per la società». Nella preparazione della Giornata, si prevedono momenti dio­
cesani e regionali, per poi confluire in un raduno nazionale, nel mese di ottobre.

Una particolare attenzione è stata riservata alla scuola cattolica e ai centri di formazio­
ne professionale di ispirazione cristiana con l’intervento di S.E. Mons. Cesare Nosiglia, Pre­
sidente della Commissione Episcopale per l’educazione cattolica, la scuola e l’Università. 
Nel contesto della complessa fase di attuazione delle leggi concernenti la riforma scolasti­
ca, è stata indicata alle scuole cattoliche la necessità di una riorganizzazione della loro pre-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 79

senza nel territorio. L’attuazione di ciò potrebbe avvenire con l’elaborazione di un “proget­
to diocesano di scuola cattolica” che va costruito in collaborazione con le Congregazioni e 
gli Istituti religiosi presenti in diocesi, con le Federazioni delle scuole cattoliche, comprese 
le Federazioni dei centri di formazione professionale di ispirazione cristiana. 11 “progetto” 
dovrà puntare ai livelli di qualità e di specificità della proposta educativa della scuola cat­
tolica. Un simile progetto di coordinamento e la creazione di reti tra diverse istituzioni sco­
lastiche garantirebbero una migliore conservazione del patrimonio di strutture educative e 
scolastiche che la Chiesa in Italia possiede, aiutando a superare le inevitabili difficoltà di 
gestione e di adeguamento alle nuove disposizioni normative.

7. Norme procedurali e adempimenti giuridici
In conseguenza della costituzione delle nuove Commissioni Episcopali, S.E. Mons. 

Ennio Antonelli, Segretario Generale della C.E.I., ha illustrato le norme procedurali che ne 
regolano il funzionamento e il servizio. La distribuzione degli incarichi, l’impiego tempo­
raneo degli esperti, la programmazione delle riunioni, la progettazione di documenti e ini­
ziative, il rapporto con i Delegati e gli Incaricati regionali, i rapporti con i media: questi 
alcuni dei temi affrontati e discussi.

Particolare attenzione è stata posta alla definizione della procedura per l’approvazione 
di testi e traduzioni in materia liturgica. S.E. Mons. Attilio Nicora, delegato della Presiden­
za della C.E.I. per le questioni giuridiche, ha illustrato una proposta di revisione della moda­
lità di approvazione di tali testi in vista della richiesta alla Santa Sede della prescritta reco­
gnitio.

È stata approvata la proposta di modifica delle modalità di attuazione dell’assistenza 
integrativa in favore del Clero ed è stata illustrata la proposta delle tabelle parametriche per 
l’edilizia di culto relative all’anno 2001.

Il Consiglio Permanente ha inoltre approvato alcune indicazioni per la vita delle Cari­
tas diocesane formulate dalla Presidenza della Caritas italiana. Si intende così richiamare il 
carattere diocesano e pastorale delle Caritas impegnate principalmente ad animare, coordi­
nare, promuovere, formare alla carità e alla giustizia. Per la gestione di servizi si indica l’op­
portunità di costituire appositi enti di gestione o fondazioni.

8. Dichiarazione per il Servizio Civile
Di particolare attualità è l’approvazione di una dichiarazione a sostegno dell’esperienza 

del servizio civile. I Vescovi hanno espresso l’auspicio che lo Stato italiano possa formula­
re una adeguata normativa per la prosecuzione del servizio civile che rappresenta una occa­
sione importante di formazione dei giovani e di proposta educativa alla condivisione e alla 
solidarietà.

9. Nomine
Il Consiglio Permanente, nel quadro degli adempimenti demandati dallo Statuto, per 

quanto concerne elezioni di Vescovi membri degli Organi collegiali della C.E.I. oppure 
nomine o conferme degli Assistenti ecclesiastici e dei Responsabili degli Organismi a livel­
lo nazionale, ha proceduto alle seguenti nomine:

S.E. Mons. Andrea Bruno Mazzocato, Vescovo di Adria-Rovigo, eletto membro della 
Commissione Episcopale per i problemi sociali e il lavoro, la giustizia e la pace; S.E. Mons. 
Roberto Amadei, Vescovo di Bergamo, eletto membro della Presidenza della Caritas Italia­
na; S.E. Mons. Francesco Montenegro, Vescovo Ausiliare di Messina-Lipari-Santa Lucia del



80 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Mela, eletto membro della Presidenza della Caritas Italiana; S.E. Mons. Eduardo Davino, 
Vescovo di Palestrina, eletto Presidente del Collegio dei Revisori dei conti della C.E.I.

Mons. Carlo Mazza, della diocesi di Bergamo, confermato Direttore dell’Ufficio Nazio­
nale per il tempo libero, turismo e sport; Don Vittorio Nozza, della diocesi di Bergamo, 
nominato Direttore della Caritas Italiana; Mons. Gianni Ambrosio, dell’arcidiocesi di Ver­
celli, nominato Assistente Ecclesiastico Generale dcH’Università Cattolica del Sacro Cuore.

Mons. Domenico Calcagno, Economo della C.E.I., confermato Revisore dei conti della 
Caritas Italiana; Sig. Claudio Cecchini, della diocesi di Roma, confermato Revisore dei 
conti della Caritas Italiana; Rag. Carlo De Strabei, della diocesi di Roma, confermato Revi­
sore dei conti della Caritas Italiana.

Don Carlo Nanni, della Società Salesiana di S. Giovanni Bosco, confermato Consulen­
te Ecclesiastico dell’Unione Cattolica Italiana Insegnanti Medi; Mons. James Schianchi, 
della diocesi di Parma, confermato Assistente Ecclesiastico Nazionale del Movimento Rina­
scita Cristiana; Mons. Vittorio Peri, della diocesi di Assisi-Nocera Umbra-Gualdo Tadino, 
confermato Consulente Ecclesiastico Nazionale del Centro Sportivo Italiano; Dott. France­
sco Antonetti, della diocesi di Roma, nominato Presidente della Confederazione delle Con­
fraternite d’Italia.

Roma, 30 gennaio 2001

3. DICHIARAZIONE PER LA PROMOZIONE DEL SERVIZIO CIVILE

Essendo giunta a compimento la riforma della Leva militare, esprimiamo l’auspicio che, 
alla luce della modificata legislazione, lo Stato Italiano possa formulare una normativa ade­
guata per la prosecuzione del servizio civile che in questi anni ha rappresentato per molti 
giovani un tempo dedicato soprattutto ai poveri e agli emarginati, come pure un’occasione 
di proposta educativa aperta a ideali di pace e di giustizia. In non pochi casi questa espe­
rienza ha favorito impegni e scelte ulteriori di tipo vocazionale e/o professionale.

Adesso è importante che la pratica del servizio civile, in forme adeguate ai nuovi asset­
ti legislativi e tenendo conto della sensibilità sociale in evoluzione, sia rilanciata come per­
corso educativo per i giovani e come significativo contributo a iniziative e servizi utili alla 
comunità, in campi come quelli della salute, dell'assistenza agli anziani, agli emarginati, ai 
portatori di handicap, oltre che di altre necessità sociali.

In particolare, è da seguire con interesse una nuova proposta di servizio civile all'este- 
ro che, dopo adeguata preparazione dei giovani in Italia, viene svolta in Paesi particolar­
mente bisognosi di aiuto per il loro sviluppo o per superare situazioni conflitto.

Roma, 30 gennaio 200 1

Il Consiglio Episcopale Permanente



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 81

PRESIDENZA

Messaggio agli alunni e alle loro famiglie 
sull’insegnamento della religione cattolica

Annualmente la Presidenza della C.E.I., in occasione delle iscrizioni per l'anno scolastico, indiriz­
za un messaggio agli alunni e alle loro famiglie sull'Insegnamento della religione cattolica.
Con tale messaggio intende richiamare la responsabilità di tutta la comunità, docenti, genitori ed 
alunni, nei confronti della scuola, anche per quanto concerne la scelta di avvalersi o non avvaler­
si dell’insegnamento della religione cattolica.

Il termine per le iscrizioni all’anno scolastico 2001-2002, fissato per il 25 gennaio pros­
simo, è occasione per ribadire le responsabilità che tutti, docenti, genitori e studenti, hanno 
nei confronti della scuola, anche per quanto riguarda la scelta di avvalersi o meno dell’in­
segnamento della religione cattolica.

1. La scelta per l’insegnamento della religione cattolica deve trovare attenta la comu­
nità ecclesiale, consapevole dell’importanza della scuola e del suo compito di servizio edu­
cativo ad ogni persona, perché anche attraverso questa scelta viene costruita la proposta for­
mativa delle giovani generazioni. È un appuntamento che, sebbene consueto, assume un par­
ticolare significato per il fatto che il prossimo anno scolastico vedrà l’avvio della riforma 
dei cicli dell’istruzione.

La riforma dei cicli si presenta «finalizzata alla crescita e alla valorizzazione della per­
sona umana, nel rispetto dei ritmi dell’età evolutiva, delle differenze e dell'identità di cia­
scuno, nel quadro della cooperazione tra scuola e genitori». Non deve pertanto dimenticare 
l’originale apporto educativo che l’insegnamento della religione cattolica, nel rispetto delle 
scelte di ciascuno, può offrire a tutta la scuola e agli alunni delle diverse età.

2. Certo non da solo. Infatti, mentre è in atto una attenta riflessione dei Vescovi italia­
ni per predisporre, secondo la loro competenza, i nuovi programmi di religione cattolica, va 
richiesto che anche altre discipline sappiano adeguatamente assumere la dimensione reli­
giosa presente nella cultura di ogni popolo, e del popolo italiano in particolare. La religio­
ne, quella cattolica nel nostro contesto italiano ed europeo, come matrice di cultura e come 
esperienza di vita, nonché come fattore di socializzazione e di trasmissione di un patrimo­
nio storico, è capace di rispondere alle fondamentali domande di significato offrendo, insie­
me alla consapevolezza delle proprie radici, il rispetto di quelle altrui. Nel recente Mes­
saggio per la Giornata della Pace, il Papa ha richiamato a tutti la responsabilità dell’educa­
zione «per coniugare l’attenzione alla propria identità con la comprensione degli altri ed il 
rispetto della diversità».

Ciò che si deve temere è l’ignoranza religiosa da cui possono facilmente nascere inte­
gralismi e superficialità. Per questo abbiamo accolto con soddisfazione la recente decisione 
della giurisprudenza che ha affermato come l’in.segnamento della religione cattolica con­
corra, insieme con le altre discipline, alla valutazione dell’alunno nel nuovo esame di Stato.

3. Per questi motivi raccomandiamo a tutti voi, studenti e famiglie, l'adesione all'ora 
di religione. Rivolgiamo questo appello in modo particolare a voi studenti delle scuole supe-



82 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

riori, chiamati a decidere personalmente, con una delle prime espressioni della vostra 
responsabilità. Superate la facile tentazione del disimpegno.

Da parte nostra stiamo curando la preparazione di programmi che - sulla base della 
sperimentazione nazionale che ha coinvolto in modo diretto per due anni docenti, alunni, 
genitori e dirigenti scolastici - meglio assumano le vostre domande, per offrire risposte vere, 
non superficiali, ricche di valori spirituali e morali, in un fruttuoso confronto con le altre 
discipline.

Ai docenti di religione, ai quali esprimiamo viva gratitudine, assicuriamo il nostro 
impegno sui vari problemi che attendono una soluzione, in particolare per il loro stato giu­
ridico. Auspichiamo che si giunga ad una sollecita definizione dell’atteso provvedimento, 
purché non si esigano oggi dai docenti in servizio da molti anni titoli ingiustificati.

A tutti, docenti, famiglie e studenti, che ricordiamo al Signore con affetto, va il nostro 
incoraggiamento, certi che l’insegnamento della religione cattolica continuerà ad essere 
apprezzato quale contributo prezioso e irrinunciabile per accompagnare il cammino della 
persona verso la maturità e aiutarla a familiarizzarsi con valori e conoscenze che sono un 
patrimonio di fede e di civiltà per tutti.

Roma, 16 gennaio 2001

La Presidenza
della Conferenza Episcopale Italiana



Atii della Conferenza Episcopale Italiana 83

PRESIDENZA

Comunicato ufficiale

Circa il «Movimento impegno 
e testimonianza - Madre dell’Eucaristia»

Da diversi anni opera in Roma un gruppo denominato «Movimento impegno e testimo­
nianza - Madre dell'Eucaristia», animato da un sacerdote del Clero diocesano, don Claudio 
Gatti, e dalla presunta veggente Marisa Rossi. Scopo precipuo del Movimento è quello di 
diffondere asserite rivelazioni mariane alla Rossi, avvalorate da supposti fatti taumaturgici 
collegati con il culto eucaristico. 11 Movimento è presente anche fuori Roma ma in forme 
molto marginali.

Fin dal 1994 sono intervenuto vietando a don Gatti di celebrare l’Eucaristia e di pre­
senziare o presiedere a ogni atto di culto eucaristico e di culto pubblico in genere nell’ora­
torio ubicato presso la sede del Movimento.

Dopo successivi ammonimenti, risultati peraltro inefficaci, con decreto in data 6 marzo 
1998 (n. 251/98) ho ribadito il divieto, di cui sopra, avvertendo don Gatti che in caso di ulte­
riore inosservanza delle disposizioni impartite sarebbe incorso nella censura della sospen­
sione latae sententiae con la conseguente proibizione di porre atti connessi con la potestà di 
Ordine, ai sensi dei cann. 1334 §2, 1319 e 1331 § 1, 1°.

Contro il decreto don Gatti ha presentato ricorso alla Congregazione per il Clero. La 
medesima Congregazione, con decreto in data 4 luglio 1998 (n. 98001404):

- ha respinto il ricorso;
- ha confermato «la decisione deU’Em.mo Cardinale Vicario quanto al merito e quan­

to alla legittimità»;
- ha imposto al ricorrente di «ottemperare alle disposizioni che gli verranno impartite 

(...] recedendo dalla contumacia, dando segni di ravvedimento e di penitenza».
Avendo convocato don Gatti per dar seguito agli adempimenti richiesti dalla Congrega­

zione per il Clero, persistendo la sua contumacia aggravata dalla dichiarazione resa dal 
medesimo di «interrompere [...] qualsiasi rapporto e dialogo, finché non verranno ritirati i 
decreti promulgati contro di noi e che Dio ha dichiarato nulli, invalidi, illegittimi», con 
decreto in data 22 ottobre 1998 (n. 1263/98):

- ho intimato all’interessato copia del decreto della Congregazione per il Clero ai sensi 
del can. 56;

- ho dichiarato che egli era effettivamente incorso nella sospensione latae sententiae;
- ho imposto il divieto a porre atti connessi con la potestà di Ordine fino a nuova dispo­

sizione;
- ho fatto presente che l’inosservanza delle disposizioni comunicate è passibile di ulte­

riori sanzioni penali a norma del can. 1326 §1,1°;
- ho disposto la pubblicazione sulla "Rivista Diocesana di Roma" di una Nota di S.E. 

Mons. Cesare Nosiglia, Vicegerente di Roma, con la quale dare divulgazione al decreto al 
fine di tutelare il bene spirituale dei fedeli.

I provvedimenti penali tuttavia non hanno fermato l'attività di don Gatti, il quale, 
dichiaratosi frattanto «Vescovo ordinato da Dio - Vescovo dell’Eucaristia», ha aperto un sito



84 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

in Internet e ha cercato di diffondere il Movimento e le sue attività in altre Diocesi (Bolo­
gna, Chiavari, Vicenza), determinando immediati interventi dei rispettivi Vescovi, uno dei 
quali ha fatto proprie le sanzioni da me decise.

Del caso si è interessata recentemente anche la Congregazione per la Dottrina della 
Fede, la quale, «attesa la notevole pubblicità che il Rev. Gatti ha dato e continua a dare» alle 
presunte rivelazioni e ai supposti prodigi, ha ravvisato l’opportunità di «rendere noti i prov­
vedimenti adottati nei confronti del Rev. Claudio Gatti e del suo Movimento, in tutto il ter­
ritorio nazionale» attraverso un comunicato ufficiale della Conferenza Episcopale Italiana.

Tanto si rende noto per opportuna conoscenza e per l’adozione di eventuali provvedi­
menti a tutela del bene spirituale dei fedeli.

Roma, 12 gennaio 2001
* Camillo Card. Ruini

Presidente



Atti della
Conferenza Episcopale Piemontese

Messaggio dei Vescovi

Per un impegno dei cristiani nel mondo della scuola

A tutta la comunità cristiana

Fra i grandi problemi che il nostro impegno di cattolici è chiamato ad affrontare, sem­
pre più si impone oggi quello che riguarda il ruolo educativo e culturale della scuola e 
dell’Università.

Queste grandi e complesse istituzioni stanno vivendo, com’è noto, una riforma intesa a 
renderle più efficaci sotto vari profili: istruzione, formazione socio-culturale, interazione 
con le prospettive e le richieste del lavoro.

La Chiesa, da parte sua, ha sempre ritenuto scuola ed Università luoghi privilegiati della 
sua attenzione; si tratta di una tradizione secolare, ribadita nel Concilio Vaticano II, e con­
fermata con numerosi recenti documenti. Fondamentale in proposito è “Fare pastorale della 
scuola oggi in Italia" (C.E.I. 1990).

È evidente nell’attuale Magistero un senso di zelo e di inquietudine proporzionati alla 
situazione storica oggettiva. La C.E.I. ha affermato che «il pianeta Terra avrà un futuro» 
(Lettera “Per la scuola”, 1995) solo se affronteremo risolutamente le nostre responsabilità 
educative.

È dunque il momento di prendere del tutto coscienza della situazione e di agire conse­
guentemente. Noi desideriamo che nelle nostre comunità, a cominciare dalle parrocchie, in 
ciascuna delle quali sono presenti studenti, genitori e docenti, si suscitino interesse ed atten­
zione per la scuola, se ne diffondano le informazioni, e si mobilitino energie affinché il rap­
porto fra noi, scuola ed Università divenga partecipativo e ricco di spirito evangelizzatore.

Abbiamo tre buone ragioni per ciò:
- in primo luogo scuola e Università sono di grandissima importanza come tempi e luo­

ghi di aggregazione giovanile e offrono occasione preziosa di incontro con le nuove gene­
razioni;

- in secondo luogo abbiamo notato che nella elaborazione dei saperi essenziali vo­
luta dal Ministero della Pubblica Istruzione non s’è dato spazio per il sapere propriamente 
religioso;

- in terzo luogo è perché sentiamo viva la responsabilità a riguardo della cultura pro­
posta ai nostri bambini, ragazzi e giovani, soprattutto in rapporto ai valori predominanti, 
all’idea di uomo e alla visione della vita.

85



86 Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

Noi tutti non possiamo esimerci dal dovere categorico di essere pronti, attivi e signifi­
cativi davanti a questa sfida, perché qui si va realmente «alle radici del destino dell'uomo» 
(UNESCO 1973).

A voi genitori
A tutti voi genitori, in primo luogo, desideriamo rivolgerci. Intendiamo ripetervi che 

siete chiamati da Dio a evitare ogni latitanza educativa e ogni scoramento nella vostra mis­
sione, senza dimenticare che tale sommo dovere assume un rilievo specifico precisamente 
per ciò che riguarda la scuola.

La vostra presenza si rivela indispensabile. L’attuazione della legge dell’autonomia pre­
vede che voi collaboriate nella conduzione delle attività educative della scuola e dunque vi 
coinvolge in prima persona e vi favorisce.

A voi perciò chiediamo di prendere coscienza di tale responsabilità: siate gelosi attori 
delle vostre prerogative che sono veramente insostituibili. Si tratta di un doppio cammino: 
la partecipazione corresponsabile nelle modalità previste, e il contributo culturale in idee e 
valori. Su di voi fanno affidamento sia la Chiesa che la società civile.

A voi studenti
A tutti voi ragazzi e giovani che popolate la scuola e l’Università, desideriamo rivolge­

re un caldo e incoraggiante appello. La vita scolastica, insieme a molti pregi, offre fatiche e 
disagi, vi può dunque essere la tentazione di percorrere questo tempo della vita con il solo 
desiderio di uscirne presto con i titoli di studio che abilitano al lavoro.

Ma voi sapete che si è cristiani in ogni età e luogo: vi chiediamo dunque di vivere con 
intelligenza e libertà gli anni determinanti della scuola e dell’Università, impegnandovi con 
sano protagonismo e mai permettendo che vi strumentalizzino. Siate consapevoli che state 
lavorando per il futuro vostro e dell’intera società di domani e che siete sostenuti dalla forza 
di Gesù Cristo, l’uomo perfetto che vi dona il suo Spirito.

Vogliamo qui anche sottolineare lo stretto rapporto che corre fra i sacramenti della 
Iniziazione cristiana, in modo speciale la Confermazione, e l’impegno di una seria testimo­
nianza nella scuola. La catechesi è altra realtà rispetto all’ora di religione; ma la testimo­
nianza non può fermarsi sulla porta della chiesa, come accade a quelli di voi che proprio per­
ché frequentano la catechesi parrocchiale e sono magari catechisti o animatori, si ritengono 
esenti dall’avvalersi deH’insegnamento della religione cattolica a scuola!

Ai docenti
La promozione della vostra professionalità, a seguito dell’autonomia e in prospettiva 

del riordino dei cicli, sta impegnandovi tutti a esprimere il meglio delle vostre risorse e qua­
lità, al fine di progettare ed attuare in misura ottimale i cambiamenti a favore degli allievi.

Questo arricchimento in fatto di nuove competenze socio-psico-pedagogiche, relazio­
nali, organizzative, oltre che disciplinari, richiede il massimo di tensione a una professio­
nalità mai facile. Noi vi chiediamo, proprio perché siete cristiani, di interpretare una volta 
di più la vostra funzione sociale come vera missione. Siamo consapevoli che il vostro 
apporto si mostrerà determinante per la concretizzazione della riforma e la qualità della 
scuola futura.

A voi docenti di religione cattolica della scuola di Stato vogliamo poi rivolgere un par­
ticolarissimo incoraggiamento. Sappiamo come sia difficile sotto vari profili la vostra situa­
zione e desideriamo vivamente che la vostra presenza nella scuola continui con la consueta 
generosità.



Atti della Conferenza Episcopale Piemontese 87

La competenza professionale, che vi qualifica nei collegi docenti e vi dà autorevolezza 
davanti agli alunni, è un valore irrinunciabile da aggiornare sempre. Voi di fatto costituite la 
possibilità ufficiale più preziosa contro l’ignoranza religiosa.

Alle associazioni

Il bisogno di agire uniti per ottenere effetti proporzionati al bisogno è oggi regola e 
rende indispensabile anche per il mondo della scuola un associazionismo forte ed efficace.

Noi chiediamo di poter contare a questo proposito su gruppi motivati e attivi e rinno­
viamo nella presente situazione nazionale fiducioso invito: perché i genitori, i docenti e 
anche studenti, vogliano promuovere forme associative adeguate a ottenere risultati irrag­
giungibili dai singoli anche meglio intenzionati. La realtà associativa crea infatti coscienza 
comune, esercita opera formativa e motivante, realizza mosse efficaci per incidere cultural­
mente nel tessuto sociale frammentato.

Perciò le associazioni vanno riconosciute e sostenute per affrontare con metodi adeguati 
le questioni della scuola e dell’Università di oggi.

Alle scuole cattoliche

Volute dalla Chiesa con grande amore, anche oggi le scuole cattoliche costituiscono per 
la comunità cristiana una realtà necessaria. Perciò noi ci sentiamo in dovere, come Pastori, 
di confermare la scelta nei loro riguardi, proprio nell’attuale, gravissima emergenza di cui 
soffrono. Il loro rapporto con la missione evangelizzante della Chiesa e la loro testimonian­
za di libertà educativa sono essenziali.

Ricordiamo dunque a tutti voi, gestori e utenti delle scuole cattoliche, che i mutamenti 
nella scuola italiana vi offrono l’occasione di esprimere più che mai la vostra identità, gra­
zie al riconoscimento di pari dignità dentro il sistema nazionale di formazione. Ciò vi richie­
de di divenire vere "comunità educanti”, nella sinergia effettiva di dirigenti, docenti, fami­
glie, in una sola testimonianza.

Segnaliamo poi come particolarmente urgente il problema delle nuove reti di collabo- 
razione fra istituti, allo scopo di garantire la continuazione della presenza sul territorio, per 
la vostra significativa originalità culturale ed educativa.

Un esplicito e speciale ringraziamento rivolgiamo alle Congregazioni ed Ordini reli­
giosi che fino ad oggi hanno operato, ai limiti delle loro forze, per continuare la loro opera 
educativa: questa è una testimonianza di grande fedeltà ecclesiale.

Nella comunità cristiana di oggi, poi, va notato che la sempre maggiore presenza dei 
laici segna un passaggio provvidenziale e delicato della responsabilità educativa proprio 
nell’ottica del Concilio Vaticano II: tale evento equivale a una missione, perché include una 
certa partecipazione ai carismi fondativi ed originali delle istituzioni: non è certo un puro 
trasferimento di mansioni.

Tale fatto è vera grazia dall’alto su tutta la comunità cristiana, e noi lo incoraggiamo 
auspicando che sprigioni nella Chiesa grandi potenzialità formative.

Vogliamo concludere questo messaggio riconfermando a tutti voi che come Pastori noi 
siamo più che mai vicini alla scuola cattolica, disposti ad assumerci l’impegno di promuo­
verla e tutelarla secondo la precisa responsabilità e con l’autorità del nostro ministero.

Gennaio 2001

(ìli Arcivescovi e i Vescovi
del Piemonte e Valle d'Aosta





Atti dell’Arcivescovo

Omelia in Cattedrale nella notte di Capodanno

Gesù, Figlio di Maria, nostro unico Salvatore
Nel passaggio dal vecchio al nuovo anno, Monsignor Arcivescovo ha partecipato in Cattedrale alla 
Veglia di preghiera che è sfociata nella Concelebrazione Eucaristica di mezzanotte, da Lui presie­
duta, a cui hanno preso pane una rappresentanza del Capitolo Metropolitano e parecchi sacer­
doti con la panecipazione di numerosi fedeli.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eccellenza:

Carissimi, è mio compito, commentando la Parola di Dio che è stata pro­
clamata, illuminati dalla grazia di Dio, aiutarvi ad approfondire e a riflettere 
per saper applicare nella nostra vita il messaggio che il Signore ci dona in 
questa prima Eucaristia del nuovo anno, del nuovo secolo e del nuovo Mil­
lennio. Penso sia una data significativa, importante, e ritengo sia doveroso 
ringraziare il Signore che ci ha ispirati ad iniziare l'anno pregando, senza 
per questo credere di avere il diploma di buona condotta o considerarci 
migliori degli altri. È certamente cosa buona cominciare un nuovo anno in 
preghiera.

Non posso iniziare la mia riflessione senza invitarvi a fare con me lo 
sforzo di metterci in comunione con tutti i nostri fratelli e sorelle che vivono 
nella nostra Città e nella nostra Diocesi: con coloro che sparavano i botti; con 
chi ha iniziato l'anno nella sofferenza, nella prova, nella difficoltà; con 
coloro che si trovano in piazza San Carlo, in piazza Carignano e piazza 
Castello, tanto enfatizzate questa sera. Tutti questi nostri fratelli idealmente 
li abbracciamo e li portiamo davanti a Dio.

Su questa Città io desidero ripetere le parole della prima Lettura, 
quando il Signore dice a Mosè di suggerire ad Aronne, il sacerdote, come 
benedire il popolo. Su questa Città e sulla nostra Diocesi, su tutte le persone 
che in questo momento pregano come noi anche se non sono qui con noi, su 
tutti io dico: «Ti benedica il Signore e ti protegga. Il Signore faccia brillare il suo 
volto su di te e ti sia propizio. Il Signore rivolga su di te il suo volto e ti conceda 
pace» (Nm 6,24-26). Queste sono le parole che prendo in prestito dal Signore 
per iniziare il nuovo anno segnato dal Giubileo, che terminerà nella pros­
sima solennità dell'Epifania, e il nuovo Millennio con la benedizione di Dio 
e con la nostra preghiera che la invoca.

89



90 Atti dell'Arcivescovo

Fratelli carissimi, il Giubileo ci ha invitati a contemplare il mistero del­
l'incarnazione di Gesù, il Figlio di Dio che si fa uomo, e voi questa sera siete 
qui e sapete che in ogni Eucaristia noi ci incontriamo con la persona di Gesù. 
Un Gesù che ci parla. Un Gesù che ci convoca e ci offre i frutti della sua 
Pasqua, resi attuali e presenti questa sera nel sacramento dell'Eucaristia. Un 
Gesù che col suo Spirito ci indirizza, ci guida, ci porta al Padre.

Oggi celebriamo la solennità di Maria Madre di Dio: celebriamo la sua 
maternità che è una grande dignità concessa ad una fanciulla di Nazaret 
prescelta da Dio per essere la Madre del Signore, del Messia vero Figlio di 
Dio. Paolo, nella seconda Lettura, ci ricordava che «quando venne la pienezza 
del tempo, Dio mandò il suo Figlio, nato da donna» (Gal 4,4). Questo testo è pro­
posto dalla liturgia per ricordare che Gesù è nato da Maria e per questa 
nascita Maria ha acquisito il grande privilegio di essere vera Madre di Dio: 
non nel senso che ha generato Dio - che è eterno - ma nel senso che ha dato 
vero corpo umano al Figlio di Dio, che nascendo da lei la chiama "mamma".

lo vorrei farvi riflettere brevissimamente su queste parole: «Quando 
venne la pienezza del tempo, Dio mandò il suo Figlio» (Gal 4,4). Per chi l'ha man­
dato? Per noi. E perché l'ha mandato? Perché noi ricevessimo l'adozione a 
figli, perché noi fossimo salvati. Ma la salvezza che Cristo ci ha portato non 
è solo il Paradiso nell'aldilà - anche se è importante sapere che la nostra vita 
non si chiude in uno spazio temporale terreno - ma è pure un aiuto per rea­
lizzarci umanamente anche qui.

Ma per avere questo dono bisogna che ci sia l'incontro tra noi e Dio, un 
incontro che si chiama pienezza del tempo: io vivo, io realizzo la pienezza del 
mio tempo, della mia storia personale, della mia vita quando accolgo il 
Figlio di Dio che il Padre mi manda, mi offre, mi dona.

Ecco allora perché è importante che noi questa sera preghiamo per tutti, 
perché chi non pensa a Dio non ha ancora raggiunto la pienezza del tempo, 
non è ancora riuscito a dare significato al tempo. Il tempo, questo fatidico 
secondo della mezzanotte, che chissà con quanta enfasi la televisione avrà 
presentato, è già passato da venticinque minuti... e la gente non si accorge 
che il tempo passa, che la vita scorre veloce e Dio resta. Questo, fratelli caris­
simi, vorrei che fosse il messaggio che riceviamo dal Signore in questa notte 
del 2001: la capacità di valorizzare il tempo che ci sfugge con l'immutabilità 
di un Dio che resta. Per cui se mi aggrappo a Dio divento anch'io definitivo, 
immutabile, permanente, immortale. Credo sia importante riflettere in que­
sta santa notte sul significato di ciò che passa per relativizzarlo, e il valore 
grandissimo di ciò che resta per imparare a cercare solo questo.

I pastori, sentendo l'annunzio del Salvatore, sono andati a Betlemme, 
hanno visto il Bambino con Maria sua Madre e sono andati a raccontare a 
tutti ciò che hanno veduto e sperimentato: come mi piacerebbe che voi riu­
sciste domani, ascoltando gli altri che vi racconteranno come hanno passato 
la fine d'anno, a raccontare come voi l'avete vissuta, cosa avete sentito nel 
cuore, cosa ha suggerito a voi il Signore, perché non è giusto tenere solo per 
noi i doni spirituali. Dio non è venuto solo per pochi eletti, per alcuni bravi, 
ma è venuto per tutti. È vero che il Vangelo ci presenta Maria che custodiva



Atti dell'Arcivescovo 91

tutte le cose nel suo cuore meditandole (cfr. Le 2,51), ma per essere poi in 
grado di presentare Gesù agli altri! È ciò che saremo chiamati a fare nel 
prossimo Piano Pastorale della Diocesi: l'annunciare Gesù Cristo.

Annunciare Gesù Cristo è il regalo più bello che noi possiamo fare ai 
nostri fratelli e alle nostre sorelle.

L'augurio che vi faccio per il nuovo anno è semplicissimo: che quelle 
parole di benedizione del Libro dei Numeri, che il Signore ha suggerito a 
Mosè come formula di benedizione del popolo, diventino realtà per noi. E 
se il Signore rivolge a voi il suo sguardo e vi benedice, voi sarete persone 
felici sia quando le cose andranno bene, sia quando avrete dei problemi. 
Persone felici perché certe di essere amate e sostenute da Dio. L'augurio è 
che il vostro cammino duri a lungo, mano nella mano col Signore Gesù: è 
Lui l'unico nostro Salvatore.

Dal Libro Sinodale (n. 114)

In cammino con Maria
Alla Vergine Maria Madre della Chiesa, che come Consolata e Consolatrice 

veglia sulla nostra Arcidiocesi, ho affidato fin dall'inizio il cammino sinodale che 
insieme. Pastore e fedeli, abbiamo avviato per essere autentici discepoli del Signore, 
mandati ad annunciare il suo Vangelo a tutti i fratelli e le sorelle al cui fianco ci tro­
viamo in questa terra torinese.

La Vergine in ascolto e in preghiera, modello di disponibile accoglienza, la 
Madre offerente e maestra di vita spirituale. Aiuto dei cristiani, profondamente radi­
cata nella storia dell’umanità e nell’eterna vocazione dell’uomo, sia maternamente 
presente e partecipe nei molteplici problemi che accompagnano la vita dei singoli, 
delle famiglie e delle comunità.

Ella, figura della Chiesa nell'ordine della fede, della carità e della perfetta 
unione con Cristo, accompagni l’impegnativo cammino del rinvigorimento della 
fede e della nostra testimonianza cristiana, suscitando un anelito alla santità nel forte 
impegno di rinnovamento, e cooperi nello Spirito Santo alla rigenerazione e alla for­
mazione dei figli e figlie della nostra amata Chiesa torinese in via Christi lesu.



92 Atti dell'Arcivescovo

Omelia in Cattedrale per la conclusione dell'Anno Giubilare

Mettiamo nella cassaforte del nostro cuore
il tesoro permanente del Giubileo

Nel pomeriggio di venerdì 5 gennaio, Monsignor Arcivescovo ha presieduto in Cattedrale una 
Concelebrazione Eucaristica per concludere l’Anno Giubilare; con lui erano all’altare i membri del 
Consiglio Episcopale, i Canonici del Capitolo Metropolitano e moltissimi sacerdoti. Tanti i fedeli 
che hanno partecipato al sacro rito, particolarmente significativo.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eccellenza:

1. Premessa
Carissimi, la nostra celebrazione di questa sera, che apre la solennità del­

l'Epifania del Signore, ha un significato particolare. Essa conclude a livello 
diocesano il tempo del Grande Giubileo del 2000. Domani mattina il Santo 
Padre chiuderà la Porta Santa della Basilica di San Pietro e così si concluderà 
l'Anno Santo del 2000 per tutta la Chiesa. Vorrei dare a questa celebrazione 
tre significati particolari.

a) Il rendimento di grazie
Vogliamo innalzare a Dio Padre il nostro inno di ringraziamento per 

tutta la ricchezza straordinaria di grazia che ha riversato sulla Chiesa e sul­
l'umanità durante il Giubileo del 2000. La celebrazione di stasera, essendo 
conclusiva di un evento di grazia eccezionale, deve aiutarci a fissare nella 
mente, per la nostra memoria spirituale ma soprattutto per un nuovo slan­
cio di fervore, di impegno ed entusiasmo, tutte le esperienze forti a cui 
abbiamo assistito o che abbiamo direttamente vissuto in questo Anno Santo.

b) Il legame tra Giubileo e Sindone
Pensiamo alle celebrazioni giubilari che si sono svolte a Roma sotto la 

guida del Santo Padre, ai gesti significativi che il Papa ha compiuto. Pen­
siamo ai tanti pellegrini che sono andati a visitare le Tombe degli Apostoli 
nelle Basiliche romane. Però pensiamo anche a quello che l'Anno Santo ha 
fatto vivere a noi, qui a Torino, unendo la possibilità di celebrare il Giubileo 
non solo nella Cattedrale e nelle altre chiese giubilari, ma anche con la 
straordinaria Ostensione della Sindone che ha portato nella nostra città tanti 
pellegrini. È stata un'occasione straordinaria per convergere con la nostra 
attenzione di fede e di preghiera sulla persona di Gesù.

c) Rimanere in ricerca del Signore
Ora si tratta di rendere definitivo, stabile, quell'orientamento sulla per­

sona di Cristo che l'Anno Santo e l'Ostensione della Sindone ci hanno 
richiamato. Potremmo far nostro quel desiderio di ricerca, quell'ansia di tro­
vare Gesù manifestato dai magi, così come abbiamo sentito nella pagina del 
Vangelo di Matteo che è stata proclamata. «Dov'è il re dei Giudei che è nato? 
Abbiamo visto sorgere la sua stella e siamo venuti per adorarlo». Questi misteriosi 
personaggi partono dal lontano Oriente, guidati da una luce straordinaria



Atti dell’Arcivescovo 93

che Dio ha dato loro, una stella eccezionale, e arrivano a Gerusalemme a cer­
care il Salvatore, il Messia. Questo impaurisce Erode, impaurisce le persone 
che non hanno scoperto o capito che Dio viene perché ci ama e non a distur­
bare. Ma questo non spaventa e non impaurisce i magi o le persone semplici 
come i pastori, che si sono messi in cammino, anche con sacrificio, per cer­
care Gesù.

Vorrei davvero che l'Anno Santo lasciasse in noi il desiderio di conti­
nuare per tutta la vita la ricerca del Signore, perché la fede non è un dono 
acquisito una volta per sempre: è un dono gratuito che Dio ha infuso in noi 
con il santo Battesimo, ma che deve diventare in noi ricerca quotidiana, 
risposta quotidiana, perché aver fede non è vedere con gli occhi del corpo 
ma affidarsi all'amore di Dio accogliendo come veritieri i segni di credibilità 
del suo amore e della sua esistenza che Egli ci ha dato.

Il più grande segno di credibilità dell'amore di Dio è il mistero dell'In­
carnazione del suo Figlio ed è molto importante che anche noi facciamo 
nostro l'atteggiamento di ricerca del Signore Gesù: «Dove sei Signore? "Il 
tuo volto, Signore, io cerco" (Sai 27,8). Abbiamo per tutto l'anno cercato Te ed 
ora desideriamo che la ricerca della tua Persona diventi in noi un atteggia­
mento permanente, perché sei lo stesso ieri, oggi e sempre».

2.1 doni del Giubileo
Ora insieme con la riconoscenza, con la memoria degli eventi più signi­

ficativi e col desiderio di rimanere permanentemente in ricerca del Signore 
Gesù, vogliamo sottolineare tre doni particolari che il Giubileo ci ha offerto e 
che devono diventare un tesoro permanente da custodire nella cassaforte 
del nostro cuore e della nostra coscienza. Questi doni ci sono richiamati dai 
tre segni più tipici del Giubileo che esprimono bene il percorso interiore del 
rinnovamento della nostra vita spirituale in questo Anno Santo.

a) L'umanità in cammino verso la salvezza
Il pellegrinaggio mi fa venire in mente le folle di pellegrini, milioni e 

milioni - abbiamo letto in questi giorni le statistiche sui giornali - che si 
sono recati a Roma per celebrare l'Anno Santo.

Io penso però anche alle folle di pellegrini che sono sfilate in questa 
nostra Cattedrale: un milione e duecentomila persone non sono poche in 
due mesi di ostensione delia Sindone! Ed erano persone che, con la stessa 
fede di chi andava a Roma, cercavano rincontro con Gesù. La prima cosa 
che noi dobbiamo interiorizzare, e custodire come frutto dell'Anno Santo, è 
questo pellegrinare dell'umanità alla ricerca di Dio che si rivela in noi nel­
l'immagine del suo Figlio. Sento attuali per noi, stasera, le parole del Profeta 
Isaia che abbiamo ascoltato nella prima Lettura: «Alzati, rivestiti di luce, per­
ché la gloria del Signore brilla sopra di te». Sento questo invito rivolto da Dio, 
stasera, a tutta la Chiesa universale; lo sento però rivolto anche alla nostra 
Chiesa diocesana: «Alzati, mettiti in piedi, assumi l'atteggiamento della 
festa, della luce, perché la gloria, la manifestazione di Dio brilla sopra di te. 
Non vedi l'umanità in cammino verso il Cristo di cui tu, Chiesa, devi essere



94 Atti dell'Arcivescovo

segno credibile? Non senti l'entusiasmo, il fascino di poter essere strumento, 
guida, orientamento per l'uomo assetato di verità che cerca nel Cristo le 
risposte agli interrogativi più grandi della propria vita?».

Credo che sia importante, fratelli carissimi, interiorizzare e custodire il 
segno del pellegrinaggio. Sia per sentire che dobbiamo aiutare chi cammina 
alla ricerca del Signore, aiutare questi fratelli e sorelle a incontrare Gesù, sia 
per coltivare dentro di noi lo spirito del pellegrinaggio, della ricerca, dell'u- 
scire da noi stessi per orientarci verso la meta essenziale che è la salvezza 
che Cristo ci offre.

b) L'incontro con Gesù
Il secondo dono, che vorrei riuscissimo a custodire nella cassaforte del 

nostro cuore, è il dono dell'incontro con Gesù, indicato dal segno della 
Porta: la Porta Santa che verrà chiusa domani e poi riaperta, se non ci 
saranno Anni Santi straordinari, soltanto nel 2025. Questa Porta Santa è un 
simbolo, è un segno nella Basilica di San Pietro e nelle altre Basiliche 
romane, così come lo sono le porte delle nostre chiese che servono per 
entrare nel tempio. La Porta Santa che viene aperta solo durante il Giubileo 
vuole essere un segno più forte che attualizza la verità di quella parola di 
Cristo che, presentando se stesso nel cap.10 di Giovanni come il pastore che 
guida l'umanità, il gregge, verso la salvezza, aggiunge: «lo sono la porta delle 
pecore ... Chi entra attraverso di me troverà pascolo, nutrimento». E in un 
altro testo di Giovanni Gesù dice: «Nessuno viene al Padre se non per mezzo di 
me». Credo, allora, che sia molto importante sentire che in questo Anno 
Santo siamo stati sollecitati a concentrarci sulla persona di Cristo. Lo ricordo 
ancora una volta: nelle prime parole della Bolla di indizione del Giubileo il 
Papa si esprimeva così: «Con lo sguardo fisso sul mistero dell'Incarnazione, 
la Chiesa si appresta a varcare la soglia del Terzo Millennio».

Noi abbiamo cercato di mantenere il nostro sguardo fisso su Gesù e sen­
tiamo che questo è l'atteggiamento più coerente della fede cristiana, perché 
lì c'è l'essenza della nostra salvezza. Ma questo dev'essere anche l'atteggia­
mento missionario nei confronti degli altri.

Abbiamo sentito Paolo, nella Lettera agli Efesini, che ci dice: «Voi cono­
scete qual è la caratteristica del mio ministero, del mio servizio apostolico, 
di rivelare il mistero nascosto per secoli e ora reso presente per tutta l'uma­
nità». "Mistero" in questo caso significa progetto, il progetto di Dio che è 
quello di convocare, chiamare alla salvezza tutti i popoli, non solo i figli del 
popolo di Israele, nostri fratelli maggiori, ma anche i pagani. È quindi 
opportuno che io ricordi in questa circostanza che l'Anno Santo ci ha occu­
pati come Chiesa diocesana a elaborare il Piano Pastorale diocesano che ci 
impegnerà in un'opera di evangelizzazione capillare rivolta a tutti, special- 
mente ai lontani, nei prossimi dieci anni.

Questo concentrarci sulla persona di Gesù ci aiuta a sentire la gioia del 
suo amore per noi, ma anche la gioia, l'entusiasmo, il desiderio di comuni­
carlo agli altri. Il lavoro che ci attende come Chiesa diocesana è un lavoro di 
evangelizzazione, come è anche preannunciato dalla Lettera Apostolica che 
domani il Papa dovrebbe pubblicare, intitolata Novo Millennio ineunte e nelLa



Atti dell'Arcivescovo 95

quale il Santo Padre chiederà alla Chiesa di utilizzare tutti i mezzi a dispo­
sizione, compresi i grandi mezzi di comunicazione, per annunciare il mes­
saggio del Vangelo.

c) Il fascino della riconciliazione
Terzo ed ultimo dono che vorrei riuscissimo a custodire nel cuore alla fine 

del Giubileo è il dono della misericordia, indicato dal segno dell'indulgenza.
Dio ci ha offerto la sua misericordia, come remissione dei peccati, come 

rinnovamento della nostra vita, ma anche come frutto di una nostra deci­
sione di conversione. Così come i magi, che giunti davanti a Gesù trovarono 
«il Bambino con Maria sua madre, e prostratisi lo adorarono, e poi offrirono 
in dono oro, incenso e mirra», riconoscendo in tal modo la divinità di Cri­
sto, la sua umanità e anche la sua regalità, perché l'offerta dei doni materiali 
esprimeva il desiderio di un'offerta più totale di se stessi, allo stesso modo 
noi vogliamo davvero offrirci al Signore come strumenti di misericordia, di 
evangelizzazione. Non serve, fratelli carissimi, o meglio non è sufficiente, 
acquisire per noi la misericordia e il perdono se non ci facciamo a nostra 
volta portatori di misericordia, di riconciliazione e di pace presso i fratelli. 
Per questo siamo stati invitati durante il Giubileo a contribuire anche con la 
nostra solidarietà materiale all'estinzione del debito dei Paesi poveri. Siamo 
stati sollecitati, anche nel Messaggio che avevo inviato alla Diocesi all'inizio 
del Giubileo, a trovare occasioni di riconciliazione soprattutto all'interno 
delle famiglie e delle nostre comunità. La prima domenica e il primo giorno 
dell'anno siamo stati invitati a celebrare la Giornata della Pace, a pregare 
per la pace. Stasera vi chiedo di pregare in modo particolare per la pace nei 

luoghi santi, nella Terra Santa, la terra di Gesù così tragicamente provata 
dall'odio, dalle violenze e dalla guerra. Dobbiamo veramente chiedere al 
Signore che ispiri ai responsabili dei popoli una via di uscita, una strada di 
riconciliazione e di accordo, affinché la pace torni nella terra di Gesù.

3. Conclusione
Non voglio terminare senza ricordarvi brevemente come conclusione tre 

spunti di riflessione e di preghiera.
a) La Giornata Mondiale della Gioventù

Il primo è questo: la Giornata Mondiale della Gioventù che si è svolta a 
Roma nel mese di agosto. Ho accompagnato 2.700 giovani torinesi - e voi 
sapete che nella giornata conclusiva erano presenti circa due milioni di gio­
vani provenienti da tutto il mondo - in questa meravigliosa esperienza di gra­
zia. È stata la manifestazione più riuscita se volete, o per lo meno la più gran­
diosa di tutto il Giubileo, e il Papa si è compiaciuto certamente per la presenza 
massiccia di giovani, non perché cercavano la sua persona, la persona di Gio­
vanni Paolo II, ma perché cercavano Gesù Cristo. E ha sollecitato i giovani a 
vivere il loro cammino di fede come se fosse un ''laboratorio". La Giornata 
Mondiale stessa è stata un'esperienza di fede. Il Papa ha definito così i gio­
vani: «Voi siete le sentinelle del nuovo Millennio». Vogliamo anche noi ricor­
dare questo evento perché i giovani di Torino mi stanno molto a cuore.



96 Atti dell'Arcivescovo

Anche per i giovani di Torino, per la Città e per l'intera Diocesi, dob­
biamo inventare "laboratori di fede", dobbiamo responsabilizzarli per farli 
sentire "sentinelle del nuovo Millennio". I giovani siano sentinelle che vigi­
lano, sentinelle che attendono, sentinelle capaci di assumersi le responsabi­
lità che nella Chiesa e nella società saranno date loro quando da adulti 
dovranno fare delle scelte e prendere delle decisioni.

b) Un grazie al Santo Padre
Il secondo spunto è ritornare per un momento al rendimento di grazie. 

Certo, siamo qui stasera a ringraziare il Signore, la Santissima Trinità, per 
tutti i doni che ha concesso a noi, alla Chiesa, al mondo in questo anno Anno 
Santo. Quante Confessioni, quanti ritorni,... quante lacrime sui nostri pec­
cati sono state versate durante l'Anno Santo. É quanta grazia di vita nuova 
e di conversione! Lode quindi alla Santissima Trinità e alla Vergine Maria 
Madre di Cristo e della Chiesa.

Questa sera, però, dobbiamo ringraziare - e sono contento di farlo in 
modo ufficiale a nome di tutta la nostra Arcidiocesi di Torino come vo­
stro Pastore - in particolare una persona: il Santo Padre, il Papa Giovanni 
Paolo IL La grande guida del Giubileo del 2000 è stato lui. Direi che tutti gli 
anni del suo Pontificato sono stati impostati come un cammino della Chiesa 
e dell'umanità verso il Grande Giubileo del 2000.

Già dalla sua prima Enciclica Redemptor hominis il Papa parlava del Giu­
bileo del 2000. In questo Anno straordinario è stato lui la guida instancabile 
della Chiesa universale e dell'umanità. I suoi gesti profetici, la purificazione 
della memoria con la richiesta di perdono, il suo pellegrinaggio in Terra 
Santa, i Giubilei delle diverse categorie di persone, la sua instancabile e con­
tinua presenza tra i pellegrini dimostrano la sua volontà indomita e ce lo 
fanno vedere come il nuovo Mosè che guida l'umanità attraverso i deserti e 
le fatiche che ogni giorno i popoli e le Nazioni devono affrontare donando 
la certezza che solo con Cristo si potrà giungere alla terra promessa.

Il Signore doni al Santo Padre copiose grazie di conforto e consolazione, 
lo sostenga nella salute fisica e lo ricompensi per il dono che attraverso di 
lui la Chiesa ha ricevuto in questo Grande Giubileo del 2000.

c) La nostalgia della santità
E da ultimo vorrei che l'Anno Santo lasciasse in tutti noi una nostalgia 

di santità. Non per nulla il Giubileo si chiama Anno Santo: santo perché ci 
comunica la grazia di Dio, la santità del Signore; santo perché ci invita ad 
accogliere la santità che Dio ci dona; ma santo anche perché ci stimola a far 
sì che il dono diventi impegno, superamento del peccato, correzione di tante 
situazioni storte nella nostra vita, entusiasmo per la perfezione, per la virtù, 
per una testimonianza sempre più viva, sempre più credibile a livello indi­
viduale e a livello di Chiesa.

Il Signore benedica il nostro cammino, che già si è inoltrato nel Terzo 
Millennio; però il nostro cammino sia sostenuto da una grande professione 
di fede. Rivolti a Gesù diciamo: «Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio vivente, nei 
problemi della nostra vita, nelle difficoltà delle nostre giornate, nelle 
domande alle quali non sempre sappiamo rispondere: "Signore da chi 
andremo? Tu solo hai parole di vita eterna"».



Atti dell'Arcivescovi) 91

Omelia nella Settimana di preghiera per l'unità dei cristiani

Gesù, via che ci conduce al Padre
Giovedì 18 gennaio, nel santuario torinese di S. Rita da Cascia, Monsignor Arcivescovo ha parte­
cipato a una celebrazione ecumenica nel primo giorno della Settimana di preghiera per l’unità dei 
cristiani, che a Torino da molti anni viene vissuta con buona partecipazione alle numerose inizia­
tive proposte.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eccellenza:

Poiché voi siete in attesa di sentire tre commenti* a questa bellissima 
pagina del Vangelo di Giovanni, vi chiederei subito di mettervi in atteggia­
mento di ascolto: non un ascolto che valuti chi in nome di Dio commenta la 
Parola di Gesù, ma un ascolto di fede. Questo è importante perché potrebbe 
nascere inconsciamente in noi il desiderio di un'attesa e di una valutazione. 
Non dico questo perché voglia in precedenza mettermi al sicuro, ma perché 
sarebbe un rimanere ad un livello umano, mentre è stata proclamata la 
Parola di Gesù.

La Parola di Gesù, come abbiamo sentito dal testo letto, sembra non 
essere immediatamente capita dagli Apostoli, in particolare da Tommaso. 
Gesù raccomanda di non essere turbati, di avere fede in Dio e in Lui, che è 
il Figlio di Dio fatto uomo, e ci invita a guardare oltre la storia, oltre il 
tempo: «Io vado via da questo mondo, "vado a prepararvi un posto e 
quando sarò andato e avrò preparato un posto ritornerò e vi prenderò con 
me" (Gv 14,2-3)», come a dire: «Anche voi dovrete uscire da questo 
mondo». Poi Gesù aggiunge: «E del luogo dove io vado, voi conoscete la 
via» (Gv 14,4), ma Tommaso non si dimostra sintonizzato con questa parola, 
perché esce con la domanda: «Signore, non sappiamo dove vai e come pos­
siamo conoscere la via?» (Gv 14,5). Abbiamo sentito la risposta di Gesù, che 
sarà commentata da noi tre: «lo sono la via, la verità e la vita» (Gv 14,6).

Noi sappiamo a cosa servono le strade, o la strada: a condurre ad una 
meta. Tommaso chiede a Gesù qual è la meta, perché se sa dove deve arri­
vare si interesserà della strada... E Gesù, come avete notato, non risponde 
indicando subito la meta, ma dice che Lui è la strada: «Se tu ti fidi di me, se 
tu cammini con me, perché io sono la strada, tu arriverai alla meta, perché 
la meta è il Padre, la meta è Dio».

Carissimi, io credo sia importante domandarci in questa sera, pregando 
per l'unità dei cristiani, se noi abbiamo nella vita personale e delle nostre 
comunità, una percezione chiara della meta finale della nostra vita. Meta 
finale, definitiva, eterna, che è l'incontro con Dio. È importante riuscire a 
coniugare il tempo della fede - che è il tempo su questa terra dove «Dio nes­
suno l'ha mai visto: proprio il Figlio unigenito, che è nel seno del Padre, lui lo 
ha rivelato» (Gv 1,18) e in cui conosciamo Dio per rivelazione e non per espe-

* Con Monsignor Arcivescovo erano presenti l'ortodosso padre Rosu e il pastore Platone della comunità val­
dese di Torino [N.d.R.I.



98 Atti dell'Arcivescovo

rienza sensibile - col tempo della visione in cui, secondo la parola di Giovanni 
nella sua prima Lettera, vedremo Dio faccia a faccia così come Egli è.

E per arrivare alla meta, all'incontro definitivo con Dio, dobbiamo affi­
darci a Gesù che ci dice: «Io sono la via, io sono la strada, nessuno viene al 
Padre se non per mezzo di me». Questo è un problema personale, è un pro­
blema di comunità cristiana cattolica, è un problema di tutte le comunità dei 
discepoli del Signore anche se non si riconoscono nella comunione cattolica: 
non si raggiunge il Padre se non attraverso Gesù Cristo.

L'altra espressione bella, ricordata nella celebrazione del Giubileo, è 
l'immagine della porta: «Io sono la porta: se uno entra attraverso di me sarà 
salvo; entrerà, uscirà e troverà pascolo» (Gv 10,9). Non so se avete qualche 
volta fermato la vostra attenzione su questi verbi, espressioni della grande 
libertà interiore che trovano, che vivono, che sperimentano coloro che 
incontrano Gesù: entrano ed escono, cioè si affidano a Lui e assumono le loro 
responsabilità umane; trovano pascolo: cioè nutrimento, risposta alle loro 
domande, soddisfazione spirituale alle attese, agli ideali della loro vita, per­
ché non c'è salvezza se non nel Signore Gesù.

Vorrei ancora aggiungere che Gesù, parlando della strada della salvezza 
che è Lui, in un altro passo evangelico dice: «Attenzione: la strada che porta 
alla salvezza è una via faticosa e pochi la percorrono, mentre la strada che 
porta alla perdizione è una strada larga, comoda e sono molti a percorrerla». 
Quale Gesù noi cerchiamo in questa Settimana di preghiera per l'unità dei 
cristiani? Noi non cerchiamo un Gesù accomodante con le nostre inclina­
zioni umane, coi nostri egoismi e - Dio non voglia - con le nostre passioni, 
ma cerchiamo il Cristo Crocifisso e risorto! Allora c'è un cammino da fare, 
sia individuale che comunitario, sulla strada che è Cristo per giungere alla 
conoscenza di Dio, ed un cammino anche a livello ecumenico, caro pastore 
e caro padre. Come noi potremo ottenere il dono dell'unità? Noi in questa 
Settimana preghiamo per l'unità, perché crediamo che sia un dono impor­
tante e necessario, e per riconoscere i nostri peccati contro l'unità dei disce­
poli del Signore, chiesta da Gesù al Padre prima di morire: «Padre, che siano 
"uno" perché il mondo creda che tu mi hai mandato» (Gv 17,21). Allora una 
non-unità è una controtestimonianza, e siamo qui a pregare perché cre­
diamo all'importanza dell'unità.

Ma quale sarà la strada per giungere all'unità? Le discussioni teologiche, 
le Commissioni, i Simposii, i forum? Ci vogliono anche questi, ma la strada 
è la nostra unica fede nel Signore Gesù che dice: «lo sono la via» (Gv 14,6). 
Non vi sembra che noi siamo un po' come i discepoli di Emmaus che tor­
navano indietro, facevano un ripiegamento sul loro passato, delusi, scorag­
giati? E Gesù si è messo accanto a loro sulla strada della loro vita (cfr. Le 
24,13 ss.),

«Signore, tu sei la strada: fa' che noi camminiamo sulla tua strada e non 
sui nostri punti di vista o sui punti di vista del mondo. Allora davvero cono­
sceremo la verità, e la verità ci farà liberi: accoglieremo il dono della vita e 
l'avremo in abbondanza».



Atti dell'Arcivescovo 99

Alla Celebrazione di ringraziamento e di saluto a Mons. Micchiardi

«E stato tra noi testimone di spiritualità, 
di nascondimento e di servizio»
Nel pomeriggio di sabato 27 gennaio, vi è stata una celebrazione di ringraziamento e di saluto a 
Mons. Pier Giorgio Micchiardi, già Vescovo Ausiliare per dieci anni, e in procinto di iniziare il suo 
nuovo ministero come Pastore della Chiesa di Acqui.
In Cattedrale sono convenute numerosissime persone per partecipare alla Concelebrazione Euca­
ristica presieduta da Monsignor Arcivescovo - di cui pochi giorni prima era stata annunciata la 
prossima nomina come Cardinale di Santa Romana Chiesa - a cui si sono uniti, oltre a Mons. Mic­
chiardi e ai due altri Presuli presenti a Torino - Mons. Pietro Giachetti, Vescovo em. di Pinerolo, 
e Mons. Aldo Mongiano, I.M.C., Vescovo em. di Roraima - i membri del Consiglio Episcopale, i 
Canonici del Capitolo Metropolitano e quelli del Capitolo della SS. Trinità (di cui il nuovo Vescovo 
di Acqui è stato membro per quasi diciannove anni e a cui rimarrà unito diventandone Canonico 
onorario), i collaboratori dei precedenti Arcivescovi - che hanno affiancato anche Mons. Mic­
chiardi - e tantissimi altri sacerdoti con una presenza imponente di diaconi permanenti.
Pubblichiamo gli interventi di Monsignor Arcivescovo ed il saluto conclusivo di Mons. Micchiardi.

INTRODUZIONE DI 
MONS. ARCIVESCOVO

Carissimi,
tutti sappiamo qual è il significato che vogliamo dare a questa Celebra­

zione Eucaristica. Non potevamo assolutamente lasciar partire Mons. Pier 
Giorgio Micchiardi a prendere possesso della Diocesi di Acqui, il che 
avverrà domenica prossima 4 febbraio, senza un momento di preghiera e di 
augurio come è questa Celebrazione Eucaristica. Credo che fosse un'esi­
genza del cuore, mio e di tutto il Presbiterio. 1 sacerdoti presenti sono un bel 
segno e una bella testimonianza che c'era questo bisogno di dire anche uffi­
cialmente un grazie e dare un saluto a Mons. Micchiardi e credo che fosse 
anche un dovere e un'esigenza del cuore di tutta la comunità diocesana: dei 
diaconi che vedo molto numerosi, dei religiosi, delle religiose e dei fedeli 
laici. Questo lo spirito e questo è il momento ufficiale diocesano nel quale 
noi vogliamo, dando il saluto, anche pregare in modo particolare per lui, per 
le sue intenzioni e per le responsabilità del suo nuovo ministero. Un saluto 
che continuerà poi, non più con noi al primo posto ma con i fedeli di Acqui, 
domenica 4 quando molti di noi lo accompagneranno per la sua entrata 
nella Diocesi di Acqui. Iniziamo la nostra celebrazione con lo spirito della 
riconoscenza al Signore prima di tutto, perché l'Eucaristia è un rendimento 
di grazie alla SS. Trinità, ma mettiamo al vertice delle nostre intenzioni que­
sto desiderio di ringraziare Mons. Micchiardi.



100 Atti dell'Arcivescovo

OMELIA DI
MONS. ARCIVESCOVO

Siamo giunti con questa celebrazione al momento ufficiale del saluto a 
Mons. Micchiardi che, nominato Vescovo di Acqui, inizierà il suo ministero 
il 4 febbraio. Noi, come dicevo all'inizio, desideriamo manifestargli il nostro 
affetto, la nostra riconoscenza e il nostro augurio con questa solenne Cele­
brazione Eucaristica.

Cerco di farmi interprete dei sentimenti che sono nel cuore di tutti voi, 
perché la vostra presenza qui indica la volontà di dire grazie a Mons. Mic­
chiardi, di rivolgergli l'augurio e di pregare per la sua persona. E questa 
vostra presenza è un segno di quanto significativa ed importante sia stata la 
sua presenza e il suo ministero al servizio della nostra Chiesa diocesana.

Questo è il momento nel quale, per edificazione vicendevole, come 
Pastore della Chiesa di Torino desidero manifestarvi ciò che la nostra Chiesa 
sente nei suoi confronti. La mia riflessione si svolge secondo tre pensieri che 
cercherò di coniugare nel contesto della Parola di Dio che abbiamo ascoltato 
e sono: il ringraziamento, l'augurio e la preghiera. La Parola di Dio ci aiuta 
a svilupparli e a contestualizzare, nel momento che stiamo vivendo insieme, 
il messaggio che desideriamo trasmettere a Mons. Micchiardi.

1. Una celebrazione di ringraziamento
Ringraziamento prima di tutto a Dio perché è Lui la fonte di tutti i doni, 

ma anche a te, carissimo Mons. Pier Giorgio, perché sei stato fedele ai doni 
che Dio ti ha fatto e li hai messi al servizio della Chiesa. Nella seconda Let­
tura ascoltata cerco di cogliere i motivi del nostro grazie. Il testo è tratto dal 
capitolo 13 della prima Lettera ai Corinzi, dove l'Apostolo esalta il grande 
carisma o dono della carità intesa, secondo il pensiero di Paolo, non tanto 
come attenzione a chi ha bisogno, ma come amore di Dio (agape) trasmesso, 
effuso nei cuori nostri e che diventa comunicazione di amore a tutti i fratelli.

Paolo, nelle righe che precedevano il testo letto (cap. 12), parlava dei 
carismi cioè di tutti i doni che il Signore fa a ciascuno per l'utilità e l'edifi­
cazione comune, non per la propria gloria e dice: «Aspirate ai carismi (cioè 
ai doni) più grandi! E io vi mostrerò una via migliore di tutte». Il carisma 
più grande è la carità.

Alla luce del messaggio di Paolo ascoltato questa sera desidero ringra­
ziare Mons. Micchiardi perché è stato tra noi testimone di spiritualità, di 
nascondimento e di servizio.

a) Testimone di spiritualità
Ha aspirato al carisma più grande che è l'amore di Dio, ha desiderato 

lasciarsi riempire da questo amore e con la sua fede, con la sua preghiera, 
con il suo spirito soprannaturale e la sua rettitudine d'intenzione ha ispirato 
a questo amore ogni suo atteggiamento, ogni suo comportamento ed espres­
sione della sua vita.

Perciò ringraziamo Mons. Micchiardi per la sua spiritualità.



Atti dell'Arcivescovo 101

b) Testimone di nascondimento
Lo ringraziamo per la sua umiltà, per il suo rimanere nell'ombra, per il 

suo circondarsi di silenzio. L'Apostolo Paolo, parlando di carità, la descri­
veva ricca di tante caratteristiche: «La carità è paziente, è benigna, non si 
vanta, non si gonfia, non cerca il proprio interesse, ma si apre alla verità». È 
sentire comune che Mons. Pier Giorgio ha testimoniato a tutti noi questo 
stile di silenzio, di nascondimento, di umiltà e di riservatezza. E di questo 
noi oggi lo ringraziamo, perché è lo stile che ci ha insegnato Gesù, il quale 
si è messo in mezzo a noi come colui che serve.

c) Testimone di servizio
«La carità tutto copre, tutto crede, tutto spera, tutto sopporta». Chi si 

mette in atteggiamento di servizio cerca il bene degli altri e non il proprio. 
Ecco perché copre anche i difetti degli altri. Ecco perché scusa, perché inter­
preta bene, ecco perché sopporta anche le fatiche del proprio ministero.

Questi sono i primi sentimenti che volevo manifestare a Mons. Pier Gior­
gio a nome vostro ispirandomi al testo di Paolo che abbiamo ascoltato nella 
seconda Lettura. Lo ringraziamo quindi per la sua spiritualità, la sua umiltà 
e per il suo generoso spirito di servizio.

2. Una celebrazione di augurio
Siamo qui anche perché vogliamo fargli gli auguri per il nuovo compito 

che il Santo Padre gli ha affidato e che comincerà a svolgere a partire dal 4 
febbraio prossimo. Per questi auguri faccio riferimento alla prima Lettura. 11 
bellissimo testo di Geremia dove il Signore manifesta il suo progetto sul 
Profeta, anche se ne è stata proclamata una brevissima parte, è sufficiente 
perché possiamo fare a Mons. Pier Giorgio un bellissimo augurio.

Che tu senta la forza e la presenza di Dio come ragione di conforto. 
Diceva il Signore a Geremia: «Prima di formarti nel grembo materno, ti 
conoscevo, prima che tu uscissi alla luce, ti ho consacrato». Caro Pier Gior­
gio lascia che ti auguri di sentirti davvero sereno dentro a un progetto più 
grande di te perché viene da Dio; di sentirti rassicurato che tutto ciò che sei 
stato chiamato a fare nella tua vita è stato stabilito da Dio. Questa convin­
zione e questa certezza (e sono sicuro che tu le possiedi) sono la fonte più 
grande della serenità e della pace. Come diceva il Beato Giovanni XXIII: 
«oboedientia est pax», la pace nasce dall'obbedienza a Dio e a chi lo rappre­
senta sulla terra, e nel nostro caso all'autorità massima nella Chiesa che è il 
Santo Padre.

Ma il Signore diceva anche a Geremia: «Cingiti i fianchi, alzati e di' loro 
tutto ciò che ti ordinerò». 11 mio augurio è che tu sia forte come Vescovo di 
Acqui, che tu sia con i fianchi cinti, cioè vigilante come Pastore di un popolo 
che il Signore ti affida e coraggioso nell'annuncio della sua Parola. Tu dovrai 
dire tutto quello che il Signore ti ha ordinato di dire. Tu dovrai portare il 
Vangelo, dovrai evangelizzare e penso che dalla svolta profonda che 
avverrà fra pochi giorni - ma che è già avvenuta perché nello spirito già vivi 
questa responsabilità - attingerai forza, coraggio, speranza da questo invito



102 Atti dell'Arcivescovo

del Signore che ti dice: «Fatti animo, fatti forza perché ecco: Io sono con te 
per salvarti».

Quest'ultima espressione di Geremia diventa il completamento del 
nostro augurio e certezza che tutto andrà bene, per cui anche ad Acqui tutti 
diranno poi bene di te, come a Torino.

«Io sono con te». Carissimi, questo vale per me, per Mons. Micchiardi, 
per i due confratelli Vescovi Mons. Giachetti e Mons. Mongiano che saluto 
e ringrazio perché condividono con noi questa preghiera, e vale per tutti. Se 
fossimo più convinti che il Signore ci accompagna, vive dentro di noi, ci 
conforta e ci sostiene, noi affronteremmo con spirito diverso tante situazioni 
della vita.

Questo è l'augurio: che tu, come il Profeta Geremia, ti senta dentro il 
progetto di Dio, ti senta mandato a portare la sua Parola con coraggio, con 
forza, sfidando - come ci ricordava appunto il testo di Geremia - anche le 
opposizioni o le situazioni di chi non vuole stare a sentire, ma con la sere­
nità e pace di chi sa che il Signore è con noi e ci accompagna sempre.

3. Una celebrazione di preghiera
L'ultimo pensiero che volevo esprimere lo attingo dal Vangelo. Noi pre­

ghiamo questa sera in modo particolarissimo per Mons. Micchiardi, perché 
il grazie della Diocesi - dell'Arcivescovo e di tutti - si deve anche esprimere 
con le parole ma è molto più efficace se si esprime con la preghiera. Perciò 
mi permetto di suggerire quali motivazioni o intenzioni potremo dare que­
sta sera alla nostra preghiera. Il testo di Luca che abbiamo ascoltato dice che 
quando Gesù nella sinagoga di Nazaret aveva letto il brano di Isaia 61 e si 
predisponeva a commentarlo «gli occhi di tutti nella sinagoga stavano fissi 
verso di lui».

Caro Mons. Pier Giorgio, io prego per te, questa sera, perché in tutte le 
situazioni della tua vita tu tenga fisso lo sguardo su Gesù. E quanto più ti 
sentirai identificato con il Signore, chiamato non solo a rappresentarlo ma a 
renderlo presente in mezzo al popolo che Dio ti ha affidato, tanto più sarai 
fedele alla missione che ti è stata assegnata. Perciò preghiamo tutti perché 
tu senta che la tua vita è orientata unicamente, definitivamente ed esclusi­
vamente sul Signore Gesù.

Luca dice ancora che «tutti rendevano a Gesù testimonianza». Pre­
ghiamo perché tu possa essere veramente testimone di Cristo in mezzo al 
tuo popolo, perché chi ti incontra possa davvero sentire una presenza, un 
afflato che richiama e rimanda al Signore Gesù che offre la salvezza, la gra­
zia e la misericordia.

E finalmente, come Gesù - per difendersi di fronte ad una contestazione 
sorta a Nazaret in seguito alla spiegazione del proverbio "medico, cura te 
stesso" - ricorda che Elia era andato da una vedova straniera e che Naaman 
aveva guarito un lebbroso straniero, prego perché tu possa andare soprat­
tutto da chi è povero e lontano da Dio e bisognoso di speranza, di fiducia e 
di ritrovare un senso per la propria vita.



Atti dell’Arcivescovo 103

Questi sentimenti, che spero di aver interpretato con una certa fedeltà, 
volevo esprimerli a nome della Diocesi e soprattutto a nome mio personale. 
Io non ho conosciuto Mons. Micchiardi solamente il 5 settembre 1999, 
quando sono giunto a Torino. Lo conoscevo da tanto tempo perché egli era 
entrato a far parte della Conferenza Episcopale Piemontese nel 1991 e già 
prima avevo avuto con lui qualche sporadico incontro. Dal '91 in poi la 
nostra frequentazione, come membri di questa Conferenza regionale, è 
diventata assidua. Posso dirvi che quando sono arrivato tra voi ho sentito in 
lui un compagno di viaggio che da tanto tempo ormai camminava insieme 
con me.

Perciò lascia che anch'io, a nome personale, ti renda testimonianza, ti 
ringrazi per la tua preziosa collaborazione, per la tua fedeltà, per la tuti sin­
cerità e per la tua amicizia, perché davvero i nostri animi si sono sintoniz­
zati in fretta e i problemi, le prospettive e i progetti dell'Arcivescovo diven­
tavano i tuoi e viceversa. Con lo scambio di opinioni, di pareri e di ricerca 
di soluzione dei problemi ci siamo veramente aiutati l'un l'altro.

Ti rendo grazie, perché mi hai introdotto in questa Chiesa e mi hai soste­
nuto nei primi passi che ho fatto. Ora le nostre strade un po' si dividono, ma 
non del tutto: tu non solo resti nella nostra Conferenza Episcopale e quindi 
torneremo ad incontrarci, ma resti pure nella Metropolia di Torino e quindi 
il nostro legame continua, sia pure in modo diverso.

Tu dovrai annunciare il Signore. La Diocesi di Acqui non è di pianura, 
ma quasi tutta di colline e tu avrai bisogno di fare della strada. Per questo 
abbiamo pensato, come comunità diocesana - Vescovi, sacerdoti, diaconi e 
tutti - di regalarti un'auto perché salendo sulle colline tu hai bisogno di una 
macchina che funzioni bene e che diventi un tuo importante strumento non 
semplicemente di trasporto, ma di trasporto per annunciare il Vangelo.

Desideriamo che tu senta l'amicizia di questa Chiesa torinese che conti­
nua forte nei tuoi confronti e ti chiediamo di continuare a volerci bene, di 
restarci amico e di pregare per noi.

La Vergine Consolata ti prenda sotto il suo manto. Siamo certi che se 
Maria ti accompagna tu porterai Gesù a tutti.

SALUTO DI
MONS. MICCHIARDI

Caro Arcivescovo, cari confratelli sacerdoti, diaconi, consacratile, fedeli tutti, 
voi mi avete detto grazie per quanto ho compiuto al servizio della Chiesa di

Torino negli anni trascorsi. Ve ne sono riconoscente.
Vorrei invitarvi tutti a continuare a ringraziare con me il Signore, perché ci ha 

dato la possibilità di trascorrere insieme un tratto di cammino. E il Signore che ci 
ha chiamati per questa avventura meravigliosa... È il suo Spirito che ci ha sostenuti



I()4 Atti dell'Arcivescovo

nel camminare insieme, a lode di Dio e a servizio di questa santa Chiesa di Dio che 
è in Torino.

Voglio anch'io dire grazie a voi perché con amicizia e disponibilità mi siete stati 
vicini.

Un ricordo riconoscente voglio inviarlo al Cardinale Giovanni Saldarmi, che mi 
ha voluto suo stretto collaboratore, che mi ha voluto bene e dal quale ho imparato 
molto. Vogliamo raccomandarlo al Signore in un momento di perdurante soffe­
renza.

Un grazie di cuore all’Arcivescovo Mons. Severino Poletto, perché mi ha accolto 
come fratello e come tale mi ha anche accompagnato in questa fase di passaggio per 
la mia vita. A lui le mie felicitazioni e il mio augurio per essere stato recentemente 
scelto dal Santo Padre a far parte del Collegio Cardinalizio.

Pur nella serenità di fondo in cui si trova il mio animo, avverto il peso delle 
manchevolezze che hanno accompagnato il mio servizio e delle quali chiedo perdono 
a Dio e a voi, avverto pure il dolore del distacco da una Chiesa nella quale sono stato 
generato alla fede. Vi chiedo una preghiera, perché con generosità vada là dove l'e­
sigenza della missione, concretizzata dalla chiamata del Santo Padre, mi attende.

E se passerete da Acqui (in realtà è una città un po' "fuori mano") non temete 
di bussare alla mia porta: rivedrò volentieri i vostri volti!



Atti dell'Arcivescovo 105

Omelia per il Centenario di fondazione dei Missionari della Consolata

Fedeli per sempre a Cristo 
e alla sua opera di salvezza

Lunedi 29 gennaio, nel Santuario della Consolata, Monsignor Arcivescovo ha presieduto una Con­
celebrazione Eucaristica a cento anni esatti dalla fondazione dell'Istituto Missioni Consolata (ter 
dare l'avvio a una serie di iniziative che intendono solennizzare l'avvenimento.
Questo il testo dell'omelia di Sua Eccellenza:

Carissimi, siamo tutti coscienti della solennità che ha la celebrazione del 
Centenario della nascita dell'Istituto dei Missionari della Consolata, avve­
nuto il 29 gennaio 1901. Dopo l'introduzione di Padre Pasqualetti, il saluto 
del Padre Generale e le autorevoli parole del Santo Padre, desidero - per il 
ruolo che ho di presiedere questa Celebrazione Eucaristica - manifestarvi 
ciò che la ricorrenza mi ha suggerito: sia come memoria dei cento anni di 
vita dell'Istituto, sia come commento ed interiorizzazione della Parola di 
Dio che è stata proclamata.

La nostra celebrazione assume il significato del ricordo storico di un 
evento importante per la nostra Chiesa di Torino e per la Chiesa universale, 
ed assume il significato di ringraziamento per quanto il Signore ha voluto 
realizzare attraverso l'opera dei Missionari della Consolata in questi cento 
anni di lavoro indefesso in tutti i Paesi del mondo per annunziare il Van­
gelo, ma anche - e perché no? - è una celebrazione che deve servire da sti­
molo per mete sempre più alte di santità e di fedeltà a Dio.

Chiedo scusa fin d'ora alle suore Missionarie della Consolata - pur se 
nate nello stesso giorno, non però nello stesso anno: era infatti l'anno 1910, 
nove anni dopo, quando l'Allamano, visto che i Missionari facevano bene, 
ha chiamato anche delle donne da affiancarli nel grande impegno di annun­
ciare il Vangelo - se non mi riferirò a loro.

Incominciamo con una domanda: «Dove è nato l'Istituto dei Missionari 
della Consolata?». La risposta ovvia è questa: è nato nella casa della 
Madonna Consolata e ha preso il nome da questo nostro carissimo ed 
importante Santuario diocesano. Potremmo anche dire che è nato dal cuore 
della Santissima Trinità, perché ogni dono, ogni iniziativa di bene viene da 
Dio: ogni dono perfetto viene dal Padre della luce, ci ricorderebbe San 
Paolo. Credo quindi che sia molto importante porre lo sguardo, oltre che 
alle vere origini dell'Istituto che sono la Santissima Trinità e l'ispirazione 
della Madonna - accanto alla quale, nel suo Santuario, l'Allamano ha vis­
suto ben quarantasei anni -, sulla realtà storica, visibile, che ci porta a dire 
che l'Istituto è nato dal cuore di questo Beato.

L'Allamano, nipote di San Giuseppe Cafasso, era un sacerdote della 
Diocesi di Torino. Nato a Castelnuovo Don Bosco - paese di San Giovanni 
Bosco e in cui morì, in una frazioncina, San Domenico Savio: un Comune 
che annovera al suo interno già quattro modelli di vita evangelica procla-



106 Atti dell'Arcivescovo

mati tali dalla Chiesa - ha attinto la sua formazione in una famiglia indub­
biamente e profondamente cristiana; ha coltivato la sua formazione e la sua 
preparazione con gli studi filosofici e teologici fino alla laurea in teologia e 
na costruito qui, come Rettore del Santuario della Consolata e del Convitto 
Ecclesiastico - accanto alla Vergine e attraverso la devozione alla Consolata 
- tutto il cammino della sua santità cristiana e sacerdotale, e lo slancio per 
questa intuizione, per questa ispirazione di fondare l'Istituto dei Missionari 
e poi anche delle Missionarie della Consolata.

L'Istituto è nato sì dal cuore del Beato Allamano, ma direi - non perché 
sono Arcivescovo di Torino, ma per rispondere alla verità - che è nato anche 
dal grembo del Presbiterio torinese. L'Allamano, con il consiglio e con l'ap­
provazione dell'Arcivescovo del tempo, il Card. Agostino Richelmy, e dei 
Vescovi del Piemonte, vive questo problema: come risolvere l'annuncio del 
Vangelo alle immense popolazioni del mondo ancora lontane dalla cono­
scenza del Cristo, mentre la situazione del Clero a Torino in quell'epoca - 
molto diversa da quella di oggi - è di grande abbondanza al punto che l'Ar­
civescovo non sa dove mandare i preti quando li ordina? Ecco che l'Alla- 
mano intuisce che può far partire un gruppo di sacerdoti diocesani che 
diventano il primo nucleo dell'Istituto, fondato il 29 gennaio 1901. E nel 
maggio dell'anno seguente quattro missionari partono per il Kenya.

Perciò in modo più largo e più ampio, possiamo dire che l'Istituto è nato 
da questa santa Chiesa di Torino che - particolarmente nei secoli XIX e XX 
- ha espresso una miriade di Santi, soprattutto Fondatori. Questa tradizione 
grande di santità, questa tradizione grande di spiritualità coltivata e tra­
smessa di generazione in generazione, è diventata il giardino dove sono 
germogliati tanti Istituti religiosi, tanta fioritura di carità, di missionarietà e 
di impegno apostolico.

Questo è il ricordo storico dei cento anni della nascita dell'Istituto dei 
Missionari della Consolata e celebrando qui, in questo Santuario, nel giorno 
esatto in cui si compiono i cento anni, penso rosse giusto darne una sua 
esatta collocazione.

Ma questa è anche una celebrazione di ringraziamento al Signore. Io non 
sono la persona più adatta per fare la storia dell'Istituto, ma indubbiamente 
dalle piccole esperienze dirette che ho avuto da parte dei Missionari della 
Consolata, posso dire che lo stile è quello tipico di coloro che partono per la 
"missio ad gentes”: arrivare in un luogo dove non si conosce Gesù Cristo, 
annunciare il Vangelo, far sorgere la comunità cristiana, attendere paziente- 
mente che questa comunità cristiana esprima sacerdoti, laici impegnati, cate­
chisti indigeni, organizzare la realtà della Chiesa locale e poi spostarsi altrove 
lasciando che questa comunità cammini con le proprie gambe. Questa carat­
teristica degli Istituti Missionari, di essere sempre sulla frontiera del primo 
annuncio, ha in certo qual senso caratterizzato questi cento anni di storia dei 
Missionari della Consolata. E la storia vostra nel profondo ha avuto come spi­
rito ciò che il Beato Allamano ha sempre raccomandato ai suoi figli spirituali: 
una grande preparazione culturale di conoscenze soprattutto teologiche; una 
grande santità e fervore di vita; e soprattutto una carità tale da essere dispo­
sti a morire anche martiri per l'annuncio del Vangelo. E questi cento anni sono 
stati un camminare su questo sentiero tracciato dal Fondatore: formazione



Atti dell'Arcivescovo 107

umana, teologica, spirituale; santità di vita; eroismo fino all'effusione del san­
gue - e in questa celebrazione faremo un momento di preghiera tenendo in 
mano con trepidazione la terra intrisa dal sangue di martiri del Mozambico.

Questo è il significato del rendimento di grazie che noi diamo al Signore 
e alla Vergine Consolata per quanto i Missionari hanno realizzato in questi 
cento anni e il Papa, nella sua Lettera, ha ricordato quante fiorenti Chiese 
locali ci sono oggi, nate dalla prima venuta di Missionari.

Ma siamo qui anche per rilanciare la nostra vita: non bisogna fermarsi a 
guardare al passato, ma volgere lo sguardo al futuro e rilanciare il fervore 
della prima ora, rilanciare l'entusiasmo e lo slancio missionario. Ed in que­
sto ci aiuta la Parola di Dio che abbiamo ascoltato, dove San Paolo, scri­
vendo agli Efesini, ci ricordava che noi siamo nel grande progetto di Dio: un 
Dio che ci ha scelti in Cristo prima della creazione del mondo; un Dio che 
non ci ha scelti per delle realizzazioni umane, ma per essere santi ed imma­
colati al suo cospetto nella carità; un Dio che ci chiama ad entrare nella 
grande avventura che è il suo mysterium, che è il suo progetto di ricapitolare 
in Cristo tutte le cose del cielo e della terra (cfr. Ef 1,1 ss.).

Cari Missionari e Missionarie della Consolata, questo è lo slancio che voi 
oggi dovete riprendere nel cuore, nella mente, nelle forze: entrare nel pro­
getto che il Padre ha di ricapitolare, di riassumere, di riportare in comu­
nione con Lui attraverso il Cristo tutta l'umanità. E questo è possibile se noi, 
come ci diceva Giovanni nel suo Vangelo, siamo uniti a Cristo: come il tral­
cio è unito alla vite (cfr. Gv 15). Se siamo uniti a Cristo portiamo frutto: e i 
frutti sono abbondanti, come quelli realizzati da voi in questi cento anni. Se 
siamo uniti a Cristo dobbiamo anche accettare di essere potati, provati nella 
difficoltà, nella sofferenza causata dalla carenza di vocazioni: sono tutte 
prove che il Signore ci dà per purificare la nostra vita, la nostra testimo­
nianza, i nostri stili. E l'unione con Cristo è certezza della sua amicizia, che 
Lui ci comunica perché la sua gioia sia in noi e la nostra gioia sia piena.

Lo slancio lo prendiamo dalla Vergine Consolata. È lei il modello, è lei 
che protegge l'Istituto e la Chiesa, lei ci sostiene e ci conforta nelle difficoltà, 
lei diventa riferimento per la nostra vita. Nel 1986 ho fatto una visita in 
Kenya ad una casa di riposo delle Suore, dove c'erano delle suore anziane 
da cinquantanni in Africa, che non erano mai più tornare e mai più sareb­
bero tornate in Italia, ma sarebbero morte e sepolte in Africa. Chiesi a loro il 
perché di questa scelta, visto che oggi i Superiori danno la possibilità di 
viaggiare, ci sono gli aerei... e mi sono sentito rispondere che quando sono 
partite il Fondatore diceva: «Si parte per sempre...», e loro desideravano 
essere fedeli a quel "per sempre"! Questo mi na impressionato, perché il 
"per sempre" oggi non è molto di moda. Tuttavia il "per sempre" è la carat­
teristica fondamentale dell'amore, perché uno che ama Dio, uno che ama 
Gesù Cristo, uno che sente il desiderio di portare il Signore agli altri dice un 
sì, come l'ha detto Maria, ed è per sempre. Così ha fatto il Beato Allamano, 
che si è consegnato a Dio e non si è più voltato indietro; così ha fatto la Serva 
di Dio Irene Stefani, e così dobbiamo fare noi.

Siamo qui, nel Santuario della Vergine Consolata per rinnovare il nostro 
proposito di fedeltà e di perseveranza alla Chiesa e alla missione che il 
Signore ci ha affidato: una fedeltà che deve durare per sempre.



108 Atti dell'Arcivescovo

Omelia nella festa di S. Giovanni Bosco

Essere maestri, autentici e credibili educatori 
per un futuro carico di valori e di speranza

Mercoledì 31 gennaio, Monsignor Arcivescovo ha presieduto una Concelebrazione Eucaristica 
nella Basilica torinese di Maria Ausiliatrice in occasione della solennità liturgica del Fondatore 
della Famiglia Salesiana ed ha pronunciato la seguente omelia:

Carissimi, desideriamo con questa celebrazione rendere onore a San 
Giovanni Bosco, vanto della Chiesa di Torino e della Chiesa universale, e 
ringraziare il Signore per i doni che ha dato alla sua persona, soprattutto per 
la testimonianza di santità che lui ci lascia in eredità. Un'eredità che conti­
nua nel tempo lungo i secoli.

Desidero dare a questa celebrazione anche il significato di manifestazione 
di stima e di affetto verso i figli e le figlie spirituali di San Giovanni Bosco, i 
Salesiani e le Figlie di Maria Ausiliatrice, perché la loro presenza nel mondo - 
una presenza capillare e fedele di evangelizzazione e ui formazione, soprat­
tutto della gioventù nella scuola - ha dato un grande contributo allo sviluppo 
della Chiesa e del Vangelo. E desidero, come Arcivescovo di questa Città, ren­
dere omaggio di stima e di riconoscenza per la collaborazione che la nostra 
Diocesi riceve dai Salesiani e dalle Figlie di Maria Ausiliatrice.

La nostra riflessione deve essere un guardare a Don Bosco ascoltando la 
Parola di Dio che è stata proclamata. Nel testo di Ezechiele, il Signore dice 
attraverso il Profeta: «lo stesso condurrò le mie pecore al pascolo e io le farò 
riposare» (Ez 34,15). Nel capitolo 34 il Signore, attraverso il Profeta, rim­
provera i cattivi pastori, le cattive guide, e sottolinea il suo intervento 
diretto: io «le radunerò - le mie pecore - da tutti i luoghi dove erano 
disperse» (Ez 34,12). Immagino allora che anche oggi, nella nostra assem­
blea eucaristica, queste parole risuonino come espressione di una verità: Dio 
è presente, il Signore guarda il suo popolo, che siamo noi e non solo noi, ed 
avverte lo sguardo di Don Bosco in sintonia col suo. Allora io immagino lo 
sguardo di San Giovanni Bosco che, in sintonia con ciò che dice il Signore, 
guarda la comunità cristiana, la nostra società, il nostro mondo di oggi, i 
giovani, e vede alcune situazioni preoccupanti. Vorrei soffermarmi soprat­
tutto sui giovani, anche se il discorso riguarda tutti.

La prima situazione da rilevare è che le pecore - cioè i figli di Dio, i con­
vocati del Signore - sono disperse. Vorrei che prendessimo tutti coscienza, 
oggi, del fenomeno della dispersione, marcato in modo particolare nel 
mondo giovanile. Pensiamo alla dispersione veritativa in cui ognuno si con­
feziona le sue personali idee e le fa diventare base e fondamento della pro­
pria esistenza. Non c'è convergenza su verità condivise, mentre ci sono 
verità diverse e talvolta contrapposte; e tutti coloro che le affermano - que­
ste espressioni contrapposte e sovente diverse - pretendono che siano 
"verità". Questo è un aspetto preoccupante della dispersione, che, proiet-



Atti dell'Arcivescovo 109

tato nell'ambito della fede, porta alla dispersione di idee che rompe la 
comunione della fede nella Chiesa.

Vi è anche una dispersione morale di comportamenti di vita, dove il 
bene ed il male sono mischiati, ma questa è vicenda umana: tutti infatti 
avvertiamo in noi la mistura di bene e di male. Ma un conto è la nostra fra­
gilità per cui, come dice Paolo, pur vedendo il bene non si riesce sempre ad 
attuarlo; un conto è la pretesa di dichiarare bene ciò che è male e di dichia­
rare male ciò che è bene. Anche questo è un aspetto della dispersione a 
livello morale e comportamentale dove davvero dobbiamo - in generale, ma 
soprattutto nel mondo giovanile in cui dobbiamo impegnare tutte le nostre 
energie ecclesiali e umane per la formazione dei giovani, dei ragazzi e dei 
bambini - prendere coscienza di questa situazione in cui anche la dottrina 
morale della Chiesa viene spesso discussa, contestata, relativizzata ed 
ognuno di noi si fa le sue regole morali, come ognuno si fa le sue regole di 
fede. Il soggettivismo oggi è uno dei pericoli che noi vediamo correre da 
parte di tutti e specialmente dei giovani.

E parlando sempre di dispersione, mi sembra di cogliere una disper­
sione di idealità. Non guardiamo indietro, guardiamo pure all'oggi, ma è 
importante avere ideali e mete comuni. L'Autore della Lettera agli Ebrei, al 
capitolo 12, parla dell'essere «circondati da un così gran nugolo di testimoni 
- sono i testimoni dell'Antico Testamento e noi potremmo aggiungere anche 
i nostri Santi - deposto tutto ciò che è di peso ed il peccato che ci assedia, 
corriamo perseveranti nella corsa che ci sta davanti, tenendo fisso lo 
sguardo su Gesù, autore e perfezionatore della fede» (Eb 12,1-2), si preoc­
cupa cioè di dirci che la meta è una sola: Gesù Cristo, come unico Salvatore, 
coma unica via al Padre, come unica porta della salvezza. Abbiamo medi­
tato lungo l'Anno Santo del 2000 questa verità e questo mistero che il Papa, 
nella sua ultima Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte, ci invita a con­
templare ancora. La centralità di Cristo: si chiude la porta santa, ma la porta 
che è Cristo, la porta della salvezza rimane aperta per sempre e per tutti. 
Allora, il fenomeno della dispersione di idealità che rende difficile la con­
vergenza unitaria sul Signore Gesù anche nei nostri ambienti giovanili ed 
ecclesiali, credo ci debba preoccupare.

Il testo di Ezechiele suggerisce anche un'altra riflessione: i giovani sono 
come le pecore che il Signore vuole guidare e che sono esposte al pericolo. 
Quali sono i pericoli a cui è esposta la vita di ogni cristiano, soprattutto se 
giovane? Innanzi tutto vi è l'azione del demonio, del maligno: non possiamo 
negare l'opera di satana che è il separatore, colui che cerca di separare l'uomo 
da Dio, che propone scelte di vita opposte al progetto di Dio. Ma il tentatore 
ha tanti alleati anche nella realtà umana, e un altro pericolo a cui siamo espo­
sti è quello di una cultura - cioè il modo di pensare - che non è più cristiana 
e che diventa dominante, condizionante i pensieri, le valutazioni, i giudizi, i 
criteri di valore delle persone. E chi manca di sufficiente maturità è più espo­
sto a questo rischio di condizionamento del pensare comune. Siamo esposti 
anche al rischio di una cultura materialista cne propone il godimento a tutti 
i livelli ed a qualunque prezzo, che propone il rifiuto di ogni sacrificio, di 
ogni sforzo, di ogni responsabilità. Un altro rischio che corriamo e che cor-



HO Atti dell'Arcivescovo

rono i nostri giovani, è quello dei falsi maestri, dei falsi educatori: persone 
che si propongono come modelli, come individui che hanno la pretesa di 
dare insegnamenti ma trasmettono messaggi sbagliati.

Alla luce del testo di Ezechiele, dove il Signore dice che Lui stesso radu­
nerà le pecore disperse (cfr. Ez 34,12), in questa festa di San Giovanni Bosco 
dovremmo sentire l'appello che i giovani ci fanno per avere autentici mae­
stri ed educatori. San Giovanni Bosco è stato uno di questi: ha saputo dare 
ai giovani ed ai ragazzi quella formazione umana e cristiana che nasceva dal 
suo cuore di padre spirituale, da un cuore che amava, perché l'educazione, 
come diceva Don Bosco, è una questione di amore. Dai giovani dobbiamo 
più farci amare che temere, e credo che l'esempio di Don Bosco valga per 
tutti noi, per i sacerdoti, per i religiosi, per i suoi figli spirituali, per i giovani 
che fanno gli animatori dei nostri Oratori. Bisogna diventare educatori così, 
e l'esempio di Don Bosco credo valga anche per i genitori, primi responsa­
bili dell'educazione dei loro figli: una responsabilità che non è delegabile né 
alla società, né alla Chiesa, perché “Chiesa" siete voi, siamo tutti. E Chiesa, 
come prima piccola e fondamentale esperienza, è la famiglia cristiana, chia­
mata appunto Chiesa domestica.

Questo mi sembrava il messaggio sul quale fermare principalmente la 
mia riflessione di questa mattina nella festa di San Giovanni Bosco.

San Paolo, nella Lettera ai Filippesi, ci invitava a rallegrarci nel Signore 
(cfr. Fil 4,4ss.). Vuol dire trovare gioia in ciò che il Signore ci offre, nel suo 
amore, nella comunione di vita con Lui, e anche in ciò che il Signore ci pro­
pone: una gioia profonda che è molto diversa del piacere passeggero. La 
gioia vera la proveremo solo se riusciremo a vivere come il Signore ci chiede 
di vivere. Allora possiamo concludere la nostra riflessione, che si è voluta 
preoccupare soprattutto dei giovani - non solo degli giovani e degli adole­
scenti, ma anche dei ragazzi e dei bambini, di tutti coloro che attendono le 
nostre proposte educative -, pensando al Signore: ci dice chi è il più grande 
nel regno dei Cieli e se tu accogli uno di questi piccoli, se tu ti dedichi a loro, 
se tu ti sacrifichi per loro, tu accogli Lui.

E affinché non sembri a voi che la mia riflessione sia pessimista ma 
carica di speranza e di positività, diciamo che il discorso fatto sui giovani è 
orientato alla speranza. Abbiamo parlato di dispersione, di pericolo, 
abbiamo parlato di bisogno di educatori che siano autentici testimoni, ma 
abbiamo anche visto - soprattutto nell'Anno Santo passato - quali grandi 
cose sanno fare i giovani: valga per tutti l'esperienza della Giornata Mon­
diale della Gioventù, che non è stato un fenomeno di un momento, ma 
segno di una corrente, di un indirizzo, di una sete, di un bisogno che oggi i 
giovani hanno di guide forti, come il Santo Padre Giovanni Paolo II, e di 
orientamenti sicuri verso la salvezza, come è Cristo nostro Signore.

San Giovanni Bosco ci aiuti a ricompattare la nostra vita cristiana su que­
sti valori importanti, dia entusiasmo e perseveranza ai suoi figli e figlie spi­
rituali in questo grave ed impegnativo compito di educazione della gio­
ventù e ci aiuti ad essere credibili, così che il futuro sia carico di speranza e 
di valori positivi per la Chiesa e per il mondo.



Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Escardinazione
ROSSI don Fiorenzo, nato in Fiorano al Serio (BG) il 15-10-1950, ordinato il 23-3- 

1978, ai fini dell’incardinazione nella Diocesi di Bergamo, su sua istanza con decreto in data 
12 gennaio 2001 è stato escardinato dal Clero diocesano di Torino.

Rinuncia
La Provincia di Piemonte e Romagna dell’Ordine dei Servi di Maria ha presentato 

rinuncia alla cura pastorale della parrocchia Madonna Addolorata in Torino. La rinuncia è 
stata accettata con decorrenza dal giorno 1 gennaio 2001.

Termine di ufficio
COTTINI Gino p. Alberico, O.F.M., nato in Luino (VA) il 5-3-1930, ordinato il 4-7- 

1954, ha terminato in data 1 gennaio 2001 l’ufficio di vicario parrocchiale nella parrocchia 
S. Bernardino da Siena in Torino.

ROMANO don Antonio - del Clero diocesano di Avellino -, nato in Mercato San Seve­
rino (SA) il 3-11-1967, ordinato il 18-3-1992, ha terminato in data 31 gennaio 2001 l’uffi­
cio di collaboratore parrocchiale nella parrocchia Santa Famiglia di Nazaret in Chieri ed è 
rientrato nella sua Diocesi.

Trasferimenti
- di parroco

ZORNIOTTI Giovanni p. Giovenale M.. O.S.M., nato in Fossano (CN) il 28-4-1928, 
ordinato il 21-3-1953, è stato trasferito in data 1 gennaio 2001 dalla parrocchia Madonna 
Addolorata in Torino alla parrocchia S. Carlo Borromeo in 10121 TORINO, p. C.L.N. n. 236 
bis, tei. 011/562 09 22.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della parrocchia Madonna Addolorata in Torino.

Ili



112 Curia Metropolitana - Cancelleria

- di vicario parrocchiale
PRATICELLI Pietro p. Stefano M., O.S.M., nato in Mirano (VE) il 18-2-1925, ordinato 

il 26-2-1950, è stato trasferito in data I gennaio 2001 dalla parrocchia Madonna Addolorata 
in Torino alla parrocchia S. Carlo Borromeo in 10121 TORINO, p. C.L.N. n. 236 bis, tei. 
011/562 09 22.

- di collaboratore pastorale
MAINA diac. Sergio, nato in Torino il 31-3-1932, ordinato il 17-11-1985, è stato tra­

sferito in data 1 gennaio 2001 dalla parrocchia La Visitazione in Torino alla parrocchia Nati­
vità di Maria Vergine in Torino.

Nomine
- di parroci

de ANGELIS can. Basilio, nato in Torino il 25-2-1930, ordinato il 28-6-1953, parroco 
della parrocchia S. Antonio di Padova in Poirino, è stato anche nominalo in data I gennaio 
2001 parroco della parrocchia Beala Vergine Consolata e S. Bartolomeo in Poirino.

SERRA don Piero Giorgio, nato in Agliano (AT) il 2-7-1939, ordinato il 9-6-1968, par­
roco della parrocchia S. Secondo Martire in Givoletto, è stato anche nominalo in data I gen­
naio 2001 parroco della parrocchia S. Lorenzo Martire in La Cassa.

- di amministratori parrocchiali
CATANESE Salvatore p. Alfonso M., O.S.M., nato in Moncalieri il 27-8-1928, ordinato 

il 10-3-1951, è stato nominato in data I gennaio 2(X)1 amministratore parrocchiale della par­
rocchia S. Carlo Borromeo in Torino, vacante per il termine del suo ufficio come parroco.

REYNAUD don Aldo, nato in Ceres il 7-2-1944, ordinato il 9-10-1971, è stato nomi­
nato in data 1 gennaio 2(X)I amministratore parrocchiale e legale rappresentante della par­
rocchia S. Grato Vescovo in San Colombano Belmonle, vacante per il trasferimento del par­
roco can. Angelo Perino.

ZAMBONETTI can. Antonio, nato in Balangero il 9-4-1927, ordinato il 29-6-1950, 
è stato nominato in data 1 gennaio 2001 amministratore parrocchiale della parrocchia 
S. Lorenzo Martire in Canischio, vacante per il trasferimento del parroco can. Angelo 
Perino.

PRATICELLI Pietro p. Stefano M., O.S.M., nato in Mirano (VE) il 18-2-1925, ordinato 
il 26-2-1950, è stato nominato in data 23 gennaio 2(X)I amministratore parrocchiale della 
parrocchia Madonna Addolorata in Torino, vacante per il trasferimento del parroco p. Gio­
venale M. Zorniotti, O.S.M.

- di vicario parrocchiale
ODDENINO don Francesco, nato in Piobesi Torinese il 6-8-1933, ordinalo il 29-6- 

1957, è stato nominato in data 1 gennaio 2001, vicario parrocchiale nella parrocchia S. Gia­
como Apostolo in 10156 TORINO, v. Damiano Chiesa n. 53. tei. 011/273 05 37.



Curia Metropolitana - Cancelleria 113

Capitolo Collegiale della SS. Trinità in Torino
Mons. Arcivescovo, a seguito della elezione compiuta dai Canonici del Capitolo Colle­

giale della SS. Trinità in Torino, ha confermato in data 1 gennaio 2001 - per il quinquennio 
2001-31 dicembre 2005 - il can. Pietro Mussino come Presidente del predetto Capitolo.

Istituto Diocesano per il sostentamento del Clero
Monsignor Arcivescovo, integrando a norma di Statuto le designazioni compiute dal 

Consiglio Presbiterale, ha nominato in data 1 gennaio 2001 i membri di sua competenza nel 
Consiglio di Amministrazione e nel Collegio dei Revisori dei Conti dell'Istituto Diocesano 
per il sostentamento del Clero della Arcidiocesi di Torino che pertanto - per il quinquennio 
2001-31 dicembre 2005 - risultano così composti:

- Consiglio di Amministrazione:
Presidente GAMBALETTA don Marino
Membri BASSO don Marino

BASTIANINI diac. Ettore
CRESTO doti. Giovanni
DAL PIAZ dott. Claudio
DEAGLIO dott. Mario Renzo
MARCHISIO geom. Sergio 
ROVEA dott. Paolo
VACHA don Giovanni Carlo

- Collegio dei Revisori dei Conti:
Presidente GERBINO don Giovanni
Membri CUTELLÈ diac. Benito

GROSSO dott. Andrea

Nomine e conferme in Istituzioni varie
* Antico Istituto delle Povere Orfane di Torino

L’Arcivescovo di Torino, a norma di Statuto, con decreto in data 2 gennaio 2001 ha 
nominato membri della Congregazione Direttrice dell'Antico Istituto delle Povere Orfane di 
Torino, con sede in Torino, v. delle Orfane n. 11, fino al termine del triennio in corso - 1999- 
30 giugno 2002 - le seguenti persone:

CIANI SCIOLLA LAGRANGE PUSTERLA dott. Massimo
BERTOLOTTI BUFFA DI PERRERO Gabriella
che subentrano a Ludovico Cordero di Vonzo e Maria Delfina Guidetti Buffa di Perrero, 

dimissionari.

* Istituto Amaretti di Pollino
L'Ordinario Diocesano, a norma di Statuto, con decreto in data 15 gennaio 2(X) 1 - per il 

quadriennio 2001-31 dicembre 2004 - ha nominato membri dell’Istituto Amaretti di Poirino, 
con sede in Poirino, v. Amaretti n. 5, le seguenti persone:

CUMINETTI can. Guglielmo
GILLI can. Domenico
SEMINI Luigi



114 Curia Metropolitana - Cancelleria

* Istituto delle Rosine - Torino
L’Arcivescovo di Torino, a norma dello Statuto organico, con decreto in data 19 gen­

naio 2001, ha prorogato il mandato affidato alla dott.ssa Irma MONTICONE attuale Madre 
Direttrice dell'Istituto delle Rosine, con sede in torino, v. delle Rosine n. 9, per il biennio 
2001-31 dicembre 2002.

Parrocchia Madonna Addolorata in Torino: affidamento “in solido”

Con decreto in data 1 febbraio 2001, la cura pastorale della parrocchia Madonna Addo­
lorata in Torino è stata affidata "in solido”, a norma del can. 517 § 1, ai sacerdoti:

DANNA don Valter, nato in Torino il 17-7-1954, ordinato il 6-10-1984, precedente- 
mente parroco della parrocchia S. Giorgio Martire in Reano, ufficio dal quale è stato tra­
sferito in pari data;

FINI don Paolo, nato in Barga (LU) 1’11-11-1957, ordinato il 10-4-1983, precedente- 
mente parroco della parrocchia Santa Famiglia di Nazaret in Chieri, ufficio dal quale è stato 
trasferito in pari data.

Moderatore della cura pastorale è il sacerdote don Valter DANNA.
Nella stessa data, don Valter DANNA è stato nominato amministratore parrocchiale 

della parrocchia S. Giorgio Martire in Reano e don Paolo FINI è stato nominato ammini­
stratore parrocchiale della parrocchia Santa Famiglia di Nazaret in Chieri.

Comunicazione
Il Presidente della Conferenza Episcopale Piemontese ha nominato in data 31 gennaio 

2001 - per il triennio 2001-31 dicembre 2003 - delegato regionale nella Regione Pastorale 
Piemontese della Federazione tra le Associazioni del Clero in Italia (F.A.C.I.) il sacerdote 
VINDROLA don Luciano, del Clero diocesano di Susa.

SACERDOTE DIOCESANO DEFUNTO

TOLOSANO can. Domenico.
È deceduto nell'Ospedale Gradenigo in Torino il 16 gennaio 2001, all’età di 90 anni, 

dopo 67 di ministero sacerdotale.
Nato in Savigliano (CN) il 22 giugno 1910 da una famiglia autenticamente religiosa, 

dove il Signore trovò tanta disponibile accoglienza perché anche il fratello Giovanni fu 
sacerdote missionario nella Congregazione fondata dal Beato Giuseppe Allamano, aveva 
compiuto il normale curriculum formativo tra i Tommasini nella Piccola Casa della Divina 
Provvidenza ed aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale il 29 giugno 1933, in Cattedrale, 
dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Dopo il biennio al Convitto Ecclesiastico presso il Santuario della Consolata, fu nomi­
nato vicario cooperatore a Cuorgnè, collaborando poi per tre anni con l’indimenticato pre­
vosto can. Domenico Cibrario; nel 1941 fu trasferito a Torino in Cattedrale, dove per due 
anni fu collaboratore di mons. Giuseppe Gameri e cerimoniere capitolare. Venne poi nomi­
nato direttore spirituale dei chierici di teologia nel Seminario Metropolitano: dalla cura dei 
chierichetti passò così alla responsabilità di formatore di nuovi sacerdoti.



Curia Metropolitana - Cancelleria 115

Successivamente prevalse in lui il desiderio di una pastorale parrocchiale diretta e nel­
l'autunno 1946 fu nominato prevosto di Volpiano. Per vent’anni si dedicò alla formazione 
di quella popolazione e, secondo la sua caratteristica, lo fece senza risparmio. Ancora oggi 
molti volpianesi ne ricordano la fedeltà al confessionale, la diligente preparazione delle 
omelie e delle istruzioni parrocchiali, la visita frequente alle persone ammalate e anziane, 
l’attenzione alle esigenze dei ragazzi e dei giovani: frutto di questa priorità pastorale fu 
la costruzione del nuovo Oratorio femminile, al cui servizio potè porre una comunità di 
religiose.

Nel pieno della maturità, sorprendendo parrocchiani e confratelli, lasciò la responsabi­
lità della parrocchia e passò al Santuario della Consolata, dove per molti anni fu apprezzato 
confessore e direttore spirituale, dedicando speciale attenzione alle persone consacrate nella 
vita religiosa e secolare. Seguì particolarmente il "Gruppo Amicizia" presso l’Istituto Mis­
sioni Consolata.

Perfettamente cosciente dello scorrere del tempo e senza attendere un troppo evidente 
declino delle forze, lasciò poi la Consolata e si trasferì nella Casa del Clero "Giovanni Maria 
Boccardo” a Pancalieri. Intanto la stima di cui egli godeva fu sottolineata anche dall’Arci­
vescovo, che nel 1989 lo nominava Canonico onorario del Capitolo Metropolitano.

La malattia, che recentemente si era manifestata, non lo ha trovato impreparato: con 
grande dignità e consapevolezza ha affidato la sua vita al Signore, a cui da sempre aveva 
consegnato se stesso. Gli erano stati guida in ciò dapprima i suoi familiari diretti e special- 
mente lo zio mons. Giovanni Tolosano, per molti anni prevosto di Oglianico, presso cui 
aveva maturato la sua vocazione sacerdotale, ma soprattutto la formazione cottolenghina 
alla scoperta della Provvidenza, a cui ha saputo ispirare tutta la vita, con il "Deo gratias” 
che gli era abituale.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Oglianico.





Documentazione

Il futuro del lavoro
Al Palazzo dei Congressi di Roma, si è svolta la Conferenza Nazionale dei Lavoro che ha avuto per 
tema: Il lavoro che sarà. Pubblichiamo l’intervento tenuto martedì 30 gennaio dal Presidente del 
Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace.

1. La Chiesa di fronte ai cambiamenti economici e sociali
Il mondo del lavoro è sempre stato al centro dell’attenzione della Chiesa. Soprattutto 

con l’avvento della rivoluzione industriale la Chiesa si è fatta prossima ai lavoratori ed ha 
contribuito ad “umanizzare” il mondo del lavoro attraverso la dottrina sociale cristiana e la 
testimonianza dei valori evangelici.

Oggi il pensiero sociale cristiano si trova di fronte ad uno scenario economico e sociale 
molto diverso da quello della rivoluzione industriale. Sotto la spinta della globalizzazione e 
delle nuove tecnologie, l’economia - da industriale e fordista - è divenuta un’economia del­
l’informazione e dei servizi. L’inserimento delle nuove tecnologie nei processi produttivi ha 
reso possibile un incremento della produttività delle aziende, ma ha anche generato una 
riduzione della forza lavoro impiegata. Oggi, nel processo produttivo, si dà sempre più peso 
all’informazione e alla conoscenza, cioè al fattore umano; quindi, grazie alle nuove tecno­
logie, si prospettano ottime opportunità di lavoro "buono”, qualificante e creativo. Non si 
pensa più al "posto di lavoro" fisso, ma ad attività dinamiche in strutture produttive in con­
tinuo cambiamento. Diventa fondamentale, pertanto, acquisire e riqualificare di continuo le 
proprie capacità per anticipare il cambiamento tecnologico ed organizzativo delle imprese. 
La conoscenza e la capacità tecnologica sono diventate la vera chiave di accesso al lavoro 
del nuovo Millennio.

Ciò non elimina, tuttavia, l’espansione in tante parti del mondo di “cattivi” lavori, cioè 
di lavori mal pagati, precari e degradanti, che non assicurano una “inclusione sociale” e fini­
scono per aumentare gli squilibri tra pochi fortunati e molti tagliati fuori, tra Paesi avanzati 
e Paesi lasciati ai margini del progresso tecnologico.

In poco tempo, competizione e flessibilità si sono affermate come il “credo" della nuova 
economia. Flessibilità dei mercati e flessibilità delle imprese, che si organizzano in reti più 
elastiche o in sistemi integrati e decentrati. A seguito della liberalizzazione dei mercati, della 
crescente concorrenza e dell’aumento del costo del lavoro nei Paesi più avanzati, le imprese 
nazionali hanno deciso di spostare parte delle loro attività in Paesi dove il costo del lavoro 
è molto basso.

Già nel 1986, i Vescovi statunitensi constatavano con preoccupazione, nella loro 
Lettera pastorale sull’Economia, che «(...) molte imprese hanno chiuso i loro impianti 
negli U.S.A. ed esportato i loro capitali, la loro tecnologia e i posti di lavoro nelle filiali 
estere (146)».

117



118 Documentazione

Il passaggio a modi di produzione e mercato del lavoro post-industriali riducono man 
mano l’area dell’occupazione stabile e garantita, creando percorsi lavorativi più mobili, che 
alternano l’impiego al non impiego, l'impiego “tipico” a quello “atipico”. 1 vecchi modelli 
di protezione sociale appaiono inadeguati per affrontare una situazione nella quale è sempre 
più generalizzato il rischio per grandi masse di dover vivere con poco lavoro o addirittura 
in uno stato di cronica disoccupazione.

2. Il contributo della Chiesa
Di fronte al profondo cambiamento della società attuale, quale riflessione può proporre 

la Chiesa sul mondo del lavoro?
Innanzi tutto, mi sembra molto importante sottolineare proprio oggi l’approccio antro­

pologico cristiano al lavoro, che induce a mettere il lavoro in rapporto con l’uomo, con la 
persona e non giustifica la sottomissione della persona alle esigenze del l’economia c del 
lavoro.

Giovanni Paolo II scrive nell’Enciclica Laborem exercens: «Come persona, l’uomo è 
quindi soggetto del lavoro. Come persona egli lavora, compie varie azioni appartenenti al 
processo del lavoro; esse, indipendentemente dal loro contenuto oggettivo, devono servire 
tutte alla realizzazione della sua umanità, al compimento della vocazione ad essere persona, 
che gli è propria a motivo della stessa umanità» (n. 6).

Dall’antropologia cristiana ci deriva il compito di ripensare il lavoro e, con il lavoro, il 
fondamento della società. Di fronte alle trasformazioni economiche e sociali, non possiamo 
evitare la domanda chiave: su quale uomo e quale donna vogliamo fondare la nostra civiltà 
e cultura del lavoro?

Ci accorgiamo infatti che la pretesa di un lavoro che basti a se stesso impoverisce il 
lavoro e l’uomo nella globalità delle loro dimensioni. Tanto più fa torto alla persona umana 
e alle sue più profonde aspirazioni un lavoro che sia finalizzato solo ad un accrescimento 
illimitato ed insostenibile della produzione e dei consumi. 1 bisogni più profondi delle nostre 
società, soprattutto in questa era post-industriale, non si esauriscono nel modello consumi­
sta di una produzione spasmodica di nuovi beni materiali, ma abbracciano piuttosto i servizi 
alla persona, la famiglia, le relazioni interpersonali, la solidarietà fra generazioni. Ricollo­
care il lavoro in questo contesto globale della persona umana significa ridare senso e valore 
al lavoro, aprire la strada ad una civiltà veramente nuova.

Il lavoro, infatti, come insegna la dottrina sociale della Chiesa, non è solo un mezzo per 
vivere con dignità, ma un'attività culturale, lo spazio in cui si possono esprimere la perso­
nalità, la creatività, la libera iniziativa e le conoscenze di ognuno. È strumento di partecipa­
zione alla vita della comunità. Noi viviamo oggi il paradosso di un sistema economico e 
sociale che non sa valorizzare appieno le potenzialità ed i bisogni delle persone.

Nel passaggio di civiltà in cui le nuove tecnologie ci hanno introdotto, non si può per­
sistere nel riproporre come modello la civiltà dell’homo faber e del soggetto produttore/con- 
sumatore, che ormai ha da tempo — e ampiamente - manifestato i suoi grossi limiti. Biso­
gna avviarsi verso una convivenza sempre più qualificata dall’incremento dei beni 
immateriali, che sono i beni che soddisfano le relazioni tra persone. Occorrono certamente 
anche le risorse materiali per dare contenuto alle relazioni tra persone, ma è necessario 
invertire l'ottica finora prevalsa: non devono essere le relazioni tra persone a sottomettersi 
alla logica dei beni materiali, ma sono i beni materiali a dover essere assoggettati ai bisogni 
delle persone e delle relazioni tra persone. Si tratta di un rovesciamento di cultura, che nelle 
abitudini quotidiane esige gusti nuovi e un diverso investimento del tempo.

Nessuna struttura di mercato può sussistere stritolando la dignità e i bisogni più 
profondi della persona umana. Le nostre istituzioni sociali ed economiche non si possono



Documentazione 119

sottomettere al gioco di una competizione esasperata e selvaggia e di una flessibilità illimi­
tata. Al contrario, esse hanno il compito di elaborare quelle regole che finalizzano al bene 
di ogni uomo e di tutto l’uomo anche il mercato, rendendolo, in tal senso, veramente effi­
ciente. Un mercato efficiente ha bisogno di maggiore, non di minore solidarietà; di più e non 
di meno protezione sociale.

3. Per una protezione dei diritti degli uomini e delle donne del lavoro
La realtà del lavoro umano - affermava Giovanni Paolo II nel discorso in occasione 

della sua visita all’Organizzazione Intemazionale del Lavoro nel 1982 - «è la stessa in ogni 
punto del globo terrestre, in tutti i Paesi e in tutti i Continenti... nella diversità e nell’uni­
versalità delle sue forme il lavoro umano unisce gli uomini...» (n. 6).

Sulla base di questa convinzione profonda, la Chiesa ha salutato con favore l'adozione, 
da parte dell’86“ Conferenza Intemazionale del Lavoro, della solenne Dichiarazione dei 
diritti fondamentali dei lavoratori, nel giugno del 1998. Tale documento, oltre a testimoniare 
l’universalità dei diritti umani «in una situazione di interdipendenza crescente», non con­
traddice l’altro principio, quello della loro indivisibilità, poiché tratta dei diritti definiti fon­
damentali. Universalità e indivisibilità - non lo si dirà mai abbastanza - sono da conside­
rarsi caratteristiche essenziali della nozione stessa di diritti dell’uomo (cfr. Messaggio per 
la Giornata Mondiale della Pace 1998).

Il problema cruciale che unisce gli uomini e le donne de) nostro tempo, nei Paesi ricchi 
come in quelli poveri, è, prima di tutto, l’avere un lavoro. Direi, quindi, che il primo diritto 
è il diritto al lavoro, alla cui tutela deve attendere il «datore di lavoro indiretto», come lo 
definisce la Laborem exercens, cioè «persone e istituzioni di vario tipo che determinano 
tutto il sistema socio-economico o da esso risultano», in primo luogo lo Stato. Orbene, que­
ste persone, queste istituzioni di vario tipo, lo Stato devono essere sempre attenti a mante­
nersi, oggi più che mai, nella dimensione della collaborazione intemazionale mediante trat­
tati e accordi (cfr. Ivi, 18).

Alcuni diritti nel lavoro meritano, nell'attuale quadro intemazionale, una particolare 
attenzione. Sono quelli che riguardano le persone più vulnerabili: bambini, donne e migranti.

Riguardo ai bambini, constatiamo con compiacimento una crescita di sensibilità da 
parte della comunità internazionale, visti gli strumenti di cui si è dotata. La già citata Dichia­
razione sui diritti fondamentali, infatti, condanna il lavoro minorile chiedendone l’aboli­
zione e invoca l’eliminazione di ogni forma di lavoro forzato o obbligatorio. Il 19 novem­
bre scorso, inoltre, è entrata in vigore la Convenzione contro le forme estreme e intollerabili 
del lavoro infantile; questa Convenzione è il documento che è stato ratificato più rapida­
mente in tutta la storia dell’Organizzazione Intemazionale de) Lavoro. Il fatto che i primi 
Paesi firmatari siano i Paesi poveri dimostra quanto essi siano consapevoli che il lavoro 
infantile non è solo una conseguenza della povertà, ma ne è anche una causa.

Sempre a proposito dei bambini, non si deve passare sotto silenzio un'altra forma ese­
crabile di lavoro minorile, quella dei ragazzi e delle ragazze obbligati a prestare servizio 
nelle formazioni militari delle parti in lotta: «11 futuro di questi fanciulli in armi - scriveva 
Giovanni Paolo 11 nel Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace del 1996 - è spesso 
segnato».

Un’altra questione che sta molto a cuore alla Chiesa è il lavoro della donna, sia per il ruolo 
chiave che la donna occupa nella famiglia, sia per il fatto che la povertà oggi è - nella mag­
gioranza dei casi - femminile e si quantifica nell’alta percentuale di donne disoccupate, sot­
toccupate. occupate in modo precario o addirittura sfruttate economicamente in modo illegale.

Ebbene, la Chiesa auspica che al "genio" della donna sia fatto più spazio nell’insieme 
della vita sociale, senza penalizzare il dono della maternità. «È urgente ottenere dappertutto



120 Documentazione

l’effettiva uguaglianza dei diritti della persona e dunque parità di salario rispetto a parità di 
lavoro, tutela della lavoratrice-madre, giuste progressioni nella carriera» (Giovanni Paolo II. 
Lettera alle donne, 4). Nell’era della globalizzazione e dell’infonnatica, ciò comporta 
soprattutto la necessità di favorire al massimo l'accesso delle bambine e delle giovani all’e­
ducazione e al l’istruzione.

Né dobbiamo dimenticare i lavoratori migranti, in quanto, per la facilità degli sposta­
menti, i movimenti migratori acquistano oggi dimensioni mai sperimentate prima. A fronte 
di un fenomeno migratorio che è fra i più rilevanti su scala mondiale, si constata, purtroppo, 
una scarsa volontà politica da parte dei Paesi che maggiormente utilizzano mano d’opera 
straniera di affrontare sul piano dei diritti la questione dei lavoratori immigrati. A dieci anni 
di distanza, la Convenzione dell’O.N.U. sui lavoratori migranti del 1990, non era stata 
ancora firmata da nessun Paese dell’Unione Europea...

Certo, quella dell’emigrazione è una questione complessa e delicata e l’emigrazione per 
lavoro, pur essendo un fenomeno antico, rappresenta, sotto certi aspetti, un male necessario, 
come rileva la Laborem exercens, ma «si deve far di tutto - scrive il Papa - perché questo 
male in senso materiale non comporti maggiori danni in senso morale... in questo settore 
moltissimo dipende da una giusta legislazione, in particolare quando si tratta dei diritti del­
l’uomo del lavoro» (Ivi, 23).

C’è, infine, un'altra realtà del mondo del lavoro che nell'ultimo scorcio del secolo 
scorso ha subito un grande cambiamento, quella del sindacato. A tale istituto la Chiesa ha 
sempre attribuito grande importanza, proprio in virtù di uno dei diritti fondamentali del­
l’uomo nel lavoro: il diritto di associarsi (cfr. Ivi, 20).

I sindacati, che pure hanno avuto un ruolo positivo e determinante nei processi di demo­
cratizzazione in tutto il mondo, si trovano, oggi, di fronte a non poche difficoltà, dovute 
essenzialmente alla diminuzione della loro forza contrattuale provocata dall'aumento della 
competitività, che è connaturale al fenomeno della globalizzazione. Ciò si verifica nei Paesi 
ricchi e, a più forte ragione, in quelli poveri.

Sensibile a questo aspetto del mondo del lavoro, il Pontificio Consiglio della Giustizia 
e della Pace che ho l’onore di presiedere organizzò, nel 1996, un incontro unico in questo 
genere: ventitré esponenti sindacali di esperienze e provenienza geografica assai diverse si 
riunirono in Valicano proprio per riflettere sulla fase delicata che attraversavano le loro 
organizzazioni nel processo di globalizzazione dell’economia.

4. Per una civiltà del lavoro che non escluda le popolazioni dei Paesi in via di sviluppo
In questa riflessione sul futuro del lavoro non possiamo dimenticare che gran parte del­

l’umanità vive in un mondo in cui scarseggiano i beni materiali e milioni di persone lottano 
quotidianamente per la sopravvivenza. Il divario tra ricchi e poveri potrebbe allargarsi in 
maniera drammatica, perché in quest’epoca della comunicazione globale, dominata dal 
potere della conoscenza e della tecnologia, si assiste ad una concentrazione sempre più forte 
del sapere e della proprietà intellettuale in pochi Paesi ricchi della Terra.

Diventa sempre più evidente che la scarsità, l'arretratezza del lavoro, e il livello del 
sapere inadeguato, nei Paesi poco sviluppati hanno tra le loro cause l’uso egoistico delle 
nuove tecnologie e delle conoscenze da parte dei Paesi economicamente più avanzati.

Tutto ciò aumenta le disuguaglianze e provoca un'esclusione di massa, soprattutto fra i 
poveri (in America Latina è stata coniata l’espressione masses sobrantex: masse in ecce­
denza, che non servono), che non hanno la preparazione culturale per stare al passo con la 
corsa tecnologica.

Il Santo Padre. Giovanni Paolo II, ha detto ai partecipanti della Campagna "Jubilee 
2000" per il condono del debito dei Paesi poveri: «Troppo spesso i frutti del progresso



Documentazione 121

scientifico, invece di essere messi al servizio dell'intera comunità umana, sono distribuiti in 
modo tale da aumentare o addirittura rendere permanenti le ingiuste disuguaglianze. (...) La 
Chiesa Cattolica ha sempre insegnato che vi è una "ipoteca sociale" su tutta la proprietà pri­
vata. concetto che oggi deve essere applicato anche alla “proprietà intellettuale" e alla 
“conoscenza”. Non si può applicare la sola legge del profitto a ciò che è fondamentale per 
la lotta contro la fame, la malattia e la povertà».

Ci colpisce il fatto che le strutture comunicative moderne arrivino in misura assai ridotta 
ai Paesi più poveri. In Africa, ad esempio, vi è solo l’uno per cento dei computer prodotti 
nel mondo. Quanto alla formazione primaria, in America Latina si è parlato di una media di 
5,2 anni di formazione; molti fondi vengono spesi per la formazione universitaria (cui acce­
dono di fatto i più ricchi), e pochissimi fondi vengono destinati alla scuola primaria.

Dunque, affinché miliardi di persone non siano tagliate fuori dal sapere, dal lavoro e dai 
frutti di questi, sono necessari una forte solidarietà intemazionale e dei massicci investi­
menti, privati e pubblici, nella salute e nell’educazione, nelle infrastrutture e nella “capacity 
building". Questo discorso non vale solo per i Paesi in via di sviluppo, ma anche per i gruppi 
sociali più poveri dei Paesi industrializzati (cfr. Centesimus annus, 33).

In questo contesto i grandi principi della «destinazione universale dei beni» e «della 
preminenza del lavoro sul capitale» assumono una straordinaria attualità. Come ha sottoli­
neato la Santa Sede in preparazione della Conferenza di Rio sull’ambiente: «Tutti i popoli 
e i Paesi hanno diritto al fondamentale accesso a quei beni - naturali, spirituali, intellettuali 
e tecnologici - che sono necessari per il loro sviluppo integrale» e ancora: «Nel campo della 
tecnologia gli Stati, in accordo con il dovere alla solidarietà e data la dovuta considerazione 
ai diritti di quanti sviluppano tale tecnologia, hanno l’obbligo di assicurare un giusto ed 
equo trasferimento della tecnologia appropriata, adatta a sostenere il processo di sviluppo e 
a proteggere l’ambiente» (L'Osservatore Romano, 6 giugno 1992. p. 2).

Qui si apre un enorme campo di azione non solo per i Governi, sostenuti dalla coope­
razione intemazionale, ma anche per il settore privato, che ha acquisito un forte potere a 
livello nazionale e trans-nazionale e non può ora non assumersi anche una grande respon­
sabilità etica e sociale nei confronti sia dei poveri marginaiizzati sia delle generazioni future.

* Francois Xavier Nguyèn Van Thuàn
Arcivescovo tit. di Vadesi

Presidente del Pontificio Consiglio 
della Giustizia c della Pace

Da L'Osservatore Romano, 2 febbraio 2001



CATECHESI È COMUNICARE CON I TUOI FEDELI AD UNO AD UNO...

SISTEMI AUDIO E VIDEO

È LA SOLUZIONE PIÙ SEMPLICE E SICURA
AFFINCHÉ LA PAROLA GIUNGA LIMPIDA E CHIARA

PASS costruisce, installa ed assiste:
— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— radiomicrofoni esenti da disturbi
— sistemi video - grandi schermi
— microfoni “piatti” da altare

PASS inoltre:
— HA UN ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI
— GARANTISCE UNA ACCURATA ASSISTENZA TECNICA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi: 
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario 
Consolata, Parr. Gesù B. Pastore. Chiesa 
Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. 
Alpignano, S. Margherita dei colli, S. 
Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo 
(Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, 
Parr. Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, 
Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco 
(Valdocco), Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, 
Parr. Varisella, Ist. La Salle, Parr. B.ta 
Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, 
Parr. Coassolo.

Interno basilica di Maria Ausiliatrice

10144 TORINO — CORSO REGINA MARGHERITA, 209/a
(Oli) 473.24.55 /437.47.84

FAX (011)48.23.29



Costruiamo e realizziamo
— I migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di comunicare.
— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.
— Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite. 
— Servizio assistenza Immediato.

WEB Sede: 12040 Govone (CN) - V. Piana, 5 - Tel. (0173) 58677- 58812 
10147 Torino: Tagliante Giovanni - V. Cardinale Massaia, 76 - Tel. 2296198 - 766897



BASILICA DI S. PIETRO IN VATICANO 
Un nuovo impianto di elettrificazione campane e orologio da torre 

realizzato ed installato dalla TREBINO nel 1994.

FONDERIE 
CAMPANE

COMANDI 
ELETTRONICI 
PER CAMPANE»

^rebTno)
^CHIAMATA MATVtìH 

m ROBERTO TREBINO s.n.C.
16030 USCIO (GE) ITALY - TEL 0185/919410 ■ FAX 0185/919427



Interventi tecnici 
di manutenzione, 
riparazione, 
pronto intervento 
con corde 
e tecniche 
alpinistiche

• Chiese

• Campanili

• Torri

• Ospedali

• Scuole

Raggiungiamo 
l'irraggiungibile 
con la massima 
competenza, 
sicurezza, rapidità 
e risparmio.

•
Ditta Castagneri Saverio 

10074 Lanzo Torinese

Via S. Ignazio, 22 
Tel. 0123/320163



CAPANNI Fonderie
CAMPANE - OROLOGI - IMPIANTI

Via Reg. S. Stefano, 23-25 
15019 STREVI (AL)
Tel. 0144/37 TI 90

0337/24 01 80

FORNITORI DEL SANTUARIO B. V. CONSOLATA - TORINO
ASSISTENZA - MANUTENZIONI SU OGNI TIPO DI IMPIANTO



Nostre Edizioni:

ECHI DI VITA 
PARROCCHIALE

— PAGINE 16 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i 
mesi, formato 17 x 24

— PAGINE 8 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i 
mesi formato 17 x 24

* Pagine proprie a disposizione dei RR. Parroci, nella 
quantità desiderata.

Stampa copertina a quattro colori propria: con una iniziale spesa di im­
pianto si possono stampare un certo numero di copertine da utilizzare di 
mese in mese secondo il fabbisogno.

Stampa copertina propria in bianco e nero dietro fornitura di cliché o foto­
grafia.

— Edizione Generale completa: è possibile avere tutte le 16 
pagine più la copertina a colori. Si potrà usufruire delle pagine 
2, 3 e 4 di copertina per la stampa di materiale proprio. Ai 
Parroci che lo desiderano spediamo l’Edizione Generale 
con il nome della Parrocchia in copertina.

— tipo GIORNALE nei formati 22 x 32 - 25 x 35 - 32 x 44 con tutto 
materiale proprio.

— EDIZIONI SPECIALI DI LUSSO E COMUNI in formati diversi.

Richiedete saggi e preventivi a:

OPERA DIOCESANA BUONA STAMPA
Corso Matteotti, 11-10121 TORINO

Telefono (011) 54 54 97



CON I NUOVI APRAM I DI RISCALDAMENTO A NORME EUROPEE "CE":

GRANDE RISPARMIO 
ALTO RENDIMENTO (OLTRE IL 90%) 

MASSIMA SICUREZZA 
k QUALITÀ' CONTROLLATA

OMNIA TERMOAIR

riscaldamento di grandi spazi, 
come Chiese, Oratori, palestre, 
teatri e locali di riunione.

Con la sua trentennale 
esperienza nel settore ed un ricco 
catalogo di prodotti e soluzioni, 
è in grado di offrire studi 
e preventivi gratuiti per 
nuovi impianti, trasformazioni 
ed adeguamenti alle 
normative, 
manutenzioni.

■

Omnia leramair
10040 LEINI’ (TORINO) • STRADA DEL FORNACINO, 87/C • TEL. 011.998.99.21 r.a. • FAX 011.998.13.72 

www.omniatermoair.com • e-mail: omnia@omniatermoair.com

http://www.omniatermoair.com
mailto:omnia@omniatermoair.com


UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56201 - fax 01 1/51 56209 

ore 9-12
Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56271: ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56203 - fax 011/51 56209 
ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi - tei. 011/51 56296 (ab. 011/96761 45) 
su appuntamento

Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56295 (ab. 0335/632 3590) 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per FAnuninistrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56360 - fax 011/51 56369 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio dell'Avvocatura - tei. 011/51 56210 - fax 011/51 56 209
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56210 - fax 011/51 56209 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56286 
ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 011/51 56310 - fax 011/51 56319

ore 9-12- 15-17 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 011/51 56 220 - fax 011/51 56 229 
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio Liturgico - tei. 011/51 56 280 - fax 011/51 56289 
ore 9-12 - 15-18

Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/5371 87 - 530626 - fax 011/5371 32
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 011/51 56 350 
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale* della Famiglia - tei. 011/51 56340 - fax 011/51 56 349
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/51 56335 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 011/53 87 96 - 539052 
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Ristorale Sociale e del Idivoro - tei. 011 /562 52 11 - 562 58 13 - fax 011 /562 59 22 
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dell'Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e del­
l'Università - tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56239 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle (Comunicazioni Sociali - tei. 011/51 56300 - fax 011/51 56309 
ore 10,30-13 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 011/51 56330 
martedì-giovedì-venerdì ore 9-12



RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= RDTo)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Abbonamento annuale per il 2001 L. 85.000 - Una copia L. 8.500
Anno LXXVIII - N. 1 - Gennaio 2001

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - corso Matteotti n. 11 - 10121 Torino 
Conto Corrente Postale 10532109 - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45% - Ah. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 6/2001
Spedito: Luglio 2001


