
RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE

ANNO LXXVIII 
FEBBRAIO 2001



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale. 

Per l’orario ai apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio. 
Tbtti gli Uffici sono chiusi: 
- il sabato pomeriggio;
- nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giornifestivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56 240 - fax 011/51 56249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56333 - fax 011/51 56209

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicario Generale; - ore 9-12
Micchiardi S.E.R. Mons. Pier Giorgio (ab. tei. 011/436 16 10 - 0335/309641)

Pro-Vicari Generali - ore 9-12
Fiandino mons. Guido (ab. tei. 011/568 28 17 - 0349/15741 61)
Operti mons. Mario (ab. tei. 011/436 13 96 - 0333/56743 95)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TO Città:
Lanzetti don Giacomo (ab. tei. 011/38 9376 - 0.347/246 2067)
venerdì ore 10-12
Distretti pastorali:
TO Nord: Foieri don Antonio (ab. Forno Canaveseie\. 0124/72 94 - 0347/5460594) 
lunedì ore 10-12
TX) Sud-Est: Avataneo can. Gian Carlo (ab. Carmagnola tei. 011/972 3171 - 0339/359 68 70) 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Maria don Gabriele (ab. Orbassano tei. 011/9002794 - 0333/6869655) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 011/58 111) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei 011/51 56216

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/311 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/205 3474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani.

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/972 00 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità; mi- 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO

Cattaneo don Domenico (tei. uff. 011/51 56 360 - ab. 011/521 1557) 
(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
UFFICIALE PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA METROPOLITANA

Anno LXXVI1I Febbraio 2001

SOMMARIO

Atti del Santo Padre
pag.

Lettera Apostolica in occasione del XVII Centenario del Battesimo del popolo armeno 131
Messaggio per la Giornata Mondiale delle Migrazioni 137
Messaggio per la XVI Giornata Mondiale della Gioventù 143
Ai Membri del Tribunale della Rota Romana (1.2) 146
Omelia nella V Giornata della Vita Consacrata (2.2)
Alla Comunità di lavoro della Radio Vaticana in occasione del 70° anniversario della fonda­

151

zione (13.2)
Per la nomina di nuovi Cardinali:

154

- Annuncio (21.1) 193
- Omelia nel Concistoro (21.2) 203
- Omelia nella consegna dell’anello (22.2) 207
- Udienza ai nuovi Cardinali (23.2) 210
- MV Angelus (25.2) 213

Atti della Santa Sede
Congregazione per la Dottrina della Fede:

Notificazione: A proposito del libro di Jacques Dupuis "Verso una teologia cristiana del plu­
ralismo religioso" (Ed. Queriniana, Brescia 1997) 157

Atti dell'Arcivescovo
Messaggio per la IX Giornata Mondiale del Malato 165
Messaggio per la Giornata della Cooperazione Diocesana 228
Messaggio per la Quaresima 2(X)I 167
Messaggio per la Quaresima di Fraternità 2001 17)
Omelia in Cattedrale nella Giornata della Vita Consacrata 172
Omelia in Cattedrale nella Veglia per la Giornata della Vita 175
Omelia nella IX Giornata Mondiale del Malato 177
Omelia in Cattedrale nel Mercoledì delle Ceneri 
Incontro con amministratori pubblici e politici:

180

- Meditazione 183
- Omelia nella S. Messa

Interventi in occasione della nomina a Cardinale:
188

- Intervista 196
- Nella Veglia di preghiera 200
- Omelia nelle celebrazioni torinesi 2)8

Curia Metropolitana
Vicariato Generale:

Messaggio alla Diocesi in occasione della nomina a Cardinale dell'Arcivescovo
Indirizzo di omaggio del Pro-Vicario Generale nelle celebrazioni torinesi per il neo-Car­

195

dinale 217
Indicazioni operative per la Giornata della Cooperazione Diocesana 229



130

Cancelleria:
Incardinazione - Termine di ufficio - Nomine - Nomine e conferme in Istituzioni varie -
Sacerdote diocesano defunto 191

Documentazione
L'Arcivescovo di Torino è nominato Cardinale di Santa Romana Chiesa:

1. L’Annuncio
- Parole del Santo Padre 193
- Elenco completo degli Eletti 194
- Messaggio alla Diocesi del Vicario Generale e dei Pro-Vicari 195
- Intervista al neo-Cardinale 196
- Cammino di preparazione della Chiesa Torinese:

1. Sussidio per la riflessione 198
2. Veglia di preghiera 200

2. Il Concistoro
- Cronaca 203
- Omelia del Santo Padre 203
- Testo della Bolla di nomina 206

3. Consegna dell’anello
- Cronaca 207
- Omelia del Santo Padre 207

4. Udienza ai nuovi Cardinali 210
5. All' Angelus di domenica 25 febbraio 213
6. Celebrazioni torinesi

- Cronaca 214
- Indirizzo di omaggio del Sindaco di Torino 214
- Saluto del Vicepresidente della Provincia di Torino 215
- Saluto del Presidente della Regione Piemonte 216
- Indirizzo di omaggio del Vicepresidente della Conferenza Episcopale Piemontese 217
- Indirizzo di omaggio del Pro-Vicario Generale 217
- Omelia del Cardinale Arcivescovo 218

7. Sussidi informativi
- Il Cardinale... in parrocchia (mons. Renzo Savarino) 222
- Dal primo Cardinale, il Duomo (don Giuseppe Angelo Tuninetti) 224
- Le porpore torinesi (don Giuseppe Angelo Tuninetti) 226

Cooperazione Diocesana :
- Messaggio dell’Arcivescovo 228
- Indicazioni operative 229
- Interventi e devoluzioni nell'anno 2(XX) 229
- Donazioni e testamenti per le opere diocesane 230

Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese:
Inaugurazione dell’Anno Giudiziario 2001
- Saluto del Moderatore 231
- Relazione del Vicario Giudiziale sull'attività del Tribunale Regionale nell'Anno Giu­

diziario 2(XX) 233
- Intervento del Presidente del Collegio degli Avvocati del Foro Ecclesiastico Piemontese 239
- Configurazione e rilevanza della prova nelle cause matrimoniali di nullità: equilibrio e

dialettica tra "salus animarum" e indissolubilità assoluta del matrimonio "rato e consu­
mato” (mons. Giovanni Battista Defilippi) 241

- Organico del Tribunale 256
- Albo degli Avvocati 258
- Albo dei Periti 258
- Dati statistici 260

Il mistero del peccato originale (La Civiltà Cattolica) 276



Atti del Santo Padre

LETTERA APOSTOLICA

DEL SANTO PADRE 

GIOVANNI PAOLO II 
IN OCCASIONE DEL XVII CENTENARIO 

DEL BATTESIMO DEL POPOLO ARMENO

1. «Dio, meraviglioso e sempre provvidente, 
secondo la tua prescienza, hai dato inizio alla 
salvezza degli Armeni».

L'antico inno liturgico, che canta l'iniziativa 
di Dio nell’evangelizzazione del vostro nobile 
popolo, carissimi Fratelli e Sorelle, sgorga dal 
mio cuore colmo di gratitudine in questa fausta 
ricorrenza nella quale celebrate il XVII Centena­
rio dell’incontro dei vostri antenati con il Cristia­
nesimo. La Chiesa cattolica tutta gioisce nel ri­
cordo del provvidenziale lavacro battesimale, 
grazie al quale la vostra nobile e cara Nazione 
entrò definitivamente a far parte della schiera di 
popoli che hanno accolto la vita nuova in Cristo.

«Quanti siete stati battezzati in Cristo, vi siete 
rivestiti di Cristo» (Gal 3,27). Le parole dell'A­
postolo Paolo rivelano la singolare novità che de­
riva al cristiano dall'aver ricevuto il Battesimo. 
In questo Sacramento, infatti, l’uomo viene in­
corporato a Cristo, sicché può ormai fiduciosa­
mente affermare: «Non sono più io che vivo, ma 
Cristo vive in me» (Gal 2,20). Questo incontro 
personale e irripetibile rigenera, santifica e tra­
sforma l'essere umano, rendendolo perfetto ado­
ratore di Dio e tempio vivente dello Spirito 
Santo. Il Battesimo, innestando il discepolo nella 
vera vite che è Cristo, ne fa un tralcio capace di 
produrre frutto. Reso figlio nel Figlio, egli diven­
ta erede della felicità eterna, preparata fin dall'o­
rigine del mondo.

Ogni Battesimo è, dunque, un evento segnato 
dall'incontro d'amore fra Cristo Signore e la per­
sona umana, nel mistero della libertà e della ve­

rità. È un evento non privo di una sua dimensio­
ne ecclesiale, come avviene per ogni altro Sacra­
mento: l'incorporazione a Cristo comporta anche 
l’incorporazione alla Chiesa, Sposa del Verbo, 
Madre immacolata ed affettuosa. Afferma al ri­
guardo l’Apostolo Paolo: «In realtà noi tutti 
siamo stati battezzati in un solo Spirito per for­
mare un solo corpo» (ICor 12,13).

Questa incorporazione alla Chiesa acquista 
una visibilità particolare nella storia di alcuni po­
poli, per i quali la conversione è stata un fatto co­
munitario, legato ad avvenimenti o circostanze 
particolari. Quando ciò accade, si parla di "Batte­
simo di un popolo".

2. Diciassette secoli or sono, carissimi Fratel­
li e Sorelle del popolo armeno, questa comune 
conversione a Cristo si compì per voi. Si trattò di 
un evento che segnò profondamente la vostra 
identità; non soltanto l’identità personale, ma 
anche quella comunitaria, sicché a ragione si può 
parlare di “Battesimo" della vostra Nazione, 
anche se in realtà la penetrazione del cristianesi­
mo era iniziata già da tempo nella vostra Terra. 
La tradizione ne attribuisce gli esordi alla predi­
cazione ed all’opera degli stessi Santi Apostoli 
Taddeo e Bartolomeo.

Col "Battesimo" della comunità armena, a 
partire dalle sue autorità civili e militari, nasce 
un'identità nuova del popolo, che diverrà parte 
costitutiva e inseparabile dello stesso essere ar­
meno. Non sarà più possibile da allora pensare 
che, tra le componenti di tale identità, non figuri

131



132 Atti del Santo Padre

la fede in Cristo, come costitutivo essenziale. 
Anzi, la stessa cultura armena riceverà dall'an­
nuncio del Vangelo un impulso di straordinario 
vigore: l’“armenità" darà una connotazione 
profondamente caratteristica a tale annuncio e, ad 
un tempo, questo annuncio sarà una forza propul­
siva per uno sviluppo senza precedenti della stes­
sa cultura nazionale. Anche l'invenzione dell'al­
fabeto armeno, fatto determinante per la stabilità 
e definitività dell'identità culturale del popolo, 
sarà strettamente legata al “Battesimo" dell’Ar­
menia e sarà voluta e concepita, prima che come 
uno strumento di comunicazione di concetti e no­
tizie, come un vero e proprio veicolo di evange­
lizzazione. Opera di San Mesrop-Masthoc', in 
collaborazione con il santo Catholicos Sahak, il 
nuovo alfabeto permetterà agli Armeni di recepi­
re le linee migliori della spiritualità, della teolo­
gia e della cultura di Siri e Greci, e di fondere 
tutto ciò in modo originale con l’apporto della 
specificità del proprio genio.

3. La conversione deH'Armenia, realizzatasi 
agli albori del IV secolo e tradizionalmente col­
locata nell'anno 301, dette ai vostri antenati la 
coscienza di essere il primo popolo ufficialmente 
cristiano, ben prima che il Cristianesimo fosse ri­
conosciuto come propria religione dall'Impero 
romano.

È soprattutto lo storico Agatangelo che, in un 
racconto ricco di simbolismo, si sofferma a nar­
rare in dettaglio i fatti che la tradizione pone al­
l'origine di tale massiccia conversione del vostro 
popolo. Il racconto prende le mosse dall'incontro 
provvidenziale e drammatico dei due eroi che 
stanno alla base degli eventi: Gregorio, figlio del 
parto Anak, allevato a Cesarea di Cappadocia, e il 
re armeno Tiridate III. All'inizio fu. in realtà, uno 
scontro: Gregorio, richiesto dal re di sacrificare 
alla dea Anahit si oppose con un netto rifiuto, 
spiegando al sovrano che uno solo è il creatore 
del cielo e della terra, il Padre del Signore Gesù 
Cristo. Sottoposto per questo a tremendi tormen­
ti, Gregorio, assistito dalla potenza di Dio, non si 
piegò. Vista questa sua irriducibile costanza nella 
confessione cristiana, il re lo fece gettare in un 
pozzo profondo, un luogo angusto e buio infesta­
to da serpenti, dove nessuno in precedenza era 
sopravvissuto. Ma Gregorio, nutrito dalla Provvi­
denza attraverso la mano pietosa di una vedova, 
rimase per lunghi anni in quel pozzo senza soc­
combere.

Il racconto prosegue riferendo i tentativi messi 
in opera nel frattempo dall'Imperatore romano

Diocleziano per sedurre la santa vergine 
Hrip'sime, la quale, per sottrarsi al pericolo, 
fuggi da Roma con un gruppo di compagne, cer­
cando rifugio in Armenia. La bellezza della gio­
vane attrasse l'attenzione del re Tiridate, che s'in­
vaghì di lei e volle farla sua. Di fronte all’ostinato 
rifiuto di Hrip'sime, il re s’infuriò e fece perire 
lei e le sue compagne tra crudeli supplizi. Secon­
do la tradizione, in pena dell'orrendo delitto Tiri­
date fu mutato in un cinghiale selvatico, e non 
potè ricuperare le sembianze umane, se non 
quando, ubbidendo a un'indicazione del Cielo, li­
berò Gregorio dal pozzo nel quale era restato per 
tredici lunghi anni. Ottenuto il prodigio del ritor­
no a sembianze umane per le preghiere del Santo, 
Tiridate comprese che il Dio di Gregorio era 
quello vero e decise di convertirsi, insieme con la 
famiglia e l’esercito e di operare per l’evangeliz­
zazione dell’intero Paese. È così che gli Armeni 
vennero battezzati e che il Cristianesimo si impo­
se come religione ufficiale della Nazione. Grego­
rio, che nel frattempo aveva ricevuto a Cesarea 
l’Ordinazione episcopale, e Tiridate percorsero il 
Paese, distruggendo i luoghi di culto degli idoli e 
costruendo templi cristiani.

In seguito ad una visione dell’Unigenito Figlio 
di Dio incarnato, venne poi costruita una chiesa in 
Vagharshapat, che dal prodigioso evento prese il 
nome di Etchmiadzin, cioè luogo dove “l’Unige­
nito discese”. I sacerdoti pagani furono istruiti 
nella nuova religione e divennero i ministri del 
nuovo culto, mentre i loro figli costituirono il 
nerbo del Clero e del successivo monacheSimo.

Gregorio si ritirò ben presto a vita eremitica 
nel deserto, ed il figlio più giovane Aristakes 
venne ordinato Vescovo e costituito capo della 
Chiesa armena. In tale veste partecipò al Conci­
lio di Nicea. Lo storico armeno conosciuto con il 
nome di Mosi di Carene definisce Gregorio «il 
nostro progenitore e padre secondo il Vangelo»' 
e, per mostrare la continuità tra l'evangelizzazio­
ne apostolica e quella dell’Illuminatore, riferisce 
la tradizione secondo cui Gregorio avrebbe avuto 
il privilegio di essere concepito accanto alla sacra 
memoria dell'Apostolo Taddeo.

Gli antichi calendari della Chiesa ancora indi­
visa lo celebrano, in Oriente e in Occidente, nello 
stesso giorno quale apostolo instancabile di verità 
e di santità. Padre nella fede dell'intero popolo 
armeno. San Gregorio anche oggi intercede dal 
Cielo affinchè tutti i figli della vostra grande Na­
zione possano finalmente ritrovarsi attorno all'u­
nica Mensa imbandita da Cristo, divino Pastore 
dell'unico gregge.

' Storia dell'Armenia, Venezia 1841, p. 265.



Atti del Santo Padre 133

4. Questa narrazione tradizionale racchiude 
in sé. accanto ad aspetti leggendari, elementi di 
grande significato spirituale e morale. La predi­
cazione della Buona Novella e la conversione 
dell'Armenia sono anzitutto fondate sul sangue 
dei testimoni della fede. Le sofferenze di Grego­
rio e il martirio di Hrip'sime e delle sue compa­
gne mostrano come il primo Battesimo dell’Ar­
menia sia proprio quello del sangue.

La componente del martirio costituisce un ele­
mento costante nella storia del vostro popolo. La 
sua fede rimane indissolubilmente legata alla te­
stimonianza del sangue versato per Cristo e per il 
Vangelo. Tutta la cultura e la stessa spiritualità 
degli Armeni sono pervase dalla fierezza per il 
segno supremo del dono della vita nel martirio. 
Vi si avvertono gli echi dei gemiti per la soffe­
renza subita in comunione con l’Agnello immo­
lato per la salvezza del mondo. Emblema ne è il 
sacrificio di Vardan Mamikonian e dei suoi com­
pagni che, nella battaglia di Avarayr (a. 451 ) con­
tro il sassanide lazdegerd II che voleva imporre 
al popolo la religione mazdea, diedero la vita per 
rimanere fedeli a Cristo e difendere la fede della 
Nazione. Alla vigilia dello scontro, come raccon­
ta lo storico Eliseo, i soldati furono esortati a di­
fendere la fede con queste parole: «Chi credeva 
che il Cristianesimo fosse per noi come un abito, 
ora saprà che non potrà togliercelo come non ci 
può togliere il colore della pelle»1. Si tratta di una 
testimonianza eloquente del coraggio che anima­
va questi credenti: morire per Cristo significava 
per essi partecipare alla sua passione, affermando 
i diritti della coscienza. Occorreva non permette­
re che fosse rinnegata la fede cristiana, sentita dal 
popolo come bene sommo.

Da allora vicende analoghe si sono ripetute 
molte volte, fino ai massacri subiti dagli Armeni 
negli anni a cavallo del XIX e XX secolo e cul­
minati nei tragici eventi del 1915, quando il po­
polo armeno dovette subire violenze inaudite, le 
cui dolorose conseguenze sono tuttora visibili 
nella diaspora alla quale sono stati costretti molti 
dei suoi figli. È una memoria che non può anda­

re perduta. Più volte, nel corso de) secolo appena 
concluso, i miei Predecessori hanno voluto ren­
dere omaggio ai cristiani di Armenia, che hanno 
perso la vita per mano violenta ’, lo stesso ho vo­
luto ricordare le sofferenze subite dal vostro po­
polo: sono le sofferenze delle membra del Corpo 
mistico di Cristo4.

Gli eventi sanguinosi, oltre a segnare in 
profondità l'animo del vostro popolo, ne hanno 
più volte modificato la stessa geografia umana, 
costringendolo a continue migrazioni in tutto il 
mondo. È meritevole di nota il fatto che. ovunque 
gli Armeni sono giunti, hanno portato la ricchez­
za dei propri valori morali e delle proprie struttu­
re culturali, indissolubilmente legate a quelle ec­
clesiastiche. Guidati dalla fiduciosa consape­
volezza del divino sostegno, i cristiani armeni 
hanno saputo tenere ferma sulle loro labbra la 
preghiera di San Gregorio di Narek: «Se fisserò 
gli occhi osservando lo spettacolo del duplice ri­
schio nel giorno della miseria, che veda la tua sal­
vezza, o provvida Speranza! Se volgerò lo sguar­
do su in alto verso il sentiero terrificante che tutto 
coinvolge, che mi venga incontro in dolcezza il 
tuo angelo di pace!»'. Di fatto, la fede cristiana, 
anche nei momenti più tragici della storia arme­
na, è stata la molla propulsiva che ha segnato l'i­
nizio della rinascita del popolo provato.

Così la Chiesa, seguendo i suoi figli pellegri­
ni nel mondo alla ricerca di pace e serenità, ne ha 
costituito la vera forza morale, diventando, in 
molti casi, l'unica istanza a cui essi hanno potuto 
fare riferimento, l'unico centro autorevole che ne 
ha sostenuto gli sforzi ed ispirato il pensiero.

5. Un secondo elemento di grande valore 
nella vostra storia travagliata, cari Fratelli e So­
relle armeni, è costituito dal rapporto fra evange 
lizzazione e cultura. Il termine di “Illuminatore”, 
con cui viene designato San Gregorio, mette bene 
in evidenza la sua duplice funzione nella storia 
della conversione del vostro popolo. “Illumina­
zione" è, infatti, il termine tradizionale nel lin­
guaggio cristiano per indicare che, mediante il 
Battesimo, il discepolo, chiamato da Dio dalle te-

' Storia di Vardan e della guerra degli Armeni contro i Persiani, cap. V. Venezia 1840. p. 121.
1 Cfr. Benedetto XV, Discorso per il Sacro Concistoro (6 dicembre 1915): AAS 7 (1915), 510; Lettera ai Go­

vernanti dei popoli belligeranti (1 agosto 1917): AAS 9 ( 1917). 419; Pio XI. Discorso al Concistoro per la Beati­
ficazione dei Venerabili Giovanni Bosco e Cosma da Carboniano (21 aprile 1929): Discorsi II. 64; Lett. Enc. Quin­
quagesimo ante (23 dicembre 1929): AAS 21 (1929). 712; Pio XII. Discorso a fedeli armeni (13 marzo 1946): 
Discorsi e messaggi Vili, 5-6.

4 Omelia durante la Divina Liturgia in rito armeno (21 novembre 1987), 3: Insegnamenti X/3 ( 1987). 1177; 
Discorso per l'apertura della mostra Roma-Armenia (25 marzo 1999), 2: L'Osservatore Romano. 26 marzo 1999. 
p. 4; Discorso in occasione della visita di Sua Santità Karekin II (9 novembre 2000): L'Osservatore Romano. 11 
novembre 2000, p. 5.

’ Il libro della lamentazione, Parola II. b. Ed. Studium. 1999, pp. 164-165.



134 Atti del Santo Padre

nebre alla sua luce ammirabile (cfr. 1 Pt 2,9), è 
inondato dallo splendore di Cristo «luce del 
mondo» (Gv 8,12). In Lui, il cristiano trova l’in­
timo significato della sua vocazione e della sua 
missione nel mondo.

Ma il termine "illuminazione”, nell’accezione 
armena, si arricchisce di un ulteriore significato, 
poiché sta pure ad indicare la diffusione della cul­
tura attraverso l’insegnamento, affidato in parti­
colare ai monaci-maestri, continuatori della pre­
dicazione evangelica di San Gregorio. Come 
rileva lo storico Koriun, l’evangelizzazione del­
l’Armenia ha portato con sé la vittoria sull’igno- 
ranza". Con il diffondersi dell'alfabetizzazione e 
della conoscenza delle norme e dei precetti della 
Sacra Scrittura, al popolo è finalmente consentito 
di costruire una società retta in modo saggio e 
prudente. Anche Agatangelo non manca di far no­
tare come la conversione dell’Armenia abbia 
comportato l’emancipazione dai culti pagani che 
non solo nascondevano al popolo le verità della 
fede, ma lo conservavano altresì in una condizio­
ne di ignoranza’.

Per questa ragione la Chiesa armena ha sem­
pre considerato parte integrante del suo mandato 
la promozione della cultura e della coscienza na­
zionale e si è sempre adoperata perché tale sinte­
si rimanesse viva e feconda.

6. La narrazione tradizionale dei fatti legati 
alla conversione degli Armeni offre motivo ad 
un’altra riflessione. In San Gregorio l'Illuminato­
re e nelle Sante Vergini risplende la forza potente 
della fede, che spinge a non piegarsi davanti alle 
tentazioni del potere e del mondo, e rende capaci 
di resistere alle sofferenze più atroci come anche 
alle lusinghe più allettanti. Nel re Tiridate si pos­
sono scorgere le conseguenze provocate dall’al­
lontanamento da Dio: l’uomo perde la propria di­
gnità abbrutendosi, così da rimanere prigioniero 
delle proprie brame. Emerge da tutto il racconto 
una verità importante: non esiste una sacralità as­
soluta del potere, e non è detto che esso sia sem­
pre giustificato in tutto ciò che compie. Si deve 
invece riconoscere la responsabilità personale 
delle proprie scelte: se queste sono sbagliate, re­
stano tali, fosse pure un re a compierle. L'uma­
nità si ricostituisce nella sua interezza quando la 
fede smaschera il peccato, l’iniquo si converte e 
ritrova Dio e la sua giustizia.

Negli edifici cristiani, costruiti sul luogo dove 
si veneravano gli idoli, traspare la vera identità 
del cristianesimo: esso raccoglie ciò che di natu­

ralmente valido vi è nel senso religioso dell’uma­
nità e sa, ad un tempo, proporre la novità di una 
fede che non ammette compromessi. In tal modo, 
edificando il Popolo santo di Dio, contribuisce 
pure al sorgere di una nuova civiltà nella quale 
sono sublimati i valori più autentici dell’uomo.

7. Mentre si svolgono le celebrazioni del 
XVII Centenario della conversione dell’Arme­
nia, il mio pensiero si innalza al Signore del cielo 
e della terra, a cui intendo esprimere la gratitudi­
ne di tutta la Chiesa per aver suscitato nel popolo 
armeno una fede così salda e coraggiosa e per 
averne sorretto sempre la testimonianza.

Mi unisco di buon grado a questa fausta com­
memorazione, per contemplare insieme con voi, 
carissimi Fratelli e Sorelle, l'innumerevole schie­
ra di Santi che ha avuto origine da questa terra 
benedetta ed ora risplende nella gloria del Padre. 
Si tratta di figure che costituiscono un ricco teso­
ro per la Chiesa: sono martiri, confessori della 
fede, monaci e monache, figli e figlie rinati dalla 
fecondità della Parola di Dio. Tra le figure illu­
stri, voglio qui ricordare San Gregorio di Narek, 
che ha scandagliato le profondità tenebrose del­
l'umana disperazione ed ha intravisto la luce 
sfolgorante della grazia che anche in essa risplen­
de per il credente, e San Nerses Shnorhali, il 
Catholicos che coniugò uno straordinario amore 
per il suo popolo e per la sua tradizione con una 
lungimirante apertura alle altre Chiese, in uno 
sforzo esemplare di ricerca della comunione nella 
piena unità.

Al popolo armeno voglio dire anzitutto il mio 
grazie per la sua lunga storia di fedeltà a Cristo, 
fedeltà che ha conosciuto la persecuzione ed il 
martirio. I figli dell’Armenia cristiana hanno ver­
sato il loro sangue per il Signore, ma tutta la 
Chiesa è cresciuta e si è rinsaldata in virtù del 
loro sacrificio. Se oggi l’Occidente può libera­
mente professare la propria fede, ciò è dovuto 
anche a coloro che si immolarono, facendo del 
loro corpo una difesa per il mondo cristiano, alle 
sue estreme propaggini. La loro morte fu il prez­
zo della nostra sicurezza: ora essi risplendono av­
volti in candide vesti e cantano all'Agnello l’in­
no di lode nella beatitudine del Cielo (cfr. Ap 
7,9-12).

Il patrimonio di fede e di cultura del popolo 
armeno ha arricchito l'umanità di tesori di arte e 
di ingegno, che sono ora sparsi in tutto il mondo. 
Mille e settecento anni di evangelizzazione fanno 
di questa terra una delle culle della civiltà cri-

* Cfr. Storia della vita di San Mesrob e dell'initio della letteratura armena, Venezia 1894, pp. 19-24. 
’ Cfr. Agatangelo, Storia, 2. Venezia 1843. pp. 196-198.



Atti del Santo Padre 135

stiana, verso cui si volge con sguardo ammirato 
la venerazione di tutti i discepoli del divin Mae­
stro.

Ambasciatori di pace e di laboriosità, gli Ar­
meni hanno percorso il mondo e, col duro lavoro 
delle loro mani, hanno offerto un prezioso contri­
buto per trasformarlo e renderlo più vicino al pro­
getto d’amore del Padre. Il popolo cristiano è fe­
lice della loro presenza generosa e fedele ed 
augura che essi possano trovare sempre simpatia 
e comprensione in ogni parte del mondo.

8. Un pensiero particolare intendo rivolgere, 
poi, a quanti operano perché l’Armenia si rialzi 
dalla sofferenza di tanti anni di regime totalitario. 
Il popolo aspetta segni concreti di speranza e di 
solidarietà, e sono certo che il ricordo grato delle 
proprie origini cristiane è per ogni Armeno moti­
vo di consolazione e di sprone. Confido che la 
memoria viva dei prodigi compiuti da Dio tra di 
voi, carissimi fedeli armeni, vi aiuti a riscoprire 
in pienezza la dignità dell'uomo, di ogni uomo, 
di qualsiasi condizione, e vi spinga a poggiare su 
basi spirituali e morali la ricostruzione del Paese.

Formulo fervidi voti affinché i fedeli continui­
no con coraggio il loro impegno e i loro già note­
voli sforzi, così che l’Armenia di domani rifiori­
sca nei valori umani e cristiani della giustizia, 
della solidarietà, dell'uguaglianza, del rispetto, 
dell’onestà, dell’ospitalità, che sono alla base 
dell’umana convivenza. Se ciò avverrà, il Giubi­
leo del popolo armeno avrà portato appieno il suo 
frutto.

Sono certo che la ricorrenza diciassette volte 
centenaria del Battesimo della vostra amata Na­
zione sarà un momento significativo e singolare 
per continuare con vigore il cammino del dialogo 
ecumenico. I già cordiali rapporti tra la Chiesa 
Apostolica Armena e la Chiesa Cattolica hanno 
avuto, negli ultimi decenni, un decisivo impulso 
anche attraverso gli incontri con il Papa delle più 
alte Autorità di quella Chiesa. Come dimenticare, 
in questo contesto, le memorabili visite al Vesco­
vo e alla comunità cristiana di Roma di Sua San­
tità Vazken I nel 1970, dell'indimenticabile Ka- 
rekin l nel 1996 e nel 1999, c quella recente di 
Karekin //? La consegna, poi, a Sua Santità Ka­
rekin 11, alla presenza del Patriarca armeno-catto­
lico, della reliquia del Padre deH’Armenia cristia­
na, che io stesso ho avuto la gioia di compiere 
recentemente per la nuova Cattedrale di Yerevan,

costituisce una ulteriore conferma del profondo 
vincolo che unisce la Chiesa di Roma a tutti i figli 
di San Gregorio l’Illuminatore.

È un cammino che deve continuare con fidu­
cia e con coraggio, affinché tutti possiamo essere 
sempre più fedeli al comando di Cristo: ut unum 
sint! In questa prospettiva, la Chiesa armeno-cat­
tolica deve offrire il suo decisivo contributo at­
traverso «la preghiera, l’esempio della vita, la 
scrupolosa fedeltà alle antiche tradizioni orienta­
li, la mutua e più profonda conoscenza, la colla­
borazione e la fraterna stima delle cose e degli 
animi»*.

Con gli Armeni e per gli Armeni presiederò tra 
non molti giorni una solenne Eucaristia di lode 
per ringraziare Dio del dono della fede da loro ri­
cevuta, pregando affinché il Signore «ricongiun­
ga in unità tutti i popoli nella sua santa Chiesa, 
sorta sul fondamento degli Apostoli e dei Profeti, 
e la conservi immacolata fino al giorno del suo ri­
torno»’. In quella celebrazione saranno presenti 
all'unica Mensa del Pane di vita i Fratelli e le So­
relle che già vivono la comunione piena con la 
Sede di Pietro e arricchiscono in tal modo la 
Chiesa Cattolica del proprio apporto insostituibi­
le. Ma è mio vivo auspicio che quella sacra Azio­
ne di grazie abbracci idealmente tutti gli Armeni, 
dovunque si trovino, per esprimere con un’unica 
voce la riconoscenza di ognuno a Dio per il dono 
della fede, nel bacio santo della pace.

9. Il mio pensiero si rivolge alla «Madre della 
Luce, Maria, la Vergine santa che ha generato se­
condo la carne la Luce che procede dal Padre, ed 
è diventata l’aurora del Sole di giustizia»"1. Ve­
nerata con profondo affetto con il titolo di Astva- 
zazin (Madre di Dio), ella si trova presente in tutti 
i momenti della travagliata storia di quel popolo. 
Sono soprattutto i testi liturgici e omiletici a spa­
lancare i tesori della devozione mariana che, 
lungo i secoli, ha scandito l'attaccamento filiale 
degli Armeni verso l’Ancella del grande mistero 
della salvezza. Oltre a fame memoria quotidiana 
nella Divina Liturgia e in tutte le ore dell'Ufficio 
divino, la preghiera della Chiesa prevede feste 
lungo l'anno che ne ricordano la vita e i misteri 
salienti. A lei i fedeli si rivolgono con fiducia, per 
sollecitarla ad intercedere presso il Figlio: «Tem­
pio della Luce priva di ombre, talamo ineffabile 
del Verbo, tu, che distruggesti la triste maledizio­
ne della madre Èva, implora dal tuo Figlio Uni-

* Concilio Vaticano li, Decr. sulle Chiese Orientali Orientalium Ecclesiarum, 24.
" Antico «Cantico per tutte le feste di Santa Maria Vergine-, in Ixtudes et hymni ad SS. Mariae Virginis ho­

norem ex Armeniorum Breviario excerpta, Venezia 1877, XVII, 118.
Catholicos Isacco III, Inno per la festa della santa Croce, in l.audes et hymni. ., Xlll, 88-89.



136 Atti del Santo Padre

genito, che ci ha riconciliati col Padre, perché 
tolga da noi ogni turbamento e conceda la pace 
alle anime nostre»". Vergine del Soccorso, Maria 
è venerata come la Regina deH’Armenia.

Fulgida gloria, nella schiera dei Santi armeni 
cantori della Madre di Dio, è senza dubbio San 
Gregorio di Narek, il grande Vardapet (Dottore) 
mariano della Chiesa Armena, che anch’io ho vo­
luto ricordare nell'Enciclica Redemptoris Mater ”, 
Egli saluta la Santa Vergine come «Sede prescelta 
della volontà della Divinità increata» ", Con le sue 
parole, si elevi la supplica della Chiesa in festa, 
affinché questo Giubileo del Battesimo dell’Ar­
menia sia motivo di rinascita e di gioia:

«Accogli il canto di benedizione delle nostre 
labbra

e degnati di concedere a questa Chiesa
i doni e le grazie di Sion e di Betlemme, 
perché possiamo essere degni di partecipare 

alla salvezza
nel giorno della grande manifestazione 
della gloria indistruttibile
dell’immortale Salvatore e Figlio tuo, l’Uni­

genito»
Sull’intero popolo armeno e sulle sue prossi­

me celebrazioni, invoco la pienezza delle divine 
benedizioni, facendo mia l’espressione dello sto­
rico Agatangelo: «Essi, rivolgendo queste parole 
al Creatore, dicano: “Signore Dio nostro tu sei”, 
ed Egli dica loro: “Mio popolo siete voi’’»1’, a 
gloria della Santissima Trinità, Padre e Figlio e 
Spirito Santo. Amen.

Dal Vaticano, 2 febbraio 2001.

IOANNES PAULUS PP. II

" S. Nerses Shnorhali, Inno in onore di S. Maria Vergine, In tempo di Quaresima, in Laudes et hymni..., IX. 81.
11 Cfr. n. 31: AAS 79 (1987), 404.
11 Discorso panegirico alla B V. Maria, Venezia 1904, pp. 16. 24.
“ Ibid
" Storia, 2. Venezia 1843, p. 200.



Atti del Santo Padre 137

Messaggio per la Giornata Mondiale delle Migrazioni

La pastorale per i Migranti
via per l’adempimento della missione della Chiesa oggi

1. «Gesù Cristo è lo stesso, ieri, oggi e sempre» (Eb 13,8). Queste parole dell'Apo­
stolo Paolo, scelte come motto del Grande Giubileo appena concluso, richiamano la 
missione di Gesù, Verbo incarnato per la salvezza del mondo. Fedele al suo com­
pito a servizio del Vangelo, la Chiesa continua ad avvicinare gli uomini di ogni na­
zionalità per recare loro il lieto annunzio della salvezza.

Con il presente Messaggio, in occasione della Giornata Mondiale delle Migra­
zioni, vorrei soffermarmi a riflettere sulla missione evangelizzatrice della Chiesa in 
rapporto ai fenomeni vasti e complessi dell'emigrazione e della mobilità. Quest'an­
no, per tale ricorrenza, è stato scelto il tema: La pastorale per i Migranti, via per l'a­
dempimento della missione della Chiesa oggi. È un ambito, questo, che molto sta a cuore 
agli operatori pastorali, i quali sono ben consapevoli dei molteplici problemi che vi 
si incontrano e delle situazioni diverse che portano uomini e donne a lasciare il pro­
prio Paese. Altra è, infatti, la mobilità liberamente scelta, altra è quella che nasce da 
costrizione di natura ideologica, politica o economica. Non si può non tener conto 
di ciò nella programmazione ed attuazione di un'attività pastorale appropriata per 
le categorie dei migranti e degli itineranti.

Con questa denominazione il Dicastero che ha il compito istituzionale di espri­
mere la sollecitudine della Chiesa per le persone coinvolte in tale fenomeno riassu­
me l'intera mobilità umana. Con il termine "migranti" si intende perciò far riferi­
mento in primo luogo ai profughi e agli esuli in cerca di libertà e di sicurezza fuori 
dai confini della propria patria; ma poi anche ai giovani che studiano all'estero ed 
a quanti lasciano il proprio Paese per cercare altrove una migliore condizione di 
vita. 11 fenomeno della migrazione è in continua espansione, e ciò pone interrogati­
vi e sfide all'azione pastorale della Comunità ecclesiale. Già il Concilio Ecumenico 
Vaticano 11, nel Decreto Christus Dominus, invitava ad un «particolare interessa­
mento per quei fedeli che, a motivo della loro condizione di vita, non possono go­
dere a sufficienza della comune cura pastorale ordinaria dei parroci o ne sono privi 
del tutto; come sono moltissimi emigranti, gli esuli, i profughi» (n. 18).

In questo fenomeno complesso intervengono molteplici elementi: la tendenza a 
favorire l'unità giuridica e politica della famiglia umana, il notevole incremento 
degli scambi culturali, l'interdipendenza specie economica degli Stati, la liberaliz­
zazione del commercio e soprattutto dei capitali, il moltiplicarsi delle imprese mul­
tinazionali, lo squilibrio fra Paesi ricchi e Paesi poveri, lo sviluppo dei mezzi di co­
municazione e di trasporto.

2. L'intreccio di tali elementi produce un movimento di masse da una zona al­
l'altra del pianeta. Anche se in forme e misure differenti, la mobilità è così diventa­
ta una caratteristica generale dell'umanità, che coinvolge direttamente molte per­
sone ed altre ne raggiunge di riflesso. La vastità e la complessità del fenomeno 
invitano ad un'approfondita analisi dei cambiamenti strutturali intervenuti, quali la 
globalizzazione dell'economia e della vita sociale. La convergenza di razze, civiltà 
e culture all'interno degli stessi ordinamenti giuridici e sociali pone un problema



138 Atti del Santo Padre

urgente di convivenza. Le frontiere tendono a cadere, le distanze si accorciano, gli 
eventi fanno sentire le proprie ripercussioni fin nelle zone più lontane.

Stiamo assistendo ad un mutamento profondo del modo di pensare e di vivere, 
che non può non presentare, accanto ad elementi positivi, anche risvolti ambigui. Il 
senso del provvisorio invita, ad esempio, a preferire gli aspetti di novità, talvolta a 
discapito della stabilità e di una chiara gerarchia dei valori; al tempo stesso, lo spi­
rito si fa più curioso e disponibile, più sensibile e pronto al dialogo. In questo clima 
l'uomo può essere indotto ad approfondire le proprie convinzioni, ma anche ad in­
dulgere ad un facile relativismo. La mobilità comporta sempre uno sradicamento 
dall'ambiente originario, che si traduce spesso in un'esperienza di accentuata soli­
tudine con il rischio di una dispersione nell'anonimato. Da queste situazioni può 
derivare il rifiuto del nuovo contesto, ma anche la sua accettazione acritica, in po­
lemica con l'esperienza precedente. A volte affiora anche la disponibilità ad un ag­
giornamento passivo, che è facilmente fonte di alienazione culturale e sociale. Gli 
spostamenti umani comportano molteplici possibilità di apertura, di incontro, di 
aggregazione, ma non si può ignorare che essi suscitano pure manifestazioni di ri­
fiuto individuale e collettivo, frutto di mentalità chiuse quali si riscontrano in so­
cietà travagliate da squilibri e paure.

3. La Chiesa nella sua attività pastorale cerca di tenere costantemente presenti 
questi gravi problemi. L'annuncio del Vangelo è diretto alla salvezza integrale del­
l'uomo, alla sua autentica ed effettiva liberazione, mediante il raggiungimento di 
condizioni confacenti alla sua dignità. La conoscenza dell'uomo, che la Chiesa ha 
acquisito nel Cristo, la spinge ad annunziare i diritti umani fondamentali ed a fare 
sentire la sua voce quando essi sono conculcati. Essa perciò non si stanca di affer­
mare e difendere la dignità della persona, ponendo in luce i diritti irrinunciabili che 
da essa scaturiscono. Èssi sono, in particolare, il diritto ad avere una propria patria, 
a dimorare liberamente nel proprio Paese, a convivere con la propria famiglia, a di­
sporre dei beni necessari per una vita dignitosa, a conservare e sviluppare il proprio 
patrimonio etnico, culturale, linguistico, a professare pubblicamente la propria reli­
gione, ad essere riconosciuto e trattato in ogni circostanza in conformità alla propria 
dignità di essere umano.

Questi diritti trovano concreta applicazione nel concetto di bene comune uni­
versale. Esso abbraccia l'intera famiglia dei popoli, al di sopra di ogni egoismo na­
zionalista. È in questo contesto che va considerato il diritto ad emigrare. La Chiesa 
lo riconosce ad ogni uomo nel duplice aspetto di possibilità di uscire dal proprio 
Paese e possibilità di entrare in un altro alla ricerca di migliori condizioni di vita. 
Certo, l'esercizio di tale diritto va regolamentato, perché una sua applicazione in­
discriminata arrecherebbe danno e pregiudizio al bene comune delle comunità che 
accolgono il migrante. Di fronte all'intrecciarsi di molti interessi accanto alle leggi 
dei singoli Paesi, occorrono norme internazionali capaci di regolare i diritti di cia­
scuno, sì da impedire decisioni unilaterali a danno dei più deboli.

Al riguardo, nel Messaggio della Giornata del Migrante del 1993, ho ricordato 
che, se è pur vero che i Paesi altamente sviluppati non sempre sono in grado di as­
sorbire tutti coloro che emigrano, va tuttavia riconosciuto che il criterio per deter­
minare la soglia della sopportabilità non può essere la semplice difesa del proprio 
benessere, tralasciando i bisogni reali di chi è drammaticamente costretto a chiede­
re ospitalità.

4. Mediante la propria attività pastorale la Chiesa si sforza di non far mancare 
ai migranti la luce ed il sostegno del Vangelo. Nel corso del tempo è andata ere-



Atti del Santo Padre 139

scendo la sua attenzione verso i cattolici che abbandonavano il proprio Paese. Dal­
l'Europa, soprattutto verso la fine del secolo XIX, masse enormi di migranti cattoli­
ci solcavano l'oceano, venendosi a trovare talora in condizioni di pericolo per la 
loro fede a motivo della carenza di sacerdoti e di strutture, ignari della lingua del 
posto, e perciò non in grado di trarre giovamento dalla cura pastorale ordinaria 
della Nazione di adozione, essi restavano abbandonati a se stessi.

La migrazione costituiva così di fatto un pericolo per la fede, e ciò destava 
preoccupazione in molti Pastori che, in qualche caso, arrivavano persino a scorag­
giarne lo sviluppo. In seguito, però, apparve chiaro che il fenomeno non poteva es­
sere arrestato. La Chiesa cercò allora di avviare forme adeguate di intervento pa­
storale, intuendo che le migrazioni potevano divenire una via efficace per la 
diffusione della fede in altri Paesi. Sulla base dell'esperienza maturata nel corso 
degli anni, la Chiesa elaborò poi una pastorale organica per l'assistenza agli emi­
grati ed emanò nel 1952 la Costituzione Apostolica Exui Familia Nazarethana. In essa 
si affermava che, nei confronti dei migranti, si deve cercare di assicurare la stessa cura 
ed assistenza pastorale di cui godono i cristiani indigeni, adattando alla situazione del 
migrante cattolico la struttura della pastorale ordinaria prevista per la preservazio­
ne e la crescita della fede dei battezzati.

Successivamente, il Concilio Vaticano II affrontò il fenomeno delle migrazioni 
nelle sue varie articolazioni: immigrati, emigrati, profughi, esuli, studenti esteri, 
accomunati dal punto di vista pastorale nella categoria di quanti, risiedendo fuori 
dalla loro patria, non possono avvalersi della cura pastorale ordinaria. Essi vengono de­
scritti come i fedeli che, trovandosi a dimorare fuori della propria patria o Nazio­
ne, hanno bisogno di un'assistenza specifica attraverso un sacerdote della stessa 
lingua.

Si passa dalla considerazione della fede in pericolo a quella più adeguata del di­
ritto dell'emigrante al rispetto, anche nella cura pastorale, del proprio patrimonio 
culturale. In questa prospettiva viene a cadere anche il limite, posto dalla Exsul Fa­
milia dell'assistenza pastorale fino alla terza generazione, e si afferma il diritto al­
l'assistenza ai migranti fino a che ne sussiste un reale bisogno.

1 migranti non rappresentano in effetti una categoria paragonabile a quelle nelle 
quali si articola la popolazione parrocchiale - bambini, giovani, persone sposate, 
operai, impiegati, ecc. - che presentano un'omogeneità culturale e linguistica. Essi 
sono parte di un'altra comunità, cui va applicata una pastorale con elementi simili 
a quelli del Paese di origine quanto al rispetto del patrimonio culturale, alla neces­
sità di un sacerdote della propria lingua e all'esigenza di strutture specifiche per­
manenti. Occorre una cura d'anime stabile, personalizzata e comunitaria, capace di 
aiutare i fedeli cattolici in un tempo di emergenza, fino al loro inserimento nella 
Chiesa locale, quando saranno in grado di avvalersi del ministero ordinario dei sa­
cerdoti nelle parrocchie territoriali.

5. Questi principi sono stati accolti nel vigente ordinamento canonico, che ha in­
serito la pastorale per i migranti in quella ordinaria. Al di là delle singole norme, ciò 
che caratterizza il nuovo Codice, anche per quanto riguarda la pastorale della mobi­
lità umana, è l'ispirazione ecclesiologica del Concilio Vaticano II che vi è sottesa.

La cura pastorale dei migranti è diventata così un'attività istituzionalizzata, che 
si rivolge al fedele, considerato non tanto come singolo, quanto come membro di 
una comunità particolare, per la quale la Chiesa organizza uno specifico servizio 
pastorale. Questo tuttavia è per natura sua provvisorio e transitorio, anche se la 
legge non stabilisce in modo perentorio nessun termine per la sua cessazione. La 
struttura organizzativa di tale servizio non è sostitutiva, ma cumulativa nei con-



140 Atti del Santo Padre

fronti della cura parrocchiale territoriale, nella quale si prevede che prima o dopo 
possa confluire. Infatti, la pastorale per i migranti, pur tenendo conto del fatto che 
una determinata comunità ha una propria lingua e una propria cultura, che non 
possono essere ignorate nel lavoro apostolico quotidiano, non si propone tuttavia 
come proprio obiettivo specifico la loro conservazione e sviluppo.

6. La storia dimostra che dove i fedeli cattolici sono stati accompagnati nel loro 
trapiantarsi in altri Paesi, non solo hanno conservato la fede, ma hanno trovato un 
terreno fertile per approfondirla, personalizzarla e per testimoniarla con la vita. Nel 
corso dei secoli le migrazioni hanno rappresentato un costante veicolo di annuncio 
del messaggio cristiano in intere regioni. Oggi il quadro delle migrazioni va cam­
biando radicalmente: da una parte diminuiscono i flussi di migranti cattolici, dal­
l'altra aumentano quelli di migranti non cristiani che vanno a stabilirsi in Paesi a 
maggioranza cattolica.

Nell'Enciclica Redemptoris missio ho ricordato il compito della Chiesa nei con­
fronti dei migranti non cristiani, evidenziando come essi creino con la loro istalla­
zione occasioni nuove di contatti e scambi culturali, che sollecitano la Comunità 
cristiana all'accoglienza, al dialogo, all'aiuto ed alla fraternità. Questo suppone 
una più viva presa di coscienza dell'importanza della dottrina cattolica sulle reli­
gioni non cristiane (cfr. Dich. Nostra aetate), così da poter intrattenere un attento, 
costante e rispettoso dialogo inter-religioso, come mezzo per una conoscenza e un 
arricchimento reciproco. «Alla luce dell'economia di salvezza - scrivevo nella cita­
ta Enciclica Redemptoris missio-, la Chiesa non vede un contrasto tra l'annuncio del 
Cristo e il dialogo inter-religioso; sente però la necessità di comporli nell'ambito 
della sua missione ad gentes. Occorre infatti che questi elementi mantengano il 
loro legame intimo e, al tempo stesso, la loro distinzione, per cui non vanno né 
confusi, né strumentalizzati, né giudicati equivalenti come se fossero intercambia­
bili» (n. 55).

7. La presenza di immigrati non cristiani in Paesi di antica cristianità rappre­
senta una sfida per le Comunità ecclesiali. È un fenomeno che continua ad attivare 
nella Chiesa la carità per quanto riguarda l'accoglienza e l'aiuto nei confronti di 
questi fratelli e sorelle nella ricerca del lavoro o dell'alloggio. È, in un certo modo, 
un'azione abbastanza simile a quella che molti missionari compiono in terra di mis­
sione, occupandosi degli ammalati, dei poveri, degli analfabeti. È questo lo stile del 
discepolo: egli viene incontro alle attese e alle necessità del prossimo bisognoso. 
Scopo fondamentale della sua missione è però l'annuncio di Cristo e del suo Van­
gelo. Egli sa che l'annuncio di Gesù è il primo atto di carità verso l'uomo, al di là di 
qualsiasi gesto di pur generosa solidarietà. Non c'è vera evangelizzazione, infatti, 
«se il nome, l'insegnamento, la vita, le promesse, il regno, il mistero di Gesù di Na­
zaret, Figlio di Dio, non siano proclamati» (Esort. Ap. Evangelii nuntiandi, 22).

Talora, a motivo di un ambiente dominato da un sempre più diffuso indifferen­
tismo e relativismo religioso, la dimensione spirituale dell'impegno caritativo sten­
ta ad emergere. Subentra altresì in alcuni il timore che l'esercizio della carità in pro­
spettiva di evangelizzazione possa esporre all'accusa di proselitismo. Annunciare e 
testimoniare il Vangelo della carità costituisce il tessuto connettivo della missione 
rivolta ai migranti (cfr. Lett. Ap. Novo Millennio ineunte, 56).

Vorrei qui rendere omaggio ai tanti apostoli che hanno consacrato la loro esi­
stenza a questo compito missionario. Vorrei, altresì, ricordare gli sforzi che la Chie­
sa ha compiuto per venire incontro alle attese dei migranti. Tra questi, mi piace ri­
cordare la Commissione Cattolica Internazionale per le Migrazioni, di cui nel 2001



Atti del Santo Padre 141

ricorre il cinquantenario di fondazione. Nacque, infatti, nel 1951 per iniziativa del- 
l'allora Sostituto alla Segreteria di Stato Mons. Giovanni Battista Montini. Essa in­
tendeva offrire una risposta alle esigenze dei movimenti migratori provocati dalla 
necessità del rilancio dell'apparato produttivo compromesso dalla guerra e dalla si­
tuazione drammatica in cui erano venute a trovarsi intere popolazioni costrette a 
spostarsi a motivo del nuovo assetto geopolitico dettato dai vincitori. I cin- 
quant'anni di storia di quell'Associazione, con gli adeguamenti adottati per meglio 
fare fronte al variare delle situazioni, testimoniano quanto sia stata multiforme, at­
tenta e sostanziale la sua attività. Intervenendo alla seduta inaugurale tenuta il 5 
giugno 1951, il futuro Pontefice Paolo VI si soffermava sulla necessità di abbattere 
gli ostacoli che impedivano le migrazioni per dare possibilità di lavoro ai disoccu­
pati e un rifugio ai senza tetto, aggiungendo che la causa della neonata Commis­
sione Internazionale per le Migrazioni era la stessa causa di Cristo. Sono parole che 
conservano per intero la loro attualità.

Mentre rendo grazie al Signore per il servizio prestato, esprimo l'augurio che 
detta Commissione possa proseguire nel suo impegno di attenzione e di aiuto ai ri­
fugiati ed ai migranti con un vigore tanto più sollecito quanto più difficili ed incer­
te si prospettano le condizioni di queste categorie di persone.

8. L'annuncio del Vangelo della carità al vasto e diversificato mondo dei mi­
granti comporta oggi una singolare attenzione all'ambito della cultura. Per molti di 
essi recarsi in Paesi stranieri significa incontrare modi di vivere e di pensare a loro 
estranei, che producono reazioni diverse. Le città e le Nazioni presentano sempre 
più comunità multietniche e multiculturali. È questa una grande sfida anche per i 
cristiani. Una lettura serena di questa nuova situazione pone in luce molti valori 
meritevoli di grande apprezzamento. Lo Spirito Santo non è condizionato da etnie 
o culture ed illumina e ispira gli uomini per molte vie misteriose. Egli per strade di­
verse avvicina tutti alla salvezza, a Gesù, Verbo incarnato, che è «il compimento 
dell'anelito di tutte le religioni del mondo e, per ciò stesso, ne è l'unico e definitivo 
approdo» (Lett. Ap. Tertio Millennio adveniente, 6).

Questa lettura aiuterà di sicuro il migrante non cristiano a vedere nella propria 
religiosità un forte elemento di identità culturale, ed al tempo stesso potrà render­
lo capace di scoprire i valori della fede cristiana. A tale scopo, si rende quanto mai 
utile la collaborazione delle Chiese locali e dei missionari che conoscono la cultura 
degli immigrati. Si tratta di stabilire collegamenti fra le comunità di migranti e quel­
le dei Paesi di origine, informando nello stesso tempo le comunità di arrivo sulle 
culture e le religioni degli immigrati, e sui motivi che li hanno portati ad emigrare.

È importante aiutare le comunità di approdo non solo ad aprirsi all'ospitalità 
caritativa ma anche all'incontro, alla collaborazione e allo scambio; è opportuno, 
inoltre, aprire la strada ad operatori pastorali che dai Paesi di origine vengano nei 
Paesi di immigrazione ad operare tra i loro connazionali. Per essi sarebbe quanto 
mai utile la costituzione di Centri di accoglienza che li preparino ai loro nuovi 
compiti.

9. Quest'arricchente dialogo interculturale ed inter-religioso suppone un clima 
permeato da mutua fiducia e rispettoso della libertà religiosa. Tra i settori da illu­
minare con la luce di Cristo c'è, pertanto, quello della libertà, in particolare della li­
bertà religiosa, talvolta ancora limitata o coartata, che è premessa e garanzia di ogni 
altra forma autentica di libertà. «Quello della libertà religiosa - scrivevo nella Re­
demptoris missio - non è un problema della religione di maggioranza o di minoran­
za, bensì un diritto inalienabile di ogni persona umana» (n. 39).



142 Atti del Santo Padre

La libertà è dimensione costitutiva della stessa fede cristiana, non essendo que­
sta trasmissione di tradizioni umane o punto di arrivo di argomentazioni filosòfi­
che, ma dono gratuito di Dio, che si comunica nel rispetto della coscienza umana. 
È il Signore che agisce efficacemente con il suo Spirito; è Lui il vero protagonista. 
Gli uomini sono strumenti di cui Egli si serve, assegnando a ciascuno un proprio 
ruolo.

Il Vangelo è per tutti: nessuno è escluso dalla possibilità di partecipare alla gioia 
del Regno divino. La missione della Chiesa è oggi proprio quella di rendere con­
cretamente possibile ad ogni essere umano, senza differenza di cultura o di razza, 
l'incontro con Cristo. Auspico di cuore che questa possibilità sia offerta a tutti i mi­
granti e per questo assicuro la mia preghiera.

Affido l'impegno ed i generosi propositi di quanti si prendono cura dei mi­
granti a Maria, Madre di Gesù, l'umile Ancella del Signore, che ha vissuto le pene 
della migrazione e dell'esilio. Sia lei a guidare i migranti del nuovo Millennio verso 
Colui che è «la luce vera, quella che illumina ogni uomo» (Gv 1,9).

Con tali voti, a tutti gli operatori di questo importante campo di azione pasto­
rale imparto di cuore una speciale Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 2 febbraio 2001

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 143

Messaggio per la XVI Giornata Mondiale della Gioventù

Le condizioni che Gesù pone 
a chi decide di essere suo discepolo
La XVI Giornata Mondiale della Gioventù, da svolgersi nelle singole Chiese locali 1'8 aprile 2001, 
Domenica delle Palme, è stata preparata da questo Messaggio del Santo Padre:

«Se qualcuno vuol venire dietro a me, rinneghi se stesso, 
prenda la sua croce e mi segua» (Le 9,23).

Carissimi giovani!

1. Mentre mi rivolgo a voi con gioia ed affetto per questo nostro consueto ap­
puntamento annuale, conservo negli occhi e nel cuore l'immagine suggestiva della 
grande "Porta" sul prato di Tor Vergata, a Roma. La sera del 19 agosto dello scorso 
anno, all'inizio della Veglia della XV Giornata Mondiale della Gioventù, mano nella 
mano con cinque giovani dei cinque Continenti, ho varcato quella soglia sotto lo 
sguardo del Cristo crocifisso e risorto, quasi ad entrare simbolicamente insieme con 
tutti voi nel Terzo Millennio..

Voglio qui esprimere, dal profondo del cuore, un grazie sentito a Dio, per il 
dono della giovinezza, che per mezzo vostro permane nella Chiesa, e nel mondo 
(cfr. Omelia a Tor Vergata, 20 agosto 2000).

Desidero, altresì, ringraziarlo con commozione perché mi ha concesso di ac­
compagnare i giovani del mondo durante i due ultimi decenni del secolo appena 
concluso, indicando loro il cammino che conduce a Cristo, «lo stesso, ieri, oggi e 
sempre» (Eh 13,8). Ma, al tempo stesso, Gli rendo grazie perché i giovani hanno ac­
compagnato e quasi sostenuto il Papa lungo il suo pellegrinare apostolico attraver­
so i Paesi della terra.

Che cosa è stata la XV Giornata Mondiale della Gioventù se non un intenso mo­
mento di contemplazione del mistero del Verbo fatto carne per la nostra salvezza? 
Non è stata forse una straordinaria occasione per celebrare e proclamare la fede 
della Chiesa, e per progettare un rinnovato impegno cristiano, volgendo insieme lo 
sguardo al mondo, che attende l'annuncio della Parola che salva? I frutti autentici 
del Giubileo dei Giovani non si possono calcolare in statistiche, ma unicamente in 
opere di amore e di giustizia, in fedeltà quotidiana, preziosa pur se spesso poco vi­
sibile. Ho affidato a voi, cari giovani, e specialmente a quanti hanno preso parte di­
rettamente a quell'indimenticabile incontro, il compito di offrire al mondo questa 
coerente testimonianza evangelica.

2. Ricchi dell'esperienza vissuta, avete fatto ritorno alle vostre case e alle abi­
tuali occupazioni, ed ora vi apprestate a celebrare a livello diocesano, insieme con i 
vostri Pastori, la XVI Giornata Mondiale della Gioventù.

Per questa occasione, vorrei invitarvi a riflettere sulle condizioni che Gesù pone 
a chi decide di essere suo discepolo: «Se qualcuno vuol venire dietro a me - Egli dice -, 
rinneghi se stesso, prenda la sua croce e mi segua» (Le 9,23). Gesù non è il Messia del 
trionfo e della potenza. Infatti non ha liberato Israele dal dominio romano e non gli 
ha assicurato la gloria politica. Come autentico Servo del Signore, ha realizzato la 
sua missione di Messia nella solidarietà, nel servizio, nell'umiliazione della morte.



144 Atti del Santo Padre

È un Messia al di fuori di ogni schema e di ogni clamore, che non si riesce a "capi­
re" con la logica del successo e del potere, usata spesso dal mondo come criterio di 
verifica dei propri progetti ed azioni.

Venuto per compiere la volontà del Padre, Gesù rimane fedele ad essa fino in 
fondo e realizza così la sua missione di salvezza per quanti credono in Lui e Lo 
amano, non a parole, ma concretamente. Se è l'amore la condizione per seguirlo, è il 
sacrificio che verifica l'autenticità di quell'amore (cfr. Lett. Ap. Salvifici doloris, 17-18).

3. «Se qualcuno vuol venire dietro a me, rinneghi se stesso, prenda la sua croce e mi 
segua» (Le 9,23). Queste parole esprimono la radicalità di una scelta che non am­
mette indugi e ripensamenti. È un'esigenza dura, che ha impressionato gli stessi di­
scepoli e nel corso dei secoli ha trattenuto molti uomini e donne dal seguire Cristo. 
Ma proprio questa radicalità ha anche prodotto frutti mirabili di santità e di marti­
rio, che confortano nel tempo il cammino della Chiesa. Oggi ancora questa parola 
suona scandalo e follia (cfr. 1 Cor 1,22-25). Eppure è con essa che ci si deve confron­
tare, perché la via tracciata da Dio per il suo Figlio è la stessa che deve percorrere il 
discepolo, deciso a porsi alla sua sequela. Non ci sono due strade, ma una soltanto: 
quella percorsa dal Maestro. Al discepolo non è consentito di inventarne un'altra.

Gesù cammina davanti ai suoi e domanda a ciascuno di fare quanto Lui stesso 
ha fatto. Dice: io non sono venuto per essere servito, ma per servire; così chi vuol 
essere come me sia servo di tutti. Io sono venuto a voi come uno che non possiede 
nulla; così posso chiedere a voi di lasciare ogni tipo di ricchezza che vi impedisce 
di entrare nel Regno dei cieli. Io accetto la contraddizione, l'essere respinto dalla 
maggioranza del mio popolo; posso chiedere anche a voi di accettare la contraddi­
zione e la contestazione, da qualunque parte vengano.

In altre parole, Gesù domanda di scegliere coraggiosamente la sua stessa via; di 
sceglierla anzitutto "nel cuore", perché l'avere questa o quella situazione esterna 
non dipende da noi. Da noi dipende la volontà di essere, in quanto è possibile, ob­
bedienti come Lui al Padre e pronti ad accettare fino in fondo il progetto che Egli ha 
per ciascuno.

4. «Rinneghi se stesso». Rinnegare se stessi significa rinunciare al proprio pro­
getto, spesso limitato e meschino, per accogliere quello di Dio: ecco il cammino 
della conversione, indispensabile per l'esistenza cristiana, che ha portato l'Aposto­
lo Paolo ad affermare: «Non sono più io che vivo, ma Cristo vive in me» (Gal 2,20).

Gesù non chiede di rinunciare a vivere, ma di accogliere una novità e una pie­
nezza di vita che solo Lui può dare. L'uomo ha radicata nel profondo del suo esse­
re la tendenza a "pensare a se stesso", a mettere la propria persona al centro degli 
interessi e a porsi come misura di tutto. Chi va dietro a Cristo rifiuta, invece, que­
sto ripiegamento su di sé e non valuta le cose in base al proprio tornaconto. Consi­
dera la vita vissuta in termini di dono e gratuità, non di conquista e di possesso. La 
vita vera, infatti, si esprime nel dono di sé, frutto della grazia di Cristo: un'esisten­
za libera, in comunione con Dio e con i fratelli (cfr. Gaudium et spes, 24).

Se vivere alla sequela del Signore diventa il valore supremo, allora tutti gli altri 
valori ricevono da questo la loro giusta collocazione ed importanza. Chi punta uni­
camente sui beni terreni risulterà perdente, nonostante le apparenze di successo: la 
morte lo coglierà con un cumulo di cose, ma con una vita mancata (cfr. Le 12,13-21). 
La scelta è dunque tra essere e avere, tra una vita piena e un'esistenza vuota, tra la 
verità e la menzogna.

5. «Prenda la sua croce e mi segua». Come la croce può ridursi ad oggetto orna­
mentale, così "portare la croce" può diventare un modo di dire. Nell'insegnamento



Atti del Santo Padre 145

di Gesù quest'espressione non mette, però, in primo piano la mortificazione e la ri­
nuncia. Non si riferisce primariamente al dovere di sopportare con pazienza le pic­
cole o grandi tribolazioni quotidiane; né, ancor meno, intende essere un'esaltazio­
ne del dolore come mezzo per piacere a Dio. 11 cristiano non ricerca la sofferenza per 
se stessa, ma l'amore. E la croce accolta diviene il segno dell'amore e del dono tota­
le. Portarla dietro a Cristo vuol dire unirsi a Lui nell'offrire la prova massima del­
l'amore.

Non si può parlare di croce senza considerare l'amore di Dio per noi, il fatto che 
Dio ci vuole ricolmare dei suoi beni. Con l'invito "seguimi" Gesù ripete ai suoi di­
scepoli non solo: prendimi come modello, ma anche: condividi la mia vita e le mie 
scelte, spendi insieme con me la tua vita per amore di Dio e dei fratelli. Così Cristo 
apre davanti a noi la "via della vita", che è purtroppo costantemente minacciata dalla 
"via della morte”. Il peccato è questa via che separa l'uomo da Dio e dal prossimo, 
provocando divisione e minando dall'interno la società.

La "via della vita", che riprende e rinnova gli atteggiamenti di Gesù, diviene la 
via della fede e della conversione. La via della croce, appunto. È la via che conduce 
ad affidarsi a Lui e al suo disegno salvifico, a credere che Lui è morto per manife­
stare l'amore di Dio per ogni uomo; è la via di salvezza in mezzo ad una società 
spesso frammentaria, confusa e contraddittoria; è la via della felicità di seguire Cri­
sto fino in fondo, nelle circostanze spesso drammatiche del vivere quotidiano; è la 
via che non teme insuccessi, difficoltà, emarginazioni, solitudini, perché riempie il 
cuore dell'uomo della presenza di Gesù; è la via della pace, del dominio di sé, della 
gioia profonda del cuore.

6. Cari giovani, non vi sembri strano se, all'inizio del Terzo Millennio, il Papa 
vi indica ancora una volta la croce come cammino di vita e di autentica felicità. La 
Chiesa da sempre crede e confessa che solo nella croce di Cristo c'è salvezza.

Una diffusa cultura dell'effimero, che assegna valore a ciò che piace ed appare 
bello, vorrebbe far credere che per essere felici sia necessario rimuovere la croce. 
Viene presentato come ideale un successo facile, una carriera rapida, una sessualità 
disgiunta dal senso di responsabilità e, finalmente, un'esistenza centrata sulla pro­
pria affermazione, spesso senza rispetto per gli altri.

Aprite però bene gli occhi, cari giovani: questa non è la strada che fa vivere, ma 
il sentiero che sprofonda nella morte. Dice Gesù: «Chi vorrà salvare la propria vita, la 
perderà, ma chi perderà la propria vita per me, la salverà». Gesù non ci illude: «Che giova 
all'uomo guadagnare il mondo intero, se poi si perde o rovina se stesso?» (Le 9,24-25). Con 
la verità delle sue parole, che suonano dure, ma riempiono il cuore di pace, Gesù ci 
svela il segreto della vita autentica (cfr. Discorso ai giovani di Roma, 2 aprile 1998).

Non abbiate paura, dunque, di camminare sulla strada che il Signore per primo 
ha percorso. Con la vostra giovinezza, imprimete al Terzo Millennio che si apre il 
segno della speranza e dell'entusiasmo tipico della vostra età. Se lascerete operare 
in voi la grazia di Dio, se non verrete meno alla serietà del vostro impegno quoti­
diano, farete di questo nuovo secolo un tempo migliore per tutti.

Con voi cammina Maria, la Madre del Signore, la prima dei discepoli, rimasta 
fedele sotto la croce, da dove Cristo ci ha affidati a Lei come suoi figli. E vi accom­
pagni anche la Benedizione Apostolica, che vi imparto di gran cuore.

Dal Vaticano, 14 febbraio 2001

IOANNES PAULUS PP. II



146 Atti del Santo Padre

Ai Membri del Tribunale della Rota Romana

Un’invadente cultura individualistica 
tende a circoscrivere e confinare il matrimonio 

e la famiglia nel mondo del privato
Giovedì 1 febbraio, ricevendo il Collegio dei Prelati Uditori, gli Officiali, gli Avvocati e gli Alunni 
dello Studio Rotale, in occasione dell’inaugurazione dell’Anno Giudiziario del Tribunale (iella Rota 
Romana, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. L'inaugurazione del nuovo Anno Giudiziario del Tribunale della Rota Ro­
mana mi offre la propizia occasione di incontrarmi ancora una volta con voi. Nel sa­
lutare con affetto tutti i presenti, mi è particolarmente gradito esprimervi, cari Pre­
lati Uditori, Officiali ed Avvocati, il più sentito apprezzamento per il prudente ed 
arduo lavoro, a cui attendete nell'amministrazione della giustizia a servizio di que­
sta Sede Apostolica. Con qualificata competenza voi operate a tutela della santità 
ed indissolubilità del matrimonio e, in definitiva, dei sacri diritti della persona 
umana, secondo la secolare tradizione del glorioso Tribunale Rotale.

Ringrazio Monsignor Decano, che si è reso interprete e portavoce dei vostri sen­
timenti e della vostra fedeltà. Le sue parole ci hanno fatto opportunamente rivive­
re il Grande Giubileo, appena concluso.

2. In effetti, le famiglie sono state tra le grandi protagoniste delle giornate giu- 
bilari, come ho rilevato nella Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte (cfr. n. 10). In 
essa ho ricordato i rischi a cui è esposta l'istituzione familiare, sottolineando che «in 
hanc potissimam institutionem diffusum absolutumque discrimen irrumpit» (n. 47). Tra le 
più ardue sfide che attendono oggi la Chiesa vi è quella di un'invadente cultum in­
dividualista, tendente, come bene ha detto Monsignor Decano, a circoscrivere e 
confinare il matrimonio e la famiglia nel mondo del privato. Ritengo, pertanto, op­
portuno riprendere questa mattina alcune tematiche su cui mi sono soffermato in 
precedenti nostri incontri (cfr. Allocuzioni alla Rota del 28 gennaio 1991: AAS 83 
[1991], 947-953; e del 21 gennaio 1999: AAS 91 (1999], 622-627), per ribadire l'inse­
gnamento tradizionale sulla dimensione naturale del matrimonio e della famiglia.

Il Magistero ecclesiastico e la legislazione canonica contengono abbondanti ri­
ferimenti all'indole naturale del matrimonio. Il Concilio Vaticano II, nella Gaudium 
et spes, premesso che «Dio stesso è l'autore del matrimonio, dotato di molteplici 
beni e fini» (n. 48), affronta alcuni problemi di moralità coniugale rifacendosi a «cri­
teri oggettivi, che hanno il loro fondamento nella natura stessa della persona umana 
e dei suoi atti» (n. 51). A loro volta, entrambi i Codici da me promulgati, formulan­
do la definizione del matrimonio, affermano che il «consortium totius vitae» è «per 
sua indole naturale ordinato al bene dei coniugi e alla generazione ed educazione 
dei figli» (C./.C., can. 1055; C.C.E.O., can. 776 § 1).

Questa verità, nel clima creato da una sempre più marcata secolarizzazione e da 
una impostazione del tutto privatistica del matrimonio e della famiglia, è non solo 
disattesa, ma apertamente contestata.

3. Si sono accumulati molti equivoci attorno alla stessa nozione di "natura". So­
prattutto se ne è dimenticato il concetto metafisico, che è proprio quello a cui si ri-



Atti del Santo Padre 147

fanno i citati documenti della Chiesa. Si tende poi a ridurre ciò che è specificamen­
te umano all'ambito della cultura, rivendicando alla persona una creatività ed ope­
ratività completamente autonome sul piano sia individuale che sociale. In quest'ot­
tica, il naturale sarebbe puro dato fisico, biologico e sociologico, da manipolare 
mediante la tecnica a seconda dei propri interessi.

Questa contrapposizione tra cultura e natura lascia la cultura senza nessun fon­
damento oggettivo, in balia dell'arbitrio e del potere. Ciò si osserva in modo molto 
chiaro nei tentativi attuali di presentare le unioni di fatto, comprese quelle omoses­
suali, come equiparabili al matrimonio, di cui si nega per l'appunto il carattere na­
turale.

Questa concezione meramente empirica della natura impedisce radicalmente di 
comprendere che il corpo umano non è un qualcosa di estrinseco alla persona, ma 
costituisce insieme con l'anima spirituale ed immortale un principio intrinseco di 
quell'essere unitario che è la persona umana. È ciò che ho illustrato nell'Enciclica 
Veritatis splendor (cfr. nn. 46-50: AAS 85 [19931,1169-1174), dove ho sottolineato la ri­
levanza morale di tale dottrina, tanto importante per il matrimonio e la famiglia. Si 
può, infatti, facilmente cercare in falsi spiritualismi una presunta convalida di ciò 
che è contrario alla realtà spirituale del vincolo coniugale.

4. Quando la Chiesa insegna che il matrimonio è una realtà naturale, essa pro­
pone una verità evidenziata dalla ragione per il bene dei coniugi e della società e 
confermata dalla Rivelazione di Nostro Signore, che mette esplicitamente in stretta 
connessione l'unione coniugale con il «principio» (Mt 19,4-8) di cui parla il Libro 
della Genesi: «li creò maschio e femmina» (Gen 1,27), e «i due saranno una carne 
sola» (Gen 2,24).

Il fatto però che il dato naturale sia autoritativamente confermato ed elevato a 
Sacramento da Nostro Signore non giustifica affatto la tendenza, oggi purtroppo 
largamente presente, a ideologizzare la nozione del matrimonio - natura, essenzia­
li proprietà e finalità -, rivendicando una diversa valida concezione da parte di un 
credente o di un non credente, di un cattolico o di un non cattolico, quasi che il Sa­
cramento fosse una realtà successiva ed estrinseca al dato naturale e non lo stesso 
dato naturale, evidenziato dalla ragione, assunto ed elevato da Cristo a segno e 
mezzo di salvezza.

Il matrimonio non è una qualsiasi unione tra persone umane, suscettibile di es­
sere configurata secondo una pluralità di modelli culturali. L'uomo e la donna tro­
vano in se stessi l'inclinazione naturale ad unirsi coniugalmente. Ma il matrimonio, 
come ben precisa San Tommaso d'Aquino, è naturale non perché «causato per ne­
cessità dai principi naturali», bensì in quanto è una realtà «a cui la natura inclina, 
ma che è compiuta mediante il libero arbitrio» (Summa Theol., Suppl., q. 41, a. 1 , in 
c.). È, pertanto, altamente fuorviante ogni contrapposizione tra natura e libertà, tra 
natura e cultura.

Nell'esaminare la realtà storica ed attuale della famiglia non di rado si tende ad 
enfatizzare le differenze per relativizzare l'esistenza stessa di un disegno naturale 
sull'unione tra uomo e donna. Più realistico risulta invece constatare che, insieme 
alle difficoltà, ai limiti e alle deviazioni, nell'uomo e nella donna è sempre presente 
un'inclinazione profonda del loro essere, che non è frutto della loro inventiva, e che, 
nei tratti fondamentali, trascende ampiamente le diversità storico-culturali.

L'unica via, infatti, attraverso cui può manifestarsi l'autentica ricchezza e va­
rietà di tutto ciò che è essenzialmente umano è la fedeltà alle esigenze della propria 
natura. Ed anche nel matrimonio l'auspicabile armonia tra diversità di realizzazio­
ni ed unità essenziale non solo è ipotizzabile, ma garantita dalla vissuta fedeltà alle



148 Atti del Santo Padre

naturali esigenze della persona. Il cristiano peraltro sa di poter contare per questo 
sulla forza della grazia, capace di sanare la natura ferita dal peccato.

5. Il «consortium totius vitae» esige la reciproca donazione degli sposi (C.I.C., 
can. 1057 § 2; C.C.E.O., can. 817 § 1). Ma tale donazione personale ha bisogno di un 
principio di specificità e di un fondamento permanente. La considerazione natura­
le del matrimonio ci fa vedere che i coniugi si uniscono precisamente in quanto per­
sone tra cui esiste la diversità sessuale, con tutta la ricchezza anche spirituale che 
questa diversità possiede a livello umano. Gli sposi si uniscono in quanto persona- 
uomo ed in quanto persona-donna. Il riferimento alla dimensione naturale della 
loro mascolinità e femminilità è decisivo per comprendere l'essenza del matrimo­
nio. 11 legame personale del coniugio viene a instaurarsi proprio al livello naturale 
della modalità maschile o femminile dell'essere persona umana.

L'ambito dell'agire degli sposi e, pertanto, dei diritti e doveri matrimoniali, è 
consequenziale a quello dell'essere e trova in quest'ultimo il suo vero fondamento. 
Pertanto, in questo modo l'uomo e la donna, in virtù di quell'atto singolarissimo di 
volontà che è il consenso (C.I.C., can. 1057 § 2; C.C.E.O., can. 817 § 1), stabiliscono 
tra loro liberamente un nesso prefigurato dalla loro natura, che ormai costituisce 
per entrambi un vero cammino vocazionale attraverso cui vivere la propria perso­
nalità quale risposta al piano divino.

L'ordinazione alle finalità naturali del matrimonio - il bene dei coniugi e la pro­
creazione ed educazione della prole - è intrinsecamente presente nella mascolinità 
e nella femminilità. Quest'indole teleologica è decisiva per comprendere la dimen­
sione naturale dell'unione. In questo senso, l'indole naturale del matrimonio si 
comprende meglio quando non la si separa dalla famiglia. Matrimonio e famiglia 
sono inseparabili, perché la mascolinità e la femminilità delle persone sposate sono 
costitutivamente aperte al dono dei figli. Senza tale apertura nemmeno ci potrebbe 
essere un bene dei coniugi degno di tal nome.

Anche le proprietà essenziali, l'unità e l'indissolubilità, s'iscrivono nell'essere 
stesso del matrimonio, non essendo in alcun modo leggi ad esso estrinseche. Solo 
se è visto quale unione che coinvolge la persona nell'attuazione della sua struttura 
relazionale naturale, che rimane essenzialmente la stessa attraverso la vita perso­
nale, il matrimonio può porsi al di là dei mutamenti della vita, degli sforzi, e perfi­
no delle crisi attraverso cui passa non di rado la libertà umana nel vivere i suoi im­
pegni. Se invece l'unione matrimoniale si considera come unicamente basata su 
qualità personali, interessi o attrazioni, è evidente che essa non appare più come 
una realtà naturale, ma come situazione dipendente dall'attuale perseveranza della 
volontà in funzione della persistenza di fatti e sentimenti contingenti. Certo, il vin­
colo è causato dal consenso, cioè da un atto di volontà dell'uomo e della donna; ma 
tale consenso attualizza una potenza già esistente nella natura dell'uomo e della 
donna. Così la stessa forza indissolubile del vincolo si fonda sull'essere naturale 
dell'unione liberamente stabilita tra l'uomo e la donna.

6. Molte conseguenze derivano da questi presupposti ontologici. Mi limiterò ad 
indicare quelle di particolare rilievo ed attualità nel diritto matrimoniale canonico. 
Così, alla luce del matrimonio quale realtà naturale, si coglie facilmente l'indole na­
turale della capacità per sposarsi: «Omnes possunt matrimonium contrahere, qui iure 
non prohibentur» (C.I.C., can. 1058; C.C.E.O., can. 778). Nessuna interpretazione delle 
norme sull'incapacità consensuale (cfr. C.I.C., can. 1095; C.C.E.O., can. 818) sarebbe 
giusta se rendesse in pratica vano quel principio: «Ex intima hominis natura - afferma 
Cicerone - haurienda est iuris disciplina» (Cicerone, De Legibus, 11).



Atti del Santo Padre 149

La norma del citato can. 1058 si chiarisce ancor di più qualora si tenga presente 
che per sua natura l'unione coniugale riguarda la stessa mascolinità e femminilità 
delle persone sposate, per cui non si tratta di un'unione che richieda essenzialmen­
te delle caratteristiche singolari nei contraenti. Se così fosse, il matrimonio si ridur­
rebbe ad una fattuale integrazione tra le persone e le sue caratteristiche come anche 
la sua durata dipenderebbero unicamente dall'esistenza di un affetto interpersona­
le non meglio determinato.

Per una certa mentalità oggi assai diffusa questa visione può sembrare in con­
trasto con le esigenze della realizzazione personale. Ciò che per questa mentalità ri­
sulta difficile da comprendere è la stessa possibilità di un vero matrimonio che non 
sia riuscito. La spiegazione s'inserisce nel contesto di una integrale visione umana 
e cristiana dell'esistenza. Non è certo questo il momento per approfondire le verità 
che illuminano questa questione: in particolare, le verità sulla libertà umana nella 
situazione presente di natura caduta ma redenta, sul peccato, sul perdono e sulla 
grazia.

Sarà sufficiente ricordare che anche il matrimonio non sfugge alla logica della 
Croce di Cristo, che esige sì sforzo e sacrificio e comporta anche dolore e sofferen­
za, ma non impedisce, nell'accettazione della volontà di Dio, una piena e autentica 
realizzazione personale, nella pace e serenità dello spirito.

7. Lo stesso atto del consenso matrimoniale si comprende meglio in rapporto 
alla dimensione naturale dell'unione. Questo infatti è l'oggettivo punto di riferi­
mento rispetto al quale la persona vive la sua naturale inclinazione. Da qui la nor­
malità e semplicità del vero consenso. Rappresentare il consenso quale adesione ad 
uno schema culturale o di legge positiva non è realistico, e rischia di complicare 
inutilmente l'accertamento della validità del matrimonio. Si tratta di vedere se le 
persone, oltre ad identificare la persona dell'altro, hanno veramente colto l'essen­
ziale dimensione naturale della loro coniugalità, la quale implica per esigenza in­
trinseca la fedeltà, l'indissolubilità e la potenziale paternità/maternità, quali beni 
che integrano una relazione di giustizia.

«Anche la più profonda o più sottile scienza del diritto - ammoniva il Papa Pio 
XII di venerata memoria - non potrebbe additare altro criterio per distinguere le 
leggi ingiuste dalle giuste, il semplice diritto legale dal diritto vero, che quello per­
cepibile già col solo lume della ragione dalla natura delle cose e dell'uomo stesso, 
quello della legge scritta dal Creatore nel cuore dell'uomo ed espressamente con­
fermata dalla Rivelazione. Se il diritto e la scienza giuridica non vogliono rinunzia­
re alla sola guida capace di mantenerli nel retto cammino, debbono riconoscere gli 
"obblighi etici" come norme oggettive valide anche per l'ordine giuridico» (Allocu­
zione alla Rota, 13 novembre 1949: AAS 41 [1949), 607).

8. Avviandomi alla conclusione desidero soffermarmi brevemente sul rapporto 
tra l'indole naturale del matrimonio e la sua sacramentalità, atteso che, a partire dal 
Vaticano II, è stato frequente il tentativo di rivitalizzare l'aspetto soprannaturale del 
matrimonio anche mediante proposte teologiche, pastorali e canonistiche estranee 
alla Tradizione, come quella di richiedere la fede quale requisito per sposarsi.

Quasi all'inizio del mio Pontificato, dopo il Sinodo dei Vescovi sulla famiglia 
del 1980 nel quale fu trattato questo tema, mi sono pronunciato al riguardo nella Fa­
miliaris consortio, scrivendo: «Il sacramento del matrimonio ha questo di specifico 
fra tutti gli altri: di essere il Sacramento di una realtà che già esiste nell'economia 
della creazione, di essere lo stesso patto coniugale istituito dal Creatore al princi­
pio» (n. 68: AAS 73 11981], 163). Di conseguenza, per identificare quale sia la realtà



150 Atti del Santo Padre

che già dal principio è legata all'economia della salvezza e che nella pienezza dei 
tempi costituisce uno dei sette Sacramenti in senso proprio della Nuova Alleanza, 
l'unica via è quella di rifarsi alla realtà naturale che ci è presentata dalla Scrittura 
nella Genesi (1,27; 2,18-25). È ciò che ha fatto Gesù parlando dell'indissolubilità del 
vincolo coniugale (cfr. Mi 19,3-12; Me 10,1-2), ed è ciò che ha fatto San Paolo illu­
strando il carattere di «mistero grande» che ha il matrimonio «in riferimento a Cri­
sto e alla Chiesa» (E/5,32).

Del resto dei sette Sacramenti il matrimonio, pur essendo un «signum significans 
et conferens gratiam», è il solo che non si riferisce ad un'attività specificamente orien­
tata al conseguimento di fini direttamente soprannaturali. Il matrimonio, infatti, ha 
come fini, non solo prevalenti ma propri «indole sua naturali», il bonum coniugum e 
la prolis generatio et educatio (C.I.C., can. 1055).

In una diversa prospettiva, il segno sacramentale consisterebbe nella risposta di 
fede e di vita cristiana dei coniugi, per cui esso sarebbe privo di una consistenza og­
gettiva che consenta di annoverarlo tra i veri Sacramenti cristiani. Perciò, l'oscurar­
si della dimensione naturale del matrimonio, con il suo ridursi a mera esperienza 
soggettiva, comporta anche l'implicita negazione della sua sacramentalilà. Per con­
tro, è proprio l'adeguata comprensione di questa sacramentalità nella vita cristiana 
ciò che spinge verso una rivalutazione della sua dimensione naturale.

D'altra parte, l'introdurre per il Sacramento requisiti intenzionali o di fede che 
andassero al di là di quello di sposarsi secondo il piano divino del "principio" - 
oltre ai gravi rischi che ho indicato nella Familiaris consortio (n. 68: l.c., 164-165): giu­
dizi infondati e discriminatori, dubbi sulla validità di matrimoni già celebrati, in 
particolare da parte di battezzati non cattolici -, porterebbe inevitabilmente a voler 
separare il matrimonio dei cristiani da quello delle altre persone. Ciò si opporrebbe 
profondamente al vero senso del disegno divino, secondo cui è proprio la realtà 
creazionale che è un "mistero grande" in riferimento a Cristo e alla Chiesa.

9. Ecco, cari Prelati Uditori, Officiali ed Avvocati, alcune delle riflessioni che mi 
premeva condividere con voi per orientare e sostenere il prezioso servizio che voi 
rendete al Popolo di Dio.

Su ciascuno di voi, sul vostro quotidiano lavoro invoco la particolare protezio­
ne di Maria Santissima, “Speculum iustitiae", e vi imparto di cuore la Benedizione 
Apostolica, che ben volentieri estendo ai vostri familiari ed agli Alunni dello Studio 
Rotale.



Atti del Santo Padre 151

Omelia nella V Giornata della Vita Consacrata

Aiutare le Comunità ecclesiali 
a crescere nella dimensione oblativa 

che intimamente le costituisce, le edifica 
e le sospinge sulle strade del mondo

Venerdì 2 febbraio, festa della Presentazione del Signore, si è celebrata la V Giornata della Vita 
Consacrata. Il Santo Padre ha partecipato nella Basilica Vaticana a una solenne Concelebrazione 
Eucaristica presieduta dal Cardinale Prefetto della Congregazione per gli Istituti di Vita Consacra­
ta e le Società di Vita Apostolica, pronunciando personalmente questa omelia:

1. «Vieni, Signore, nel tuo tempio santo» (Rit. Salmo resp.).
Con questa invocazione, che abbiamo cantato nel Salmo responsoria le, la Chie­

sa, nel giorno in cui fa memoria della Presentazione di Gesù al Tempio di Gerusa­
lemme, esprime il desiderio di poterlo accogliere ancora nel presente della sua sto­
ria. La Presentazione è una festa liturgica suggestiva, fissata fin dall'antichità 
quaranta giorni dopo il Natale, sulla scorta di quanto prescriveva la Legge ebraica 
per la nascita di ogni primogenito (cfr. Es 13,2). Maria e Giuseppe, come risulta dal 
racconto evangelico, ne sono stati fedeli osservanti.

Tradizioni cristiane d'Oriente e d'Occidente si sono intrecciate arricchendo la li­
turgia di questa festa con una speciale processione, in cui la luce dei ceri e delle can­
dele è simbolo di Cristo, Luce vera venuta ad illuminare il suo popolo e tutte le 
genti. In tal modo l'odierna ricorrenza si ricollega al Natale e all'Epifania del Si­
gnore. Ma contemporaneamente essa si pone come ponte verso la Pasqua, rievo­
cando la profezia del vecchio Simeone, che in quella circostanza preannuncio il 
drammatico destino del Messia e di sua Madre.

L'Evangelista ha ricordato il fatto anche nei dettagli: ad accogliere Gesù nel san­
tuario di Gerusalemme vi erano due anziane persone piene di fede e di Spirito 
Santo, Simeone ed Anna. Esse impersonano il "resto d'Israele", vigilante nell'attesa 
e pronto ad andare incontro al Signore, come già avevano fatto i pastori nella notte 
della sua nascita a Betlemme.

2. Nella Colletta della liturgia odierna abbiamo chiesto di poter essere anche 
noi presentati al Signore "pienamente rinnovati nello spirito", sul modello di Gesù, 
primogenito tra molti fratelli. In modo particolare voi, religiosi, religiose e laici consa­
crati, siete chiamati a partecipare a questo mistero del Salvatore. È mistero di oblazio­
ne, in cui si fondono indissolubilmente la gloria e la croce, secondo il carattere pa­
squale proprio dell'esistenza cristiana. È mistero di luce e di sofferenza; mistero 
mariano, in cui alla Madre, benedetta insieme col Figlio, è preannunciato il martirio 
dell'anima.

Potremmo dire che oggi si celebra in tutta la Chiesa un singolare "offertorio", in 
cui gli uomini e le donne consacrati rinnovano spiritualmente il dono di sé. Così fa­
cendo aiutano le Comunità ecclesiali a crescere nella dimensione oblativa che inti­
mamente le costituisce, le edifica e le sospinge sulle strade del mondo.

Vi saluto con grande affetto, carissimi Fratelli e Sorelle appartenenti a numero­
se Famiglie di vita consacrata, che allietate con la vostra presenza la Basilica di San



152 Atti del Santo Padre

Pietro. Saluto, in particolare, il Signor Cardinale Eduardo Martinez Somalo, Prefet­
to della Congregazione per gli Istituti di Vita Consacrata e le Società di Vita Apo­
stolica, il quale presiede la Celebrazione Eucaristica odierna.

3. Celebriamo questa festa con il cuore ancora ripieno delle emozioni vissute 
nel tempo giubilare appena terminato. Abbiamo ripreso il cammino lasciandoci 
guidare dalle parole di Cristo a Simone: «Duc in altum - Prendi il largo» (Le 5,4). La 
Chiesa attende anche il vostro contributo, carissimi Fratelli e Sorelle consacrati, per 
percorrere questo nuovo tratto di strada secondo gli orientamenti che ho tracciato 
nella Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte: contemplare il volto di Cristo, ripar­
tire da Lui, testimoniare il suo amore. È questo un apporto che voi siete chiamati a 
dare quotidianamente anzitutto con la fedeltà alla vostra vocazione di persone total­
mente consacrate a Cristo.

Il vostro primo impegno, pertanto, non può non essere nella linea della contem­
plazione. Ogni realtà di vita consacrata nasce e ogni giorno si rigenera nell'incessan­
te contemplazione del volto di Cristo. La Chiesa stessa attinge il suo slancio dal 
quotidiano confronto con l'inesauribile bellezza del volto di Cristo suo Sposo.

Se ogni cristiano è un credente che contempla il volto di Dio in Gesù Cristo, voi lo 
siete in modo speciale. Per questo è necessario che non vi stanchiate di sostare in 
meditazione sulla Sacra Scrittura e, soprattutto, sui santi Vangeli, perché si impri­
mano in voi i tratti del Verbo incarnato.

4. Ripartire da Cristo, centro di ogni progetto personale e comunitario: questo è 
l'impegno! Incontratelo, carissimi, e contemplatelo in modo tutto speciale nell'Eu- 
caristia, celebrata e adorata ogni giorno, come fonte e culmine dell'esistenza e del­
l'azione apostolica.

E con Cristo camminate: è questa la via della perfezione evangelica, la santità a 
cui ogni battezzato è chiamato. E proprio la santità è uno dei punti essenziali - anzi, 
il primo - del programma che ho delineato per l'inizio del nuovo Millennio (cfr. 
Novo Millennio ineunte, 30-31).

Abbiamo ascoltato poc'anzi le parole del vecchio Simeone: Cristo «è qui per la ro­
vina e la risurrezione di molti in Israele, segno di contraddizione perché siano svelati i pen­
sieri di molti cuori» (Le 2,34). Come Lui, e nella misura della conformazione a Lui, 
anche la persona consacrata diventa “segno di contraddizione"; diventa cioè, per gli 
altri, salutare stimolo a prendere posizione di fronte a Gesù, il quale - grazie alla 
mediazione coinvolgente del "testimone" - non resta semplicemente personaggio 
storico o ideale astratto, ma si pone come persona viva a cui aderire senza compro­
messi.

Non vi sembra questo un servizio indispensabile che la Chiesa attende da voi 
in quest'epoca segnata da profondi mutamenti sociali e culturali? Solo se perseve­
rerete nel seguire fedelmente Cristo, sarete testimoni credibili del suo amore.

5. «Luce per illuminare le genti e gloria del tuo popolo Israele» (Le 2,32). La vita con­
sacrata è chiamata a riflettere in modo singolare la luce di Cristo. Guardando a voi, 
carissimi Fratelli e Sorelle, penso alla schiera di uomini e donne di ogni nazione, lin­
gua e cultura, consacrati a Cristo con i voti di povertà, verginità e obbedienza. Que­
sto pensiero mi riempie di consolazione, perché voi siete come un “lievito" di spe­
ranza per l'umanità. Siete "sale" e "luce" per gli uomini e le donne di oggi, che nella 
vostra testimonianza possono intravedere il Regno di Dio e lo stile delle "Beatitu­
dini" evangeliche.

Come Simeone ed Anna, prendete Gesù dalle braccia della sua santissima 
Madre e, pieni di gioia per il dono della vocazione, portatelo a tutti. Cristo è sai-



Atti del Santo Padre 153

vezza e speranza per ogni uomo! Annunciatelo con la vostra esistenza dedicata in­
teramente al Regno di Dio e alla salvezza del mondo. Proclamatelo con la fedeltà 
senza compromessi che, anche di recente, ha condotto al martirio alcuni vostri fra­
telli e sorelle in varie parti del mondo.

Siate luce e conforto per ogni persona che incontrate. Come candele accese, ardete 
dell'amore di Cristo. Consumatevi per Lui, diffondendo dappertutto il Vangelo del 
suo amore. Grazie alla vostra testimonianza anche gli occhi di tanti uomini e donne 
del nostro tempo potranno vedere la salvezza preparata da Dio «davanti a tutti i po­
poli, luce per illuminare le genti e gloria del tuo popolo Israele».

Amen.



154 Atti dei Santo Padre

Alla Comunità di lavoro della Radio Vaticana 
in occasione del 70° anniversario della fondazione

Qualificato e moderno contributo 
all’opera della nuova evangelizzazione

Martedì 13 febbraio, a settantanni di distanza dal 12 febbraio 1931 quando il Papa Pio XI inau­
gurò la stazione a raggio universale della Radio Vaticana, ricevendo l'odierna Comunità di lavo 
ro con molti dei prestatori d'opera oggi in quiescenza, il Santo Padre ha pronunciato questo 
discorso:

1. Volentieri rivolgo un cordiale benvenuto a tutti voi, che formate la grande 
famiglia della Radio Vaticana. Grazie per questa visita, che avete voluto rendermi 
nel settantesimo anniversario di fondazione della vostra benemerita emittente ra­
diofonica.

Il mio affettuoso pensiero va a ciascuno di voi, che con intelligenza e dedizione 
la rendete ogni giorno strumento vivo ed efficiente al servizio della Sede Apostoli­
ca. L'odierno incontro mi offre l'occasione per esprimere a tutti la mia riconoscen­
za. Ringrazio particolarmente il Direttore Generale, Padre Pasquale Borgomeo, per 
le cortesi parole che ha voluto indirizzarmi a vostro nome, illustrando al tempo 
stesso le molteplici attività da voi svolte, specialmente durante l'Anno Giubilare. 
Con lui saluto Padre Federico Lombardi, Direttore dei Programmi, e Padre Lino 
Dan, Direttore dei Servizi Tecnici. Nelle loro persone intendo raggiungere con pen­
siero grato tutti i Padri della Compagnia di Gesù, che sin dagli inizi hanno presta­
to il loro prezioso contributo in questa struttura, con genuino spirito di fedeltà al ca­
risma di Sant'Ignazio di Loyola.

Ed è anche per concretizzare questo mio apprezzamento che ho voluto annove­
rare tra i membri del Collegio Cardinalizio Padre Roberto Tucci, Presidente del vo­
stro Comitato di Gestione. À lui va il mio grazie più cordiale per l'opera svolta nel­
l'ambito della Radio Vaticana, oltre che per avermi aiutato per lunghi anni nella 
realizzazione dei Viaggi Apostolici in tante parti del mondo, coadiuvato dal solerte 
dott. Alberto Gasbarri, Direttore Amministrativo.

2. Vogliamo oggi commemorare i settanta anni della Radio Vaticana. Come non 
elevare un inno di lode e di ringraziamento al Signore per aver concesso alla Chie­
sa di farsi, per amore del Vangelo, pioniera nel campo della comunicazione ra­
diofonica? Ripenso a quel 12 febbraio del 1931, quando il mio venerato Predecesso­
re, il Papa Pio XI, con un profetico messaggio al mondo, inaugurava la prima 
stazione radio a raggio universale.

Da allora le vicende di quella che voi, con legittima fierezza, chiamate la "Radio 
del Papa" s'intrecciano con i drammi, le attese e le speranze dell'umanità. Per sette 
decenni la vostra emittente ha seguito gli eventi, esaltanti e tremendi, del secolo ap­
pena tramontato. Ha diffuso in ogni angolo del globo l'annuncio del Vangelo e la 
parola del Successore di Pietro. Sarebbe lungo enumerare i molteplici servizi resi 
alla Sede Apostolica. Vorrei limitarmi a ricordare il contributo dato al fruttuoso 
svolgimento del Grande Giubileo appena concluso, ed in particolare le trasmissio­
ni speciali jubilaeum, diffuse pure via Internet, con migliaia di ore di attività in varie 
lingue, con oltre 2.500 ospiti in studio e quasi il doppio al telefono, ed un numero



Atti del Santo Padre 155

eccezionale di collegamenti. Questi programmi hanno coinvolto volontari, hanno 
tenuto contatti regolari con altre testate sparse nel mondo, curando appuntamenti 
speciali per i pellegrinaggi nazionali insieme a tante altre iniziative. Ancora una 
volta, grazie a tutti coloro che, in vari modi, hanno collaborato in questi settanta 
anni al quotidiano lavoro della Radio Vaticana. Un pensiero speciale e una pre­
ghiera per quanti, nel corso di questi anni, sono entrati nella vita eterna.

3. Per Statuto, alla Radio Vaticana è affidato il compito «di annunciare con li­
bertà, fedeltà ed efficacia il messaggio cristiano e collegare il centro della cattolicità 
con i diversi Paesi del mondo, diffondendo la voce e gli insegnamenti del Romano 
Pontefice, informando sull'attività della Santa Sede, facendosi eco della vita cattoli­
ca nel mondo, orientando a valutare i problemi del momento alla luce del Magistero 
ecclesiastico e nella costante attenzione ai segni dei tempi».

Questo testo trova un illuminante commento nelle parole che il mio venerato 
Predecessore, il Servo di Dio Paolo VI, da voi con ragione considerato il secondo 
fondatore della Radio Vaticana, vi indirizzò in occasione del quarantesimo anni­
versario: «Quale potenza acquista la voce! - egli diceva in tale circostanza - quale 
funzione è affidata alla Radio! Vi è mai servizio più congeniale con la nostra mis­
sione apostolica, quanto quello che voi, resi ministri della Parola, rendete alla causa 
del Vangelo e della Chiesa?» (27 febbraio 1971: AAS 63 [1971], 225).

Sì, la vostra missione primaria è diffondere il magistero, la parola e la voce stes­
sa del Successore di Pietro; far conoscere attraverso le vostre antenne la vitalità della 
Chiesa, le sue iniziative di carità, le sue gioie, le sue sofferenze e le sue speranze. A 
questa singolare missione ecclesiale continuate a dedicarvi con ogni migliore ener­
gia per il bene dell'intero popolo cristiano. Il vostro è un qualificato e moderno con­
tributo all'opera della nuova evangelizzazione in questo nostro tempo, che si carat­
terizza per l'estendersi e l'intensificarsi del fenomeno della comunicazione globale.

4. A questo proposito sono oggi dinanzi a voi due grandi sfide: la sfida tecno­
logica e quella editoriale. La prima, quella tecnologica, riguarda la produzione e la 
diffusione dei programmi. Da anni è stata opportunamente avviata la diffusione sa­
tellitare e telematica, con un decisivo incremento di ascoltatori, grazie alla ritra­
smissione consentita a circa ottocento stazioni locali. Inoltre, l'introduzione della 
tecnica digitale, offrendo alla produzione inedite ed ampie possibilità, modifica no­
tevolmente i profili professionali classici. Se la sfida tecnologica richiede risorse fi­
nanziarie e capacità tecniche e gestionali, quella editoriale impegna soprattutto ca­
pacità intellettuali e creative. Si tratta di dare alla ricchezza e alla densità dei 
contenuti da comunicare forme e linguaggi specifici del mezzo radiofonico, ade­
guati alla sua evoluzione ed efficaci per il raggiungimento degli obiettivi propri di 
un'emittente radiofonica al servizio della Chiesa.

Evangelizzare attraverso la radio significa offrire un'informaziore professio­
nalmente ineccepibile che, nel commento implicito ed esplicito dei fatti, diventi 
quotidiana catechesi ancorata alla vita e all'esperienza dell'ascoltatore. Quest'azio­
ne evangelizzatrice esige sforzo continuo di adattamento, di aggiornamento, ma 
pure solida formazione umana, culturale e professionale, unita a salde motivazioni 
spirituali e missionarie. La capacità di annunziare efficacemente la Buona Novella 
poggia, prima di tutto, su un'intensa preghiera, sull'ascolto di Dio e su una corag­
giosa fedeltà a Cristo, divino Comunicatore di salvezza.

5. Carissimi Fratelli e Sorelle! 11 settantesimo compleanno della Radio Vaticana 
cade all'inizio del Terzo Millennio e all'indomani della conclusione della straordi­
naria esperienza giubilare. 11 dinamismo che il Grande Giubileo ha impresso alla



156 Atti del Santo Padre

Chiesa non può che sollecitarvi a ripartire, con umile coraggio, per un nuovo tratto 
di strada al servizio del Vangelo. Il Papa conta molto sul vostro aiuto per svolgere 
il suo ministero petrino, e vi chiede di farvi ogni giorno diffusori della verità che 
rende liberi.

Continuate a scrivere pagine interessanti della vostra storia, ricca già di nobili 
memorie. Le urgenze apostoliche della Chiesa, in questa fase di rapidi mutamenti, 
siano per voi uno stimolo ad andare avanti con entusiasmo. Rivolgo anche a voi l'e­
sortazione che ho posto nella recente Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte: 
«Ora dobbiamo guardare avanti, dobbiamo "prendere il largo", fiduciosi nella pa­
rola di Cristo: Due in altum1.» (n. 15). Prendete il largo e non temete, carissimi mem­
bri della grande famiglia della Radio Vaticana. È dinanzi a voi un futuro non privo 
di ombre, nel quale tuttavia la speranza cristiana intravede promesse che non de­
ludono. Non vi scoraggino le difficoltà, la limitatezza delle risorse e i vostri stessi 
limiti. Non vi turbi il sempre più accelerato cambiare di scenari, di strutture, di me­
todi e di modi di vivere.

«Due in altum! - Prendi il largo!». Nel servizio della fede e dell'unità dei cristia­
ni, nella difesa della vita e dei diritti umani, nell'annuncio di pace a tutti gli uomi­
ni di buona volontà, voi non siete soli: siete nel cuore della Chiesa. Siete presenti 
anche nella mia sollecitudine e nella mia preghiera d'ogni giorno.

Affido volentieri le vostre persone, il vostro lavoro ed i vostri progetti alla ma­
terna protezione di Maria, Stella dell'evangelizzazione. Accompagno i miei voti con 
una speciale Benedizione Apostolica, che estendo con affetto alle vostre famiglie ed 
ai milioni di ascoltatori sparsi nel mondo, ricchezza e vanto della Radio Vaticana.



Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE
PER LA DOTTRINA DELLA FEDE

Notificazione

A proposito del libro di Jacques Dupuis 
«Verso una teologia cristiana del pluralismo religioso» 

(Ed. Queriniana, Brescia 1997)

Preambolo

In seguito ad uno studio condotto sull’opera di P. Jacques Dupuis. S.I., Verso una teo­
logia cristiana del pluralismo religioso (Brescia 1997), la Congregazione per la Dottrina 
della Fede decise di approfondire l’esame della suddetta opera con procedura ordinaria, se­
condo quanto stabilito dal cap. III del Regolamento per l’esame delle dottrine.

Si deve anzitutto sottolineare che in questo libro l’Autore propone una riflessione in­
troduttiva a una teologia cristiana del pluralismo religioso. Non si tratta semplicemente di 
una teologia delle religioni, ma di una teologia del pluralismo religioso, che intende ricer­
care, alla luce della fede cristiana, il significato che la pluralità delle tradizioni religiose ri­
veste all’interno del disegno di Dio per l’umanità. Conscio della problematicità della sua 
prospettiva, l’Autore stesso non si nasconde la possibilità che la sua ipotesi potrebbe solle­
vare un numero di interrogativi pari a quelli per cui proporrà delle soluzioni.

A seguito dell’esame compiuto e dei risultati del dialogo con l’Autore, gli Em.mi Padri, 
valutati le analisi e i pareri espressi dai Consultori in merito alle Risposte date dall’Autore 
stesso, nella Sessione Ordinaria del 30 giugno 1999, hanno riconosciuto il suo tentativo di 
voler rimanere nei limiti dell’ortodossia, impegnandosi nella trattazione di problematiche fi­
nora inesplorate. Nello stesso tempo, pur considerando la buona disposizione dell’Autore, 
manifestata nelle sue Risposte, a fornire i chiarimenti giudicati necessari, nonché la sua vo­
lontà di rimanere fedele alla dottrina della Chiesa e all'insegnamento del Magistero, hanno 
constatato che nel libro sono contenute notevoli ambiguità e difficoltà su punti dottrinali di 
rilevante portata, che possono condurre il lettore a opinioni erronee o pericolose. Tali punti 
concernono l’interpretazione della mediazione salvifica unica e universale di Cristo, l’uni­
cità e pienezza della rivelazione di Cristo, l’azione salvifica universale dello Spirito Santo,

157



158 Atti della Santa Sede

l'ordinazione di tutti gli uomini alla Chiesa, il valore e il significato della funzione salvifi­
ca delle religioni.

La Congregazione per la Dottrina della Fede, adempiuta la procedura ordinaria dell’esa­
me in tutte le sue fasi, ha deciso di redigere una Notificazione' con l’intento di salvaguardare 
la dottrina della fede cattolica da errori, ambiguità o interpretazioni pericolose. Tale Notifica­
zione , approvata dal Santo Padre nella Udienza del 24 novembre 2000, è stata presentata al P. 
Jacques Dupuis. e da lui è stata accettata. Con la firma del testo l’Autore si è impegnato ad as­
sentire alle tesi enunciate e ad attenersi in futuro nella sua attività teologica e nelle sue pub­
blicazioni ai contenuti dottrinali indicati nella Notificazione, il cui testo dovrà comparire anche 
nelle eventuali ristampe o riedizioni del libro in questione, e nelle relative traduzioni.

La presente Notificazione non intende esprimere un giudizio sul pensiero soggettivo 
dell’Autore; ma si propone piuttosto di enunciare la dottrina della Chiesa a riguardo di al­
cuni aspetti delle suddette verità dottrinali, e nello stesso tempo di confutare opinioni erro­
nee o pericolose, a cui. indipendentemente dalle intenzioni dell’Autore, il lettore può per­
venire a motivo di formulazioni ambigue o spiegazioni insufficienti contenute in diversi 
passi del libro. In tal modo si ritiene di offrire ai lettori cattolici un sicuro criterio di valuta­
zione. consono con la dottrina della Chiesa, al fine di evitare che la lettura del volume possa 
indurre a gravi equivoci e fraintendimenti.

I. A proposito della mediazione salvifica unica e universale di Gesù Cristo

1. Deve essere fermamente creduto che Gesù Cristo, Figlio di Dio fatto uomo, croci­
fisso e risorto, è l’unico e universale mediatore della salvezza di tutta l’umanità3.

2. Deve essere pure fermamente creduto che Gesù di Nazaret, Figlio di Maria e unico 
Salvatore del mondo, è il Figlio e il Verbo del Padre'. Per l’unità del piano divino di sal­
vezza incentrato in Gesù Cristo, va inoltre ritenuto che l'azione salvifica del Verbo sia at­
tuata in e per Gesù Cristo, Figlio incarnato del Padre, quale mediatore della salvezza di tutta 
l’umanità4. È quindi contrario alla fede cattolica non soltanto affermare una separazione tra 
il Verbo e Gesù o una separazione tra l’azione salvifica del Verbo e quella di Gesù, ma anche 
sostenere la tesi di un'azione salvifica del Verbo come tale nella sua divinità, indipendente 
dall'umanità del Verbo incarnato’.

II. A proposito dell'unicità e pienezza della rivelazione di Gesù Cristo

3. Deve essere fermamente creduto che Gesù Cristo è il mediatore, il compimento c la 
pienezza della rivelazione6. È quindi contrario alla fede della Chiesa sostenere che la rive-

1 La Congregazione per la Dottrina della Fede, a motivo di tendenze manifestate in diversi ambienti e sempre 
più recepite anche nel pensiero dei fedeli, ha pubblicato la Dichiarazione "Dominus lesus" circa l'unicità e l'uni­
versalità di Gesù Cristo e della Chiesa (AAS 92 12(XM)|. 742-765). per tutelare i dati essenziali della fede cattolica. 
lai Notificazione si ispira ai principi indicati nella suddetta Dichiarazione per la valutazione dell'opera di J. Dupuis.

1 Cfr. Concilio di Trento. Decr. De peccato originali: Denz. 1513; Decr. De iustificalione: Denz. 1522. 1523. 
1529. 1530. Cfr. anche Concilio Vaticano II. Cosi. past. Gaudium et spes, 10; Cosi. dogm. Lumen gentium. 8. 14. 
28. 49. 60; Giovanni Paolo II, Ixtl. Enc. Redemptoris missio, 5: AAS 83 (1991). 249-340; Esort. Ap. Ecclesia in 
Asia. 14: AAS 92 (2000). 449-528; Congregazione pi» la Dottrina della Fede. Dich. Dominus lesus, 13-15.

’ Cfr. Concilio di Nicea I: Denz. 125; Concilio di Calcedonia: Denz. 301.
* Cfr. Concilio di Trento, Decr. De iustificatione: Denz. 1529. 1530; Concilio Vaticano II, Cost. Sacro­

sanctum Concilium. 5; Cost. past. Gaudium et spes, 22.
’ Cfr. Giovanni Paolo 11, Leu. Enc. Redemptoris missio, 6. Congregazione per i.a Dottrina della Fede, 

Dich. Dominus lesus. 10.
• Cfr. Concilio Vaticano 11. Cost. dogm. Dei Verhum. 2. 4; Giovanni Paolo 11, Leti. Enc. Fides et ratio. 14- 

15. 92: AAS 91 (1999), 5-88; Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. Dominus lesus. 5.



Atti della Santa Sede 159

lazione di/in Gesù Cristo sia limitata, incompleta e imperfetta. Inoltre, benché la piena co­
noscenza della rivelazione divina si avrà soltanto nel giorno della venuta gloriosa del Si­
gnore, tuttavia la rivelazione storica di Gesù Cristo offre tutto ciò che è necessario per la sal­
vezza dell’uomo e non ha bisogno di essere completata da altre religioni’.

4. È conforme alla dottrina cattolica affermare che i semi di verità e di bontà che 
esistono nelle altre religioni sono una certa partecipazione alle verità contenute nella 
rivelazione di/in Gesù Cristo'. È invece opinione erronea ritenere che tali elementi di 
verità e di bontà, o alcuni di essi, non derivino ultimamente dalla mediazione fontale di 
Gesù Cristo'1.

III. A proposito dell'azione salvifica universale dello Spirito Santo

5. La fede della Chiesa insegna che lo Spirito Santo operante dopo la risurrezione di 
Gesù Cristo è sempre lo Spirito di Cristo inviato dal Padre, che opera in modo salvifico sia 
nei cristiani sia nei non cristiani È quindi contrario alla fede cattolica ritenere che l’azio­
ne salvifica dello Spirito Santo si possa estendere oltre l’unica economia salvifica universa­
le de) Verbo incarnato".

IV. A proposito dell'ordinazione di tutti gli uomini alla Chiesa

6. Deve essere fermamente creduto che la Chiesa è segno e strumento di salvezza per 
tutti gli uomini12. È contrario alla fede cattolica considerare le varie religioni del mondo 
come vie complementari alla Chiesa in ordine alla salvezza1’.

7. Secondo la dottrina cattolica anche i seguaci delle altre religioni sono ordinati alla 
Chiesa e sono tutti chiamati a far parte di essa ",

V. A proposito del valore e della funzione salvifica delle tradizioni religiose

8. Secondo la dottrina cattolica si deve ritenere che «quanto lo Spirito opera nel cuore 
degli uomini e nella storia dei popoli, nelle culture e religioni, assume un ruolo di prepara­
zione evangelica (cfr. Cosi. dogm. Lumen gentium, 16)»’’. È dunque legittimo sostenere che 
lo Spirito Santo opera la salvezza nei non cristiani anche mediante quegli elementi di verità 
e di bontà presenti nelle varie religioni; ma non ha alcun fondamento nella teologia cattoli-

’ Cfr. Congregazione PER LA Dottrina della Fede, Dich. Dominus lesus, 6; Catechismo della Chiesa Cai 
lotica. 65-66.

‘ Cfr. Concilio Vaticano II. Cosi. dogm. Lumen gentium. 17; Decr. Ad gentes, 11; Dich. Nostra aetate. 2.
" Cfr. Concilio Vaticano II. Cosi. dogm. Lumen gentium, 16; Giovanni Paolo 11. Leti. Enc. Redemptoris 

missio, 10.
10 Cfr. Concilio Vaticano II. Cosi. past. (laudium et spes. 22; Giovanni Paouj II. Leu. Enc. Redemptoris 

missio, 28*29.
" Cfr. Giovanni Paolo II. Leti. Enc. Redemptoris missio, 5; Esort. Ap. Ecclesia in Asia, 15-16; Congrega­

zione per la Dottrina della Fede, Dich. Dominus lesus. 12.
” Cfr. Concilio Vaticano II. Cost. dogm. Lumen gentium. 9. 14. 17. 48; Giovanni Paolo II. Leti. Enc. Re­

demptoris missio, 11; Congregazione per la Dottrina della Fede. Dich. Dominus lesus, 16.
" Cfr. Giovanni Paolo II, Leu. Enc. Redemptoris missio. 36; Congregazione per la Dottrina della FEDE, 

Dich. Dominus lesus, 21-22.
14 Cfr. Concilio Vaticano 11, Cost dogm. Lumen gentium, 13. 16; Decr. Ad gentes, 7; Dich. Dignitatis hu­

manae, 1; Giovanni Paolo II. Lclt. Enc. Redemptoris missio. IO; Congregazione per la Dottrina della Fede. 
Dich. Dominus lesus. 20-22; Catechismo della Chiesa Cattolica, 845.

" Giovanni Paolo II. Lett. Enc. Redemptoris missio. 29.



160 Atti della Santa Sede

ca ritenere queste religioni, considerate come tali, vie di salvezza, anche perché in esse sono 
presenti lacune, insufficienze ed errori16, che riguardano le verità fondamentali su Dio, l’uo­
mo e il mondo.

Inoltre, il fatto che gli elementi di verità e di bontà presenti nelle varie religioni possa­
no preparare i popoli e le culture ad accogliere l’evento salvifico di Gesù Cristo, non com­
porta che i testi sacri delle altre religioni possano considerarsi complementari all’Antico Te­
stamento, che è la preparazione immediata allo stesso evento di Cristol7.

// Sommo Pontefice Giovanni Paolo II, nel corso dell’ Udienza del 19 gennaio 2001, alla 
luce degli ulteriori sviluppi, ha confermato la sua approvazione della presente Notificazione, 
decisa nella Sessione Ordinaria di questa Congregazione, e ne ha ordinato la pubblicazione.

Roma, dalla sede della Congregazione per la Dottrina della Fede, il 24 gennaio 2001, 
nella memoria di San Francesco di Sales.

* Joseph Card. Ratzinger
Prefetto 

* Tarcisio Bertone, S.D.B.
Arcivescovo em. di Vercelli 

Segretario

“ Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. dogm. Lumen gentium, 16; Dich. Nostra aetate, 2; Decr. Ad gentes, 9; cfr. 
anche Paolo VI, Esort. Ap. Evangelii nuntiandi, 53: AAS 68 (1976), 5-76; Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Redemp­
toris missio, 55; Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. Dominus lesus, 8.

17 Cfr. Concilio di Trento, Decr. de libris sacris et de traditionibus recipiendis: Denz. 1501; Concilio Va­
ticano I. Cost. dogm. Dei Filius, cap. 2: Denz. 3006; Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. Domi­
nus lesus, 8.

Contestualmente al testo della Notificazione, in data 26-27 febbraio 2001 L’Osservatore Romano 
ha anche pubblicato questo commento autorevole, non firmato:

1. In ogni epoca la ricerca teologica è stata importante per la missione evangelizzatri­
ce della Chiesa in risposta al disegno di Dio, il quale vuole «che tutti gli uomini siano sal­
vati e arrivino alla conoscenza della verità» (I Tm 2,4). L’intelligenza sempre più profonda 
della Parola di Dio, contenuta nella Scrittura ispirata e trasmessa dalla Tradizione viva della 
Chiesa, arricchisce, infatti, l’intero Popolo di Dio, «sale della terra» e «luce del mondo» (Mt 
5,13s.), aiutandolo sia a dare testimonianza alla verità della rivelazione cristiana sia a ren­
dere conto della sua speranza a coloro che lo richiedono (cfr. 1 Pt 3,15).

La teologia si dimostra ancora più importante in tempi, come i nostri, di grandi muta­
menti culturali e spirituali, che, proponendo problemi e interrogativi nuovi alla coscienza di 
fede della Chiesa, richiedono risposte e soluzioni nuove, anche audaci. Non si può negare il



Atti della Santa Sede 161

fatto che oggi la presenza del pluralismo religioso imponga ai cristiani una rinnovata presa 
di coscienza del posto che le altre religioni occupano nel piano salvifico di Dio Uno e Trino. 
In questo contesto, la teologia è interpellata a dare una risposta che, alla luce della Rivela­
zione e del Magistero della Chiesa, giustifichi il significato e il valore delle altre tradizioni 
religiose, che con consapevole e rinnovato protagonismo continuano a guidare e animare la 
vita di milioni di persone in ogni parte del mondo.

Come nei primi secoli della Chiesa, anche oggi si impone al teologo, da una parte, un 
atteggiamento di ascolto, di conoscenza e di discernimento di quanto di “vero e santo” è pre­
sente nelle altre tradizioni religiose (extra-bibliche)1, i cui modi di agire e di vivere e le cui 
dottrine, «quantunque in molti punti differiscano da quanto la Chiesa crede e propone, tut­
tavia, non raramente riflettono un raggio di quella Verità che illumina tutti gli uomini», e, 
dall’altra, un altrettanto necessario atteggiamento di annuncio incessante di «Cristo che è “la 
via, la verità e la vita” (Gv 14,6), in cui gli uomini trovano la pienezza della vita religiosa e 
nel quale Dio ha riconciliato a sé tutte le cose»2. Nel dialogo inter-religioso e nella rifles­
sione teologica sul significato e sul valore salvifico delle altre religioni, l’audacia, che spes­
so si impone alla coscienza e alla libertà del teologo, non fruttifica né edifica la comunità 
ecclesiale, se non viene accompagnata dalla pazienza della maturazione e dalla continua ve­
rifica della verità che è Cristo.

2. Questo invito al «dialogo sincero e paziente»’ con le altre religioni non deve essere 
visto come un impedimento o un’attenuazione della disponibilità all’amicizia, al rispetto, 
alla collaborazione e alla condivisione, ma piuttosto come un vero e proprio pellegrinaggio 
di fede nella comprensione della verità della rivelazione cristiana.

Forse può essere utile richiamare qui le due articolazioni fondamentali di un altro dia­
logo, quello “ecumenico”, che si esprime sia mediante il dialogo della carità, sia mediante 
il dialogo della verità. La stessa carità, che si manifesta nelle innumerevoli manifestazioni 
di rispetto reciproco, di preghiera comune e di fraterna solidarietà, spinge tutti i battezzati al 
dialogo della verità, che esige studi accurati sulla Parola di Dio e sulla Tradizione della 
Chiesa, e chiarimenti approfonditi e laboriosi delle rispettive posizioni teologiche. Il pa­
ziente ma costante impegno per la ricerca della verità, l’accuratezza epistemologica e la se­
rena decantazione dei risultati raggiunti fanno del dialogo ecumenico un modello di riferi­
mento significativo per il dialogo inter-religioso, la cui estrema difficoltà non deriva solo 
dalla grande varietà delle tradizioni religiose, ma soprattutto dalla mancanza di un riferi­
mento comune fondante.

3. Per questo la Chiesa non può non lodare il prezioso lavoro dei teologi che, di fronte 
alla sfida del pluralismo religioso e di fronte alle nuove domande poste dal dialogo inter-re­
ligioso, cercano con creatività, sensibilità e fedeltà alla Tradizione biblica e magisteriale, di 
trovare nuovi sentieri e di percorrere nuove piste, avanzando proposte e suggerendo com­
portamenti, che necessariamente esigono un accurato discernimento ecclesiale. La tempe­
stività nel cogliere le sfide dei segni dei tempi non può e non deve tramutarsi in fretta su­
perficiale e inopportuna, sia per non disorientare la retta coscienza di fede della comunità 
ecclesiale, sia per non rischiare la credibilità e l’efficacia dello stesso dialogo.

11 prezioso bene della libertà e della creatività teologica non può non includere anche la 
disponibilità all’accoglienza della verità della rivelazione cristiana, trasmessa e interpretata 
dalla Chiesa sotto l’autorità del Magistero e accolta con fede. La funzione del Magistero,

' Occorre precisare che un discorso del tutto peculiare spetta al rapporto tra la fede cristiana e la religione di 
Israele, poiché, come insegna il Concilio Vaticano II, esiste «un vincolo con cui il popolo del Nuovo Testamento è 
spiritualmente legato alla stirpe di Abramo» (Concilio Vaticano 11. Dich. Nostra aetate. 4).

1 Concilio Vaticano II, Dich. Nostra aetate. 2.
’ Concilio Vaticano II, Decr. Ad gentes. 11.



162 Atti della Santa Sede

infatti, non è un qualcosa di estrinseco alla verità cristiana e alla fede, ma un elemento co­
stitutivo della stessa missione profetica della Chiesa4.

4. Del resto, proprio nel campo del dialogo inter-religioso, il Magistero della Chiesa, 
lungi dall’essere semplice osservatore o dal manifestare istanze frenanti, ha sempre eserci­
tato un innegabile e pionieristico ruolo di protagonista. Ne fanno fede i documenti concilia­
ri e le numerose iniziative pontificie, come quelle, ad esempio, degli Organismi ufficiali di 
dialogo5. Il decennio appena trascorso è, inoltre, stato interamente illuminato dalla profeti­
ca e precorritrice Lettera Enciclica Redemptoris missio (dicembre 1990) di Giovanni Paolo 
II, autentico quadro di riferimento epistemologico e contenutistico per una teologia cristia­
na delle religioni. A dieci anni di distanza e con il rapido diffondersi della problematica 
inter-religiosa, la Dichiarazione Dominus lesus (agosto 2000) della Congregazione per la 
Dottrina della Fede, è stato un ulteriore e illuminante contributo a riproporre alcuni riferi­
menti essenziali alla pratica e alla teoria del dialogo inter-religioso. Si tratta di interventi ma- 
gisteriali, che accompagnano più che contrastare la legittima ricerca teologica, dal momen­
to che, respingendo obiezioni e deformazioni della fede, propongono con autorevolezza 
nuovi approfondimenti e applicazioni della dottrina rivelata.

5. In questo clima, quindi, di apertura e di disponibilità all’ascolto, al dialogo e alla 
comprensione reciproca la Congregazione per la Dottrina della Fede propone ora la Notifi­
cazione relativa al libro di J. Dupuis, Verso una teologia cristiana del pluralismo religioso. 
In quest’opera, nella quale si cerca di dare una risposta teologica al significato e al valore 
che la pluralità delle tradizioni religiose riveste all’interno del disegno salvifico di Dio, 
l’Autore professa esplicitamente la sua intenzione di rimanere fedele alla dottrina della 
Chiesa e all’insegnamento del Magistero. Lo stesso Autore, però, conscio della problemati­
cità della sua prospettiva, non si nasconde la possibilità di suscitare interrogativi almeno pari 
alle soluzioni proposte.

Dopo un paziente e serio dialogo nel quale non sono mancate alcune sue chiarificazio­
ni, a conclusione dell’esame del libro l’Autore ha espresso il suo assenso alle tesi enuncia­
te nella suddetta Notificazione, che è stata approvata dal Santo Padre. Tale riconoscimento 
e assenso sono senza dubbio un segno positivo e incoraggiante. Ciò nonostante, come viene 
richiamato nel “Preambolo”, la Congregazione per la Dottrina della Fede ha ritenuto co­
munque necessario pubblicare la Notificazione allo scopo precipuo di offrire ai lettori un si­
curo criterio di valutazione dottrinale.

Infatti, una lettura attenta del libro fa emergere alcune ambiguità e difficoltà su punti 
dottrinali di grande rilevanza, che possono condurre il lettore a opinioni erronee o pericolo­
se. La Notificazione, richiamandosi alla Dichiarazione Dominus lesus, ribadisce cinque temi 
dottrinali, che nel volume, indipendentemente dalle intenzioni dell’Autore stesso, sono pre­
sentati con formulazioni ambigue e spiegazioni insufficienti e possono così suscitare equi­
voci e fraintendimenti.

Anzitutto si ribadisce la fede in Gesù Cristo unico e universale mediatore di salvezza 
per tutta l’umanità. Conseguentemente si riafferma l’unicità e l’universalità della mediazio­
ne di Gesù Cristo, Figlio e Verbo del Padre, come attuazione del piano salvifico di Dio 
Padre, Figlio e Spirito Santo. Non c’è una economia salvifica trinitaria indipendente da quel­
la del Verbo incarnato.

In secondo luogo si riafferma la fede della Chiesa in Gesù Cristo, compimento e pie­
nezza della rivelazione divina, contro l’opinione che la rivelazione di/in Gesù Cristo sia li-

* Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Istr. Donum veritatis. 14.
’ Il 6 agosto 1964 Paolo VI pubblicava la famosa Lettera Enciclica sul dialogo, Ecclesiam suam. Ma già qual­

che mese prima, il 19 maggio 1964, lo stesso Paolo VI aveva istituito il “Segretariato per i non cristiani”, diventa­
to nel 1988 il “Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-religioso".



Atti della Santa Sede 163

mitata, incompleta e imperfetta. Anche i semi di verità e di bontà esistenti nelle altre reli­
gioni sono doni di grazia dell’unica mediazione di Cristo e del suo Spirito di santità.

A proposito dell’azione salvifica universale dello Spirito Santo, si ribadisce che lo Spi­
rito operante dopo la risurrezione di Gesù è sempre lo Spirito di Cristo inviato dal Padre, 
che opera in modo salvifico anche fuori della Chiesa visibile. Per cui è contrario alla fede 
cattolica ritenere che l’azione salvifica dello Spirito Santo si possa estendere oltre l’unica 
economia salvifica universale del Verbo incarnato.

Essendo, poi, la Chiesa segno e strumento di salvezza per l’umanità intera, viene riget­
tata come erronea l’opinione che considera le varie religioni come vie complementari alla 
Chiesa in ordine alla salvezza.

Infine, pur riconoscendo 1’esistenza di elementi di verità e di bontà nelle altre religioni, 
non ha alcun fondamento nella teologia cattolica ritenere queste religioni, considerate come 
tali, vie di salvezza, anche perché in esse sono presenti lacune, insufficienze ed errori, che 
riguardano le verità fondamentali su Dio, l’uomo e il mondo. Né i loro testi sacri possono 
considerarsi complementari all’Antico Testamento, che è la preparazione immediata allo 
stesso evento di Cristo.

La Notificazione interviene per sottolineare la gravità e la pericolosità di alcune affer­
mazioni, che, pur apparendo moderate, proprio per questo rischiano di essere facilmente e 
ingenuamente accolte come compatibili con la dottrina della Chiesa, anche da parte di per­
sone cordialmente impegnate nella riuscita del dialogo inter-religioso. In un contesto, come 
quello attuale, di una società che di fatto è sempre più multireligiosa e multiculturale, la 
Chiesa avverte con urgenza il bisogno di manifestare con convinzione la sua identità dottri­
nale e di testimoniare nella carità la sua fede incrollabile in Gesù Cristo, fonte di verità e di 
salvezza.

6. Non si può non menzionare la questione del “tono” della Notificazione. Non si trat­
ta, infatti, di un documento lungo e articolato, ma solo di enunciati brevi e assertivi. Questo 
modo di comunicazione non intende essere segno di autoritarismo o di ingiustificata durez­
za, ma appartiene al genere letterario tipico di quei pronunciamenti magisteriali, che hanno 
la finalità di puntualizzare la dottrina, censurare gli errori o le ambiguità, e indicare il grado 
di assenso richiesto ai fedeli.

Tale genere letterario, che è il medesimo della Dichiarazione Dominus lesus, si diffe­
renzia certamente da altre forme espressive adoperate dal Magistero per presentare il suo in­
segnamento, tenendo conto di particolari finalità:

espositive e illustrative, contenenti ampie e precise motivazioni circa le dottrine di fede 
e le indicazioni pastorali (si pensi ad esempio ai Documenti del Concilio Vaticano II, a molte 
Lettere Encicliche papali, e nel nostro caso specifico l’Enciclica Redemptoris missio);

ed esortative o orientative (per affrontare problemi di natura spirituale e pratico-pa­
storale) .

Il tono chiaro dichiarativo/assertivo di un Documento magisteriale - tipico di una Di­
chiarazione o di una Notificazione della Congregazione per la Dottrina della Fede, analo­
go a quello dei precedenti Decreti dottrinali del Sant’Uffizio - intende comunicare ai fe­
deli che si tratta non tanto di argomenti opinabili o di questioni disputate, ma di verità 
centrali della fede cristiana, che determinate interpretazioni teologiche negano o mettono 
in serio pericolo. Il tono, quindi, da questo punto di vista, appartiene al contenuto, poiché 
deve essere coerente con la finalità peculiare del testo. L’adesione alla Persona di Gesù, 
alla sua Parola e al suo mistero di salvezza, esige una risposta di fede semplice e chiara, 
come quella, ad esempio, che si trova nei Simboli di fede, che fanno del resto parte della 
preghiera della Chiesa.

L’efficacia della Notificazione, sia nella sua comprensione, sia nel suo appello all’ade­
sione di fede, risiede precisamente nel tono. Lo ripetiamo, non è il tono dell’imposizione,



164 Atti della Santa Sede

ma il tono della manifestazione e della celebrazione solenne della fede È il tono usato nella 
Professio fidei*. Fin dai suoi inizi, infatti, la Chiesa ha professato la fede nel Signore croci­
fisso e risorto, raccogliendo in alcune formule i contenuti fondamentali del suo credere. E 
sappiamo che il Simbolo non è un insieme di verità astratte, ma una regola di fede, che so­
stiene la vita, la preghiera, la testimonianza, l’azione e la missione: lex credendi, come lex 
vivendi, orandi, agendi et evangelizandi. È chiaro inoltre che la proclamazione delle verità 
della fede cattolica implica anche la confutazione dell’errore e la censura delle posizioni am­
bigue e pericolose che introducono confusione e incertezza nei fedeli.

Sarebbe quindi certamente sbagliato ritenere che il tenore dichiarativo/assertivo della 
Dichiarazione Dominus lesus e della presente Notificazione segni una svolta di regresso nei 
confronti del genere letterario e dell’indole espositiva e pastorale dei Documenti magiste- 
riali del Concilio Vaticano II e di altri successivi. Sarebbe però altrettanto sbagliato e infon­
dato ritenere che dopo il Concilio Vaticano II il genere letterario di tipo assertivo/censorio 
debba essere abbandonato o escluso negli interventi autorevoli del Magistero. Spiace per­
tanto dover osservare che certe critiche, sollevate da più parti, al “tono” generale della Di­
chiarazione Dominus lesus, che sarebbe ben diverso da quello di altri Documenti, come ad 
esempio le Lettere Encicliche Redemptoris missio e Ut unum sint, mostrano in realtà di non 
tenere conto delle finalità diverse, ma in nessun modo contrastanti fra loro, dei suddetti Do­
cumenti. La Dichiarazione Dominus lesus, così come la presente Notificazione, intendono 
semplicemente riaffermare determinate verità della fede e della dottrina cattolica, indicando 
il relativo grado di certezza teologica e precisando così le basi dottrinali sicure per conser­
vare l’integrità del deposito della fede, e garantire nello stesso tempo che il dialogo inter-re- 
ligioso - così come lo stesso dialogo ecumenico tra le confessioni cristiane - si sviluppi 
come “dialogo della verità”.

Del resto la riproposizione semplice della verità esprime l’unità nella fede in Dio Uno 
e Trino e cementa la comunione nella Chiesa. L’adesione alla Verità è adesione a Cristo e 
alla sua Chiesa e costituisce il vero spazio della libertà umana: «Le vie per raggiungere la 
verità rimangono molteplici; tuttavia, poiché la verità cristiana ha un valore salvifico, cia­
scuna di queste vie può essere percorsa, purché conduca alla meta finale, ossia alla rivela­
zione di Gesù Cristo»7. Cristo infatti è «la via, la verità e la vita» (Gv 14,6): «La Verità, che 
è Cristo, si impone come autorità universale. Il mistero cristiano, infatti, supera ogni barrie­
ra di tempo e di spazio e realizza l’unità della famiglia umana»".

* * *

• Il 1° luglio 1988, la Congregazione per la Dottrina della Fede pubblicava sia la Professio fidei, destinata ai 
fedeli chiamati ad esercitare un ufficio in nome della Chiesa, sia uno speciale Giuramento di fedeltà, concernente 
i particolari doveri inerenti all’ufficio da assumere. La Professio fidei, oltre al Simbolo di fede niceno-costantino- 
politano, comprende tre commi, che intendono distinguere meglio il tipo di verità professato e il corrispondente as­
senso richiesto. Il 18 maggio 1998 il Santo Padre Giovanni Paolo II emanava il Motu proprio: Ad tuendam fidem, 
per introdurre nei testi vigenti del Codice di Diritto Canonico e del Codice dei Canoni delle Chiese Orientali al­
cune «norme con le quali espressamente sia imposto il dovere di osservare le verità proposte in modo definitivo 
dal Magistero della Chiesa». Il 28 giugno dello stesso anno la Congregazione per la Dottrina della Fede pubblica­
va una Nota dottrinale illustrativa della formula conclusiva della "Professio fidei". Nella Nota si dà una esplici- 
tazione più dettagliata dei tre commi insieme a concrete esemplificazioni.

’ Giovanni Paolo II. Lett. Enc. Fides et ratio, 38.
• Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. Dominus lesus, 23.



Atti dell’Arcivescovo

Messaggio per la IX Giornata Mondiale del Malato

Vicini a chi soffre

Domenica 11 febbraio la Chiesa si appresta a celebrare la IX Giornata 
Mondiale del Malato. È un appuntamento importante che vogliamo vivere 
in comunione fraterna con tutti i nostri fratelli e sorelle che portano il peso 
della sofferenza.

Il Santo Padre nel suo Messaggio per la Giornata così si esprime: «Ogni 
giorno mi reco idealmente in pellegrinaggio negli ospedali e nei luoghi di 
cura, dove vivono persone di ogni età e di ogni ceto sociale... Sono luoghi 
che costituiscono come dei santuari, nei quali le persone partecipano al 
mistero pasquale di Cristo... Gli ospedali, i centri per ammalati o per an­
ziani, ed ogni casa dove sono accolte persone sofferenti, costituiscono am­
biti privilegiati della nuova evangelizzazione...».

Invito tutte le comunità parrocchiali e le diverse realtà ecclesiali della 
nostra diocesi a unirsi con me all'invito del Papa, affinché la Parola guari­
trice e confortatrice di Cristo possa raggiungere ogni persona sofferente e la 
nostra Chiesa diocesana, mentre sta per adottare il Piano Pastorale dioce­
sano, diventi luogo di evangelizzazione soprattutto in tutti gli ambiti dove 
la sofferenza è di casa.

Il tema scelto dalla Conferenza Episcopale Italiana per questa Giornata 
è: "Costruire ponti non solitudini".

Il bisogno di comunicazione si fa più forte nel momento della fragilità 
umana, soprattutto quando viene meno la salute. È Dio che dialoga con 
l'uomo nel suo Figlio Gesù, che è la Parola di vita, fattasi carne per la sal­
vezza e la guarigione dell'umanità.

I medici, gli infermieri, gli operatori pastorali, i volontari di tante asso­
ciazioni e quanti a diverso titolo sono accanto agli ammalati siano "sacra­
mento" della presenza dell'amore di Dio e il dialogo fatto di silenzi, di 
affetto, di consolazione diventi terapia e medicina sanante.

La preghiera, l'ascolto della Parola di Dio, i Sacramenti, la visita dei 
sacerdoti nelle case dove ci sono ammalati accrescano quell'accompagna­
mento spirituale che ogni comunità deve offrire a chi soffre e da cui la 
comunità stessa sa trarre grande beneficio.

165



166 Atti dell’Arcivescovo

A voi malati voglio ricordare che siete nel cuore e nella mente dell'Arci­
vescovo e vi ringrazio perché con le vostre sofferenze offrite un prezioso 
sostegno spirituale alla Chiesa che è in Torino.

La nostra Arcidiocesi celebrerà la Giornata Mondiale del Malato, in 
comunione con la Chiesa universale, domenica 11 febbraio alle 16 con una 
Concelebrazione Eucaristica da me presieduta nella chiesa della Piccola 
Casa della Divina Provvidenza, al Cottolengo di Torino.

Invito a parteciparvi i malati che possono venire accompagnati dai loro 
familiari o volontari e quanti operano in diversi modi, costituendo un vero 
mosaico terapeutico, all'interno del mondo della sanità.

* Severino Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino



Atti dell'Arcivescovo 167

Messaggio per la Quaresima 2001

Dice il Signore:
«Ritornate a me con tutto il cuore» (Gl 2,12)

Carissimi,
abbiamo appena terminato un cammino di forti esperienze di Chiesa, 

quali sono state il Grande Giubileo del 2000, la straordinaria Ostensione 
della Sindone e, ultimamente, anche il dono del cardinalato che il Santo 
Padre ha voluto fare alla mia persona, e che io ben volentieri ho dedicato 
alla nostra Diocesi e alla nostra Città, perché desidero che anche questo 
evento sia visto da me e da voi come una nuova occasione per dare gloria a 
Dio, che sempre ci colma di doni.

Il Santo Padre, alla conclusione del Giubileo, ci ha donato una preziosa 
Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte (All'inizio del nuovo Millennio), 
nella quale invita tutte le Chiese locali a dare continuità spirituale all'Anno 
Santo rilanciando un forte impegno di evangelizzazione. Il Papa ci invita a 
guardare avanti, a «prendere il largo» (cfr. Le 5,4) per tradurre i frutti del Giu­
bileo in rinnovati propositi di bene ed in concrete linee operative. È proprio 
questo ciò che noi ci accingiamo a fare con il programma del Piano Pasto­
rale decennale, che avrà nella mia Lettera Pastorale, di prossima pubblica­
zione, il suo documento di base.

Ora però desidero raggiungere tutti i fedeli della nostra Arcidiocesi con 
questo breve Messaggio per aiutare ciascuna persona e tutte le comunità a 
vivere con fervore questo sacro tempo della Quaresima. È un tempo favore­
vole ed un'occasione nuova di grazia che non dobbiamo assolutamente 
sprecare. Vi invito pertanto a tenere in evidenza tre importanti impegni sui 
quali desidero richiamare la vostra attenzione.

1. Ritornare a Dio
Tutti avvertiamo un'esigenza urgente, nel frastuono e nella corsa frene­

tica della vita di ogni giorno, di riuscire a vedere un centro, una mèta, un 
ideale, un senso, un punto di partenza e un punto di arrivo. Questo "cen­
tro" per le nostre persone non può essere altro che Dio, nostro Padre e 
nostro Creatore. Ce lo ricorda la Bibbia: «Ascolta, Israele: il Signore è il nostro 
Dio, il Signore è uno solo. Tu amerai il Signore tuo Dio con tutto il cuore, con tutta 
l'anima e con tutte le forze. Questi precetti che oggi ti dò, ti stiano fissi nel cuore; li 
ripeterai ai tuoi figli, ne parlerai quando sarai seduto in casa tua, quando cammi­
nerai per via, quando ti coricherai e quando ti alzerai» (Dt 6,4-7).

• Tornare a Dio non significa pensare a Lui ogni tanto, ricorrere a 
Lui soltanto quando siamo nella necessità, esprimere verso di Lui qualche 
buon sentimento. Il testo del Profeta Gioele, che ho messo a titolo di questo



168 Atti dell’Arcivescovo

Messaggio, ci invita a tornare a Dio "con tutto il cuore", cioè con tutta la 
realtà intima e profonda della nostra vita, che deve appunto essere orientata 
sul Signore. Raccomando perciò, in questo tempo di Quaresima, di dare 
ogni giorno più spazio all'ascolto della Parola di Dio, facendola diventare 
alimento della nostra meditazione. C'è un doveroso nutrimento del nostro 
spirito che non può non passare attraverso l'ascolto approfondito, calmo e 
prolungato della Parola di Dio, con la quale ci si deve sempre confrontare 
per verificare i nostri comportamenti e le nostre scelte.

• Si deve tornare a Dio anche con tempi più prolungati di altre 
forme di preghiera, se vogliamo che la nostra vita ritrovi il suo equilibrio e 
la nostra fede abbia il suo naturale alimento. Avvertiamo presente e vicino 
il Signore se ci colleghiamo con Lui, se lo richiamiamo alla nostra mente 
attraverso il dialogo orante che deve esprimere la lode, l'adorazione, il rin­
graziamento, la domanda di perdono e una sincera richiesta di aiuto.

• Un percorso particolarissimo per il nostro ritorno a Dio sta nel 
rivalutare la centralità dei Sacramenti, soprattutto l'Eucaristia, specialmente 
quella domenicale, con la quale la comunità cristiana è convocata per cele­
brare la Pasqua del Signore, per vivere la sua dimensione soprannaturale e 
ritrovare la gioia di appartenenza alla Chiesa. Inoltre è da raccomandare il 
sacramento della Riconciliazione, al quale in Quaresima ci dobbiamo acco­
stare con maggiore assiduità, perché questo è un tempo di penitenza, di 
conversione dei peccati, di superamento del male e di ricerca di quella vita 
nuova che ci sarà donata, in modo particolare, nella celebrazione della 
solennità della Pasqua, festa centrale di tutto l'anno liturgico.

2. Custodire la famiglia
Il secondo impegno sul quale vorrei richiamare l'attenzione è la fami­

glia. È importante, ed oggi più ancora che in passato, riscoprire il valore 
fondamentale e centrale che la famiglia deve rappresentare per tutti.

La famiglia è il luogo più sacro dei sentimenti, degli affetti, dei valori più 
grandi delle persone. E il luogo dell'amore fedele tra gli sposi, il santuario 
della vita e dell'educazione dei figli, soprattutto nella fase delicata della fan­
ciullezza, dell'adolescenza e della giovinezza. Le cronache di questi giorni 
ci richiamano ad un forte esame di coscienza e ad un ritorno alla convin­
zione della preziosità della famiglia. Quando l'ambiente familiare è sereno, 
affiatato, equilibrato, allora un rapporto positivo genitori-figli ed il vincolo 
affettivo tra le persone sono valori che rendono bella l'esistenza. Siamo 
shoccati da ciò che abbiamo sentito in questo tempo, ma non perdiamo la 
speranza perché comunque il bene è più forte e più diffuso del male. 
Vogliamo rilanciare a tutti, anche a chi vorrebbe emarginare l'idea di fami­
glia fondata sul matrimonio, la convinzione che solo una famiglia radicata 
su uno stabile impegno d'amore garantisce una vita armonica e gioiosa 
delle persone. Nella famiglia vedo armonizzati tra loro questi valori impor­
tanti, queste perle preziose, queste realtà fondamentali: l'amore generoso e 
fedele degli sposi, che diventa riverbero e segno dell'amore di Dio per l'u-



Atti dell'Arcivescovo 169

inanità, e l'impegno educativo nei confronti dei figli, che non può essere 
relegato all'ultimo posto, ma che va esercitato con amore paziente e chia­
rezza di progettualità da coloro che sanno di avere il diritto-dovere di dare 
il loro contributo di testimonianza positiva per far crescere la persona nella 
gioia del vivere. E infine necessario che la famiglia sia aperta anche a Dio 
Padre che la protegge e la guida, sia attenta alle regole fondamentali di com­
portamento, che sono i Comandamenti del Signore, e rimanga sensibile ai 
valori cristiani, soprattutto l'amore, la fede, la fiducia nella Provvidenza, la 
solidarietà, il pensare agli altri prima che a se stessi.

3. Riscoprire la sobrietà di vita
Il terzo impegno, sul quale vorrei richiamare l'attenzione di tutti in que­

sto tempo di Quaresima, è la sobrietà di vita. La Quaresima è tempo di 
penitenza, di autocontrollo di sé, di capacità di armonizzare, in noi e attorno 
a noi, l'essere con l'avere. La persona è importante non per quello che ha, 
ma per quello che è! E tutti abbiamo delle cose, ma guai se l'avere predo­
mina, schiavizza, oscura l'essere, cioè la dignità della persona. Ecco allora 
su questo punto alcune indicazioni pratiche, molto semplici, che ci possono 
aiutare a scelte concrete di penitenza per "essere" sempre di più, indipen­
dentemente da ciò che si ha.

• Si cresce nel nostro "essere", cioè si vale di più, se ciò che si ha 
serve a farci crescere dentro, e non a renderci più egoisti, più avari, più 
attaccati a noi stessi, più chiusi agli altri. La generosità ci fa "essere", ci fa 
crescere nel nostro valore individuale.

• Si cresce nel nostro "essere", cioè si vale di più, se si condivide con 
chi non ha o ha meno di noi. "Spezza il tuo pane con l'affamato" ci dirà spesso 
in questi giorni la Parola di Dio. E questo non basta farlo soltanto nei con­
fronti del Terzo Mondo, ma bisogna saperlo fare nel nostri ambienti, nelle 
nostre famiglie, nelle nostre comunità, nel nostri quartieri. "Spezzare il pane 
con l'affamato" significa anche saper condividere un po' del nostro tempo, 
delle nostre risorse, dei nostri doni, delle nostre capacità con chi ha meno di 
noi e che forse aspetta soltanto un sorriso, un po' di attenzione, un po' di 
compagnia, un po' di aiuto.

• E finalmente si cresce nel nostro "essere", cioè si vale di più, se gli 
impegni e le cose materiali non ci assorbono tutto il tempo e le energie che 
abbiamo a disposizione. Pensiamo a quante cose nella giornata ci derubano 
del tempo e della serenità del nostro mondo interiore, il quale dovrebbe 
avere una sua atmosfera armonica, silenziosa, ricca di buoni pensieri. E 
allora provvidenziale che la Quaresima ci richiami al valore di alcuni 
"moderni digiuni", come quello televisivo, quello di Internet, o quello del 
divertimento. Perché in Quaresima non abolire per noi, senza imporre nulla 
agli altri, certi tempi esagerati dati al divertimento? 1 giovani che seguono 
gli incontri di Lectio divina sanno di aver ricevuto come proposta alternativa, 
per i sabati di Quaresima, la possibilità dell'adorazione eucaristica notturna. 
Perché non mettere in programma questa sosta di preghiera davanti a Gesù,



170 Atti dell'Arcivescovo

presente nell'Eucaristia, al posto del tempo normalmente dedicato al diver­
timento nelle discoteche o in altri luoghi di ritrovo? Io vedo un'urgenza per 
tutti, ma specialmente per i giovani, di riappropriarsi di tempi di riflessione 
e di silenzio per se stessi al fine di ritrovare la propria identità e gestire con 
più equilibrio il proprio mondo interiore.

L'augurio che faccio a ciascun membro della nostra Comunità diocesana 
per questa Quaresima, la prima dopo il Giubileo del 2000, è questo: ritrova 
te stesso, la tua armonia, la tua serenità, la tua gioia. Anche con il capo 
cosparso di cenere, il cristiano è un uomo felice, perché la cenere gli ricorda 
che egli è creatura, ma creatura voluta ed amata in modo personale ed infi­
nito da Dio; gli ricorda che, pur nelle difficoltà dell'esistenza, egli può sem­
pre alzare gli occhi verso quel Padre che sta nei cieli e che, avendoci creati 
come suoi figli, ci ama come il valore più prezioso di tutta la creazione. Non 
buttiamo via questa nostra dignità e grandezza, ma portiamo vita nuova in 
noi e intorno a noi.

Il Santo Padre, durante l'omelia tenuta nel recente Concistoro, nel quale 
mi ha voluto elevare alla dignità cardinalizia, ci diceva: «Venerati Fratelli, voi 
siete i primi Cardinali creati nel nuovo Millennio. Dopo aver abbondantemente 
attinto alle sorgenti della misericordia divina durante l'Anno Santo, la mistica nave 
della Chiesa si accinge a "prendere nuovamente il largo" per portare nel mondo il 
messaggio della salvezza. Insieme vogliamo scioglierne le vele al vento dello Spirito, 
scrutando i segni dei tempi e interpretandoli alla luce del Vangelo, per rispondere ai 
perenni interrogativi degli uomini sul senso della vita presente e futura e sulle loro 
relazioni reciproche».

Quanto il Papa ha detto a me, nell'occasione del Concistoro, io lo dico a 
tutti voi: «È tempo di sciogliere le vele, di prendere nuovamente il largo per 
portare al mondo il messaggio della salvezza. Incominciamo da noi stessi. 
Incontriamoci con il nostro Salvatore, ripercorriamo un cammino di purifi­
cazione, di conversione, così che la Pasqua di Cristo ci ritrovi rinnovati e 
capaci di trasmettere a tutti la gioia e l'entusiasmo di essere cristiani».

La Vergine Consolata e i nostri meravigliosi Santi torinesi intercedano 
per noi e ci accompagnino nel cammino spirituale di questa Quaresima.

Con una grande ed affettuosa Benedizione per tutti.

Torino, 28 febbraio 2001 - Mercoledì delle Ceneri

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino



Atti dell'Arcivescovo 171

Messaggio per la Quaresima di Fraternità 2001

Carissimi,
la Quaresima di quest'anno invita tutta la Chiesa di Torino a rinnovare 

la propria conversione a Cristo per aprirsi con disponibilità e coraggio 
all'impegno dell'evangelizzazione.

Il Piano Pastorale che ci accingiamo a realizzare, con il contributo di tutti 
i membri della comunità cristiana, ci porta a sentire, rivolte a ciascuno di 
noi, le parole del Risorto alla sua Chiesa: «Mi è stato dato ogni potere in cielo e 
in terra. Andate dunque e ammaestrate tutte le nazioni, battezzandole nel nome del 
Padre e del Figlio e dello Spirito Santo, insegnando loro ad osservare tutto ciò che 
vi ho comandato. Ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo» (Mt 
28,18-20),

Anche la Quaresima di Fraternità, che il Servizio Diocesano Terzo 
Mondo da quasi quarant'anni propone ai cristiani della nostra Chiesa, come 
segno e impegno di solidarietà, riveste quest'anno un significato partico­
lare. La missione, a cui tutti siamo chiamati, trova nella testimonianza della 
carità e nell'impegno per la giustizia verso tutti gli uomini della terra, uno 
dei frutti più significativi del Giubileo che abbiamo appena celebrato e una 
manifestazione coerente della nostra fede in Colui che ha dato la vita per 
noi: «Non deve essere ulteriormente dilazionato il tempo in cui anche il povero Laz­
zaro potrà sedersi accanto al ricco per condividerne lo stesso banchetto e non essere 
più costretto a nutrirsi con quanto cade dalla mensa (cfr. Le 16,19-31)» (Incarna­
tionis mysterium, 12).

Il Signore benedica e sostenga l'impegno personale e di tutte le comunità 
cristiane per la Quaresima di Fraternità di quest'anno, affinché essa sia 
come la caparra e il segno premonitore di una Chiesa che annuncia e testi­
monia a tutti che solo "l'amore è credibile".

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino



172 Atti dell'Arcivescovo

Omelia in Cattedrale nella Giornata della Vita Consacrata

Una fedeltà che deve durare sempre!
Nel pomeriggio di venerdì 2 febbraio, in Cattedrale, si è celebrata l’annuale Giornata della Vita 
Consacrata con grande partecipazione dei consacrati e delle consacrate presenti nell’Arcidiocesi. 
Monsignor Arcivescovo ha presieduto la Concelebrazione Eucaristica, durante la quale ha pro­
nunciato la seguente omelia:

Carissimi religiosi, religiose e membri di Istituti di vita consacrata, oggi 
- festa della Presentazione di Gesù al Tempio - per scelta del Santo Padre si 
celebra anche la festa della Vita Consacrata: un appuntamento importante 
per confrontarci col Signore, col suo amore, con la specifica chiamata che ha 
rivolto a ciascuno di noi. E una festa che ci coinvolge personalmente, perché 
ciascuno di noi deve rivedersi davanti a Dio nella sua condizione di gene­
rosità, di fedeltà, di impegno per superare le stanchezze e diventare sempre 
più generosa risposta positiva ai doni di Dio.

Ma è una giornata in cui anche le comunità religiose - gli Istituti, le Con­
gregazioni, gli Ordini - sono chiamate a porsi davanti a Dio per verificare il 
loro cammino come comunità singole o come Congregazione. È una gior­
nata nella quale anche tutta la Chiesa diocesana è chiamata a pregare per la 
Vita Consacrata, ad accorgersi in maniera nuova della presenza delle per­
sone consacrate di cui per tradizione è ricca, anche se oggi - per l'ora o per 
il giorno - non ci sono molti rappresentanti del Popolo di Dio, quello laicale, 
che partecipano a questa celebrazione. Non è un lamento il mio, ma una sot­
tolineatura di come la festa di oggi non sia "riservata" ai consacrati, ma sia 
un'occasione perché tutta la Chiesa si accorga della preziosità del carisma 
della Vita Consacrata al suo interno, la sostenga con maggior responsabilità 
e generosità di preghiera e di impegno, goda dei frutti e della testimonianza 
che i consacrati ogni giorno ci offrono.

La mia riflessione prende la mossa dalla pagina del Vangelo di Luca che 
ci ricorda la presentazione di Gesù al Tempio. Scelgo tre figure che ci aiutino 
a riflettere sulla nostra vocazione di consacrati. La prima figura, fondamen­
tale e centralissima, è quella di Gesù, il consacrato per eccellenza, l'Unto del 
Signore, il Cristo. È Gesù che col gesto di obbedienza alla legge di Mosè - 
prescritta al popolo come memoria, come riconoscenza per la liberazione 
dalla schiavitù dell'Egitto quando erano morti tutti i primogeniti degli Egi­
ziani - viene portato al Tempio da Maria e da Giuseppe: «Ogni maschio pri­
mogenito sarà sacro al Signore» (Le 2,23), e più di tutti i primogeniti della terra 
appartiene a Dio Padre colui del quale il Padre un giorno dirà: «Questi è il 
Figlio mio prediletto, nel quale mi sono compiaciuto. Ascoltatelo» (Mt 17,5).

Oggi siamo invitati a contemplare il modo con cui Gesù si offre al Padre: 
è un'offerta globale la sua, che dura tutta la vita; è un'offerta che esprime 
l'atteggiamento così descritto nella Lettera agli Ebrei quando, citando il 
Salmo 39, l'Autore sacro commenta così l'entrata di Gesù, il Figlio di Dio



Atti dell’Arcivescovo 173

incarnato, nel mondo: «Tu non hai voluto né sacrificio né offerta, un corpo invece 
mi hai preparato... Allora ho detto: "Ecco, io vengo - poiché di me sta scritto nel 
rotolo del libro - per fare, o Dio, la tua volontà"» (Eb 10,5.7). E la presentazione 
al Tempio rappresenta questo anelito, questo orientamento fondamentale 
del Cristo che entra nel mondo per fare la volontà del Padre, e l'offerta del 
Signore oltre che essere così esplicativa di tutta l'intenzionalità della sua vita 
è un'offerta pura. Abbiamo sentito Malachia descrivere colui che preparerà 
la venuta del Signore, e che offrirà al Signore un'offerta pura. Tale testo può 
essere riferito a Giovanni il Battista; può essere riferito anche a tutti noi, per­
ché tutti noi dobbiamo camminare davanti al Signore; può essere riferito 
anche al Cristo, l'unico capace di fare un'offerta pura a Dio Padre.

E quando si dice "offerta pura", si dice consacrazione, disponibilità a 
darsi alla causa di Dio, al progetto di salvezza del Padre: senza condizioni, 
senza limiti di tempo, di energie, di pensieri, senza interessi personali. Tanto 
è vero che la Lettera agli Ebrei ci ricordava che il prezzo di questa consa­
crazione è stato anche il sacrificio della vita. Il Cristo è stato messo alla 
prova e sottomesso personalmente alla sofferenza, perché potesse venire in 
aiuto a coloro che sono sottomessi alla prova. Gesù si offre al Padre e nella 
sua offerta, nella sua consacrazione, nella sua dedizione a fare suo cibo quo­
tidiano la volontà del Padre, mette in conto come condizione il sacrificio, la 
sofferenza. Ecco il modello della persona consacrata.

Ma insieme al Cristo, carissimi fratelli e sorelle, sul quale converge la 
nostra vita - perché ci siamo consacrati a Lui e mediante Lui, nello Spirito, al 
Padre -, vorrei mettere la figura di Simeone e di Anna: due creature molto 
vicine a noi. Simeone mi piace immaginarlo come colui che si offre per l'in­
contro, mentre Anna si offre per la missione. Simeone si offre per l'incontro, 
perché tutta la sua vita è guidata dallo Spirito Santo, il quale gli aveva pro­
messo che non sarebbe morto prima di incontrare, di vedere il Messia, il Sal­
vatore. E l'incontro avviene proprio nel momento in cui Gesù viene portato 
al Tempio e presentato al Padre: «I miei occhi han visto la tua salvezza» (Le 2,30), 
cioè il Salvatore. E se i miei occhi hanno visto il Salvatore, se la mia vita ha 
raggiunto la sua pienezza nell'incontro con Gesù, per cui anche i miei occhi 
lo vedono, tutto il resto - dice Simeone - non serve: «Lascia, o Signore, che il 
tuo servo vada in pace» (Le 2,29) perché anche la vita conta meno rispetto al 
grande dono di aver visto di persona, direttamente, il volto del Salvatore.

Invece Anna, un'anziana di ottantaquattro anni - a quei tempi arrivare 
a quell'età era abbastanza eccezionale - chiamata da Luca "profetessa", si 
offre per la missione: «Non si allontanava mai dal Tempio, servendo Dio notte e 
giorno con digiuni e preghiere» (Le 2,37). Serve il Signore sicuramente nell'at­
tesa di una sua manifestazione particolare e sopraggiunge anche lei in quel 
momento: anche lei vede, anche lei incontra e fa l'esperienza di Gesù per poi 
annunciare a tutti il Bambino (cfr. Le 2,38), cercando di inculcare in tutti l'at­
tesa, la speranza, l'apertura all'accoglienza del Cristo luce del mondo.

Questa è la riflessione che volevo proporvi, una riflessione che va appli­
cata alla nostra vita religiosa. Come possiamo rispondere con fedeltà alla 
chiamata di Dio? Come possiamo essere presenze positive nella Chiesa, pre-



174 Atti dell’Arcivescovo

senze che edificano e non scandalizzano, che costruiscono e non distrug­
gono? Come possiamo essere fedeli a Dio, alla Chiesa e a noi stessi? Dob­
biamo infatti costruirci nella gioia, nella realizzazione piena di noi stessi, 
perché il Signore ci ha chiamati non per rubarci qualcosa ma per arricchirci 
del centuplo.

Mi pare di poter rispondere che la Vita Consacrata diventa per noi espe­
rienza di gioia piena se è luminosa come quella luce che portavamo in mano 
all'inizio della celebrazione, una luce che attingiamo da Cristo. Ed in pro­
porzione di come la nostra vita è radicata nella fede - perché la luce indica 
questo rapporto chiaro tra noi e Dio - diventa una vita edificante, che 
costruisce, che fa crescere noi e gli altri. Ma questa nostra fedeltà deve 
durare sempre: non può essere frutto di un momento, non può essere limi­
tata ad un po' di sentimenti che nascono spontanei, grandi e belli in alcune 
circostanze particolari, ma deve essere come risposta a Dio un atteggia­
mento di sempre. Anche quando rido c'è la croce, anche quando c'è l'oscu­
rità, anche quando magari c'è - e Dio non voglia - la debolezza, la fragilità, 
l'infedeltà. Dobbiamo riprenderci e ritornare fedeli.

Dove vivere la nostra fedeltà a Dio e alla Chiesa? Solo in alcuni 
momenti? Mi piace molto dare alle ultime righe della pagina di Luca un'ap­
plicazione concreta alla nostra vita: «Quando ebbero tutto compiuto secondo la 
legge del Signore - Maria, Giuseppe e Gesù -, fecero ritorno in Galilea, alla loro 
città di Nazaret. Il bambino cresceva e si fortificava, pieno di sapienza, e la grazia 
di Dio era sopra di lui» (Le 2,39-40). Ci sono dei momenti in cui il nostro rap­
porto con Dio è chiaro, forte, coltivato e sostenuto magari da eventi partico­
lari della vita della Chiesa o delle nostre comunità, ma poi si torna nell'or­
dinario, nel feriale, nel nostro angolino dove dalla mattina alla sera siamo 
occupati nell'ufficio che ci è stato affidato: è lì che dobbiamo crescere, che ci 
dobbiamo fortificare nella vita interiore, nell'amore ai fratelli ed è lì che ci 
accompagna la grazia del Signore.

Affidiamo alla Vergine Maria, alla quale è legata in modo particolare 
questa festa - e di cui alcune Congregazioni religiose, nate prima della 
riforma liturgica, hanno riferimenti alla denominazione tipicamente 
mariana che questa festa aveva precedentemente -, la nostra vita consa­
crata, le piccole comunità dove ciascuno di voi vive e soprattutto tutte le 
Congregazioni e gli Ordini religiosi che operano nella nostra Diocesi.

Questa è un'occasione perché l'Arcivescovo vi ringrazi per quello che 
siete e per quello che fate. Non bisogna mai dimenticare di ringraziare, 
anche se non è molto di moda tra di noi: questa è una povertà, anche se non 
dobbiamo dirci grazie tutti i momenti. Ci sono occasioni in cui desidero che 
sentiate la riconoscenza non solo del Pastore della Chiesa torinese, ma di 
tutta la comunità diocesana perché i religiosi, le religiose, le persone consa­
crate sono porzione eletta e preziosa di questa Chiesa. Desidero che sentiate 
tutti che i religiosi hanno costruito gran parte della storia spirituale della 
nostra Chiesa, hanno espresso tanta generosità e santità. Per questo chiedo 
che il Signore vi ricolmi di grazia, di consolazione, faccia crescere le voca­
zioni e aiuti ciascuno di noi ad essere fedele, contento e testimone della gioia 
spirituale che anche oggi il Signore ci dona.



Atti dell'Arcivescovo 175

Omelia in Cattedrale nella Veglia per la Giornata della Vita

Ogni uomo è parola di Dio
La sera di sabato 3 febbraio, in Cattedrale, Monsignor Arcivescovo ha presieduto una Veglia di pre­
ghiera in occasione della annuale Giornata della Vita ed ha pronunciato la seguente omelia:

Come sapete, domani si celebrerà in tutta Italia la XXIII Giornata della 
Vita e questa sera siamo qui a pregare per prepararci spiritualmente alla sua 
celebrazione. La Giornata della Vita è stata istituita dai Vescovi italiani in 
seguito all'introduzione della legge 194 del 1978, che legittima la possibilità 
di uccidere un bambino entro i primi tre mesi di gravidanza. Ora non ci inte­
ressano i particolari della legge, ma ci interessa la legittimazione di uccidere 
un essere umano nelle strutture pubbliche e con i soldi di tutta la comunità 
civile.

Dopo quasi ventitré anni dall'introduzione di questa legge, ho l'impres­
sione che noi, come popolo italiano e forse anche come comunità cristiana, 
abbiamo assorbito una certa assuefazione a tali eventi. Si sente dire che in 
quell'ospedale in una settimana fanno 20, 25 aborti; nell'altro cinque, o sei, 
o otto; nell'altro... e la cosa non ci fa più effetto.

Il mio desiderio di convocare un incontro di preghiera che avesse la 
caratteristica diocesana - e ringrazio tutti coloro che hanno lavorato per 
organizzarlo - nasce dall'impegno, dalla volontà di mantenerci desti, svegli, 
sensibili e non narcotizzati, di fronte al dramma dell'aborto.

Questa sera noi non pretendiamo di risolvere chissà cosa, ma siamo qui 
per metterci davanti a Dio. "Ogni figlio è parola": è un po' il tema della Gior­
nata di quest'anno, e potrei dire che ogni uomo è parola. Quando noi ci met­
tiamo ad investigare sull'esistenza di Dio e sulle manifestazioni che Dio ha 
dato attraverso la storia della sua presenza e del suo amore per noi, noi sap­
piamo che tanti sono i segni che il Signore ci ha offerto - non solo della sua 
presenza, ma della sua azione di amore per l'umanità - ed il più grande è il 
mistero dell'Incarnazione, come è stato ricordato dalla proclamazione del 
Prologo di Giovanni al suo Vangelo.

Ma non so se abbiamo talvolta riflettuto che ciascuno di noi, per il fatto 
che esiste, è una parola di Dio. Io esisto perché Dio ha detto a me: «Facciamo 
quest'uomo a nostra immagine e somiglianza» (cfr. Gen 1,26). Forse noi cre­
diamo che Dio abbia pronunciato questa parola solo all'inizio dell'umanità 
e poi abbia detto: «Arrangiatevi!...». No, questa parola Dio la dice nei con­
fronti di ogni persona che inizia ad esistere. Non ho detto "che nasce", per­
ché la dice anche per quei bambini a cui non è stato concesso di nascere ma 
che avevano iniziato ad esistere. Anche per loro Dio ha detto: «Facciamo 
questo essere umano a nostra immagine e somiglianza». È importante rico­
noscere per noi stessi, per la nostra storia individuale e personale che, per il 
fatto di esistere, siamo una parola di Dio. E ogni bambino, ogni essere 
umano è parola di Dio.



176 Atti dell'Arcivescovo

Che cosa può pretendere di fare un piccolo gruppo di cristiani che si 
raduna a pregare? Niente, pretende solo di pregare per chiedere al Signore la 
luce necessaria per mantenersi limpidi dentro, chiari nelle idee e sensibili, e la 
grazia particolare per coloro che nel mondo hanno delle responsabilità nei 
confronti della vita. Per i genitori, prima di tutto, perché quando una vita 
comincia ad esistere è perché due persone lo hanno voluto. Proprio per que­
ste persone vogliamo chiedere una illuminazione interiore, perché sentano la 
responsabilità nei confronti di questa vita e non decidano mai di sopprimerla.

Poi vogliamo chiedere questa luce per i legislatori. Anche noi, se non 
stiamo attenti, finiamo di essere influenzati, attraverso il bombardamento dei 
mezzi della comunicazione, dal pensiero molto diffuso e cosiddetto laico, che 
questa legge sia segno di civiltà. Quando è stata introdotta è stato detto che 
era un passo verso la civiltà: la gente ha bevuto queste informazioni e quando 
si è fatto il referendum il 68% degli italiani che sono andati a votare ha optato 
perché questa legge rimanesse. Queste cose, senza far polemica, è bene che ce 
le ricordiamo per mantenerci limpidi dentro. Preghiamo perché i legislatori si 
rendano conto che se è vero che dobbiamo scandalizzarci perché una bomba 
atomica su Hiroshima e Nagasaki ha fatto più di 100.000 morti, dobbiamo 
anche indignarci per i milioni di aborti che avvengono ogni anno e per i quali 
nessuno protesta. Noi non diciamo che sia stato un bene buttare la bomba ato­
mica su due città, perché è stata una tragedia immane; ma altrettanto diciamo 
che è ingiustificabile uccidere milioni di bambini ogni anno nel mondo. Pre­
ghiamo perché chi ha la responsabilità delle Nazioni e delle leggi si renda 
conto che la vita è sacra, non appartiene all'uomo ma a Dio.

Preghiamo anche perché noi Chiesa, noi comunità cristiana, ci responsa­
bilizziamo sempre più per aiutare le tante persone disperate, povere, diso­
rientate che corrono il rischio di commettere questo delitto. Noi abbiamo il 
dovere di sostenere, di aiutare, di compatire e di offrire misericordia anche 
dopo, ma prima dobbiamo fare tutto il possibile perché l'interruzione della 
gravidanza non avvenga: offrendo sostegno, solidarietà, condivisione del 
problema e del dramma. Tante persone arrivano a scegliere l'aborto perché 
- diciamo così - perdono la testa e non hanno più la chiarezza di coscienza 
per valutare la situazione: questo non vuol dire giustificare, ma richiede che 
ci si attivi di più per arrivare in tempo a offrire la risposta positiva.

Ogni figlio è parola di Dio. In questo momento in qualche parte del 
mondo si stanno facendo degli aborti. Sentivo stasera dal telegiornale di Sai 
2000, che in India, dopo il terremoto, sotto una tenda, è nato un bambino: è 
il miracolo dei doni di Dio. Da una parte ci sono centomila morti per il ter­
remoto, dall'altra rispunta la vita. È a queste cose che dobbiamo pensare: da 
una parte, per condividere la sofferenza della morte o per condannare i 
delitti che provocano morte - come gli aborti; dall'altra, per ringraziare il 
Signore che continua, col dono della vita, a ricordarci che Lui ama questa 
povera umanità che siamo noi.

Il segno che Dio ci ama è che la vita continua sempre a spuntare. «Il Verbo 
si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi» (Gv 1,14): se il Figlio di Dio si è 
fatto uomo è perché l'uomo è prezioso ai suoi occhi. Guai a distruggere ciò 
che è prezioso agli occhi di Dio!



Atti dell’ Arcivescovo 177

Omelia nella IX Giornata Mondiale del Malato

Costruiamo ponti, non solitudini
Domenica 11 febbraio, la IX Giornata Mondiale del Malato ha avuto a Torino il suo momento più 
significativo nella chiesa grande del Cottolengo, dove Monsignor Arcivescovo ha presieduto una 
Concelebrazione Eucaristica con grande partecipazione di malati, disabili, operatori sanitari e 
volontari.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eccellenza:

Carissimi, in questa celebrazione, che vuole essere un segno della parte­
cipazione della nostra comunità diocesana alla situazione dei fratelli e 
sorelle sofferenti ed ammalati, inizio la mia riflessione guardando tutti voi 
ed osservando che la gran parte della nostra assemblea eucaristica è costi­
tuita da fratelli e sorelle ammalati o da religiose che hanno avuto come 
vocazione particolare dal Signore quella di assisterli.

Ho vicino a me i sacerdoti che concelebrano, il Vescovo emerito di Pine- 
rolo Mons. Giachetti, che è ospite qui alla Piccola Casa, ma vorrei rilevare la 
presenza di tutti voi e di tutti coloro che si occupano di malati, sia religiosi 
che laici. Questa nostra assemblea eucaristica è un presentarsi davanti a 
Gesù - da me rappresentato indegnamente - che è in mezzo a noi e ci dice: 
«Beati voi poveri, perché vostro è il regno dei cieli. Beati voi che ora avete 
fame, perché sarete saziati. Beati voi che ora piangete, perché riderete. Beati 
voi quando vi perseguiteranno, quando soffrirete persecuzioni o contraddi­
zioni: godete, esultate, perché la vostra ricompensa nei cieli sarà grande» 
(cfr. Le 6,20ss.). Le Beatitudini espresse da Luca sono diverse dal testo di 
Matteo, che suona così: «Beati i poveri in spirito» (Mi 5,3), cioè in generale.

Stasera io immagino lo sguardo di Gesù rivolto particolarmente su voi 
ammalati, che dice: «Beati voi, ammalati e sofferenti, poveri non in senso eco­
nomico ma perché mancanti di tante cose, soprattutto della salute. Sarete 
sostenuti dalla ricchezza del mio amore». Qual è il messaggio che oggi noi 
desideriamo raccogliere dalla Parola di Dio? Questo: se la nostra sofferenza 
è vissuta, accettata, offerta in comunione con la sofferenza di Cristo - cosa 
che facciamo e dobbiamo fare in questa celebrazione eucaristica - diventa 
per noi e per gli altri strumento di redenzione, di vita, di grazia e di salvezza.

Paolo ci ricordava nella seconda Lettura che Cristo è risorto dai morti e 
che la risurrezione di Gesù è la ragione fondamentale della nostra fede. 
Infatti se Cristo non fosse risorto la nostra fede sarebbe vana, e noi saremmo 
le persone più stolte di questo mondo. Ci ricordava inoltre che Cristo risorto 
ha realizzato la salvezza dell'umanità lasciandosi macerare nella morte e 
nella sofferenza, come il chicco di grano caduto in terra che marcisce e 
muore per dare vita.

Io vorrei che comprendeste, fratelli carissimi, la preziosità della vostra 
sofferenza: non perché la malattia sia una cosa bella, o perché la croce sia 
una cosa piacevole, ma perché la nostra sofferenza unita a quella di Cristo è



178 Atti dell’Arcivescovo

come il chicco di grano che cade nella terra: marcisce, muore, ma poi ger­
moglia e diventa spiga. Così la sofferenza di un cristiano che vive in comu­
nione con Cristo la sua passione, produce grazia, misericordia, compassione 
da parte di Dio per tutta l'umanità.

La seconda parte del testo del Vangelo ci diceva - con durezza, se vo­
lete -, che a fronte delle Beatitudini ci stanno dei "guai": «Guai a voi, ricchi» 
(Le 6,24). Il Signore non condanna una categoria sociale di persone, ma con 
quella espressione condanna le persone - magari anche alcuni di noi - che 
si sentono bastanti a se stesse, che sentono di non aver bisogno di nulla, di 
nessuno e tanto meno di Dio.

E voi, cari ammalati, siete per tutti noi il segno di realtà umane che non 
bastano a se stesse, ma che hanno bisogno della solidarietà degli altri, del 
calore e dell'affetto umano di fratelli e sorelle che con la sensibilità del sama­
ritano si piegano sulle vostre sofferenze e danno conforto ed aiuto. Il tema 
fissato per questa IX Giornata Mondiale del Malato suona così: "Costruiamo 
ponti non solitudini". Il ponte serve a comunicare, a mettere le persone in 
comunicazione tra loro; e il richiamo del tema di questa Giornata è un invito 
pressante a non abbandonare nella solitudine i nostri ammalati. Il malato, e 
lo sapete molto più di me, ha bisogno di comunicare in tre direzioni: con se 
stesso, con i fratelli e con Dio.

Voi sapete, cari ammalati, quanta fatica si debba fare per comunicare con 
la propria storia personale. Quanta fatica a convivere con situazioni di han­
dicap o con periodi lunghi di malattia. Quanta fatica ad accettare la soffe­
renza e la croce. Voi avete bisogno di comunicare con voi stessi nel senso che 
avete bisogno di riconciliarvi con la vostra croce, con la vostra malattia, con 
la vostra sofferenza. Riconciliarsi, cioè accettare, imparare a stare con sere­
nità insieme alla vostra malattia, alla vostra particolare situazione di disagio 
e di sofferenza. Questo vi porta a comunicare con voi stessi e a sentirvi 
sostanzialmente bene anche nella vostra situazione, sapendo che è preziosa 
agli occhi di Dio per la Chiesa e per il mondo.

Poi sentite il bisogno di comunicare con i fratelli, di sentire qualcuno 
vicino. Il Papa nel suo Messaggio dice di andare tante volte con la sua mente 
in pellegrinaggio in tutte le case di cura, in tutti gli ospedali, in tutti gli isti­
tuti dove si trovano gli ammalati e vorrebbe portare il suo conforto e la sua 
vicinanza, perché avete bisogno di angeli che stiano accanto ai vostri letti, 
alle vostre carrozzelle, alle vostre sofferenze per sentire nella loro presenza 
e vicinanza il segno dell'amore di Dio.

Ma soprattutto avete bisogno di comunicare con Dio, che oggi in parti­
colare si presenta a voi nel segno e nell'immagine di suo Figlio che si fa 
uomo, accetta la passione e la morte, e risorge per noi. Avete bisogno di sen­
tire un Dio alleato con voi. Avete bisogno di sentire un Dio-Papà che ci ama 
come figli; di sentire un Gesù-samaritano che si china accanto alle nostre 
ferite e ci aiuta; di cogliere l'effusione dello Spirito come grazia d'amore a 
tutti voi.

Questa esigenza di costruire ponti con voi stessi, coi fratelli e con Dio vi 
aiuta a superare la solitudine, l'abbandono, lo scoraggiamento, la depres­
sione e - Dio non voglia - la disperazione. Questo è possibile ad una condi-



Atti dell'Arcivescovo 179

zione. Ce la dice Geremia, che abbiamo ascoltato nella prima Lettura. Parte 
del testo letto è un'apertura di fiducia per tutti noi: «Benedetto l'uomo che con­
fida nel Signore» (Ger 17,7). Voi, cari ammalati, dovete essere per noi la testi­
monianza di persone che mettono la loro fiducia, la loro confidenza, il loro 
abbandono nel Signore. Benedetti voi, cari fratelli ammalati, perché il vostro 
essere qui a portare all'altare di Dio la vostra sofferenza indica la vostra 
fiducia ed il vostro abbandono nel Signore: siete come alberi piantati lungo 
corsi d'acqua le cui foglie non marciscono mai e che a suo tempo porteranno 
frutto.

Come facciamo, carissimi fratelli ammalati, a valutare i frutti di grazia 
che ottenete da Dio per la Chiesa e per l'umanità? È impossibile misurarli 
perché la grazia è dono infinito. Ma vorrei che questa sera sentiste dal vostro 
Arcivescovo a nome di tutta la Chiesa il grazie per ciò che siete, per ciò che 
rappresentate per tutti noi, per la grande riserva di misericordia, di bontà e 
di testimonianza che siete per noi.

Carissimi fratelli, chi ha il dono della salute, deve imparare molto da voi 
e soprattutto imparare che la forza della sofferenza sta nella certezza che 
Dio vive al centro del vostro cuore. Ecco perché noi preghiamo per voi, e 
vogliamo essere un segno di affetto, di vicinanza e di incoraggiamento. A 
voi chiediamo di tenere presente nella vostra mente e nel vostro cuore, 
soprattutto quando il dolore vi attanaglia di più, che nulla va sprecato di 
quanto soffrite, ma che tutto è unito alla passione del Signore. In questa 
vostra quotidiana offerta unite le intenzioni della nostra Chiesa diocesana, i 
nostri progetti pastorali, i problemi di questa Città e di questo territorio, 
della nostra Nazione e del mondo intero. Allora voi diventate i parafulmini 
dell'umanità, perché implorate misericordia per il tanto male che c'è nel 
mondo, ed ottenete grazia e conferma per il tanto bene presente.



180 Atti dell’Arcivescovo

Omelia in Cattedrale nel Mercoledì delle Ceneri

Quaresima:
tempo di conversione e di vita nuova

La sera di mercoledì 28 febbraio, primo giorno di Quaresima, il Cardinale Arcivescovo ha presie­
duto in Cattedrale una Concelebrazione Eucaristica con Mons. Aldo Mongiano, I.M.C., Vescovo 
em. di Roraitna, i Canonici del Capitolo Metropolitano e molti altri sacerdoti. Nel corso della Litur­
gia si è compiuto anche il Rito della elezione o iscrizione del nome per alcune decine di catecu­
meni, candidati ai Sacramenti della iniziazione cristiana durante la prossima Veglia Pasquale.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eminenza:

Carissimi, la nostra convocazione eucaristica nel primo giorno di Qua­
resima è una celebrazione che ci invita ad entrare in questo tempo impor­
tante di conversione, di preghiera e di impegno in preparazione alla Pasqua. 
Sono lieto questa sera - insieme ai confratelli sacerdoti, a Mons. Mongiano, 
ai diaconi, ai seminaristi - di dare in questa celebrazione il benvenuto ai 
Catecumeni, perché coloro che si preparano a ricevere i Sacramenti dell'ini­
ziazione cristiana nella prossima Veglia Pasquale, questa sera hanno biso­
gno di sentire vicina e partecipe tutta la Chiesa di Torino, che li accompagna 
nel loro desiderio di incontrare il Signore, di credere in Lui e di ricevere il 
dono della sua grazia e della sua salvezza.

A commento della Parola di Dio che abbiamo ascoltato, vorrei riuscire a 
fare imprimere nel cuore - a me e a voi - la raccomandazione sentita dal­
l'Apostolo Paolo: «Vi esortiamo a non accogliere invano la grazia di Dio» (2 Cor 
6,1). Credo che, nella propria storia, ciascuno di noi sappia riconoscere le 
tante occasioni di grazia che il Signore gli ha offerto: occasioni legate ad 
avvenimenti straordinari, a vicende capitate intorno a noi, nella comunità 
cristiana, nella famiglia o nella società civile; occasioni legate al cammino 
spirituale dell'anno liturgico, dove la Chiesa ci prende per mano nella prima 
Domenica dell'Avvento, ci porta a vivere la Pasqua del Signore, la Penteco­
ste e ci accompagna per tutto il Tempo Ordinario: ci conduce, attraverso le 
nostre situazioni personali - spesso di povertà anche spirituale, di debo­
lezze, di peccati -, ad una riconciliazione con Dio, ad un incontro di vita 
nuova, ad una nuova esperienza di santità, di misericordia e rinnovata 
alleanza d'amore con Lui.

La grazia, che questa sera dobbiamo accogliere, potrebbe assumere tre 
nomi:

• il Tempo di Quaresima, che è tempo di grazia;
• l'accoglienza di questi nostri fratelli catecumeni, che nella Veglia 

pasquale riceveranno i Sacramenti del Battesimo, della Cresima e dell'Eu­
caristia;

• e la cenere.
Innanzi tutto la Quaresima che inizia oggi. Credo sia importante oggi 

cambiare "canale" - lasciatemi passare questa piccola espressione del nostro



Atti dell'Arcivescovo 181

linguaggio mondano -, cambiare l'orientamento dei nostri pensieri, della 
nostra attenzione interiore, della nostra concentrazione di vita. Anziché 
essere preoccupati soltanto - non è che siano sempre realtà negative, ma 
"soltanto" - delle nostre cose, dei nostri impegni, delle nostre attività, 
dovremmo concentrarci su Dio: sulla centralità che Dio deve avere nella 
nostra vita, sull'amore che ancora ci offre e che dobbiamo saper accogliere 
con cuore aperto.

Per le vicende a tutti note che mi sono capitate in questo ultimo periodo, 
è slittato il tempo in cui avrei dovuto presentare la Lettera in cui viene deli­
neato il cammino del Piano Pastorale, ma non ho rinunciato ad offrire un 
piccolo Messaggio alla Diocesi per la Quaresima del 2001. Ho voluto porre 
come titolo al Messaggio la prima riga del testo di Gioele che abbiamo ascol­
tato questa sera, dove il Signore dice: «Ritornate a me con tutto il cuore» (Gl 
2,12). La grazia della Quaresima è questa: un tempo in cui Dio ci invita a 
tornare a Lui, nel digiuno, nella preghiera, nella carità verso i poveri, in una 
sobrietà di vita ed in un rinnovamento dei nostri comportamenti e delle 
nostre scelte. Il Tempo di Quaresima è assolutamente da non sprecare, da 
non lasciar passare invano.

L'altra grazia per la nostra Chiesa diocesana, cari fratelli e sorelle Cate­
cumeni, siete voi. Oltre che aver ricevuto da Dio la chiamata alla fede - ad 
entrare nella comunità cristiana attraverso i Sacramenti - come dono gra­
tuito per voi, la vostra presenza così numerosa e significativa, la vostra pre­
parazione seria interpella la nostra Chiesa che è chiamata a dare una rispo­
sta pronta a chi, con cuore sincero, è alla ricerca di Dio, ad accorgersi che ci 
sono persone che debbono essere messe nell'occasione di porsi questo pro­
blema e che possono ricevere il Battesimo anche da adulte. Noi non dob­
biamo battezzare gli adulti nella Veglia Pasquale quasi fosse una scadenza 
ormai abituale che non fa più novità, ma dobbiamo ogni volta domandarci 
cosa il Signore vuol dire a noi con la presenza dei Catecumeni. E fin da sta­
sera, accogliendovi con gioia in questa ultima fase della vostra prepara­
zione, vi assicuro della mia preghiera, della mia vicinanza, della mia atten­
zione al vostro cammino e chiedo alle comunità parrocchiali - nelle quali 
sarete inseriti a pieno titolo nella Veglia Pasquale, ma con le quali siete già 
collegati come Catecumeni - di accompagnarvi con fervore di preghiera, 
vicinanza ed impegno.

La terza grazia è quella della cenere. Il rito delle ceneri forse non è più 
diffuso come un tempo quando anche i maestri, nella mattinata del merco­
ledì delle ceneri, accompagnavano i bambini delle elementari per questo 
breve rito. Queste cose oggi non sono più pensabili, ma noi che siamo qui 
domandiamoci se siamo pronti a vivere l'imposizione delle ceneri come una 
grazia, come un dono. È un segno, ma un segno che rivela un messaggio 
importante. Ci sono due formule possibili. L'anno scorso abbiamo usato la 
formula: "Convertitevi, e credete al Vangelo", e quest'anno useremo l'altra: 
Ricordati che sei polvere, e in polvere ritornerai.

Perché l'imposizione delle ceneri è una grazia, un dono? Perché ricorda 
a me e a tutti noi che siamo creature, che siamo polvere, che siamo di pas-



182 Atti dell’Arcivescovo

saggio. E il ricordarci che siamo poca cosa non è negativo, perché la gran­
dezza delle nostre persone sta proprio qui: pur essendo poca cosa, siamo 
oggetto dell'amore infinito di Dio. Lui ci ha creati per l'eternità, il nostro 
corpo tornerà polvere, ma Dio ci farà risorgere con un nuovo corpo che ci 
donerà per la vita eterna. Il ricordarci che siamo povere creature esalta la 
grandezza di Dio e rimette le cose al loro posto: Dio al primo posto e noi sot­
tomessi a Lui con amore di figli, non di schiavi; obbedienti, rispettosi della 
sua legge, attenti al suo amore, preoccupati di non sprecare per noi e per gli 
altri l'abbondanza della sua misericordia.

Ecco come io sento di interpretare questa sera per me e per voi questa 
parola di Paolo: «Vi esortiamo a non accogliere invano la grazia di Dio» (2Cor 
6,1). L'ho indicata nel Tempo di Quaresima, nel dono dei nostri Catecumeni, 
nel dono della cenere. A noi raccogliere il messaggio, a noi dare una piccola 
sferzata alla nostra vita spirituale di questo tempo, a noi iniziare questa 
Quaresima con la buona volontà di una vita nuova, di una conversione più 
seria, più profonda, più sincera, non solo di parole ma con tanta preghiera 
e penitenza. Molta penitenza ci viene data dalla vita con i suoi impegni, ma 
molta penitenza la potremmo fare anche noi per espiare i nostri peccati e 
quelli di tutta l'umanità.



Atti dell'Arcivescovo 183

Incontro con amministratori pubblici e politici

Vivere nella storia con spirito di servizio
Nella mattinata di domenica 11 febbraio, Monsignor Arcivescovo ha incontrato - nel Centro La 
Salle, sulla collina torinese - amministratori pubblici e politici per una mezza giornata di ri­
flessione.
Pubblichiamo il testo della meditazione proposta ai numerosi partecipanti e dell'omelia tenuta 
durante la celebrazione della S. Messa.

MEDITAZIONE

Ringrazio tutti per la partecipazione all’invito che vi ho rivolto quest’anno, e che inten­
derò fare anche nei prossimi anni, per chi desidera un momento di confronto. È un con­
fronto che ha un significato spirituale, perché non è che le cose spirituali non interessino o 
non debbano interessare uomini e donne che si impegnano nella politica e nell’ammini­
strazione della cosa pubblica. L’uomo, come ogni persona, deve ricordare che siamo corpo 
e spirito. Duemila anni fa San Paolo, come abbiamo sentito nella sua Lettera a Timoteo, 
raccomandava di fare preghiere e suppliche per gli uomini e per quelli che stanno al potere: 
già allora c’era bisogno dell’aiuto di Dio, come ce n’è bisogno oggi e come ce ne sarà biso­
gno sempre.

Questo incontro, pur nella sua semplicità, vuole dimostrarvi l’attenzione e la stima del­
l’Arcivescovo per il prezioso ruolo che svolgete nella nostra società, perché sono cosciente 
che se non è mai stato facile gestire la cosa pubblica, non lo è particolarmente oggi.

Ma in me vi è anche il desiderio di continuare ed approfondire con voi quel dialogo 
avviato dal Convegno celebrato lo scorso giugno, dal titolo: La Chiesa dialoga con la Città. 
È un dialogo che ha bisogno di continuità e che non vuole essere un indottrinamento, dove 
l’Arcivescovo insegna e gli altri ascoltano. L’atteggiamento e lo spirito con cui vi parlo que­
sta mattina è di uno che si sente vostro compagno di strada pur con compiti diversi e parti­
colari: ciò non mi impedisce di sentirmi un fratello ed un amico, rispettoso delle vostre idee 
sia quando vanno d’accordo con le mie, sia quando si diversificano, consapevole che il con­
fronto è sempre utile.

Credo sia importante continuare questo dialogo per uno scambio sincero di idee, di pro­
getti, di valori da costruire per un arricchimento reciproco. Voi potete aiutare me - perché 
credo che il dialogo aiuti comunque ed arricchisca comunque - per una più profonda com­
prensione della realtà sociale di questa Città, di questo territorio, di questa Provincia e 
Regione. Anzi, credo che abbiate il dovere di aiutarmi, perché nessuno di noi è chiamato a 
gestire in proprio e nascostamente la gestione della cosa pubblica, ma bisogna che ciò sia 
fatto alla luce del sole. Se il confronto arricchisce, arricchisce prima di tutto me e penso che 
riceverò molto da questo incontro, da ciò che alla fine mi direte.

Ma credo anche, con tutta semplicità e umiltà, di poter a mia volta essere di aiuto a voi 
per costruire dentro di voi dei principi generali, perché io non vengo a parlare oggi di pro­
blematiche vostre, anche se magari le sfiorerò. E desidero dire che non faccio nessuna inva­
sione di campo, perché oggi sto ai lati del campo da gioco: oggi qui non si gioca la partita 
politica, ma siamo qui per confrontarci su un cammino ed un percorso, indicandovi con 
umiltà - ma con molta convinzione - una strada per scoprire alcune motivazioni non ideo­
logiche ma spirituali, affinché possiate avere qualche ragione, o energia, o sforzo in più per 
svolgere bene il vostro difficile e delicato compito.



184 Atti dell’Arcivescovo

Penso allora importante come prima cosa invitarvi ad alzare lo sguardo sui valori spiri­
tuali, a confrontarvi con il problema della fede in Dio e con tutto il bagaglio della ricchezza 
interiore che questa fede dà alla persona umana. Io prenderò spunto per la mia riflessione 
sia da due testi della Parola di Dio che da una lettera di Francesco d’Assisi.

Il primo brano della Parola di Dio è preso da Matteo, in merito alla famosa questione 
del “tributo a Cesare” che alcuni farisei fanno a Gesù. Si deve o non si deve pagare il tri­
buto a Cesare? Interrogano Gesù - dice il testo di Matteo - «per vedere di coglierlo in fallo 
nei suoi discorsi» (Mt 22,15). Può darsi che qui ci sia qualcuno che sta molto attento per 
cogliere in fallo l’Arcivescovo nei suoi discorsi... Io non sono Gesù, sono solo un suo mini­
stro, ma quando noi ci mettiamo nell’atteggiamento di “cogliere in fallo” l’altro siamo già 
partiti col piede sbagliato. La risposta che ha dato Gesù ai farisei su questa questione è cate­
gorica, ferma, chiara: «Rendete dunque a Cesare quello che è di Cesare e a Dio quello che 
è di Dio» (Mt 22,21). Ora cerchiamo di capire il principio di comportamento civile e reli­
gioso che ci indica Gesù.

Dobbiamo sottolineare la condizione interiore che ha Gesù per dare un giudizio giusto: 
condizione che dovremmo cercare di coltivare anche noi per trovare un orientamento esatto 
verso le problematiche che incontriamo tutti i giorni. I farisei, che vogliono trarre in inganno 
Gesù, iniziano col fargli un complimento: «Maestro, sappiamo che parli e insegni con ret­
titudine e non guardi in faccia a nessuno, ma insegni secondo verità la via di Dio» (Mt 
22,16). Carissimi, come vorrei che noi riuscissimo a costruirci dentro l’atteggiamento inte­
riore che i farisei riconoscono a Gesù: è veritiero, non racconta frottole, non è complessato 
da calcoli ed alchimie politiche o ideologiche ma dice la verità come la sente nel cuore. Que­
sta è la situazione interiore da cui viene la risposta che darà Gesù; e questa dovrebbe essere, 
almeno in votis, la condizione con cui metterci dentro all’impegno amministrativo-politico. 
Ora esaminiamo brevemente tale risposta.

Intanto spunta il discorso dei doveri: il tributo da pagare è un dovere da assolvere. Gesù 
dice che non abbiamo solo diritti, rivendicazioni - l’attesa solo di ricevere, senza dare - ma 
abbiamo anche dei doveri verso la società civile e le istituzioni pubbliche. L’organizzazione 
della società democratica ha le sue leggi e regole che vanno rispettate da tutti se si vuole 
costruire il bene comune. Gesù ci dice anche che non ci sono solo dei doveri verso la realtà 
sociale, mondana, terrena, storica, ma ci sono dei doveri verso Dio creatore e salvatore. Non 
possiamo affermare solo il dovere di dare a Cesare dimenticando il dovere di dare a Dio quel 
che gli spetta. Questa affermazione dell’autorità di Dio può risultare strana per qualcuno che 
ha problemi di fede, e alla fine affronterò questo discorso con molta semplicità perché non 
posso non annunciarvi ciò in cui credo fermamente e verso cui vorrei che ognuno aprisse il 
cuore almeno nella ricerca onesta. Gesù afferma con chiarezza che il problema di Dio deve 
essere affrontato, deve essere messo in conto, perché abbiamo dei doveri verso la realtà tra­
scendente: una realtà che supera il nostro sperimentabile, scientificamente dimostrabile, 
quale è il mistero di Dio che si raggiunge solo attraverso la fede.

Quale tipo di tributo dobbiamo pagare a Cesare e quale a Dio? Io devo pagare il tributo 
della conoscenza dei problemi e della ricerca delle soluzioni migliori. Non posso gestire la 
cosa pubblica senza studiare i problemi, senza approfondire, senza raggiungere nei limiti 
dell’umano e del possibile una professionalità per gestire la cosa pubblica; e devo, studiando 
i problemi, cercare le soluzioni migliori possibili non solo per me, ma per tutti. Questa è la 
dimensione universale. Un altro tributo da pagare è quello della obbedienza ad alcune leggi 
fondamentali, sia civili che religiose, e anche quello della distinzione dei due campi senza 
profonde e sostanziali contraddizioni.

Il secondo testo biblico a cui vorrei riferirmi questa mattina, riguarda alcuni versetti 
della prima Lettera di San Pietro, il quale dice:

«State sottomessi ad ogni istituzione umana per amore del Signore: sia al re come 
sovrano, sia ai governatori come ai suoi inviati per punire i malfattori e pre-



Atti dell'Arcivescovo 185

miare i buoni. Perché questa è la volontà di Dio: che. operando il bene, voi chiu­
diate la bocca all'ignoranza degli stolti. Comportatevi come uomini liberi, non 
servendovi della libertà come di un velo per coprire la malizia, ma come servi­
tori di Dio. Onorate tutti, amate i vostri fratelli, temete Dio, onorate il re» (1 Pt 
2,13-17).

È impressionante come le prime comunità cristiane siano state educate dagli Apostoli 
ad avere un rapporto costruttivo con la società e non di contrapposizione. Pietro dice alcune 
cose importanti. Primo: è importante la sottomissione - il riconoscimento - alle legittime 
istituzioni civili e politiche. Io mi sottometto nel senso di riconoscere l’autorità che hanno 
le persone preposte all’andamento della cosa pubblica. La sottomissione che Pietro chiede 
ai cristiani è un’obbedienza che riconosce e si adegua: i cristiani devono dare un esempio 
maggiore degli altri di osservanza di tutte le leggi. Poi l’Apostolo ricorda che chi è chiamato 
a governare - anche i Sindaci, anche gli amministratori di qualunque ente, sia grande che 
piccolo - ha il dovere di punire i malfattori e premiare i buoni. Cosa significa? Significa che 
non c’è spazio per il relativismo dei valori; significa che colui che detiene il potere pubblico 
non deve confondere il bene con il male, l’onestà con la disonestà. Punire i malfattori, per­
sone che fanno il male, e punire il male in sé avendo dei principi chiari: non c’è spazio per 
un relativismo di valori, il male deve essere il più possibile eliminato. E punire significa 
eliminare. Dobbiamo ripulire la nostra società da ciò che è palesemente male e ne abbiamo 
tanto sotto i nostri occhi. Non dipende da voi e capisco che non è facile, ma dobbiamo avere 
il più possibile le idee chiare in testa che ciò che è male si debba cercare gradualmente di 
eliminarlo secondo le nostre possibilità concrete; mentre il bene, da qualunque parte esso 
derivi, deve sempre essere premiato, sostenuto e promosso.

Spero che nessuno di voi abbia bisogno di questa raccomandazione, ma la dico a cuore 
aperto: quando una cosa è positiva ed è buona per la società, anche se è una proposta fatta 
dall’opposizione non devo bocciarla perché è fatta “dall’altra parte”. Se è una cosa buona 
va sostenuta da qualunque parte venga, anche perché poi succede che una cosa è buona fin­
ché la dico io, ma quando la dici tu diventa cattiva... Ciò in realtà è più facile dirlo che farlo, 
ma tante volte frena il cammino anche di molte leggi, perciò mi sembra utile ricordarlo.

Dice ancora l’Apostolo Pietro: «Comportatevi come uomini liberi, non servendovi della 
libertà come di un velo per coprire la malizia, ma come servitori di Dio» (1 Pt 2,16). Qui 
farei un’osservazione molto importante: libertà non significa fare quello che si vuole. C’è la 
definizione di libertà che nasce dal Vangelo e che secondo me è inattaccabile: la libertà è la 
capacità di fare ciò che è giusto. Nel Vangelo di Giovanni Gesù dice: «Se rimanete fedeli 
alla mia parola, sarete davvero miei discepoli; conoscerete la verità e la verità vi farà 
liberi» (Gv 8,31-32) mentre «chiunque commette il peccato è schiavo del peccato» (Gv 
8,34). Cosa vuol dire aver la libertà di fare ciò che è giusto? Quando io con la mia intelli­
genza capisco che quella è una cosa buona e non la faccio, vuol dire che qualcosa mi ha con­
dizionato: non sono libero ma schiavo di quella cosa; e se vedo che una cosa è male e la fac­
cio ugualmente, vuol dire che c’è qualcosa che mi ha condizionato, spinto e dominato 
perché io commettessi ugualmente un’azione pur ritenendola negativa. Pietro dice di usare 
la libertà non per fare ciò che vogliamo, ma per diventare servitori obbedienti a Dio che è 
interessato alla nostra realizzazione, attenti alle necessità e al vero bene di tutti, e rispettosi 
nei confronti di chi ha pubbliche responsabilità. Non per coprire la malizia, ma come servi­
tori di Dio.

E nel terminare questa premessa vorrei leggervi l’ultimo testo. E una bella lettera che 
San Francesco d’Assisi ha scritto ai reggitori dei popoli. Una letterina cara, dolce, ma 
anche graffiarne, scritta con la libertà di un uomo che non aveva niente da perdere:

«A tutti i potestà e consoli, magistrati e reggitori ovunque, e a tutti coloro a cui 
giungerà questa lettera, frate Francesco, vostro servo nel Signore Dio, piccolo e 
disprezzato, augura salute e pace.



186 Atti dell'Arcivescovo

Ricordate e pensate che il giorno della morte si avvicina. Vi supplico allora, con 
rispetto per quanto posso, di non dimenticare il Signore, presi come siete dalle 
cure e dalle preoccupazioni del mondo.
Obbedite ai suoi comandamenti, poiché tutti quelli che dimenticano il Signore e 
si allontanano dalle sue leggi sono maledetti e saranno dimenticati da Lui.
E quando verrà il giorno della morte, tutte quelle cose che credevano di avere 
saranno loro tolte. E quanto più saranno sapienti e potenti in questo mondo, 
tanto più dovranno patire le pene nell’inferno.
Perciò vi consiglio, signori miei, di mettere da parte ogni cura e preoccupazione 
e di ricevere devotamente la comunione del santissimo corpo e sangue del 
Signor nostro Gesù Cristo in sua santa memoria.
E dovete dare al Signore tanto onore fra il popolo a voi affidato, che ogni sera 
un banditore proclami o altro segno annunci che siano rese lodi e grazie al­
l’Onnipotente Signore Iddio da tutto il popolo. E se non farete questo, sappiate 
che voi dovete rendere ragione al Signore Dio vostro Gesù Cristo nel giorno del 
giudizio.
Coloro che porteranno con sé questa lettera e la osserveranno, sappiano che sono 
benedetti dal Signore» (Fonti francescane. Movimento francescano - Assisi 
1977, pag. 161).

Francesco dice, con molta libertà, che bisogna tener conto di Dio e che non possiamo 
assolutamente pretendere di gestire la cosa pubblica senza tener conto di Lui. Chi lo fa sarà 
benedetto dal Signore.

Potrei fermarmi qui, ma velocemente vorrei dirvi alcune idee che possono essere di 
orientamento generale per il vostro prezioso servizio.

La vostra può essere considerata una vera e propria vocazione all’azione politica. C’è 
vocazione quando c’è chiamata di Dio, e San Paolo nelle sue Lettere dice che quando Dio 
chiama a svolgere un compito dà sempre il dono, l’aiuto necessario per svolgerlo. Questo è 
fondamentale per dare serenità. Se Dio vi ha chiamati a gestire la cosa pubblica state certi 
che, se anche non ci pensate, Dio vi aiuta. C’è una vocazione, e a me, come vostro Vescovo 
sta a cuore, il farvi comprendere le esigenze, la natura, gli scopi della politica in modo che 
possiate viverla da cristiani e da uomini coscienti della sua nobiltà, ma anche delle difficoltà 
e dei rischi che essa comporta.

Come possiamo definire la politica? Mi rifaccio al discorso fatto dal Papa la sera pre­
cedente il Giubileo dei politici: «La politica è l’uso del potere legittimo per il raggiungi­
mento del bene comune della società». L’attività politica non è una sopraffazione, né una 
usurpazione del potere, ma un uso legittimo per raggiungere il bene comune, che deve svol­
gersi con lo spirito del servizio. Tante volte noi usiamo questa parola, e voi la usate legitti­
mamente perché vi costa fatica: costa fatica svolgere il vostro compito e mentre fate questa 
fatica voi avete già l’atteggiamento del servizio. Ma il cristiano che fa politica e vuole farla 
da cristiano, perché è questo che a me interessa dirvi, deve agire con totale disinteresse: non 
cercando l’utilità propria o del proprio partito, ma il bene di tutti e di ciascuno, soprattutto 
di quelli più svantaggiati, perché la giustizia sociale deve sostenere tutta la nostra azione 
politica. Giustizia che non è solo dare a ciascuno il suo, ma anche tendere a creare tra i cit­
tadini condizioni di pari opportunità, di uguaglianza nelle opportunità. Quindi favorire chi è 
più indietro nella scala sociale.

Quelli che sono ricchi diventano sempre più ricchi, perché la ricchezza produce ric­
chezza; quelli che sono poveri diventano sempre più poveri, perché povertà genera povertà: 
se non si rompe questo meccanismo non andremo mai verso il meglio. Bisogna lavorare per 
far crescere la solidarietà contro una cultura dell’egoismo che domina tante culture in tante 
Nazioni del mondo. E chi ha la responsabilità di fare leggi - qualunque legge - deve tener 
conto che al di sopra di tutti c’è un legislatore supremo che si chiama Dio e le nostre leggi



Atti dell'Arcivescovo 187

umane devono sempre rispettare e promuovere le persone nella loro intangibile dignità di 
persone: di qualunque colore, razza e situazione. In questo campo il cristiano, pur rispet­
tando visioni diverse o contrastanti con la propria fede, deve dare testimonianza di coerenza 
con la fede. Il cristiano non può barattare dei principi fondamentali con un equilibrio di 
gestione della cosa pubblica.

I tempi sono difficili, ci possono nascere degli interrogativi. Ad esempio: «Dove 
andiamo? Cosa succederà nel prossimo secolo appena iniziato? Quale sarà il futuro dell’u­
manità negli anni a venire?». Questo problema ci nasce sì ogni giorno, ma non deve bloc­
carci perché dobbiamo seminare intorno a noi la speranza fondata sulla Provvidenza di Dio. 
Il Signore - che lo si voglia o no, che ci si pensi o no - guida Lui la storia dell’umanità e 
state certi che anche quando ci sembrasse di andare tutti alla deriva c’è qualcuno che ci 
butta una scialuppa di salvataggio. Non è che dobbiamo presumere dell’aiuto del Signore, 
perché sarebbe tentare Dio, ma io credo alla Provvidenza e credo che lungo il cammino 
della storia lentamente, faticosamente, l’uomo fa emergere quanto c’è di più positivo den­
tro di lui.

Allora credo che la speranza ed il valore della partecipazione, coinvolgendo gli altri 
nella ricerca delle soluzioni, e il dialogo tra voi e altre realtà quali la Chiesa, sono cose 
importanti. E finisco col suggerirvi alcune attenzioni per una verifica personale, perché io 
sono qui non per darvi consigli ma perché mi interessano le vostre persone nel rispetto della 
vostra autonomia. Nella Gaudium et spes, parlando di autonomie delle realtà temporali, si 
afferma una cosa interessante: se per autonomia temporale si intende che le cose di questo 
mondo hanno leggi proprie, norme, principi e meccanismi, questo è legittimo; se per auto­
nomia delle realtà temporali pretendiamo che nella storia umana tutto sia sganciato da 
Dio, questo non è legittimo. Ma, rispettando la legittima autonomia delle istituzioni, chiedo 
alle singole persone di porre attenzione a tre suggerimenti che vorrei rivolgere a livello 
personale.

Primo. Vorrei suggerirvi di affrontare il più grande problema che un uomo, che abbia un 
minimo di onestà intellettuale, deve porsi: il problema dell’esistenza di Dio. Voi vedete un 
Vescovo davanti a voi: come Vescovo è un credente in Dio, in Gesù Cristo, nella Chiesa, 
nella vita eterna, nella misericordia di Dio, nei Sacramenti. Voi non potete ascoltare uno che 
vi parla di Dio senza porvi questo problema. Io non vi obbligo a credere, intendiamoci, ma 
se c’è un’onestà intellettuale bisogna porsi il problema. Poi ciascuno di voi si assume la 
responsabilità delle conclusioni che tira, libero di dire alla fine: «Io non ci credo»; oppure: 
«Io non ho il dono che ha lei di credere», lo vi chiedo di porvi onestamente davanti al pro­
blema dell’esistenza di Dio. Ecco allora alcune domande a cui darete personalmente nel 
vostro cuore la risposta: «Io credo in Dio? Non ci credo? Sono in ricerca? Ho dei dubbi, ma 
resto aperto ad ulteriori passi che posso fare verso la scoperta di Dio?».

L’esistenza di Dio, cari amici, non può essere considerato problema marginale, perché 
senza confrontarci con Dio noi non riusciamo a rispondere ai più grossi e fondamentali 
interrogativi che ci pone la vita: «Io da dove vengo? Che senso ha la mia vita qui, con tanta 
fatica? Che senso ha la malattia, il dolore, la morte, la morte di un giovane? Dove vado? Che 
sarà di me dopo la morte?». La morte è la frontiera sulla quale siamo bloccati e ci costringe 
ad interrogarci sul senso di una apparizione qui sulla terra di ciascuno di noi. La frontiera 
della morte ci costringe a porci un altro grande interrogativo: «Chi mi ha fatto esistere? Ha 
una finalità il mio esistere?».

lo non accetto il nulla e credo che il nulla dopo la morte lo rifiutiate tutti. Vi faccio fare 
una piccola comparazione partendo dalla vostra sensibilità di genitori, per coloro che lo 
sono. Se doveste decidere voi della morte dei vostri figli, cosa decidereste? Sicuramente 
vorreste che vivessero sempre. Se noi, creature umane e limitate, nel nostro affetto per i figli 
non vorremmo mai la morte per loro, credete che Dio - l’essere supremo, assoluto anche 
nell’amore - ci abbia messi al mondo per farci finire nel nulla dopo un tot di anni? Io non



188 Atti dell'Arcivescovo

potrei credere in Dio se non ci fosse nulla dopo la morte: io credo nell’aldilà sulla parola di 
Cristo che, come Figlio di Dio, non mi può ingannare. I più grandi interrogativi dell’uomo, 
di ogni uomo, restano senza risposta se non ci si confronta con le risposte che ci dà Dio attra­
verso Gesù Cristo.

Seconda provocazione: «Quale atteggiamento interiore ispira il mio impegno pubblico? 
Ho una passione disinteressata, ho il desiderio del servizio, di aiutare gli altri, di dare il mio 
personale contributo perché la società migliori? O c’è la meschina finalità di affermare me 
stesso, la mia immagine, di costruire il mio interesse o di gruppo?». Qualcuno si è scanda­
lizzato perché il Papa nel Giubileo dei politici ha proclamato San Tommaso Moro come loro 
Patrono. Fare politica da santi, rimetterci anche la vita, le energie, il tempo, il denaro per gli 
altri, rischiare tutto pur di non scendere a compromessi con la propria coscienza, non pare a 
voi che sia un modello da proporre a tutti coloro che vogliono far politica, intesa come cer­
care il bene della polis? I Patroni sono intercessori, ma anche modelli: San Tommaso Moro 
è morto martire e nel piccolo del vostro impegno quotidiano voi sperimentate il martirio 
bianco, la fatica, il sudore, perché siete chiamati a vivere il logorio richiesto dal fare il vostro 
dovere ad ogni costo.

E chiudo dicendovi che dobbiamo tener presente una chiave interpretativa di questo 
nostro incontro. Quale rapporto riuscite a costruire tra le vostre persone, le vostre responsa­
bilità pubbliche e la realtà della Chiesa locale, tenendo conto che dobbiamo essere coscienti 
della provvisorietà della nostra vita, dove dobbiamo sentirci tutti utili ma nessuno è indi­
spensabile?

Termino con una storiella chassidica. Un giovane va da un maestro per chiedergli con­
siglio. Arrivato nel posto isolato dove vive questo Rabbi, in collina, si fa ricevere da lui. 
Entrando nella sua piccola casetta di legno, si meraviglia di non vedere nessun mobile. E 
prima di domandargli ciò aveva nel cuore, esce con questo commento: «Rabbi, vedo che lei 
vive senza nessun mobile. Come mai?». E il Rabbi molto serio, molto pensoso, si rivolge a 
questo giovane dicendogli: «Vero che anche tu non hai mobili?». «Certo - dice il giovane - 
io sono di passaggio». E il Rabbi: «Anch’io sono di passaggio».

Se noi fossimo convinti della provvisorietà del tempo e che il Signore ci offre l’occa­
sione di fare del bene agli altri, non ci legheremmo a nulla, ma rimarremmo liberi, coscienti 
che siamo di passaggio. Ma in questo frammento di tempo qualche segno del nostro pas­
saggio e della nostra presenza lo dobbiamo lasciare.

OMELIA
NELLA S. MESSA

Carissimi, vorrei riuscire con brevi parole e senza prolungare troppo questa mia rifles­
sione, a cogliere il senso confortante e bello che deve dare alla nostra vita - e a voi soprat­
tutto, amministratori e politici, impegnati nella gestione della cosa pubblica - una solidità di 
motivazioni, una serenità, una speranza e una fiducia.

Intanto noi, che siamo qui a celebrare l’Eucaristia, dimostriamo che sentiamo il bisogno 
di Dio, siamo convinti che da soli non si va da nessuna parte e siamo anche coscienti dei 
nostri limiti, dei nostri peccati, perché il cristiano non è migliore degli altri. Il cristiano 
non è colui che sa tutto, che non sbaglia mai... No, il cristiano sbaglia come sbagliano tutti 
gli altri, ma ha questa risorsa: cosciente dei suoi limiti, si fonda sulla certezza dell’amore 
di Dio.



Atti dell'Arcivescovo 189

Siccome stamattina vi ho invitati a confrontarvi con il problema dell’esistenza di Dio, 
devo dirvi perché io credo in Dio. Io credo in Dio perché Lui si è rivelato a me - non mi è 
apparso, si è rivelato - e la prima parola che Lui ha detto a me, Severino Poletto, è la mia 
vita, la mia esistenza. Il fatto che io ci sia, che esista, è perché Dio un giorno ha stabilito che 
io ci fossi. Nessuno di noi è al mondo per caso, e Paolo ci ricorda che il Padre «in lui - in 
Cristo - ci ha scelti prima della creazione del mondo» (Ef 1,4): prima che ci fossero il sole, 
la luna e le stelle, noi eravamo già scelti, individuati da Dio.

Dio mi si è rivelato attraverso la vita, attraverso la creazione, ma soprattutto attraverso 
Gesù Cristo. Dice Giovanni nel Prologo al suo Vangelo: «Dio nessuno l'ha mai visto: pro­
prio il Figlio unigenito, che è nel seno del Padre, lui lo ha rivelato» (Gv 1,18). Gesù Cristo 
è venuto a raccontarcelo, a parlarci di Dio: è diventato la rivelazione visibile del Padre, e 
con la sua risurrezione da morte ci ha dato la garanzia che è Figlio di Dio e che tutto ciò che 
ci ha detto è vero. Abbiamo sentito Paolo nella seconda Lettura dire ai Corinzi che se Cri­
sto non fosse risorto noi saremmo da compatire più di tutti gli altri, perché correremmo die­
tro a qualcuno che ci ha ingannati. Ma Cristo è risorto, primizia di coloro che sono morti 
(cfr. I Cor 15,12 ss.). È il primo uomo che risorge da morte con la potenza dello Spirito per 
dirci qual è il percorso che faranno tutte le creature.

Allora, se noi siamo certi, partendo dal mistero della risurrezione di Gesù - dalla Pasqua 
del Signore, che rendiamo viva nel sacramento dell’Eucaristia - e dalla convinzione che Dio 
c’è, che ci ha amati - al punto da donarci il suo Figlio che è venuto sulla terra, ha dato la 
sua vita per noi ed è risorto per dirci che l’ultima parola non è della morte ma della vita, non 
del peccato ma della grazia; che l’ultima parola non è quella del male ma del bene, che è 
molto più del male anche se non fa notizia e non fa rumore -, se siamo certi di questa verità 
riusciamo con serenità ad ascoltare la parola durissima del Profeta Geremia: «Maledetto 
l’uomo che confida nell’uomo» (Ger 17,5). Maledetto... spaventa! Eppure l’uomo che con­
fida in se stesso, che presume di bastare a se stesso, di riuscire da solo, senza Dio, a risol­
vere i problemi suoi o degli altri, è maledetto.

Perché maledetto? Perché non produce nulla, perché è un povero ingannato. È, come 
diceva Geremia, un tamerisco nella steppa, isolato, secco, senza vita (cfr. Ger 17,6). Ma il 
Profeta usava anche il positivo: «Benedetto l'uomo che confida nel Signore e il Signore è 
sua fiducia. Egli è come un albero piantato lungo l'acqua» (Ger 17,7-8), dove la vita acqui­
sta un significato, un senso, un respiro, una gioia, una serenità, perché sento in me una pre­
senza che è quella di Dio, sento in me una compagnia che è quella del Signore Gesù, sento 
in me una forza che è quella dello Spirito Santo.

E se siamo certi che il Signore è presente, risorto, in mezzo a noi, ecco che ascoltiamo 
queste parole come insegnamento di vita: «Attenzione, non confidare in te stesso perché 
ti distruggi, non edifichi. Appoggiati a Dio e troverai soluzioni migliori, le migliori pos­
sibili alla tua situazione di creatura umana, perché il Signore ti farà intravedere dove sta 
il bene».

Allora le Beatitudini, che il Vangelo di Luca ci ha presentato, ci rasserenano. Luca, a 
differenza di Matteo, non dice genericamente: beati i poveri, ma «beati voi poveri» (Le 
6,20ss.). Un beati voi ripetuto quattro volte, seguito da altrettanti guai a voi: beati voi che 
siete poveri, beati voi che piangete, beati voi che avete fame...; e poi: guai a voi, ricchi... 
Che significato diamo alla parola povertà e alla parola ricchezza? Non significa verificare 
il conto in banca o il reddito delle persone, e non significa neppure che il Signore pro­
clama beati coloro che sono miserabili e non potrebbero vivere se non ci fosse la mensa 
del Cottolengo o di qualche istituto pubblico, perché attenzione: il Signore non esalta la 
miseria! Qui la parola povertà e la parola ricchezza hanno una dimensione spirituale anche 
se poi la realtà materiale finisce di pesare perché condiziona nella valutazione. Il povero 
è colui che sente di aver bisogno degli altri; e il povero di spirito è colui che sente di aver 
bisogno di Dio, sa di non aver le forze sufficienti per fare da solo ed è beato perché si apre



190 Atti dell'Arcivescovo

al Suo mistero. Quando Gesù dice: «Guai a voi, ricchi» ammonisce coloro che pensano 
di far da soli, che vogliono costruire la torre di Babele per sfidare Dio ma poi non com­
binano nulla.

Nelle Beatitudini il Signore non esalta semplicemente colui che piange - come se pian­
gere, avere disgrazie e sofferenze fosse una cosa bella - ma esalta colui che piange perché 
la sua sofferenza, come la Pasqua del Signore, produce vita e salvezza.

Facciamo risuonare dentro di noi queste Beatitudini per sentirci confortati dalla Parola 
del Signore. «Quando tu soffri, quando avverti i tuoi limiti, quando sei arrovellato per tro­
vare una soluzione per gli altri io ti sono al fianco - ci dice Gesù - e tu sei beato perché lotti 
per il bene, per costruire una società migliore. Saresti sfortunato e meriteresti il mio guai se 
tu presumessi di fare da solo».

Questa è la preghiera e l’augurio che faccio a voi questa mattina.



Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Incardinazione

AMERIO don Piero, nato in Asti il 7-12-1929, ordinato il 29-6-1954, del Clero dioce­
sano di Asti, collaboratore parrocchiale nella parrocchia Santi Vincenzo e Anastasio in Cam­
biano, su sua istanza con decreto in data 16 febbraio 2001 è stato incardinato tra il Clero del- 
l’Arcidiocesi di Torino.

Termine di ufficio

MICCHIARDI S.E.R. Mons. Pier Giorgio, nato in Carignano il 23-10-1942, consacrato 
il 13-1-1991, a seguito della presa di possesso della diocesi di Acqui, in data 4 febbraio 2001 
ha terminato l’ufficio di Vicario Generale dell’Arcidiocesi, di rettore della chiesa di S. 
Lorenzo in Torino e di rettore della Congregazione di S. Lorenzo del Capitolo della SS. Tri­
nità in Torino.

A norma degli Statuti capitolari, è entrato nel numero dei canonici onorari del Capitolo 
della SS. Trinità in Torino.

GHILARDI don Luigi, nato in Nembro (BG) il 13-9-1920, ordinato il 2-7-1950, ha ter­
minato in data 28 febbraio 2001 l’ufficio di vicario parrocchiale nella parrocchia S. Martino 
Vescovo in Rivoli ed è stato autorizzato a trasferirisi nel territorio della diocesi di Bergamo.

Abitazione: 29020 TORRE BOLDONE (BG). v. Palazzolo n. 3, tei. 035/34 01 60.

Nomine
- di parroco

BUSSANI don Roberto, nato in Torino il 31-10-1967, ordinato il 13-6-1992, è stato 
nominato in data 1 marzo 2001 parroco della parrocchia Santa Famiglia di Nazaret nel 
Comune di Chieri in 10020 PESS1ONE, v. Martini & Rossi n. 89, tei. 011/943 63 14.

- di amministratore parrocchiale
MARCHESI don Giovanni, nato in Torino 1’11-1-1940, ordinato il 25-6-1967, è stato 

nominato in data 19 febbraio 2001 amministratore parrocchiale della parrocchia Madonna 
Addolorata in Torino, vacante per il trasferimento del parroco p. Giovenale M. Zomiotti, 
O.S.M.

191



192 Curia Metropolitana - Cancelleria

- di canonico
VAUDAGNOTTO can. Mario, nato in Caselle Torinese il 3-7-1937, ordinato il 29- 

6-1961, canonico del Capitolo Metropolitano, è stato anche nominato in data 1 marzo 
2001 canonico del Capitolo della SS. Trinità in Torino e assegnato alla Congregazione di 
S. Lorenzo.

Abitazione: 10122 TORINO, v. Palazzo di Città n. 4, tei. 011/436 16 10.

Nomine e conferme in Istituzioni varie 

* Istituto delle Rosine ■ Torino
L’Arcivescovo di Torino, a norma di Statuto, con decreto in data I marzo 2001 - per il 

quadriennio 2001-31 dicembre 2004 - ha nominato presidente del Consiglio di Ammini­
strazione dell’Istituto delle Rosine, con sede in Torino - v. delle Rosine n. 9, il rev.mo sacer­
dote mons. Guido FIANDINO, Pro-Vicario Generale dell’Arcidiocesi.

SACERDOTE DIOCESANO DEFUNTO

OLIVERO don Giacomo.
È deceduto in Torino, nell’Infermeria San Pietro dell’Ospedale Cottolengo, 1'8 febbraio 

2001, all’età di 80 anni, dopo 56 di ministero sacerdotale.
Nato in Bra (CN) il 19 febbraio 1920, dopo il normale curriculum nei Seminari dioce­

sani di Giaveno, Chieri e Torino, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale il 29 giugno 
1944, in Cattedrale, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Dopo il primo anno al Convitto Ecclesiastico, fu inviato come vicario cooperatore a 
Favria giungendovi nel difficile periodo dell’immediato dopoguerra. Nel 1950 fu trasferito 
a Torino nella parrocchia S. Giulia Vergine e Martire. In ambedue le parrocchie fu accanto 
a giovani parroci, all’inizio della loro missione pastorale, e potè assimilare attenzioni e ini­
ziative che lo aiutarono nel ministero successivo.

Nel tardo autunno 1957 fu nominato prevosto di Leinì, succedendo al teol. Pietro Re 
prematuramente scomparso. Diede un forte impulso alle attività dell’oratorio parrocchiale, 
molto frequentato da ragazzi e giovani; promosse la ristrutturazione della sala della comu­
nità come cinema parrocchiale e rese più funzionali diversi locali della parrocchia.

Importante realizzazione compiuta già nei primi anni leinicesi fu la costruzione di una 
nuova chiesa nella borgata Tedeschi, dedicata alla Madonna Addolorata, come risposta con­
creta alla numerose richieste di assistenza religiosa in quella zona del territorio parroc­
chiale. Successivamente curò un’altra opera di rilievo: il campo sportivo parrocchiale su una 
grande arca in cui trovarono spazio apposite strutture con campi per il tennis e parco gioco 
per i più piccoli.

Nel pieno dell’età decise di lasciare in altre mani la responsabilità parrocchiale e nel­
l’estate 1972 divenne cappellano del Carmelo sorto presso il locale santuario della Beata 
Vergine delle Grazie, insegnando religione cattolica nelle scuole e dedicandosi poi al mondo 
degli anziani e degli ammalati. Appassionato cultore e ricercatore di storia locale, raccolse 
con dedizione la storia e la vita di Leinì in una pubblicazione tuttora apprezzata.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Leinì.



Documentazione

L’ARCIVESCOVO DI TORINO È NOMINATO 
CARDINALE DI SANTA ROMANA CHIESA

1. L’ANNUNCIO
Domenica 21 gennaio, al momento dell'Ange/us, Giovanni Paolo II ha personalmente annunciato 
un Concistoro, da tenersi il 21 febbraio, per la nomina di 37 nuovi Cardinali, tra cui Mons. Seve­
rino Poletto nostro Arcivescovo.

PAROLE DEL
SANTO PADRE

Ho ora la gioia di annunciare che il 21 febbraio prossimo, vigilia della festa della 
Cattedra di San Pietro, terrò un Concistoro nel quale, derogando ancora una volta al 
limite numerico stabilito dal Papa Paolo VI e da me confermato nella Costituzione 
Apostolica Universi Dominici gregis (cfr. n. 33), nominerò trentasette nuovi Cardinali. (...)

I nuovi Porporati provengono da varie parti del mondo. Nella loro schiera ben 
si rispecchia l'universalità della Chiesa con la molteplicità dei suoi ministeri: 
accanto a Presuli benemeriti per il servizio reso alla Santa Sede, vi sono Pastori che 
spendono le loro energie a diretto contatto con i fedeli. Ho inoltre l'intenzione di 
annunziare prossimamente i nomi dei Cardinali che ho riservato "in pectore". Altre 
persone vi sarebbero, a me molto care, che per la loro dedizione al servizio del 
Popolo di Dio ben meriterebbero di essere elevate alla dignità cardinalizia. Spero di 
avere in futuro l'opportunità di testimoniare, anche in questo modo, ad esse ed ai 
Paesi a cui appartengono la mia stima ed il mio affetto.

Affidiamo i nuovi eletti alla protezione di Maria Santissima, chiedendoLe di 
assisterli nelle rispettive mansioni, affinché sappiano testimoniare con coraggio in 
ogni circostanza il loro amore per Cristo e per la Chiesa.

193



194 Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale

Domenica 28 gennaio, ancora all’Angelus, il Santo Padre ha integrato l’elenco annunciato la 
domenica precedente pubblicando i nomi dei due Presuli che aveva riservato “in pectore" e 
unendo altri cinque nominativi.

ELENCO COMPLETO 
DEGLI ELETTI

- Giovanni Battista Re, Arcivescovo tit. di Vescovìo, Prefetto della Congregazione per 
i Vescovi;

- Francois Xavier Nguyèn Van Thuàn, Arcivescovo tit. di Vadesi, Presidente del Ponti­
ficio Consiglio della Giustizia e della Pace;

- Agostino Cacciavillan, Arcivescovo tit. di Amiterno, Presidente dell’Amministra­
zione del Patrimonio della Sede Apostolica;

- Sergio Sebastiani, Arcivescovo tit. di Cesarea di Mauritania, Presidente della Prefet­
tura degli Affari Economici della Santa Sede;

- Zenon Grocholewski, Arcivescovo tit. di Agropoli, Prefetto della Congregazione per 
l’Educazione Cattolica;

- José Saraiva Martins, C.M.F., Arcivescovo tit. di Tuburnica, Prefetto della Congrega­
zione delle Cause dei Santi;

- Crescenzio Sepe, Arcivescovo tit. di Grado, Segretario Generale del Comitato del 
Grande Giubileo dell’Anno 2000;

- Jorge Maria Mejia, Arcivescovo tit. di Apollonia, Archivista e Bibliotecario di Santa 
Romana Chiesa;

- Ignace Moussa I Daoud, Prefetto della Congregazione per le Chiese Orientali;
- Mario Francesco Pompedda, Arcivescovo tit. di Bisarcio, Prefetto del Supremo Tri­

bunale della Segnatura Apostolica;
- Walter Kasper, Vescovo em. di Rottenburg-Stuttgart, Segretario del Pontificio Consi­

glio per la Promozione dell’Unità dei Cristiani;
- Marian Jaworski, Arcivescovo di Lviv dei Latini (Ucraina);
- Jànis Pujats, Arcivescovo di Riga (Lettonia);
- Johannes Joachim Degenhardt, Arcivescovo di Paderbom (Repubblica Federale di 

Germania);
- Antonio José Gonzàlez Zumàrraga, Arcivescovo di Quito (Ecuador);
- Ivan Dias, Arcivescovo di Bombay (India);
- Geraldo Majella Agnelo, Arcivescovo di Sào Salvador da Bahia (Brasile);
- Pedro Rubiano Sàenz, Arcivescovo di Bogotà (Colombia);
- Theodore Edgar McCarrick, Arcivescovo di Washington (Stati Uniti d’America);
- Desmond Connell, Arcivescovo di Dublin (Irlanda);
- Audrys Juozas Baèkis, Arcivescovo di Vilnius (Lituania);
- Francisco Javier Erràzuriz Ossa, Arcivescovo di Santiago de Chile (Cile);
- Julio Terrazas Sandóval, C.SS.R., Arcivescovo di Santa Cruz de la Sierra (Bolivia);
- Wilfrid Fox Napier, O.F.M., Arcivescovo di Durban (Sud Africa);
- Oscar Andrés Rodriguez Maradiaga, S.D.B., Arcivescovo di Tegucigalpa (Honduras);
- Bernard Agré, Arcivescovo di Abidjan (Costa d’Avorio);
- Louis-Marie Billé, Arcivescovo di Lyon (Francia);
- Ignacio Antonio Velasco Garcia, S.D.B., Arcivescovo di Caracas (Venezuela);
- Juan Luis Cipriani Thorne, Arcivescovo di Lima (Perù);
- Francisco Alvarez Martinez, Arcivescovo di Toledo (Spagna);
- Gàudio Hummes, O.F.M., Arcivescovo di Sào Paulo (Brasile);



Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale 195

- Varkey Vithayathil, C.SS.R., Arcivescovo Maggiore di Emakulam-Angamaly dei Siro 
Malabaresi (India);

- Jorge Mario Bergoglio, S.I., Arcivescovo di Buenos Aires (Argentina);
- José da Cruz Policarpo, Patriarca di Lisboa (Portogallo);
- Severino Poletto, Arcivescovo di Torino (Italia);
- Cormac Murphy-O’Connor, Arcivescovo di Westminster (Gran Bretagna);
- Edward Michael Egan, Arcivescovo di New York (Stati Uniti d’America);
- Lubomyr Husar, M.S.U., Arcivescovo Maggiore di Lviv degli Ucraini (Ucraina);
- Karl Lehmann, Vescovo di Mainz (Repubblica Federale di Germania);
- Stéphanos II Ghattas, C.M., Patriarca di Alessandria dei Copti (Egitto);
- Jean Honoré, Arcivescovo em. di Tours (Francia);
- Roberto Tucci, S.I., Presidente del Comitato di Gestione della Radio Vaticana (Italia);
- Leo Scheffczyk, dell’Arcidiocesi di Munchen und Freising (Repubblica Federale di 

Germania);
- Avery Dulles, S.I., Professore em. della Fordham University di New York (Stati Uniti 

d’America).

MESSAGGIO ALLA DIOCESI 
DEL VICARIO GENERALE 
E DEI PRO-VICARI

Carissimi sacerdoti, diaconi, persone consacrate e fedeli tutti dell’Arcidiocesi,
la notizia che nel prossimo Concistoro il Santo Padre Giovanni Paolo II aggregherà al 

Collegio Cardinalizio il nostro Arcivescovo Mons. Severino Poletto è motivo di grande 
gioia per la nostra Chiesa diocesana e per la Città di Torino.

La stima che il Papa, anche in questa occasione, dimostra verso il Pastore della Chiesa 
particolare di Torino è certamente segno dell’apprezzamento per quanto Egli va compiendo 
in mezzo a noi: gli incontri a vari livelli che hanno caratterizzato i primi mesi del Suo epi­
scopato torinese, il grande Convegno del giugno scorso "La Chiesa dialoga con la Città", 
la recente impegnativa Ostensione della Sindone, il pellegrinaggio giubilare a Roma, ..., 
sono solo alcuni tra i tanti gesti significativi che hanno evidenziato la Sua ansia pastorale. 
Ma certamente l’impegno più rilevante è il progetto del Piano Pastorale che vedrà l’intera 
comunità diocesana responsabilizzata per la sua attuazione: il coinvolgimento di comunità, 
associazioni e movimenti nella sua progressiva stesura è già stato ampiamente indicativo 
della grande attesa e quindi della disponibile volontà di accoglierne le indicazioni operative.

La porpora romana, segno e programma di un vincolo strettissimo nei confronti del Suc­
cessore di Pietro, è un dono che viene a collocare Mons. Severino Poletto tra i più diretti 
collaboratori del Sommo Pontefice ma impegna anche tutti noi ad una comunione sempre 
più intensa e convinta con il Pastore della Chiesa universale. L’entusiasmo che Giovanni 
Paolo II suscita nelle varie occasioni di incontro - ricordiamo le sue tre Visite a Torino, ma 
anche la recente Giornata Mondiale della Gioventù con le indimenticabili esperienze di Tor 
Vergata - deve trovare la puntuale fedeltà nell’attuare costantemente i suoi richiami alla pre­
cisa accoglienza di quanto la Parola di Dio oggi richiede. Le linee operative che ci sono state



196 Documentazione - L’Arcivescovo è nominato Cardinale

proposte nella conclusione del Grande Giubileo attraverso la recente Lettera Apostolica 
Novo Millennio ineunte sono un banco di prova per questa fedeltà.

Invitiamo quindi le parrocchie, le comunità di vita consacrata, gli aderenti ad associa­
zioni e movimenti, i tanti fedeli che senza particolari vincoli di appartenenza sono animati 
dallo Spirito del Signore, a dedicare tempi di riflessione e di preghiera per cogliere il signi­
ficato ecclesiale autentico di questo avvenimento.

L’Arcidiocesi parteciperà volentieri al Concistoro del 21 febbraio con un pellegrinag­
gio, il cui programma dettagliato sarà reso noto quanto prima. Siamo convinti che saranno 
molti i fedeli che vi aderiranno per unirsi all’Arcivescovo in questo momento significativo 
della sua missione pastorale. Successivamente verranno precisate le modalità delle celebra­
zioni per accogliere in diocesi il nuovo Cardinale: saranno una forte realtà di comunione nel 
cammino della nostra Chiesa torinese.

Torino, 21 gennaio 2001
* Pier Giorgio Micchiardi

Vicario Generale

mons. Guido Fiandino 
mons. Mario Operti 
Pro-Vicari Generali

INTERVISTA
AL NEO-CARDINALE

Quali sentimenti, di fronte a questa nomina?
C'è innanzi tutto un sentimento di grande riconoscenza al Santo Padre: 

la nomina di nuovi Cardinali è di libera ed esclusiva decisione sua, non ci 
sono scelte obbligate, né "automatismi" o diritti acquisiti. Riconoscenza 
dunque per la stima, per l'attenzione alla mia persona, ma soprattutto per 
l'attenzione all'Arcidiocesi e alla Città di Torino. Il dono particolare che il 
Papa fa alla mia persona con la dignità cardinalizia ha dei risvolti di onore 
che vorrei andassero interamente alla Diocesi, alla Città.

Per quanto mi riguarda intendo fare esercizio, in questo periodo, di 
umiltà e di piccolezza. Anche la storia della mia vita continuo a vederla 
come un'esperienza che chiede di essere sempre umili e semplici servitori 
del Vangelo. Nella Chiesa credo non ci debbano essere carriere, ma qualun­
que ruolo una persona occupi in alto o in basso ha sempre uguale dignità.

Peraltro è ormai tradizione secolare che l’Arcivescovo di Torino sia insignito della 
dignità cardinalizia. Questo ha un significato oltre che per lei anche per la Città e 
per il ruolo della Chiesa nella Città?

Senz'altro è così. C'è un prestigio non solo numerico ma anche di storia,



Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale 197

tradizione, santità e impegno ecclesiale che la Diocesi di Torino ha sempre 
espresso fin dall'antichità e particolarmente negli ultimi secoli. Tra l'altro mi 
ha fatto piacere, e mi ha commosso, il fatto che domenica scorsa, mentre il 
Papa annunciava il Concistoro, mi trovavo nella parrocchia dedicata a San 
Massimo in Collegno dove, nella cripta, si trovano i resti archeologici della 
basilica costruita da San Massimo primo Vescovo di Torino. E lì, mi diceva 
il parroco, lui rimase sepolto per circa dieci secoli.

C'è allora una responsabilità speciale, ulteriore, nella porpora?
Sicuramente c'è una responsabilità prima di tutto individuale. Il Cardi­

nale sa di dover impegnare - ancora di più, se ce ne fosse bisogno - la propria 
vita al servizio del Vangelo, fino all'effusione del sangue, fino al martirio. 
Questo è un dovere per ogni cristiano e lo è in particolare per coloro che nella 
Chiesa sono chiamati a far parte del Collegio Cardinalizio. Il colore rosso por­
pora richiama proprio il sangue, l'essere disposti anche a dare, se fosse neces­
sario, la vita per il Signore. E questo desiderio di spendere ogni minuto della 
mia vita per annunciare il Vangelo è forte e sincero dentro di me.

C'è poi la responsabilità di una collaborazione col Santo Padre nel 
governo della Chiesa universale, che impegna tutti i Vescovi attraverso la 
collegialità episcopale, "cum Petro et sub Petro", ma in particolare coinvolge 
i membri del Collegio Cardinalizio.

Che cosa cambia la porpora nella vita della Diocesi di Torino?
Io ritengo che per quanto riguarda l'impegno nel cammino di fede, nel­

l'annuncio del Vangelo, nella testimonianza anche mia personale nei con­
fronti della Chiesa di Torino, la porpora non aggiunga nulla di nuovo 
rispetto alla già grande responsabilità che sento come Arcivescovo di que­
sta Diocesi importante. Potrei evidenziare che ora più di prima devo testi­
moniare una santità di vita. Un Cardinale infatti, proprio per il ruolo singo­
lare che riveste nella Chiesa, deve più di altri dimostrare ai suoi fedeli, con 
la parola e con l'esempio, l'attaccamento a Gesù Cristo, lo zelo pastorale e 
l'entusiasmo di annunciare il Vangelo.

Con quale spirito si prepara la Chiesa di Torino all'evento del Concistoro?
In un incontro con i miei più stretti collaboratori ho chiesto di proporre 

soprattutto iniziative di preghiera prima del Concistoro e di pubblicare 
qualche intervento su La Voce del Popolo per aiutare la nostra Comunità tori­
nese a vivere questo evento come una forte esperienza di Chiesa e un'occa­
sione particolare di grazia per me e per tutti. Vorrei che tutti guardassero a 
quanto sta succedendo all'Arcivescovo come ad un'occasione di esperienza 
spirituale, che non si fermi allo scenario esteriore.

a cura di Marco Bonatti



198 Documentazione - L’Arcivescovo è nominato Cardinale

CAMMINO DI PREPARAZIONE
DELLA CHIESA TORINESE

1. SUSSIDIO PER LA RIFLESSIONE

È stato ampiamente diffuso un elegante pieghevole con una traccia di riflessione per la com­
prensione spirituale autentica di questo avvenimento ecclesiale e le indicazioni per una parteci­
pazione consapevole.
Questo il testo della traccia di riflessione:

«Sono in mezzo a voi come colui che serve» (Le 22,27)

1. Un avvenimento interpella la nostra Chiesa...

Giovanni Paolo II, all'Angelus di domenica 21 gennaio, ha annunciato la nomina cardi­
nalizia del nostro Arcivescovo, Mons. Severino Poletto. Ci sono molti modi di interpretare 
avvenimenti come questo e di reagire di fronte a loro. Alcuni curano prevalentemente l’e­
steriorità; altri li valutano semplicemente come fatti personali di prestigio e di carriera; 
sovente prevalgono ragionamenti di carattere esclusivamente umano. L’atteggiamento del 
nostro Arcivescovo ci invita ad andare oltre queste considerazioni, per cogliere il significato 
autentico di questa nomina.

La Chiesa che è in Torino ha accolto con grande gioia e riconoscenza questo annuncio 
e si stringe attorno al suo Pastore per comprendere, con vero spirito di fede e con impegno 
comunitario, questo evento di Chiesa.

Sollecitati dal nostro Arcivescovo, siamo guidati dal desiderio di vivere questa nomina, 
non nella logica mondana, ma come avvenimento che interpella la vita e la testimonianza 
cristiana delle nostre comunità ecclesiali.

2. Per una comprensione di fede deH’avvenimento...

1. Il termine “cardinale” indicava in origine i presbiteri responsabili dei “tituli cardi­
nales" , ovvero le chiese romane più antiche e prestigiose. Dall’inizio del Secondo Millen­
nio fino ai giorni nostri, con alterne vicende e regolamentazioni diverse, il Collegio Cardi­
nalizio è e resta il depositario dell’elezione del nuovo Papa.

Divenuto una sorta di “senato”, sempre più rappresentativo della Chiesa universale, il 
Collegio è composto dai responsabili del governo della Curia Vaticana e dai titolari delle 
maggiori Diocesi del mondo: l’antico Collegio del Clero romano accoglie oggi i Vescovi di 
ogni parte del mondo e anche personalità che si sono particolarmente distinte nel servizio 
della teologia e delle istituzioni ecclesiali. «I nuovi Porporati provengono da varie parti del 
mondo. Nella loro schiera ben si rispecchia l’universalità della Chiesa con la molteplicità 
dei suoi ministeri» (Giovanni Paolo II, Discorso del 21 gennaio 2001).

Pur non essendo un ministero tra gli altri (come gli Episcopi, i presbiteri, i diaconi), i 
Cardinali formano «un Collegio peculiare cui spetta di provvedere all’elezione del Romano 
Pontefice » (cfr. Giovanni Paolo II, Universi Dominici gregis, 1996). È fissato a 120 il 
numero dei Cardinali “elettori” (cifra superata di fatto nell’ultimo Concistoro del febbraio 
2001), stabilendo la fine del diritto di far parte del Conclave e di eleggere il Papa al compi­
mento degli 80 anni di età dei Cardinali (i quali restano comunque membri del Collegio).

2. Sulla base di questa evoluzione storica, alla luce dell’ecclesiologia conciliare che ha 
annunciato e testimoniato il Cristo “Lumen gentium", che ha qualificato se stessa quale



Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale 199

"communio” e «popolo adunato nell’unità del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo» 
(Lumen gentium, 4), si può ripensare la figura e il ruolo del Cardinale nella comunità eccle­
siale attraverso tre aspetti:

a) stretto collaboratore del Papa, Pastore della Chiesa universale al servizio dell'u­
nità dei cristiani e della comunione delle Chiese, collabora soprattutto nelle questioni di 
maggior importanza nella Chiesa (attraverso riunioni dette “Concistoro”);

h) come Vescovo diocesano è guida responsabile della Chiesa locale affidatagli e, 
insieme a tutti i Vescovi (come ricorda la dottrina conciliare sulla collegialità episcopale: 
Lumen gentium, 22; Christus Dominus, 4), corresponsabile verso la Chiesa universale;

c) soprattutto egli è testimone di Cristo in tutte le circostanze, fedele all’Evangelo 
sino al sacrificio di sé, fino al martirio (il rosso porpora del suo vestito ha acquistato il valore 
simbolico della figura del martire). In questa linea, soprattutto nel Novecento appena tra­
scorso, sono state nominate (anche "in pectore”, ossia senza essere comunicato pubblica­
mente) persone che hanno sofferto il carcere e la dura persecuzione (per fare un esempio: il 
vietnamita Francois Xavier Nguyén Van Thuàn, già Arcivescovo Coadiutore di Saigon e 
attuale Presidente del Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace, ha sofferto prove 
disumane durante la prigionia inflittagli dal regime comunista: 13 anni di carcere, dei quali 
nove in assoluto isolamento).

3. In occasione della nomina cardinalizia del nostro Arcivescovo (Concistoro del 21 
febbraio 2001), tutta la Chiesa locale accompagna il suo Pastore non solo con la riflessione 
storico-teologica, bensì anche con la preghiera e la "meditatio Evangelii", in particolare sul 
ruolo dei ministri nella Chiesa.

Essi sono innanzi tutto “portatori” di Cristo al mondo: annunciano profeticamente la 
Parola, amministrano i Sacramenti della grazia, guidano come Pastori le Chiese. Essi rice­
vono da Cristo stesso il mandato di essere evangelizzatori: «Andate e ammaestrate tutte le 
nazioni nel nome del tre volte santo...» (cfr. Mt 28,19); «chi accoglie colui che io manderò, 
accoglie me; chi accoglie me, accoglie colui che mi ha mandato» (Gv 13,20; cfr. Mt 10,40).

Circa la modalità del ministero: esso ha il volto amico del servizio, che ispira fiducia, 
non le maschere del potere mondano, che incutono paura e ribellione. Agli Apostoli tentati 
dal potere, Gesù lascia questo insegnamento: «Voi sapete che i capi delle nazioni e i potenti 
dominano... Non sarà così tra voi, ma chi fra voi vuol diventare grande sarà vostro servo... 
come il Figlio dell’uomo, che non è venuto a essere servito, ma a servire e dare la propria 
vita» (cfr. Mt 20,20-28), lascia il suo esempio: «Io sto in mezzo a voi come colui che serve» 
(Le 22,27; cfr. Gv 13,14-15).

I Cardinali quindi, più che “prìncipi della Chiesa”, sono testimoni (martiri) di Cristo 
nell’umile servizio della comunità ecclesiale.

Sviluppando queste riflessioni, il nostro Arcivescovo, avvicinato subito dopo l’annun­
cio della sua nomina, ha affermato: «Il dono particolare che il Papa fa alla mia persona con 
la dignità cardinalizia ha dei risvolti di onore che vorrei andassero interamente alla Diocesi, 
alla Città. Per quanto mi riguarda intendo fare esercizio di umiltà e di piccolezza. Anche la 
storia della mia vita continuo a vederla come un’esperienza che chiede di essere sempre 
umili e semplici servitori del Vangelo. 1 poveri, sono sempre stati i miei compagni di viag­
gio. Da Cardinale lo saranno ancora di più. Non potrò mai dimenticarli. Perché io vengo da 
lì, dal mondo del lavoro, dalla gente semplice, dove vivono anche i poveri e i bisognosi. 
Nella Chiesa credo non ci debbano essere carriere, ma qualunque ruolo una persona occupi, 
in alto o in basso, ha sempre uguale dignità».

Riprendendo infine un’altra sottolineatura dell’ecclesiologia conciliare, ciascuno può 
realizzare la sua vocazione, svolgere bene la sua missione, unicamente se trova aiuto e col­
laborazione da parte delle altre vocazioni e componenti ecclesiali. Servire il Cristo (il che 
significa “seguirlo”: Gv 12,26), il servizio vicendevole che scopre nel volto del fratello la



200 Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale 

presenza di Gesù (Mt 25), la collaborazione fra i ministeri e i servizi contribuiscono a far sì 
che «la Chiesa compia con maggiore efficacia la sua missione per la vita del mondo» 
(Lumen gentium, 37), contribuiscono a dar vita a quell’armonia ecclesiale che è preludio del 
Regno eterno.

Così anche il nostro Cardinale Arcivescovo, trovando collaborazione da tutte le com­
ponenti ecclesiali, potrà compiere bene la sua missione.

2. VEGLIA DI PREGHIERA

Dopo la Giornata di preghiera e di riflessione nelle comunità, svoltasi domenica 11 febbraio in 
coincidenza con la Giornata Mondiale dell'ammalato, la sera di venerdì 16 febbraio vi è stata una 
convocazione diocesana nella Basilica della Consolata, il Santuario della Patrona dell’Arcidiocesi, 
per una Veglia di preghiera con buona partecipazione di sacerdoti, diaconi permanenti, religiosi, 
religiose e fedeli laici. L'Arcivescovo, dopo tempi di ascolto della Parola di Dio, di meditazione 
silenziosa e di preghiera, ha proposto queste riflessioni:

Ho espresso ai miei collaboratori il desiderio di proporre alle comunità 
parrocchiali - e lo si è fatto domenica scorsa - e a tutta la comunità dioce­
sana una serata di preghiera che fosse "segno" in preparazione all'evento 
che riguarda la mia persona, ma che riguarda soprattutto la Chiesa di 
Torino. Un desiderio che nasce da una esigenza profonda del mio cuore.

La chiamata rivoltami dal Santo Padre a far parte del Collegio Cardina­
lizio, può essere letta in due modi differenti. C'è la lettura del mondo, della 
gente, che si ferma alla superficie: si ferma al colore e si ferma allo scenario, 
che magari mercoledì prossimo nel Concistoro la televisione riuscirà a ren­
dere bene per chi si appaga di queste manifestazioni come di spettacoli. È 
una lettura che non accetto, perché non corrisponde a ciò che sento nel cuore 
e a quello che è in realtà la dignità cardinalizia.

C'è un secondo modo di leggere questo evento: ci viene suggerito dalla 
fede e da una conoscenza profonda del mistero della Chiesa, e sento l'esi­
genza di comunicarlo anche a voi. Quando il Signore chiama, chiama per 
salire un gradino, o ci chiama per seguire Lui? Il congegno sta tutto qui. La 
gente dice che anche nella Chiesa c'è un salire di gradini, un fare passi 
avanti, un crescere di grado: si sbaglia, perché nella Chiesa questo non c'è. 
Qualcuno lo pensa, lo dice, lo scrive e a volte anche accusa... perché ci sono 
persone che pongono queste cose in una luce negativa per accusare di car­
rierismo, onori, potere. Ma chi vuol vivere da discepolo del Signore - e vi 
confesso, fratelli carissimi, che questo io lo desidero profondamente per me, 
e lo desidero e lo invoco per voi - sa che nella Chiesa anche il Papa non è un 
gradino più alto di noi: è figlio di Dio come tutti, come lo è l'Arcivescovo, 
come lo sono i sacerdoti. «Tra voi siete tutti fratelli - ci dice Gesù - perché



Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale 201

uno solo è il vostro Maestro, il Cristo e uno solo il Padre vostro, quello del 
cielo» (cfr. Mt 23,8-10).

Ma se è vero che nella Chiesa non si "sale", è anche vero che vengono 
affidate responsabilità diverse, e che non tutti abbiamo lo stesso compito, lo 
stesso carisma e le stesse responsabilità. La crescita della responsabilità e la 
grazia della pienezza del sacerdozio, quale è l'Episcopato, non aumenta di 
grado la persona: non è una promozione della persona, ma una diversifica­
zione di compiti.

Allora la sfida è "seguire Gesù". Io la propongo a me come verifica per­
sonale, e la suggerisco a voi in questo momento di preghiera in cui sono 
stati lasciati ampi spazi al silenzio, che va ripreso come elemento che ci aiuta 
ad andare in profondità.

Il Vangelo di Luca che abbiamo ascoltato ci porta a misurarci con il 
Signore. Luca ci ha presentato l'istituzione dell'Eucaristia dove Gesù inizia 
dicendo: «Ho desiderato ardentemente di mangiare questa Pasqua con voi, prima 
della mia passione» (Le 22,15). E questa sera per me ciò può significare que­
sto: prima di diventare Cardinale, il vostro Arcivescovo ha desiderato 
incontrarvi, perché nella preghiera riusciate ad accompagnare questo po­
veruomo - che sono io - ad accorgersi che questa dignità lo responsabilizza 
ad essere testimonianza eminente di fede cristiana. Poi il Signore prende il 
pane, lo spezza e dice: «Questo è il mio corpo che è dato per voi» (Le 22,19); 
prende il calice e dice: «Questo calice è la nuova alleanza nel mio sangue, che 
viene versato per voi» (Le 22,20). La sequela di Cristo chiede a me e a voi di 
accettare la sfida del sacrificio eucaristico, del Cristo che si immola.

Sembra strano, grave ed impressionante che Luca, dopo aver narrato l'i­
stituzione dell'Eucaristia - mistero di nascondimento, di piccolezza, di 
immolazione, di sacrificio, di comunione e di presenza dove Cristo è in 
mezzo a noi, e Lui deve crescere mentre io e voi dobbiamo tutti diminuire - 
annota che «sorse [tra i discepoli] una discussione, chi di loro poteva esser consi­
derato il più grande» (Le 22,24), il più importante... Ecco allora la seconda 
sfida che ci offre il Vangelo di Giovanni: la lavanda dei piedi, dove il Signore 
si inginocchia davanti agli Apostoli, non ancora santificati dalla Pentecoste, 
e lava loro i piedi (cfr. Gv 13,1 ss.). Noi siamo un po' tutti come Pietro, e ci 
verrebbe voglia di dire al Signore: «Tu non mi lavi i piedi perché io sono un 
poveraccio...». Il Signore risponderebbe a noi come ha risposto a Pietro, per­
ché chi non si lascia lavare i piedi da Lui non è un suo discepolo e non ha 
ancora capito che Lui si è fatto uomo non per essere servito, ma per servire. 
La sfida che sta davanti a me, e vi chiedo di aiutarmi a farlo sempre, è quella 
del servizio: significa che gli altri vengono prima di me, che la mia vita deve 
essere spesa per il Signore e per voi, che devo diventare umile e piccolo pur 
con la coscienza di avere grandi responsabilità.

La terza sfida è quella dell'amore. Dice Gesù: «Simone di Giovanni, mi ami 
tu più di costoro?». E Simone risponde: «Certo, Signore, tu sai che ti amo» (Gv 
21,15). Mentre sentivo leggere queste parole, guardavo l'Ostia consacrata 
dove Gesù è realmente presente e mi chiedevo se io riesco a dire al Signore: 
«Tu sai che ti amo...». Il Signore sa tutto, sa che a volte magari non riesco ad



202 Documentazione - L’Arcivescovo è nominato Cardinale

amarlo nonostante il mio desiderio, perché la risposta che Gesù dà a Pietro 
la vorrei per me stasera: «Pasci i miei agnelli» (Gv 21,15). Cosa vuol dire? Vuol 
dire che uno è pastore, che può guidare la comunità cristiana solo in pro­
porzione di quanto ama Lui, Gesù.

Carissimi, vi pare una sfida piccola? Pregate pure per il vostro Arcive­
scovo, perché questo io devo fare e non altro. Promuoviamo tante iniziative, 
cerchiamo di fare programmi, doverosi, per annunziare il Vangelo... dob­
biamo rivedere le nostre strutture anche materiali, certamente... ma solo 
come amore a Lui: «purché Cristo ve,ga annunziato» (Fil 1,18). Solo in pro­
porzione di come amiamo si guida, e se non si ama - anche se si è Cardinali 
- non si guida nessuno.

Chiudo la mia riflessione ritornando da dove siamo partiti: nella Chiesa 
non si tratta di salire, ma di seguire Gesù. Il Signore dice a Pietro: «Tu 
seguimi» (Gv 21,22). Quando era giovane, Pietro faceva ciò che voleva e 
quando sarà vecchio altri faranno ciò che lui non vorrà, perché c'è un dise­
gno che si deve realizzare. Il mio motto di servizio episcopale, scelto ven- 
tun'anni fa è: "In sequela Christi", parola latina facilissima da capire. Così 
desidero vivere io e desidero aiutare a vivere tutti coloro che incontro, cam­
minando dietro a Gesù e facendo il meglio possibile quello che Lui ha fatto: 
parlando come Lui ha parlato e diventando eco fedele della sua parola; 
amando come Lui ha amato e sacrificandomi come Lui si è sacrificato. Per­
ché la mia vita è sua, l'ho data a Lui e di questo non mi sono mai pentito.



Documentazione - L’Arcivescovo è nominato Cardinale 203

2. IL CONCISTORO
Mercoledì 21 febbraio, sul sagrato della Basilica Vaticana, il Sommo Pontefice Giovanni Paolo li 
ha tenuto il Concistoro Ordinario Pubblico per la creazione di quarantaquattro nuovi Cardinali. 
Dopo aver indirizzato all’assemblea il saluto liturgico, il Santo Padre ha letto la formula di crea­
zione dei Cardinali proclamando i loro nomi. Quindi il primo degli Eletti, il Card. Giovanni Batti­
sta Re, ha rivolto al Papa un caloroso indirizzo di omaggio e di gratitudine.
Dopo la proclamazione della Parola di Dio, il Papa ha tenuto l'omelia che qui riportiamo.
Sono seguiti la professione di fede e il giuramento di fedeltà degli Eletti, ai quali poi il Santo Padre 
ha consegnato la berretta ed ha assegnato il Titolo o la Diaconia: al Card. Severino Poletto è 
stato assegnato il Titolo - prò bac vice Titolo presbiterale - di S. Giuseppe in Via Trion­
fale. Con ciascuno dei neo-Porporati Giovanni Paolo II ha poi scambiato l’abbraccio di pace, gesto 
che ognuno di loro ha successivamente ripetuto con tutti gli altri Cardinali presenti - in numero 
di circa ottanta - come segno di fraternità condivisa.
Nella preghiera universale, che è seguita, si è pregato in varie lingue per la Chiesa, per il Papa, per 
i nuovi Cardinali e per tutti i membri del Collegio Cardinalizio, per i Capi delle Nazioni e per tutti 
i governanti, per coloro che soffrono a causa della loro fede cristiana e, da ultimo, per la crescita 
nella comunione ecclesiale di tutti i presenti al Concistoro. Il Santo Padre, dopo il canto del Pater 
noster, ha concluso con l’orazione e la Benedizione Apostolica. È seguito il canto dell’antifona 
mariana Sub tuum praesidium.
Successivamente il nostro Cardinale Arcivescovo si è incontrato familiarmente nel “Braccio di 
Carlo Magno” con la delegazione torinese che era guidata dai due Pro-Vicari Generali mons. 
Guido Fiandino e mons. Mario Operti. Di essa facevano parte, con i Vicari Episcopali, i direttori e 
il personale degli Uffici della Curia Metropolitana, anche i rappresentanti della Facoltà Teologica 
con un folto gruppo di seminaristi, parecchi parroci e altri sacerdoti, religiosi e religiose, ed inol­
tre rappresentanze delle principali associazioni e movimenti ecclesiali. L’Episcopato Piemontese 
era presente nelle persone dei torinesi Mons. Pier Giorgio Micchiardi, Vescovo di Acqui, e Mons. 
Giuseppe Anfossi, Vescovo di Aosta, del Vescovo di Cuneo e Fossano Mons. Natalino Pescarolo, 
del Vescovo di Pinerolo Mons. Pier Giorgio Debemardi; a loro si è unito l’Arcivescovo torinese 
Mons. Francesco Marchisano, Presidente delle Pontifìcie Commissioni per i Beni Culturali della 
chiesa e l’Archeologia Sacra. Molti i parlamentari piemontesi e gli amministratori pubblici che 
hanno affiancato il Sindaco di Torino ed i Presidenti della Provincia di Torino, del Consiglio e della 
Giunta regionale del Piemonte. Numerose anche le altre rappresentanze scese a Roma per festeg­
giare il neo-Cardinale: oltre ai suoi familiari, i fedeli di Salgareda (suo luogo d’origine), della dio­
cesi di Casale Monferrato (dove Egli fu ordinato sacerdote e fu parroco) e delle diocesi di Fossano 
e di Asti (dove svolse il ministero episcopale prima di essere trasferito a Torino).
Nel pomeriggio sono poi seguite, nell’Aula Paolo VI, le visite di cortesia.

OMELIA DEL
SANTO PADRE

1. «Chi vuol essere grande tra di voi si farà vostro servitore» (Me 10,43).
Ancora una volta abbiamo sentito risuonare ai nostri orecchi la sconcertante 

parola di Cristo. Oggi essa è echeggiata in questa Piazza particolarmente per voi, 
venerati e cari Fratelli nell'Episcopato e nel Sacerdozio, che ho avuto la gioia di 
annoverare tra i membri del Collegio Cardinalizio. Con profondo affetto vi porgo il 
mio saluto cordiale, che estendo alle molte persone che vi fanno corona. Una spe­
ciale parola di gratitudine va al caro Cardinale Giovanni Battista Re per le gentili 
espressioni che, interpretando con calore i sentimenti di voi tutti, mi ha indirizzato.

Rivolgo poi un fraterno saluto a tutti gli altri Cardinali presenti, come pure agli 
Arcivescovi e Vescovi, che sono qui con noi. Saluto, inoltre, le Delegazioni ufficiali, 
venute da vari Paesi per far festa ai loro Cardinali: attraverso di esse invio il mio 
deferente pensiero alle Autorità come pure alle care popolazioni che esse rappre­
sentano.



204 Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale

Rilevo con gioia la presenza al Concistoro di Delegati fraterni di alcune Chiese 
e Comunità ecclesiali. Ad essi rivolgo un cordiale saluto, nella certezza che anche 
questo loro gesto delicato non mancherà di favorire la sempre migliore intesa reci­
proca ed il progresso verso la piena comunione.

Oggi è festa grande per la Chiesa universale, che si arricchisce di quaranta- 
quattro nuovi Cardinali. Ed è festa grande per la Città di Roma, sede del Principe 
degli Apostoli e del suo Successore, non solo perché essa instaura uno speciale rap­
porto con ciascuno dei nuovi Porporati, ma anche perché il confluire qui di tante 
persone di ogni parte del mondo le offre la possibilità di rivivere un momento di 
gioiosa accoglienza. Questa solenne adunanza, infatti, richiama alla mente i tanti 
eventi che hanno contrassegnato il Grande Giubileo, concluso da poco più di un 
mese. È con lo stesso entusiasmo che questa mattina la Roma "cattolica" si stringe 
attorno ai nuovi Cardinali in un abbraccio caloroso, nella consapevolezza che si sta 
scrivendo un'altra pagina significativa della sua storia bimillenaria.

2. «Il Figlio dell'uomo non è venuto per essere servito, ma per servire e dare la propria 
vita in riscatto per molti» (Me 10,45).

Queste parole dell'Evangelista Marco ci aiutano a comprendere meglio il senso 
profondo di un evento come il Concistoro, che stiamo celebrando. La Chiesa pog­
gia non su calcoli e potenze umane, ma su Gesù crocifisso e sulla coerente testimo­
nianza a Lui resa dagli Apostoli, dai martiri e dai confessori della fede. È una testi­
monianza che può esigere anche l'eroismo del dono totale di sé a Dio e ai fratelli. 
Ogni cristiano sa di essere chiamato ad una fedeltà senza compromessi, che può 
richiedere anche l'estremo sacrificio. E questo sapete specialmente voi, venerati Fra­
telli, eletti alla dignità cardinalizia. Voi vi impegnate a seguire fedelmente Cristo, il 
Martire per eccellenza ed il Testimone fedele.

Il vostro servizio alla Chiesa si esprime poi nel prestare al Successore di Pietro 
la vostra assistenza e collaborazione per alleviarne la fatica di un ministero che si 
estende fino ai confini della terra. Insieme con lui dovete essere difensori strenui 
della verità e custodi del patrimonio di fede e di costumi che ha la sua origine nel 
Vangelo. Sarete così guide sicure per tutti e, in primo luogo, per i presbiteri, le per­
sone consacrate, i laici impegnati.

Il Papa conta sul vostro aiuto a servizio della comunità cristiana, che si intro­
duce con fiducia nel Terzo Millennio. Quali Pastori autentici, voi saprete essere sen­
tinelle vigili a difesa del gregge a voi affidato dal «Pastore supremo» che prepara 
per voi «la corona della gloria che non appassisce» (1 Pi 5,4).

3. Un vincolo specialissimo vi congiunge da oggi al Successore di Pietro, che per 
volontà di Cristo - come è stato opportunamente ricordato - è «il perpetuo e visibile 
principio e fondamento dell'unità sia dei Vescovi sia della moltitudine dei fedeli» 
(Lumen gentium, 23). Questo legame vi rende, a nuovo titolo, segni eloquenti di comu­
nione. Se sarete promotori di comunione, a beneficiarne sarà la Chiesa tutta intera. 
San Pier Damiani, del quale oggi ricorre la memoria liturgica, afferma: «È l'unità che 
riduce molte parti ad un solo tutto, che fa convergere le diverse volontà degli uomini 
nella compagine della carità e dell'armonia dello spirito» (Opusc. XIII, 24).

"Molte parti" della Chiesa trovano espressione in voi, che avete maturato le 
vostre esperienze in Continenti diversi ed in servizi diversi al Popolo di Dio. E 
essenziale che le "parti" da voi rappresentate siano raccolte in "un solo tutto" 
mediante la carità, che è il vincolo della perfezione. Solo così potrà trovare attua­
zione la preghiera di Cristo: «Come tu, Padre, sei in me e io in te, siano anch'essi in 
noi una cosa sola, perché il mondo creda che tu mi hai mandato» (cfr. Gv 17,21).

Dal Concilio Vaticano II ad oggi molto si è fatto per allargare gli spazi della 
responsabilità di ciascuno nel servizio alla comunione ecclesiale. Non vi è dubbio



Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale 205

che, con la grazia di Dio, ancora di più si potrà realizzare. Voi siete oggi proclamati 
e costituiti Cardinali perché vi impegniate, per quanto è di vostra competenza, a far 
sì che la spiritualità della comunione cresca nella Chiesa. Solo essa, infatti, è in 
grado di conferire «un'anima al dato istituzionale con un'indicazione di fiducia e di 
apertura che pienamente risponde alla dignità e responsabilità di ogni membro del 
Popolo di Dio» (Novo Millennio ineunte, 45).

4. Venerati Fratelli, voi siete i primi Cardinali creati nel nuovo Millennio. Dopo 
aver abbondantemente attinto alle sorgenti della misericordia divina durante 
l'Anno Santo, la mistica nave della Chiesa s'accinge a "prendere nuovamente il 
largo" per portare nel mondo il messaggio della salvezza. Insieme vogliamo scio­
glierne le vele al vento dello Spirito, scrutando i segni dei tempi e interpretandoli 
alla luce del Vangelo per rispondere «ai perenni interrogativi degli uomini sul senso 
della vita presente e futura e sulle loro relazioni reciproche» (Gaudium et spes, 4).

Il mondo si fa sempre più complesso e mutevole, l'acuta consapevolezza delle 
discrepanze esistenti genera o aumenta contraddizioni e squilibri (cfr. Ibid., 8). Le 
enormi potenzialità del progresso scientifico e tecnico, come pure il fenomeno della 
globalizzazione che si estende a sempre nuovi campi, ci chiedono di essere aperti al 
dialogo con ogni persona e con ogni istanza sociale, nell'intento di rendere a cia­
scuno ragione della speranza che portiamo nel cuore (cfr. 1 Pt 3,15).

Sappiamo, però, venerati Fratelli, che, per poter affrontare validamente i nuovi 
compiti è necessario coltivare una sempre più intima comunione con il Signore. È 
lo stesso colore purpureo delle vesti che portate a ricordarvi questa urgenza. Non è, 
forse, quel colore, simbolo dell'amore appassionato per Cristo? In quel rosso acceso 
non è forse indicato il fuoco ardente dell'amore per la Chiesa che deve alimentare 
in voi la prontezza, se necessario, anche alla suprema testimonianza del sangue? 
"Usque ad effusionem sanguinis", recita la formula antica. Guardando a voi, il Popolo 
di Dio deve poter trovare un punto di riferimento concreto e luminoso che lo sti­
moli ad essere veramente luce del mondo e sale della terra (cfr. Mt 5,13).

5. Voi provenite da ventisette Paesi di quattro Continenti e parlate lingue 
diverse. Non è forse anche questo un segno della capacità che ha la Chiesa, diffusa 
ormai in ogni angolo del pianeta, di comprendere popoli con tradizioni e linguaggi 
differenti per portare a tutti l'annuncio di Cristo? In Lui, e in Lui soltanto, è possi­
bile trovare salvezza. Ecco la verità che insieme quest'oggi vogliamo riaffermare. 
Cristo cammina con noi e guida i nostri passi.

A duecento anni dalla nascita del Cardinale Newman, mi pare di sentir risuo­
nare le parole con le quali egli accettò dal mio Predecessore, il Papa Leone XIII, la 
sacra porpora: «La Chiesa - disse - non deve fare altro che proseguire nel suo com­
pito, nella fiducia e nella pace; rimanere salda e tranquilla, e attendere la salvezza 
di Dio. Mansueti hereditabunt terram, et delectabuntur in multitudine pacis (Sal 36,11)». 
Le parole di quel grande uomo di Chiesa siano stimolo per tutti noi ad un crescente 
amore per il nostro ministero pastorale.

Venerati Fratelli, raccolti attorno a voi, a condividere questo momento di gioia, 
si trovano i vostri familiari ed amici, si trovano i fedeli affidati alle vostre cure 
pastorali. Essi, insieme con l'intero popolo cristiano spiritualmente presente, rivol­
gono al Signore suppliche fervorose per il vostro nuovo servizio alla Sede Aposto­
lica e alla Chiesa universale.

Su di voi stende il suo manto materno Maria che, accogliendo l'invito del 
divino messaggero, seppe prontamente rispondere: «Avvenga di me quello che hai 
detto» (Le 1,38). Intercedono per voi gli Apostoli Pietro e Paolo ed i Santi vostri 
Protettori. Vi accompagna anche il mio fraterno ricordo nella preghiera e la mia 
Benedizione.



206 Documentazione - L’Arcivescovo è nominato Cardinale

TESTO DELLA
BOLLA DI NOMINA

IOANNES PAULUS EPISCOPUS
SERVUS SERVORUM DEI

Venerabili Fratri Severino Poletto, Archiepiscopo Metropolitae Taurinensi, 
electo Sanctae Romanae Ecclesiae Cardinali, salutem et Apostolicam Benedic­
tionem.

Cum Nobis sit visum Te, Venerabilis Frater, claris dotibus ornatum deque 
Catholica Ecclesia bene meritum, in Purpuratorum Patrum Collegium cooptare, 
hoc in Consistorio, Apostolica Nostra Potestate Te Cardinalem Presbyterum renun­
tiamus, cum omnibus iuribus et officiis Cardinalium Tui Ordinis propriis, assi­
gnantes Tibi insigne huius Almae Urbis templum

S. Joseph ad viam Triumphalem,
pro hac vice ad Titulum Presbyteralem evectum,

cuius Rectori, Clero ceterisque omnibus qui eidem sunt addicti, paterne suade­
mus, ut Te, cum eius possessionem capies, laetissimo animo suscipiant ac pera­
manter colant. Ceterum dum summo afficimur gaudio quod, in Catholicae Ecclesiae 
Senatum allectus, ad suprema gerenda negotia Nobis es auxilio Romanaeque Sedi 
honori, benignissimo Deo enixas admovemus preces ut suis Te cumulet donis, gra­
tia et ope iugiter confirmet.

Datum Romae, apud S. Petrum, sub anulo Piscatoris, die XXI mensis Februa­
rii, pridie sollemnitatem Cathedrae eiusdem Apostolorum Principis, anno Domini 
MMI, Pontificatus Nostri XXIII.

IOANNES PAULUS PP. II

II Cardinale Severino Poletto ha stabilito la data della presa di possesso del 
“Titolo” di S. Giuseppe in Via Trionfale, assegnatogli dal Santo Padre: 

lunedì 19 marzo 2001 
solennità liturgica di S. Giuseppe



Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale 207

3. CONSEGNA DELL’ANELLO
Giovedì 22 febbraio, festa della Cattedra di San Pietro, il Santo Padre ha presieduto la Concele­
brazione Eucaristica sul sagrato della Basilica Vaticana con i 44 neo-Cardinali, durante la quale ha 
consegnato loro un anello - simbolo di un particolare vincolo di unità con la Sede Apostolica - 
dicendo: •Ricevi l’anello dalla mano di Pietro e sappi che con l'amore del Principe degli Apo­
stoli si rafforza il tuo amore verso la Chiesa*.
Alla Concelebrazione erano presenti altri 78 Cardinali; Arcivescovi e Vescovi, con le delegazioni 
che avevano partecipato il giorno precedente al Concistoro.
Dopo l’omelia, vi è stata la consegna dell’anello con l’esortazione del Santo Padre ai nuovi Por­
porati: ’Vi parliamo a nome del Maestro e Signore: andate ai vostri Titoli di quest'alma Città e 
alla Curia, predicate il Vangelo, testimoniate Cristo, edificate la Chiesa santa di Dio, benedite 
tutti e a tutti recate la pace di Cristo. E il Signore Gesù Cristo, Pastore eterno e Re universale, vi 
guidi e vi custodisca, unitamente ai vostri fedeli*.
Nella preghiera universale si è pregato in varie lingue per la Chiesa, per il Papa e i nuovi Cardinali, 
per coloro che sono legati in modo particolare ai nuovi Cardinali (famiglie, Chiese particolari, Isti­
tuti di vita consacrata e Nazioni di appartenenza, fedeli, collaboratori e amici), per tutta la famiglia 
umana, per i sofferenti e per un coerente impegno di testimonianza cristiana.

OMELIA DEL
SANTO PADRE

1. «"Voi chi dite che io sia?". Rispose Simon Pietro: "Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio 
vivente"» (Mt 16,15-16).

Questo dialogo tra Cristo e i suoi discepoli, che poc'anzi abbiamo riascoltato, è 
sempre attuale nella vita della Chiesa e del cristiano. In ogni ora della storia, spe­
cialmente in quelle più decisive, Gesù interpella i suoi e, dopo averli interrogati su 
quello che di Lui pensa "la gente", stringe il campo e chiede loro: «Voi chi dite che 
io sia?».

Abbiamo sentito risuonare, in sottofondo, questa domanda durante tutto il 
Grande Giubileo dell'Anno Duemila. Ed ogni giorno la Chiesa ha incessantemente 
risposto con una corale professione di fede: «Tu sei il Cristo, il Salvatore del mondo, 
ieri, oggi e sempre». Una risposta universale, nella quale alla voce del Successore di 
Pietro si sono unite quelle dei Pastori e dei fedeli di tutto il Popolo di Dio.

2. Un'unica solenne confessione di fede: “Tu sei il Cristo!”. Questa confessione di 
fede è il grande dono che la Chiesa offre al mondo all'inizio del Terzo Millennio, 
mentre avanza nel "vasto oceano" che le si offre davanti (cfr. Novo Millennio ineunte, 
58). La festa odierna pone in primo piano il ruolo di Pietro e dei suoi Successori nel gui­
dare la barca della Chiesa in questo "oceano". È, pertanto, quanto mai significativo 
che in questa ricorrenza liturgica accanto al Papa ci sia il Collegio Cardinalizio con 
i nuovi Cardinali, creati ieri nel primo Concistoro dopo il Grande Giubileo.

Insieme vogliamo rendere grazie a Dio per aver fondato la sua Chiesa sulla roc­
cia di Pietro. Come suggerisce l'Orazione "colletta", vogliamo pregare intensa­
mente affinché, "tra gli sconvolgimenti del mondo", essa "non si turbi", ma avanzi 
con coraggio e fiducia.

3. Permettetemi, però, prima di tutto, di esprimere la mia gioia e la mia ricono­
scenza al Signore proprio per voi, carissimi e venerati Fratelli, entrati a far parte del 
Collegio Cardinalizio! A ciascuno rinnovo il saluto più cordiale, che estendo ai 
vostri familiari ed ai fedeli qui convenuti, come pure alle Comunità da cui prove­
nite e che oggi si uniscono spiritualmente alla nostra celebrazione.



208 Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale

Considero provvidenziale celebrare con voi e con l'intero Collegio la festa della 
Cattedra di Pietro, perché questo costituisce un singolare ed eloquente segno di 
unità, con cui insieme iniziamo il periodo post-giubilare. Un segno che è, al tempo 
stesso, invito ad approfondire la riflessione sul ministero petrino, al quale è parti­
colarmente riferita la vostra funzione di Cardinali.

4. «Tu sei Pietro e su questa pietra edificherò la mia Chiesa» (Mt 16,13-19).
Nell'"oggi" della liturgia, il Signore Gesù rivolge anche al Successore di Pietro 

questa sua parola, che diventa per lui impegno di conferma nei confronti dei fratelli 
(cfr. Le 22,32). Con grande conforto e con vivo affetto chiamo voi, venerati Fratelli 
Cardinali, a stringervi alla Sede di Pietro nel peculiare ministero di unità che è ad 
essa affidato.

«Quale Vescovo di Roma so bene - l'ho riaffermato nell'Enciclica sull'impegno 
ecumenico Ut unum sint - che la comunione piena e visibile di tutte le Comunità, 
nelle quali in virtù della fedeltà di Dio abita il suo Spirito, è il desiderio ardente di 
Cristo» (n. 95). Per tale primaria finalità i Cardinali, sia come Collegio che indivi­
dualmente, possono e devono offrire il loro prezioso contributo. Essi, infatti, sono i primi 
collaboratori del ministero di unità del Romano Pontefice. La porpora che li riveste 
richiama il sangue dei martiri, segnatamente di Pietro e di Paolo, sulla cui suprema 
testimonianza si fonda la vocazione e la missione universale della Chiesa di Roma 
e del suo Pastore.

5. Come non ricordare che il ministero di Pietro, visibile principio di unità, 
costituisce una difficoltà per le altre Chiese e Comunità ecclesiali? (cfr. Enc. Ut unum 
sint, 88). Al tempo stesso, però, come non riandare al dato storico del Primo Mil­
lennio, quando la funzione primaziale del Vescovo di Roma venne esercitata senza 
incontrare resistenze nella Chiesa tanto di Occidente quanto di Oriente? Vorrei 
oggi, insieme con voi, pregare il Signore in modo particolare, affinché il nuovo Mil­
lennio in cui ci siamo introdotti veda presto il superamento di questa situazione ed 
il ripristino della piena comunione. Lo Spirito Santo dia a tutti i credenti la luce e la 
forza necessarie per realizzare l'ardente anelito del Signore. A voi chiedo di assi­
stermi e di collaborare in ogni modo in quest'impegnativa missione.

Venerati Fratelli Cardinali, l'anello di cui siete insigniti, e che tra poco consegnerò 
ai nuovi membri del Collegio, pone in evidenza proprio lo speciale vincolo che vi 
lega a questa Sede Apostolica. Nel "vasto oceano" che si apre dinanzi alla navicella 
della Chiesa, conto su di voi per orientarne il cammino nella verità e nell'amore, 
affinché essa, superando le tempeste del mondo, diventi sempre più efficacemente 
segno e strumento di unità per tutto il genere umano (cfr. Lumen gentium, 1).

6. «Così dice il Signore: "lo stesso cercherò le mie pecore e ne avrò cura"» (Ez 34,11).
Nella festa della Cattedra di San Pietro, la liturgia ci ripropone il celebre oracolo 

del Profeta Ezechiele, in cui Dio si rivela come il Pastore del suo popolo. La cattedra, 
infatti, è inseparabile dal bastone pastorale, perché Cristo, Maestro e Signore, è venuto 
a noi come il Buon Pastore (cfr. Gv 10,1-18). Così lo ha conosciuto Simone, il pesca­
tore di Cafarnao: ha sperimentato il suo amore tenero e misericordioso, e ne è stato 
conquistato. La sua vocazione e la sua missione di Apostolo, riassunte nel nuovo 
nome di Pietro ricevuto dal Maestro, si basano interamente sul suo rapporto con 
Lui, dal primo incontro, a cui lo chiamò il fratello Andrea (cfr. Gv 1,40-42), fino 
all'ultimo, in riva al lago, quando il Risorto lo incaricò di pascere il suo gregge (cfr. 
Gv 21,15-19). In mezzo, il lungo cammino della sequela, in cui il divin Maestro con­
duce Simone ad una profonda conversione, che conosce ore drammatiche nel 
momento della passione, ma sfocia poi nella gioia luminosa della Pasqua.



Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale 209

In forza di questa esperienza trasformante del Buon Pastore, Pietro, scrivendo alle 
Chiese dell'Asia Minore, si qualifica come «testimone delle sofferenze di Cristo e 
partecipe della gloria che deve manifestarsi» (lPt 5,1). Egli esorta «gli anziani» a 
pascere il gregge di Dio, facendosi di esso modelli (cfr. lPt 5,2-3). Questa esorta­
zione è rivolta oggi in modo particolare a voi, carissimi, che il Buon Pastore ha 
voluto associare nella forma più eminente al ministero del Successore di Pietro. 
Siate fedeli a questa vostra missione, pronti a dare la vita per il Vangelo. Questo vi 
chiede il Signore e questo attende da voi il popolo cristiano, che oggi si stringe 
intorno a voi con gioia ed affetto.

7. «Io ho pregato per te, che non venga meno la tua fede» (Le 22,32). Così disse il 
Signore a Simon Pietro, durante l'Ultima Cena. Questa parola di Gesù, fondamen­
tale per Pietro e per i suoi Successori, diffonde luce e conforto anche su coloro che 
più da vicino cooperano al loro ministero. Quest'oggi a ciascuno di voi, venerati 
Fratelli Cardinali, Cristo ripete: «Io ho pregato per te», perché la tua fede non venga 
meno nelle situazioni in cui può essere messa a maggior prova la tua fedeltà a Cri­
sto, alla Chiesa, al Papa.

Questa preghiera, che scaturisce incessantemente dal cuore del Buon Pastore, 
sia sempre, carissimi, la vostra forza! Non dubitate che, come è stato per Cristo e 
per Pietro, così sarà anche per voi: la vostra più efficace testimonianza sarà sempre 
quella segnata dalla Croce. La Croce è la cattedra di Dio nel mondo. Su di essa Cristo 
ha offerto all'umanità la lezione più importante, quella di amarci gli uni gli altri 
come Lui ha amato noi (cfr. Gv 13,34): sino all'estremo dono di sé.

Sotto la Croce sta sempre la Madre di Cristo e dei discepoli, Maria Santissima. 
A Lei il Signore ci ha affidati quando disse: «Donna, ecco il tuo figlio!» (Gu 19,26). 
La Vergine Santa, Madre della Chiesa, come ha protetto in modo speciale Pietro e 
gli Apostoli, non mancherà di proteggere il Successore di Pietro e i suoi collabora­
tori. Questa consolante certezza sia incoraggiamento a non temere le prove e le dif­
ficoltà. Anzi, rassicurati dalla protezione costante di Dio, obbediamo insieme al 
comando di Cristo, che con vigore invita Pietro e con lui la Chiesa a prendere il 
largo: «Due in altum» (Le 5,4). Sì, Fratelli carissimi, prendiamo il largo, gettiamo le 
reti per la pesca e «andiamo avanti con speranza!» (Novo Millennio ineunte, 58).

Cristo, il Figlio del Dio vivente, è lo stesso ieri, oggi e sempre. Amen!



210 Documentazione - L’Arcivescovo è nominato Cardinale

4. UDIENZA AI NUOVI CARDINALI
Venerdì 23 febbraio, nell’Aula Paolo VI, il Santo Padre ha ancora incontrato congiuntamente i 
nuovi Cardinali ed i loro familiari per una udienza conclusiva delle più solenni celebrazioni avve­
nute nei giorni precedenti.
Nel suo discorso, il Papa ha parlato per gruppi linguistici iniziando dagli italiani; questo il testo 
della sua cordiale conversazione, con la traduzione delle parti pronunciate in altre lingue:

Carissimi Fratelli e Sorelle!

1. E viva nella mente di tutti l'eco delle grandi celebrazioni di ieri e dell'altro 
ieri, che ci hanno visti protagonisti d'una nuova pagina della storia della Chiesa. 
Con l'animo colmo di gratitudine verso il Signore vi accolgo anche quest'oggi, in 
quest'incontro più semplice e familiare.

Saluto in primo luogo voi, venerati Cardinali italiani. Attraverso di voi, la 
Chiesa che è in Italia viene ad arricchire il Collegio Cardinalizio di ulteriore sag­
gezza pastorale ed entusiasmo apostolico. Estendo volentieri il mio cordiale saluto 
a quanti con voi condividono la gioia di questo momento ed apprezzano il vostro 
amore a Cristo, come pure la vostra generosa dedizione alla Chiesa. A tutti voi, 
carissimi familiari, amici, condiocesani dei nuovi Porporati, chiedo di assicurare 
loro il sostegno della vostra preghiera, perché perseverino fedelmente nei rispettivi 
compiti e continuino a svolgere il loro prezioso lavoro a vantaggio dell'intero 
popolo cristiano.

2. Saluto i francofoni venuti per accompagnare i nuovi Cardinali dei loro Paesi: 
Francia, Egitto, Siria, Costa d'Avorio, Vièt Nam. Le celebrazioni che abbiamo 
appena vissuto ci invitano a prendere sempre più coscienza del nostro ruolo perso­
nale nella Chiesa. Ogni battezzato, proprio in virtù del suo Battesimo, è chiamato a 
essere testimone del Vangelo e a partecipare attivamente all'edificazione del Corpo 
di Cristo, con i Pastori, che hanno il compito di guidare il Popolo di Dio.

Che possiate, ritornando nelle vostre Diocesi, sentirvi rafforzati nella vostra 
fede e nel vostro amore a Cristo e alla sua Chiesa, con un desiderio rinnovato di 
seguire il Signore, di conformare la vostra vita alla sua! Ogni cristiano è perciò chia­
mato ad accrescere la propria vita spirituale contemplando il Salvatore. Imparto a 
tutti un'affettuosa Benedizione Apostolica.

3. Con affetto nel Signore saluto i nuovi Cardinali dei Paesi anglofoni e quanti 
li hanno accompagnati a Roma in questa lieta occasione. Nel corso degli anni ho 
visto le immense ricchezze delle culture da cui provenite, India, Sud Africa, Irlanda, 
Inghilterra e Stati Uniti d'America. Ora i nuovi Cardinali pongono queste ricchezze 
ancor più generosamente al servizio della Chiesa universale poiché sono legati più 
strettamente al Successore dell'Apostolo Pietro nel compito di proclamare il Van­
gelo a tutte le Nazioni.

Cari amici, viviamo in un'epoca nella quale le persone hanno fame delle cose 
più profonde dello Spirito. È ora di gettare le reti! L'inizio di un nuovo Millennio è 
il momento per rinnovare il nostro impegno per la missione che Cristo ci ha affi­
dato, una missione radicata nelle profondità della contemplazione. Questa contem­
plazione, come ho detto nella Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte, è la con­
templazione del volto di Gesù Cristo, il Verbo della vita: «Ciò che era fin da 
principio... noi lo annunziamo anche a voi, perché anche voi siate in comunione con 
noi. La nostra comunione è col Padre e col Figlio suo Gesù Cristo» (1 Gv 1,1-3). Che



Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale 211

le comunità di fede alle quali appartenete diventino sempre più scuole autentiche 
di preghiera, contemplazione e missione. Su di voi, sulle vostre famiglie e sui vostri 
Paesi invoco l'amorevole protezione di Maria, Madre della Chiesa.

4. Rivolgo un saluto cordiale ai nuovi Cardinali della Germania. Con voi saluto 
anche i parenti e gli amici, i vostri collaboratori e le vostre collaboratrici nelle Dio­
cesi, le autorità e i fedeli che vi hanno accompagnato a Roma.

Sapete che considero l'elevazione al rango di Cardinale anche come un segno 
del mio apprezzamento per la Chiesa che vive e opera nel vostro Paese. Così sono 
sicuro che questo onore sia per voi un ulteriore impulso a testimoniare con nobiltà 
Cristo e il suo Vangelo. Auspicando per la Chiesa in Germania crescita, prosperità 
e numerosi frutti spirituali, imparto di cuore a voi, ai vostri cari che vi hanno 
accompagnato nella Città Eterna e a quanti sono affidati alla vostra sollecitudine 
pastorale la mia Benedizione Apostolica.

5. Saluto con affetto i pellegrini provenienti da Argentina, Bolivia, Cile, Colom­
bia, Ecuador, Spagna, Honduras, Perù e Venezuela, che hanno accompagnato con 
gioia i nuovi Cardinali. Viene ora chiesto loro un maggiore impegno nel servizio 
alla Chiesa, fino a dare la vita per il Vangelo, come il Santo che commemoriamo 
oggi, San Policarpo di Smime. Ciò implica anche una maggiore responsabilità per 
le loro comunità ecclesiali e soprattutto per coloro che, come voi, sono più vicini ad 
essi. Vi invito dunque ad aiutarli in questa nuova missione che è stata affidata loro, 
con la preghiera, la collaborazione fedele e la vicinanza spirituale.

Dopo questi intensi giorni vissuti a Roma, trasmettete alle vostre famiglie e ai 
vostri concittadini il saluto affettuoso del Papa, che si sente molto vicino alla situa­
zione di ognuno dei vostri Paesi, che prega per i loro abitanti e che ora vi benedice 
di cuore.

6. Con particolare affetto porgo il mio saluto più sincero ai Signori Cardinali 
del Brasile e del Portogallo. Poiché rappresentano una parte significativa di tutta la 
cattolicità in Nazioni che, per la loro tradizione storica e il loro impegno missiona­
rio, costituiscono la speranza della Chiesa di domani, chiedo a Dio Onnipotente di 
benedire quei popoli e quelle terre e di favorirli nel cammino della nuova evange­
lizzazione con abbondanti frutti di santità in tutti i settori della società.

Rivolgo un saluto speciale ai familiari e agli amici dei Signori Cardinali, ai quali 
hanno voluto unirsi alcuni membri dell'Episcopato locale, in particolare delle Con­
ferenze Episcopali e di diverse comunità diocesane. Questa partecipazione tanto 
significativa vuole indicare la stima del popolo brasiliano e di quello portoghese 
per i loro Pastori e per l'opera che essi hanno svolto nel corso di questi anni con 
generosità e abnegazione. Che la Vergine Santissima protegga i loro Paesi a me 
tanto cari e faccia dei nuovi Porporati esempi vivi di Pastori devoti, disposti a ser­
vire la Chiesa e il Romano Pontefice con fedeltà e amore!

7. Saluto cordialmente tutti coloro che in questi giorni solenni accompagnano il 
Cardinale Mariano ed il Cardinale Zenon.

Ringrazio la Provvidenza per il fatto che la Chiesa latina in Ucraina dà la testi­
monianza della viva fede, che è sopravvissuta negli anni dell'oppressione e della 
prova; si sviluppa ravvivata dallo Spirito divino, e oggi può gioire del nuovo Car­
dinale. Il colore purpureo delle sue vesti sia segno di gratitudine della Chiesa uni­
versale per tutti i sacerdoti e fedeli in Ucraina, che con le proprie sofferenze e non 
di rado l'offerta della vita hanno pagato l'amore per Cristo e il desiderio dell'unione 
con Pietro. Sia anche un segno di speranza: che questo seme di sangue porti frutti 
benedetti nel nuovo Millennio.



212 Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale

Sono lieto che la Chiesa in Polonia possa partecipare in modo particolare al 
ministero petrino tramite la persona del Cardinale Prefetto della Congregazione per 
l'Educazione Cattolica (dei Seminari e degli Istituti di Studi). Saluto tutti coloro che 
sono venuti per accompagnarlo in questi giorni con la preghiera.

Chiedo a Dio che la partecipazione al Concistoro possa farvi sperimentare nella 
fede il mistero dell'universalità e dell'unità della Chiesa, di cui il Collegio Cardina­
lizio è un particolare segno. A Cristo ed alla sua Madre affido i nuovi Cardinali e 
tutti i presenti. Dio vi benedica!

8. Rivolgo il mio cordiale saluto a voi, cari pellegrini ucraini, in questo giorno 
solenne in cui due figli della vostra Patria sono stati creati insieme Cardinali: uno 
di rito latino, l'altro di rito orientale. Pregate perché questo segno di unità diventi 
pegno di piena comunione tra Occidente e Oriente. In attesa di incontrarvi nella 
Visita che compirò, a Dio piacendo, nel mese di giugno, invio a tutti i vostri conna­
zionali un affettuoso saluto.

Dirigo, inoltre, un affettuoso pensiero a voi, cari fedeli della Lituania, che fate 
corona ad un vostro degno rappresentante insignito della dignità cardinalizia. È 
dignità che va ad onore dell'intera Chiesa che è in Lituania per la sua fedeltà a Cri­
sto, pagata a caro prezzo durante gli anni della dominazione comunista. Perseve­
rate nell'amore al Vangelo e siate sempre uniti ai vostri Pastori: Iddio non vi farà 
mancare la sua protezione, che invoco con un costante ricordo nella mia preghiera.

Con grande gioia, infine, accolgo voi, cari fedeli venuti dalla Lettonia per strin­
gervi attorno ad un figlio della vostra terra chiamato a far parte del Collegio Car­
dinalizio. Accompagnatelo con il vostro affetto e la vostra preghiera, perché Iddio 
lo aiuti nella sua missione a servizio della Chiesa. Tornando a casa, vi chiedo di por­
tare il mio benedicente saluto ai vostri connazionali.

9. Cari e Venerati Fratelli che siete entrati a far parte del Collegio Cardinalizio! 
Nel congedarmi da voi, permettete che vi rinnovi il mio augurio più cordiale. Il 
vostro ministero, diverso per ciascuno, è sempre al servizio dell'unico Cristo e del 
suo Corpo mistico. Con fraterna stima, vi incoraggio a proseguire nella vostra mis­
sione spirituale e apostolica, che oggi ha conosciuto una tappa molto importante. 
Mantenete fisso lo sguardo su Cristo, attingendo dal suo Cuore abbondanza di gra­
zia e di conforto, sull'esempio degli intrepidi servitori della Chiesa che lungo i 
secoli hanno reso gloria a Dio con esercizio eroico delle virtù ed invitta fedeltà al 
Vangelo.

Invoco a tal fine la Vergine Maria, Madre della Chiesa, e di cuore imparto a cia­
scuno, come pure a quanti vi fanno corona con affetto e devozione una speciale 
Benedizione Apostolica.



Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale 213

5. ALL'ANGELUS DI DOMENICA 25 FEBBRAIO
Come è sua consuetudine, il Santo Padre ha voluto presentare ai fedeli il fatto rilevante delle 
nomine cardinalizie anche all’Angelus di domenica 25 febbraio con queste parole:

Carissimi Fratelli e Sorelle!

1. Il recente Concistoro per la creazione di quarantaquattro nuovi Cardinali, a 
poche settimane dalla conclusione dell'Anno Santo, resterà sicuramente memora­
bile negli annali della Chiesa. Desidero soffermarmi ancora una volta su tale evento 
e sul suo significato, che non interessa soltanto i neo-Porporati e le Comunità eccle­
siali da cui provengono, ma l'intera famiglia di Dio e la sua missione nel mondo 
odierno.

Un soffio di rinnovata speranza ha come investito il popolo cristiano. Nel corso 
del Giubileo ed anche in questi giorni è potentemente risonato l'invito a volgere lo 
sguardo al futuro. La Chiesa guarda avanti, e vuole "prendere il largo", animata dal 
dinamismo spirituale suscitato nel suo seno dall'esperienza giubilare. Questo dina­
mismo non può che consolidare ed arricchire gli elementi che appartengono, per 
così dire, al codice genetico della Comunità ecclesiale: la sua unità, santità, cattolicità 
ed apostolicità. L'incremento del Collegio Cardinalizio, mentre evidenzia l'unità del 
Corpo ecclesiale intorno al Successore di Pietro, ne sottolinea la dimensione catto­
lica, rispecchiata nella provenienza dei Porporati da ogni parte del mondo.

2. Viene da domandarsi: «Come può la Chiesa mantenersi fedele alla sua voca­
zione, in un tempo in cui la cultura dominante sembra non di rado andare contro la 
logica esigente del Vangelo?». A questo interrogativo risponde, in termini simbolici, 
il colore rosso dell'abito dei Cardinali. Esso, come è noto, richiama il sangue dei 
martiri, testimoni di Cristo fino al sacrificio supremo. I Porporati devono rendere 
visibile con la loro vita un amore a Cristo che non s'arresta di fronte a qualsiasi 
sacrificio. Il loro esempio sarà per tutti i cristiani un incoraggiamento a servire 
generosamente il Maestro divino, sentendosi membra vive dell'unico suo Corpo 
mistico che è la Chiesa.

Condizione necessaria per questo impegnativo compito è l'assidua contempla­
zione del volto del Signore. L'ho scritto nella Lettera Apostolica Novo Millennio 
ineunte, e più volte ho avuto modo di ribadirlo. Se, infatti, viene meno l'ascolto della 
Parola di Dio, se si affievoliscono la preghiera e l'interiore contatto con il Signore, è 
facile cadere in uno sterile attivismo, che costituisce un rischio purtroppo non raro, 
soprattutto ai nostri giorni.

3. Invochiamo per i nuovi Cardinali la speciale assistenza di Maria, Madre 
della Chiesa. Recitando insieme l’Angelus, chiediamoLe che ottenga a tutti i credenti 
un impulso generoso di più convinta e fedele testimonianza evangelica.



214 Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale

6. CELEBRAZIONI TORINESI
Sabato 24 febbraio, il Cardinale Arcivescovo - rientrato la sera precedente da Roma - è stato 
solennemente accolto dalla sua Città episcopale.
Scortato ufficialmente dall’Arcivescovado, il Cardinale è giunto sul sagrato della Cattedrale dove 
erano convenute ad attenderlo le Autorità pubbliche. Si sono fatti interpreti dei sentimenti di tutti 
i presenti il Sindaco di Torino Valentino Castellani, il Vicepresidente della Provincia di Torino Giu­
seppe Gamba e il Presidente della Regione Piemonte Enzo Ghigo, ognuno dei quali ha anche pre­
sentato un dono simbolico al neo-Porporato. Con loro vi erano i Sindaci di numerosi Comuni del- 
l’Arcidiocesi, Assessori e Consiglieri delle Assemblee elettive e parlamentari della Regione, 
Autorità civili e militari.
Dopo questi saluti ufficiali, il Cardinale ha fatto il solenne ingresso in Cattedrale accolto dai Cano­
nici del Capitolo Metropolitano.
È seguita la grande Concelebrazione Eucaristica a cui hanno partecipato alcuni Vescovi della 
Regione Pastorale Piemontese: Mons. Massimo Giustetti di Biella, Mons. Fernando Charrier di 
Alessandria, Mons. Diego Bona di Saluzzo, Mons. Natalino Pescarolo di Cuneo e Fossano, Mons. 
Pier Giorgio Micchiardi di Acqui, Mons. Arrigo Miglio di Ivrea, Mons. Luciano Pacomio di Mondovì, 
Mons. Francesco Ravinale di Asti, Mons. Alfonso Badini Confalonieri di Susa; i Vescovi emeriti di 
Acqui Mons. Livio Maritano, di Pinerolo Mons. Pietro Giachetti, di Roraima (Brasile) Mons. Aldo 
Mongiano, I.M.C., e di Lugano (Svizzera) Mons. Ernesto Togni; il Vescovo di Antsirabé (Madaga­
scar) Mons. Félix Ramananarivo, M.S.; l’Arcivescovo Metropolita di Vercelli era rappresentato dal 
suo Vicario Generale mons. Giuseppe Versaldi. A loro si sono uniti i membri del Consiglio Epi­
scopale, i Canonici del Capitolo Metropolitano e moltissimi altri sacerdoti.
All'inizio della Concelebrazione Mons. Massimo Giustetti, Vescovo di Biella e Vicepresidente della 
Conferenza Episcopale Piemontese, ha espresso il saluto dei Confratelli Vescovi; mons. Guido 
Fiandino, Pro-Vicario Generale, è stato portavoce dei numerosissimi presenti - sacerdoti, diaconi 
permanenti, religiosi, religiose, laici - venuti a far festa e a pregare con il loro Pastore. L'emittente 
diocesana Telesubalpina ha trasmesso in diretta l’intera celebrazione.
Allo scambio del segno di pace, il Cardinale ha voluto incontrare personalmente i rappresentanti 
delle altre Chiese e Confessioni cristiane presenti in Cattedrale porgendo loro l’abbraccio fra­
terno.
Alla Concelebrazione Eucaristica è seguito un momento di incontro cordiale nella bella cornice 
del vicino Seminario Metropolitano.

INDIRIZZO DI OMAGGIO
DEL SINDACO DI TORINO

Eminenza,
sono lieto e commosso di poterLe esprimere a nome della Città di Torino il “ben tor­

nato” dal Concistoro che Le ha conferito la dignità cardinalizia.
Nelle scorse settimane abbiamo accolto con sincero apprezzamento quanto Ella ha ripe­

tutamente sottolineato e cioè l’onore e la responsabilità che la scelta del Santo Padre ha con­
ferito, tramite la Sua persona, anche alla Città e alla Chiesa torinese. Siamo consapevoli 
infatti che la Sua nuova e importante responsabilità coinvolgerà direttamente la comunità 
locale nella missione universale della Chiesa cattolica, perché Ella porterà certamente con 
sé, e non potrebbe essere diversamente, tutte le esperienze che Le sarà dato di vivere nella 
realtà della quale Ella è Pastore.

Per questo motivo assume un rilievo particolare la Sua attenzione per i problemi e le 
aspettative della nostra Città e delle persone che la abitano, uomini e donne che hanno il com­
pito non facile di costruire rapporti interpersonali significativi in una convivenza attraversata 
quotidianamente da insicurezze, da inquietudini e da una pressante domanda di senso.

Dalla capacità di ciascuno di uscire dall’orizzonte angusto degli interessi particolari 
dipende infatti la possibilità di costruire la comunità. Il Suo magistero pastorale, Eminenza, 
ha già avuto parole di speranza per tutti e saprà certamente accompagnare questo cammino.



Documentazione - L’Arcivescovo è nominato Cardinale 215

Il Convegno che Ella lo scorso anno ha voluto - “La Chiesa dialoga con la Città” - è stato 
un’occasione di riflessione che ci ha aiutato nel confronto e ci ha proiettato nel futuro con 
rinnovato impegno. Le dobbiamo riconoscenza per questo.

Il dialogo con la Città e la collaborazione con le Istituzioni, ciascuna nella propria auto­
nomia e responsabilità, continuerà ad avere anche per il futuro una grande importanza senza 
nessuna invasione di campo, come Ella recentemente ha voluto precisare nell’incontro al 
quale ci ha invitato per una riflessione comune. L’impegno dei credenti nelle Istituzioni non 
può prescindere infatti dal rigoroso principio della laicità delle medesime ed il credente sa 
che non può avere altra legittimazione se non quella che gli proviene dal rischiare indivi­
dualmente la propria fede nelle scelte che è chiamato a fare insieme agli altri. Una collabo- 
razione, Eminenza, che lo scorso anno abbiamo sperimentato in una maniera molto positiva 
in occasione dell’Ostensione della Sindone, un evento che ha rispettato in profondità le fina­
lità religiose che lo motivavano ma che ha saputo anche raccogliere il rispetto e la conside­
razione di tutti. Un evento che ha segnato anche per la Città un’occasione di autentica pro­
mozione.

Come già feci in occasione del Suo ingresso a Torino in quella luminosa giornata di set­
tembre del 1999, Le rinnovo, Eminenza, il caloroso augurio di una missione ricca di soddi­
sfazioni pastorali per Lei e per la Chiesa torinese.

SALUTO DEL VICEPRESIDENTE 
DELLA PROVINCIA DI TORINO

Eminenza,
i sentimenti di gioia e di riconoscenza che hanno accolto l’annuncio del Suo alto inca­

rico abbracciano non soltanto la comunità dei credenti, ma anche una parte consistente del 
mondo laico, che guarda con ammirazione e gratitudine alla testimonianza di tutti quei cat­
tolici che, sotto la Sua guida, operano a favore dell’uomo senza curarsi della razza, della 
religione o del credo di chi vive in difficoltà.

Ricordo i mille settori in cui le Istituzioni laiche trovano un fertile terreno di collabora­
zione con la Diocesi, con le parrocchie, con i gruppi del volontariato, con le Associazioni 
che nate in seno alla Chiesa operano con efficacia e dedizione su tutto il territorio; penso 
soprattutto a quanto stiamo facendo assieme per combattere l’emarginazione, per ridurre il 
disagio delle fasce deboli, per offrire un senso alla vita dei ragazzi e dei giovani, per aiutare 
chi - arrivando legalmente da altre parti del pianeta - chiede di poter lavorare senza essere 
classificato e pertanto declassato.

Le assicuro, Eminenza, che guardiamo con attenzione e rispetto al ruolo di guida spiri­
tuale che Lei ha sin qui svolto e che a maggior ragione è chiamato a svolgere nel prossimo 
futuro.

Mi permetta infine di concludere esprimendoLe - a nome dei cittadini della Provincia, 
della Presidente Bresso e mio personale - il ringraziamento più sincero per il servizio pasto­
rale sin qui svolto e l’augurio più fervido per l’intensa attività che La attende.



216 Documentazione - L’Arcivescovo è nominato Cardinale

SALUTO DEL PRESIDENTE
DELLA REGIONE PIEMONTE

A nome della Regione che ho l’onore di rappresentare, Le dò il benvenuto. So bene che 
in momenti come questo le parole possono apparire strette nei legacci della diplomazia e del 
cerimoniale, ma mi creda: tutto questo nulla toglie alla sincerità con fa quale mi rivolgo a 
Lei in un giorno così importante.

Sappiamo tutti bene quali problemi ci troviamo e ci troveremo ad affrontare nei pros­
simi anni. Sappiamo tutti bene che dobbiamo sempre tenere presente il monito del Cardinale 
Ruini, che poco tempo fa additò il pericolo di un crescente distacco della cultura pubblica 
dalla vita e degli interessi della gente. Sappiamo tutti bene che ci troviamo ad affrontare un 
momento storico di grande trasformazione.

Ma proprio per questi motivi ritengo che il dialogo con Lei avviato già nei mesi scorsi, 
pur nel profondo rispetto di ruoli e scelte da compiere o indicare, sarà ancor di più un ele­
mento fondamentale per accrescere un confronto nell’interesse comune.

La globalizzazione, il repentino cambiamento della vita e dell’economia hanno portato 
con sé innegabili vantaggi, ma contemporaneamente ci hanno posto di fronte ai nuovi pro­
blemi. Problemi che parlano dell’uomo, delle sue necessità. 1 problemi di nuove povertà, 
magari meno visibili, ma non meno drammatiche. Problemi a cui siamo tenuti certo a dare 
risposte concrete, e problemi su cui è necessario un doveroso dialogo sapendo bene però che 
mai le Istituzioni potranno domandare alla Chiesa di offrire quelle soluzioni a cui non si è 
stati in grado di provvedere.

La stagione che il Paese sta vivendo è fondamentale. Per questo continuo a parlare di 
confronto, di stimolo reciproco e rispettoso dei ruoli, a riflettere sulle scelte da fare. Quando 
Torino lasciò il suo ruolo di capitale a Firenze prima e a Roma dopo, visse contemporanea­
mente una stagione di dialogo con la Chiesa non sempre facile. Erano quegli gli anni, fino 
al 1867, in cui la Diocesi non ebbe un Vescovo titolare perché lo Stato pretendeva di dare il 
proprio placet alle nomine. Erano gli anni in cui la Diocesi era retta da un Vicario Capito­
lare, mons. Giuseppe Zappata.

Ora noi ci troviamo ad affrontare un periodo storico, visto il dibattito acceso sul fede­
ralismo, che non ha certo nulla da invidiare alla complessità di quegli anni. Ecco perché 
credo che il dialogo che Lei ha sempre dimostrato di voler instaurare, è stato, per noi poli­
tici e rappresentanti delle Istituzioni, non solo un grande stimolo ma anche un motivo di 
riflessione profonda. Le scelte della politica non sempre potranno coincidere con quelle 
della Chiesa, ma certo è che il voler conseguire un obiettivo comune, cioè il miglioramento 
delle condizioni dell’uomo offrendo risposte alle sue necessità, rappresenta la migliore 
garanzia.

Per tutto questo, nel rinnovarLe il benvenuto a nome dei Piemontesi e della Regione, 
auspico e credo di farLe cose gradita nel ribadire la volontà di un dialogo sempre schietto e 
proficuo.



Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale 217

INDIRIZZO DI OMAGGIO
DEL VICEPRESIDENTE DELLA
CONFERENZA EPISCOPALE PIEMONTESE

Eminenza Reverendissima, caro Monsignor Severino,
nella tua vita di Vescovo queste giornate ti hanno rivestito di un colore nuovo, il rosso 

porpora. Tu sai bene qual è il significato di questo colore.
Ebbene, a nome dei tuoi Confratelli Vescovi della Conferenza Episcopale Piemontese, 

desidero dirti che ti siamo molto vicini nell’esercizio del tuo ministero che certo è, e sarà, 
ricco di frutti per la Diocesi torinese che è affidata direttamente alle tue cure pastorali. Un 
ministero che ti auguriamo lieto, ma che certamente ha, e avrà, anche il suo carico di soffe­
renza. Ed è in questo senso che si tinge di rosso purpureo, perché su di essi è piantata la 
Croce di Cristo, che il Papa, parlando ai nuovi Cardinali, ha definito «la cattedra di Dio nel 
mondo», una cattedra tinta del sangue di Cristo.

Carissimo Cardinale, accogli la partecipazione fraterna, affettuosa, dei tuoi amici 
Vescovi, che si uniscono con gioia alla corale presenza e al cordialissimo augurio dei tuoi 
diocesani e di tutte le persone che ti stimano e ti vogliono bene.

INDIRIZZO DI OMAGGIO
DEL PRO-VICAR1O GENERALE

Dopo il saluto delle Autorità civili e dell’Episcopato piemontese vorrei porgerLe, Emi­
nenza, il saluto a nome di tutta la Comunità ecclesiale diocesana.

Nell’intervista rilasciata al nostro settimanale diocesano La Voce del Popolo Lei diceva: 
«Desidero che la nostra Comunità torinese viva questo evento come una forte esperienza di 
Chiesa e un’occasione particolare di grazia per me e per tutti, e non ci si fermi allo scenario 
esteriore».

Grazie perché in queste settimane ha voluto che la Sua nomina a Cardinale non fosse 
intesa in senso mondano come onore e carriera ma in senso evangelico, come servizio più 
intenso e totale alla causa del Vangelo in comunione e collaborazione più profonda con il Papa.

La sera della preghiera alla Consolata, che Lei ha fortemente desiderato, ci ha detto: 
«Nella Chiesa non si tratta di salire ma di seguire Gesù, nella Chiesa non c’è carriera ma 
servizio».

È per educarci a questa lettura di fede che ha scelto come icone bibliche del suo cardi­
nalato la parola di Giovanni il Battista nei confronti di Gesù: «Lui, Gesù, deve crescere e io 
diminuire» e le parole di Gesù ai discepoli: «Io sto in mezzo a voi come colui che serve».

Grazie, Eminenza, per questi richiami evangelici.
Ma c’è un altro aspetto che vorrei evidenziare: la sua umanità che ha lasciato trasparire 

più che mai in questa occasione.
Grazie perché sa commuoversi quando parla delle sue origini umili che non può e non 

vuole dimenticare; quando parla dei suoi genitori e familiari, della terra da cui proviene e 
nella quale affondano le radici della sua fede e della sua vocazione.

Torino, la Diocesi, il Piemonte che ha visto nei decenni scorsi una forte immigrazione 
ha ora come suo Vescovo e Cardinale un figlio dell’immigrazione.



218 Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale

Davvero, Eminenza, siamo grati al Signore perché Lei ha fatto questa esperienza. È gra­
zie anche a questa esperienza se in un’intervista ha potuto dichiarare: «Io ho provato la 
povertà e voglio che i poveri non mi sentano lontano da loro perché divento Cardinale».

L’ho chiamata “Eminenza”, ma ogni volta che ho usato questo termine ho pensato 
ancora una volta a quanto Lei ci ha detto la sera della preghiera alla Consolata: «Diventando 
Cardinale mi è chiesta un’eminente testimonianza al Vangelo».

Questo Le auguriamo e per questo preghiamo che Lei possa dare sempre, e aiutare tutti 
noi a dare un’eminente testimonianza al Vangelo di Gesù.

Da tutta la Comunità ecclesiale diocesana, di cuore, auguri!

OMELIA DEL
CARDINALE ARCIVESCOVO

Carissimi, la vostra presenza calorosa qui oggi, come anche la presenza 
di tanti di voi a Roma in questi giorni del Concistoro, mi ha fatto venire in 
mente un momento particolare della vita di Gesù al quale vorrei riferirmi in 
apertura di questa riflessione: l'ingresso di Gesù in Gerusalemme. Il Signore 
ha accettato le acclamazioni, gli applausi, gli osanna, ma non si è dimenti­
cato di ciò che a Gerusalemme Lui si preparava a vivere. La festa, anche 
questa nostra festa di Chiesa, ha un suo prezioso e particolare significato. Ci 
aiuta a rinsaldare la comunione, l'affetto, la vicinanza reciproca e anche la 
collaborazione nel servizio che la nostra Chiesa deve rendere in questa Città 
e in questo territorio. A me pare che quando Gesù fa il suo ingresso in Geru­
salemme pone la sua attenzione a due valori: innanzi tutto alla propria iden­
tità di Figlio di Dio, di Messia e di Salvatore, una identità però che Lui non 
afferma con la potenza e con i metodi del mondo, ma che presenta - e que­
sta è la seconda attenzione - con umiltà, infatti entra cavalcando un umile 
asinelio, figlio di asina.

Proprio questo vorrei che fosse il mio atteggiamento: non dimenticare la 
mia responsabilità di pastore e di guida della santa Chiesa di Torino, respon­
sabilità alla quale non posso assolutamente abdicare, ma nello stesso tempo 
viverla cosciente della mia piccolezza e quindi con uno sforzo quotidiano di 
umiltà. E umiltà significa non fidarsi delle proprie forze, delle proprie capacità, 
ma affidarsi alla grazia di Dio e alla bontà, alla preghiera e alla collaborazione 
vostra. Indubbiamente questa straordinaria circostanza della mia vita, in cui il 
Papa mi ha chiamato a far parte del Collegio Cardinalizio, ho cercato di viverla 
personalmente ma anche insieme con voi: abbiamo fatto un cammino di 
Chiesa nella preghiera e nelle varie proposte di riflessione che sono state 
offerte a tutte le comunità parrocchiali. Tutto questo è un momento di grazia, 
un'occasione in più che il Signore mi ha offerto per aprirmi ad una risposta 
sempre più generosa al suo amore verso di me e verso la Chiesa di Torino.



Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale 219

Voi sapete, ed è stato già ricordato dal signor Sindaco, che fin dall'inizio 
ho desiderato offrire alla nostra Città e a tutta la nostra Diocesi l'onore che 
poteva derivare dalla dignità cardinalizia. Questo non per un'espressione di 
cortesia, ma perché davvero sono cosciente che se di dignità si tratta è una 
dignità evangelica, dove il Signore mi chiama ad un atteggiamento di dispo­
nibilità e di servizio, e se una Chiesa è grande per la tradizione di santità - 
tale infatti è la nostra Chiesa di Torino - il suo Pastore deve cercare di sen­
tirsi ogni giorno chiamato a non disdire, a non diminuire il livello di questo 
filone storico di santità che sempre ha accompagnato, ma soprattutto in 
questi ultimi secoli, la nostra Chiesa.

Allora io, sulla scorta della Parola di Dio che abbiamo ascoltato, desidero 
comunicarvi tre appelli che sento rivolgere a me dal Signore, in questa cir­
costanza.

1. Innanzi tutto l'appello al servizio, al servizio di questa Chiesa di 
Torino, dove il Santo Padre mi ha mandato per guidarla come Pastore. Ed è 
proprio la prima Lettura, con la descrizione che il libro degli Atti degli Apo­
stoli fa della prima comunità cristiana di Gerusalemme, che ci aiuta a capire 
in che senso io vorrei servire la nostra Chiesa diocesana. Vorrei aiutarla ad 
essere assidua nell'ascolto dell'insegnamento degli Apostoli, nell'unione 
fraterna, nella frazione del pane e nella preghiera. Sono le quattro grandi 
caratteristiche di ogni comunità cristiana e vorrei che la nostra Chiesa si 
caratterizzasse sempre di più nella fedeltà a questo stile di vita spirituale: il 
confronto con il Magistero, la comunione tra noi, la partecipazione all'Eu­
caristia e la preghiera. Perché in questo modo, e ne sono profondamente 
convinto, anche noi a distanza di duemila anni potremmo, come comunità 
cristiana, godere la simpatia del popolo cioè di tutta la società, di tutto il 
popolo e permettere, attraverso la nostra testimonianza, che il Signore possa 
aggregare a noi, cioè alla sua Chiesa, tutti coloro che Lui ha chiamato alla 
salvezza. Ecco il primo appello che sento dentro di me, sollecitato dalla 
pagina del libro degli Atti e che comunico a voi.

2. Il secondo è l'appello al martirio. Abbiamo ascoltato un brano dalla 
seconda Lettera di San Paolo a Timoteo ed è stato ricordato dal Vescovo di 
Biella come il colore porpora dell'abito cardinalizio richiami la necessità 
della testimonianza a Cristo fino all'effusione del sangue. E una frase che si 
dice, sperando che questo non debba capitare mai, però tra i quarantaquat­
tro Cardinali nominati in questo Concistoro dal Papa c'era anche un Cardi­
nale del Viét Nam, il quale ha vissuto quindici anni imprigionato, condan­
nato ai lavori forzati, celebrando clandestinamente l'Eucaristia, da solo, 
consacrando poche gocce di vino sul palmo della mano e facendosi in que­
sto modo partecipe della Pasqua del Signore. Però, al di là del fatto se 
saremo o no chiamati - come Cardinali, Vescovi, sacerdoti, diaconi, religiosi 
o fedeli laici - a dare la testimonianza della nostra fede anche con l'effusione 
del sangue, c'è un martirio quotidiano che noi dobbiamo vivere, ed è quello 
di annunciare il Vangelo, come ricordava Paolo a Timoteo, in un mondo così 
secolarizzato e lontano dalla fede, che non ama sentire la sana dottrina, ma



220 Documentazione - L’Arcivescovo è nominato Cardinale

va in cerca di maestri secondo le proprie voglie e insegue, non la verità, ma 
delle favole. E allora l'Apostolo Paolo raccomanda a Timoteo di annunciare 
il Vangelo con coraggio, di insistere in ogni occasione opportuna e non 
opportuna, di esortare, di rimproverare, di comunicare la lieta novella della 
salvezza. È a questo tipo di martirio che io mi sento chiamato come Pastore 
di questa Chiesa. È la fatica dell'evangelizzazione all'inizio di questo Terzo 
Millennio che mi rende cosciente - e vorrei che anche i confratelli sacerdoti 
e tutti i fedeli di Torino ne fossero consapevoli - che stiamo elaborando il 
Piano Pastorale proprio sulla linea dell'evangelizzazione, rendendoci sem­
pre più coscienti che il mondo attende quella Parola che annuncia Cristo 
come unico Salvatore. Indubbiamente questo richiede sacrificio, sforzo, pre­
parazione, collaborazione, convergenza generale, e dunque richiede fatica. 
Ed è a questa fatica che non vorrei sottrarmi vivendo fino in fondo la fedeltà 
al mandato che il Signore mi ha dato.

Giustamente è stata ricordata un'espressione dell'omelia del Papa di 
giovedì scorso in Piazza San Pietro, quando il Santo Padre ci ricordava che 
esercitare oggi la testimonianza come Cardinali nella Chiesa comporta assu­
mere la Croce di Cristo; quella Croce, diceva il Papa, che è la cattedra di Dio 
nel mondo. Di lì Cristo ci ha dato la lezione più grande dell'amore fino al 
dono supremo di sé. Consegnandoci l'anello cardinalizio, il Papa ci ha detto 
queste parole: «Ricevi l’anello dalla mano di Pietro e sappi che con l'amore del 
Principe degli Apostoli si rafforza il tuo amore verso la Chiesa». Amare la Chiesa 
vuol dire sentirsi un tutt'uno con essa e adempiere la missione che il Signore 
le ha affidato. Questo è il martirio che so di dover affrontare con gioia, ma 
con la certezza che nessuna fatica dell'apostolo va perduta.

3. Il terzo appello che sento oggi risuonare dentro di me e che mi viene 
rivolto dal Signore, ma anche dalla vostra presenza, è l'appello a dialogare 
con la Città, con la società civile e con il mondo. Il Sindaco nel suo saluto 
ha voluto ricordare il grande Convegno che abbiamo fatto nel giugno dello 
scorso anno: "La Chiesa dialoga con la Città". E giovedì prossimo ci sarà il 
primo incontro del Forum che si è costituito con i rappresentanti delle isti­
tuzioni e delle realtà della nostra Città e del territorio per continuare, a 
livello ristretto e di rappresentanze significative, il discorso iniziato allora. 
Sento che il Vangelo ascoltato questa sera - dove Gesù rivolge all'Apostolo 
Pietro la domanda: «Pietro, mi ami tu più di costoro?» e Pietro confessa il suo 
amore sincero per Cristo e si sente rispondere: «Pasci i miei agnelli, pasci le 
mie pecorelle» - mi spinge a non trascurare il dialogo con nessuno. Anche 
con la cosiddetta società civile o con coloro che si professano laici e che io 
rispetto nelle loro idee e nella loro identità, nelle loro scelte di vita, ma nei 
confronti dei quali non dimentico che, con la delicatezza che sempre deve 
avere l'annuncio del Vangelo, io devo portare l'annuncio del Vangelo di 
Cristo. Allora la volontà di dialogo che sento risuonare dentro di me come 
appello nasce dall'impegno che il Signore mi dà di pascere, di guidare gli 
uomini a continuare la sua sequela, a camminare dietro di Lui, come Lui 
stesso dice a Pietro: «Tu seguimi». Questo è l'imperativo che il Signore dona 
a me.



Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale 221

» » »

Offro a voi questa riflessione, affinché la Parola di Dio suggerisca a me e 
a voi di pregare in questa Eucaristia per ringraziare del dono della dignità 
cardinalizia e soprattutto per chiedere al Signore che io faccia di questo 
dono una occasione in più per offrire una risposta di generosità personale al 
Signore e anche a voi.

Vorrei salutare tutti e ringraziare tutti, soprattutto le Autorità comunali, 
provinciali e regionali, tutti coloro che vengono dalle Città dove è passata la 
storia della mia vita. Mons. Fiandino ha ricordato giustamente che io non 
rinnego tutto quello che è stato il mio itinerario di vita, dalle mie origini in 
provincia di Treviso, la mia formazione nel Seminario di Casale, il Sacerdo­
zio nella diocesi di Casale, poi il Ministero Episcopale a Fossano, ad Asti e 
da settembre 1999 a Torino. Per questo ringrazio tutti coloro che sono qui a 
vario titolo per partecipare a questa celebrazione. Ringrazio e saluto i miei 
familiari che mi hanno seguito a Roma e che oggi sono tornati, ai quali va 
sempre la mia riconoscenza - l'ho detto il giorno dell'ingresso a Torino e lo 
ripeto oggi - per la discrezione e semplicità con la quale mi hanno seguito e 
perché ho visto che loro, come il sottoscritto, non si sono montati la testa 
perché hanno un fratello che è diventato Cardinale.

Continuiamo la nostra celebrazione chiedendo per me al Signore la gra­
zia per vivere le caratteristiche che ho cercato di trasmettere nei diversi 
incontri che hanno preceduto il Concistoro e che richiamo qui alla conclu­
sione della mia riflessione: santità di vita. Questo deve fare un Vescovo 
come ogni cristiano. «Ecco, io sto in mezzo a voi come colui che serve» ha detto 
Gesù. E se l'ha detto e l'ha fatto Gesù, tanto più lo dobbiamo dire e fare noi 
che siamo suoi rappresentanti. E finalmente l'umiltà e la piccolezza, perché 
come ci ricorda il Battista - non possiamo dimenticare in quest'occasione il 
Patrono della nostra Città e per questo ho voluto mettere la sua immagine 
nel ricordino di questa circostanza - che dice: «Egli [Gesù] deve crescere e io 
invece diminuire». Vi chiedo di pregare perché io possa vivere con questo spi­
rito il mio ministero tra voi e affido la continuità del mio servizio all'inter­
cessione della Vergine Consolata, perché mi dia il suo conforto, la sua pro­
tezione e la forza che nasce dalla sua potente intercessione, così che possa 
essere fedele al mio ministero fino alla morte.

Uscendo dalla Cattedrale, al termine della Concelebrazione Eucaristica, è stata offerta a tutti 
un’artistica immagine-ricordo su cui è riprodotto il Battesimo del Signore - opera di Giovanni 
Martino Spanzotti dell’inizio del sec. XVI conservata nella sacrestia della Cattedrale - e, nel 
verso, la scritta -Egli deve crescere e io invece diminuire’ (Gv 3,30) con lo stemma a colori del 
Cardinale Poletto e la dicitura: -Il Cardinale Severino Poletto Arcivescovo di Torino ricorda la 
sua elevazione alla porpora per la bontà del Santo Padre Giovanni Paolo 11». Ed inoltre: «Ad onore 
della Chiesa di Torino e per la maggior gloria di Dio», con l’indicazione della data: «Roma, 21 feb­
braio 2001».



222 Documentazione - L’Arcivescovo è nominato Cardinale

7. SUSSIDI INFORMATIVI
Il settimanale diocesano La Voce del Popolo ha offerto in tre settimane successive altrettanti testi 
informativi curati da mons. Renzo Savarino e don Giuseppe Angelo Tuninetti, della Sezione paral­
lela di Torino della Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale, che qui pubblichiamo.

Come sono nati e quale funzione hanno avuto i Cardinali nella vita della Chiesa: 
una storia che affonda le radici nel V secolo

IL CARDINALE... IN PARROCCHIA
La collaborazione diretta con il Papa è la caratteristica costante 

della presenza dei Porporati nella comunità cristiana

Quando vengono annunciate nuove nomine cardinalizie l’attenzione del pubblico e dei 
mass media si porta prevalentemente sugli aspetti folkloristici o su quelli politico-personali. 
Vengono per lo più considerati il cerimoniale della nomina, i titoli, il numero dei Cardinali, 
la loro origine nazionale, le insegne.

Può invece essere utile analizzare altri aspetti più sostanziali, accanto a questi dati poli­
tico-personali e a quelli folkloristici di costume. L’attenzione rivolta a questi elementi può 
risultare positiva se i particolari di carattere esteriore non fanno passare in secondo piano 
l’aspetto umano di coloro che sono stati scelti e le qualità richieste per la carica.

Sono centrali le funzioni che i Cardinali esercitano nella Chiesa: alla morte di un Papa 
il Collegio Cardinalizio (così viene chiamato l’insieme dei Cardinali) assume il disbrigo 
degli affari correnti della Chiesa, cura i funerali del Papa defunto, presiede i preparativi della 
elezione e, in Conclave, procede alla designazione del nuovo Eletto.

Nella fase intermedia tra il Papa e il suo Successore, il governo dell’apparato ecclesia­
stico - limitato, per le circostanze, alla normale amministrazione - è quindi affidato ai Car­
dinali. Fuori di questi avvenimenti straordinari, i Cardinali sono i più accreditati collabora­
tori del Papa a capo delle Congregazioni Romane, che rappresentano il principale strumento 
amministrativo attraverso il quale il Romano Pontefice esercita, in via ordinaria, il suo mini­
stero nella Chiesa universale.

A questo punto è legittimo un quesito: «Com’è sorta nella Chiesa l’istituzione del car­
dinalato, così importante e delicata?». Occorre anzitutto ricordare che, malgrado l’impor­
tanza degli incarichi, il cardinalato non è un Sacramento di diritto divino, ma un’istituzione 
storica di diritto ecclesiastico.

Il Cardinale, in quanto tale, non è un ministro ordinato. Oggi, di fatto, i Cardinali ven­
gono abitualmente scelti tra i Vescovi, ma in passato non fu sempre così. Anzi nel Medioevo 
venivano designati a questa carica dei laici che non accedevano alla sacra Ordinazione. Più 
tardi, nell’età dell’assolutismo, i sovrani cercarono di imporre dei loro candidati, sia laici 
che ecclesiastici, in questa carica e talora ci riuscirono (si pensi ai famosi Richelieu e Maz­
zarino in Francia, oppure a Maurizio di Savoia in Piemonte). Questo accenno invita ad 
approfondire l’origine del cardinalato.

Il titolo si trova già nei secoli V-VI, ma ha un significato puramente “funzionale”: indica 
un qualsiasi ecclesiastico, destinato in modo stabile (“incardinatus”) al servizio di una 
chiesa. Successivamente, in una seconda fase, tra i secoli VII e XI, il titolo perde questo 
significato e ne acquista uno “di onore”. Non solo a Roma, ma in tutta la cristianità occi­
dentale si trovano dei preti o dei diaconi che si fregiano di questo titolo.

Per addurre un esempio di sapore locale ricordiamo che il prete addetto all’attuale 
chiesa di San Massimo in Regina Margherita ("Sanctus Maximus in Quincto”) aveva il



Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale 223

titolo di “prete cardinale della Santa Chiesa di Torino” e, come lui, altri preti di chiese di 
Torino. Gli ecclesiastici insigniti di questa denominazione, nelle varie Chiese locali, costi­
tuivano i “majores Ecclesiae", senza che al titolo corrispondessero precise funzioni o chiari 
poteri stabiliti dal Diritto Canonico.

Questa situazione mutò in una terza fase iniziata a Roma alla metà del secolo XI: essa 
comportò precisi “incarichi”, uniti a un vero “potere”. Durante la lotta delle investiture, che 
rappresentò un momento cruciale denso di tensioni e ricco di svolte impreviste, i Papi rifor­
matori - soprattutto Leone IX (1049-1054) - riunirono attorno a sé un gruppo di validi col­
laboratori presi da tutta Europa (in modo particolare dalla Lorena). Questi furono incardi­
nati nella Chiesa romana, insigniti di diverse cariche, posti a capo di chiese parrocchiali 
(dette “titulus"), liberati dagli impegni liturgici (come avveniva invece per i preti o i 
Vescovi “cardinales" della Chiesa romana in età precedente); i nuovi Cardinali partecipa­
rono direttamente all’opera di riforma della Chiesa universale.

Il gruppo dei nuovi Cardinali non aveva all’inizio una stabile fisionomia giuridica, ma 
alla morte precoce di Leone IX (1054) essi portarono avanti il lavoro di riforma della 
Chiesa, assicurando per il decennio seguente una preziosa continuità di azione. In conside­
razione di questo servizio e per garantire al programma riformatore la necessaria libertà 
dalle ingerenze feudali ed imperiali, il Papa Nicolò 11 previde nel Sinodo Romano del 1059 
una nuova procedura per l’elezione papale affidata in esclusiva al Collegio Cardinalizio 
romano, i cui membri divennero di nomina papale.

Nasce con questo atto il Collegio Cardinalizio con la sua principale prerogativa: reie­
zione del Papa. Esso venne acquistando anche un’esperienza di governo e una forza tale nel­
l’amministrazione quotidiana che i Papi rinunciarono alla convocazione dei Sinodi annuali 
(più macchinosi) cui partecipavano i Vescovi, e li sostituirono con il Concistoro (più agile), 
cui avevano diritto di partecipare solo i Cardinali. Questo loro potere venne giustificato con 
il fatto che i Cardinali erano visti come i senatori della Chiesa ("spirituales senatores uni­
versalis Ecclesiae") e i rappresentanti della Chiesa romana.

Ma la funzione universale che i Cardinali esercitavano in tutta la Chiesa richiedeva che 
non fossero solo romani di origine, come invece aveva ripreso ad essere dopo la spinta ini­
ziale sotto Leone IX.

A partire dal 1163 (nomina a Cardinale dell’Arcivescovo di Magonza), vennero perciò 
nominati Cardinali anche dei Vescovi residenziali, i quali dovevano però abbandonare la 
loro Diocesi e stabilirsi presso la Curia Romana per compiere la loro funzione di collabora­
tori del Papa. Questa prassi, motivata all’origine, fu in seguito l’inizio e il primo cattivo 
esempio di una serie di “latitanze” (non solo dei Cardinali) nel ministero pastorale, fino al 
punto di divenire uno degli abusi peggiori nella vita ecclesiastica alla fine del Medioevo.

Il Concilio di Trento, riaffermando la priorità della cura di anime sull’amministrazione, 
rovesciò questa concezione e ordinò che tutti i Vescovi, anche se Cardinali impegnati in 
Curia, dovessero risiedere nella propria Diocesi. Dal Concilio di Trento in avanti la figura 
del Cardinale perse così l’esclusiva caratterizzazione di burocrate ecclesiastico di alto 
livello, per assumere anche quella di Pastore qualificato.

Nel periodo che va dal Concilio di Trento fino alle nomine cardinalizie di Pio XII nel 
1946, la maggioranza assoluta dei Cardinali fu di origine italiana. Il fatto potrebbe sembrare 
gratificante per il patriottismo italiano (se pure esiste), ma risulta per lo meno singolare in 
un’istituzione per sua natura universale qual è la Chiesa cattolica. La spiegazione di tale 
anomalia si trova nel fatto che nei secoli XVI-XV1II le potenze europee “cattoliche” (Fran­
cia da un lato, Spagna e Austria dall’altro) lottarono aspramente per la supremazia politica 
e non si arrestarono neppure di fronte alla strumentalizzazione della religione e delle sue 
strutture portanti per le loro mire di dominio.

Lo storico cattolico Ludwig von Pastor - che nella classica “Storia dei Papi" ha rac­
colto un’impressionante documentazione di tali tentativi contro la libertà della Chiesa - ha



224 Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale

mostrato che la via principale seguita dai sovrani delle grandi potenze nelle loro mire ege­
moniche in materia religiosa fu quella di agire su quei membri del Collegio Cardinalizio che 
erano loro sudditi, per tentare di condizionare in tal modo le scelte dei Papi.

Si comprende quindi che, per tutelare l’autonomia della Chiesa, i Papi abbiano ripiegato 
su una maggioranza assoluta di italiani che, in tale materia, fornivano migliori garanzie di 
imparziale neutralità, ed erano, anche per le condizioni politiche della loro terra divisa e sog­
giogata, meno esposti di altri popoli alla tentazione nazionalistica.

Oggi questo problema è ampiamente risolto dalla mutata realtà intemazionale e dalla 
accresciuta coscienza della dimensione universale della Chiesa. Il Collegio Cardinalizio è, 
a questo proposito, uno specchio del volto supernazionale del Cattolicesimo. All’interno di 
questo dato e nella nuova configurazione assunta nell’epoca post-conciliare dalle strutture 
della Chiesa, soprattutto con la convocazione a scadenze ravvicinate del Sinodo dei Vescovi 
(le cui competenze coprono, per alcuni versi, spazi tradizionalmente riservati al Collegio 
Cardinalizio), il ruolo del cardinalato venne da alcuni contestato, mentre altri ritengono che 
possa, come nel passato, svolgere compiti tradizionali e assumerne di nuovi per il Terzo Mil­
lennio della storia della Chiesa.

mons. Renzo Savarino

Domenico Della Rovere, nel 1478, apre la serie dei Vescovi torinesi 
che hanno ricevuto la porpora

DAL PRIMO CARDINALE, IL DUOMO
Mons. Paletto sarà il quattordicesimo - Breve profilo dei suoi Predecessori

L’Arcivescovo Severino Poletto è il quattordicesimo Vescovo Cardinale della serie. Il 
primo fu Domenico Della Rovere (1482-1501), del quale ricorre il quinto centenario dalla 
morte il prossimo 23 aprile.

Della Rovere fu promosso al cardinalato il 10 settembre 1478 da Sisto IV con il Titolo 
di S. Vitale (sostituito nel 1479 da quello di S. Clemente). Fu nominato Vescovo di Torino 
soltanto nel 1482, già Cardinale tra i più apprezzati dal Pontefice. La cosa si ripeterà con gli 
Arcivescovi Innocenzo Cibo e Inigo D’Avalos nel Cinquecento e con Gaetano Alimonda 
alla fine dell’Ottocento. In questi casi il conferimento del cardinalato non fu motivato dal 
prestigio della sede torinese; semmai fu quest’ultima ad essere onorata (il che non significa 
di per sé beneficata) dall’assegnazione di un Vescovo o Arcivescovo-Cardinale.

Il Rinascimento

Durante il papato rinascimentale il cardinalato era molto ambito dalle più prestigiose 
famiglie aristocratiche europee e italiane. Determinante nelle nomine era pertanto il peso 
politico-ecclesiastico delle famiglie, aggravato dalla prassi di uno smaccato nepotismo 
papale, volto a rafforzare il proprio casato. In questo contesto non stupisce che il merito e le 
qualità spirituali-pastorali avessero un ruolo secondario e che al cardinalato fossero elevate 
anche persone ambiziose, tutt’altro che esemplari.



Documentazione - L'Arcivescovo è nominato Cardinale 225

Il grande merito del Cardinale Domenico Della Rovere nei confronti di Torino è stato 
senza dubbio la costruzione - fatta a sue spese - del bel Duomo rinascimentale di San Gio­
vanni, dove volle essere sepolto. Mancata residenza e nepotismo furono le sue pecche più 
gravi. Se sotto il profilo pastorale resta valido il giudizio negativo espresso dagli storici della 
Chiesa, oggi la critica artistica lo rivaluta notevolmente sotto l’aspetto artistico e culturale.

Quanto detto sopra spiega come mai i Cardinali Innocenzo Cibo e Inigo D’Avalos 
(chiamato Cardinale d’Aragona) non abbiano mai posto piede a Torino, quantunque Arci­
vescovi. Il primo, di antica e nobile famiglia genovese, era un Medici da parte di madre, 
sorella di Leone X: questo rapporto familiare e la sua sfrenata ambizione ne spiegano la car­
riera ecclesiastica. Fu, per disgrazia della Diocesi, Arcivescovo in due periodi: 1515-1517 e 
1520-1549. Una meteora fu l’episcopato del Cardinale d’Aragona, durato appena un anno: 
1563-1564; discendente da antiche famiglie aragonesi (la madre era figlia di Ferdinando 
d’Aragona), apparteneva al nobile casato dei marchesi di Pescara e del Vasto, discendente 
da Inigo I D’Avalos.

Il Ducato di Savoia

Con Girolamo Della Rovere (1564-1592), già Vescovo di Tolone, per volere di Ema­
nuele Filiberto (che nel 1563 aveva trasferito la capitale da Chambéry a Torino) saliva sulla 
cattedra di San Massimo l’ultimo Arcivescovo Della Rovere di Vinovo. Attuando le dispo­
sizioni del Concilio di Trento, l’Arcivescovo osservò il dovere della residenza e, in sintonia 
con i Duchi, cercò di avviare la riforma tridentina: il suo merito storico più importante fu 
l’apertura del Seminario diocesano nel 1567. Nell’ovale del salone dei Vescovi in Arcive­
scovado è rappresentato con la Sindone nelle mani: infatti nel 1578 avvenne, per decisione 
di Emanuele Filiberto, il definitivo trasferimento della Sindone nella nuova capitale del 
Ducato. Fu elevato al cardinalato con il Titolo di S. Pietro in Vincoli (dove volle essere 
sepolto) nel 1586 da Sisto V.

Dal 1560 Mondovì ebbe come Vescovo il Cardinale Michele Ghislieri, un domenicano 
piemontese, che nel 1566 venne eletto Papa con il nome di Pio V. Vercelli fu governata dal 
1562 al 1572 dal Cardinale Guido Ferrerò, anche Abate commendatario di S. Michele della 
Chiusa e come tale fondatore del Seminario abbaziale di Giaveno.

Carlo Emanuele I, che regnò dal 1580 al 1630, si scontrò con la Santa Sede per nomi­
nare nelle Diocesi del Ducato di Savoia - in forza dell’indulto concesso a Ludovico di 
Savoia nel 1451 da Niccolò V - Vescovi a lui graditi e per collocare nel Collegio Cardina­
lizio prelati favorevoli alla sua politica. Il Duca dovette tuttavia accettare suo malgrado, nel 
1584, la nomina del Cardinale Samano a Vescovo di Vercelli.

Anche il cardinalato torinese dovette fare i conti con i Savoia, che per il loro prestigio 
dinastico (e per giochi politici) faranno pressioni sulla Santa Sede per avere nel loro Ducato 
(poi Regno) almeno un Cardinale. Nel Seicento, che non vide Arcivescovi Cardinali a 
Torino, il Ducato ebbe tuttavia due Cardinali: nella prima metà del secolo, Maurizio di 
Savoia, che risiedeva nella sontuosa Villa della Regina (nel 1642 rinunziò al cardinalato, per 
contrarre matrimonio), nella seconda metà, il grande cistercense Giovanni Bona, Abate di 
Vicoforte di Mondovì.

don Giuseppe Angelo Tuninetti



226 Documentazione - L’Arcivescovo è nominato Cardinale

Una serie ininterrotta di Cardinali guida la Diocesi dal 1899, riconoscimento alla Chiesa subalpina

LE PORPORE TORINESI
Breve profilo degli Arcivescovi fra Settecento e Novecento - La grande stagione del Concilio

Il Settecento, con otto nomine (due delle quali su Arcivescovi di Torino) fu il secolo dei 
Cardinali piemontesi-sabaudi. Vercelli - protodiocesi della Regione, ma suffraganea di 
Milano - ebbe tre nomine cardinalizie dal 1729 al 1779 nei Vescovi Vincenzo Ferrerò, Gio­
vanni Pietro Solaro e Carlo Giuseppe Martiniana. Anche Alba ebbe il suo Cardinale nella 
persona del domenicano Giacinto Natta, professore di teologia nell’Università di Torino, 
nominato Vescovo nel 1769.

Personalità singolare e di primo piano della vita ecclesiastica nel Settecento sabaudo fu 
il Cardinale Carlo Vittorio Amedeo delle Lanze (figlio naturale del duca Carlo Emanuele II), 
Abate di San Benigno (Fruttuaria). Fu eletto Cardinale nel 1747, a coronamento dei Con­
cordati stipulati nel 1741 tra Benedetto XIV e i Savoia, che avevano migliorato notevolmente 
i rapporti tra Roma e Torino in materia ecclesiastica. Già convinto sostenitore del gianseni­
smo, nel 1767, compiendo una svolta di 360°, divenne protettore dei Gesuiti, ormai alla vigi­
lia della soppressione. Figura prestigiosa di Cardinale (nominato da Pio VI nel 1777) fu pure 
il barnabita savoiardo Sigismondo Gerdil, già docente all’Università di Torino, precettore del 
futuro Carlo Emanuele IV e ultimo Abate commendatario di S. Michele della Chiusa.

Anche due grandi Arcivescovi di Torino furono insigniti della porpora nel secolo dei 
lumi: Giovanni Battista Roero di Pralormo (1744-1766) e Vittorio Gaetano Costa di 
Arignano (1778-1796), il primo da Benedetto XIV nel 1756 con il Titolo di S. Crisogono, 
il secondo da Pio VI nel 1789. Il contrasto teologico, ma soprattutto pastorale, tra gianseni­
smo e benignismo vissuto personalmente dal Cardinale delle Lanze e che attraversò la vita 
religiosa del Piemonte ecclesiastico e religioso di tutto il Settecento, si espresse nelle diver­
genti linee pastorali dei due Arcivescovi: il Roero favorevole ai Gesuiti, il Costa contrario; 
quest’ultimo, certamente tra i più significativi Arcivescovi torinesi, lasciò una traccia 
profonda nella pastorale diocesana e piemontese attraverso il Catechismo del 1786 e soprat­
tutto con il Sinodo del 1788.

L’ultimo Vescovo-Cardinale proposto dai Savoia fu il torinese Giuseppe Morozzo: Nun­
zio Apostolico in Toscana nel 1802, fu creato Cardinale da Pio VII nel 1816 con il Titolo di 
S. Maria degli Angeli; proposto al Papa dal Re di Sardegna come Vescovo di Novara, fu 
nominato nel 1817; fu personalità di prestigio dell’Episcopato sabaudo dei primi decenni 
dell’Ottocento.

Il Novecento

Se ci fu un effetto positivo del doloroso processo di separazione tra Stato e Chiesa rea­
lizzatosi nell’Ottocento, questo fu certamente la sostanziale spoliticizzazione delle nomine 
vescovili e cardinalizie; queste ultime ormai concesse come riconoscimento del prestigio 
pastorale della Chiesa che è in Torino e, di riflesso, del suo Pastore.

Torino tornò ad avere un Arcivescovo-Cardinale nel 1883 con il trasferimento da Roma 
del Cardinale Gaetano Alimonda (1883-1891), genovese; uomo di fiducia di Leone XIII, 
fu mandato a Torino per sondare nella capitale sabauda le eventuali volontà di conciliazione 
da parte dei Savoia e per dare un colpo di grazia al vivace rosminianesimo torinese, soste­
nuto dal predecessore Lorenzo Gastaldi. Quanto all’Alimonda mette conto ricordare che nel 
suo stemma compare (qualche Predecessore però l’ha avuto, ma non riprodotto sullo 
stemma) per la prima volta il motto episcopale, e precisamente “Et mundo corde”. Sulle 
cause della mancata promozione cardinalizia di Gastaldi (difensore dell’infallibilità pontifi-



Documentazione - L’Arcivescovo è nominato Cardinale 227

eia al Vaticano I) si è anche scritto, ma non esistono prove. Così pure è corsa voce che la 
morte prematura avrebbe impedito al successore Davide Riccardi di ricevere la porpora.

Fu con Agostino Richelmy (1897-1923) che iniziò la serie ininterrotta fino ad oggi 
delle nomine cardinalizie, che fa chiamare, sia pure impropriamente, Torino “sede cardina­
lizia”. Fu Leone XIII a conferirgli la porpora nel 1899 con il Titolo di S. Eusebio poi sosti­
tuito da quello di S. Maria in Via. Il suo stemma (in cui compare S. Tommaso d’Aquino) 
conferma l’abbandono della semplicità araldica che aveva caratterizzato i predecessori ari­
stocratici fino ad Alessandro Ricardi di Netro. Infatti nello stemma del successore astigiano 
Giuseppe Gamba (1923-1929), insignito del cardinalato da Pio XI nel 1926, spicca l’im­
magine della Consolata; il suo breve episcopato va ricordato almeno per la celebrazione del 
Sinodo Pedemontano del 1927 e per i radicali restauri del Duomo di S. Giovanni negli anni 
1926-29. Ancora Papa Ratti conferì nel 1933 la porpora con il Titolo di S. Marcello a Mau­
rilio Fossati (1930-1965), novarese, nel cui stemma spicca il motto borromeano “humili­
tas". Il Seminario di Rivoli, Torino-chiese e l’opera pastorale svolta durante la guerra mon­
diale costituiscono il fiore all’occhiello del suo lungo episcopato

Michele Pellegrino (1965-1977) e Anastasio Alberto Ballestrero ( 1977-1989) rappre­
sentano il vertice raggiunto dall’episcopato torinese nel Novecento: il loro programma 
pastorale è stata l’attuazione convinta e sofferta del Vaticano II. Pellegrino nel 1967 fu 
creato Cardinale con il Titolo del SS. Nome di Gesù, da Paolo VI, che l’aveva voluto Arci­
vescovo di Torino. Del suo stemma si segnalano il motto programmatico “evangelizare pau­
peribus" e la conchiglia del “pellegrino”, annunciatore del Vangelo. Anche Ballestrero fu 
scelto personalmente da Paolo VI, ma a conferirgli il cardinalato fu Giovanni Paolo II nel 
1979 con il Titolo di S. Maria sopra Minerva. Al suo episcopato sono legati l’ostensione 
della Sindone del 1978 e l’esame del carbonio 14 nonché (come Presidente della C.E.I.) il 
nuovo Concordato con l’Italia siglato nel 1984.

La pastorale vocazionale e giovanile è stato il centro d’interesse più importante dell’in­
tenso episcopato di Giovanni Saldarini (1989-1999), creato Cardinale da Giovanni Paolo 
II nel 1991 con il Titolo del S. Cuore di Gesù a Castro Pretorio. La riuscitissima ostensione 
della Sindone del 1998, coronata dalla Visita Apostolica del Papa, è un grande evento del 
suo episcopato, illuminato dal motto paolino “adiutor gaudi vestri” e contraddistinto dalla 
convocazione del recentissimo grande Sinodo diocesano.

Ultimo anello della serie, e primo del nuovo Millennio, è il cardinalato conferito lo 
scorso 21 febbraio al nostro attuale Arcivescovo, Monsignor Severino Poletto.

don Giuseppe Angelo Tuninetti



228 Documentazione

COOPERAZIONE DIOCESANA

Messaggio dell’Arcivescovo

Il respiro della diocesi

Carissimi, la celebrazione della "Giornata della Cooperazione" è ormai 
convalidata prassi della nostra Chiesa locale e quest'anno è fissata per 
domenica 25 febbraio.

Desidero richiamare la vostra attenzione perché la Giornata sia vissuta 
come esperienza di comunione: espressione concreta di comunione è la coo­
perazione economica, la disponibilità a sostenere la Diocesi che ha bisogno 
di essere aiutata perché le sue necessità sono molteplici.

Mi preme, innanzi tutto, ricordare l'impegno di attuazione del Piano 
Pastorale diocesano con le straordinarie missioni che costituiranno l'asse 
portante delle iniziative dei prossimi anni. È un grande evento di comunio­
ne e corresponsabilità, è una dimensione missionaria che vogliamo dare alla 
nostra Chiesa nella consapevolezza che oggi è necessaria una nuova evan­
gelizzazione perché Gesù Cristo, il Salvatore di ieri, di oggi e di sempre, sia 
veramente conosciuto da tutti, accolto ed amato.

Accanto a questa straordinaria finalità, si pongono quelle consuete della 
Cooperazione Diocesana, ovvero la costruzione di nuove chiese, i servizi 
offerti dalle strutture della Curia, gli impegni di solidarietà e di condivisio­
ne in favore dei più svariati bisogni di Chiese sorelle.

Il sistema del "Sovvenire alle necessità della Chiesa" con la possibilità di 
sostenerla attraverso la firma dell'otto per mille e le offerte deducibili non 
deve indurre una deresponsabilizzazione delle singole comunità nei con­
fronti della Diocesi; come già avevo precisato lo scorso anno, questa forma 
di cooperazione strettamente diocesana offre la possibilità di fronteggiare 
più bisogni rispetto a quelli per i quali, con il provvidenziale contributo 
annuale dell'otto per mille, non si riesce a provvedere.

Confido pertanto che tutti i fedeli siano consapevoli dei bisogni della 
Chiesa locale, la sentano come "la nostra Chiesa" e si rendano disponibili ad 
aiutarla. È importante che questa cooperazione continui sempre con gene­
rosità, coinvolgendo comunità parrocchiali, istituti, case religiose, gruppi e 
singoli.

Il Signore benedica largamente ogni sforzo compiuto per sostenere le 
attività diocesane con l'augurio che la nostra Chiesa torinese riscopra sem­
pre più la sua missionarietà.

Torino, 11 febbraio 2001 - memoria della Beata Vergine di Lourdes

* Severino Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino



Documentazione - Cooperazione diocesana 229

Indicazioni operative

La “Giornata per la Cooperazione diocesana 2001 ” è stata fissata per domenica 25 feb­
braio. Il Consiglio Presbiterale, interpellato lo scorso anno in merito all’opportunità di tra­
sferire la Giornata nella solennità della Chiesa locale, espresse a maggioranza il parere di 
mantenerla nel periodo prima della Quaresima.

Le parrocchie e le comunità che per diversi motivi non possono celebrarla in tale data 
sono invitate a trasferirla ad altro momento, ma non la omettano. Venga anche sempre indi­
cata con chiarezza la distinzione tra questa “Giornata” e le altre iniziative promosse dalla 
C.E.I. per “Sovvenire alle necessità della Chiesa”.

La “Cooperazione Diocesana” è una “Giornata” con scopi esclusivamente riferiti alla 
nostra Chiesa locale: come tale va “celebrata” riflettendo in varie occasioni.

È molto importante che le parrocchie, le comunità religiose, le associazioni, i movi­
menti ed i gruppi ecclesiali, le famiglie e le singole persone approfondiscano un argomento 
ed una serie di problemi che, in questi anni, anche per effetto del nuovo Concordato esigo­
no sempre più la corresponsabilità di tutti, in particolare del laicato, anche nel campo eco­
nomico.

Il messaggio, nella forma di busta, dell’Arcivescovo sia letto in tutte le comunità per 
suscitare generose adesioni e sia largamente diffuso; non si tratta solo di raccogliere offer­
te, ma di favorire una nuova mentalità per far crescere la sensibilità cooperatrice di tutti 
verso la comunità diocesana. Anche la locandina opportunamente esposta può essere un 
utile richiamo.

A nome dell’Arcivescovo ringraziamo per l’attenzione che sarà concretamente data 
all’iniziativa.

Cordialmente.
mons. Guido Fiandino • mons. Mario Operti

Pro-Vicari Generali

INTERVENTI E DEVOLUZIONI NELL’ANNO 2000

L. 334.994.332

PER CHIESE IN CORSO DI COSTRUZIONE L. 217.761.332

ALLA CONFERENZA EPISCOPALE PIEMONTESE 
per iniziative pastorali regionali L. 57.233.000

ALL’UNIVERSITÀ CATTOLICA' L. 30.000.000

ALL’OPERA DELLE MIGRAZIONI L. 15.000.000

ALLA TERRA SANTA2 L. 15.000.000

' Comprensivo di quanto eventualmente raccolto nelle singole comunità.
2 Comprensivo di quanto raccolto con apposita "colletta" nel Venerdì Santo (cfr. RDTo 65 11988], 243).



230 Documentazione - Cooperazione diocesana

DONAZIONI E TESTAMENTI
PER LE OPERE DIOCESANE

Esistono in diocesi alcuni Enti giuridici, civilmente riconosciuti e quindi abilitati a rice­
vere disposizioni con atto pubblico. È conveniente il riferimento formale a tali Enti, quando 
si tratta di disposizioni che riguardano beni immobili.

Tra questi Enti si segnalano particolarmente i seguenti:
Arcidiocesi di Torino
Opera diocesana della preservazione della fede in Torino
Istituto diocesano per il sostentamento del Clero della diocesi di Torino
Seminario Arcivescovile di Torino
Chiesa Metropolitana di Torino-Cattedrale
Fraternità sacerdotale “S. Giuseppe Cafasso” - Torino

Negli atti di donazione e nei testamenti, affinché l’Ente erede o legatario possa godere 
delle agevolazioni fiscali, è indispensabile indicare chiaramente, oltre la denominazione 
esatta e completa dell’Ente destinatario, anche lo scopo o motivo dell’atto di liberalità:

«Alla Arcidiocesi di Torino per il fondo comune a favore dei sacerdoti inabili e anziani», 
oppure «... per l'attività degli Uffici della Curia Metropolitana», oppure «... per la manu­
tenzione straordinaria degli edifici di culto nell'Arcidiocesi».

«All'Opera diocesana della preservazione della fede in Torino, per la costruzione di nuove 
chiese e conservazione».

« All’Istituto diocesano per il sostentamento del Clero della diocesi di Torino, per il sosten­
tamento del Clero».

«Al Seminario Arcivescovile di Torino, per la formazione degli aspiranti al sacerdozio».

«Alla Chiesa Metropolitana di Torino-Cattedrale, per le opere di manutenzione straor­
dinaria».

«Alla Fraternità sacerdotale “S. Giuseppe Cafasso" - Torino, per i sacerdoti inabili e 
anziani».

Si ricorda a tutti i sacerdoti l’obbligo di redigere il proprio testamento nelle 
forme civilmente valide. Copia conforme (o lo stesso originale) venga depositata 
presso il Vicario Generale, a cui ci si potrà rivolgere per i necessari aggiornamenti 
(cfr. RDTo 65 [1988], 114).



Documentazione 231

TRIBUNALE ECCLESIASTICO REGIONALE PIEMONTESE

INAUGURAZIONE
DELL’ANNO GIUDIZIARIO 2001

Sabato 17 febbraio, è stato inaugurato solennemente l'Anno Giudiziario 2001 del Tribunale 
Ecclesiastico Regionale Piemontese.
Mons. Severino Poletto, Arcivescovo Metropolita di Torino e Moderatore del Tribunale, nella 
chiesa deH’lmmacolata Concezione di Maria Vergine - annessa al Palazzo Arcivescovile di 
Torino - ha presieduto la S. Messa. Con Sua Eccellenza hanno concelebrato i Vescovi di Acqui 
Mons. Pier Giorgio Micchiardi, di Casale Monferrato Mons. Germano Zaccheo, di Asti Mons. 
Francesco Ravinale, di Susa Mons. Alfonso Badini Gonfalonieri e molti dei membri del Tribunale. 
Nella sala di rappresentanza dell’Arcivescovado, si è svolta poi la Sessione pubblica del Tribunale 
aperta da un saluto del Moderatore. Il Vicario Giudiziale can. Giovanni Carlo Carbonero ha svol­
to la relazione sull’attività del Tribunale nell’Anno Giudiziario 2000, a cui è seguito un intervento 
dell’aw. Lucia Musso, Presidente del CODAFEP, in rappresentanza degli Avvocati del Foro 
Ecclesiastico di Torino.
Successivamente mons. Giovanni Battista Defìlippi, Prelato Uditore della Rota Romana, che per 
molti anni era stato Vicario Giudiziale del Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese, ha tenu­
to una relazione sul seguente tema: Configurazione e rilevanza della prova nelle cause matri­
moniali di nullità, equilibrio e dialettica tra “salus animarum" e indissolubilità assoluta del 
matrimonio “raro e consumato".
Pubblichiamo il testo dei vari interventi.

SALUTO DEL MODERATORE

È per me una gioia e un onore rivolgere il mio saluto a voi, qui convenuti, in occasione 
dell’inaugurazione dell’Anno Giudiziario del Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemon­
tese. Quest’appuntamento ci offre ancora una volta la possibilità di concentrare la nostra 
attenzione sulle delicate tematiche legate al matrimonio e alla famiglia, dimensioni nodali 
della convivenza sociale, sulle quali il Magistero della Chiesa non si stanca di far sentire la 
sua voce, dal momento che in tali realtà, inscritte nel piano della creazione, si innesta mira­
bilmente l’azione di grazia sacramentale.

Mi preme qui ribadire quanto affermato dal Santo Padre Giovanni Paolo II nel discorso 
tenuto alla Rota Romana il primo febbraio scorso: «Tra le più ardue sfide che attendono 
oggi la Chiesa vi è quella di un'invadente cultura individualista, tendente a circoscrivere e 
confinare il matrimonio e la famiglia nel mondo del privato». Alla base di tale visione, sta 
lo smarrimento del concetto metafisico di natura. «In quest'ottica - continua il Papa - il 
naturale sarebbe puro dato fisico, biologico e sociologico, da manipolare mediante la tec­
nica a seconda dei propri interessi». Al contrario, «quando la Chiesa insegna che il matri­
monio è una realtà naturale, essa propone una verità evidenziata dalla ragione per il bene 
dei coniugi e della società e confermata dalla rivelazione di Nostro Signore, che mette espli­
citamente in stretta connessione l’unione coniugale con il "principio” (Mt 19,4-8), di cui 
parla il Libro della Genesi: “Li creò maschio e femmina" (Gen 1,27), e “i due saranno una 
carne sola" (Gen 2,24)». Questo spiega perché al matrimonio non siano equiparabili altre 
forme di convivenza, sia etero che omosessuale: ciò costituirebbe infatti il tradimento delle 
regole inscritte nel codice stesso della relazionalità interpersonale. «L'unica via, infatti, -



232 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

sono ancora parole di Giovanni Paolo II - attraverso cui può manifestarsi l'autentica ric­
chezza e varietà di tutto ciò che è essenzialmente umano è la fedeltà alle esigenze della pro­
pria natura» (L’Osservatore Romano, 2 febbraio 2001, p. 7).

La rilevanza dell’istituto matrimoniale e la sua centralità nell’esperienza umana ed 
ecclesiale rendono ragione dell’importanza del servizio reso dal Tribunale Ecclesiastico, 
chiamato a realizzare la delicata dialettica fra verità e carità. A ben vedere, i due termini non 
possono essere contrapposti, dal momento che l’attenzione alle esigenze della carità, cioè 
la cura per le persone e per le loro complesse e spesso sofferte yicende esistenziali, che ven­
gono presentate al giudizio del Tribunale Ecclesiastico, non può che radicarsi nel riconosci­
mento della verità delle scelte compiute da ciascuno, consapevoli del fatto che l’uomo non 
può separare ciò che Dio ha unito, cioè del carattere assolutamente indissolubile del matri­
monio consumato fra battezzati. Sono certo del costante impegno degli operatori di questo 
Tribunale nel coniugare la pastoralità del loro ufficio con il rigore della giustizia, così da 
fugare anche il minimo sospetto di arbitrio e parzialità.

Il rinnovo dell’Organico dei Tribunale, attuato nello scorso giugno, con la nomina di 
nuovi responsabili e l’inserzione di giovani forze, adeguatamente preparate, aH’intemo del 
corpo giudicante, costituisce un segno evidente dell’attenzione con cui i Vescovi del 
Piemonte seguono quest’istituzione regionale. Tutti sappiamo quanto sia vero il detto: 
“iustitia retardata, iustitia denegata", e facciamo nostro l’auspicio che l’incremento del 
numero dei Giudici permetta la progressiva riduzione dei tempi d’attesa per l’esame e la 
decisione delle cause matrimoniali. Anche l’inserimento nell’organico di fedeli laici, nel 
ruolo di Difensori del vincolo, apre una strada che dovrà essere percorsa con coraggio, 
garantendo loro un dignitoso e stabile inquadramento economico.

In conclusione, mi preme esprimere una parola di riconoscenza a tutti quanti operano 
all’intemo dei nostro Tribunale Regionale: Giudici, Difensori del vincolo, Cancellieri, Notai 
e Avvocati. Posso assicurarvi che il vostro lavoro è seguito con stima e simpatia 
dall’Episcopato e dalle comunità cristiane piemontesi. Anche a nome loro, vi chiedo di 
rinnovare con slancio il vostro impegno, consci del delicatissimo ufficio che vi è affidato, 
toccando a voi pronunciarvi sulla validità del Sacramento del matrimonio, così da con­
dizionare le scelte esistenziali e la misura della partecipazione alla vita ecclesiale di tanti 
fratelli e sorelle nella fede.

Possa il Signore illuminare il vostro intelletto. Intercedano per voi la Vergine Conso­
latrice e Sant’Eusebio Vescovo, Patrono della nostra Regione Piemontese.

* Severino Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

Presidente della Conferenza Episcopale Piemontese 
Moderatore del Tribunale Ecclesiastico Regionale



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 233

RELAZIONE DEL VICARIO GIUDIZIALE 
SULL’ATTIVITÀ DEL TRIBUNALE REGIONALE 

NELL’ANNO GIUDIZIARIO 2000

Signor Cardinale Moderatore, Eccellentissimi Vescovi, 
Eccellentissimo Signor Procuratore Generale della Repubblica, 
Reverendissimo Monsignor Relatore, 
Signori Magistrati dei Foro Civile,
Reverendi Giudici, Promotore di Giustizia, Difensori del Vincolo e Avvocati Ecclesiastici, 
Signori Avvocati, 
Signore e Signori,

mi è gradito rivolgere a tutti voi, a ciascuno in particolare, il mio saluto di benvenuto e 
il mio grazie per la vostra attenta presenza a questo che, divenuto ormai una tradizione, 
vuole essere un momento di amicizia, nel quale cercherò di presentare a grandi linee l’atti­
vità dell’Ufficio che ho l’incarico di presiedere. Rivolgo in particolare un pensiero di cor­
diale e gioiosa felicitazione all’Arcivescovo da parte di tutto il Tribunale per l’annunciata 
nomina cardinalizia: lo sentiremo più vicino proprio perché egli ha sottolineato di voler 
vivere la nuova dignità come umile servizio alla Chiesa. Un “ben tornato” al relatore, mons. 
Giovanni Battista Defilippi, che in anni difficili ha retto il Tribunale Regionale con grande 
attenzione e generosità ed ora svolge un importante incarico presso il Tribunale della Rota 
Romana. Un grazie cordiale alla Magistratura Civile e all’Ordine degli Avvocati, che seguo­
no con grande attenzione la nostra attività. Alcuni Ecc.mi Vescovi non hanno potuto parte­
cipare a causa di impegni preassunti e hanno espresso il loro rincrescimento assicurando la 
loro partecipazione di preghiera. 11 Rettore Magnifico dell’Università degli Studi ha scusa­
to la sua assenza essendo trattenuto per impegni istituzionali in altra città. Con l’occasione 
mi sento in dovere di ringraziare in particolare l’Università per avere invitato il Tribunale a 
tenere una lezione presso la Facoltà di Giurisprudenza.

La solenne sessione di oggi apre ufficialmente il 62° anno di attività giudiziaria del 
Tribunale Regionale Piemontese. È il momento in cui il Tribunale, nella consapevolezza di 
dovere la massima trasparenza, esce dal suo abituate e fisiologico riserbo per sottolineare 
pubblicamente l’importanza del lavoro che svolge esercitando a nome dei Vescovi la pote­
stà giudiziaria, un’attività che pone a contatto con il disagio di quella cellula fondamentale 
per la società e la Chiesa rappresentata dalla famiglia e nel cui ambito si prendono decisio­
ni che possono risolvere problemi di coscienza, determinare un indirizzo nuovo di vita e in 
taluni casi interessare lo stesso rapporto del fedele con la Chiesa.

1. Con il nuovo Organico, divenuto operativo con decreto del 3 giugno 2000, gli Ecc.mi 
Vescovi della Regione Ecclesiastica hanno provveduto ad un avvicendamento degli operato­
ri dando spazio ad energie nuove e giovani, senza trascurare il prezioso apporto di chi è più 
avanti negli anni e ricco di esperienza nel settore giudiziario. E stato arricchito il numero dei 
Giudici e dei Difensori del Vincolo, aprendo quest’ultima figura istituzionale al laicato. 
Rivolgo a tutti un augurio cordiale di attività proficua e a chi da pochi mesi ha iniziato a col­
laborare con noi desidero giunga una parola di stima e d’incoraggiamento. Alcuni amici, 
avendo superato i limiti di età, hanno lasciato gli incarichi che ricoprivano. A loro va un sen­
timento di riconoscenza sincero da parte dell’intero staff del Tribunale per avere fatto un trat­
to di strada insieme e per averci dato preziosi insegnamenti di deontologia professionale e di 
dottrina, ma anche di spiritualità e sensibilità umana che conserviamo vivi nel nostro cuore.



234 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

2. Come è noto, il Tribunale Regionale opera in duplice istanza: tratta in primo grado 
le cause di nullità di matrimonio provenienti dalle 17 Diocesi della Regione Ecclesiastica 
Piemontese, che comprende anche il territorio della Valle d’Aosta, e in secondo grado le 
cause della Liguria che giungono in questa sede per il rituale appello. Il Tribunale Regionale 
svolge anche attribuzioni per delega sia in cause di Dispensa Pontificia per matrimonio rato 
e non consumato che singoli Vescovi della Regione affidano, sia per rogatorie provenienti 
da Tribunali Apostolici e da Tribunali Regionali e Diocesani italiani ed esteri.

L’anno 2000 ha registrato un notevole calo del numero di cause presentate sia in primo 
che in secondo grado, mentre si è verificato un considerevole incremento delle cause decise. 
Di conseguenza le pendenze nei due gradi di giudizio a fine anno 2000, considerate com­
plessivamente, sono diminuite e questo fa ben sperare per il futuro, anche se i tempi di attesa 
per le istruttorie e per le decisioni, per i quali la legge canonica stabilisce precisi termini (cfr. 
can. 1453 del C.I.C.), sono ancora eccessivi causa le insufficienze di Organico. Questo fatto 
rischia «di diluire il traguardo della giustizia che, per essere tale, dev’essere chiesta e ottenu­
ta in tempi ragionevolmente brevi» (G. Mazzoni, La procedura per la dichiarazione della 
nullità matrimoniale: ipotesi e prospettive, in: Notiziario della C.E.l. 1999, n. 4, 39). Sono 
stati nominati nuovi Giudici, ma il doveroso tirocinio prima di iniziare autonomamente l’at­
tività istruttoria non ha consentito per ora di migliorare il servizio se non in minima parte.

3. Esaminando la tipologia delle cause decise nell’anno, compaiono in posizione 
dominante le cosiddette simulazioni, seguite dalle incapacità contrattuali che rientrano nella 
categoria delle cause psicologiche. È noto che le simulazioni rappresentano in un soggetto 
la volontà di contrarre, ma sottraendo alla ricchezza essenziale del matrimonio cristiano 
determinati valori, come ad esempio la perpetuità del vincolo, la procreazione ed educazio­
ne della prole, la fedeltà, per realizzare un modello soggettivo e arbitrario di matrimonio. 
Tra le simulazioni in altissima percentuale figurano l’esclusione dell’indissolubilità del vin­
colo e l’esclusione della prole. Circa metà delle cause definite in primo grado riguarda con­
vivenze matrimoniali brevi, fino ad un massimo di tre anni.

Questi non sono segnali da trascurare. Infatti, i dati sono indice di uno spostamento 
d’asse della cultura della società e in particolare dei battezzati, almeno in Piemonte e nella 
Valle d’Aosta, dal nostro limitato punto di osservazione. L’alto numero di cause psicologi­
che segnala una fragilità del mondo giovanile; la presenza delle simulazioni e delle stesse 
incapacità contrattuali indica superficialità e leggerezza nell’accedere a nozze cristiane. Si 
tende a trascurare il fascino di valori ideali e perenni e l’entusiasmo, la volontà e la convin­
zione di poterli raggiungere mediante la fatica quotidiana e graduale di un’intera esistenza, 
per privilegiare un concetto riduttivo d’impegno nella nuzialità, anzi più costume che con­
cetto, figlio forse di una visione pessimistica della realtà, di una mentalità che privilegia i 
risultati immediati, di un’inquadratura di vita scarsamente profonda e motivata che indulge 
al relativismo. Questi elementi indicano crisi e debolezza del matrimonio, istituto che nel­
l’ordinamento italiano ha rilievo costituzionale e nella Chiesa è al centro dell’attenzione.

Di conseguenza si pone il problema non ulteriormente dilazionabile della preparazione 
seria al matrimonio e alla vita coniugale e familiare, e quello arduo e complesso dei requi­
siti per l’ammissione al matrimonio cristiano. Sono consapevole che questo campo è nella 
Chiesa il tormento dei pastori. Abitualmente si considera il matrimonio un diritto di tutti: è 
così, ma c’è dell’altro, il matrimonio cristiano è Sacramento, è dunque dono di grazia. Per 
cui è logico e doveroso che un dono possa e debba trovare adeguata accoglienza, ed essen­
do il dono sacramentale iniziativa di Dio sembra doveroso mettersi prima in sintonia con Lui 
utilizzando tutti i mezzi per raggiungere una maturità umana e cristiana sia sotto l’aspetto 
psicologico sia sotto quello dei valori, non ultimo la fede, affinché la recezione del 
Sacramento possa risultare efficace. Soltanto un lungo cammino cristiano, serio e graduale, 
potrà garantire la validità e la tenuta di una famiglia che un domani sappia a sua volta edu­
care, formare.



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 235

4. Vorrei dire una parola anche sul tema costi delle cause di nullità, sia per dovere di 
chiarezza sia per venire incontro ad una curiosità che è tipica del nostro modello di società 
sensibile ai dati economici, in tal caso vorrei correggere dati eventualmente enfatizzati e 
storture. Nel rilievo statistico a vostre mani si nota che la stragrande maggioranza delle 
cause di prima istanza è a totale pagamento. Questo fatto potrebbe anche insinuare il dub­
bio che il Tribunale sia scarsamente sensibile sotto questo aspetto. In realtà la ragione sta nel 
fatto che la Conferenza Episcopale Italiana con gesto di coraggio, a partire dall’ 1 gennaio 
1998, ha ridotto il contributo per i costi di causa a lire 700.000, a copertura di ogni spesa 
giudiziaria in primo e in secondo grado di giudizio, ivi comprese le perizie. Si ritiene che 
questa spesa sia normalmente affrontabile dal comune fedele.

E vero tuttavia che per quantificare i costi reali di una causa occorre anche por mente 
agli onorari degli Avvocati liberi professionisti, che sono stati stabiliti dalla Conferenza 
Episcopale Italiana nella misura oscillante da lire 2.500.000 a 5.000.000 per ogni causa 
patrocinata. Il nostro Tribunale, recependo il desiderio dei Vescovi della Regione, ha scelto 
di mantenere pressoché al minimo gli onorari, apprezzando la disponibilità di fatto degli 
Avvocati a prestare un servizio in spirito ecclesiale.

Tuttavia, accanto a questa forma di pagamento, esistono la riduzione delle spese e il gra­
tuito patrocinio, che vengono concessi sulla base di idonea documentazione, con conse­
guente riduzione o soppressione dell’onorario dell’Avvocato.

Si noterà che per 94 cause di secondo grado su 116 non si sono richiesti contributi eco­
nomici, essendo questi compresi nella somma di lire 700.000 versata al Tribunale di prima 
istanza.

La documentazione, che è a vostre mani, rileva anche la condizione sociale di chi ha 
richiesto la dichiarazione di nullità: vi si nota un alto numero d’impiegati e di operai, che è 
quanto dire che le cause sono accessibili a tutti.

5. Un’altra delle recenti e coraggiose disposizioni della Conferenza Episcopale Italiana 
è l’attuazione del can. 1490 del CJ.C., che ha istituito il Patronato Stabile. Per opportuna 
informazione, ricordo che un analogo istituto fu sperimentato per primo in Italia proprio in 
questo Tribunale, negli anni dell’episcopato del Card. Michele Pellegrino. In sostanza il 
Legislatore ha inteso realizzare presso ogni Tribunale Regionale un servizio di consulenza 
e di patrocinio a titolo totalmente gratuito destinando a ciò due Avvocati, sacerdoti o laici 
(C.E.I., Norme circa il regime amministrativo del Tribunali Ecclesiastici Regionali Italiani 
e l'attività di patrocinio svolta presso gli stessi, 18 marzo 1997 e modifica del 19 ottobre 
1998), che sono retribuiti dal Tribunale pur non essendone dipendenti (cfr. C.E.I.- 
Presidenza, Determinazioni circa i Patroni Stabili, 19 gennaio 1998). La legge canonica ha 
istituito la figura dei Patroni Stabili, mentre la Conferenza Episcopale Italiana ha esplicita­
to la loro funzione allargandola alla consulenza e caratterizzandola con queste parole: «... il 
can. 1490 prevede l’istituzione dei Patroni Stabili non per provvedere ai casi di indigenza 
(per i quali è già stabilito che gli Avvocati di fiducia iscritti all’albo debbano prestare, a 
turno, il proprio patrocinio gratuito), ma per creare un'effettiva possibilità di scelta alterna­
tiva per chi ritiene di non dover ricorrere a una difesa onerosa» (Lettera della C.E.I. in data 
8 ottobre 1999 ai Moderatori e ai Vicari Giudiziali dei Tribunali Regionali italiani).

La validità e l’importanza del Patronato Stabile nell’interesse dei fedeli sono state con­
fermate anche dal Codice Canonico per le Chiese Orientali, che ha istituito lo stesso servi­
zio per le Chiese dell’Oriente. Siamo quindi di fronte ad un nuovo e coraggioso orienta­
mento della Chiesa che dovrà essere sempre più valorizzato.

Nel fascicolo distribuito si può notare il servizio prezioso che lo scorso anno l’Ufficio 
ha svolto presso il nostro Tribunale offrendo consulenza, sviluppata in vari incontri, per n. 
342 situazioni matrimoniali, oltre ad un numero considerevole di colloqui semplicemente 
informativi. Si attende ancora di poter organizzare meglio questo Ufficio, che sta molto a



236 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

cuore ai Vescovi Italiani, mediante idonea collocazione della sua sede in locali diversi dal 
Tribunale per non disattendere le disposizioni della Conferenza Episcopale Piemontese date 
nel Regolamento.

6. Questo accenno alla consulenza m’induce a sottolineare un’esigenza dei Giudici. 
Fondamentale nel servizio di ascolto preliminare è l’impegno a vagliare con competenza 
e a fondo la genesi del matrimonio. Non si tratta mai di “aggiustare” le situazioni di matri­
monio fallito per farle rientrare nei requisiti di nullità, il che sarebbe deontologicamente 
scorretto, ma di leggere con attenzione la concreta vicenda sondando l’animo dei contraen­
ti per capire se il caso umano è inquadrabile in una o più fattispecie stabilite dalla legge 
canonica e se vi è modo di provarlo. È un servizio di verità fatto al Sacramento e all’intel­
ligenza della persona, la quale si rivolge alla Chiesa e ai suoi consulenti, nel caso gli 
Avvocati, molte volte per uscire dall’ambiguità di situazioni di fatto. E dunque s’invoca 
chiarezza. Si è gravemente responsabili se questa istanza di chiarezza viene offuscata, inqui­
nata, disattesa, da “aggiustamenti” che nulla hanno di corretto e tanto meno di cristiano, 
anche solo per disinvolta superficialità. Così come ci si deve sentire responsabili quando si 
azzarda il ricorso a più capi di nullità scarsamente convincenti e provabili, con la speranza 
che nella rete giudiziaria qualcosa rimanga e si ottenga così sentenza favorevole. Il 
Tribunale intende essere giustamente severo per non incrinare di fatto il patrimonio dottri­
nale della Chiesa, la quale considera indissolubile il matrimonio cristiano consumato e lo 
protegge con il “favor iuris”.

In proposito i Vescovi Italiani hanno dato indicazioni chiare: «La ricerca volta a verifi­
care eventuali motivi di nullità matrimoniale sia condotta sempre con competenza e con pru­
denza, e con la cura di evitare sbrigative conclusioni, che possono ingenerare dannose illu­
sioni o impedire una chiarificazione preziosa per l’accertamento della libertà di stato e per 
la pace della coscienza» (C.E.I., Decreto generale sul matrimonio canonico [5 novembre 
1990], 56).

In quest’ambito di prima indagine desidero inoltre evidenziare ciò che è stato stabilito 
dall’Episcopato nello stesso decreto citato: «Un primo aiuto per tale verifica dev’essere assi­
curato con discreta e sollecita disponibilità pastorale specialmente da parte dei parroci, 
avvalendosi, se del caso, anche della collaborazione di un Consultorio d’ispirazione cristia­
na» (l.c., 56). L’appello dell’Episcopato è dunque rivolto in prima battuta ai responsabili 
della pastorale parrocchiale e stabilisce autorevolmente una stretta connessione tra parroc­
chie e attività giudiziaria. Mi auguro che esso possa trovare concreta realizzazione nell’im­
postazione dei piani pastorali diocesani e della normale attività pastorale parrocchiale, zona­
le, diocesana, interdiocesana. Il personale del Tribunale è a disposizione, nei limiti dell’or­
ganico, per intervenire ad informare e in qualche modo a collaborare nell’azione diretta- 
mente pastorale là dove occorra e sia richiesto.

7. È stato predisposto per quest’occasione un dossier preparato con cura dalla 
Cancelleria del Tribunale. L’opuscolo mi dispensa dall’entrare nei dettagli. Vuole essere un 
piccolo sussidio offerto a tutti, anche al di là dell’ambito strettamente cattolico. Sono nume­
ri, ma le statistiche hanno una loro trasparenza che inquadra e dipinge persone e volti, la 
società e la Chiesa di oggi. Si spazia sul numero dei matrimoni celebrati negli ultimi anni in 
Italia, siano essi religiosi che civili, notando un decremento dei matrimoni religiosi e un 
incremento di quelli civili e nel complesso la tendenza ad una riduzione del numero com­
plessivo di matrimoni. Questo fatto è un segnale importante sia per capire in quale direzio­
ne si muove la cultura della nuzialità sia per capire come la società di oggi ingeneri paure e 
incertezze negli individui di fronte ad un passo che nella cultura cristiana è considerato irre­
vocabile, per tutta la vita, e nell’ambiente laico comunque un passo di forte impegno inter­
personale e sociale.



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 237

Nelle statistiche vi è un confronto, in base ai soli dati oggi disponibili, limitatamente 
quindi agli anni 1997 e 1998, tra separazioni e matrimoni celebrati nell’anno in alcune 
Regioni d’Italia, da cui appare una percentuale altissima di separazioni rispetto ai matrimo­
ni, con una scaletta che mette al primo posto la Valle d’Aosta seguita dalla Liguria e dal 
Piemonte. Un aumento significativo di separazioni rispetto all’anno precedente riguarda 
Piemonte e Liguria. Il Procuratore Generale della Repubblica nella sua relazione sullo stato 
della giustizia nel distretto Piemonte-Valle d’Aosta in merito al numero delle separazioni 
personali e dei divorzi ha osservato, e cito: «Non v’è nulla di particolare che possa merita­
re speciale menzione, se non che in questa materia v’è fenomeno di costante e non limitato 
aumento nella quasi totalità dei circondari del distretto, con notevole prevalenza, come già 
per il passato, delle separazioni rispetto agli scioglimenti del matrimonio» (A. Palaia, 
Relazione sullo stato della giustizia nel distretto Piemonte-Valle d'Aosta, per l'inaugura­
zione dell’anno giudiziario 2000-2001, Torino, 126). Le crisi matrimoniali sono attribuite 
dal Procuratore Generale «alla crisi dell’istituto familiare: tanto più grave se si consideri che 
le procedure di che trattasi s’instaurano anche tra giovani coppie, appena formatesi» (/.c„ 
126). È significativa ancora l’osservazione: «È anche abbastanza generalizzato che predo­
minino, in questo campo di disaccordo tra coniugi, più i contrasti d’ordine economico che 
un’attenzione a questioni riguardanti i minori nati dal matrimonio» (Le., 126).

Nelle tabelle, oltre ai grafici che offrono anche uno stimolo visivo e di facile memoria 
della situazione, troverete altri dati significativi: ad esempio, i dati del Tribunale Civile di 
Torino sul numero di ricorsi per separazioni e divorzi, congiunti e giudiziali, e una tabella 
comparativa che informa sulla realtà delle cause di nullità di matrimonio introdotte e con­
cluse in Italia, in Europa, nel mondo, e negli Stati Uniti dove vive un numero di cattolici 
molto simile a quello dei cattolici presenti in Italia.

Non spetta a me offrire una lettura eziologica dei dati, che pare ovvio debba essere riser­
vata a specifiche discipline per una corretta valutazione. Il quadro di un profondo disagio 
presente nell’ambito della famiglia, nella società attuale, è sotto gli occhi di tutti. È dovero­
sa una presa di coscienza di fronte al problema, che vediamo assumere dimensioni sempre 
più vaste e profonde.

8. L’Episcopato Italiano ha recentemente riaffermato con espressioni forti che «le cause 
di nullità matrimoniale rientrano nell’ambito della pastorale familiare, connessa essenzial­
mente col Sacramento del matrimonio, e che la loro trattazione ed i loro costi devono esse­
re improntati alla logica della realtà sacramentale, estranea ai criteri della contrattualità e 
ispirata piuttosto al servizio e alla partecipazione» (Comunicato dei lavori del Consiglio 
Episcopale Permanente, 27 gennaio 1998, in: Notiziario della C.E.l. 30 gennaio 1998).

Mi permetto, in chiusura, di rivendicare, con conoscenza di causa, questo aspetto della 
pastoralità del nostro lavoro, convinto della verità dell’affermazione dei Vescovi appena 
menzionata. E la ragione che motiva i miei collaboratori e me a continuare la nostra fatica 
senza perderci d’animo. L’attività istruttoria, se svolta con competenza, animo pastorale e 
attenzione alla psicologia delle persone, è mezzo importante di azione pastorale, oserei dire 
di evangelizzazione, anche tra i diversamente credenti e i non credenti, pur nei limiti di una 
griglia giudiziaria.

L’azione d’indagine del Tribunale è un modesto aiuto a fare chiarezza nell’animo delle 
persone, le quali vengono sollecitate ad un’analisi, è sempre un aiuto ad approfondire i prin­
cipi cristiani e a riscoprire un volto di Chiesa, che anche quando dice di no lo fa con il dolo­
re nel cuore in un gesto di amore, affermando valori perenni e quindi educando, e invitando 
a continuare un percorso difficile e impegnativo nel sentirsi Chiesa sempre, soprattutto nel 
disagio.

Ho invitato a questo nostro incontro i responsabili della pastorale familiare a livello dio­
cesano e regionale, ma altrettanto ho fatto con i responsabili della pastorale giovanile, con-



238 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

vinto che una cultura radicata sui principi cristiani prenda le mosse da lontano, non solo dai 
corsi di preparazione al matrimonio, che pure rappresentano un insostituibile momento di 
coscientizzazione e di crescita, ma dal tempo in cui la personalità del ragazzo e del giovane 
è recettiva e suscettibile di interventi educativi.

Ho fiducia che questo messaggio positivo di speranza, pur senza nascondere i disagi e 
le ombre che appartengono alla condizione umana espressi oggi dalla patologia matrimo­
niale, possa essere raccolto dagli operatori della comunicazione sociale qui presenti e rilan­
ciato alla gente, che ha bisogno di essere aiutata a crescere nell’orientamento ai grandi valo­
ri con un forte sostegno di speranza e di positività.

9. Per completezza devo anche aggiungere, e con questo concludo, che il ricorso al 
Tribunale Ecclesiastico non è risolutivo di tutti i casi di fallimento matrimoniale. Alcuni 
matrimoni in ragione della loro genesi sono riconducibili a nullità legali, la stragrande mag­
gioranza no. Pochissime sono le sentenze di nullità matrimoniale di fronte al fenomeno 
dirompente delle separazioni che a sua volta provoca ulteriori situazioni difficili. Per le per­
sone coinvolte rimane il disagio, la solitudine, la tentazione dell’isolamento, il sentirsi rifiu­
tati dalla Chiesa nell’evolversi di successive storie sentimentali. La storia delle anime inse­
gna che in molti si fa strada un cammino a ritroso, per cui la grandezza del messaggio di sal­
vezza di Cristo, mediato dalla Chiesa, rischia di essere recepito come condanna. Si ripete 
pertanto il percorso avventuroso e tragico del peccato d’origine, di isolamento, di autono­
mia morale e teologica, in attesa che l’Uomo inchiodato ad una Croce venga ancora una 
volta a incontrare e a salvare con la sua umanità divina. Si tratta di un’inquietudine che non 
può lasciare indifferente il nostro animo di credenti e di pastori.

Chiedo ora a Vostra Eminenza di dichiarare aperto il 62° Anno Giudiziario di questo 
Tribunale Regionale.

can. Giovanni Carlo Carbonero
Vicario Giudiziale

del Tribunale Ecclesiastico Regionale



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 239

INTERVENTO DEL PRESIDENTE DEL COLLEGIO DEGLI AVVOCATI 
DEL FORO ECCLESIASTICO PIEMONTESE

Eminenza Reverendissima,
Eccellenze Reverendissime,
Eccellentissimi Signori Magistrati del Foro Civile.
Signore e Signori,

a nome del Collegio degli Avvocati del Foro Ecclesiastico Piemontese (CODAFEP) mi 
è gradita l’occasione per rinnovare anche in questo contesto il vivo apprezzamento per 
l’alto onore concesso da Sua Santità il Papa Giovanni Paolo II all’Arcivescovo di Torino, 
elevandolo ai rango di Cardinale.

Nel corso della prossima settimana il solenne Concistoro formalizzerà questa nomina. 
Anche noi, in unione con la Chiesa piemontese, parteciperemo a questo particolare mo­
mento di grazia.

Con altrettanto piacere mi è gradita l’occasione per salutare mons. Giovanni Battista 
Defilippi, Prelato Uditore della Rota Romana, già Vicario Giudiziale del Tribunale 
Pedemontano, che oggi è qui con noi nella veste di relatore. 11 suo equilibrio professionale 
e la sua operosità sono le qualità che maggiormente lo contraddistinguono. Noi ne abbiamo 
beneficiato in passato quando rivestiva l’incarico di Giudice e poi di Vicario Giudiziale del 
nostro Tribunale, oggi il suo valore è a servizio di una comunità più ampia. Sicuramente il 
Tribunale della Rota Romana beneficia ampiamente della sua competenza e della sua sensi­
bilità di giudizio.

L’occasione mi è ancora propizia per ringraziare mons. Giuseppe Ricciardi, padre 
Manlio Calcaterra, O.P., mons. Benedetto Fechino e don Raffaele Dinicastro per il grande 
impegno profuso in questi anni al servizio della giustizia ecclesiastica. La loro professiona­
lità, preparazione giuridica e sensibilità pastorale sono stati per tutti noi un grande insegna­
mento per un corretto approccio alle persone ed alle problematiche matrimoniali che queste 
presentavano.

Al fine di riorganizzare e reintegrare l’organico del Tribunale, la Conferenza Episcopale 
Piemontese, con molta sollecitudine, ha provveduto a conferire l’incarico di Vicario 
Giudiziale al can. Giovanni Carlo Carbonero ed a nominare alcuni nuovi Giudici. Porgiamo 
pertanto i migliori auguri di buon lavoro al can. Carbonero per l’onore e l’onere che gli è 
stato conferito. Un augurio altrettanto caloroso a coloro che si accingono ad affrontare un 
nuovo incarico all’intemo del Foro Ecclesiastico.

Pur rendendo un sentito ringraziamento alla Conferenza Episcopale Piemontese per 
aver provveduto a conferire l’incarico di Difensore del vincolo e di Giudice a nuovi sacer­
doti, sono dolente di dover rimarcare che il numero dei Giudici risulta insufficiente per il 
disbrigo dell’ingente mole di cause che annualmente viene introdotta presso il nostro 
Tribunale.

La presenza di un maggior numero di Giudici consentirebbe di rispettare i limiti tem­
porali previsti dal Codice del 1983 e di rispondere fattivamente all’invito del Santo Padre a 
garantire una giustizia in tempi brevi. La volontà di rispettare i tempi processuali vuole esse­
re un segno concreto di attenzione e di sensibilità pastorale nei confronti dei fedeli che si 
rivolgono con grande fiducia alla giustizia ecclesiastica.

Approfitto dell’opportunità che oggi mi viene offerta per far conoscere in modo più det­
tagliato il Collegio degli Avvocati del Foro Ecclesiastico Piemontese che indegnamente rap­
presento.



240 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

Sin dal lontano 16 gennaio 1973 venne costituito tra tutti gli Avvocati presenti ed eser­
centi la professione legale in Piemonte un Collegio di Avvocati il cui nome veniva sintetiz­
zato nella sigla CODAFEP. Poiché in data 18 marzo 1997 vennero emanate da parte della 
C.E.I. le “Norme circa il regime amministrativo e le questioni economiche dei Tribunali 
Ecclesiastici regionali italiani" e, di conseguenza, la Conferenza Episcopale Piemontese 
procedette in data 22 aprile 1998, in esecuzione delle suddette Norme, all’emanazione del 
“Regolamento interno del Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese", il Collegio degli 
Avvocati si adoperò all’adeguamento del precedente Regolamento e in data 21 novembre 
1998 l’assemblea approvò il suo nuovo Statuto.

Tale Statuto, oltre alle finalità di collaborazione con l’Autorità ecclesiastica e di vigi­
lanza sull’esercizio della professione forense, si pone l’obiettivo di promuovere l’elevazio­
ne religiosa e morale, la formazione deontologica e l’aggiornamento culturale degli iscritti 
(cfr. art. 2). Lo Statuto venne presentato al Vicario Giudiziale del Tribunale Ecclesiastico ed 
alla Conferenza Episcopale, ma mai formalmente riconosciuto. Porgiamo pertanto la pre­
ghiera alla Conferenza Episcopale Piemontese di voler procedere all’approvazione dello 
Statuto ed al riconoscimento ufficiale del Collegio degli Avvocati.

Accanto all’ambito delle richieste esiste una volontà propositiva del Collegio degli 
Avvocati Piemontesi, tesa ad avviare momenti formativi in senso lato come previsto nei fini 
statutari. Già lo scorso anno ci eravamo proposti di creare momenti di incontro e di 
approfondimento per gli operatori del Tribunale. Nel corso del 2000 sono intervenuti mol­
teplici cambiamenti che ci hanno distratto dal nostro proposito. Oggi, sullo scorcio del 
nuovo Millennio e grazie anche ad alcuni stimoli giunti dalla Presidenza del Tribunale, 
abbiamo concretizzato il nostro ambizioso progetto e fin dalla prossima primavera iniziere­
mo una serie di incontri teorico-pratici rivolti a tutti gli operatori del nostro Tribunale.

Hanno dato la disponibilità a presenziare a tali incontri, in qualità di relatori, l’Uditore 
Rotale mons. José Maria Serrano Ruiz e il prof. Manuel Jesus Arroba Conde, C.M.F., 
docente presso la Pontificia Università Lateranense, i quali tratteranno aspetti sostanziali in 
merito alla simulazione e problematiche procedurali circa la valutazione delle prove. 
Interverrà inoltre il dottor C. Barbieri, docente di Medicina legale all’Università di Pavia, 
il quale ci presenterà gli aspetti salienti dei diversi approcci conoscitivi nella perizia psi­
chiatrica in ambito canonico. Prevediamo inoltre che lo stesso dottor Barbieri sviluppi il 
tema relativo alle problematiche sessuali quali cause fondanti l’incapacità ad assumere gli 
oneri coniugali.

Seguirà un incontro con un Giudice del Tribunale Pedemontano in merito alla prassi del 
nostro Tribunale, quindi una giornata di studio con il Vicario Giudiziale del Tribunale 
Lombardo su di un tema assai delicato quale l’interpretazione del can. 1095.

Sarà nostra cura rendere noto al più presto a tutti gli operatori del Tribunale 
Pedemontano il programma dettagliato con le note tecniche dei suddetti incontri.

Passo la parola al Relatore, che ci fornirà sicuramente ottimi spunti di riflessione per lo 
studio delle cause che ci attendono.

Lucia Musso
Avvocato Rotale

Presidente del CODAFEP



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 241

CONFIGURAZIONE E RILEVANZA DELLA PROVA 
NELLE CAUSE MATRIMONIALI DI NULLITÀ: 

EQUILIBRIO E DIALETTICA TRA “SALUS ANIMARUM” 
E INDISSOLUBILITÀ ASSOLUTA 

DEL MATRIMONIO “RATO E CONSUMATO”

1. Premessa: salus animarum
e assoluta indissolubilità del matrimonio “rato e consumato”

Il can. 1752 del CJ.C. richiama che la salus animarum «nella Chiesa dev’essere sem­
pre la legge suprema». Queste significative parole, che esprimono il principio ispiratore di 
tutta l’attività della Chiesa, sono contenute nell’ultimo canone dell’attuale Codice di Diritto 
Canonico, che, frutto ed espressione dell’insegnamento e dello spirito del Concilio Vaticano 
II, «dev’essere considerato come lo strumento indispensabile per assicurare il retto ordine 
sia nella vita individuale e sociale che nell’attività stessa della Chiesa» (Giovanni Paolo II, 
Cosi. Ap. Sacrae disciplinae leges, 25 gennaio 1983).

Alla luce del richiamato can. 1752 assume particolare rilevanza per tutti noi, che in un 
modo o nell’altro operiamo nella pastorale matrimoniale, la situazione delle donne e degli 
uomini che vivono l’esperienza di un matrimonio irreparabilmente fallito. Noi conosciamo 
le pesanti statistiche di queste situazioni. Ma non dobbiamo mai perdere di vista che dietro 
il linguaggio freddo dei numeri si trovano le persone concrete degli ex-coniugi, che stanno 
vivendo il dramma del fallimento di un progetto di vita. Con loro poi vivono il dramma della 
separazione i figli, vittime per lo più incolpevoli e forse strumentalizzate da un coniuge con­
tro l’altro. Ma sono coinvolti anche gli altri familiari, spesse volte disorientati dalla nuova 
situazione e portati a schierarsi con un atteggiamento di incolmabile astio contro l’altro 
coniuge.

Alla luce del richiamato principio della salus animarum c’è poi l’insolubile problema 
dei divorziati, risposati civilmente, circa la loro ammissione alla Riconciliazione sacramen­
tale e alla Comunione eucaristica: è la vera croce dei responsabili delle varie comunità 
ecclesiali ma sovente anche l’angosciante appello degli interessati. Conosciamo con quale 
prudenza e sensibilità la C.E.I. nel Direttorio di pastorale familiare del 1993 ha richiamato 
con «chiarezza e fermezza» «i contenuti e i principi intangibili del messaggio cristiano» sul 
matrimonio e, al tempo stesso, l’esigenza «che si abbia a sviluppare un’azione pastorale 
accogliente e misericordiosa verso tutti», e quindi anche verso coloro che vivono «situazio­
ni matrimoniali difficili o irregolari» (cfr. nn. 189 ss.).

D’altra parte il matrimonio, negli elementi costitutivi della sua realtà oggettiva, non 
dipende dalla Chiesa, né dall’arbitrio umano, dal momento che «ipse Deus est auctor matri­
monii, variis bonis ac finibus praediti» (Cost. Gaudium et spes, 48), come dei resto ha signi­
ficativamente richiamato il Sommo Pontefice anche nella recente Allocuzione alla Rota 
Romana del 1° febbraio u.s., nella quale, tra l’altro, lamenta una certa tendenza odierna «a 
ridurre ciò che è specificamente umano all’ambito della cultura, rivendicando alla persona 
una creatività ed operatività completamente autonome sul piano sia individuale che socia­
le», approdando ai «tentativi di presentare le unioni di fatto, comprese quelle omosessuali, 
come equiparabili al matrimonio», di cui si nega la naturale costituzione oggettiva (cfr. 
L'Osservatore Romano, 2 febbraio 2001, p. 7).

Inoltre nell’Allocuzione alla Rota Romana del 21 gennaio 2000 Giovanni Paolo II, sot­
tolineando specificamente che l’indissolubilità del matrimonio non è un bene di cui la



242 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

Chiesa possa disporre a suo piacimento, ma piuttosto un dono ricevuto da Dio da custodire 
e da annunziare, asseriva energicamente: «È necessario riaffermare che il matrimonio sacra­
mentale rato e consumato non può mai essere sciolto neppure dalla potestà del Romano 
Pontefice»1.

Quanti ci occupiamo in qualche modo della pastorale familiare, ci troviamo inseriti 
nella dinamica di questi due principi, dai quali non possiamo prescindere: da una parte la 
“salus animarum" deve renderci particolarmente sensibili e aperti verso quelle persone, che 
si trovano in situazioni coniugali difficili o irregolari: a tale scopo infatti (e cioè: nella pro­
spettiva di un loro pieno reinserimento nella comunione ecclesiale) è molto importante chia­
rire la loro reale situazione coniugale. Dall’altra parte però dobbiamo essere pienamente 
consapevoli di non poter disporre a nostro piacimento del matrimonio-sacramento, dal 
momento che nessuna autorità ecclesiastica, neppure il Sommo Pontefice, può sciogliere il 
matrimonio valido tra persone battezzate che sia stato completato con il normale atto coniu­
gale. Invece, soltanto se risulta che il matrimonio, nel suo momento genetico, è stato caren­
te di un elemento essenziale, la Chiesa può dichiararne la nullità.

Ecco allora la specifica e delicatissima finalità dell’attività del Tribunale Ecclesiastico: 
verificare se nel caso concreto, nel momento celebrativo delle nozze, per qualunque motivo 
previsto nella legge canonica (che traduce in termini giuridici la teologia del matrimonio), 
da parte di almeno uno degli sposi, il consenso fosse stato nullo o almeno inefficace a dare 
origine al matrimonio.

2. Certezza morale del giudice sulla nullità del matrimonio

Secondo il dispositivo del can. 1608 il Giudice può dichiarare la nullità del matrimonio 
soltanto se dalle prove acquisite agli atti ("ex actis et probatis"), seriamente esaminate “ex 
sua conscientia" (intesa questa sia in senso etico sia in senso psicologico come interiore 
consapevolezza)2, raggiunge la “certezza morale” della nullità del matrimonio nella fatti­
specie della quale deve giudicare.

So che in questa sede il 25 gennaio 1997 è stato trattato ampiamente dal neo-Cardinale 
Zenon Grocholewski lo specifico tema La certezza morale come chiave di lettura delle 
norme processuali. Quindi io non mi dilungo a trattare di nuovo questo tema. Mi limito sol­
tanto a richiamare il significato di “certezza morale”, che l’allora Segretario del Supremo 
Tribunale della Segnatura Apostolica, rifacendosi soprattutto alla notissima Allocuzione alla 
Rota Romana di Pio XII del 1° ottobre 1942’, proponeva in questi termini: «Tra la certezza 
assoluta e la quasi-certezza o probabilità sta, come tra due estremi», la certezza mo-rale. 
Essa - afferma Pio XII e lo ripete Giovanni Paolo II - «nel lato positivo, è caratterizzata da 
ciò, che esclude ogni fondato o ragionevole dubbio e, così considerata, si distingue essen­
zialmente dalla menzionata quasi-certezza (o mera probabilità); dal lato poi negativo, lascia 
sussistere la possibilità assoluta del contrario, e con ciò si differenzia dall’assoluta cer­
tezza... Con altre parole, si tratta della certezza che esclude la probabilità del contrario, 
anche se non esclude la possibilità assoluta del contrario»4.

' AAS 92 [2000], 353.
2 Cfr. E. Colaoiovanni, // giudice e la valutazione delle prove, in: / mezzi di prova nelle cause matrimonia­

li, Città del Vaticano 1995, pp. 10-11.
’ AAS 34 [1942], 338 ss.
* Inaugurazione dell’Anno Giudiziario 1997, p. 33.



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 243

3. Collaborazione alla ricerca della verità
di tutti coloro che operano presso il Tribunale Ecclesiastico

La “certezza morale” del giudice deve essere oggettiva, e cioè fondata sulla sua respon­
sabile valutazione delle prove acquisite agli atti’.

Nella prospettiva dell’acquisizione delle suddette prove e quindi dell’accertamento della 
verità sul caso in esame, si qualifica l’attività di tutti coloro che operano presso il Tribunale 
Ecclesiastico, come opportunamente ricordava Pio XII nell’Allocuzione alla Rota Romana 
del 2 ottobre 1944: si tratta della «unità dello scopo, che deve dare speciale forma all’opera 
e alla collaborazione di tutti coloro, che partecipano alla trattazione delle cause matrimonia­
li nel Tribunali Ecclesiastici di ogni grado e specie, e deve animarli e congiungerli in una 
medesima unità di intento e di azione»6, ossia di pervenire ad «un giudizio conforme alla 
verità e al diritto», di modo che, per quanto possibile, ci sia coincidenza tra la situazione 
oggettiva delle parti e il contenuto della decisione giudiziaria, secondo quanto aveva inse­
gnato il prof. Joaquin Llobell nella sua interessante relazione, dal titolo “Foro interno e giu­
risdizione matrimoniale canonica", tenuta in questa sede, in occasione dell’inaugurazione 
dell’Anno Giudiziario 1996. Del resto, già dall’Assemblea Generale del Sinodo dei Vescovi 
dell’ottobre 1967 era stato richiamato in questi termini uno dei principi ispiratori della stes­
sa revisione del Codice di Diritto Canonico: «Ci sia uno stretto coordinamento tra foro ester­
no e foro interno..., in modo che sia evitato ogni conflitto tra i due fori»7.

Ritornando al comune scopo di collaborare positivamente ed attivamente alla scoperta 
della verità da parte di coloro che hanno parte nel processo di nullità matrimoniale, eviden­
temente si intende dire che ognuno deve offrire la sua collaborazione in forma “dialettica”, 
eseguendo coscienziosamente il proprio specifico compito nello svolgimento del processo; 
ossia, secondo le parole di Pio XII, essi «debbono fare, per così dire, causa comune e insie­
me collaborare, non mescolando l’ufficio proprio di ciascuno, ma in cosciente e voluta 
unione e sottomissione al medesimo fine», «a somiglianza dei membri di un corpo, che 
hanno bensì ciascuno la propria funzione e la loro propria attività, ma al tempo stesso sono 
reciprocamente coordinati e insieme ordinati al conseguimento dello stesso scopo finale, che 
è quello dell’intero organismo».

In questa dialettica processuale è evidente la funzione del Giudice, il quale “ex actis et 
probatis" deve derivare la sua coscienziosa ed equilibrata decisione “prò rei veritate”, evi­
tando sia le posizioni scrupolose, sia quelle lassiste, e aderendo con intima convinzione per­
sonale all’insegnamento della Chiesa sul matrimonio.

Inoltre mi pare utile accennare brevemente a quanto Pio XII, sempre nell’Allocuzione 
del 2 ottobre 1944, richiamava sulla specifica collaborazione alla ricerca della verità da 
parte degli altri partecipanti al processo di nullità del matrimonio.

Anzitutto il Difensore del Vincolo, secondo la sua funzione, collabora «al fine comune, 
in quanto indaga, espone e chiarisce tutto ciò che si può addurre in favore del vincolo». 
Conseguentemente «non sarebbe compatibile... con l’adempimento solerte e fedele del suo 
dovere, se egli si contentasse di una sommaria visione degli atti e di alcune superficiali 
osservazioni»; d’altra parte però non concorrerebbe alla ricerca della verità, se egli volesse 
comporre e preparare «ad ogni costo una difesa artificiosa (della validità del matrimonio), 
senza curarsi se le sue affermazioni abbiano un serio fondamento oppure no». Egli poi tra­
viserebbe il suo compito specifico, se usurpasse il compito dell’Avvocato, presentando una 
difesa a favore della nullità del matrimonio, oppure se assumesse il compito del Giudice, 
pronunziandosi circa il merito della causa".

’ Cfr. Ihid., pp. 34-35.
• A4S 36 (1944). 281-290.
’ Cfr. Praefatio novi CJ.C.
' Cfr. AAS 36 [1944), 283-285.



244 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

Inoltre «la subordinazione al fine del processo matrimoniale» va riferito specificamente 
all’Avvocato, la cui funzione, come dichiarerà Giovanni Paolo II nell’Allocuzione alla Rota 
Romana del 28 gennaio 1982, «va vista quasi come un ministero ecclesiale»’. Infatti se il 
suo compito specifico consiste nel raccogliere e far valere «tutto ciò che può essere allega­
to in favore della domanda del suo patrocinato» (secondo la diversa angolatura che gli deri­
va dall’essere patrono della parte attrice, oppure della parte convenuta), egli dev’essere gui­
dato dalla comune ricerca della verità «nelle sue riflessioni, nei suoi consigli, nelle sue 
asserzioni e nelle sue prove», per cui non solo deve rifuggire dal costruire artificiosamente 
le cause e «dall’indurre le parti e i testimoni a deporre il falso», ma dev’essere portato 
«anche positivamente ad agire secondo i dettami della coscienza». In queste cause infatti 
«non si tratta di creare un fatto con la eloquenza e la dialettica, ma di mettere in evidenza 
un fatto già esistente», né di «attribuire all’abile argomentazione una forza creatrice del 
diritto, come l’ha il vittorioso combattimento in una gara». Invece il processo canonico è 
una ordinata e diligente collaborazione dialettica di tutti i partecipanti ad esso, i quali, «non 
mescolando l’ufficio proprio di ciascuno», animati dall’amore della verità, concorrono ad 
offrire al Giudice la visione della complessa fattispecie concreta nei suoi diversi aspetti

Infine nella medesima Allocuzione del 1944 Pio XII richiama il grave obbligo di colla­
borare alla ricerca della verità anche per tutti gli altri, che a qualunque titolo partecipano al 
processo canonico della nullità del matrimonio, per cui «né alle parti, né ai testimoni, né ai 
periti è lecito di costruire fatti non esistenti, dare agli esistenti una infondata interpretazio­
ne, negarli, confonderli od offuscarli. Tutto ciò contrasterebbe col servigio da prestarsi alla 
verità, cui obbligano la legge di Dio e il giuramento dato»".

4. Collaborazione preliminare all'introduzione della causa

Il discorso che sto svolgendo sull’ordinata e diligente collaborazione dialettica alla ricer­
ca della verità da parte di tutti i partecipanti al processo canonico mi porta però a svolgere 
alcune riflessioni ancora più a monte, e cioè sulle modalità attraverso le quali ai coniugi che 
si trovano in situazioni difficili o irregolari si può offrire un servizio pastorale adeguato.

Di fronte a questi casi, oltre ad altre iniziative, è importante assicurare in ogni diocesi 
un servizio di ascolto e di consulenza a questi coniugi, anzitutto nel tentativo di assicurare 
opportuni aiuti per salvare il loro matrimonio.

Tuttavia, se questa soluzione ormai è impossibile, mi sembrano importanti le direttive 
indicate nel Decreto generale della C.E.I. del 5 novembre 1990 (che sono state poi riprese 
nel Direttorio di pastorale familiare, nn. 204-206): «L’impegno di assistenza ai fedeli che 
vivono nello stato matrimoniale e si trovano in condizioni di grave difficoltà deve esprimersi 
anche nell’aiuto a verificare, quando appaiano indizi non superficiali, l’eventuale esistenza 
di motivi che la Chiesa considera rilevanti in ordine alla dichiarazione di nullità del matri­
monio celebrato. Un primo aiuto per tale verifica deve essere assicurato con discreta e sol­
lecita disponibilità pastorale specialmente da parte dei parroci, avvalendosi, se del caso, 
anche della collaborazione di un consultorio di ispirazione cristiana. È bene in ogni modo 
che nelle Curie Diocesane e presso i Tribunali Regionali per le cause di nullità matrimonia­
le venga predisposto un servizio qualificato di ascolto e di consulenza, al quale i fedeli inte­
ressati possano rivolgersi, soprattutto quando si tratta di situazioni o vicende complesse, di 
propria iniziativa o su indicazione del loro parroco. La ricerca volta a verificare eventuali 
motivi di nullità matrimoniale sia condotta sempre con competenza e con prudenza, e con

’ Monit. Eccl. CVII [1982], I, p. 9.
10 AAS 36(1944], 285-287.
" Ibid, pp. 287-288.



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 245

la cura di evitare sbrigative conclusioni, che possono generare dannose illusioni o impedire 
una chiarificazione preziosa per l’accertamento della libertà di stato e per la pace della 
coscienza» (n. 56).

Se poi la persona interessata viene avviata alla consulenza specifica dell’Avvocato 
ecclesiastico, mi pare importante, specialmente se si tratta di una persona semplice, facil­
mente emozionabile, un atteggiamento di accoglienza, di paziente ascolto, per metterla a suo 
agio. Inoltre occorre molta prudenza e saggezza per recepire la descrizione della vicenda 
coniugale nella sua concretezza ed obiettività, senza costringerla, in qualche modo forzata- 
mente, nello schema di un capo di nullità matrimoniale.

E quando si riscontra che realmente è fondata l’ipotesi della nullità del matrimonio, è 
importante approfondire lo studio per individuare, con la maggiore chiarezza possibile, sotto 
quale capo tale nullità può essere verificata e quali eventuali prove siano disponibili. Quanto 
più è chiara e precisa questa individuazione preliminare, tanto più efficace ed appropriata 
potrà essere la successiva indagine istruttoria. D’altra parte, secondo il dispositivo del can. 
1677 § 3 del CJ.C. (in consonanza anche con l’art. 62 delle attuali Norme Rotali), il Giu­
dice, nel definire i termini sui quali si dovrà indagare e sui quali sarà poi emessa la sentenza, 
non deve soltanto fissare la formula generica «se consti la nullità del matrimonio nel caso», 
«ma deve anche determinare per quale capo o per quali capi è impugnata la validità delle 
nozze».

Sempre in questa fase preliminare io mi permetterei di proporre, molto rispettosamen­
te, un’ulteriore riflessione alla quale sono indotto dal can. 1689 del CJ.C., che stabilisce: 
«Nella sentenza (dichiarante la nullità del matrimonio) si ammoniscano le parti sugli obbli­
ghi morali o anche civili, cui siano eventualmente tenute l’una verso l’altra e verso la prole, 
per quanto riguarda il sostentamento e l’educazione».

Non saprei quale efficacia concreta abbia sulle parti tale “ammonizione” riportata nella 
sentenza del Tribunale Ecclesiastico. Però, sempre nella prospettiva della “salus anima- 
rum” dalla quale sono partito in questa relazione, mi domando se su questi doveri concreti 
“morali e civili” non si debba, in coscienza, trattenere l’Avvocato con il suo cliente, prima 
di avviare una causa di nullità del matrimonio, che talvolta potrebbe addirittura essere avvia­
ta per svincolarsi dall’osservanza di tali obblighi.

Inoltre io ritengo molto importante porre l’interrogativo se in determinate circostanze 
l’eventuale dichiarazione di nullità del matrimonio realizzi effettivamente un bene per gli 
interessati o se non produca piuttosto un male maggiore rispetto a quello a cui si vorrebbe 
ovviare. In particolare io penso ai casi nei quali si individua la nullità del matrimonio per 
esclusione della prole, benché nel caso, per un “incidente di percorso”, ci sia la presenza di 
un figlio non voluto: l’eventuale dichiarazione di nullità del matrimonio per il motivo addot­
to potrebbe ripercuotersi pesantemente su questo figlio, instaurando in lui o aggravando la 
dinamica psicologica del “rifiuto”. Analoga riflessione si potrebbe svolgere nel caso in cui 
si individuasse la possibile nullità del matrimonio per il capo del “vis et metus”, qualora 
almeno una delle due parti fosse stata costretta, contro la sua volontà, a celebrare le nozze a 
motivo di una gravidanza imprevista: in questo caso nel figlio concepito prima del matri­
monio potrebbe instaurarsi anche la dinamica psicologica di un profondo “senso di colpa” 
per essere stato la causa dell’infelice matrimonio dei genitori.

5. Mezzi di prova per determinare nel Giudice
la certezza morale della nullità del matrimonio

Ritornando specificamente al tema delle prove, finalizzate a creare nel Giudice la cer­
tezza morale sulla nullità del matrimonio, anche se in questa relazione, sia pure molto som­
mariamente, saranno richiamati distintamente i singoli mezzi di prova, di cui tratta il CJ.C.,



246 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

occorre osservare che normalmente la prova della nullità non è costituita da un solo ele­
mento, ma dall’insieme degli elementi probatori considerati complessivamente. Così infatti 
aveva sottolineato Pio XII nell’Allocuzione alla Rota Romana del 1° ottobre 1942, «talvol­
ta la certezza morale non risulta se non da una quantità di indizi e di prove che, presi sin­
golarmente, non valgono a fondare una vera certezza, e soltanto nel loro insieme non lascia­
no più sorgere per un uomo di sano giudizio alcun ragionevole dubbio»12. In questo caso non 
si verifica un passaggio indebito dalla somma di diverse “probabilità” dei singoli indizi alla 
“certezza morale”; ma piuttosto si tratta di applicare il principio di causalità, secondo il 
quale un determinato effetto richiede una causa adeguata; e cioè, per il nostro caso, l’insie­
me di indizi e di elementi di prova si spiega adeguatamente solo se si ammette la nullità del 
matrimonio per il capo che è stato addotto.

Nell’attuale C.I.C., l’argomento che ci interessa si trova al Lib. VII (De processibus), 
parte II (De iudicio contentioso), Sezione I (De iudicio contentioso ordinario), Titolo IV 
“De probationibus”. Questa materia è disposta dal can. 1526 fino al can. 1586.

Nel can. 1527 § 1, a proposito dei mezzi di prova, si stabilisce questo importante prin­
cipio generale: «Possono essere addotte prove di qualunque genere, che si ritengano utili 
alla definizione della causa e siano lecite».

Fatta questa premessa, come è stato precisato dal “Coetus de iure processuali recogno­
scendo”, le singole “prove” nel C.I.C. sono state ordinate nella successione di specifici capi­
toli «iuxta momentum maius singulis probationibus tribuendum» '3.

A) AI 1° capitolo, sono indicate “Le dichiarazioni delle parti". A differenza di quanto 
era stabilito all’art. 117 dell’Istruzione “Provida Mater" (nella quale, in applicazione del 
can. 1751 del C.l.C. del 1917, si precisava: «Depositio iudicialis coniugum non est opta ad 
probationem contra valorem matrimonii constituendam»), le dichiarazioni delle parti, 
secondo la disposizione dell’attuale Codice, costituiscono una vera prova, anzi la prova di 
maggiore peso nella dinamica del processo della nullità del matrimonio. Questo cambia­
mento, come si legge ad es. in una decisione coram Serrano del 27 gennaio 1984, «si ex 
parte maiorem observantiam profert erga naturalem hominis veracitatem et dignitatem - 
iuxta placita quoque Concilii Vaticani II [cfr. Declarat. Dignitatis umanae, praesertim in n. 
I] ex alia autem magis congruit cum administratione iustitiae in facie Ecclesiae, in qua 
omnes... veritatem debent in conscientia prosequi»'*. Non mi dilungo su questa questione, 
che è stata ampiamente trattata in questa sede l’anno scorso dal prof. M.J. Arroba Conde 
nella relazione che aveva precisamente il titolo “Il valore di prova delle dichiarazioni giu­
diziali delle parti nelle cause di nullità matrimoniale". Anzi il medesimo Relatore, sulla 
base della combinata applicazione dei cann. 1536 § 2 e 1679, aveva ampiamente dimostrato 
che, in determinate circostanze, le dichiarazioni delle parti possono costituire la prova piena, 
cioè: la prova sufficiente a far sorgere nel Giudice la certezza morale sulla nullità del matri­
monio nell’ottica del capo addotto.

Mi limito ad accennare ad alcuni capi di nullità per i quali sono fondamentali le dichia­
razioni delle parti (sia le loro dichiarazioni “giudiziali”, sia, soprattutto, le loro dichiarazio­
ni “stragiudiziali”, e cioè: recepite e riferite da testi attendibili). Mi riferisco anzitutto alle 
cause per “simulazione del consenso” (can. 1101) (per tutte le forme di simulazione; e quin­
di: simulazione “totale”; simulazione “parziale” per le esclusioni “della prole”, “della indis­
solubilità”, “della fedeltà e unità del matrimonio”, “della sacramentalità”, “del bonum 
coniugum”). Richiamo però anche le cause impostate sull’"errar in qualitate personae 
directe et principaliter intenta” (can. 1097 § 2), sul “dolo” (can. 1098), sulla “condicio" 
(can. 1102) e sulla “vis et metus" (can. 1103). Infatti nessuno (al di fuori di Dio e dell’inte-

12 AAS 34 [1942], 340.
” Communicationes II [1970], p. 185; Ihid., Vili [1976], p. 189.
14 RRDec., voi. LXXVI, p. 58, n. 13.



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 247

ressato) può conoscere direttamente se si sia verificata la nullità del matrimonio per uno dei 
capi, al quali ho appena accennato. Sottolineo però che l’interessato può aver rivelato la sua 
intenzione o la dinamica nella quale ha emesso il suo consenso coniugale anche stragiudi- 
zialmente: e quindi questa rivelazione può essere molto importante, anche se egli poi giudi­
zialmente non la confermi o addirittura la neghi. Ovviamente in questo caso occorrerà 
vagliare le varie circostanze, per stabilire se fossero più attendibili le dichiarazioni stragiu- 
diziali rispetto alle attuali negazioni giudiziali.

B) Al 2° capitolo, come mezzo di prova è indicata “La prova documentale" (cann. 
1539-1546), cioè quella che è costituita da documenti.

I documenti possono essere “pubblici” o “privati". Sono documenti pubblici “ecclesia­
stici” quelli che sono redatti da una persona pubblica nell’esercizio della sua funzione nella 
Chiesa, e osservando le formalità prescritte dal diritto. Invece sono documenti pubblici 
“civili” quelli che sono riconosciuti come tali, secondo le leggi di ogni Stato (così per l’Italia 
è pubblico «il documento redatto, con le richieste formalità, da un notaio o da altro pubbli­
co officiale autorizzato ad attribuirgli pubblica fede nel luogo dove l’atto è formato»: art. 
2699 del Codice Civile).

Tutti gli altri documenti invece sono “privati” (es.: lettere che le parti si sono scambia­
te, lettere delle parti a terze persone, diari, certificati medici, informazioni scritte raccolte da 
detectives privati, dichiarazioni delle parti davanti al sacerdote in occasione del processice­
lo prematrimoniale, ecc.).

Inoltre è importante distinguere se si tratta di documenti “originali”, oppure di “copie”; 
se si tratta di documenti “autentici” (e cioè: rilasciati dall’autore al quale sono attribuiti) e 
“genuini” (ossia: se il contenuto è veridico), oppure se si tratta di documenti “apocrifi” o 
“falsi”.

Secondo il can. 1544, i documenti vanno esibiti in originale o, almeno, in copia auten­
tica, perché non esistano dubbi sulla loro autenticità e integrità.

Tenendo presenti le suddivisioni appena richiamate, il can. 1541 precisa che i docu­
menti “pubblici”, per sé, “fidem faciunt" su ciò che in essi è “direttamente” e “principal­
mente” affermato, e cioè: su ciò che la persona pubblica ha potuto recepire direttamente con 
i sensi e che ha attestato come scopo del documento (es.: l’atto di Battesimo attesta diretta- 
mente l’avvenuta celebrazione del Battesimo di una persona, ma non la sua data di nascita, 
benché sia riportata nel documento; l’atto di matrimonio attesta direttamente e principal­
mente l’avvenuta celebrazione nuziale, ma non gli altri dati che sono accessori; il notaio 
attesta direttamente e principalmente l’avvenuto deposito di un documento da parte di una 
persona, ma non il contenuto di tale documento, che resta un documento “privato”).

I documenti “privati”, scritti dalle parti, purché autentici e genuini, normalmente hanno 
il valore di dichiarazioni stragiudiziali.

Tra i documenti “privati”, di particolare importanza possono essere i certificati dei 
medici, che rivestono la natura di testimonianze stragiudiziali.

Piuttosto sospette sono le informazioni portate dai detectives privati, che comunque 
possono essere valutate nel contesto delle altre prove, anche se per il metodo seguito avrei 
dei dubbi se, a norma del can. 1527 § 1, possano essere qualificate come «probationes... 
quae licitae sint».

Parimenti si potrebbe discutere a lungo sul valore probatorio dei documenti precostitui­
ti prima del matrimonio come prova della simulazione del consenso1’.

Piuttosto potrebbe sorgere la questione se tra le prove documentali si possano conside­
rare anche i moderni mezzi audiovisivi. La questione era stata posta durante i lavori prepa­
ratori del nuovo C.I.C. Era stato proposto che nel can. 180 degli schemi, al posto del testo

15 Su questo argomento, cfr. S. Villeggiante, De chartulis et declarationibus contra valorem matrimonii 
praeparatis, in Monit. Eccl. LXXXVII 11962), III-IV, pp. 561 ss.



248 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

«probatio per documenta », si scrivesse «probatio per instrumenta», «ita ut sub 
latiore locutione veniant etiam teniolae magneticae, vel alia huiusmodi instrumenta... Unus 
Consultor censet propositionem admitti non posse, quia illa “instrumenta" saepe saepius 
carent aliquo elemento (ex gr. subscriptione, etc.) quod confert certitudinem documento. 
Consultoribus placet ut can. 180 maneat uti est»'*. A mio avviso, poiché, a norma del can. 
1527 § 1 non è fissato un “numero chiuso” dei mezzi di prova, dal momento che si stabili­
sce che «possono essere addotte prove di qualunque genere, che sembrino utili per esami­
nare la causa e siano lecite», i moderni audiovisi possono essere utilizzati come un mezzo 
di prova autonomo rispetto alla prova documentale propriamente detta. Ovviamente vanno 
usati nel contesto delle altre prove e con molta cautela, ben sapendo quanto siano facili i 
foto-montaggi e altri trucchi che falsificano la realtà.

C) Nel 3° capitolo si tratta della prova testimoniale. Come è stato osservato, «il diritto 
canonico ha sempre tenuto la prova testimoniale in grande stima. È persino una caratteristi­
ca della procedura canonica se la si paragona alla procedura civile moderna e anche alla pro­
cedura del diritto romano giustinianeo che ha avuto un atteggiamento certamente meno 
favorevole davanti alle testimonianze»17. È interessante notare che nel diritto delle Decretali 
si motivava la preferenza da attribuire alla prova testimoniale rispetto a quella documenta­
le, perché in quest’ultimo caso, considerando il materiale di cui era fatto il documento, si 
sarebbe creduto alla pelle di un animale morto. Cosi ancora EX. Wemz all’inizio del sec. 
XX scriveva: «Probatio per testes fit viva voce et per personam, non per rem mortuam; viva 
vox autem et persona rei mortuae sunt praeferendae, cum agitur de fide iudici facienda»'".

Comunque, a parte l’accennata curiosità storica, l’attuale C.I.C., stabilisce esplicita­
mente: «In qualsiasi causa è ammessa la prova tramite testimoni, sotto la direzione del giu­
dice» (can. 1547).

Trattandosi di una tematica molto conosciuta, mi limito soltanto ad alcuni rilievi.
Anzitutto, nella logica di quanto accennavo precedentemente, nel C.l.C. è richiamato il 

grave obbligo di tutti i testi di «dire tutta e solo la verità», impegnandosi normalmente con 
il giuramento (cfr. cann. 1548 § 1 et 1562 §§ 1-2).

Bisogna poi tenere conto di tutte quelle persone che sono esentate dall’obbligo di 
rispondere al Giudice perché obbligate dal segreto d’ufficio (can. 1548 § 2, 1°); quindi i 
Vescovi, i sacerdoti e i diaconi su quanto hanno conosciuto specificamente nell’esercizio del 
loro ministero; parimenti i funzionari civili, i medici, le ostetriche, gli avvocati, i notai e tutti 
gli altri che sono tenuti al segreto professionale su quanto cade sotto tale segreto. 
Evidentemente però la persona interessata può dispensare dal segreto d’ufficio.

Ci sono poi delle categorie di persone incapaci di testimoniare. In una prima categoria 
rientrano le persone gravemente immature, e cioè i minori al di sotto dei 14 anni e i deboli 
di mente; in una seconda categoria rientrano le persone, che hanno un peculiare ruolo nella 
causa, ossia: il Giudice e i suoi assistenti, l’Avvocato e gli altri che assistono o che abbiano 
assistito le parti nella stessa causa; in una terza categoria rientrano i sacerdoti per tutto quan­
to è stato a loro rivelato in occasione della Confessione sacramentale: la loro incapacità di 
testimoniare su questa materia è cosi assoluta, da non venir meno anche se il penitente ne 
richiedesse la manifestazione (cfr. can. 1550 §§ 1-2).

Per quanto riguarda la presentazione dei testi, evidentemente possono essere indotti sia 
dalle parti che dal Difensore del vincolo, e anche citati d’ufficio dallo stesso Giudice, al 
quale eventualmente spetta anche il compito di «limitare il numero eccessivo dei testi» 
indotti (can. 1553).

“ Communicationes, XI [1979], p. 105.
17 A. Gauthier, La prova testimoniale nell'evoluzione del diritto canonico, in I mezzi di prova nelle cause 

matrimoniali secondo la giurisprudenza rotale, p. 50.
” lus Decretalium, t. V, De iudiciis ecclesiasticis. Prati 1914. n. 604, nota 5.



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 249

Vorrei ancora fare qualche rilievo sulle modalità dell’esame dei singoli testi. Anzitutto 
è importante che il teste informi sul suo rapporto con le parti, su quali siano le fonti delle 
sue conoscenze dei fatti (se si tratti di conoscenza diretta o solo per sentito dire e da chi), in 
quale tempo egli sia venuto a conoscenza di quanto afferma (cfr. can. 1563).

Le domande siano proposte al teste in modo semplice, con brevità, con chiarezza, senza 
abbracciare diverse questioni insieme; siano pertinenti alla causa in discussione: siano adat­
tate alle sue capacità, tenendo conto della sua età, cultura, mentalità, temperamento; non 
siano capziose, subdole, insidiose, tendenti a trarre in inganno; non siano suggestive delle 
risposte da dare in un senso o nell’altro; parimenti siano aliene da ogni offesa o mancanza 
di rispetto (cfr. can. 1564).

E poi importante verbalizzare le risposte in modo fedele, evitando le espressioni troppo 
schematizzate, oppure troppo tecniche, che possono ingenerare nei Giudici, specialmente 
del Tribunale di Appello o della Rota Romana, l’impressione della non-genuinità. Per il 
rispetto dovuto ad ogni persona, occorre chiarire con precisione quanto il teste vuole espri­
mere, lasciando che si esprima con calma, anche perché probabilmente è piuttosto emozio­
nato nel trovarsi in un ruolo non abituale. È poi opportuno chiarire le eventuali contraddi­
zioni, attraverso appropriate contestazioni, non dimenticando di distinguere le vere contrad­
dizioni dalle parziali divergenze che riflettono il diverso modo con cui normalmente sono 
stati recepiti fatti e circostanze.

I cann. 1559 e 1678 § 1, 1°, contemplano il diritto non soltanto del Difensore del vin­
colo (e del Promotore di giustizia) ma normalmente anche dei Patroni delle parti di essere 
presenti all’esame giudiziale delle parti e dei testi. Sulla base di quanto osservavo sopra sul­
l’esigenza di collaborare dialetticamente alla ricerca della verità da parte di tutti coloro che 
partecipano al processo canonico, mi pare che si tratti di una presenza molto opportuna, allo 
scopo di aiutare il giudice sia a chiarire i vari aspetti della vicenda concreta, sia a verbaliz­
zare nel modo più oggettivo possibile le deposizioni. Forse le udienze per gli interrogatori 
diventano più lunghe; però ritengo che ci siano notevoli vantaggi per la serenità e l’oggetti- 
vità dell’indagine istruttoria. (A titolo informativo, preciso che presso la Rota Romana sono 
normali le presenze del Difensore del vincolo e degli Avvocati agli interrogatori delle parti 
e dei testi. Normalmente tali presenze non creano problemi, ma aiutano il Giudice per la 
completezza della sua indagine).

Al can. 1572 vengono indicati alcuni criteri per la valutazione delle testimonianze: 
a) tener presente la persona del teste, e cioè la sua condizione (età, cultura, menta­

lità, temperamento, capacità, ecc.) e la sua rettitudine;
b) considerare la fonte delle affermazioni del teste (e cioè se riferisca fatti e circo­

stanze vedute e udite personalmente, oppure se faccia riferimento soltanto a dicerie, a noti­
zie apprese da altri o ad opinioni soggettive);

c) tener conto del modo come il teste abbia deposto (se nelle sue affermazioni sia 
stato costante e coerente, oppure volubile, incerto, vacillante o incoerente), e se la sua depo­
sizione risulti isolata oppure se abbia la conferma di altri elementi di prova.

Infine, benché si affermi il principio che la deposizione di un solo teste non è sufficiente 
per far sorgere nel giudice la morale certezza, si ammette l’eccezione per il caso in cui si trat­
ti di un teste qualificato (ad es.: un Vescovo o un parroco “omni exceptione maior”) se depon­
ga precisamente su cose da lui svolte proprio nell’esercizio del suo ufficio; oppure se le cir­
costanze oggettive di altre prove e indizi garantiscono che “tuta conscientia" può essere accet­
tato quanto 1' “unus testis" ha deposto (cfr. can. 1573). Del resto in questi casi, come oppor­
tunamente osservava il prof. Llobell nella relazione del 1996, «alla deposizione del “testis 
unus" si aggiunge necessariamente la dichiarazione di almeno uno dei coniugi» ”: quindi ritor­
na quanto è stato osservato sul possibile valore di prova delle dichiarazioni delle parti.

" Op. cit., p. 21.



250 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

D) Un altro mezzo di prova molto importante, è costituito dalle perizie, alle quali il 
Giudice deve ricorrere quando l’oggetto del processo, per essere adeguatamente compreso, 
richiede l’intervento di una persona esperta, la quale offra il suo parere, fondato sui princi­
pi della tecnica o della scienza in cui è specificamente competente (cfr. can. 1574). Nel 
C.l.C. si tratta della necessità di ricorrere al consiglio di esperti su argomenti molto diversi 
tra loro (ad es.: i “consiglieri” che possono prestare uno specifico aiuto ai “Pastori della 
Chiesa”: can. 228; oppure i “periti” ai quali si deve chiedere consiglio per il restauro di 
immagini preziose: can. 1189; ecc.).

Per quanto riguarda il ricorso al perito per conseguire la prova di un determinato fatto 
giuridico, la prima traccia storica si ha in un decreto di Papa Innocenzo III del 1209 riguar­
dante la possibile ipotesi di reato precisamente di un sacerdote. Infatti in tale decreto si chie­
de espressamente il parere di un medico per accertare se i primi colpi inferti con il badile, 
da parte di un sacerdote ad un ladro di arredi sacri fossero stati in se stessi letali, oppure se 
la morte del ladro fosse sopravvenuta successivamente per i colpi ricevuti da altre persone 
che erano sopraggiunte20.

Per le nostre cause di nullità matrimoniale, oltre ai casi per i quali il giudice stesso, 
secondo la sua prudenza, ritiene necessario l’intervento dell’esperto per chiarire un fatto o 
una determinata circostanza importante (ad es.: perizie calligrafiche per accertare l’asserita 
falsità di un documento), il can. 1680 dispone che il giudice deve ricorrere all’opera del peri­
to «nelle cause di impotenza o di difetto di consenso per infermità di mente» (ossia per le 
ipotesi di «incapacitas matrimonii contrahendi» contemplate nel can. 1095), «tranne che 
dalle circostanze risulti con evidenza l’inutilità della perizia» (ad es.: se dagli atti istruttori 
la causa appaia evidentemente infondata).

Anche il perito, come osservavo sopra, entra dinamicamente nel processo canonico, con 
una sua peculiare funzione, per contribuire all’accertamento della verità, sulla base della sua 
scienza ed esperienza. Tuttavia occorre distinguere tra i vari “tipi” di periti.

Infatti si possono considerare come “testi periti” i medici, gli psichiatri o gli psicologi 
che si sono occupati professionalmente del soggetto interessato: evidentemente in questo 
caso l’apporto di questi “periti” rientra nell’ambito della “prova testimoniale”, e anzi, a 
seconda dei casi, può offrire un particolare peso a tale prova.

Ci sono poi i “peritiprivati”, che sono nominati da una delle parti con l’incarico di assi­
sterla e di fornirle una base tecnica di prova del suo assunto giudiziale: attesa la funzione 
specifica di questi “periti”, il loro ruolo non consiste nell’offrire un apporto “prò rei ve­
ritate", ma piuttosto nell'evidenziare, al fianco dell’avvocato, quanto è favorevole alla tesi 
del loro cliente.

Ci sono poi i “periti stragiudiziali", scelti per lo più dalla parte attrice per avere un 
sostegno tecnico all’istanza di nullità del matrimonio da presentare al Tribunale 
Ecclesiastico: il peso di questi pareri “stragiudiziali” è molto vario e dipende sia dalla con­
sistenza delle premesse cliniche sulle quali sono basati, sia dalla logica delle conclusioni che 
ne sono state derivate.

Finalmente ci sono i “periti d'ufficio" e cioè i periti “proprie dicti", che sono stati 
nominati dallo stesso Giudice nel corso dell’istruttoria, sulla base dei già richiamati cann. 
1574 e 1680. Questi sono chiamati dal giudice a portare il contributo della loro scienza ed 
esperienza “prò rei ventate”, di modo che su quelle basi scientifiche, lo stesso giudice 
ottenga ulteriori elementi per la sua decisione “giuridica”. Per espletare adeguatamente il 
suo compito il perito d’ufficio non soltanto deve esaminare gli atti istruttori già acquisiti, ma 
normalmente offre al giudice ulteriori elementi percepiti direttamente durante lo svolgi­
mento dell’indagine peritale, e cioè in modo particolare i dati obiettivi riscontrati nei collo­
qui con il periziando e i dati emersi dall’eventuale applicazione di tests psicodiagnostici.

“ Cfr. SRR Decisiones seu Sententiae coram Lega habitae, 1909-1914. Romae 1926. p. 28.



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 251

Evidentemente il valore della perizia d’ufficio dipende essenzialmente da tre requisiti: 
a) prima di tutto si tratta di designare la persona idonea all’espletamento della peri­

zia specifica per il caso in esame. Quindi occorre tener presenti le qualità morali della sud­
detta persona, la sua preparazione scientifica specifica, la sua esperienza clinica maturata in 
anni di lavoro, specialmente se svolta presso strutture qualificate. Certamente sarebbe auspi­
cabile che ogni Tribunale Ecclesiastico riuscisse a costituire un albo di periti, riconosciuti 
validi e affidabili per ogni singola specialità;

b) parimenti è molto importante la formulazione dei quesiti, ai quali il perito dovrà 
poi rispondere. Pertanto vanno evitate le formulazioni generiche o imprecise dei quesiti: in 
tale caso infatti probabilmente si otterranno risposte onnicomprensive o del tutto generiche 
che non centrano il problema concreto. Ad es. quando l’intervento del perito è richiesto per 
una delle ipotesi di incapacità contemplate dal can. 1095, occorrerà ottenere dal perito la 
precisa descrizione e la motivata diagnosi dei disturbi presentati dal soggetto, della loro gra­
vità, dell’epoca della loro insorgenza, delle loro conseguenze sulla dinamica psicologica 
delle decisioni del soggetto e su quelli che possono essere gli aspetti più importanti della vita 
coniugale in riferimento al caso concreto. Quindi: al perito vanno poste le domande che gli 
consentano di illustrare il caso sotto il profilo scientifico; mentre non gli vanno posti quesi­
ti che travalicano il suo compito, e sostituirebbero quello del Giudice, come sarebbe, ad es. 
la domanda se il matrimonio sia nullo, se il soggetto non presentasse un sufficiente uso di 
ragione, o una adeguata discrezione di giudizio o non fosse capace di assumere gli obblighi 
essenziali del matrimonio. Inoltre normalmente nei nostri quesiti noi domandiamo al perito 
se le sue conclusioni rivestano il grado della certezza morale. Però sarebbe più appropriato 
il quesito se egli abbia la certezza “scientifica” nella sua valutazione, mentre trarre la “cer­
tezza morale” spetta piuttosto al solo giudice, il quale la deriva «sulla base di tutte le risul­
tanze probatorie in atti valutando anche la scientificità delle premesse poste dai periti»21;

c) ovviamente sono poi fondamentali le risposte del perito ai quesiti, che gli sono 
stati proposti dal giudice, che devono essere, per quanto possibile, precise, chiare (anche per 
chi non abbia particolari nozioni tecniche), e rapportate al caso concreto. Ovviamente è 
importante che il perito informi del metodo da lui seguito, dei vari accertamenti da lui effet­
tuati nell’esame diretto del peritando, degli elementi significativi riscontrati concretamente 
negli atti di causa, delle considerazioni medico-legali per formulare la sua diagnosi e del 
ragionamento da lui seguito per pervenire concretamente alle risposte ai quesiti del Giudice. 
Presso alcuni Tribunali Ecclesiastici normalmente non si procede a una formale sessione 
giudiziale per il riconoscimento della perizia. Invece presso il Tribunale della Rota Romana 
è normale questa sessione "pro recognitione peritiae": la cosa mi sembra molto utile, se 
l’Avvocato, il Difensore del vincolo e il Giudice partecipano a tale sessione dopo aver esa­
minato la relazione peritale. Infatti si possono ottenere importanti chiarimenti o precisazioni 
per una comprensione migliore della stessa relazione peritale;

d) infine il giudice, aiutato nella sua valutazione dai dialettici interventi degli avvo­
cati e del difensore del vincolo, formulerà la sua conclusione giuridica se risulti dimostrata 
o no la nullità del matrimonio «valutando attentamente non soltanto le conclusioni dei peri­
ti», ma anche tutti gli altri elementi di prova addotti nella causa (can. 1579 § 1). Egli però 
nella sentenza deve indicare le ragioni che lo hanno indotto o ad accettare o a respingere le 
conclusioni del perito (can. 1579 § 2). Come al perito non è consentito il compito di giudi­
ce formulando il giudizio sulla nullità del matrimonio, allo stesso modo non spetta al giudi­
ce formulare la diagnosi dei disturbi del soggetto; però tocca al giudice valutare criticamente 
se le premesse concrete del suo ragionamento siano giuridicamente dimostrate e se le sue 
conclusioni siano in sintonia con le altre risultanze istruttorie: in caso contrario si tratterebbe 
soltanto di gratuite asserzioni o di opinioni meramente probabili22.

" V. Palestro, Le perizie, in / mezzi di prova .... p. 84.
11 Cfr. Coram Pompedda, decisione del 4 dicembre 1972, RRDec., voi. LXIV. p. 745.



252 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

Quando intervengono diversi periti, il Giudice può trovarsi di fronte ad una divergente 
valutazione scientifica del caso. Per superare questa difficoltà, il Giudice potrebbe proporre 
ulteriori spiegazioni ai periti, formulando loro specifiche questioni; oppure potrebbe nomi­
nare un nuovo perito, chiedendogli precise delucidazioni del caso; oppure potrebbe seguire 
la valutazione peritale che anche nell’insieme delle risultanze istruttorie «solidis argumen­
tis magis suffulta apparet»23.

E) L’ultimo capitolo dei mezzi di prova comprende “le presunzioni". La “presunzione” 
viene definita come «la deduzione probabile di una cosa incerta da un fatto certo» (can. 
1584); ossia è il risultato di un procedimento logico attraverso il quale, secondo la comune 
esperienza o le probabilità, da fatti e circostanze certe si traggono illazioni circa fatti che in 
sé sono dubbi o controversi. È il medesimo concetto riportato nell’art. 2727 del Codice 
Civile: «Le presunzioni sono le conseguenze che la legge o il giudice trae da un fatto noto 
per risalire a un fatto ignorato».

E importante richiamare la distinzione tra le “praesumptiones iuris” (o legali) (e cioè: 
fissate dalla stessa legge), e quelle “hominis” (o semplici) (ossia: lasciate al prudente apprez­
zamento del Giudice nell’ambito della sua responsabile valutazione del caso concreto).

Per quanto riguarda le “praesumptiones iuris", nell’attuale C.l.C. è caduta la suddivi­
sione che si riscontrava nel C.l.C. del 1917 tra: “praesumptiones iuris et de iure” e “prae­
sumptiones iuris tantum". Si stabilisce soltanto che «chi ha a suo favore una presunzione 
legale, è liberato dall’onere della prova, che ricade sulla parte avversa» (can. 1585).

Nella materia che ci interessa, nel nostro C.l.C. sono sono contemplate due “prae­
sumptiones iuris”; una nel can. 1060, nel quale si legge: «Il matrimonio gode il favore del 
diritto, per cui, in caso di dubbio, deve considerarsi valido finché non sia provato il contra­
rio». In questo canone si applica specificamente al matrimonio la presunzione legale della 
validità degli atti giuridici posti nel debito modo riguardo ai loro elementi esterni, come è 
sancito nel can. 124 § 2. L’altra presunzione legale è fissata nel can. 1101 § 1: «Il consenso 
interno dell’animo si presume conforme alle parole o ai segni usati nella celebrazione del 
matrimonio».

Quelle che ho appena accennato sono le due “praesumptiones iuris", in base alle quali 
nelle nostre sentenze, quando, dopo l’esame di tutte le prove, non si acquisisce la morale 
certezza della nullità del matrimonio, si conclude inevitabilmente: «Non consta la nullità del 
matrimonio nel caso in esame».

Voglio invece fermare l’attenzione sulle altre presunzioni, e cioè sulle “praesumptiones 
hominis” (o semplici), e cioè: rimesse alla facoltà discrezionale del Giudice. Anzitutto per­
ché da fatti o indizi si possa derivare la “praesumptio” occorre che i suddetti fatti o indizi 
siano certi, ben determinati, siano stati costanti col passare del tempo, siano connessi logi­
camente con il fatto che si vuole provare. Evidentemente queste “presunzioni”, per sé, fon­
dano soltanto una probabilità più o meno rilevante sulla nullità del matrimonio. Quindi, con­
siderate singolarmente, non costituiscono la prova sufficiente, ma a tale finalità concorrono, 
insieme alle altre prove.

A titolo esemplificativo, vorrei elencare diverse “praesumptiones hominis” in riferi­
mento ai principali capi di nullità matrimoniali nel quali ci imbattiamo nella nostra attività. 
Ritengo utile avere presenti queste “praesumptiones" sia quando svolgiamo l’istruttoria di 
una causa per cercare eventualmente di evidenziarle, sia quando dobbiamo studiare la causa 
per emettere la nostra sentenza per saperle individuare negli “acta causae”:

- cause impostate sulle incapacità a contrarre matrimonio a norma del can. 1095: evi­
denziare i sintomi dei disturbi psichici riscontrati prima del matrimonio e dopo le nozze; 
eventuali ricoveri pre e postnuziali; il comportamento della persona interessata; modalità e

25 Cfr. Coram Bruno, decisione del 17 dicembre 1982, RRDec., voi. LXXIV, p. 650.



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 253

durata della convivenza coniugale; motivi delle tensioni coniugali e del fallimento della con­
vivenza coniugale;

- cause impostate su qualunque forma di simulazione del consenso (can. 1101 § 2): evi­
denziare la “causa simulandi remota” (indole dell’asserito simulante - sua formazione cul­
turale e religiosa - sua concezione della vita - suo modo di vivere - fermezza nei suoi con­
vincimenti);

- cause impostate specificamente sull’esclusione della indissolubilità (cann. 1056, 
1099, 1101 § 2): chiarire la “causa simulandi remota" (i medesimi indizi richiamati al punto 
precedente - eventuale mentalità divorzista), “causa simulandi proxima" (tensioni prenu­
ziali - eventuale mancanza di genuino amore), circostanze postnuziali (durata e modalità 
della convivenza coniugale - ripetuti richiami al divorzio - effettiva rottura della conviven­
za al verificarsi delle situazioni che erano state paventate in epoca prenuziale);

- cause impostate sull’esclusione della prole (cann. 1055 § 1 et 1101 § 2): verificare 
l’eventuale “causa simulandi" (mentalità e modo di vivere dell’interessato - avversione 
istintiva ai bambini), le circostanze (esclusione della prole come condizione per celebrare il 
matrimonio - costante prassi contraccettiva - ricorso all’aborto per interrompere una gravi­
danza imprevista - immutata indisponibilità ai figli, nonostante il desiderio di prole dell’al­
tro partner - insanabili contrasti tra i coniugi e rottura della convivenza coniugale per il loro 
irriducibile contrasto sul figli);

- cause impostate sull’esclusione della fedeltà coniugale (cann. 1056, 1099 e 1101 §2): 
verificare l’eventuale mentalità libertina del soggetto; la sua eccessiva inclinazione al sesso; 
la sua condotta immorale; la sua smoderata attenzione solo per se stesso; il suo agnostici­
smo religioso e morale; il suo ripetuto disprezzo con parole e fatti per l’obbligo della fedeltà; 
la sua persistente continuazione postnuziale di una relazione coltivata già prima del matri­
monio;

- cause impostate su "vis et metus" (can. 1103): considerare se ci fu l’avversione del sog­
getto al partner o, almeno, al matrimonio con lui; se tale avversione fu rivelata ancora in pros­
simità delle nozze e anche dopo il matrimonio; se ci furono ripetuti interventi coercitivi in ordi­
ne al matrimonio; quale era la peculiare condizione psicologica di colui che si asserisce abbia 
subito la costrizione e il suo rapporto con l’asserito “metum incutiens", la sua età, la sua man­
canza di autonomia economica ed esistenziale, il carattere del “metum incutiens", ecc„

- cause impostate sul capo della “condicio" (can. 1102): considerare sia il possibile 
“criterio oggettivo” dell’importanza intrinseca dell’oggetto dell’asserita condizione, sia il 
“criterio soggettivo prenuziale” (ossia: l’importanza attribuita dall’interessato all’oggetto 
della condizione in epoca prenuziale), sia il “criterio soggettivo postnuziale” (ossia: l’even­
tuale reazione del soggetto, quando si è accorto che la condizione non si è verificata; però: 
se si ha una “vehemens praesumptio" per il consenso condizionato dal fatto dell’immedia­
ta rottura del matrimonio non appena il soggetto si è accorto dell’inesistenza della condi­
zione, non necessariamente si può argomentare per una “praesumptio” contraria dal fatto 
che non ci sia stata tale rottura immediata, quando il soggetto vi era impedito per la sua 
peculiare situazione,...);

- cause impostate su\\'«error in qualitate directe et principaliter intenta» (can. 1097 § 
2): si può richiamare quanto si è evidenziato per il precedente capo di nullità. Tuttavia per 
quanto riguarda la “gravitas” oggettiva della qualitas, la giurisprudenza rotale più recente 
tende a porre attenzione non soltanto alla “gravitas in seipsa”, ma anche «in communi aesti­
matione societatis in qua subiectus degit»24: e questo principio viene concretamente appli­
cato, ad es., nella decisione coram Faltin del 26 maggio 1989 a proposito della verginità 
della sposa a Ceylon25.

24 Coram Bruno, decisione del 26 ottobre 1990, RRDec., voi. LXXX1I, p.737, nn. 4-5.
25 Cfr. RRDec., voi. LXXXI, pp. 385-386, n. 15.



254 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

F) A conclusione dei miei accenni circa i mezzi di prova, molto fraternamente e senza 
alcuna intenzione di criticare concretamente qualcuno, vorrei svolgere qualche osservazio­
ne sull’indagine istruttoria, attraverso la quale si cerca di reperire tutte le prove disponibili 
per il caso concreto, di modo che il Giudice, ex sua conscientia, possa pervenire, con con­
grue motivazioni, al pronunciamento della sentenza.

Come è evidente, per l’esito della causa, è molto importante il modo come viene svol­
ta l’istruttoria del processo. Anzi è fondamentale l’istruttoria compiuta dal Tribunale di 
prima istanza. Infatti nei successivi supplementi di istruttoria, specialmente quando si tenta 
di ottenere la riforma della precedente sentenza negativa, ci possono essere dei dubbi sulla 
genuinità delle nuove prove, ad esempio: quando le parti o i testi offrono deposizioni molto 
diverse da quelle di primo grado; oppure quando vengono indotti testi nuovi, che si presen­
tano come assai meglio informati rispetto ai testi precedentemente escussi; e allora sorge 
spontaneo l’interrogativo: «Perché tali testi, se sono realmente così informati, sono stati tra­
scurati in primo grado?». E poi c’è il grosso problema della difficoltà di comunicare diret­
tamente con gli interessati e anche con i Tribunali locali, specialmente quando la causa arri­
va alla Rota Romana: penso a tante cause degli ex-Paesi comunisti dell’Europa, alle cause 
provenienti dai Paesi anglo-sassoni, dagli U.S.A. o dagli altri Stati delle Americhe. È vera­
mente problematico eseguire efficacemente un supplemento di istruttoria, qualunque sia il 
capo di nullità invocato!

Quindi: il lavoro del Giudice istruttore, responsabilmente coadiuvato dal Difensore del 
vincolo e dagli Avvocati, per quanto è possibile, deve mirare a chiarire i vari punti oscuri 
della causa; è opportuno svolgere le debite contestazioni, quando emergono delle incon­
gruenze sia nelle deposizioni delle parti sia in quelle dei testi.

Un difetto, che talvolta si riscontra, consiste nel verbalizzare con una certa uniformità 
la varie deposizioni; oppure nel rivestire di una terminologia tecnica le risposte fomite da 
persone certamente non abituate al linguaggio giuridico. È invece importante chiarire i con­
cetti e la descrizione dei fatti, riportando fedelmente il modo con il quale sono stati richia­
mati dalle parti e dai testi.

Infine vorrei accennare ad un solo rilievo sulla sentenza: certamente per la sua validità 
non è necessario che in essa siano riportate tutte le prove possibili; però è opportuno che non 
si trascuri di rispondere adeguatamente almeno alle principali difficoltà: in tal modo anche i 
Giudici del Tribunale di appello hanno minori motivi per non confermare la prima decisione.

6. Conclusione

Ho iniziato questa relazione, richiamando i due poli, dal quali non possiamo mai pre­
scindere nelle nostre cause, e che devono realmente animare la collaborazione di tutti colo­
ro che, in un modo o nell’altro, vengono a cooperare concretamente presso il Tribunale 
ecclesiastico: da una parte, la “salus animarum" e la “suprema lex"; dall’altra parte, è del 
tutto fuori dalla disponibilità di qualunque Autorità ecclesiastica il matrimonio “rato e con­
sumato”. L’attenzione al suddetti “poli” richiama il nostro profondo senso di responsabilità, 
ma anche l’esigenza di grande rettitudine e serietà nel prestare, a qualunque titolo, la colla­
borazione all’acquisizione genuina delle prove, di modo che il Giudice, «probationibus 
aestimatis ex sua conscientia» (cfr. can. 1608 § 3), possa pervenire alla retta definizione del 
caso in esame. Particolarmente riflessivi deve renderci questa osservazione del neo-Card. 
Z. Grocholewski (ma sostanzialmente contenuta anche nell’Allocuzione del Sommo Pon­
tefice alla Rota Romana del 22 gennaio 1996)“: «Dal momento che il matrimonio, per legge 
divina, è indissolubile, un qualsiasi concreto matrimonio... nella sua realtà sostanziale, cioè

» AA5 88(1996), 773-777.



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 255

oggettiva, è valido o nullo indipendentemente dalla decisione del giudice ecclesiastico. 
Perciò, se il giudice sbaglia, dichiarando nullo un matrimonio valido nella sua realtà esi­
stenziale, “scioglie”, ciò che Dio stesso ha reso indissolubile, dichiara cioè nullo ciò che per 
volontà di Dio non è nullo, “libera” le parti dagli obblighi dai quali non le può liberare... Se, 
al contrario, erroneamente dichiara “non constare” della nullità di un matrimonio in realtà 
nullo, obbliga, in opposizione alla volontà costitutiva di Dio, gli pseudo-coniugi a conti­
nuare la vita in concubinato ed impedisce loro di esercitare il diritto fondamentale a con­
trarre un valido matrimonio»27. Pertanto soltanto la sentenza (sia essa affermativa o negati­
va), che corrisponde alla verità oggettiva, è davvero pastorale e cioè concorre realmente alla 
"salus animarum”.

mons. Giovanni Battista Defilippi
Prelato Uditore della Rota Romana

” Aspetti teologici dell'attività giudiziaria della Chiesa, in Teologia e Diritto Canonico [Studi Giuridici, voi. 
XII|, Città del Vaticano 1987, pp. 203-204.



256 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

ORGANICO DEL TRIBUNALE
(3 giugno 2000 - 2 giugno 2005)

Moderatore
POLETTO S. Em. Rev.ma Card. Severino
Arcivescovo Metropolita di Torino

Vicario Giudiziale
CARBONERO can. Giovanni Carlo

Vicari Giudiziali aggiunti
PARODI don Paolo
RIVELLA don Mauro

Giudici regionali
ASSANDRI p. Pietro
AUMENTA don Sergio
BOSTICCO don Luigi 
FARINELLA don Roberto 
FILIPELLO can. Pierino - ad annum 
MARASINI don Massimo
MELLINO don Marco - Istruttore
MONTI don Carlo
MUSSONE don Davide - Istruttore 
OTTRIA mons. Guido - ad annum 
POLONI don Fabrizio 
POPOLLA don Gianluca 
SCIRPOLI don Emesto 
SIGNORILE don Ettore 
TARICCO mons. Piero

Promotore di giustizia
CAVALLO can. Francesco

Difensori del vincolo
GOTTERO don Roberto - Titolare
FECHINO mons. Benedetto - Sostituto - ad annum 
MARCHETTI don Enzo - Sostituto 
OCCELLI don Tomaso - Sostituto 
FISSORE dott.ssa Elisabetta - Sostituto 
SALCONE dott. Vincenzo - Sostituto

dioc. Torino

dioc. Acqui 
dioc. Torino

O.F.M.Cap.
dioc. Asti 
dioc. Asti 
dioc. Ivrea 
dioc. Torino 
dioc. Alessandria 
dioc. Alba 
dioc. Novara
dioc. Casale Monferrato 
dioc. Alessandria 
dioc. Novara 
dioc. Susa 
dioc. Biella 
dioc. Saluzzo 
dioc. Vercelli

dioc. Torino

dioc. Torino 
dioc. Torino 
dioc. Ivrea 
dioc. Torino



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 257

Cancelleria

CAVIGLIA dott.ssa Concetta - Notaro attuario

MAZZOLA don Renato - Cancelliere
OLIVERO diac. Vincenzo - Vice-cancelliere Economo

dioc. Torino 
dioc. Torino

MARENGO MESCHINI dott.ssa Barbara - Vice-cancelliere 
BIANCOTTI diac. Giuseppe - Notaro segretario dioc. Torino

SICCARDI MINGOIA dott.ssa Laura - Notaro attuario
SUPERINA dott.ssa Daniela - Notaro attuario
TORRI dott.ssa Erica - Notaro attuario

Consulenti per gli affari economici
CALLIERA Pietro
ROVELLA MOSCIATTI Gianfranca

Patroni stabili
ANDRIANO don Valerio - Avvocato Rotale
BONAZZI avv. Luigi

dioc. Torino

Ai Giudici RICCIARDI mons. Giuseppe (Vicario Giudiziale emerito), CALCATERRA p. 
Manlio, O.P. (Vicario Giudiziale aggiunto emerito) e MORDIGLIA p. Mario, C.M., è stata 
prorogata la giurisdizione fino alla decisione definitiva delle cause ad essi assegnate in 
prima e in seconda istanza con provvedimento del Vicario Giudiziale precedente alla sca­
denza dell’Organico.



258 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

ALBO DEGLI AVVOCATI
(3 giugno 2000 - 25 giugno 2005)

Avvocati della Rota Romana
DARDANELLO avv. Giovanni - Torino
GRIGNOLIO avv. Piero - Casale Monferrato (AL)
MUSSO avv. Lucia - Asti
PICCO avv. Augusta - Torino
BERRETTA avv. Alessandro - Torino
COLLA CASTELLI avv. Oriana - Alessandria

Ammessi a patrocinare presso il T.E.R.P.
FRIGNANI can. Luciano - Moncalieri
MANNI avv. Pia - Torino
MANNI avv. Roberto - Torino
BRUNO avv. Piermarco - Torino
DARDANELLO dott. Carlo - Vicoforte (CN)
COSTAMAGNA dott. Roberto - Alba (CN) 
GAVRILAKOS avv. Elena - Torino

Patroni stabili
ANDRIANO don Valerio, Avvocato Rotale - Torino 
BONAZZI avv. Luigi - Torino

ALBO DEI PERITI
(3 giugno 2000 - 25 giugno 2005)

Periti psichiatri e neurologi
BOSSI prof. dott. Lorenzo - Torino
CROSIGNANI prof. dott. Annibale - Torino
FAGIANI ANGELETTI prof.ssa dott.ssa Bruna - Torino
GAMNA prof. dott. Gustavo - Torino
MONACO prof. dott. Francesco - Torino
VERGANI prof.ssa dott.ssa Elena - Torino
ZANALDA prof. dott. Anseimo - Torino
BERRUTI dott. Paolo - Torino
CONSOLI dott. Augusto - Torino
GOZZI dott. Renzo - Torino
GUERCIO LECCARDI dott.ssa Maria Grazia - Alessandria 
RAVARINO dott. Giovanni - Torino



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 259

Periti psicologi
GRANDI prof dott. Lino - Torino
VEGLIA prof. dott. Fabio - Torino
VERSALDI prof. dott. mons. Giuseppe - Larizzate (VC)
BOSIO dott. Walter - Torino
CALONGHI dott. Angelo Guido - Torino 
DI SUMMA dott.ssa Francesca - Torino 
FILZI CURTONI dott.ssa Maria Rosa - Torino 
GADA dott. Ernesto - Torino
GARNERI TARTARINI dott.ssa Marina - Torino
MARENGO dott. Giorgio - Ovada (AL)
PISANU dott. Nicolò - Torino
RECROSIO BOSCO dott.ssa Laura - Torino
SORBINO dott. Carlo - Torino
SPINA dott.ssa Angela - Torino

Periti urologi
FAVRO dott. Piergiorgio - Novara
RANDONE dott. Donato - Torino

Periti ginecologi
CACCIARI prof. dott. Piero - Torino
GRASSI DEBERNARDI dott.ssa Giuseppina - Torino 
MERIGGI dott. Ernesto - Verbania 
PETRUZZELLI dott. Carlo - Torino

Periti tecnico-grafici
FERRARI dott. Ermete - Torino
MAERO dott. Michele - Torino



260 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

DATI STATISTICI

ATTIVITÀ GIUDIZIARIA NELL’ANNO 2000 
DEL TRIBUNALE ECCLESIASTICO REGIONALE PIEMONTESE

CAUSE DI PRIMO GRADO
In prima istanza dalle Diocesi del Piemonte e Valle d’Aosta

Pendenti al 31 dicembre 1999 343

Introdotte nell’anno 2000 147

Concluse nell’anno 2000:
Decise nell’anno 2000 
Perente o rinunciate 
Mancanza di competenza

Totale

161
15
2

178

Querela di nullità di sentenza 1

Pendenti al 31 dicembre 2000 311

Esito delle 161 cause decise nell’anno 2000:
sentenze affermative (consta la nullità del matrimonio)
sentenze negative (non consta la nullità del matrimonio)

134
27

Diocesi di provenienza delle 178 cause concluse nell’anno 2000:

Torino 94 Cuneo 2
Vercelli 6 Fossano 1
Acqui 11 Ivrea 2
Alba 4 Mondovì 6
Alessandria 9 Novara 10
Aosta 4 Pinerolo 2
Asti 13 Saluzzo 3
Biella 1 Susa 2
Casale Monferrato 8

Diocesi di provenienza delle 147 cause introdotte nell’anno 2000:

Torino 59 Cuneo 2
Vercelli 2 Fossano —
Acqui 5 Ivrea 7
Alba 6 Mondovì 5
Alessandria 4 Novara 11
Aosta 3 Pinerolo 5
Asti 16 Saluzzo 4
Biella 6 Susa 2
Casale Monferrato 10



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 261

Contributo economico delle parti nelle 161 cause decise nell'anno 2000:
A totale pagamento 
Con riduzione di spese 
Totalmente gratuite

146
11
4

N.B. - A partire dall’I gennaio 1998 il contributo richiesto per le spese processuali nelle cause a totale paga­
mento è stato stabilito dalla C.EJ. (Norme del 18 marzo 1997) in complessive £. 700.000, com­
prensive dei due gradi di giudizio.

Condizione sociale delle parti attrici nelle 161 cause decise nell'anno 2000:
Impiegati 50 Militari ed equiparati 5
Operai 33 Casalinghe 4
Liberi professionisti 24 Pensionati 2
Commercianti e artigiani 18 Coltivatori diretti 1
Disoccupati 9 In attesa di occupazione 1
Insegnanti 8 Studenti 1
Dirigenti 5

Durata della convivenza coniugale nelle 161 cause decise nell'anno 2000:
Meno di 1 anno
Da 1 a 2 anni
Da 2 a 3 anni
Da 3 a 5 anni

23 (media gg. 162)
26 (media mesi 1828)
28 (media mesi 30,89)
31 (media mesi 4723)

Da 5 a 10 anni
Oltre 10 anni 
Non calcolabile

37 (media anni 6,83)
15 (media anni 1425)

1 (pratica anomala)

Durata del processo nelle 178 cause concluse nell'anno 2000:
Inferiore a sei mesi
Da sei mesi a un anno
Da un anno a un anno e mezzo
Da un anno e mezzo a due anni 
Oltre due anni

5 (media gg. 103)
9 (media mesi 1025) 

50 (media mesi 15,48) 
53 (media mesi 21,94)
61 (media anni 2,40)

N.B. - La somma dei capi di nullità ammessi o respinti non corrisponde al numero delle sentenze affermative o 
negative, in quanto in alcuni casi una sentenza ha definito più capi.

Capi di nullità esaminati nelle 161 cause decise nell'anno 2000:
ammessi respinti

Difetto di forma 1 —
Incapacità contrattuale per grave difetto di discrezione di giudizio 40 4
Incapacità di assumere gli obblighi essenziali del matrimonio 26 10
Errore di persona — 1
Errore circa una qualità della persona 1 2
Matrimonio ottenuto con dolo 1 2
Simulazione del matrimonio — 4
Simulazione per esclusione positiva dell’indissolubilità del vincolo 46 19
Simulazione per esclusione positiva del “bonum prolis" 48 22
Simulazione per esclusione positiva della fedeltà coniugale 7 1
Simulazione per esclusione positiva della dignità sacramentale — 1
Simulazione per esclusione del bene dei coniugi — 2
Matrimonio celebrato per effetto di violenza o timore 4 7
Querela di nullità di sentenza — 1



262 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

CAUSE DI SECONDO GRADO
In appello dal Tribunale Regionale Ligure

Pendenti al 31 dicembre 1999

Introdotte nell'anno 2000:

Concluse nell'anno 2000:
Decise con decreto di conferma
Decise dopo esame ordinario: 

con sentenza affermativa 
con sentenza negativa

Perente o rinunciate
Totale

Pendenti al 31 dicembre 2000

107

7
1 
1

33

125

116

42

La Spezia-Sarzana-Brugnato 9

Diocesi di provenienza delle 116 cause concluse nell’anno 2000:

Genova 60 Savona-Noli 8
Albenga-Imperia 9 Tortona 11
Chiavari 14 Ventimiglia-San Remo 5

Contributo economico delle parti nelle 116 cause concluse nell’anno 2000:
A totale pagamento* 14
Con riduzione delle spese * 8
Totalmente gratuite** 94

* Presentate prima dell'entrata in vigore delle Norme C.E.I. del 18 mazo 1997.
♦* A tenore delle Norme C.EJ. del 18 marzo 1997.

Condizione sociale delle parti attrici nelle 116 cause concluse nell'anno 2000:
Impiegati 46 Insegnanti 7
Operai 21 Militari ed equiparati 3
Liberi professionisti 14 Coltivatori diretti 2
Casalinghe 12 In attesa di occupazione 1
Commercianti e artigiani 9 Pensionati 1

Durata del processo di appello nelle
Inferiore a sei mesi
Da sei mesi a un anno
Da un anno a un anno e mezzo
Da un anno e mezzo a due anni

116 cause concluse nell’anno 2000:
107 (media gg. 79)

3 (media mesi 11,83)
5 (media mesi 15,78)
1 (media mesi 22,7)



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 263

Capi di nullità esaminati nelle 116 cause concluse nell'anno 2000:
respintiammessi

Incapacità contrattuale per grave difetto di discrezione di giudizio 39 —
Incapacità di assumere gli obblighi essenziali del matrimonio 32 —
Matrimonio ottenuto con dolo 3 —
Simulazione del matrimonio 1 —
Simulazione per esclusione positiva dell’indissolubilità del vincolo 24 —
Simulazione per esclusione positiva del "bonum prolis" 31 —
Simulazione per esclusione positiva della fedeltà coniugale 4 —
Matrimonio celebrato per effetto di violenza o timore 4 1

N.B. - La somma dei capi di nullità ammessi o respinti non corrisponde al numero dei decreti di conferma e delle 
sentenze, in quanto in alcuni casi il decreto o la sentenza hanno fatto riferimento a più capi.

ROGATORIE PROVENIENTI DA TRIBUNALI APOSTOLICI 
E DA TRIBUNALI REGIONALI DIOCESANI ITALIANI ED ESTERI
(eseguite gratuitamente secondo le Norme C.E.l. del 18 marzo 1997)

Pendenti al 31 dicembre 1999

Introdotte nell'anno 2000 25

Eseguite nel 2000 21

Pendenti a) 31 dicembre 2000 4

Attività istruttoria eseguita:
Parti in causa 7
Testi 26

N.B. - Con Decreto dell'Arcivescovo di Torino dell'I novembre 2000 le rogatorie richieste da altri Tribunali alla 
Curia di Torino sono ora svolte da! Tribunale Diocesano.

ATTIVITÀ DELL’UFFICIO DI CONSULENZA E PATRONATO STABILE

L’Ufficio nell’anno 2000 ha offerto consulenza per n. 342 situazioni matrimoniali.
Sono state presentate 30 cause di nullità, patrocinate direttamente dai Patroni Stabili, e 2 
dispense di matrimonio non consumato.



264 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

ATTIVITÀ
DEL TRIBUNALE ECCLESIASTICO REGIONALE PIEMONTESE 

PER DELEGA

CAUSE DI DISPENSA DI MATRIMONIO RATO E NON CONSUMATO
Affidate da Vescovi della Regione al Tribunale Regionale

Pendenti al 31 dicembre 1999 2

Introdotte nell’anno 2000 6

Concluse nell’anno 2000:
Con Dispensa Pontificia 2
In attesa di Dispensa 2
Per perenzione 1

Totale 5

Pendenti al 31 dicembre 2000 3

Diocesi di provenienza delle 5 cause concluse nell’anno 2000:

Torino 3 Aosta 1 Biella 1

Contributo economico delle parti nelle 4 cause* concluse nell’anno 2000:
A totale pagamento 2 Con riduzione delle spese 2

Condizione sociale delle parti oratrici nelle 4 cause* concluse nell’anno 2000:
Operai 2 Impiegati 1 Insegnanti 1

Durata della convivenza coniugale nelle 4 cause* concluse nell’anno 2000:
Meno di 1 anno 1 (media gg. 113) Da 3 a 5 anni
Da 1 a 2 anni - Da 5 a 10 anni
Da 2 a 3 anni -

1 (media mesi 44,87) 
2 (media anni 5,56)

Durata del processo di Dispensa nelle 4 cause* concluse nell’anno 2000:
Inferiore a sei mesi 1 (media gg. 161)
Da sei mesi a un anno 3 (media mesi 8,57)

* Si eccettua n. 1 causa perenta.
N.B. - Con decreto dell’Arcivescovo di Torino dell'1 novembre 2000 le istruttorie nei processi di Dispensa 

Pontificia su matrimonio rato e non consumato dell'Arcidiocesi di Torino sono ora delegate al Tribunale 
Diocesano.



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 265

PROSPETTO DELLE CAUSE NELL’ULTIMO DECENNIO
- DI PRIMO GRADO

Anno Pendenti 
al 1° gennaio

Introdotte 
nell’anno

Concluse 
nell’anno

Pendenti 
al 31 dicembre

1991 153 113 108 158

1992 158 139 141 156

1993 156 127 123 160

1994 160 156 HO 206

1995 206 159 131 234

1996 234 151 161 224

1997 224 143 159 208

1998 208 209 141 276

1999 276 201 134 343

2000 343 147 179 311

Anno Sentenze 
affermative

Sentenze 
negative

Perente 
o rinunciate

Convivenza 
meno di 1 anno

1991 87 13 8 17

1992 120 16 5 22

1993 106 11 6 17

1994 93 14 3 17

1995 109 8 14 16

1996 122 19 20 22

1997 133 15 11 21

1998 117 15 9 19

1999 HO 17 7 15

2000 134 27 15 23

- DI SECONDO GRADO

Anno Pendenti 
al 1° gennaio

Introdotte 
nell’anno

Concluse 
nell’anno

Pendenti 
al 31 dicembre

1991 5 57 53 9

1992 9 43 46 6

1993 6 44 45 5

1994 5 70 62 13

1995 13 78 71 20

1996 20 89 93 16

1997 16 106 94 28

1998 28 107 IH 24

1999 24 151 142 33

2000 33 125 116 42



266 Documentazione ■ Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

PROSPETTO DELLE CAUSE INTRODOTTE NEGLI ULTIMI 25 ANNI

- DI PRIMO GRADO
Anno n. cause Anno n. cause Anno n. cause Anno n. cause Anno n. cause
/976 77 1981 82 1986 127 1991 113 1996 151
1977 76 1982 94 1987 91 1992 139 1997 143
1978 65 1983 89 1988 97 1993 127 1998 209
1979 86 1984 HO 1989 112 1994 156 1999 201
1980 96 1985 98 1990 126 1995 159 2000 147

- DI SECONDO GRADO
Anno n. cause Anno n. cause Anno n. cause Anno n. cause Anno n. cause
1976 54 1981 69 1986 66 799/ 57 /996 89
1977 41 1982 51 1987 58 1992 43 1997 106
1978 63 1983 67 1988 49 1993 44 1998 107
1979 42 1984 62 1989 46 1994 70 1999 151
1980 51 1985 49 1990 58 1995 78 2000 125

POPOLAZIONE
Anno 1997 Anno 1998 Anno 1999

Piemonte 4.291.441 4.288.051 4.287.465

Valle d’Aosta 119.610 119.993 120.343

Lombardia 8.988.951 9.028.913 9.065.440

Liguria 1.641.835 1.632.536 1.625.870

ITALIA 57.563.354 57.612.615 57.679.895
fonte: Annuario Statistico Istat 1998, 1999 e 2000, Roma

NUMERO DI CATTOLICI RISPETTO ALLA POPOLAZIONE

fonte: Annuarium Statisticum Ecclesiae 1998, Città del Vaticano

Anno 1998 Numero 
di abitanti

Numero 
di cattolici %

Italia 57.370.000 55.635.000 97,0%

Francia 58.850.000 47.463.000 80,7%

Spagna 39.370.000 36.882.000 93,7%

Stati Uniti 270.560.000 59.860.000 22,1%

Europa 684.384.000 283.023.000 41.4%

Mondo 5.855.623.000 1.018.257.000 17,4%



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 267

MATRIMONI CELEBRATI IN ITALIA DISTINTI PER RITO

Anno
Matrimoni 

religiosi
Matrimoni 

civili Totale

1993 248.111 82,1% 54.119 17,9% 302.230

1994 235.990 80,9% 55.617 19,1% 291.607

1995 232.065 80,0% 57.944 20,0% 290.009

1996 222.086 79,7% 56.525 20,3% 278.611

1997 220.351 79,3% 57.387 20,7% 277.738

1998 217.492 78,6% 59.078 21,4% 276.570

1999 212.014 77,0% 63.236 23,0% 275.520

E

o 
E

Anno

■ Matrimoni 
religiosi

Matrimoni 
civili

fonte: Annuario Statistico Istat 2000, Roma
e Matrimoni, separazioni e divorzi 1996 c 1997, Istat, Roma



268 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

MATRIMONI CELEBRATI IN ITALIA E IN ALCUNE REGIONI 
DISTINTI PER RITO

Anno 1997
Matrimoni 

religiosi %
Matrimoni 

civili % Totale

Piemonte 14.314 74,5% 4.890 25,5% 19.204

Valle d’Aosta 367 69,9% 158 30,1% 525

Lombardia 31.672 77,6% 9.154 22,4% 40.286

Liguria 4.930 69,2% 2.194 30,8% 7.124

ITALIA 220.351 79,3% 57.387 20,7% 277.738

Anno 1998
Matrimoni 

religiosi %
Matrimoni 

civili % Totale

Piemonte 14.356 74,1% 5.013 25,9% 19.369

Valle d’Aosta 307 65,5% 162 34,5% 469

Lombardia 30.565 76,6% 9.330 23,4% 39.895

Liguria 4.689 67,5% 2.254 32,5% 6.943

ITALIA 217.492 78,6% 59.078 21,4% 276.570

fonte: Annuario Statistico /stai 1999 e 2000, Roma
e Matrimoni, separazioni e divorzi 1996 e 1997, Istat, Roma

Anno 1999
Matrimoni 

religiosi %
Matrimoni 

civili % Totale

Piemonte 13.920 73,0% 5.140 27,0% 19.060

Valle d’Aosta 307 61,5% 192 38,5% 499

Lombardia 29.283 74,2% 10.156 25,8% 39.439

Liguria 4.476 65,5% 2.359 34,5% 6.835

ITALIA 212.014 77,0% 63.236 23,0% 275.250



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 269

MATRIMONI DI RITO CATTOLICO IN ALCUNI STATI

Anno 1997
Matrimoni 
tra cattolici %

Matrimoni 
tra cattolici 

e non cattolici % Totale

Italia 232.450 99,3% 1.656 0,7% 234.106

Francia 112.473 90.4% 11.952 9,6% 124.425

Spagna 148.180 99,3% 1.066 0,7% 149.246

Europa 970.665 92,5% 78.468 7,5% 1.049.133

Mondo 2.324.567 88,6% 299.686 11,4% 2.624.253

fonte: Annuarium Statisticum Ecclesiae 1997 e 1998. Città del Vaticano

Anno 1998
Matrimoni 
tra cattolici %

Matrimoni 
tra cattolici 

e non cattolici % Totale

Italia 234.294 99,3% 1.694 0,7% 235.988

Francia 105.118 87,4% 15.144 12,6% 120.262

Spagna 149.870 99,3% 1.096 0,7% 150.966

Europa 955.006 91,5% 88.609 8,5% 1.043.615

Mondo 3.272.300 91,3% 312.366 8,7% 3.584.666

PROCEDIMENTI CIVILI DI SEPARAZIONE PERSONALE 
NELLA CIRCOSCRIZIONE DEL TRIBUNALE ORDINARIO DI TORINO

Anno 2000 Ricorsi

Separazioni consensuali 2.897

Separazioni giudiziali 1.413

Totale 4.310

PROCEDIMENTI CIVILI DI SCIOGLIMENTO E DI CESSAZIONE 
DEGLI EFFETTI CIVILI DEL MATRIMONIO 

NELLA CIRCOSCRIZIONE DEL TRIBUNALE ORDINARIO DI TORINO

Anno 2000 Ricorsi

Divorzi congiunti 1.489

Divorzi giudiziali 684

Totale 2.173

N.B. - Dal mese di luglio 2000 la competenza territoriale del Tribunale di Torino si é ridotta. Senza tale 
riduzione il numero di ricorsi presentati nell'anno 2000 avrebbe superato quello dei ricorsi dell’anno 
precedente.

fonte: Tribunale Ordinario di Torino - Sezione Settima Civile



270 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

PROCEDIMENTI CIVILI DI SEPARAZIONE PERSONALE
IN ITALIA E IN ALCUNE REGIONI A FRONTE DEI MATRIMONI CELEBRATI

Anno 1997 N. matrimoni N. separazioni %

Piemonte 19.204 5.828 30,3%

Valle d’Aosta 525 270 51,4%

Lombardia 40.826 12.077 29,6%

Liguria 7.124 2.169 30,4%

ITALIA 277.738 60.281 21,7%

Nord-Centro 164.384 46.463 28,3%

Mezzogiorno 113.354 13.818 12,2%

Anno 1998 N. matrimoni N. separazioni %

Piemonte 19.369 6.191 32,0%

Valle d’Aosta 469 212 45,2%

Lombardia 39.895 11.540 28,9%

Liguria 6.943 2.267 32,7%

ITALIA 276.570 62.737 22,7%

Nord-Centro 164.748 48.422 29,4%

Mezzogiorno 111.822 14.315 12,8%

PROCEDIMENTI CIVILI DI SCIOGLIMENTO E DI CESSAZIONE 
DEGLI EFFETTI CIVILI DEL MATRIMONIO RELIGIOSO 

IN ITALIA E IN ALCUNE REGIONI
Anno 1997 Scioglimento Cessazione Totale

Piemonte 420 3.184 3.604

Valle d’Aosta 38 147 185

Lombardia 1.344 5.595 6.939

Liguria 327 1.347 1.674

ITALIA 6.127 27.215 33.342

Nord-Centro 5.140 21.985 27.125

Mezzogiorno 987 5.230 6.217

fonte: Annuario Statistico Istat 1999 c 2000, Roma e Matrimoni, separazioni e divorzi 1996 c 1997, Istat, Roma

Anno 1998 Scioglimento Cessazione Totale

Piemonte 408 3.034 3.442

Valle d’Aosta 33 125 158

Lombardia 1.287 5.453 6.740

Liguria 284 1.241 1.525

ITALIA 5.935 27.575 33.510

Nord-Centro 4.972 22.201 27.173

Mezzogiorno 963 5.374 6.337



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 271

Matrimoni per 1.000 abitanti - Anni 1987/1997

Matrimoni per rito di celebrazione - Composizione percentuale - Anni 1987/1997



272 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

Matrimoni per 1.000 abitanti per Regione di celebrazione - anno 1997

Separazioni e divorzi per 1.000 abitanti - Anni 1985/1997



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 273

Tassi di separazione per 1.000 abitanti, per Regione - Anno 1997



274 Documentazione • Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

CAUSE DI NULLITÀ DI MATRIMONIO TRATTATE NELL’ANNO 1998

- SUDDIVISE SECONDO IL TIPO DI PROCESSO

CON PROCESSO ORDINARIO

I ISTANZA II ISTANZA
introdotte concluse introdotte concluse

Italia 3.214 2.052 1.508 1.643

Stati Uniti 37.635 38.594 33.201 32.211

Europa 12.295 10.881 8.152 8.116

Mondo 59.647 58.549 48.760 47.756

CON PROCESSO 
DOCUMENTALE

introdotte concluse

Italia 1 3

Stati Uniti 12.126 12.256

Europa 704 732

Mondo 14.122 14.307

- SUDDIVISE SECONDO L’ESITO

CON PROCESSO ORDINARIO

I ISTANZA sentenza 
prò nullitate

sentenza 
contra 

nullità tem
perente 

o rinunciate Totale

Italia 1.700 175 177 2.052

Stati Uniti 33.389 1.171 4.034 38.594

Europa 7.942 1.285 1.654 10.881

Mondo 47.892 2.977 7.680 58.549

Il ISTANZA decreto 
di conferma

sentenza
prò nullitate

sentenza 
contra 

nullitatem
perente 

o rinunciate Totale

Italia 1.417 101 45 80 1.643

Stati Uniti 26.852 5.115 175 69 32.211

Europa 6.691 830 440 155 8.116

Mondo 39.110 7.548 767 331 47.756

CON PROCESSO DOCUMENTALE

sentenza 
prò nullitate

sentenza 
contra 

nullitatem
perente 

o rinunciate Totale

Italia 1 - 2 3

Stati Uniti 11.994 29 233 12.256

Europa 694 3 35 732

Mondo 13.855 40 412 14.307

fonie: Annuar ium Statisticum Ecclesiae 1998, Città del Vaticano



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 275

LA NUZIALITÀ IN ITALIA

ANNO 1998

Nel 1998 sono stati celebrati 276.570 matrimoni, con un incremento dell’1,3% rispetto 
all’anno precedente. Tuttavia, il tasso di nuzialità è risalito soltanto dal 4,7 per mille abitan­
ti al 4,8. Per il secondo anno consecutivo si registra, dunque, una variazione positiva delle 
celebrazioni, dopo quella avutasi nel 1998 rispetto al 1997 (+0,3%), arrestando di fatto una 
lunga fase di declino iniziato nei primi anni ’80, periodo nel quale si celebravano circa 320 
mila matrimoni all’anno, e protrattasi, salvo alcune fluttuazioni, fino al 1996 quando se ne 
celebrarono 272 mila. Un confronto omogeneo con i livelli di nuzialità degli altri Paesi euro­
pei evidenzia che il 1996, anno di minimo storico per il nostro Paese, vede l’Italia appena 
sotto la media della Unione Europea (5,1 per mille).

Va sottolineato che proporzionalmente in aumento risultano i matrimoni celebrati con 
rito civile, superando ormai ampiamente la quota del 21% del totale (nel 1980 rappresenta­
vano il 12%). Il matrimonio diventa non solo un evento più raro nella vita degli Italiani (la 
propensione al matrimonio diminuisce sia per i celibi sia per le nubili), ma anche più tardi­
vo (i maschi nel 1996 si sposano mediamente oltre 2 anni dopo rispetto al 1980; per le fem­
mine l’aumento è ancora maggiore: circa 3 anni di differenza tra le spose del 1980 e quelle 
del 1996).

ANNO 1999

Nel corso del 1999 si sono celebrati 275.250 matrimoni (dato provvisorio), con un 
decremento dello 0,48 % rispetto all’anno precedente. Tuttavia, il tasso di nuzialità è rima­
sto stabile essendo risultato pari a 4,8 per mille abitanti. Prosegue dunque la lunga fase di 
declino della nuzialità, anche se negli ultimi anni a ritmi decremento più contenuti che in 
passato. Il declino ebbe infatti inizio nei primi anni '80, periodo nel quale si celebravano 
circa 320 mila matrimoni all’anno, e si è protratto, salvo alcune fluttuazioni, fino ad oggi. 
Un confronto omogeneo con i livelli di nuzialità degli altri Paesi europei evidenzia che nel 
1997 l’Italia si trovava collocata leggermente sotto la media dei Paesi della Unione Europea 
(5,0 per mille).

Nel 1999, dal punto di vista territoriale, le Regioni meridionali sono caratterizzate da 
una più alta nuzialità (5,3 per mille) nei confronti delle Regioni centrosettentrionali (4,5 per 
mille). Si evidenzia comunque, salvo alcune eccezioni, una sostanziale tenuta di tutte le 
Regioni sui livelli registrati nel 1998. Va evidenziato che proporzionalmente in aumento 
risultano i matrimoni celebrati con rito civile, che hanno raggiunto la quota del 23% del tota­
le (nel 1980 rappresentavano solo il 12%) con punte che in alcune Regioni arrivano al 40% 
(Trentino-Alto Adige e Friuli-Venezia Giulia). Da questo punto di vista notevole è la distan­
za con le Regioni del Mezzogiorno dove si registrano minimi compresi tra 1’8 e 1’11% in 
Basilicata, Calabria e Molise.

Il matrimonio diventa infine non solo un evento più raro nella vita degli Italiani, ma 
anche più tardivo: i maschi nel 1997 si sposano mediamente due anni e mezzo dopo, rispet­
to al 1987 (rispettivamente 31,2 e 28,7 anni), mentre per le femmine l’aumento è ancora 
maggiore essendoci circa tre anni di differenza tra le spose del 1997 e quelle del 1987 (28,1 
e 25,3 anni).

fonte: Annuario Statistico Istat 1999 e 2000. Roma



276 Documentazione

Il mistero del peccato originale

La dottrina cattolica del peccato originale, com’è comunemente presentata nella cate­
chesi e nella predicazione, pone a molti cristiani alcuni problemi di fede. Quanto la Bibbia 
dice del paradiso terrestre, di Adamo ed Èva e del serpente che li induce a mangiare i frutti 
dell’albero della vita, della loro cacciata dal paradiso, sembra loro una favola e un mito. Non 
riescono poi ad accettare che per il solo peccato di Adamo tutti gli uomini e le donne siano 
diventati peccatori e siano incorsi nelle sofferenze e nella morte; che, per il solo fatto di 
discendere da Adamo, abbiano contratto il suo peccato e siano perciò peccatori senza aver 
peccato personalmente. Tutto ciò sembra loro in contrasto con la bontà e la giustizia: come 
potrebbe, infatti, Dio buono e giusto punire gli uomini e le donne per un solo peccato che, 
per di più, essi non hanno commesso? Per rispondere a queste difficoltà è necessario vedere 
in che cosa realmente consista la dottrina del peccato originale e come questo debba essere 
compreso.

♦ * *

Rileviamo anzitutto che la questione del peccato originale dev’essere compresa all’in­
terno del piano di Dio-Trinità sull’uomo, non trattata come un problema a sé stante: soltanto 
così essa diventa comprensibile, nella misura in cui il mistero del male può essere illumi­
nato nella sua abissale oscurità dalla luce della Rivelazione. Infatti il peccato originale ci 
conduce nel cuore stesso del messaggio cristiano, di cui costituisce l’aspetto negativo e che 
perciò può essere compreso solamente alla luce dell’aspetto positivo del piano divino. Di 
qui il posto non primario che il peccato originale ha in tale piano.

Infatti ciò che è primario nel disegno che dall’eternità Dio-Trinità ha concepito sul­
l’uomo è la vocazione degli uomini ad essere figli di Dio nel Figlio del Padre, mediante l’a­
zione divinizzatrice dello Spirito Santo. Perciò, creando l’uomo, il Padre lo ha “creato in 
Cristo”, elevandolo al di sopra della sua condizione creaturale e donandogli la grazia filiale, 
che è sempre grazia di Cristo. Quello perciò che è essenziale nel piano divino - e che in 
quanto disegno di Dio dovrà necessariamente realizzarsi - è la predestinazione degli uomini 
in Cristo che si attua nella creazione dell’uomo “in grazia”: «In lui (Cristo] (il Padre) ci ha 
scelti prima della creazione del mondo [quindi fin dall’eternità], per essere santi e immaco­
lati al suo cospetto nella carità, predestinandoci a essere suoi figli adottivi per opera di Gesù 
Cristo, secondo il beneplacito della sua volontà» (Ef 1,4-6). Perciò il disegno di Dio nei 
riguardi dell’uomo è un disegno d’amore, di grazia e in quanto tale potrà essere ostacolato, 
ma non impedito nella sua realizzazione.

In realtà nel disegno eterno di Dio è prevista la possibilità che l’uomo rifiuti liberamente 
la grazia di Dio; ma nello stesso tempo è previsto - usiamo, come si vede, un linguaggio 
antropomorfico! - che il Figlio eterno di Dio s’incarni, muoia e risorga e per tale via salvi gli 
uomini, con la grazia che scaturise dal mistero pasquale, e con l’effusione dello Spirito Santo 
li renda figli di Dio in Lui, «primogenito tra molti fratelli» (Rm 8,29). Data la previsione del 
peccato, il piano di Dio sull’uomo ha previsto che Gesù debba patire e morire e così essere il 
Redentore e il Salvatore di tutti gli uomini. Essi perciò possono diventare figli di Dio ed eredi 
della sua gloria soltanto per mezzo di Cristo, aderendo a Lui con la fede e divenendo parte­
cipi della grazia filiale, con il conformarsi a Cristo nella vita e nella morte, facendo parte del 
suo Corpo, la Chiesa, di cui Egli è il Capo, e ricevendo i Sacramenti, che sono i segni, i canali 
e gli strumenti della sua grazia. In realtà, l’uomo è quello che è “in Cristo”.

Ma la predestinazione degli uomini in Cristo fa sì che ci sia una solidarietà degli 
uomini in Cristo, per cui essi sono in Cristo, e Cristo è in tutti loro. Infatti la grazia che li



Documentazione ITI

eleva alla condizione “soprannaturale” di figli di Dio viene da Cristo, è la grazia filiale di 
Cristo; d’altra parte, Gesù con la sua Incarnazione si è unito a tutti gli uomini e li ha incor­
porati a se stesso. Ma la recezione della grazia suppone la risposta volontaria da parte del­
l’uomo. Questa solidarietà degli uomini in Cristo e nella sua divina filiazione, per cui Egli 
è il loro Creatore, il loro Redentore e il loro Fratello primogenito, è originaria e prece­
dente ad ogni altra solidarietà, in primo luogo alla solidarietà degli uomini in Adamo e nel 
suo peccato. L’uomo, “creato in Cristo”, in quanto creato libero, avrebbe dovuto accettare 
liberamente la grazia filiale che gli era stata conferita e permanere nello stato di “giusti­
zia originale” nel quale era stato creato. In che cosa consisteva questo stato di “giustizia 
originale”?

Per saperlo, bisogna riferirsi ai dati della Sacra Scrittura (Gen 2; Rm 5,12) e della Tra­
dizione che, partendo dai Concili di Cartagine (418), di Grange (529), di Quierzy (863), ha 
trovato la sua espressione più piena nel Concilio di Trento. Questo nel decreto sul peccato 
originale (17 giugno 1546) afferma che Adamo, avendo trasgredito l’ordine di Dio, «subito 
ha perduto la santità e la giustizia, nella quale era stato costituito ed è incorso nella morte» 
(Denz.-Schonm. 1511); e nel decreto sulla giustificazione (13 gennaio 1547) ribadisce che 
«tutti gli uomini nella prevaricazione di Adamo hanno perduto l’innocenza» e sono caduti 
«sotto il potere del demonio e della morte»; nello stesso tempo, però, contro l’opinione di 
Lutero, secondo la quale il peccato ha annullato il libero arbitrio, il Concilio di Trento defi­
nisce che negli uomini il peccato «non ha affatto estinto il libero arbitrio», anche se questo 
col peccato è divenuto «più debole e inclinato» al male (Denz.-Schonm. 1521).

Stando a questi dati si può affermare che l’aspetto fondamentale dello stato di “giusti­
zia originale” era senza dubbio la santità e la giustizia che l’uomo possedeva prima di cadere 
in peccato. Questa grazia e giustizia erano accompagnate dall’integrità o assenza di concu­
piscenza, per cui l’uomo non era inclinato al male, e dall’immortalità (cfr. L. E Ladaria, 
Antropologia teologica, Casale Monferrato (AL] - Roma, Piemme - Pont. Univ. Gregoriana, 
1995, 212).

La riflessione teologica su questi dati della Sacra Scrittura e della Tradizione ha messo 
in rilievo che la grazia della santità e della giustizia, che l’uomo possedeva prima della sua 
caduta nel peccato era un dono soprannaturale, assolutamente non dovuto alla sua natura di 
creatura. Creando l’uomo, Dio nel suo infinito amore gli ha fatto dono della sua amicizia e 
lo ha chiamato ad essere suo figlio, partecipe della sua stessa vita. Questa condizione di 
amico di Dio, partecipe della sua stessa vita, l’uomo l’ha perduta col peccato. Infatti lo stato 
di giustizia originale, in cui l’uomo era stato creato, non era esente da prove: l’uomo doveva 
vivere nell’obbedienza ai comandi del suo Creatore, avere fiducia nella parola divina, vivere 
nella condizione di creatura senza volersi orgogliosamente mettere alla pari con Dio nella 
conoscenza e nella determinazione del bene e del male. Questa infatti è solamente preroga­
tiva di Dio, perché Egli solo nella sua infinita sapienza ha il potere di stabilire che cos’è il 
bene e che cos’è il male. Dietro l’istigazione dello spirito del male e della menzogna, l’uomo 
disobbedì al comando di Dio e volle farsi simile a Lui: volle cioè sottrarsi alla condizione 
di creatura ed elevarsi alla condizione di Dio, rivendicando la propria autonomia da Lui. In 
tal modo egli rifiutò il dono della grazia e dell’amicizia con Dio, decadde dal suo stato di 
giustizia originale e divenne peccatore, perdendo, a causa del suo peccato, il dono sopran­
naturale della grazia e i doni preternaturali dell’immortalità e dell’integrità, senza tuttavia 
che la sua libertà, pur risultando diminuita, venisse annullata.

Come la Sacra Scrittura, la Tradizione patristica e il Magistero della Chiesa hanno com­
preso questo primo peccato dell’uomo e quale significato gli hanno dato? In altre parole, 
qual è la dottrina del peccato originale? Cominciamo col vedere come ne parla la Sacra 
Scrittura dell’Antico e del Nuovo Testamento. Vedremo poi quello che ne dice la Tradizione. 
Ci soffermeremo, infine, sulle definizioni che sul peccato originale ha formulato il Concilio 
di Trento.



278 Documentazione

* * *

La dottrina rivelata del peccato originale ha una lunghissima storia. Parte infatti dal 
primo libro dell’Antico Testamento: nel terzo capitolo del Genesi si racconta - si noti bene: 
si tratta di un “racconto popolare”, di cui l’autore sacro si serve per comunicare una verità 
religiosa; non va perciò preso alla lettera quasi fosse una narrazione propriamente “storica” 
- che Adamo (’àdàm = uomo), il primo uomo creato da Dio, istigato dal serpente, disobbedì 
al comando di Dio e per tale motivo fu cacciato dal giardino dell’Eden. Questo primo pec­
cato fu subito seguito da altri peccati, per cui si ebbe una corruzione generale, che provocò 
il castigo del diluvio. Con Noè ci fu una nuova creazione, ma anch’essa si pervertì col dise­
gno, che Dio fece fallire, di costruire una torre che arrivasse fino al cielo. In tal modo, a par­
tire da Adamo, si ebbe un concatenamento di fatti peccaminosi che condusse a una progres­
siva generalizzazione del peccato. Questa situazione non escluse gli interventi di Dio a 
favore degli uomini, come appare dalle narrazioni che riguardano Noè, Abramo e i suoi 
discendenti Isacco e Giacobbe. La manifestazione più alta della bontà di Dio si ebbe nella 
liberazione del popolo ebraico dalla schiavitù egiziana e nella conclusione dell’Alleanza, 
per cui JHWH divenne il Dio d’Israele e questo il Popolo di Dio. Ma Israele ruppe l’Al­
leanza con JHWH, adorando altri dèi. Questo peccato di idolatria divenne la causa di molte 
sciagure, che ebbero il loro culmine nell’esilio assiro-babilonese.

Il popolo d’Israele divenne così un popolo peccatore: gli uomini di ciascuna genera­
zione divennero “eredi” dei peccati dei padri, ratificandoli con i propri peccati, e diedero 
luogo in tal modo a una “solidarietà nel peccato” di tutto il popolo nel corso della sua lunga 
storia. Di qui l’affermazione del Salmo 13 [14],2 -3: «Il Signore dal cielo si china sugli 
uomini per vedere se esista un saggio: se c’è uno che cerchi Dio. Tutti hanno traviato, sono 
tutti corrotti; più nessuno fa il bene, neppure uno». È una corruzione che ha origini lontane, 
all’inizio stesso della vita, poiché l’uomo viene alla vita prigioniero di un mondo di peccato: 
«Ecco, nella colpa sono stato generato, nel peccato mi ha concepito mia madre» (Sai 
50[51],7).

Così nell’Antico Testamento non c’è ancora la dottrina cattolica del peccato originale, 
ma ci sono già alcuni elementi che la preparano: l’universalità del peccato, la solidarietà di 
tutti nel peccato, la nascita di tutti in una situazione peccaminosa e in un mondo di peccato. 
Sarà il Nuovo Testamento a fare piena luce sul mistero del peccato originale. Né poteva 
essere altrimenti, perché il peccato originale si può comprendere pienamente soltanto alla 
luce della salvezza dal peccato che Cristo ha operato con l’incarnazione, la morte e la risur­
rezione. In altre parole, soltanto il mistero pasquale illumina pienamente la condizione pec­
catrice dell’uomo e ne rivela pienamente l’origine e la causa: Gesù infatti è venuto per 
togliere il «peccato del mondo» (Gv 1,29) e per liberare il mondo dal potere del Maligno. 
Questi è stato «omicida fino dal principio» (Gv 8,44), poiché, inducendo i progenitori a 
disobbedire a Dio, ha introdotto la morte nel mondo: «La morte è entrata nel mondo per 
invidia del diavolo; e ne fanno esperienza coloro che gli appartengono» (Sap 2,24).

Afferma il Catechismo della Chiesa Cattolica: «Bisogna conoscere Cristo come sor­
gente della grazia per conoscere Adamo come sorgente del peccato... La dottrina del peccato 
originale è, per così dire, “il rovescio” della Buona Novella che Gesù è il Salvatore di tutti 
gli uomini, che tutti hanno bisogno della salvezza e che la salvezza è offerta a tutti grazie a 
Cristo. La Chiesa... sa che non si può intaccare la rivelazione del peccato originale senza 
attentare al Mistero di Cristo» (nn. 388-389). Pertanto il mistero del peccato originale si può 
comprendere soltanto se è inserito nel mistero di Cristo, Salvatore di tutti gli uomini.

Colui che in maniera più chiara ed esplicita, tra gli autori del Nuovo Testamento, ha 
espresso la dottrina del peccato originale è stato San Paolo. Anzitutto egli mette in risalto 
l’universalità del peccato, ma, nello stesso tempo, l’universalità della redenzione: «Tutti 
[giudei e pagani] hanno peccato e sono privi della gloria di Dio, ma sono giustificati gratui-



Documentazione 279

tamente per la sua grazia, in virtù della redenzione realizzata da Cristo Gesù» (Rm 3,23-24). 
«Dio ha rinchiuso tutti nella disobbedienza, per usare a tutti misericordia» (Rm 11,32). Poi, 
rifacendosi all’Antico Testamento, stabilisce un paragone tra Adamo, che col suo peccato ha 
dato inizio alla storia di perdizione dell’umanità, e Cristo, nuovo Adamo - di cui il primo 
era un’immagine, in quanto capo dell’umanità peccatrice -, che ha dato inizio a una nuova 
umanità, liberata dal peccato e resa partecipe della grazia e della vita, perdute da Adamo.

Ma il parallelismo tra Adamo e Cristo è introdotto non per mettere sullo stesso piano 
l’azione di perdizione di Adamo e l’azione di salvezza di Cristo, bensì per mettere in risalto 
che là dove con Adamo ha abbondato il peccato, col fatto che per la sua colpa tutti sono stati 
costituiti peccatori, con Cristo ha sovrabbondato la grazia: «Il dono di grazia non è come la 
caduta: se infatti per la caduta di uno solo morirono tutti, molto di più la grazia di Dio e il 
dono concesso in grazia di un solo uomo, Gesù Cristo, si sono riversati in abbondanza su 
tutti gli uomini» (Rm 5,15). In conclusione «come per la disobbedienza di uno solo tutti 
sono stati costituiti peccatori, così anche per l’obbedienza di uno solo tutti saranno costituiti 
giusti» (Rm 5,19).

Nel pensiero di San Paolo, col peccato di disobbedienza del primo uomo entra nella sto­
ria umana una “forza di peccato” che trascinerà gli altri uomini a peccare. Adamo cioè ha 
aperto la porta a questa “forza di peccato”, dando origine a una situazione peccaminosa uni­
versale, che ha trovato la sua espressione nella morte di tutti, intesa non solo in senso bio­
logico, ma anche spirituale di perdita della grazia e dell’amicizia di Dio: infatti, con la 
disobbedienza di Adamo «il peccato è entrato nel mondo e col peccato la morte», la quale 
«ha raggiunto tutti gli uomini perché (eph'o) tutti hanno peccato» (Rm 5,12).

C’è un rapporto tra il peccato del primo uomo e i peccati personali di tutti, per cui quello 
di Adamo influisce sui peccati degli uomini, nel senso che, da una parte, il primo peccato ha 
scatenato una “forza di peccato” che ha indotto gli uomini a peccare e, dall’altra, gli uomini 
con i loro peccati personali hanno ratificato quello di Adamo e sono divenuti “solidali” con 
esso: per questo si dice che «per la disobbedienza di uno solo tutti sono stati costituiti pec­
catori» (Rm 5,19). In tal senso si può dire che tutti gli uomini hanno peccato “in Adamo”, 
aggiungendo però subito che sono salvati “in Cristo”. Infatti il peccato originale - che per 
San Paolo è il “peccato” che con Adamo «è entrato nel mondo» (Rm 5,12) e con la sua 
“forza” domina 1’esistenza degli uomini, creando una situazione di allontanamento da Dio 
che induce gli uomini a peccare personalmente, così che si forma «un regno del peccato e 
della morte» (Rm 5,21) - può essere compreso pienamente soltanto nella prospettiva della 
salvezza operata da Gesù. Non si può dunque parlare del peccato originale senza fare rife­
rimento a Cristo.

* * ♦

Ma se San Paolo dice che per la colpa di «uno solo [Adamo] tutti sono stati costituiti pec­
catori» (Rm 5,19), non dice come ciò sia avvenuto: non dice quale connessione ci sia tra il 
peccato di Adamo e il fatto che tutti siano peccatori. Nei Padri della Chiesa dei primi secoli 
la risposta a questo problema è piuttosto vaga: si parla, per esempio, di un’“eredità” del pec­
cato di Adamo, che si manifesta in una certa “corruzione” della natura, per cui la condizione 
di peccato in cui si trovano è spiegata col fatto che ricevono da Adamo una "natura corrotta”.

È in opposizione alla dottrina del monaco irlandese Pelagio, nato circa il 360, che 
Sant' Agostino (354-430) formula la dottrina del peccato originale. Pelagio afferma la bontà 
della creazione e della natura umana, per cui l’uomo è capace con le sue forze di compiere 
il bene senza la grazia di Dio; perciò, se compie il male, lo fa seguendo il cattivo esempio 
dato da Adamo. Quindi l’influsso di Adamo sui peccati degli uomini sta nel cattivo esem­
pio, per cui gli uomini peccano perché imitano Adamo. I bambini nascono senza peccato e 
perciò non hanno bisogno del Battesimo. Contro Pelagio Sant'Agostino afferma che a tutti 
gli uomini è trasmesso il peccato di Adamo per generazione, non per imitazione come dice



280 Documentazione

Pelagio. Anche i bambini, in quanto sono “generati”, si trovano in situazione di peccato; per­
ciò è necessario che si lavi mediante il Battesimo il peccato che essi hanno contratto per 
generazione. Se muoiono senza essere stati battezzati, sono condannati all'Infemo, dove 
però subiscono pene leggere. In altre parole, per Sant’Agostino il peccato di Adamo ha reso 
tutti peccatori: in Adamo tutti sono uno e quindi tutti hanno peccato in lui; però non si tratta 
di un peccato “personale”, cioè commesso per volontà propria, ma di un peccato “originale”, 
consistente nel fatto che tutti gli uomini, in quanto discendono da Adamo peccatore, ne con­
traggono il peccato, e quindi per questo solo peccato - commesso all’“origine” dell’uma­
nità - sono condannati alla morte eterna se Cristo non li libera; i peccati personali non fanno 
che aggravare la situazione peccaminosa in cui l’uomo si trova per aver contratto per gene­
razione il peccato di Adamo.

Questa visione agostiniana del peccato originale fu accolta, non però in ogni punto, nei 
Sinodi di Milevi (416) e di Cartagine (418) e poi nel II Concilio provinciale di Grange (529); 
ebbe poi un grande influsso sui teologi del Medioevo, per i quali Adamo è il rappresentante e 
il capo dell’umanità intera e la generazione fisica è il mezzo di trasmissione a tutti gli uomini 
del peccato da lui commesso, per cui il suo peccato è il peccato di tutti coloro che discendono 
da lui. Perciò, a causa del peccato di Adamo, tutti gli uomini vengono al mondo privi della gra­
zia originale. Per San Tommaso d’Aquino il peccato originale è un habitus, una disposizione 
della natura, la cui armonia è dissolta dalla perdita della giustizia originale; è un “peccato della 
natura”, trasmesso per il fatto di discendere per generazione da Adamo, il quale perdette la giu­
stizia originale per tutta la natura umana; perciò, con la natura si trasmette l’infermità della 
natura (traducitur, cum natura, naturae infectio) (Summa Theol., I-II, q. 81, a. 1, ad 2).

* * *

Ispirandosi a Sant’Agostino, Lutero (1483-1545) afferma che il peccato originale è il pec­
cato per antonomasia, perché ha avuto come conseguenza la “corruzione totale” della natura 
umana. Perciò l’uomo in quanto è sotto il dominio del peccato originale - che consiste nella 
concupiscenza - è incapace di fare il bene, tanto che né la fede né il Battesimo lo liberano dalla 
concupiscenza. Il peccato originale resta in lui, ma per i meriti di Cristo non gli viene impu­
tato, per cui è nello stesso tempo “giusto” per i meriti di Cristo e “peccatore” per la presenza 
in lui della concupiscenza, anche se è convertito: egli è simul iustus et peccator.

La dottrina sul peccato originale riceve la sua sistemazione definitiva nella V sessione 
del Concilio di Trento con il decreto sul peccato originale (17 giugno 1546), che riprende in 
parte le decisioni dei Concili di Cartagine e di Grange. Esso consta di un’introduzione e di 
cinque canoni. Nel primo si afferma che Adamo, il “primo uomo”, per la sua disobbedienza 
a Dio, ha perduto la giustizia originale, è incorso nella morte ed è caduto in suo potere, 
cosicché la sua condizione si è mutata in peggio (in deterius). Nel secondo si stabilisce che 
Adamo con la sua prevaricazione ha nuociuto non soltanto a sé, ma anche alla sua progenie 
(propagini), trasfondendo il suo peccato in tutto il genere umano. Di qui la necessità - come 
è detto nel quarto canone - che i bambini, anche se nati da genitori battezzati, per conse­
guire la vita eterna ricevano il Battesimo “in remissione dei peccati”, per il fatto che 
anch’essi hanno contratto da Adamo il peccato originale.

Particolarmente importante è il canone terzo. Nella prima parte si fanno tre affer­
mazioni:

1) il peccato originale è uno nella sua origine (origine unum), cioè è soltanto il primo 
peccato di Adamo e non altri peccati dello stesso Adamo o di altri;

2) si trasmette per propagazione e non per imitazione (propagatione, non imitatione 
transfusum), contro la dottrina di Pelagio: rimane aperta però la questione se il Concilio 
affermi che “propagazione” significhi “generazione” e che questa sia il mezzo di trasmis­
sione del peccato originale oppure che lo si contragga per il fatto di venire al mondo in una 
storia segnata dal peccato;



Documentazione 281

3) è in ognuno come proprio (inest unicuique proprium), cioè non è estrinseco all’uomo, 
per cui egli sarebbe peccatore e morirebbe per colpa di Adamo, senza però che questa colpa 
tocchi il suo essere, quindi subisca le conseguenze di una colpa che non ha nulla a che 
vedere con lui.

A questo punto il Concilio afferma che il peccato originale non può essere tolto dalle 
forze della natura o da altri rimedi, ma unicamente per i meriti dell’unico mediatore Gesù 
Cristo mediante il Battesimo, che dev’essere conferito a tutti, adulti e bambini.

Segue il canone quinto, diretto contro Lutero, nel quale si afferma che con il Battesimo 
il peccato originale è tolto radicalmente e non soltanto non imputato, cosicché Dio non odia 
nulla in coloro che sono rinati nel Battesimo. Si afferma poi che nei battezzati rimane la con­
cupiscenza; però, questa non è peccato in senso proprio, anche se «proviene dal peccato e 
inclina al peccato (ex peccato est et ad peccatum inclinat)». Essa resta nel battezzato ad ago- 
nem, affinché cioè egli lotti per vincerla: ciò che può fare con la grazia di Cristo (Denz.- 
Schonm. 1510-1515).

Con il Concilio di Trento la dottrina cattolica sul peccato originale è fissata nelle sue 
linee essenziali; non ci saranno in seguito interventi così ampi e importanti del Magistero 
ecclesiastico. Il Vaticano II vi fa soltanto riferimento in alcuni documenti: così nella Costi­
tuzione pastorale Gaudium et spes (n. 13) afferma che «costituito da Dio in uno stato di san­
tità, l’uomo, tentato dal Maligno, fin dagli inizi della storia abusò della propria libertà, eri­
gendosi contro Dio e bramando di conseguire il suo fine al di fuori di Dio [...]. Quello che 
ci viene manifestato dalla Rivelazione divina concorda con la stessa esperienza. Infatti, se 
l’uomo guarda dentro il suo cuore si scopre anche inclinato al male e immerso in molteplici 
mali, che non possono certo derivare dal suo Creatore, che è buono».

* * *

La comprensione del peccato originale è stata sempre difficile, perché nella sua essenza 
esso è un mistero che noi conosciamo soltanto per rivelazione. Questa ci è fatta attraverso 
schemi di pensiero e forme espressive di una particolare civiltà, qual è quella semitica: si tratta, 
allora, di sceverare il nucleo rivelato dal suo rivestimento culturale e letterario. In secondo 
luogo, la rivelazione del peccato originale è fatta secondo una visione del mondo che non è più 
quella degli uomini moderni, per i quali il mondo è in evoluzione e quindi va dal meno al più, 
mentre gli antichi ponevano il meglio al principio della storia umana - l’età dell’oro - a cui 
seguiva un’età di decadenza. In terzo luogo, i progressi compiuti in campo esegetico hanno 
messo in evidenza che i primi capitoli della Genesi sono anzitutto di natura “sapienziale”, nel 
senso che sono una riflessione teologica sugli inizi dell’umanità, per mettere in risalto che Dio 
è buono e amico dell’uomo e che perciò i mali del mondo - le sofferenze e la morte - non ven­
gono da Lui, ma dal peccato, con il quale l’uomo ha rotto l’amicizia con Dio; e poi sono di 
natura “eziologica”, vogliono cioè cercare le “cause” (aitiai) del fatto che la condizione degli 
uomini nella storia è di sofferenza e di morte. In base a questi principi metodologici dobbiamo 
oggi comprendere il peccato originale, tenendo sempre presente che siamo di fronte a un 
mistero rivelato, la cui realtà profonda può essere conosciuta soltanto per fede.

In risposta all’esperienza che gli uomini di tutti i tempi fanno della condizione umana, 
come una condizione di divisione all’interno e al di fuori dell’uomo, di sofferenza e di 
morte, la rivelazione cristiana afferma, in primo luogo, che l’infelicità della condizione 
umana non è stata voluta da Dio Creatore, il quale, essendo Amore misericordioso, ha creato 
gli uomini perché fossero felici, ma è dovuta al peccato, cioè al fatto che gli uomini - tutti 
gli uomini, lungo il corso di tutta la storia umana - hanno peccato, cioè hanno rifiutato il 
dono dell’amicizia e della grazia di Dio e l’obbedienza alla sua legge di amore per trovare 
in se stessi, con i loro sforzi, la felicità. Questi peccati, moltiplicandosi, hanno creato una 
situazione peccaminosa universale, una “struttura universale di peccato”, che non concerne



282 Documentazione

soltanto la dimensione sociale o psicologica dell’uomo, ma anche e più profondamente la 
dimensione ontica, per cui chiunque viene al mondo, prima ancora che possa compiere un 
atto morale libero, si trova immerso in una situazione di peccato, che influisce su di lui in 
maniera negativa, in quanto lo inclina al male e gli indebolisce la volontà, rendendogli, così, 
facile e attraente il peccato personale.

Perciò chiunque viene al mondo, per il solo fatto di entrare in un mondo di peccato, si 
trova in una situazione che non è conforme alla volontà di Dio. Egli entra cioè, senza sua 
colpa, a far parte di una umanità peccatrice e in tal modo ne contrae il peccato. Questo stato 
peccaminoso, in cui chiunque viene al mondo si trova coinvolto antecedentemente ad ogni 
atto libero, costituisce il peccato originale. L’umanità non è una somma di individui senza 
rapporti gli uni con gli altri; è invece un corpo unico, solidale, in cui gli uni dipendono dagli 
altri, gli uni influiscono sugli altri o subiscono il loro influsso, in cui il bene e il male degli 
uni sono partecipati dagli altri. Se dunque tutta l’umanità è peccatrice, chiunque nasce in 
essa ne contrae la situazione peccaminosa.

La rivelazione cristiana afferma, in secondo luogo, che l’unico che può salvare gli 
uomini dal peccato è Gesù Cristo, per cui gli uomini possono uscire dalla loro condizione 
di peccatori unicamente aderendo a Cristo attraverso la fede e il Battesimo. Poiché tutti gli 
uomini sono peccatori, sia che abbiano peccato personalmente, sia che abbiano contratto il 
solo peccato originale, come i bambini, hanno tutti bisogno di essere salvati da Cristo e 
quindi di ricevere il Battesimo. In realtà la rivelazione dell’universalità del peccato è stata 
fatta da Dio per mettere in risalto l’amore che Dio ha per l’umanità peccatrice: amore che si 
è manifestato prima con il fatto che gli uomini sono stati “creati in Cristo” e poi con il fatto 
che Dio ha mandato nel mondo Gesù e ha voluto che Egli salvasse gli uomini con la sua 
morte e la sua risurrezione. Perciò, ciò che è primario ed essenziale nella dottrina del pec­
cato originale è l’annunzio della Buona Notizia, cioè della salvezza degli uomini e dell’a­
more misericordioso di Dio, che è all’origine della salvezza “in Cristo” dell’umanità pecca­
trice. Quindi il mistero del peccato originale dev’essere visto e compreso aH’intemo del 
“disegno eterno” di Dio, che è un disegno di amore e di salvezza.

In terzo luogo, la rivelazione cristiana afferma che la situazione universale di peccato, 
in cui l’umanità oggi si trova, ha la sua origine ultima in un peccato di disobbedienza a Dio, 
commesso dal primo uomo (Adamo), all’inizio della storia umana. Questa terza afferma­
zione - che non ha la stessa importanza delle altre due nell’insieme della rivelazione cri­
stiana - come dev’essere compresa? La teologia cattolica attuale cerca di dare una risposta 
su questo punto. Si può dire che col primo peccato del primo uomo è entrata nella storia 
umana la “forza del peccato”, che è all’“origine” dei peccati di tutti gli uomini, i quali, pec­
cando a loro volta, da una parte hanno ratificato il peccato di Adamo e sono diventati soli­
dali col suo peccato, dall’altra, aggiungendo peccato a peccato, hanno creato una situazione 
universale peccaminosa.

Così al peccato di Adamo dev’essere dato un particolare rilievo, in quanto, scatenando 
la “forza del peccato”, è all’“origine” della storia del peccato. Ma il solo peccato di Adamo 
non è la causa del male del mondo. Esso è soltanto il “peccato originale originante”. È per 
il fatto che con Adamo e dopo Adamo tutti gli uomini sono stati peccatori che si è creata la 
situazione peccaminosa, che costituisce il “peccato originale originato”, del quale tutti gli 
uomini adulti e bambini sono partecipi. Da questo peccato originale originato gli uomini non 
possono liberarsi con le proprie forze, ma soltanto Cristo può salvarli.

* * *

In conclusione, nella dottrina cattolica del peccato originale dobbiamo distinguere due 
cose: quello che Dio ha voluto rivelarci e le vie e i modi nei quali Dio ha fatto giungere a 
noi la sua rivelazione. Quello che Dio ha voluto rivelarci si può riassumere in tre enunciati:



Documentazione 283

1 ) tutti gli uomini, per il solo fatto di venire al mondo, sono peccatori, non nel senso che 
abbiano peccato personalmente, ma nel senso che, antecedentemente ai loro peccati perso­
nali, sono privi della grazia di Dio, a cui erano destinati nel disegno di amore di Dio, e per­
ciò si trovano in una condizione di lontananza e di alienazione da Dio, che non è conforme 
alla sua volontà (peccato originale “originato”);

2) il solo che possa salvare gli uomini peccatori dalla loro condizione di peccato e rimet­
terli nell’amicizia e nella grazia di Dio, dando loro in maniera sovrabbondante i doni per­
duti, fino a renderli figli di Dio, è Gesù Cristo, il Figlio di Dio fatto uomo: ciò che Egli ha 
fatto con la sua morte e la sua risurrezione. 11 nucleo centrale della dottrina del peccato ori­
ginale è dunque l’annuncio che Gesù ha salvato gli uomini dal peccato e dalla morte e ha 
dato loro la possibilità di salvarsi, credendo in Lui e, col Battesimo, entrando a far parte 
della sua Chiesa;

3) l’universalità del peccato, per cui ogni uomo che venga al mondo è peccatore, è 
dovuta al fatto che l’umanità nel suo inizio - in Adamo, il primo uomo - ha rifiutato il dono 
dell’amicizia e della grazia di Dio e, in tal modo, ha scatenato la “forza del peccato”, la 
quale, investendo tutti gli uomini e inducendoli al peccato, ha creato una situazione pecca­
minosa, nella quale sono stati coinvolti tutti gli uomini per il solo fatto di venire al mondo 
(peccato originale “originante”).

Questo è il nucleo essenziale del peccato originale, che perciò non è annuncio di perdi­
zione e di condanna, ma annuncio di salvezza: Dio ama gli uomini nonostante i loro peccati 
e, perciò, li salva per mezzo di Cristo, che è morto e risorto per ridare agli uomini la grazia 
di Dio. La via per la quale è giunta a noi questa rivelazione è la Sacra Scrittura, com’è stata 
letta e vissuta dalla Tradizione e interpretata dal Magistero della Chiesa. Ciò significa che 
la rivelazione divina è giunta a noi attraverso documenti che, nella loro redazione, risentono 
delle idee, delle immagini e dei modi di pensare del loro tempo. È compito dell’esegesi, 
della teologia e della storia delle idee stabilire come tali documenti debbano essere compresi 
sempre meglio.

Tenendo conto di queste osservazioni, è possibile dare risposte più convincenti alle 
domande fatte all’inizio e rendere “ragionevole” la fede nel peccato originale, il quale - 
non bisogna mai dimenticarlo - resta per noi un grande mistero, che "l'intelligenza della 
fede” (intellectus fidei) può cercare di chiarire, ma non comprendere pienamente nella sua 
profondità.

La Civiltà Cattolica

Da La Civiltà Cattolica, 152 (2001), 1,229-241



CATECHESI È COMUNICARE CON I TUOI FEDELI AD UNO AD UNO...

SISTEMI AUDIO E VIDEO

È LA SOLUZIONE PIÙ SEMPLICE E SICURA
AFFINCHÉ LA PAROLA GIUNGA LIMPIDA E CHIARA

PASS costruisce, installa ed assiste:
— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— radiomicrofoni esenti da disturbi
— sistemi video - grandi schermi
— microfoni “piatti” da altare

PASS inoltre:
— HA UN ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI
— GARANTISCE UNA ACCURATA ASSISTENZA TECNICA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi: 
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario 
Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Chiesa 
Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. 
Alpignano, S. Margherita dei colli, S. 
Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo 
(Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, 
Parr. Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, 
Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco 
(Valdocco), Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, 
Parr. Varisella, Ist. La Salle, Parr. B.ta 
Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, 
Parr. Coassolo.

Interno basilica di Maria Ausiliatrice

10144 TORINO — CORSO REGINA MARGHERITA, 209/a 
(Oli) 473.24.55 /437.47.84

FAX (011)48.23.29



Costruiamo e realizziamo
— I migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di comunicare.
— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.
— Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite. 
— Servizio assistenza immediato.

WEB Sede: 12040 Govone (CN) - V. Piana, 5 - Tel. (0173) 58677- 58812
10147 Torino: Tagliante Giovanni - V. Cardinale Massaia, 76 - Tel. 2296198 - 766897



BASILICA DI S. PIETRO IN VATICANO 
Un nuovo impianto di elettrificazione campane e orologio da torre 

realizzato ed installato dalla TREBINO nel 1994.

FONDERIE
CAMPANE

COMANDI 
ELETTRONICI 
PER CAMPANE

fTREBÌNQ)

gk CMUM4TA OnATUCtA

M ROBERTO TREBINO s.n.c.
16030 USCIO (GE) ITALY - TEL 0185/919410 • FAX 0185/919427



Interventi tecnici 
di manutenzione, 
riparazione, 
pronto intervento 
con corde 
e tecniche 
alpinistiche

• Chiese

• Campanili

• Torri

• Ospedali

• Scuole

Raggiungiamo 
l'irraggiungibile 
con la massima 
competenza, 
sicurezza, rapidità 
e risparmio.

•
Ditta Castagneri Saverio 

10074 Lanzo Torinese

Via S. Ignazio, 22 
Tel. 0123/320163



Orologi da torre - Campane

F.lli JEMINA
Fond. nel 1780

- Fabbricazione programmatori e orologi elettronici
- Progetto, costruzione e posa in opera incastellature antivibrazioni
- Fornitura, automazione, riparazioni e manutenzioni campane singole 

o a concerto

• COSTRUTTORI ESCLUSIVI
DEL NUOVO SISTEMA BREVETTATO CM 12

ceppo motorizzato senza cerchi, catene e motori esterni, di piccolo 
ingombro con meccanismi al riparo dalle intemperie, colombi, ecc., 
e con assoluta silenziosità di funzionamento.

PREVENTIVI GRATUITI

MONDOVÌ (CN) - Via Soresi, 16 - Tel. 0174/43010

CAPANNI Fonderie
CAMPANE - OROLOGI - IMPIANTI

Via Reg. S. Stefano, 23-25 
15019 STREVI (AL)
Tel. 0144/37 27 90

0337/24 01 80

FORNITORI DEL SANTUARIO B. V. CONSOLATA - TORINO
ASSISTENZA - MANUTENZIONI SU OGNI TIPO DI IMPIANTO



Nostre Edizioni:

ECHI DI VITA 
PARROCCHIALE

— PAGINE 16 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i 
mesi, formato 17 x 24

— PAGINE 8 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i 
mesi formato 17 x 24

* Pagine proprie a disposizione dei RR. Parroci, nella 
quantità desiderata.

Stampa copertina a quattro colori propria: con una iniziale spesa di im­
pianto si possono stampare un certo numero di copertine da utilizzare di 
mese in mese secondo il fabbisogno.

Stampa copertina propria in bianco e nero dietro fornitura di cliché o foto­
grafia.

— Edizione Generale completa: è possibile avere tutte le 16 
pagine più la copertina a colori. Si potrà usufruire delle pagine 
2, 3 e 4 di copertina per la stampa di materiale proprio. Ai 
Parroci che lo desiderano spediamo l’Edizione Generale 
con il nome della Parrocchia in copertina.

— tipo GIORNALE nei formati 22 x 32 - 25 x 35 - 32 x 44 con tutto 
materiale proprio.

— EDIZIONI SPECIALI DI LUSSO E COMUNI in formati diversi.

Richiedete saggi e preventivi a:

OPERA DIOCESANA BUONA STAMPA
Corso Matteotti, 11 - 10121 TORINO

Telefono (011)54 54 97



UaVccedelPcpdù
LA TUA VITA IN PRIMA PAGINA

Il settimanale della Chiesa torinese che ti informa su:
• i fatti principali del territorio torinese
• la vita della Chiesa locale e universale
• i problemi e l'attualità culturale e sociale

Corso Matteotti, 11 - 10121 Torino
Tel. 011.562.18.73-011.545.768. Fax 011.549.113

il nostro 
tempo

LA CULTURA DELLA GENTE

Il giornale cattolico a diffusione nazionale propone ogni settimana:
• i fatti principali dell’attualità culturale e politica
• commenti, analisi, riflessioni sui temi in discussione
• un punto di vista “cristiano” sugli avvenimenti

Corso Matteotti, 11 - 10121 Torino
Tel. 011.562.18.73-011.545.768. Fax 011.549.113



2002

MENSILE
soggetti vari con didascalie, 

stampa a quattro colori 
su carta patinata 

formato 35,5 x 17,5, 
13 figure, 

pagine 12 + 4 di copertina

RICHIEDETECI 
SUBITO 

COPIE saggio!

PER FORTI 
TIRATURE 
PREZZI 

DA CONVENIRSI
★

Con un adeguato 
aumento di spesa 

si possono aggiungere 
notizie proprie

a colori, 
con riproduzioni artistiche 

di quadri d'autore, 
formato 34 x 24



.T
or

in
o

CONI NUOVI APPA I DI RISCALDAMENTO A NORME EUROPEE "CE":

GRANDE RISPARMIO 
ALTO RENDIMENTO (OLTRE IL 90%) 

MASSIMA SICUREZZA 
; QUALITÀ' CONTROLLATA

OMNIA TERMOAIR
è specializzata nel 
riscaldamento di grandi spazi, 
come Chiese, Oratori, palestre, 
teatri e locali di riunione.

Con la sua trentennale 
esperienza nel settore ed un ricco 
catalogo di prodotti e soluzioni, 
è in grado di offrire studi 
e preventivi gratuiti per 
nuovi impianti, trasformazioni 
ed adeguamenti alle 
normative, 
manutenzioni.

Omnia lermoair
10040 LEINI' (TORINO) • STRADA DEL FORNACINO, 87/C • TEL011.998.99.21 r.a. • FAX 011.998.13.72 

www.omniatermoair.com • e-mail: omnia@omniatermoair.com

http://www.omniatermoair.com
mailto:omnia@omniatermoair.com


UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56201 - fax 011/51 56209

ore 9-12
Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56271: ore 9-12 (escluso sabato)

Cilicio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56203 - fax 011/51 56209
ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi - tei. 011/51 56296 (ab. 011/96761 45) 
su appuntamento

Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56295 (ab. 0335/632 3590) 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per 1'Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56360 - fax 011/51 56369 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio dell’Avvocatura - tei. 011/51 56210 - fax 011/51 56 209
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56210 - fax 011/51 56209
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56286
ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 011 /51 56 310 - fax 011 /51 56 319

ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)
Ufficio Missionario - tei. 011/5156220 - fax 011/5156229

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
Ufficio Liturgico - tei. 011/51 56280 - fax 011/51 56289 

ore 9-12 - 15-18
Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/5371 87 - 530626 - fax 011/53 71 32

via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 011/51 56350

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/51 56340 - fax 011/51 56349

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/51 56335

ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 011/53 8796 - 539052 

via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 011/562 52 11 - 562 5813 - fax 011/562 59 22 

via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale dell’Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e del­

l’Università - tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56239 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 011/51 56300 - fax 011/51 56309 

ore 10,30-13 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale del Ibrismo, Tempo Libero e Sport - tei. 011/51 56330 

martedì-giovedì-venerdì ore 9-12



RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (=rdto). 
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Abbonamento annuali per il 2001 L. 85.000 - Una copia L. 8.500
Anno LXXVIII - N. 2 - Febbraio 2001

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia.Metropoli tana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - corso Matteotti n. 11 - 10121 Torino 
Conto Corrente Postale 10532109 - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45°/o - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 7/2001
Spedito: Luglio 2001


