
RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE

3 ANNO LXXVIII
MARZO 2001



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale. 

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio. 
Tutti gli Uffici sono chiusi: 
- il sabato pomeriggio; 
- nella SettimanaSanta: giovedì-venerdì-sabato; 
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giornifestivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56240 - fax 011/51 56 249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56 333 - fax 011/51 56 209

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Pro-Vicari Generali - ore 9-12
Fiandino mons. Guido (ab. tei. 011/568 28 17 - 0.349/15741 61)
Operti mons. Mario (ab. tei. 011/4.36 13 96 - 0333/5674.3 95)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TO Città:
Lanzetti don Giacomo (ab. tei. 011/38 9376 - 0347/246 20 67)
venerdì ore 10-12

Distretti pastorali:
TO Nord: Foieri don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - 0.347/546 05 94) 
lunedì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Carlo (ab. Carmagnola tei. 011 /972 31 71 - 0339/359 68 70) 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Mana don Gabriele (ab. Orbassano tei. 011/900 2794 - 0.3.3.3/686 96 55) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 011/58 111) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE tei. 011/51 56216

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/311 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/205 3474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani.

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/97200 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità; mi- 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO
Cattaneo don Domenico (tei. uff. 011/51 56360 - ab. 011/521 1557)

(segue nella HI di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
UFFICIALE PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA METROPOLITANA

Anno LXXVIII Marzo 2001

SOMMARIO

Pag-
Atti del Santo Padre

Messaggio all'Assemblea Generale dell’Unione Mondiale delle Organizzazioni Femminili
Cattoliche 295

Messaggio all’Ordine del Carmelo per il 750° della consegna dello Scapolare 298
Lettera a tutti i sacerdoti della Chiesa per il Giovedì Santo 2001 301
Ai partecipanti alla VII Assemblea Generale della Pontificia Accademia per la Vita (3.3) 307
Ai Membri della Commissione degli Episcopati della Comunità Europea (30.3) 311
Ai Membri della Penitenzieria Apostolica e ai Padri Penitenzieri delle Basiliche Patriarcali

Romane (31.3) 313

Atti della Santa Sede
Pontifìcia Accademia per la Vita:

- Comunicato finale della VII Assemblea Generale 309
- La questione dello xenotrapianto 317

Atti della Conferenza Episcopale Italiana
Consiglio Episcopale Permanente:

Sessione del 26-29 marzo 2001
1. Prolusione del Cardinale Presidente 319
2. Comunicato dei lavori 325
3. Determinazione riguardante la conversione da Lire in Euro delle misure previste

dalla vigente disciplina del sostentamento del Clero 330

Presidenza:
Note circa l’istruttoria dei matrimoni concordatari 331

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese
Messaggio dei Vescovi per la Quaresima: La famiglia, spazio privilegiato d'amore reci­

proco 337

Atti del Cardinale Arcivescovo
Servizio diocesano per il Catecumenato. Orientamenti e Norme 341
Costituzione del nuovo Ufficio per la pastorale dei migranti nella Curia Metropolitana di

Torino 352
Omelia nella Giornata della Donna 353
Alla “presa di possesso” del Titolo cardinalizio in Roma 356



294

Curia Metropolitana
Cancelleria:

Rinuncia - Trasferimento - Nomine - IX Consiglio Presbiterale - Gruppo di Parroci a 
norma dei canoni 1742 e 1750 - Nomine e conferme in Istituzioni varie - Comunica­
zione circa Roberto (o Ignazio) Coppola - Sacerdote diocesano defunto 361

Documentazione
XII Giornata Caritas: Carità - Missione - Caritas 365

- Introduzione
Le ragioni di una scelta (Pierluigi Dovis) 366

- Lectio divina (sr. Benedicte Marie) 369

- Riflessioni:
- Carità e missione: una sfida da accettare (mons. Mario Operti) 376
- La carità e le quattro "missioni": logiche, metodi e strumenti (don Piero Terzariol) 378 
- Carità e missione. Spunti per aprire un dialogo (Pierluigi Dovis) 383

- Testimonianze (a cura di Marco Ferrando e Monica Gallo) 393
- La carità è tenerezza, ma a volte che rabbia... 394
- Sconvolti dalla povertà 395
- La carità? Un impegno con Dio 397
- Quando la carità diventa mediazione culturale 398
- La sfida dell'accoglienza 399
- Senza trucchi e maschere... 400
- Non basta la filantropia 401
- Quella strana, strana azienda 402
- Tutto l'amore di mamma e papà 403
- Cercavo un lavoro part-time 404
- La strada per la comunione 406

Riflessioni in merito alla Dichiarazione congiunta sulla dottrina della Giustificazione 408

Seminario organizzato dall'Ufficio regionale per la pastorale sociale e del lavoro: "La 
dignità del lavoro tra insicurezza e flessibilità"

1. Introduzione (don Giovanni Fornero) 412

2. Un contesto in evoluzione: verso la fuoriuscita dal tunnel (Angelo Detragiache) 413

3. Presentazione di un confronto (Agostino Villa) 414

4. Testimonianze:
- Mario Longo (Mondovi) 415
- Maurizio Magliala (Santhià) 417
- Andrea Zanello (Casale Monferrato) 418

5. Riflessioni:
I. Di Imprenditori e Dirigenti:

- Alberto Peyrani (Presidente AMMA) 419
- Enrico Auteri (Presidente 1SVOR FIAT) 420

2. Di Sindacalisti
- Tom Dealessandri (Segretario CISL) 425
- Vincenzo Scudiere (Segretario CGIL) 428

6. Nuovi paradigmi organizzativi del post-fordismo e riflessione cristiana (don Gio­
vanni Fornero) 431

7. Considerazioni pastorali per le Chiese del Piemonte (* Fernando Charrier) 436



Atti del Santo Padre

Messaggio all’Assemblea Generale dell’Unione Mondiale 
delle Organizzazioni Femminili Cattoliche

Insieme offrite un sostegno materiale e morale 
sempre più grande alle donne in difficoltà, 

vittime di povertà e violenza

Alla Signora
MARIA EUGENIA DIAZ DE PFENNICH 

Presidente dell'Unione Mondiale 
delle Organizzazioni Femminili Cattoliche

1. Saluto con gioia le partecipanti all'Assemblea Generale dell'Unione Mon­
diale delle Organizzazioni Femminili Cattoliche, che si svolge a Roma dal 17 al 21 
marzo 2001. Sin dal 1910 il vostro movimento riunisce donne cattoliche prove­
nienti da tutti i Continenti e di differenti origini e culture. In uno spirito di rispet­
to per queste diversità, ora formate una famiglia grande e dinamica in seno alla 
Chiesa cattolica. Il vostro incontro nel cuore della Chiesa universale è un'occasio­
ne particolare per riaffermare la vostra identità e per attingere alle grazie del Giu­
bileo per spalancare a Cristo la porta del vostro cuore, delle vostre case e delle 
comunità nelle quali vivete, pregate e seguite la vocazione che Dio ha affidato a 
ognuna di voi.

2. All'inizio di un nuovo Millennio, le seicento delegate di questa Assemblea 
hanno l'opportunità di ringraziare Dio per tutto ciò che l'essere donna significa nel 
disegno divino, e di chiedere il suo aiuto per superare i numerosi ostacoli che 
impediscono ancora il pieno riconoscimento della dignità e della missione delle 
donne nella società e nella comunità ecclesiale. Il cammino percorso nell'ultimo 
secolo è stato notevole. In molti Paesi oggi le donne hanno libertà di movimento, 
di prendere decisioni e di esprimersi, una libertà conquistata con chiarezza di idee 
e coraggio. Esse esprimono il loro genio particolare in numerosi ambiti. Nel 
mondo attuale vi è la crescente consapevolezza della necessità di affermare la 
dignità della donna. Non si tratta di un principio astratto, poiché comporta un 
impegno concertato a ogni livello per contrastare con vigore «ogni prassi che 
offende la donna nella sua libertà e femminilità: il cosiddetto "turismo sessuale",

295



296 Atti del Santo Padre

la compravendita delle giovani ragazze, la sterilizzazione di massa e in generale 
ogni forma di violenza» (Udienza Generale, 24 novembre 1999, n. 2). Le donne, tut­
tavia, si trovano anche di fronte a numerosi ostacoli alla loro autentica realizza­
zione. La cultura prevalente diffonde e impone modelli di vita che sono contrari 
alla natura più profonda della donna. Vi sono state gravi aberrazioni, alcune sca­
turite dall'egoismo personale e dal rifiuto di amare, altre da una mentalità che 
attribuisce tanta importanza al diritto di ogni individuo da indebolire il rispetto 
per i diritti altrui, e in particolare quelli dei nascituri indifesi, che spesso sono pri­
vati di ogni tutela legale.

3. La vostra Unione esiste per aiutarvi a conoscere in modo più profondo la 
vostra missione e a viverla pienamente. È presente come voce nei forum internazio­
nali, per ribadire che ogni vita è un dono di Dio e merita di essere rispettata. Lavo­
rando insieme, dovete cercare di offrire un sostegno materiale e morale sempre più 
grande alle donne in difficoltà, vittime di povertà e violenza. Non dimenticate mai 
che questo lavoro importante è radicato nell'amore di Dio e darà frutti nella misu­
ra in cui la vostra testimonianza rivelerà il suo amore infinito per ogni persona 
umana.

La santità femminile, alla quale è chiamata ognuna di voi, è indispensabile per 
la vita della Chiesa. «Il Concilio Vaticano II, confermando l'insegnamento di tutta 
la tradizione, ha ricordato che nella gerarchia della santità proprio la "donna", 
Maria di Nazaret, è "figura" della Chiesa. Ella "precede" tutti sulla via verso la san­
tità» (Mulieris dignitatem, 27). Le donne che vivono nella santità sono «un modello 
di "sequela di Cristo", un esempio di come la sposa deve rispondere con l'amore 
all'amore dello sposo» (Ibidem).

4. Il tema della vostra Assemblea, “La missione profetica delle donne", dovrebbe 
rappresentare per voi un'occasione per dedicarvi a un'ampia riflessione sul vostro 
impegno. La Chiesa e il mondo hanno bisogno della vostra specifica testimonian­
za. Il ministero profetico di Cristo è condiviso da tutto il Popolo di Dio e consiste 
soprattutto nell'ascoltare e comprendere la Parola di Dio (cfr. Lumen gentium, 12). 
Le donne cattoliche che vivono con fede e carità e rendono onore al nome di Dio 
nella preghiera e nel servizio (cfr. Ibidem) hanno sempre avuto un ruolo somma­
mente fecondo e indispensabile nel trasmettere il senso autentico della fede e nel- 
l'applicarlo a ogni circostanza della vita. Oggi, in un tempo di profonda crisi spi­
rituale e culturale, questo compito ha assunto un'urgenza mai sufficientemente 
ribadita. La presenza e l'azione della Chiesa nel nuovo Millennio passano attra­
verso la capacità delle donne di ricevere e custodire la Parola di Dio. In virtù dei 
suoi carismi specifici, la donna ha un dono unico nel trasmettere il messaggio e il 
mistero cristiano nella famiglia e nel mondo del lavoro, dello studio e del tempo 
libero.

5. Il recente Giubileo dei Laici è stata l'occasione per rinnovare la chiamata 
rivolta dal Concilio Vaticano II a tutti i fedeli laici, di proclamare la Buona Novella 
di Cristo con la parola e la testimonianza. In famiglia e nella società voi contribuite 
«dall'interno (...) alla santificazione del mondo» (Lumen gentium, 31). Ogni compito, 
anche il più comune, se svolto con amore, contribuisce alla santificazione del 
mondo. È una verità importante che occorre ricordare oggi, in un mondo attratto 
dal successo e dall'efficienza, nel quale, però, molte persone non partecipano ai 
benefici del progresso globale e sono sempre più povere e abbandonate.

Il Giubileo ha apportato nuove energie a tutta la Chiesa. Andiamo avanti con 
speranza! (cfr. Novo Millennio ineunte, 58). Oggi, mentre riprende il suo cammino



Atti del Santo Padre 297

per proclamare Cristo al mondo, la Chiesa ha bisogno di donne che contemplino il 
volto di Cristo, che fissino il loro sguardo su di Lui e Lo riconoscano nei membri più 
deboli del suo Corpo. «In verità vi dico: ogni volta che avete fatto queste cose a uno 
solo di questi miei fratelli più piccoli, l'avete fatto a me» (Mt 25,40). Vigilate, siate 
una presenza attenta e forte, non dimenticate mai di guardare Cristo, di seguirlo, di 
serbare nel cuore le sue parole. In tal modo, la vostra speranza non verrà meno; si 
diffonderà nel mondo in questo tempo promettente e pieno di sfide.

Vi assicuro ancora una volta della mia vicinanza nella preghiera, fiducioso che 
questa Assemblea sarà per voi un'occasione per trovare nuove energie per la vostra 
missione. Affidando tutte voi alla protezione di Maria, Madre del Redentore, vi 
imparto di cuore la mia Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 7 marzo 2001

IOANNES PAULUS PP. II

Dal Libro Sinodale (n. 66)

Ruolo della donna
È altamente significativo che il Signore Risorto abbia scelto una donna. Maria 

di Magdala, come prima comunicatrice del Vangelo pasquale: «Va’ dai miei fratelli 
e di’ loro...» (Gv 20,17). È quindi naturale che anche nella Assemblea Sinodale sia 
stato sottolineato il ruolo della donna nella comunicazione del messaggio cristiano. 
Fra donna ed evangelizzazione è teso un filo diretto insostituibile, alla sensibilità 
femminile appartengono infatti molti valori: umile immanenza della vita, amore al 
particolare, cura per la debolezza, fedeltà al concreto, apertura affettiva, capacità di 
sintesi e di comprensione anche di ciò che immediatamente non appare.

Il Papa, nella Lettera Apostolica Mulieris dignitatem parla del "genio” fem­
minile; nella Esortazione postsinodale Christifideles laici afferma che la donna «ha 
una sua specifica vocazione» (n. 49) esplicitando «il compito particolare che ha nella 
trasmissione della fede, non solo nella famiglia ma anche nei più diversi luoghi edu­
cativi» e aggiunge che «tutti i problemi del mondo contemporaneo... devono vedere 
le donne presenti e impegnate, precisamente con il loro contributo tipico e insosti­
tuibile» (n. 51).

Dare piena dignità alla vita matrimoniale con la naturale apertura al dono della 
vita è un compito della donna che si coniuga con la sua particolare idoneità a pla­
smare le relazioni interpersonali di comunione.

Il riconoscimento della dignità, del ruolo e della missione della donna e della 
donna consacrata si traduca oggi nella Chiesa torinese in spazi concreti quali: l’im­
pegno per l’evangelizzazione, l’attività educativa, la partecipazione nella formazio­
ne dei futuri sacerdoti, l’animazione della comunità cristiana, la promozione dei beni 
fondamentali della vita e della pace, la partecipazione effettiva negli organismi deci­
sionali della Chiesa, il coinvolgimento in ruoli di responsabilità in tutti i settori della 
pastorale, la piena collaborazione in spirito di reciprocità con gli altri laici e con i 
presbiteri.



298 Atti del Santo Padre

Messaggio all'Ordine del Carmelo 
per il 750° della consegna dello Scapolare

Il ricco patrimonio mariano del Carmelo
è divenuto nel tempo un tesoro per tutta la Chiesa

L'Ordine del Carmelo, nei suoi due rami, l'antico e il riformato, ha dedicato l'anno 2001 alla Beata 
Vergine Maria del Monte Carmelo, in occasione del 750° anniversario della consegna dello Sca­
polare. Il Santo Padre ha inviato questo Messaggio:

Ai Reverendissimi Padri, 
JOSEPH CHALMERS 

Priore Generale dell'Ordine dei Fratelli 
della Beata Vergine Maria del Monte Carmelo (O.Carm.)

e
CAMILO MACCISE

Preposito Generale dell'Ordine dei Fratelli Scalzi 
della Beata Vergine Maria del Monte Carmelo (O.C.D.)

1. Il provvidenziale evento di grazia, che è stato per la Chiesa l'Anno Giubila­
re, la induce a guardare con fiducia e speranza al cammino appena intrapreso nel 
nuovo Millennio. «Il nostro passo, all'inizio di questo nuovo secolo - ho scritto nella 
Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte - deve farsi più spedito... Ci accompagna 
in questo cammino la Vergine Santissima, alla quale... ho affidato il Terzo Millen­
nio» (n. 58).

Con profonda gioia ho pertanto appreso che l'Ordine del Carmelo, nei suoi due 
rami, antico e riformato, intende esprimere il proprio amore filiale verso la sua 
Patrona, dedicando l'anno 2001 a Lei, invocata quale Fiore del Carmelo, Madre e 
Guida nel cammino della santità. Al riguardo, non posso non sottolineare una feli­
ce coincidenza: la celebrazione di quest'Anno Mariano per tutto il Carmelo avvie­
ne, secondo quanto tramanda una venerabile tradizione dell'Ordine stesso, nel 750° 
anniversario della consegna dello Scapolare. È quindi una celebrazione che costi­
tuisce per l'intera Famiglia carmelitana una meravigliosa occasione per approfon­
dire non solo la sua spiritualità mariana, ma per viverla sempre più alla luce del 
posto che la Vergine Madre di Dio e degli uomini occupa nel mistero di Cristo e 
della Chiesa e, pertanto, di seguire Lei che è la «Stella dell'evangelizzazione» (cfr. 
Novo Millennio ineunte, 58).

2. Le varie generazioni del Carmelo, dalle origini fino ad oggi, nel loro itinera­
rio verso la «santa montagna, Gesù Cristo nostro Signore» (Messale Romano, Col­
letta della Messa in onore della B.V. Maria del Carmelo, 16 luglio), hanno cercato di pla­
smare la propria vita sugli esempi di Maria.

Per questo nel Carmelo, e in ogni anima mossa da tenero affetto verso la Vergi­
ne e Madre Santissima, fiorisce la contemplazione di Lei che, fin dal principio, 
seppe essere aperta all'ascolto della Parola di Dio e obbediente alla sua volontà (Le 
2,19.51). Maria, infatti, educata e plasmata dallo Spirito (cfr. Le 2,44-50), fu capace



Atti del Santo Padre 299

di leggere nella fede la propria storia (cfr. Le 1,46-55) e, docile ai suggerimenti divi­
ni, «avanzò nella peregrinazione della fede e serbò fedelmente la sua unione col 
Figlio sino alla croce, dove, non senza un disegno divino, se ne stette (cfr. Gv 19,25), 
soffrendo profondamente col suo Unigenito e associandosi con animo materno al 
sacrificio di Lui» (Lumen gentium, 58).

3. La contemplazione della Vergine ce la presenta mentre, come Madre premu­
rosa, vede crescere il suo Figlio a Nazaret (cfr. Le 2,40.52), lo segue lungo le strade 
della Palestina, lo assiste alle nozze di Cana (cfr. Gv 2,5) e, ai piedi della Croce, 
diventa la Madre associata alla sua offerta e donata a tutti gli uomini nella conse­
gna che lo stesso Gesù fa di Lei al suo discepolo prediletto (cfr. Gv 19,26). Quale 
Madre della Chiesa, la Vergine Santa è unita ai discepoli «in continua preghiera» (At 
1,14) e, quale Donna nuova che anticipa in sé ciò che si realizzerà un giorno per tutti 
noi nella piena fruizione della vita trinitaria, è assunta in Cielo, da dove stende il 
manto di protezione della sua misericordia sui figli pellegrinanti verso il monte 
santo della gloria.

Un simile atteggiamento contemplativo della mente e del cuore porta ad ammi­
rare l'esperienza di fede e di amore della Vergine, che già vive in sé quanto ogni 
fedele desidera e spera di realizzare nel mistero di Cristo e della Chiesa (cfr. Sacro­
sanctum Concilium, 103; Lumen gentium, 53). Per questo, giustamente, carmelitani e 
carmelitane hanno scelto Maria come propria Patrona e Madre spirituale ed hanno 
sempre dinanzi agli occhi del cuore Lei, la Vergine Purissima che guida tutti alla 
perfetta conoscenza ed imitazione di Cristo.

Fiorisce così un'intimità di rapporti spirituali che incrementano sempre più la 
comunione con Cristo e con Maria. Per i membri della Famiglia carmelitana Maria, 
la Vergine Madre di Dio e degli uomini, non è solo un modello da imitare, ma anche 
una dolce presenza di Madre e Sorella in cui confidare. Giustamente Santa Teresa di 
Gesù esortava: «Imitate Maria e considerate quale debba essere la grandezza di 
questa Signora e il beneficio di averla per Patrona» (Castello interiore, III, 1,3).

4. Questa intensa vita mariana, che si esprime in preghiera fiduciosa, in entu­
siastica lode e in diligente imitazione, conduce a comprendere come la forma più 
genuina della devozione alla Vergine Santissima, espressa dall'umile segno dello 
Scapolare, sia la consacrazione al suo Cuore Immacolato (cfr. Pio XII, Lettera Nemi­
nem profecto latet [11 febbraio 1950: AAS 42 (1950), 390-391 ]; Cost. dogm. sulla Chie­
sa Lumen gentium, 67). È così che nel cuore si realizza una crescente comunione e 
familiarità con la Vergine Santa, «quale nuova maniera di vivere per Dio e di conti­
nuare qui in terra l'amore del Figlio Gesù a sua madre Maria» (cfr. Discorso all'An­
gelus, in Insegnamenti XI/3 [1988], 173). Ci si pone così, secondo l'espressione del 
Beato martire carmelitano Tito Brandsma, in profonda sintonia con Maria la Theo- 
tokos, diventando come Lei trasmettitori della vita divina: «Anche a noi il Signore 
manda il suo angelo ... anche noi dobbiamo ricevere Dio nei nostri cuori, portarlo 
dentro i nostri cuori, nutrirlo e farlo crescere in noi in modo tale che Egli sia nato da 
noi e viva con noi come il Dio-con-noi, l'Emmanuele» (Dalla relazione del B. Tito 
Brandsma al Congresso Mariologico di Tongerloo, agosto 1936).

Questo ricco patrimonio mariano del Carmelo è divenuto, nel tempo, attraverso 
la diffusione della devozione del Santo Scapolare, un tesoro per tutta la Chiesa. Per 
la sua semplicità, per il suo valore antropologico e per il rapporto con il ruolo di 
Maria nei confronti della Chiesa e dell'umanità, questa devozione è stata profonda­
mente e ampiamente recepita dal Popolo di Dio, tanto da trovare espressione nella 
memoria del 16 luglio, presente nel Calendario liturgico della Chiesa universale.



300 Atti del Santo Padre

5. Nel segno dello Scapolare si evidenzia una sintesi efficace di spiritualità 
mariana, che alimenta la devozione dei credenti, rendendoli sensibili alla presenza 
amorosa della Vergine Madre nella loro vita. Lo Scapolare è essenzialmente un 
"abito". Chi lo riceve viene aggregato o associato in un grado più o meno intimo 
all'Ordine del Carmelo, dedicato al servizio della Madonna per il bene di tutta la 
Chiesa (cfr. Formula dell'imposizione dello Scapolare, nel "Rito della Benedizione e 
imposizione dello Scapolare", approvato dalla Congregazione per il Culto Divino e 
la Disciplina dei Sacramenti, 5 gennaio 1996). Chi riveste lo Scapolare viene quindi 
introdotto nella terra del Carmelo, perché «ne mangi i frutti e i prodotti» (cfr. Ger 
2,7), e sperimenta la presenza dolce e materna di Maria, nell'impegno quotidiano 
di rivestirsi interiormente di Gesù Cristo e di manifestarlo vivente in sé per il bene 
della Chiesa e di tutta l'umanità (cfr. Formula dell'imposizione dello Scapolare, cit.).

Due, quindi, sono le verità evocate nel segno dello Scapolare: da una parte, la 
protezione continua della Vergine Santissima, non solo lungo il cammino della vita, 
ma anche nel momento del transito verso la pienezza della gloria eterna; dall'altra, 
la consapevolezza che la devozione verso di Lei non può limitarsi a preghiere ed 
ossequi in suo onore in alcune circostanze, ma deve costituire un "abito", cioè un 
indirizzo permanente della propria condotta cristiana, intessuta di preghiera e di 
vita interiore, mediante la frequente pratica dei Sacramenti ed il concreto esercizio 
delle opere di misericordia spirituale e corporale. In questo modo lo Scapolare 
diventa segno di "alleanza" e di comunione reciproca tra Maria e i fedeli: esso infat­
ti traduce in maniera concreta la consegna che Gesù, sulla croce, fece a Giovanni, e 
in lui a tutti noi, della Madre sua, e l'affidamento dell'Apostolo prediletto e di noi 
a Lei, costituita nostra Madre spirituale.

6. Di questa spiritualità mariana, che plasma interiormente le persone e le con­
figura a Cristo, primogenito fra molti fratelli, sono uno splendido esempio le testi­
monianze di santità e di sapienza di tanti Santi e Sante del Carmelo, tutti cresciuti 
all'ombra e sotto la tutela della Madre.

Anch'io porto sul mio cuore, da tanto tempo, lo Scapolare del Carmine! Per l'a­
more che nutro verso la comune Madre celeste, la cui protezione sperimento conti­
nuamente, auguro che quest'Anno Mariano aiuti tutti i religiosi e le religiose del 
Carmelo e i pii fedeli che la venerano filialmente, a crescere nel suo amore e a irra­
diare nel mondo la presenza di questa Donna del silenzio e della preghiera, invo­
cata come Madre della misericordia, Madre della speranza e della grazia.

Con questi auspici, imparto volentieri la Benedizione Apostolica a tutti i frati, le 
monache, le suore, i laici e le laiche della Famiglia carmelitana, che tanto operano 
per diffondere tra il Popolo di Dio la vera devozione a Maria, Stella del mare e Fiore 
del Carmelo!

Dal Vaticano, 25 marzo 2001

IOANNES PAULUS PP. Il



Atti del Santo Padre 301

LETTERA DEL SANTO PADRE

GIOVANNI PAOLO II
A TUTTI I SACERDOTI DELLA CHIESA

PER IL GIOVEDÌ SANTO 2001

Carissimi Fratelli nel Sacerdozio!

1. Nel giorno in cui il Signore Gesù fece alla Chiesa il dono dell'Eucaristia e 
con essa istituì il nostro Sacerdozio, non so fare a meno di rivolgervi - com'è ormai 
tradizione - una parola che vuole essere di amicizia e, direi, di intimità, nel deside­
rio di condividere con voi il ringraziamento e la lode.

Lauda Sion, Salvatorem, lauda ducem et pastorem, in hymnis et canticis! Davvero 
grande è il mistero di cui siamo stati fatti ministri. Mistero di un amore senza limiti, 
giacché «dopo aver amato i suoi che erano nel mondo, li amò sino alla fine» (Gv 
13,1); mistero di unità che, dalle scaturigini della vita trinitaria, si riversa su di noi 
per farci "uno" nel dono dello Spirito (cfr. Gv 17); mistero della divina diakonia che 
porta il Verbo fatto carne a lavare i piedi della sua creatura, indicando nel servizio 
la via maestra di ogni rapporto autentico tra gli uomini: «Come ho fatto io, così fate 
anche voi...» (cfr. Gv 13,15).

Di questo mistero grande, noi siamo stati fatti, a titolo speciale, testimoni e 
ministri.

2. Questo Giovedì Santo è il primo dopo il Grande Giubileo. L'esperienza che 
abbiamo fatto con le nostre comunità, nella speciale celebrazione della misericordia, 
a duemila anni dalla nascita di Gesù, diventa ora la spinta per un ulteriore cam­
mino. Due in altum! Il Signore ci invita a riprendere il largo, fidandoci della sua 
parola. Facciamo tesoro dell'esperienza giubilare e proseguiamo nell'impegno di 
testimonianza al Vangelo con l'entusiasmo che suscita in noi la contemplazione del 
volto di Cristo!

Come ho infatti sottolineato nella Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte, 
occorre ripartire da Lui, per aprirci in Lui, coi gemiti «inesprimibili» dello Spirito 
(cfr. Rm 8,26), all'abbraccio del Padre: «Abbà, Padre!» (Gal 4,6). Occorre ripartire da 
Lui per riscoprire la sorgente e la logica profonda della nostra fraternità: «Come io 
vi ho amato, così amatevi anche voi gli uni gli altri» (Gv 13,34).

3. Desidero oggi esprimere a ciascuno di voi il mio grazie per quanto avete 
fatto durante l'Anno Giubilare, affinché il popolo affidato alle vostre cure avvertis­
se in modo più intenso la presenza salvatrice del Signore risorto. Penso anche, in 
questo momento, al lavoro che svolgete ogni giorno, lavoro spesso nascosto, che, 
pur non salendo alla ribalta delle cronache, fa avanzare il Regno di Dio nelle 
coscienze. Vi dico la mia ammirazione per questo ministero discreto, tenace, creati­
vo, anche se rigato talora di quelle lacrime dell'anima che solo Dio vede e «racco­
glie nel suo otre» (cfr. Sai 56,9). Ministero tanto più degno di stima quanto più prò-



302 Atti del Santo Padre

vato dalle resistenze di un ambiente ampiamente secolarizzato, che espone l'azione 
del sacerdote all'insidia della stanchezza e dello scoramento. Voi lo sapete bene: 
questo impegno quotidiano è prezioso agli occhi di Dio.

Al tempo stesso, desidero farmi voce di Cristo, che ci chiama a sviluppare sem­
pre di più il nostro rapporto con Lui. «Ecco, sto alla porta e busso» (Ap 3,20). Come 
annunciatori di Cristo, siamo innanzi tutto invitati a vivere nella sua intimità: non 
si può dare agli altri ciò che noi stessi non abbiamo! C'è una sete di Cristo che, 
nonostante tante apparenze contrarie, affiora anche nella società contemporanea, 
emerge tra le incoerenze di nuove forme di spiritualità, si delinea persino quando, 
sui grandi nodi etici, la testimonianza della Chiesa diventa segno di contraddi­
zione. Questa sete di Cristo - consapevole o meno - non può essere placata da 
parole vuote. Solo autentici testimoni possono irradiare credibilmente la Parola 
che salva.

4. Nella Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte ho detto che la vera eredità 
del Grande Giubileo è l'esperienza di un più intenso incontro con Cristo. Tra i 
tanti aspetti di questo incontro, mi piace oggi scegliere, per questa riflessione, 
quello della Riconciliazione sacramentale: è un aspetto, peraltro, che è stato al cen­
tro dell'Anno Giubilare, anche perché intimamente connesso col dono dell'indul­
genza.

Sono certo che anche voi ne avete fatto esperienza nelle Chiese locali. Qui a 
Roma, quello del notevole afflusso di persone al Sacramento della misericordia, è 
stato certamente uno dei fenomeni più vistosi del Giubileo. Anche osservatori laici ne 
sono rimasti impressionati. I confessionali di San Pietro, come quelli delle altre Basi­
liche, sono stati come "assaliti" dai pellegrini, spesso obbligati a sostare in lunghe 
file, nella paziente attesa del proprio turno. Particolarmente significativo è stato poi 
l'interesse mostrato per questo Sacramento dai giovani nella splendida settimana 
del loro Giubileo.

5. Voi ben sapete che, negli scorsi decenni, questo Sacramento ha registrato, per 
più di un motivo, una certa crisi. Proprio per fronteggiarla, fu celebrato nel 1984 un 
Sinodo, le cui conclusioni confluirono nell'Esortazione Apostolica post-sinodale 
Reconciliatio et poenitentia.

Sarebbe ingenuo pensare che la sola intensificazione della pratica del Sacra­
mento del perdono nell'Anno Giubilare sia la riprova di una inversione di tendenza 
ormai acquisita. Si è trattato, tuttavia, di un segnale incoraggiante. Esso ci spinge a 
riconoscere che le esigenze profonde dell’animo umano, a cui dà risposta il disegno sal­
vifico di Dio, non possono essere cancellate da crisi temporanee. Occorre raccogliere 
come un'indicazione dall'Alto questo segnale giubilare, e fame motivo di nuova 
audacia nel riproporre il senso e la pratica di questo Sacramento.

6. Ma non è tanto sulla problematica pastorale che voglio indugiare. I1 Giovedì 
Santo, giornata speciale della nostra vocazione, ci chiama a riflettere soprattutto sul 
nostro "essere", e in particolare sul nostro cammino di santità. È da questo che sca­
turisce, poi, anche lo slancio apostolico.

Ebbene, guardando a Cristo nell'ultima Cena, al suo farsi "pane spezzato" per 
noi, al suo chinarsi in umile servizio ai piedi degli Apostoli, come non provare, 
insieme con Pietro, lo stesso sentimento di indegnità dinanzi alla grandezza del dono 
ricevuto? «Non mi laverai mai i piedi!» (Gv 13,8). Aveva torto, Pietro, a rifiutare il 
gesto di Cristo. Ma aveva ragione a sentirsene indegno. È importante, in questa 
giornata per eccellenza dell'amore, che noi sentiamo la grazia del sacerdozio come una 
sovrabbondanza di misericordia.



Atti del Santo Padre 303

Misericordia è l'assoluta gratuità con cui Dio ci ha scelti: «Non voi avete scelto 
me, ma io ho scelto voi» (Gv 15,16).

Misericordia è la condiscendenza con cui ci chiama ad operare come suoi rap­
presentanti, pur sapendoci peccatori.

Misericordia è il perdono che Egli mai ci rifiuta, come non lo rifiutò a Pietro 
dopo il rinnegamento. Vale anche per noi l'asserto secondo cui c'è «più gioia in cielo 
per un peccatore convertito, che per novantanove giusti che non hanno bisogno di 
conversione» (Le 15,7).

7. Riscopriamo, dunque, la nostra vocazione come "mistero di misericordia". 
Nel Vangelo troviamo che è proprio questo l'atteggiamento spirituale con cui Pie­
tro riceve il suo speciale ministero. La sua vicenda è paradigmatica per tutti 
coloro che hanno ricevuto il compito apostolico, nei vari gradi del sacramento del­
l'Ordine.

Il pensiero va alla scena della pesca miracolosa quale è descritta nel Vangelo di 
Luca (5,1-11). A Pietro Gesù chiede un atto di fiducia nella sua parola, invitandolo 
a prendere il largo per la pesca. Una richiesta umanamente sconcertante: come cre­
dergli, dopo una notte insonne e spossante, trascorsa a gettare le reti senza alcun 
risultato? Ma ritentare «sulla parola di Gesù» cambia tutto. I pesci accorrono in 
quantità tale da rompere le reti. La Parola svela la sua potenza. Ne nasce lo stupore, 
ma insieme il tremore e la trepidazione, come quando si è improvvisamente rag­
giunti da un intenso fascio di luce, che mette a nudo ogni proprio limite. Pietro 
esclama: «Signore, allontanati da me che sono un peccatore» (Le 5,8). Ma quasi non 
ha finito di pronunciare la sua confessione, che la misericordia del Maestro si fa per 
lui inizio di vita nuova: «Non temere; d'ora in poi sarai pescatore di uomini» (Le 
5,10). Il "peccatore" diventa ministro di misericordia. Da pescatore di pesci, a 
"pescatore di uomini"!

8. Mistero grande, carissimi Sacerdoti: Cristo non ha avuto paura di scegliere i suoi 
ministri tra i peccatori. Non è questa la nostra esperienza? Toccherà ancora a Pietro 
di prenderne più viva coscienza nel toccante dialogo con Gesù, dopo la risurre­
zione. Prima di conferirgli il mandato pastorale, il Maestro pone l'imbarazzante 
domanda: «Simone di Giovanni, mi ami tu più di costoro?» (Gv 21,15). L'interpel­
lato è colui che qualche giorno prima lo ha rinnegato per ben tre volte. Si com­
prende bene il tono umile della sua risposta: «Signore, tu sai tutto; tu sai che ti amo» 
(Ivi, v. 17). E sulla base di questo amore esperto della propria fragilità, un amore tre­
pidamente quanto fiduciosamente confessato, che Pietro riceve il ministero: «Pasci 
i miei agnelli», «pasci le mie pecorelle» (Ivi, vv. 15.16.17). Sarà sulla base di questo 
amore, corroborato dal fuoco della Pentecoste, che Pietro potrà adempiere al mini­
stero ricevuto.

9. E non è dentro un'esperienza di misericordia che nasce anche la vocazione di 
Paolo? Nessuno come lui ha sentito la gratuità della scelta di Cristo. Il suo passato 
di accanito persecutore della Chiesa gli brucerà sempre nell'animo: «Io infatti sono 
l'infimo degli apostoli, e non sono degno neppure di essere chiamato apostolo, per­
ché ho perseguitato la Chiesa di Dio» (1 Cor 15,9). E tuttavia questa memoria, lungi 
dal deprimere il suo entusiasmo, gli metterà le ali. Quanto più si è stati avvolti dalla 
misericordia, tanto più si sente il bisogno di testimoniarla e di irradiarla. La "voce" 
che lo raggiunge sulla via di Damasco, lo porta al cuore del Vangelo, e glielo fa sco­
prire come amore misericordioso del Padre che in Cristo riconcilia a sé il mondo. Su 
questa base Paolo comprenderà anche il servizio apostolico come ministero di riconci­
liazione: «Tutto questo però viene da Dio, che ci ha riconciliati con sé mediante Cri-



304 Atti del Santo Padre

sto e ha affidato a noi il ministero della riconciliazione. È stato Dio infatti a riconci­
liare a sé il mondo in Cristo, non imputando agli uomini le loro colpe e affidando a 
noi la parola della riconciliazione» (2 Cor 5,18-19).

10. Le testimonianze di Pietro e Paolo, carissimi Sacerdoti, contengono preziose 
indicazioni per noi. Esse ci invitano a vivere con senso di infinita gratitudine il dono del 
ministero: nulla noi abbiamo meritato, tutto è grazia! L'esperienza dei due Apostoli ci 
induce, al tempo stesso, ad abbandonarci alla misericordia di Dio, per consegnare a 
Lui con sincero pentimento le nostre fragilità, e riprendere con la sua grazia il nostro 
cammino di santità. Nella Novo Millennio ineunte ho additato l'impegno di santità 
come il primo punto di una saggia "programmazione" pastorale. È impegno fonda­
mentale di tutti i credenti, quanto più dunque deve esserlo per noi (cfr. nn. 30-31)!

A questo scopo, è importante che riscopriamo il sacramento della Riconcilia­
zione come strumento fondamentale della nostra santificazione. Avvicinarci a un fra­
tello sacerdote, per chiedergli quell'assoluzione che tante volte noi stessi diamo ai 
nostri fedeli, ci fa vivere la grande e consolante verità di essere, prima ancora che 
ministri, membri di un unico popolo, un popolo di "salvati". Quello che Agostino 
diceva del suo compito episcopale, vale anche per il servizio presbiterale: «Se mi 
spaventa l'essere per voi, mi consola l'essere con voi. Per voi sono Vescovo, con 
voi sono cristiano... Quello è il nome di un pericolo, questo di salvezza» (Discorsi, 
340,1). È bello poter confessare i nostri peccati, e sentire come un balsamo la parola 
che ci inonda di misericordia e ci rimette in cammino. Solo chi ha sentito la tene­
rezza dell'abbraccio del Padre, quale il Vangelo lo descrive nella parabola del figliol 
prodigo - «gli si gettò al collo e lo baciò» (Le 15,20) - può trasmettere agli altri lo 
stesso calore, quando da destinatario del perdono se ne fa ministro.

11. Chiediamo, dunque, a Cristo, in questa giornata santa, di aiutarci a risco­
prire pienamente, per noi stessi, la bellezza di questo Sacramento. Non fu Gesù stes­
so ad aiutare Pietro in questa scoperta? «Se non ti laverò, non avrai parte con me» 
(Gv 13,8). Certo, Gesù non si riferiva qui direttamente al sacramento della Riconci­
liazione, ma in qualche modo lo evocava, alludendo a quel processo di purifica­
zione che la sua morte redentrice avrebbe avviato e l'economia sacramentale appli­
cato ai singoli nel corso dei secoli.

Ricorriamo assiduamente, carissimi Sacerdoti, a questo Sacramento, perché il 
Signore possa purificare costantemente il nostro cuore rendendoci meno indegni 
dei misteri che celebriamo. Chiamati a rappresentare il volto del Buon Pastore, e 
dunque ad avere il cuore stesso di Cristo, dobbiamo più degli altri far nostra l'in­
tensa invocazione del Salmista: «Crea in me, o Dio, un cuore puro, rinnova in me 
uno spirito saldo» (Sal 51,12). Il sacramento della Riconciliazione, irrinunciabile per 
ogni esistenza cristiana, si pone anche come sostegno, orientamento e medicina della 
vita sacerdotale.

12. Il sacerdote che fa pienamente l'esperienza gioiosa della Riconciliazione 
sacramentale avverte poi del tutto naturale ripetere ai fratelli le parole di Paolo: 
«Noi fungiamo quindi da ambasciatori per Cristo, come se Dio esortasse per 
mezzo nostro. Vi supplichiamo in nome di Cristo: lasciatevi riconciliare con Dio» 
(2 Cor 5,20).

Se la crisi del sacramento della Riconciliazione, a cui ho fatto poc'anzi riferi­
mento, dipende da molteplici fattori - a partire dall'attenuazione del senso del pec­
cato fino alla scarsa percezione dell'economia sacramentale con cui Dio ci salva - 
forse dobbiamo riconoscere che talvolta può aver giocato a sfavore del Sacramento



Atti del Santo Padre 305

anche un certo indebolimento del nostro entusiasmo o della nostra disponibilità nel­
l'esercizio di questo esigente e delicato ministero.

Occorre invece più che mai farlo riscoprire al Popolo di Dio. Bisogna dire con fer­
mezza e convinzione che è il sacramento della Penitenza la via ordinaria per ottenere 
il perdono e la remissione dei peccati gravi commessi dopo il Battesimo. Bisogna cele­
brare il Sacramento nel migliore dei modi, nelle forme liturgicamente previste, perché 
esso conservi la sua piena fisionomia di celebrazione della divina Misericordia.

13. A restituirci fiducia sulla possibilità di ripresa di questo Sacramento c'è non 
solo l'affiorare, pur tra tante contraddizioni, di una nuova urgenza di spiritualità in 
molti ambiti sociali, ma anche il vivo bisogno di incontro interpersonale, che si va affer­
mando in molte persone quale reazione a una società anonima e massificante, che 
spesso condanna all'isolamento interiore anche quando coinvolge in un vortice di 
relazioni funzionali. Certamente, la Confessione sacramentale non va confusa con 
una pratica di sostegno umano o di terapia psicologica. Non si deve tuttavia sotto­
valutare il fatto che, vissuto bene, il sacramento della Riconciliazione svolge sicura­
mente anche un ruolo "umanizzante", che ben si coniuga con il suo valore prima­
rio di riconciliazione con Dio e con la Chiesa.

È importante che, anche su questo versante, il ministro della Riconciliazione 
svolga bene il suo compito. La sua capacità di accoglienza, di ascolto, di dialogo, 
la sua disponibilità mai smentita, sono elementi essenziali perché il ministero della 
Riconciliazione possa manifestarsi in tutto il suo valore. L'annuncio fedele, mai 
reticente, delle esigenze radicali della Parola di Dio deve sempre accompagnarsi a 
una grande comprensione e delicatezza, ad imitazione dello stile di Gesù verso i 
peccatori.

14. Occorre poi dare la necessaria importanza alla configurazione liturgica del 
Sacramento. Il Sacramento sta all'interno della logica di comunione che caratterizza la 
Chiesa. Il peccato stesso non si comprende fino in fondo, se lo si intende in modo 
solo "privatistico", dimenticando che esso tocca inevitabilmente l'intera comunità e 
ne fa abbassare il livello di santità. A maggior ragione esprime un mistero di soli­
darietà soprannaturale l'offerta del perdono, la cui logica sacramentale poggia sul­
l'unione profonda che sussiste tra Cristo capo e le sue membra.

Far riscoprire questo aspetto "comunionale" del Sacramento, anche attraverso 
liturgie penitenziali comunitarie che si concludano con la confessione e l'assoluzione 
individuali, è di grande importanza, perché consente ai fedeli di percepire meglio 
la duplice dimensione della Riconciliazione e li impegna maggiormente a vivere il 
proprio cammino penitenziale in tutta la sua ricchezza rigeneratrice.

15. Resta poi il fondamentale problema di una catechesi sul senso morale e sul pec­
cato, che faccia prendere più chiara coscienza delle esigenze evangeliche nella loro 
radicalità. C'è purtroppo una tendenza minimalistica, che impedisce al Sacramento 
di portare tutti i frutti auspicabili. Per molti fedeli la percezione del peccato non è 
misurata sul Vangelo, ma sui "luoghi comuni", sulla "normalità" sociologica, che fa 
pensare di non essere particolarmente responsabili di cose che "fanno tutti", tanto 
più se sono civilmente legalizzate.

L'evangelizzazione del Terzo Millennio deve fare i conti con l'urgenza di una 
presentazione viva, completa, esigente del messaggio evangelico. Il cristianesimo a 
cui guardare non può ridursi ad un mediocre impegno di onestà secondo criteri 
sociologici, ma deve essere un vero tendere alla santità. Dobbiamo rileggere con 
nuovo entusiasmo il capitolo V della Lumen gentium che tratta dell'universale voca-



306 Atti del Santo Padre

zione alla santità. Essere cristiani, significa ricevere un "dono" di grazia santifi­
cante, che non può non tradursi in "impegno" di corrispondenza personale nella 
vita di ogni giorno. Non a caso ho cercato in questi anni di promuovere su più vasta 
scala il riconoscimento della santità, in tutti gli ambiti in cui essa si è manifestata, 
perché a tutti i cristiani possano essere offerti molteplici modelli di santità, e tutti 
ricordino di essere chiamati personalmente a quella meta.

16. Andiamo avanti, cari fratelli Sacerdoti, nella gioia del nostro ministero, 
sapendo di avere accanto a noi Colui che ci ha chiamati e che non ci abbandona. La 
certezza della sua presenza ci sostenga e ci consoli.

In occasione del Giovedì Santo sentiamo ancora più viva questa sua presenza, 
ponendoci in commossa contemplazione dell'ora in cui Gesù, nel Cenacolo, ci diede 
se stesso nel segno del pane e del vino, anticipando sacramentalmente il sacrificio 
della Croce. L'anno scorso volli scrivere a voi proprio dal Cenacolo, in occasione 
della mia visita in Terra Santa. Come dimenticare quel momento emozionante? Lo 
rivivo oggi, non senza tristezza per la situazione così sofferta in cui continua a ver­
sare la terra di Cristo.

Il nostro appuntamento spirituale per il Giovedì Santo è ancora là, nel Cena­
colo, mentre intorno ai Vescovi, nelle Cattedrali di tutto il mondo, viviamo il mi­
stero del Corpo e del Sangue di Cristo e facciamo grata memoria delle origini del 
nostro Sacerdozio.

Nella gioia del dono immenso che insieme abbiamo ricevuto, vi abbraccio tutti 
e vi benedico.

Dal Vaticano, il 25 marzo, quarta Domenica di Quaresima, dell'anno 2001, venti­
treesimo di Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 307

Ai partecipanti alla VII Assemblea Generale 
della Pontifìcia Accademia per la Vita

Dalla parte della vita è Dio 
che ama la vita e la dona con larghezza

Sabato 3 marzo, ricevendo i partecipanti alla VII Assemblea Generale della Pontificia Accademia 
per la Vita riunita sul tema “La cultura della vita: fondamenti e dimensioni", il Santo Padre ha 
pronunciato questo discorso:

1. È sempre con vivo piacere che vi incontro, illustri Membri della Pontificia 
Accademia per la Vita. Quest'oggi il motivo che me ne offre l'occasione è l'annuale 
vostra Assemblea Generale, che vi ha visti convenire a Roma da diversi Paesi. 11 mio 
più cordiale saluto va a ciascuno di voi, benemeriti amici che formate la famiglia di 
quest'Accademia a me molto cara. Un particolare e deferente pensiero rivolgo al 
vostro Presidente, il Professor Juan de Dios Vial Correa, che ringrazio per le amabi­
li parole con cui ha interpretato i vostri sentimenti. Estendo il mio saluto al Vice- 
Presidente Mons. Elio Sgreccia, ai componenti del Consiglio Direttivo, ai collabora­
tori e benefattori.

2. Avete scelto come tema per la vostra riflessione assembleare un argomento 
di grande interesse: "La cultura della vita: fondamenti e dimensioni". Già nella stessa 
sua formulazione il tema manifesta il proposito di portare l'attenzione sull'aspetto 
positivo e costruttivo della difesa della vita umana. In questi giorni vi siete doman­
dati da quali fondamenti occorra partire per promuovere o riattivare una cultura 
della vita e con quali contenuti proporla ad una società contrassegnata - come ricor­
davo nell'Enciclica Evangelium vitae - da una sempre più diffusa ed allarmante cul­
tura della morte (cfr. nn. 7.17).

Il miglior modo per superare e vincere la pericolosa cultura della morte consi­
ste proprio nel dare solidi fondamenti e luminosi contenuti ad una cultura della vita 
che ad essa si contrapponga con vigore. Non è sufficiente, anche se necessario e 
doveroso, limitarsi a esporre e denunciare gli effetti letali della cultura della morte. 
Occorre piuttosto rigenerare di continuo il tessuto interiore della cultura contem­
poranea, intesa come mentalità vissuta, come convinzioni e comportamenti, come 
strutture sociali che la sostengono.

Tanto più preziosa appare questa riflessione, se si tiene conto che dalla cultura 
non viene influenzata soltanto la condotta individuale, ma anche le scelte legislati­
ve e politiche, le quali, a loro volta, veicolano spinte culturali che non di rado osta­
colano, purtroppo, l'autentico rinnovamento della società.

La cultura orienta, inoltre, le strategie della ricerca scientifica, che oggi, come 
non mai, è in grado di offrire mezzi potenti, non sempre impiegati purtroppo per il 
vero bene dell'uomo. Anzi, talora la ricerca sembra muoversi, in molti campi, addi­
rittura contro l'uomo.

3. Opportunamente, pertanto, voi avete voluto precisare i fondamenti e le 
dimensioni della cultura della vita. In questa prospettiva, avete posto l'accento sui 
grandi temi della creazione, evidenziando come la vita umana debba essere perce­
pita quale dono di Dio. L'uomo, creato ad immagine e somiglianza di Dio, è chia-



308 Atti del Santo Padre

mato ad essere suo collaboratore libero e, ad un tempo, responsabile nella "gestio­
ne" del creato.

Avete voluto, altresì, ribadire il valore inalienabile della dignità di persona, che 
connota ogni individuo, dal concepimento alla morte naturale; avete rivisitato il 
tema della corporeità e del suo significato personalistico; avete portato l'attenzione 
sulla famiglia come comunità d'amore e di vita. Vi siete soffermati a considerare 
l'importanza dei mezzi di comunicazione per una capillare diffusione della cultura 
della vita, e la necessità di impegnarsi nella testimonianza personale a suo favore. 
Avete inoltre ricordato come vada perseguita, in questo ambito, ogni via che favo­
risca il dialogo, nella convinzione che la verità piena sull'uomo è a sostegno della 
vita. Il credente è sorretto, in questo, dall'entusiasmo radicato nella fede. La vita 
vincerà: è questa per noi una sicura speranza. Sì, vincerà la vita, perché dalla parte 
della vita stanno la verità, il bene, la gioia, il vero progresso. Dalla parte della vita 
è Dio, che ama la vita e la dona con larghezza.

4. Come sempre avviene nel rapporto tra riflessione filosofica e meditazione 
teologica, anche in questo caso sono di imprescindibile aiuto la parola e l'esempio 
di Gesù, che ha dato la sua vita per vincere la nostra morte e per associare l'uomo 
alla sua risurrezione. Cristo è la «risurrezione e la vita» (Gv 11,25).

Ragionando in quest'ottica, nell'Enciclica Evangelium vitae ho scritto: «Il Vange­
lo della vita non è una semplice riflessione, anche se originale e profonda, sulla vita 
umana; neppure è soltanto un comandamento destinato a sensibilizzare la coscien­
za e a provocare significativi cambiamenti nella società; tanto meno è un'illusoria 
promessa di un futuro migliore. Il Vangelo della vita è una realtà concreta e persona­
le, perché consiste nell'annuncio della persona stessa di Gesù. All'Apostolo Tom­
maso e ad ogni uomo, Gesù si presenta con queste parole: "Io sono la Via, la Verità 
e la Vita" (Gv 14,6)» (n. 29).

Si tratta di una fondamentale verità che la comunità dei credenti, oggi più che 
mai, è chiamata a difendere e propagare. Il messaggio cristiano sulla vita è «scritto 
in qualche modo nel cuore stesso di ogni uomo e di ogni donna, risuona in ogni 
coscienza dal principio, ossia dalla creazione stessa, così che, nonostante i condizio­
namenti negativi del peccato, può essere conosciuto nei suoi tratti essenziali anche 
dalla ragione umana» (Evangelium vitae, 29).

Il concetto di creazione non è soltanto un annuncio splendido della Rivelazio­
ne, ma anche una sorta di presentimento profondo dello spirito umano. Ugual­
mente, la dignità della persona non è nozione derivabile soltanto dall'affermazione 
biblica secondo cui l'uomo è creato "ad immagine e somiglianza" del Creatore, ma 
è concetto radicato nel suo essere spirituale, grazie al quale egli si manifesta come 
essere trascendente rispetto al mondo che lo circonda. La rivendicazione della 
dignità del corpo come "soggetto", e non semplice "oggetto" materiale, costituisce 
la logica conseguenza della concezione biblica della persona. Si tratta di una conce­
zione unitaria dell'essere umano, che molte correnti di pensiero, dalla filosofia 
medievale fino ai nostri tempi, hanno insegnato.

5. L'impegno per il dialogo tra fede e ragione non può che rafforzare la cultura 
della vita, congiungendo insieme dignità e sacralità, libertà e responsabilità di ogni 
persona, quali componenti imprescindibili della sua stessa esistenza. Verrà, altresì, 
garantita, insieme con la difesa della vita personale, la tutela dell'ambiente, entram­
bi creati e ordinati da Dio, come è comprovato dalla stessa struttura naturale del­
l'universo visibile.

Le grandi istanze relative al diritto alla vita di ogni essere umano dal concepi­
mento alla morte, l'impegno per la promozione della famiglia secondo il disegno



Atti del Santo Padre 309

originario di Dio, e l'urgente bisogno, ormai da tutti sentito, di tutelare l'ambiente 
nel quale viviamo rappresentano per l'etica e per il diritto un terreno di comune 
interesse. Soprattutto in questo campo, in cui sono coinvolti i diritti fondamentali 
dell'umana convivenza, vale quanto ho scritto nell'Enciclica Fides e ratio: «La Chie­
sa permane nella più profonda convinzione che fede e ragione si recano un aiuto 
scambievole, esercitando Luna per l'altra una funzione sia di vaglio critico e purifi­
catore, sia di stimolo a progredire nella ricerca e nell'approfondimento» (n. 100).

La radicalità delle sfide che oggi vengono poste all'umanità, da una parte, dai 
progressi della scienza e della tecnologia, dall'altra dai processi di laicizzazione 
della società, esige uno sforzo appassionato di approfondimento della riflessione 
sull'uomo e sul suo essere nel mondo e nella storia. È necessario dar prova di una 
grande capacità di dialogo, di ascolto e di proposta, in vista della formazione delle 
coscienze. Solo così si potrà dar vita ad una cultura fondata sulla speranza e aperta 
al progresso integrale di ogni individuo nei vari Paesi, in modo giusto e solidale. 
Senza una cultura che mantenga saldo il diritto alla vita e promuova i valori fon­
damentali di ogni persona, non si può avere una società sana né la garanzia della 
pace e della giustizia.

6. Prego Dio perché illumini le coscienze e guidi quanti sono coinvolti, a vari 
livelli, nell'edificazione della società di domani. Sappiano sempre proporsi come 
obiettivo primario la tutela e la difesa della vita.

A voi, illustri Membri della Pontificia Accademia per la Vita, che spendete le 
vostre energie a servizio di uno scopo tanto nobile ed esigente, esprimo il mio più 
vivo e grato apprezzamento. Il Signore vi sostenga nel lavoro che state svolgendo e 
vi aiuti a portare a compimento la missione che vi è affidata. La Vergine Santissima 
vi conforti con la sua materna protezione.

La Chiesa vi è riconoscente per l'alto servizio che rendete alla vita. Quanto a me, 
desidero accompagnarvi con il mio costante incoraggiamento, avvalorato da una 
speciale Benedizione.

Al termine dei lavori della VII Assemblea Generale, è stato diffuso il seguente Comunicalo finale-

Sì è svolta, dall’ 1 al 4 marzo, presso l’Aula vecchia del Sinodo in Vaticano, la VII 
Assemblea Generale della Pontificia Accademia per la Vita, sul tema "La cultura della vita: 
fondamenti e dimensioni".

Anche quest’anno, il convenire della quasi totalità dei Membri dell’Accademia, ha per­
messo lo sviluppo di una riflessione approfondita e compiuta intorno alla tematica proposta, 
secondo il metodo della interdisciplinarità.

Durante le sessioni di lavoro, ogni impegno è stato messo dai partecipanti nel cercare di 
individuare gli elementi fondanti ed imprescindibili per un’autentica cultura della vita, che 
possa essere promossa nel contesto culturale odierno, spesso contrassegnato da crescenti ed 
inquietanti scenari di una “cultura di morte” che sembra avanzare sempre più.

Un impegno, dunque, quello dell’Accademia per la Vita in questa sua Assemblea annua­
le, tutto volto al positivo, con il deliberato scopo di non fermarsi tanto a focalizzare gli even­
tuali limiti etici di specifiche problematiche di pertinenza della bioetica, quanto piuttosto a 
ripresentare i punti cardine da assumere come riferimento nella ricostruzione di una nuova 
"civiltà della vita".



310 Atti del Santo Padre

Ampio è stato l’orizzonte d’indagine. Nell’ambito biblico-teologico, si è trattato dei 
fondamenti biblici del senso e del valore della vita umana, di ogni vita umana, qualunque 
sia la sua condizione contingente; ugualmente, anche la riflessione sulla fede nella “risurre­
zione della carne” ha rappresentato un importante presupposto per ogni ulteriore sviluppo 
antropologico.

Ecco perché, entrando in questo campo, si è scelto di porre a fondamento proprio un’at­
tenta considerazione della dignità umana, così come questa si è andata manifestando nello 
sviluppo del pensiero cristiano e secolare; allo scopo di approfondire ulteriormente la que­
stione antropologica, un’intera sessione dei lavori è stata dedicata alla considerazione della 
singolarità dell’uomo rispetto all’universo dei viventi, singolarità espressa massimamente 
dall’unitarietà del suo essere «corpore et anima unus» (Gaudium et spes, 14), che vede la 
vita dello spirito vivificare ed “informare” la sua corporeità.

Il riconoscimento della vita come dono creato da Dio, poi, orienta l’uomo stesso a vive­
re la sua esistenza come un bene da donare a sua volta con gratitudine, al suo Creatore, eter­
na sorgente del suo essere, e ai fratelli, in un impegno di solidarietà e condivisione. Soltan­
to così l’uomo può realizzare in pienezza se stesso.

La ripresentazione di un tale quadro antropologico ha consentito anche di affrontare 
fondatamente la “questione ecologica”, rifuggendo dalla semplicistica alternativa tra tutela 
indifferenziata di ogni forma di vita e protezione esclusiva della vita umana, mediante l’a­
dozione del concetto di “custodia”: la natura è un dono di Dio che l’uomo non deve soltan­
to utilizzare ma anche custodire, cioè proteggere ed, insieme, far fruttificare.

Si è voluto anche sottolineare, dal punto di vista della teologia morale, che la vita fisi­
ca umana è un bene morale “primario” e “fondamentale”, che reclama di essere promosso, 
difeso e rispettato, pur attendendo il compimento della sua perfezione che si realizzerà sol­
tanto nella condizione soprannaturale ed eterna.

Non sono mancati riferimenti al rapporto tra la tutela e il sostegno della vita umana, 
soprattutto se debole ed indifesa, e l’impegno per un rinnovato quadro legislativo, secondo 
le esperienze dei vari Paesi. Tra gli strumenti da impiegare per una efficace diffusione del 
Vangelo della vita, nell’orizzonte socio-culturale odierno, massima importanza rivestono i 
mass media la cui forza d’impatto risulta impressionante; per questo, appare decisivo affron­
tare la problematica etica circa la comunicazione, riproponendo con coerenza la strada del 
servizio alla verità della vita.

Il cammino di riflessione di questa Assemblea ha poi trovato un importante momento di 
arricchimento e di incoraggiamento dalla presentazione di alcune testimonianze di dedizio­
ne piena al servizio della vita in difficoltà.

Anche quest’anno, il Santo Padre ha voluto ricevere in udienza speciale i partecipanti 
all’Assemblea Generale, rivolgendo loro la sua preziosa parola a sostegno delle attività del­
l’Accademia ed indicando la direzione per continuare il cammino già intrapreso.

Vi è l’urgenza - ha detto il Papa - di «rigenerare di continuo il tessuto interiore della 
cultura contemporanea» (n. 2), così come vi è pure la necessità di «dar prova di una gran­
de capacità di dialogo, di ascolto e di proposta, in vista della formazione delle coscienze», 
nella costruzione di un’autentica cultura della vita, poiché «senza una cultura che manten­
ga saldo il diritto alla vita e promuova i valori fondamentali di ogni persona non si può 
avere una società sana né la garanzia della pace e della giustizia» (n. 5).

L’Assemblea Generale della Pontificia Accademia per la Vita si è conclusa facendo pro­
prio il grido che il Papa ha pronunciato con entusiasmo: «La vita vincerà: è questa per noi 
una sicura speranza. Si, vincerà la vita, perché dalla parte della vita stanno la verità, il 
bene, la gioia, il vero progresso. Dalla parte della vita è Dio, che ama la vita e la dona con 
larghezza» (n. 3).



Atti del Santo Padre 311

Ai Membri della Commissione
degli Episcopati della Comunità Europea

È necessaria in Europa
una rinnovata stagione missionaria
Venerdì 30 marzo, ricevendo i Membri della Commissione degli Episcopati della Comunità Euro­
pea (COM.E.C.E.) riuniti per l’Assemblea Plenaria di primavera, il Santo Padre ha pronunciato 
questo discorso:

1. Sono lieto di rivolgere un cordiale benvenuto a ciascuno di voi, che siete 
venuti a Roma per l'Assemblea Plenaria di primavera della Commissione degli Epi­
scopati della Comunità Europea. Ringrazio, in particolare, Mons. Josef Homeyer, 
Vescovo di Hildesheim, per le cordiali espressioni indirizzatemi a nome vostro. 
Saluto, inoltre, i Rappresentanti delle Conferenze Episcopali degli Stati candidati 
all'Unione Europea e i Membri della Presidenza del Consiglio delle Conferenze 
Episcopali d'Europa, che prendono parte al vostro incontro di studio e di fraternità. 
Rivolgo, altresì, il mio pensiero ai sacerdoti e ai laici che con generosità e compe­
tenza vi affiancano nella quotidiana vostra missione.

L'odierna riunione, segno dell'intensa e profonda comunione che vi unisce al 
Successore di Pietro, mi consente di conoscere più da vicino i progetti e le prospet­
tive del lavoro di collaborazione delle Comunità ecclesiali europee. La vostra Com­
missione si propone poi di affrontare dal punto di vista pastorale le tematiche di 
crescente rilievo connesse con le competenze e l'attività dell'Unione Europea e di 
favorire la cooperazione tra gli Episcopati per quanto concerne le questioni di 
comune interesse.

2. Il processo di integrazione europea, nonostante alcune difficoltà, prosegue il 
suo cammino ed altri Stati chiedono di associarsi all'Unione dei Quindici. Quella 
che si sta consolidando non deve, però, essere solamente una realtà geografica ed 
economica continentale, ma deve proporsi innanzi tutto un'intesa culturale e spiri­
tuale, forgiata mediante un fecondo intreccio di molteplici e significativi valori e 
tradizioni. A così importante processo di integrazione la Chiesa continua ad offrire 
con animo partecipe il proprio specifico contributo. 1 miei venerati Predecessori 
hanno salutato il cammino come un sicuro itinerario verso la pace e la concordia tra 
i popoli, vedendovi una via più spedita per raggiungere il "bene comune europeo".

Io stesso ho più volte evocato l'immagine di un'Europa che respira a due pol­
moni, non soltanto dal punto di vista religioso, ma anche culturale e politico. Non 
ho mancato sin dall'inizio del mio ministero petrino di sottolineare che la costru­
zione della civiltà europea deve fondarsi sul riconoscimento della «dignità della 
persona umana e dei suoi inalienabili diritti fondamentali, l'inviolabilità della vita, 
la libertà e la giustizia, la fratellanza e la solidarietà» (cfr. Discorso ai partecipanti al 
76° raduno di Bergedorf sul tema "La divisione dell'Europa e la possibilità di superare 
tale situazione", 17 dicembre 1984: Insegnamenti VI1/2 [1984], 1607).

3. Ho voluto pure che alla missione della Chiesa in Europa fossero dedicate due 
Assemblee speciali del Sinodo dei Vescovi, quella del 1991 e quella del 1999. Soprat­
tutto quest'ultima, che aveva come tema "Gesù Cristo vivente nella sua Chiesa, sor-



312 Atti del Santo Padre

gente di speranza per l'Europa", ha ribadito con vigore come il cristianesimo possa 
offrire al Continente europeo un determinante e sostanziale apporto di rinnova­
mento e di speranza, proponendo con slancio rinnovato l'annuncio sempre attuale 
di Cristo unico Redentore dell'uomo.

La Chiesa trova «nella virtù del Signore risorto la forza per vincere con pazien­
za e carità le sue interne ed esterne afflizioni e difficoltà e per rivelare al mondo con 
fedeltà il mistero di Lui» (Lumen gentium, 8). È con tale consapevolezza che anche 
voi, cari Fratelli e Sorelle, siete chiamati ad assumere il compito di risvegliare e col­
tivare nei cristiani europei l'impegno a testimoniare la speranza evangelica. È 
necessaria, a questo scopo, una rinnovata stagione missionaria che coinvolga tutte 
le componenti del popolo cristiano. Opportunamente la vostra Commissione e gli 
Episcopati del Continente si stanno dedicando alla formazione religiosa e culturale 
dei fedeli e al permanente accompagnamento delle persone che, a ogni livello, sono 
responsabili dell'unificazione europea. La costruzione di una nuova Europa, infat­
ti, ha bisogno di uomini e donne dotati di umana saggezza, di un senso vivo del 
discernimento, ancorato a una solida antropologia non disgiunta dall'esperienza 
personale della trascendenza divina.

4. Talora emerge nel mondo contemporaneo il convincimento che l'uomo possa 
stabilire da se stesso i valori di cui ha bisogno. La società non di rado vorrebbe dele­
gare la determinazione delle proprie mete al calcolo razionale, alla tecnologia o 
all'interesse di una maggioranza. Occorre ribadire con forza che la dignità della 
persona umana è radicata nel disegno del Creatore, così che i diritti da essa fluenti 
non sono soggetti ad interventi arbitrari delle maggioranze, ma vanno da tutti rico­
nosciuti e mantenuti al centro di ogni disegno sociale e di ogni decisione politica. 
Solo una visione integrale della realtà, ispirata ai perenni valori umani, può favori­
re il consolidarsi d'una comunità libera e solidale.

All'essere umano e alle sue fondamentali esigenze devono guardare costante- 
mente soprattutto coloro che sono preposti al governo, alla formulazione delle leggi 
e all'amministrazione della cosa pubblica. In questo campo la Chiesa non mancherà 
di offrire il suo contributo specifico. Esperta in umanità, essa sa che primo compito 
d'ogni società è tutelare l'autentica dignità umana e il bene comune che, come affer­
ma il Concilio Vaticano II, «si concreta nell'insieme di quelle condizioni sociali che 
consentono e favoriscono negli esseri umani, nelle famiglie e nelle associazioni il con­
seguimento più pieno e più spedito della propria perfezione» (Gaudium et spes, 74).

5. Carissimi Fratelli e Sorelle, perché questo sforzo sia efficace, esso va costan­
temente preceduto e accompagnato dalla preghiera. È dall'umile e confidente ricor­
so a Dio che possiamo trarre la luce e il coraggio indispensabili per comunicare ai 
fratelli il Vangelo della speranza e della pace. Solo a partire da Cristo e dal suo mes­
saggio di salvezza è possibile costruire la civiltà dell'amore. La Vergine Maria, vene­
rata in tanti santuari sparsi per il Continente europeo, vi sostenga nella vostra azio­
ne apostolica e missionaria.

Con tali voti, mentre vi incoraggio a proseguire nel vostro lodevole servizio alla 
causa europea, di cuore tutti vi benedico.



Atti del Santo Padre 313

Ai Membri della Penitenzieria Apostolica 
e ai Padri Penitenzieri delle Basiliche Patriarcali Romane

Il confessore: strumento di un Giubileo senza tramonto
Sabato 31 marzo, ricevendo i Membri della Penitenzieria Apostolica e i Padri Penitenzieri delle 
Basiliche Patriarcali Romane, unitamente ai partecipanti - tra cui alcuni seminaristi torinesi - al 
Corso sul “foro interno” promosso dalla Penitenzieria anche quest’anno, il Santo Padre ha pro­
nunciato il seguente discorso:

1. Questo tradizionale incontro annuo è sempre per me motivo di particolare 
gioia. L'Udienza concessa alla Penitenzieria Apostolica, ai Padri Penitenzieri delle 
Basiliche Patriarcali dell'Urbe e ai giovani sacerdoti e candidati al sacerdozio, par­
tecipanti al Corso sul "foro interno" promosso dalla Penitenzieria, mi offre infatti 
l'occasione per intrattenermi sull'uno o sull'altro aspetto del sacramento della 
Riconciliazione, tanto importante per la vita della Chiesa.

Saluto innanzi tutto il Cardinale Penitenziere, ringraziandolo per le gentili 
parole che, a nome di tutti, mi ha poc'anzi rivolto. Saluto poi i Membri della Peni­
tenzieria, l'organo della Sede Apostolica che ha il compito di offrire i mezzi della 
riconciliazione nei casi più gravi e drammatici del peccato, insieme con il consiglio 
autoritativo per i problemi di coscienza, e l'indulgenza, coronamento della grazia 
conservata o ritrovata per misericordia del Signore. Saluto, inoltre, i Padri Peniten­
zieri che vivono il loro sacerdozio con generosa dedizione al ministero della Ricon­
ciliazione sacramentale, ed i giovani presenti che, ben comprendendo l'eccellenza e 
l'indispensabilità di questo ministero, hanno voluto approfondire la loro prepara­
zione mediante la partecipazione al Corso che giunge ora alla sua conclusione. Il 
mio pensiero si allarga, infine, con grato apprezzamento a tutti i sacerdoti del 
mondo che, specialmente nel recente Giubileo, si sono dedicati con paziente e 
coscienziosa fatica al prezioso servizio del confessionale.

2. Mediante il Battesimo, l'essere umano è assimilato a Cristo con una configu­
razione ontologica incancellabile. La sua volontà resta, però, esposta al fascino del 
peccato, che è ribellione alla volontà santissima di Dio. Ciò ha come conseguenza la 
perdita della vita divina della grazia e, nei casi limite, la rottura anche del vincolo 
giuridico e visibile con la Chiesa: questa è la tragica causalità del peccato.

Ma Dio, «dives in misericordia» (cfr. Ef 2,4), non abbandona il peccatore al suo 
destino. Mediante la potestà concessa agli Apostoli e ai loro Successori, rende ope­
rante in lui, se pentito, la redenzione acquistata da Cristo nel mistero pasquale. È 
questa la mirabile efficacia del sacramento della Riconciliazione, che sana la con­
traddizione prodotta dal peccato e ripristina la verità del cristiano quale vivo mem­
bro della Chiesa, mistico Corpo di Cristo. Il Sacramento appare così organicamente 
connesso con l'Eucaristia, che, memoriale del Sacrificio del Calvario, è fonte e cul­
mine di tutta la vita della Chiesa, una e santa.

Gesù è mediatore unico e necessario della salvezza eterna. E esplicito, in pro­
posito, San Paolo: «Uno solo infatti è Dio e uno solo il mediatore fra Dio e gli uomi­
ni, l'uomo Cristo Gesù, che ha dato se stesso in riscatto per tutti» (7 Tm 2,5). Deri­
va da qui la necessità, in ordine alla salvezza eterna, di quei mezzi di grazia, isti­
tuiti da Gesù, che sono i Sacramenti. È quindi illusoria e nefasta la pretesa di rego-



314 Atti del Santo Padre

lare i propri conti con Dio, prescindendo dalla Chiesa e dall'economia sacramen­
taria. E significativo che il Risorto, la sera di Pasqua, in un medesimo contesto, 
abbia conferito agli Apostoli il potere di rimettere i peccati e ne abbia dichiarato la 
necessità (cfr. Gv 20,23). Nel Concilio Tridentino la Chiesa ha solennemente espres­
so questa necessità riguardo ai peccati mortali (cfr. sess. XIV, cap. 5 e can. 6: DS 
1679. 1706).

Si fonda qui il dovere dei sacerdoti verso i fedeli e il diritto di questi verso i 
sacerdoti alla corretta amministrazione del sacramento della Penitenza. Su questo 
tema, nei suoi vari aspetti, vertono i dodici Messaggi da me diretti alla Penitenzie- 
ria Apostolica, nell'arco di tempo tra il 1981 e lo scorso anno 2000.

3. 11 grande afflusso dei fedeli alla Confessione sacramentale durante l'Anno 
Giubilare ha mostrato come tale tema - e con esso quello delle Indulgenze, che sono 
state e sono felice stimolo per la Riconciliazione sacramentale - sia sempre attuale: 
i cristiani avvertono questo interiore bisogno e si dimostrano grati quando, con 
doverosa disponibilità, i sacerdoti li accolgono al confessionale. Perciò, nella Lette­
ra Apostolica Novo Millennio ineunte ho scritto: «L'Anno Giubilare, che è stato par­
ticolarmente caratterizzato dal ricorso alla Penitenza sacramentale, ci ha offerto un 
messaggio incoraggiante, da non lasciar cadere: se molti, e tra essi anche tanti gio­
vani, si sono accostati con frutto a questo Sacramento... è necessario... presentarlo e 
farlo valorizzare» (n. 37).

Confortato da questa esperienza, che è promessa per il futuro, desidero nell'o­
dierno Messaggio richiamare alcuni aspetti di speciale importanza sul piano sia dei 
principi che deH'orientamento pastorale. La Chiesa è, nei suoi ministri ordinati, 
soggetto attivo dell'opera della riconciliazione. San Matteo registra le parole di 
Gesù ai discepoli: «In verità vi dico: tutto quello che legherete sopra la terra sarà 
legato anche in cielo e tutto quello che scioglierete sopra la terra sarà sciolto anche 
in cielo» (18,18). Parallelamente San Giacomo, parlando dell'Unzione degli infermi, 
anch'essa Sacramento di riconciliazione, esorta: «Chi è malato, chiami a sé i presbi­
teri della Chiesa, e preghino su di lui, dopo averlo unto con olio, nel nome del 
Signore» (5,14).

La celebrazione del sacramento della Penitenza è sempre atto della Chiesa, che 
in esso proclama la sua fede e rende grazie a Dio, che in Gesù Cristo ci ha liberati 
dal peccato. Da ciò consegue che, sia per la validità sia per la liceità del Sacramen­
to stesso, il sacerdote e il penitente devono attenersi fedelmente a ciò che la Chiesa 
insegna e prescrive. Per l'assoluzione sacramentale, in particolare, le formule da 
usare sono quelle prescritte nell'Ordo Paenitentiae e negli analoghi testi rituali vigen­
ti per le Chiese Orientali. È assolutamente da escludere l'uso di formule diverse.

È necessario anche tener presente il disposto del can. 720 del Codice dei Canoni 
delle Chiese Orientali e del can. 960 del Codice di Diritto Canonico, secondo i quali la 
confessione individuale ed integra e l'assoluzione sono l'unico modo ordinario per­
ché il fedele conscio di peccato grave possa riconciliarsi con Dio e con la Chiesa. 
Perciò l'assoluzione collettiva, senza la previa accusa individuale dei peccati, deve 
essere rigorosamente contenuta entro le tassative norme canoniche (cfr. C.C.E.O., 
cann. 720-721; C.I.C., cann. 961. 962 e 963).

4. Il sacerdote, come ministro del Sacramento, agisce in persona Christi, al verti­
ce dell'economia soprannaturale. Il penitente nella Confessione sacramentale com­
pie un atto "teologale", dettato cioè dalla fede, con un dolore derivato da motivi 
soprannaturali di timore di Dio e di carità, in ordine al ripristino dell'amicizia con 
Lui, e quindi in ordine alla salvezza eterna.



Atti del Santo Padre 315

Al tempo stesso, come è suggerito dalla formula dell'assoluzione sacramentale, 
con le parole: «Dio... ti conceda il perdono e la pace», il penitente aspira alla pace inte­
riore, e legittimamente desidera anche quella psicologica. Non bisogna tuttavia 
confondere il sacramento della Riconciliazione con una tecnica psicoterapeutica. 
Pratiche psicologiche non possono surrogare il sacramento della Penitenza, né tanto 
meno essere imposte in suo luogo.

Il confessore, ministro della misericordia di Dio, si sentirà impegnato ad offrire 
ai fedeli con piena disponibilità il suo tempo e la sua comprensiva pazienza. In 
merito il can. 980 del Codice di Diritto Canonico statuisce che «se il confessore non ha 
dubbi sulle disposizioni del penitente e questi chiede l'assoluzione, essa non sia 
negata né differita»; il can. 986, poi, fa preciso obbligo ai sacerdoti in cura d'anime 
di ascoltare le confessioni dei loro fedeli «qui rationabiliter audiri petant» (C.C.E.O., 
can. 735 § 1). Tale obbligo è un'applicazione di un principio generale, di ordine sia 
giuridico che pastorale, secondo il quale «i ministri sacri non possono rifiutare l'am­
ministrazione dei Sacramenti a coloro che la chiedono opportunamente, siano 
disposti nel debito modo, e non abbiano dal diritto la proibizione di riceverli» 
(C.I.C., can. 843 § 1). E poiché "caritas Christi urget nos", anche il sacerdote che non 
è in cura d'anime si mostrerà al riguardo generoso e pronto. In ogni caso, si rispet­
ti la normativa canonica circa la sede necessaria e opportuna per udire le Confes­
sioni sacramentali (cfr. C.C.E.O., can. 736; C.I.C., can. 964).

Oltre che atto della fede della Chiesa, il Sacramento è anche personale atto di 
fede, di speranza e, almeno in uno stadio incipiente, di carità del penitente. Com­
pito del sacerdote sarà quindi di aiutarlo a compiere la confessione dei peccati non 
come semplice rivisitazione del passato, ma come atto di religiosa umiltà e di con­
fidenza nella misericordia di Dio.

5. La trascendente dignità, che rende possibile al sacerdote di agire in persona 
Christi nell'amministrazione dei Sacramenti, crea in lui - salva sempre per il peni­
tente l'efficacia del Sacramento anche se il ministro non fosse degno - il dovere di 
assimilarsi a Cristo così da riuscire per il fedele viva immagine di Lui: per giunge­
re a ciò è necessario che egli, a sua volta, si accosti fedelmente e spesso, come peni­
tente, al sacramento della Riconciliazione.

La stessa condizione di ministro in persona Christi fonda nel sacerdote l'obbligo 
assoluto del sigillo sacramentale sui contenuti confessati nel Sacramento, anche a 
costo, se necessario, della stessa vita. I fedeli, infatti, affidano il misterioso mondo 
della loro coscienza al sacerdote non in quanto persona privata, ma in quanto stru­
mento, per mandato della Chiesa, di un potere e di una misericordia che sono solo 
di Dio.

Il confessore è giudice, medico e maestro per conto della Chiesa. Come tale egli 
non può proporre la "sua" personale morale o ascetica, cioè le sue private opinioni 
od opzioni, ma deve esprimere la verità di cui la Chiesa è depositaria e garante nel 
Magistero autentico (cfr. C.I.C., can. 978).

Nel Giubileo, dei cui frutti spirituali rendiamo grazie a Dio, la Chiesa ha com­
memorato il bimillenario della nascita tra gli uomini del Figlio di Dio, fattosi uomo 
nel seno di Maria e resosi partecipe in tutto, fuorché nel peccato, della condizione 
umana. La celebrazione ha ravvivato nella coscienza dei cristiani la consapevolez­
za della presenza viva ed operante di Cristo nella Chiesa: “Christus heri et hodie, Ipse 
et in saecula". E precisamente a servizio di questo dinamismo della grazia di Cristo 
che si pone l'economia sacramentaria. In essa la Penitenza, strettamente connessa 
col Battesimo e con l'Eucaristia, agisce affinché il Cristo rinasca e permanga misti­
camente nei credenti.



316 Atti del Santo Padre

Scaturisce di qui l'importanza di questo Sacramento, di cui Cristo ha voluto far 
dono alla sua Chiesa nel giorno stesso della sua risurrezione (cfr. Gv 20,19-23). Esor­
to i sacerdoti di ogni parte del mondo a farsene ministri generosi, affinché l'onda 
della misericordia divina possa raggiungere ogni anima bisognosa di purificazione 
e di conforto. Maria Santissima, che in Betlemme diede fisicamente alla luce Gesù, 
ottenga ad ogni sacerdote di essere generatore del Cristo nelle anime, facendosi 
strumento di un Giubileo senza tramonto.

Su queste aspirazioni scenda la benedizione del Signore, che con voi e per voi 
invoco in umile preghiera: ne sia auspice la Benedizione Apostolica, che di gran 
cuore a tutti imparto.



Atti della Santa Sede

PONTIFICIA ACCADEMIA 
PER LA VITA

La questione dello xenotrapianto
La Pontificia Accademia per la Vita ha riunito un Gruppo di lavoro sugli “xenotrapianti’. Questo 
comunicato conclusivo del primo incontro, svoltosi nei giorni 17 e 18 marzo:

Di fronte alla carenza di organi sani e idonei per soddisfare le lunghe liste di attesa - 
come si verifica in tutto il mondo, con perdita di molte vite - la comunità scientifica sente 
il dovere di esplorare vie ulteriori rispetto alla strada del trapianto dell’organo da uomo a 
uomo, più frequentemente da cadavere umano a uomo vivente (allotrapianto).

Le vie ulteriori che oggi si prospettano sono ancora in fase pre-clinica, o addirittura ipo­
tetiche o “in spe”. Fra queste ultime, si collocano le ricerche sull’impiego di cellule stami­
nali per la riparazione degli organi in via di deterioramento e quelle sulla terapia genica di 
tipo somatico.

Ma la via che ora è all’attenzione dei ricercatori con più immediatezza e speranze di 
praticabilità è la via dello xenotrapianto. Questa tecnica consentirebbe di utilizzare gli or­
gani di alcuni animali, per trapiantarli nell’uomo. Questa via, che ha avuto già delle appli­
cazioni sperimentali non definitive, ha ricevuto oggi un'addizionale risorsa che consiste 
nella possibilità di ingegnerìzzare l’animale destinato al prelievo, di modo che i suoi organi 
possano essere resi compatibili con l'organismo dell’uomo ricevente, riducendo i rischi di 
rigetto.

Gli Organismi intemazionali, come il Consiglio d’Europa e i Comitati Etici Nazionali, 
stanno esaminando in questo momento la questione dello xenotrapianto ed anche la Chiesa 
ed altre Confessioni religiose vengono consultate circa questa nuova prospettiva terapeutica.

Dal canto suo, la Santa Sede ha ritenuto di occuparsi di tale materia affidando alla Pon­
tificia Accademia per la Vita lo studio del problema della praticabilità etica dello xenotra­
pianto.

La Pontificia Accademia per la Vita ha riunito un Gruppo di specialisti sia dell’area bio­
medica e veterinaria, sia dell’area filosofica, psicologica, etica e giuridica. Il Gruppo di la­
voro ha avuto un primo incontro nei giorni 17-18 marzo e proseguirà la sua riflessione con 
ulteriori meetings.

Si sono incontrati gli esperti dei Centri trapiantologici più prestigiosi quali quelli delle 
Università di Cambridge, Pittsburgh, Boston (Harvard University). Londra. Buenos Aires,

317



318 Atti della Santa Sede

Napoli, Roma, Bologna, Padova; il gruppo degli antropologi, moralisti e bioeticisti è stato 
integrato dalla presenza di un alto magistrato (Vice-Presidente emerito della Corte di Giu­
stizia Intemazionale), proveniente dai Paesi in via di sviluppo (Sri Lanka), e da psicologi: 
in tutto una ventina di persone, con la partecipazione di responsabili di particolari sezioni 
della Santa Sede che sono in contatto d’ufficio con gli Organismi intemazionali.

Si trattava di fare una rassegna delle esperienze pre-cliniche sugli animali, di alcune 
esperienze cliniche già condotte negli anni passati e poi sospese in alcuni Paesi per il pre­
valere della moratoria suggerita dagli scienziati, recepita dalle Autorità europee e seguita 
anche altrove. I dati proposti dagli scienziati intervenuti hanno mostrato come, a tutt’oggi, 
l’esperienza sugli xenotrapianti sia ricca nell’ambito animale: ampia, infatti, è la casistica 
accumulata di trapianti da animale ad animale (generalmente maiale-scimmia).

Grande attenzione è stata posta anche nel fare un esame rigoroso dei problemi che s’in­
contrano nell’esecuzione dello xenotrapianto da animale a uomo, non soltanto dal punto di 
vista della riuscita tecnica e del tempo di sopravvivenza, ma anche dal punto di vista del­
l’assenza di rischi per la salute e la vita dei ricevente, in modo speciale per la possibilità di 
trasmissione di malattie infettive (xenozoonosi). Ma soprattutto si è riflettuto sullo sfondo 
etico degli xenotrapianti: il loro significato terapeutico, le valenze antropologiche ed etiche 
del superamento delle barriere tra specie e specie. Il riferimento etico adottato per la rifles­
sione è ovviamente quello del bene dell’uomo; in questa prospettiva grande attenzione ha 
avuto l’etica della sperimentazione e, in particolare, l’esame dei rischi e benefici, l’etica del­
l’informazione dei soggetti coinvolti e della più larga informazione verso la popolazione, 
l’etica del trattamento degli animali coinvolti nella sperimentazione.

Nell’ottica dello xenotrapianto, si è parlato anche dell’impiego di organi e tessuti ani­
mali come “soluzione ponte", atti a salvare la vita di un paziente in rischio imminente di 
morte, nell’attesa della disponibilità di un organo umano compatibile.

La rassegna dei problemi alimenta speranze verso la sperimentazione clinica sull’uomo, 
ma sollecita approfondimenti che saranno oggetto delle prossime riunioni.

Da L’Osservatore Romano, 25 marzo 2001



Atti della 
Conferenza Episcopale Italiana

CONSIGLIO EPISCOPALE PERMANENTE

Sessione del 26-29 marzo 2001

1. PROLUSIONE DEL CARDINALE PRESIDENTE

Venerati e cari Confratelli,
questa sessione del Consiglio Permanente ha inizio nel giorno in cui celebriamo la 

solennità liturgica dell’Annunciazione del Signore. Ci invita quindi a rendere grazie a Dio 
per aver fatto nostra carne il Figlio suo, nel seno di Maria, e per aver così innalzato a una 
dignità sublime e non superabile la nostra natura, unendo in certo modo a questo Figlio ogni 
uomo (cfr. Gaudium et spes, 12). Nello stesso tempo ci chiede di porci in quell’atteggia­
mento di totale ubbidienza ed offerta di sé che, secondo l’Autore della Lettera agli Ebrei 
(10,5-10), ha caratterizzato l’entrata nel mondo del Verbo di Dio: «Ecco, io vengo... per 
compiere, o Dio, la tua volontà». La nostra ubbidienza e corrispondenza sia quella stessa 
della Vergine Maria: «Eccomi, sono la serva del Signore, avvenga di me quello che hai 
detto» (Le 1,38).

1. È ancora molto recente, cari Confratelli, la notizia della mia nuova riconferma a Pre­
sidente della C.E.I. per il prossimo quinquennio. Consentitemi di esprimere ancora una 
volta, davanti a voi, tutta la mia profonda e filiale gratitudine al Santo Padre per la fiducia 
non meritata che ha voluto manifestarmi. Permettetemi anche di ringraziare ciascuno di voi 
e di rinnovarvi il mio proposito di umile e sincera collaborazione. Guardando ai molti anni 
ormai trascorsi da quando, nel giugno 1986, venivo chiamato alla Segreteria Generale della 
nostra Conferenza, avverto dentro di me un sentimento di intima riconoscenza, che si rivol­
ge in primo luogo al Signore e che si estende al Santo Padre ed a tanti fratelli Vescovi, non 
pochi dei quali non sono più tra noi, per la comunione e sintonia piena e costante che ci lega 
al Successore di Pietro e per l’unità che esiste tra noi, arricchita e non indebolita dal contri­
buto libero e originale dei doni di grazia, del l’esperienza e della sensibilità di ciascuno.

Mercoledì scorso, cari Confratelli, ci ha poi raggiunto la notizia della nomina del nostro 
amato Segretario Generale, Mons. Ennio Antonelli, ad Arcivescovo di Firenze. Gli rivol- 

319



320 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

giamo l'augurio più affettuoso per la nuova missione che lo attende e gli diciamo un gran­
de grazie per il servizio, tanto intelligente quanto umile, cordiale e generoso, che ha reso per 
quasi sei anni alla nostra Conferenza. Se abbiamo tutti un debito verso di lui, il mio debito 
è certo particolarmente grande: mi sia quindi consentito di aggiungere al ringraziamento 
comune un grazie del tutto personale, che viene dal cuore. Il nostro saluto affettuoso e l’e­
spressione della nostra profonda gratitudine vanno parimenti al Card. Silvano Piovanelli, 
per il ministero episcopale tanto felicemente e fruttuosamente esercitato a Firenze ma anche 
per la fraternità sempre mostrata verso ciascuno dei Confratelli Vescovi e per il servizio reso 
alla nostra Conferenza, in particolare nei cinque anni del suo mandato di Vicepresidente.

2. Nel Concistoro del 21 febbraio il Papa ha creato 44 nuovi Cardinali, ai quali, e in par­
ticolare al nostro Confratello Card. Severino Poletto, rinnoviamo le più vive e cordiali felici­
tazioni. Poco dopo è giunta la convocazione di un Concistoro straordinario del Collegio Car­
dinalizio per i giorni 21, 22 e 23 maggio, cui seguirà la Concelebrazione con il Santo Padre 
il 24 maggio, solennità dell’Ascensione del Signore. Tema del nuovo Concistoro sarà l’at­
tuazione degli insegnamenti della Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte, e in particola­
re una comune riflessione su «quei tratti programmatici concreti - obiettivi e metodi di lavo­
ro, formazione e valorizzazione degli operatori, ricerca dei mezzi necessari - che consento­
no all’annuncio di Cristo di raggiungere le persone, plasmare le comunità, incidere in profon­
dità mediante la testimonianza dei valori evangelici nella società e nella cultura» (n. 29).

Si è reso quindi necessario anticipare di una settimana lo svolgimento della nostra 
Assemblea Generale, come già comunicato a tutti i Vescovi, e soprattutto, alla luce della 
Novo Millennio ineunte e del Concistoro ad essa dedicato, sembra assai opportuno dare agli 
Orientamenti pastorali della C.E.I. per il prossimo decennio una caratterizzazione partico­
lare. che ha già ispirato del resto la nuova stesura della bozza che dovrà essere esaminata in 
questa sessione del Consiglio Permanente. Si tratta cioè di non sovrapporre documento a 
documento, ma di assumere la Novo Millennio ineunte come riferimento fondamentale per 
il cammino delle nostre Chiese nei prossimi anni, favorendone e stimolandone con ogni 
impegno la conoscenza e l’accoglienza. Ciò che verrà pubblicato dalla C.E.I. dovrebbe quin­
di mettere i contenuti della Lettera Apostolica in specifica relazione con il contesto religio­
so, culturale e sociale italiano e con la missione della Chiesa in Italia, aiutando ad eviden­
ziarne le istanze prioritarie: la brevità e la cura di evitare ripetizioni e duplicati sembrano 
essere particolarmente in questo caso requisiti preziosi e indispensabili.

Nella lettera con la quale il nostro Segretario Generale ci ha trasmesso la bozza degli 
Orientamenti è posta anche una ulteriore domanda, sulla quale dovremo riflettere attenta­
mente: è opportuno cioè cercare di giungere già nell’Assemblea di maggio, e quindi prima 
del Concistoro straordinario, all’approvazione - e quindi alla pubblicazione - dei nostri 
Orientamenti, o invece è preferibile prendere ancora un po’ di tempo per poter accogliere e 
mettere a frutto le ulteriori suggestioni e proposte che potranno emergere?

3. Lascio naturalmente queste problematiche alla valutazione e alle decisioni che risul­
teranno dal nostro comune lavoro di questi giorni. Per parte mia vorrei ancora soffermarmi 
un poco sui compiti propri della nostra Conferenza, in questa fase della sua ormai non breve 
esistenza. Se è proprio di tutta la Chiesa non avere in se stessa il senso e lo scopo della pro­
pria esistenza, ma essere piuttosto, «in Cristo, come sacramento, cioè segno e strumento del­
l’intima unione con Dio e dell’unità di tutto il genere umano» (Lumen gentium, I), a mag­
gior ragione e per ulteriori specifici motivi le Conferenze Episcopali esistono per aiutare i 
Vescovi nel loro ministero, a vantaggio dell’intero Popolo di Dio, e non certo per sostituir­
si ad essi. Questa fondamentale consapevolezza deve guidare e orientare tutte le attività 
della C.E.I., rappresentando un indispensabile e salutare correttivo rispetto alle spinte, pur 
fondate e validamente motivate, che provengono dal contesto sociale e culturale e vanno nel



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 321

senso di una crescente assunzione di responsabilità della nostra Conferenza in quegli ambi­
ti che difficilmente potrebbero essere affrontati da una singola Diocesi, o anche Regione 
ecclesiastica.

Il criterio per non rimanere prigionieri di queste esigenze contrastanti sembra essere 
anzitutto quello offertoci dal principio di sussidiarietà: l’intervento diretto dell’istanza più 
ampia, in particolare della Conferenza Episcopale nazionale, si giustifica cioè soltanto lad­
dove esista una reale impossibilità ad intervenire adeguatamente da parte delle singole Chie­
se particolari o Regioni ecclesiastiche, mentre normalmente, fermo restando il valore delle 
normative vigenti, il compito della C.E.I. è piuttosto quello di mettere a disposizione delle 
Diocesi aiuti e sussidi pastorali dei quali esse stesse decideranno se ed in quale forma e 
misura avvalersi, a seconda delle situazioni concrete, e spesso assai differenziate, in cui 
vivono ed operano. D’altra parte la comunione ecclesiale, «che incarna e manifesta l’essen­
za stessa del mistero della Chiesa» (Novo Millennio ineunte, 42), dà una dimensione nuova 
e soprannaturale a tutte le realtà e i rapporti istituzionali nella Chiesa, comprese le possibi­
li applicazioni del principio di sussidiarietà.

Sul piano del concreto impegno pastorale, le grandi indicazioni e priorità sono già chia­
ramente proposte dalla Novo Millennio ineunte e, in non artificiosa sintonia, dalle riflessio­
ni che abbiamo finora condotte in vista degli Orientamenti pastorali per il prossimo decen­
nio. Potremmo riassumerle in tre nuclei fondamentali:

• il primo è quello del coltivare in profondità il nostro rapporto con Dio: ricordiamo in 
proposito le impegnative parole della Novo Millennio ineunte (n. 33) sulle nostre comunità 
come autentiche “scuole” di preghiera;

• il secondo è quello dell’unità e comunione ecclesiale, da perseguirsi anzitutto al 
nostro interno ma anche, e col più sincero impegno, tra tutti i credenti in Cristo;

• il terzo è rappresentato dalla missionarietà, come atteggiamento globale e pervasivo 
che deve improntare di sé la pastorale della Chiesa e la vita dei credenti.

A questo proposito sono vari, e strettamente interdipendenti, gli ambiti che sembrano 
richiedere speciale attenzione: quello della famiglia e quello dei giovani, l’educazione, la 
cultura e la comunicazione sociale, la cura delle vocazioni al sacerdozio e alla vita consa­
crata ma non meno la promozione e l’assunzione di responsabilità da parte dei cristiani laici, 
nelle ordinarie e quotidiane situazioni di vita e di lavoro come nei compiti di particolare 
rilievo sociale, economico e politico: davvero confortanti, a questo riguardo, gli esiti del 
Convegno appena celebrato dalle Chiese di Sicilia. In questa opera e testimonianza missio­
naria, che è la grande domanda e sfida di fronte alla quale noi tutti siamo posti, rientra certo 
anzitutto l’impegno per la comunicazione della fede, ma anche quel contributo di energie 
risanatrici che viene immesso in tutto il corpo sociale quando la fede e la carità sono porta­
te ad efficacia di vita (cfr. Gaudium et spes, 42).

Cari Confratelli, se guardiamo con spirito soprannaturale, e insieme con realismo, alla 
Chiesa italiana e all’Italia, abbiamo certo motivi di forte preoccupazione, e quindi di con­
versione e penitenza, ma al contempo serie ragioni di fiducia e di gratitudine al Signore: è 
possibile e necessaria dunque una serena operosità, che non si ferma ai lamenti ma ricava 
dalla quotidiana contemplazione del volto di Cristo quella forza interiore che rende leggero 
il peso della sequela del Maestro (cfr. Mt 11,28-30).

4. La vita politica del nostro Paese è ormai tutta concentrata sull’appuntamento eletto­
rale, fissato per il prossimo 13 maggio. A fronte delle molte critiche e perplessità che - non 
senza fondamenti - da più parti vengono avanzate riguardo ai metodi e ai contenuti dell’a­
zione politica, e ora in particolare della campagna elettorale, riterrei opportuno e doveroso 
richiamare anzitutto l’importanza permanente, il valore e la non sostituibilità della politica 
nella vita di una Nazione. Ci siamo fortunatamente liberati dall’idea fuorviarne, e fino a non 
molti anni fa ampiamente diffusa, che la politica sia in qualche modo il tutto e possa forni-



322 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

re la soluzione per ogni problema. Non è il caso ora di cedere ad un atteggiamento opposto, 
di disprezzo o di presunta irrilevanza dell’attività politica, che rimane fondamentale per il 
perseguimento del bene comune e che richiede l’attenzione e la convinta partecipazione di 
ogni cittadino, compreso l’esercizio del voto. Sono necessari a tal fine anzitutto l’impegno 
e la qualità dei comportamenti dei protagonisti della vita politica, ma anche dei responsabi­
li dell’informazione, e più in generale una presa di coscienza ponderata e non troppo emo­
tiva da parte dei singoli cittadini.

In rapporto allo svolgimento della campagna elettorale occorre rinnovare l’appello ad 
un dibattito serio e anche serrato sui contenuti, che eviti le polemiche fine a se stesse e le 
reciproche delegittimazioni, per misurarsi invece con le questioni di maggior rilievo istitu­
zionale, sociale ed economico, ma anche culturale, morale ed educativo, che spesso incido­
no assai fortemente sulla vita delle persone e delle famiglie, oltre a condizionare le possibi­
lità e la direzione dello sviluppo del Paese. Non va inoltre dimenticato che, dopo il passag­
gio elettorale, queste questioni richiederanno, pur nella diversità delle opinioni e dei ruoli, 
l’impegno comune di tutte le forze vive della nostra Nazione.

La posizione della Chiesa nell’attuale contesto politico italiano e le indicazioni che essa 
propone ai cattolici e ad ogni persona sollecita del bene comune sono ormai chiare da tempo 
e sono state espresse ripetutamente, dopo essere state maturate soprattutto in occasione del 
Convegno ecclesiale di Palermo del novembre 1995 e confermate dall’autorevole interven­
to del Santo Padre in quella sede. La Chiesa cioè, e quindi il Clero e le varie realtà eccle­
siali, non devono e non intendono coinvolgersi con alcuna scelta di schieramento politico o 
di partito. Ciò non legittima d’altronde una “diaspora” culturale dei cattolici, un ritenere cioè 
ogni idea o visione della vita compatibile con la fede, e nemmeno una facile adesione a forze 
politiche e sociali che si oppongano o non prestino sufficiente attenzione ai principi e con­
tenuti qualificanti della dottrina sociale della Chiesa (cfr. il Discorso del Papa al Convegno 
di Palermo del 23 novembre 1995, n. 10).

Riguardo a questi contenuti, il riferimento è anzitutto al primato e alla centralità della 
persona, da articolare nel concreto dei rapporti sociali ed a fronte delle nuove problemati­
che che derivano dall’evolversi del costume e dallo sviluppo delle scienze e delle tecnolo­
gie, procedendo alla luce dei principi di solidarietà e sussidiarietà. Rimane essenziale per­
tanto la tutela della vita umana in ogni istante della sua esistenza, mentre acquistano nuovo 
rilievo le tematiche della bioetica, come la fecondazione medicalmente assistita, il rispetto 
integrale degli embrioni umani e il rifiuto della clonazione, oltre che dell’eutanasia. Altro 
punto della più grande importanza è quello della famiglia, dove vanno mantenuti con chia­
ra fermezza il valore e l’indole propria della famiglia stessa, come società naturale fondata 
sul matrimonio e non assimilabile ad altre forme di convivenza, e va concretamente pro­
mossa una legislazione organica che ne riconosca la funzione e la soggettività sociale, sotto 
i vari profili giuridici, fiscali, educativi ed assistenziali. Proprio l’educazione dei bambini, 
dei ragazzi e dei giovani domanda a sua volta anche al mondo politico specifica attenzione, 
da rivolgere in modo particolare - ma non esclusivo - alla scuola e all’Università: in questo 
contesto la piena e concreta realizzazione della parità scolastica rimane un traguardo di pri­
maria importanza e urgenza per tutta la scuola italiana; appare inoltre indispensabile per il 
nostro futuro un più convinto sostegno della ricerca scientifica.

Parimenti di grande rilevanza per la vita del Paese sono le problematiche del mondo del 
lavoro e dell’occupazione, della giustizia sociale e della connessa libertà ed efficienza del 
sistema economico e produttivo, con il dovere di dedicare speciale attenzione alle fasce più 
deboli della popolazione e allo sviluppo delle aree meno favorite, concentrate soprattutto nel 
Meridione. Si inserisce qui il tema sempre più rilevante dell’immigrazione, con l’impegno 
per un’accoglienza che consenta un effettivo e dignitoso inserimento degli immigrati, nel 
rispetto dei valori e delle norme che reggono la nostra convivenza. Una domanda che si è 
fortemente acuita in questi anni è quella della sicurezza dei cittadini: ad essa occorre dare,



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 323

senza venir meno ai principi e alle garanzie propri di uno Stato di diritto, risposte il più pos­
sibile concrete ed efficaci, contrastando fermamente ogni forma e manifestazione di crimi­
nalità o illegalità. Anche la cura della salute delle persone e la salvaguardia dell’ambiente e 
della natura sono esigenze irrinunciabili e sempre più sentite, di fronte ai molti segnali di 
pericolo che provengono dalle manomissioni della realtà da cui dipende la nostra vita, per 
il presente e per il futuro.

Altre assai importanti questioni sono quelle del completamento della riforma dell’ar­
chitettura dello Stato, dove, accanto alla valorizzazione delle autonomie locali e dei corpi 
sociali intermedi nel quadro dell’unità della Nazione, appare indispensabile e urgente assi­
curare un adeguato rafforzamento dell’esecutivo centrale, al fine di conseguire una più effet­
tiva governabilità del Paese e un più sano e reale equilibrio tra i diversi poteri. È inoltre da 
continuare l'impegno per la costruzione dell'unità europea, con il pieno contributo dell’Ita­
lia, che non significa però, né per noi né per gli altri Paesi, la rinuncia al proprio patrimonio 
culturale, civile e morale. Sul più ampio orizzonte mondiale, e in presenza dei processi di 
globalizzazione, diventa sempre più attuale e doverosa la dedizione alla causa della pace, 
della giustizia e della solidarietà intemazionale, soprattutto verso le popolazioni in condi­
zioni di povertà disumana e conculcate nei loro diritti fondamentali.

Cari Confratelli, questa ampia elencazione di contenuti ed obiettivi potrà apparire 
alquanto velleitaria, o forse essere accusata di volontà di ingerenza in campi non propri della 
Chiesa. In realtà essa si propone soltanto lo scopo di aiutare lo sforzo di discernimento che 
ciascun credente, come ogni uomo di buona volontà, deve operare, nell’esercizio della pro­
pria libertà e responsabilità, evitando il più possibile indebite selezioni tra i valori dell’etica 
e della dottrina sociale cristiana ed avendo puntuale attenzione alle qualità morali, alla capa­
cità e competenza dei singoli candidati, ai contenuti concreti dei programmi, ai comporta­
menti ed orientamenti delle forze politiche. Mentre dunque non ignoriamo la complessità 
del giudizio politico e la legittima varietà di opzioni che può sussistere in non poche mate­
rie anche tra coloro che hanno in comune il riferimento alla visione cristiana della realtà (cfr. 
Gaudium et spes, 43), vorremmo assicurare tutti che, come ha scritto il Papa nella Novo Mil­
lennio ineunte (n. 51), non è affatto intenzione della Chiesa «imporre ai non credenti una 
prospettiva di fede» ma soltanto «interpretare e difendere - in conformità alla propria mis­
sione e nel concreto delle situazioni storiche - i valori radicati nella natura stessa dell’esse­
re umano».

5. Il tema cruciale dei valori di fondo che animano una società e che stanno alla base 
delle scelte di vita e anche dei più stretti e profondi rapporti interpersonali è stato proposto 
a tutti in maniera drammatica dal duplice assassinio perpetrato a Novi Ligure il 21 febbraio. 
Di per sé non si tratta purtroppo di un fatto unico e senza analogie - ancora venerdì scorso 
un adolescente ha ucciso a Pompei la propria madre esso ha avuto però un impatto e un’e­
co straordinari, che hanno spinto le coscienze ad interrogarsi e a valutare in maniera meno 
superficiale i modelli, comportamenti e orientamenti morali ed educativi diffusi nella nostra 
società. Ora che l’attenzione dei media si è spostata e l’onda emotiva iniziale si è fatalmen­
te placata, è forse il momento opportuno per qualche riflessione che vada al di là del singolo 
evento e cerchi di individuare il male nelle sue radici e le vere alternative al suo persistere 
e al suo ulteriore diffondersi ed aggravarsi.

È giusto e onesto, al riguardo, premettere l’ovvia ma basilare considerazione che il male 
e il peccato hanno sempre insidiato, e continueranno ad insidiare fino alla fine, la vicenda 
storica del genere umano, dando luogo sempre di nuovo a gesti e comportamenti tragici ed 
abominevoli: è questo l’abisso della nostra libertà e del nostro cuore, che può vedere con 
maggiore chiarezza proprio chi si lascia guidare dalla fede e dalla fiducia nella salvezza che 
Cristo ci ha portato: il Signore stesso, del resto, ci ammonisce che la zizzania crescerà 
insieme con il grano fino al raccolto finale (cfr. Mt 13,24-30.36-43).



324 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Ma è proprio questo riconoscimento della presenza del male, o meglio delle sue autenti­
che caratteristiche e dimensioni, a fare sempre più difetto nella nostra mentalità, cultura, vita 
sociale e prassi educativa, con l’inevitabile risultato di offuscare il nostro senso morale e le 
nostre capacità di resistenza, di riscatto e di difesa. Il punto di partenza deve essere allora il 
superamento della superficiale illusione che tutte le nostre inclinazioni e pulsioni siano di per 
sé buone e positive, o comunque da non contrastare per non ingenerare dannosi complessi di 
colpa: alla base di tutto questo sta un fatale fraintendimento e decurtamento della realtà 
umana, come se ogni nostro comportamento fosse finalmente riconducibile a fattori e condi­
zionamenti fisici e biologici, sociali e ambientali, e pertanto non vi fosse spazio in noi per la 
libertà nel senso pieno e forte della parola, come scelta consapevole e deliberata tra il bene e 
il male, anzitutto morale, e come connessa - e inalienabile - responsabilità personale.

Soltanto se accettiamo di aprirci, vorrei dire di “convertirci”, ad una prospettiva diver­
sa, anzitutto nella nostra vita e condotta personale, possiamo sperare in un effettivo risana­
mento morale. Avremo allora anche la forza interiore, e la credibilità, per far fronte alle 
nostre responsabilità educative verso le nuove generazioni, ciò che riguarda in particolare i 
genitori, e con loro gli insegnanti, i sacerdoti, le religiose e i non pochi volontari che opera­
no nel campo dell'educazione, ma anche, alla fine, ogni persona, perché ciascuno contri­
buisce con le proprie scelte di vita a plasmare l’ambiente nel quale i giovani crescono e con 
il quale si confrontano.

Questa assunzione di responsabilità morale, che prenda sul serio la distinzione tra il 
bene e il male, chiama in causa chiaramente anche l’intero mondo della comunicazione 
sociale, e più in generale tutti coloro che hanno maggiori poteri economici e politici, o peso 
ed influsso culturale. Non è possibile assumere come criterio primario e sovrano delle pro­
prie scelte e decisioni il risultato economico, o l’indice di ascolto, che si spera di consegui­
re, posponendo a questi ogni considerazione di ordine etico ed educativo: chi opera così pre­
para un futuro sempre peggiore, del quale egli stesso rimarrà prigioniero.

L’impegno ad educare noi stessi e il nostro prossimo alla responsabilità morale, supe­
rando facili e dannose logiche permissive, rimarrebbe però parziale e poco fecondo se non 
si sposasse ad una umile consapevolezza del primato del dono e dell’amore. La capacità di 
amare veramente e di perseguire l’autentico bene dell’altro, spendendosi per lui e non arre­
standosi invece, magari inconsapevolmente, alla ricerca della propria gratificazione perso­
nale, è infatti il cuore e il motore di una vera e piena educazione morale, nella cui luce tro­
vano forza e giustificazione anche le esigenze severe del rifiuto del male e del peccato. Ma 
proprio qui ognuno di noi sperimenta quanto sia difficile e spesso superiore alle nostre forze 
entrare realmente nella logica e nella prassi della gratuità e dell’amore, e come sia impor­
tante e decisiva la certezza di essere a nostra volta amati ed accettati: così il lieto annuncio 
dell’amore di Dio per noi peccatori, che è la sostanza del messaggio cristiano, mostra di 
essere vero pane di vita per i piccoli come per gli adulti, per le famiglie come per la società 
intera, oggi non meno che nel passato.

6. Cari Confratelli, in un panorama intemazionale ancora agitato da conflitti armati e 
attentati, tra cui - vicino a noi - gli aspri scontri in Macedonia, penso possa essere oppor­
tuno, a un anno di distanza dall’indimenticabile viaggio del Santo Padre, richiamare l’at­
tenzione sulla Terra Santa, dove mi sono recato per un rapido pellegrinaggio non molti gior­
ni fa. Anche lì, come sappiamo, è tutt’altro che cessata la tensione. Ma è ugualmente forte, 
diffuso e palpabile il desiderio di trovare qualche forma di intesa. Un contributo a questo 
scopo, e in particolare un assai importante sostegno alla presenza cristiana in quei luoghi, 
dove è la culla della nostra fede, può venire proprio dalla ripresa dei pellegrinaggi: l’espe­
rienza diretta, e soprattutto la testimonianza di coloro che vi abitano, mostrano che questa 
ripresa è possibile e che per evitare i rischi paventati dall’opinione pubblica sono sufficien­
ti alcune semplici precauzioni.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 325

La nostra Conferenza ha avuto ancora una volta occasione di compiere gesti di solida­
rietà concreta, di fronte ai tremendi terremoti che hanno fatto un enorme numero di vittime 
in India e poi di nuovo nel Salvador. La testimonianza più alta della fede e dell’amore del 
prossimo è stata nuovamente offerta da parte di missionari anche italiani: tra essi padre 
Nazareno Lanciotti di Subiaco, parroco di Jaurù in Brasile, ucciso a fine febbraio.

Grazie, cari Confratelli, di avermi ascoltato e di ogni vostra osservazione e proposta. In 
questo tempo di Quaresima, che si illumina della luce della Pasqua ormai vicina, rinnovia­
mo la nostra supplica al Signore perché, con l’intercessione di Maria Santissima e del suo 
sposo Giuseppe, sostenga il cammino penitenziale nostro e delle Chiese a noi affidate e 
guidi e renda feconde queste giornate di lavoro comune.

2. COMUNICATO DEI LAVORI

Nei lavori del Consiglio Episcopale Permanente, riunitosi a Roma dal 26 al 29 marzo, 
sono stati affrontati diversi temi soprattutto in vista della XLVIII Assemblea Generale della 
C.E.I. che si terrà a Roma dal 14 al 18 maggio p.v. All’ordine del giorno, infatti, anzitutto 
l’esame della bozza degli Orientamenti pastorali per il prossimo decennio, da presentare in 
Assemblea Generale, e la definizione del programma per l’annuale momento assembleare. 
La riconferma del Card. Camillo Ruini a Presidente della C.E.I. per il prossimo quinquen­
nio e la nomina di S.E. Mons. Ennio Antonelli, dopo sei anni di servizio quale Segretario 
Generale della C.E.I., ad Arcivescovo di Firenze hanno dato occasione ad una riflessione sul 
ruolo stesso della Conferenza Episcopale. I Vescovi si sono soffermati, inoltre, su alcune 
prospettive dell’impegno dei cattolici nella società italiana. Di grande significato, soprattut­
to in considerazione degli sviluppi dell’Unione Europea, è stato poi rincontro con il Comi­
tato Esecutivo della COM.E.C.E.

1. Gli Orientamenti pastorali e l’Assemblea Generale

La Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte costituisce il punto di riferimento della 
nuova stesura della bozza degli Orientamenti pastorali per il decennio e ha ispirato il dibat­
tito che si è sviluppato attorno ad essa, con puntuali riflessioni sulle urgenze della comunità 
ecclesiale in Italia. La missionarietà è stata ribadita come scelta essenziale e prioritaria del­
l’azione pastorale oggi, interpretata nella prospettiva della comunicazione della fede in una 
società che cambia. Ritraducendo per la situazione culturale ed ecclesiale italiana i conte­
nuti della Lettera Apostolica, gli Orientamenti che saranno presentati in Assemblea Genera­
le si caratterizzeranno quale indicazione progettuale per ridare slancio al cammino ordina­
rio della pastorale in vista di risvegliarne l’istanza missionaria. Lo sguardo rivolto al Cristo 
morto e risorto è la ragione e il fondamento per un’autentica comunicazione della fede, che 
deve essere un compito assunto da tutta la comunità, responsabilizzando specialmente i cri­
stiani laici. È da loro che ci si aspetta (così come scaturisce anche dagli esiti del Convegno 
appena celebrato dalle Chiese di Sicilia), con decisione ed entusiasmo, una testimonianza 
profetica in grado di attraversare ogni ambito della vita sociale e culturale. Tre i contenuti 
fondamentali degli Orientamenti:



326 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

- la centralità del rapporto con Dio nella riscoperta del volto di Cristo;
- l’unità e la comunione ecclesiale come testimonianza da offrire al mondo;
- la missionarietà come atteggiamento che deve accompagnare ogni azione pastorale.
Nel corso dei lavori i Vescovi hanno quindi preso in esame il programma dell’Assem­

blea Generale che si terrà a Roma dal 14 al 18 maggio. Oltre agli Orientamenti pastorali per 
il decennio, a cui faranno riferimento anche i piani quinquennali delle Commissioni Epi­
scopali, all’Assemblea saranno sottoposti per l’approvazione l’adattamento del Rito del 
matrimonio e la traduzione del Rito degli esorcismi, per i quali poi sarà richiesta la "reco­
gnitio” alla Santa Sede. Si darà informazione sulla revisione della traduzione della Bibbia 
per l’uso liturgico, per una prima valutazione da parte di tutto l’Episcopato. Una particola­
re attenzione sarà riservata alle recenti riforme della scuola italiana, che hanno una notevo­
le ricaduta sulla pastorale scolastica e sulle scuole cattoliche, nonché sull’insegnamento 
della religione cattolica, che viene toccato quanto ai programmi e alle sue modalità orga­
nizzative. In riferimento alla Campagna ecclesiale per la riduzione del debito estero dei 
Paesi più poveri, oltre a dar conto del cammino fin qui compiuto, si darà informazione sul 
modo di attuazione dei progetti di sviluppo nei due Paesi prescelti, Guinea e Zambia. Si par­
lerà, inoltre, della Giornata Mondiale della Gioventù che sarà celebrata a Toronto nel 2002; 
dell’Incontro nazionale delle famiglie, previsto per la metà di ottobre; dell’attività della 
Caritas Italiana. Ci saranno delibere e determinazioni di carattere economico che riguarde­
ranno il sostentamento economico dei sacerdoti “Fidei donum" e, come ogni anno, la ripar­
tizione e l’assegnazione delle somme derivanti dall’8 per mille.

2. Il principio di sussidiarietà

I membri del Consiglio Episcopale Permanente, felicitandosi per le scelte del Santo 
Padre, hanno espresso viva gratitudine e formulato i migliori auguri al Card. Camillo Ruini 
per la riconferma a Presidente della C.E.I. e a S.E. Mons. Ennio Antonelli per la nomina ad 
Arcivescovo di Firenze. È stata questa l’occasione per una riflessione sulla comunione tra 
le Chiese in Italia e i compiti propri della C.E.I. La sua azione - ha ricordato lo stesso Car­
dinale Presidente - si ispira al principio di sussidiarietà e il suo intervento diretto si giusti­
fica soltanto laddove esista una reale impossibilità ad agire adeguatamente da parte delle 
singole Chiese particolari o Regioni ecclesiastiche. L’azione ordinaria della C.E.I. consiste, 
invece, nella promozione della comunione tra i Vescovi e nell’offerta alle singole Diocesi di 
aiuti pastorali, dei quali esse stesse decidono se e in quale forma e misura avvalersi.

Questo richiamo al principio di sussidiarietà si può applicare anche al mutamento in atto 
del contesto sociale e culturale italiano, avviato verso una profonda riforma istituzionale e 
legislativa che ridisegna i luoghi decisionali. Le comunità ecclesiali sono invitate a coglier­
ne i riflessi strutturali, per un coerente adeguamento. Sono stati evidenziati alcuni degli 
aspetti di novità legati al decentramento amministrativo e alla nuova legislazione sui servi­
zi alla persona: la pari dignità costituzionale degli enti territoriali che costituiscono la 
Repubblica (Comuni, Province, Città metropolitane, Regioni, Stato); l’estensione della 
potestà legislativa riconosciuta alle Regioni e la soggettività anche intemazionale attribuita 
alle medesime; la centralità amministrativa del Comune; il cosiddetto federalismo fiscale; la 
previsione della sussidiarietà “verticale” e “orizzontale”. Si tratta di un nuovo assetto orga­
nizzativo della società che stimola la responsabilità delle comunità locali e richiede un mag­
giore impegno di attenzione e di presenza soprattutto a livello di Conferenze Episcopali 
regionali. Un primo evidente esempio è offerto dalle riforme scolastiche e da alcune nor­
mative che toccano l’animazione sociale del mondo giovanile. A questo riguardo è stato 
anche sollecitato lo sviluppo di un “patto educativo” che coinvolga la scuola, la famiglia, la 
parrocchia e le aggregazioni sociali.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 327

3.1 cattolici e la situazione politica del Paese

Ampio riferimento, nei lavori del Consiglio Permanente, si è fatto al particolare 
momento che il Paese si accinge a vivere con l’importante tornata elettorale del prossimo 13 
maggio. Oltre l’invito a riconoscere il valore e la non sostituibilità della politica per il bene 
del Paese, è seguito da parte dei Vescovi un appello, nell’attuale campagna elettorale, a un 
dibattito serio e serrato sui contenuti: né polemiche, né reciproche delegittimazioni - ha 
ricordato il Card. Ruini sostenuto dalla piena adesione dei membri del Consiglio -, ma 
dibattito ed esposizione chiara dei programmi sui temi di maggior rilievo istituzionale, 
sociale ed economico, ma anche culturale, morale ed educativo.

Nessun assenteismo, quindi, né circa l’esercizio del voto né tanto meno sulla coerenza 
delle scelte. A questo proposito è stato ribadito che la Chiesa, quindi il Clero e le varie realtà 
ed espressioni ecclesiali, non intendono coinvolgersi con alcuna scelta di schieramento poli­
tico o di partito, mentre si conferma con vigore il no alla “diaspora” culturale dei cattolici. 
Ci sono valori e qualificanti contenuti della dottrina sociale della Chiesa che non possono 
mancare nella costruzione del tessuto sociale e nell’elaborazione politica. Diversi i temi a 
cui prestare attenzione: il primato e la centralità della persona alla luce dei principi di soli­
darietà e sussidiarietà, in connessione con l’evolversi del costume e lo sviluppo delle scien­
ze e delle tecnologie; la tutela della vita umana in ogni istante della sua esistenza, con par­
ticolare attenzione alle tematiche della bioetica (a cui i Vescovi stessi, per il prossimo autun­
no, hanno intenzione di dedicare un incontro di studio e approfondimento), la cura della 
salute delle persone e la salvaguardia dell’ambiente e della natura; la famiglia, società natu­
rale fondata sul matrimonio e non assimilabile ad altre forme di convivenza, che richiede 
una promozione autentica a livello giuridico, fiscale, educativo e assistenziale; l’educazio­
ne, per una realizzazione piena e concreta della parità scolastica, per il sostegno alla ricerca 
scientifica, per una considerazione più attenta del progetto educativo che coinvolge anzitut­
to i genitori e tutto il mondo degli adulti; i problemi del lavoro e dell’occupazione, della giu­
stizia sociale e della libertà ed efficienza del sistema economico e produttivo, con la speciale 
attenzione da dedicare alle fasce più deboli della popolazione e lo sviluppo delle aree meno 
favorite; la sicurezza dei cittadini; la riforma dell'architettura dello Stato, in vista anche di 
una più effettiva governabilità del Paese e un più sano e reale equilibrio tra i diversi poteri; 
l’impegno per la costruzione dell’unità europea, senza rinunciare all’originale patrimonio 
culturale, civile e morale del Paese, che ha alle sue radici l'apporto decisivo del cristianesi­
mo; i temi della pace e della salvaguardia del creato, della giustizia e della solidarietà inter­
nazionale.

Una elencazione di contenuti e obiettivi non per imporre una prospettiva di fede, ma con 
l’unico scopo di aiutare, nell’esercizio della propria libertà e responsabilità, l’impegno di 
discernimento di ciascun credente e di proporre a ogni uomo di buona volontà un richiamo 
a quanto è costitutivo della natura stessa dell’uomo. Si tratta di evitare il più possibile - 
ribadiscono i Vescovi - indebite selezioni tra i valori dell’etica e della dottrina sociale cri­
stiana per una visione integrale della persona umana, come pure prestare attenzione alle qua­
lità morali, alla competenza dei singoli candidati, ai contenuti concreti dei programmi, ai 
comportamenti e orientamenti delle forze politiche.

4. Le Settimane Sociali

Queste riflessioni non sono ovviamente legate alla sola emergenza delle elezioni politi­
che, ma fanno parte di una costante attenzione della Chiesa alla promozione di una salda 
coscienza sociale e civile di cui strumento significativo sono state e sono le Settimane So­
ciali. 11 Consiglio Episcopale Permanente, prendendo visione del lavoro svolto dal “Comi­
tato scientifico-organizzatore delle Settimane Sociali dei Cattolici Italiani”, ha rimarcato la



328 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

necessità di questa importante iniziativa culturale, che negli ultimi anni ha ripreso la sua 
funzione di appuntamento volto a stimolare la riflessione etico-sociale e a orientare l’azio­
ne dei credenti, per superare l’attuale frammentazione nella vita sociale e anche ecclesiale. 
In discussione sono state poste questioni circa il tempo in cui collocare la prossima Setti­
mana Sociale; la formula di svolgimento; il significato e la funzione ad essa attribuita nel­
l’ambito delle molteplici iniziative in cui si articola la presenza dei cattolici nel Paese e le 
prospettive aperte dal “Progetto Culturale”; la scelta del tema. Allo stesso Comitato uscen­
te è stato chiesto di predisporre suggerimenti e indicazioni utili per il nuovo Comitato, della 
cui nomina il Consiglio Episcopale Permanente si occuperà nella sessione di settembre.

Sul versante dell’attenzione sociale, questa volta in prospettiva intemazionale, va iscrit­
to anche il rinnovo della costituzione del Comitato che si occupa dell’erogazione dei fondi 
provenienti dall '8 per mille a favore di iniziative di promozione umana nei Paesi del Terzo 
Mondo. È stata ribadita l’importanza di questa modalità di presenza della Chiesa italiana a 
favore di progetti di sviluppo culturale e sociale nei Paesi più poveri.

5. La responsabilità educativa verso le nuove generazioni

Non sono mancati, in questo Consiglio, riferimenti ai fatti drammatici che nei giorni 
scorsi hanno evidenziato distonie generazionali con conclusioni drammatiche. È stato 
richiamato l’impegno prioritario alla responsabilità educativa verso le nuove generazioni, un 
compito che riguarda in particolare i genitori, gli insegnanti, i sacerdoti, i molti operatori nel 
campo dell’educazione e, alla fine, ogni persona, in quanto ciascuno contribuisce con le pro­
prie scelte di vita a plasmare l’ambiente nel quale i giovani crescono, si confrontano e matu­
rano le proprie scelte di vita. Di grande aiuto, in questa prospettiva, sarebbe un’attenzione 
più viva della comunità cristiana alla scuola nel suo complesso e, per quanto riguarda le 
scuole cattoliche, un maggiore coordinamento a livello territoriale attraverso un progetto 
educativo diocesano. I Vescovi hanno rimarcato quanto espresso dallo stesso Card. Ruini 
nella prolusione, invitando ad un’assunzione di responsabilità morale ancorata alla distin­
zione tra bene e male e che «chiama in causa chiaramente anche l’intero mondo della comu­
nicazione sociale, e più in generale tutti coloro che hanno maggiori poteri economici c poli­
tici, o peso ed influsso culturale». «Non è possibile - ha affermato il Card. Ruini - assume­
re come criterio primario e sovrano delle proprie scelte e decisioni il risultato economico, o 
l’indice di ascolto, che si spera di conseguire, posponendo a questi ogni considerazione di 
ordine etico ed educativo».

6. L’incontro con il Comitato esecutivo della COM.E.C.E.

Ampio spazio nei lavori del Consiglio Permanente è stato riservato all’incontro, per la 
prima volta, con il Comitato esecutivo della COM.E.C.E. (Commissione degli Episcopati 
della Comunità Europea). Il suo Presidente, S.E. Mons. Josef Homeyer (accompagnato dai 
due Vicepresidenti, S.E. Mons. Attilio Nicora e S.E. Mons. Adrianus H. van Luyn, dal 
Segretario Generale c da alcuni addetti alla Segreteria), ha colto l’occasione per ringraziare 
la C.E.I. del supporto e della collaborazione offerte alla COM.E.C.E., il cui scopo è rappre­
sentare, presso l’Unione Europea, le Conferenze Episcopali dei Paesi che ne fanno parte. È 
stata l’occasione per ribadire l’importanza di un’incisiva azione per rendere presenti nelle 
scelte legislative dell’Unione Europea, anche in collaborazione con le altre Chiese cristiane, 
le istanze di un’antropologia cristianamente ispirata; la necessità di dare attuazione alla 
“Carta ecumenica europea”, per la quale è prevista la ricezione in ogni singola Nazione; 
l’opportunità di individuare modalità di scambio e di collegamento su iniziative che riguar­
dano la formazione e la responsabilità dei laici; l’utilità di dare sostegno al dialogo ecume-



Atti della Conferenza Episcopale italiana 329

nico ed inter-religioso anche per rafforzare il contributo delle Chiese alla costruzione della 
comune casa europea che continua il suo processo di aggregazione verso l’Est e verso i Bal­
cani. Non sono mancati riferimenti alla situazione dei territori martoriati della Terra Santa, 
che richiede un maggior coinvolgimento proprio dell’Europa e, già da ora, intermediazioni 
atte a favorire una qualche forma di intesa tra le parti, anche per favorire la ripresa dei pel­
legrinaggi in quei Luoghi che sono culla della fede cristiana.

7. Nomine

Il Consiglio Episcopale Permanente, nel quadro degli adempimenti demandati dallo 
Statuto, ha provveduto alla elezione di S.E. Mons. Gualtiero Bassetti, Vescovo di Arezzo- 
Cortona-Sansepolcro, a membro della Commissione Episcopale per il Clero e la vita consa­
crata; di S.E. Mons. Rodolfo Cetoloni, Vescovo di Montepulciano-Chiusi-Pienza, a membro 
della Commissione Episcopale per l’evangelizzazione dei popoli e la cooperazione missio­
naria tra le Chiese; di S.E. Mons. Alfredo Maria Garsia, Vescovo di Caltanissetta, a Promo­
tore dell’Apostolato del mare.

Il Consiglio ha confermato mons. Giovanni Celi, dell’Arcidiocesi di Messina-Lipari- 
Santa Lucia del Mela, Consulente ecclesiastico nazionale dell’Associazione Professionale 
Italiana Collaboratori Familiari (API-COLF); ha nominato p. Gennaro Brayda di Soleto, dei 
Sacerdoti del Sacro Cuore, Viceconsulente ecclesiastico nazionale della medesima Associa­
zione; ha nominato la sig.ra Anna Maria Venturini, della Diocesi di Pavia, Presidente della 
Federazione Universitaria Cattolica Italiana (F.U.C.I.).

* * *
La Presidenza della Conferenza Episcopale Italiana, nella riunione del 26 marzo 2001, 

tenutasi in concomitanza con la sessione del Consiglio Episcopale Permanente, ha dato il 
proprio gradimento alla conferma di mons. Piergiorgio Saviola, della Diocesi di Reggio 
Emilia-Guastalla, quale Direttore dell’Ufficio per la pastorale dei fieranti e dei circensi della 
Fondazione “Migrantes”; ha nominato don Luciano Vindrola, della Diocesi di Susa, Presi­
dente della Federazione tra le Associazioni del Clero Italiano (F.A.C.I.) e mons. Ovidio Bol- 
giani, dell’Arcidiocesi di Milano, Vicepresidente della medesima Federazione.

Ha inoltre confermato don Dario Edoardo Viganò Vicepresidente della Commissione 
Nazionale Valutazione Film e il dott. Massimo Giraldi Segretario della medesima Commis­
sione.



330 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

3. DETERMINAZIONE RIGUARDANTE LA CONVERSIONE
DA LIRE IN EURO DELLE MISURE PREVISTE DALLA VIGENTE

DISCIPLINA DEL SOSTENTAMENTO DEL CLERO
Il Consiglio Episcopale Permanente, nella sessione del 26-29 marzo 2001, ha esaminato e appro­
vato la determinazione che segue.

Il Consiglio Episcopale Permanente

TENENDO CONTO della circostanza che
- a partire, dal 1° gennaio 2002 l’unica moneta avente corso legale in Italia, così come negli 
altri Stati membri della Comunità Economica Europea che hanno aderito all’Unione mone­
taria, sarà costituita dall’EURO;
-tutti i valori e le misure comunque determinati saranno convertiti dall’attuale lira italiana 
in EURO attraverso il tasso di conversione fissato in lire 1.936,27 per EURO;
- essendo la nuova moneta divisa in centesimi, la conversione sarà ordinariamente operata 
arrotondando per difetto la seconda cifra decimale se la terza cifra decimale è compresa tra 
0 e 4, o per eccesso se la terza cifra decimale è compresa tra 5 e 9;

CONSIDERATA l’opportunità che tutte le misure previste dalla vigente disciplina del siste­
ma di sostentamento del Clero, per motivi di semplicità, vengano convertite in EURO in 
valori interi, eccezion fatta per la quota capitaria dovuta dalla parrocchia al parroco che vi 
presta servizio, stante l’esiguità della misura e l’opportunità di rispettare per quanto possi­
bile l’articolazione delle ipotesi di riduzione della medesima;

VISTO l’art. 6 della Delibera C.E.I. n. 58,

approva 
la seguente Determinazione

«A partire dal 1° gennaio 2002 le misure e i valori previsti dalla disciplina del sosten­
tamento del Clero vengono convertiti in EURO secondo il tasso di conversione stabilito, 
riconducendo il risultato a valore intero attraverso l’aumento di una unità dell’ultima cifra 
intera se la prima cifra decimale è pari a 5 o maggiore di 5, ad eccezione della quota capi­
taria di cui alla lettera a) del § 3 dell’art. 4 della Delibera C.E.I. n. 58».



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 331

PRESIDENZA

Nota circa l’istruttoria dei matrimoni concordatari
La semplificazione dei procedimenti amministrativi civili ha trovato negli ultimi tempi la sua 
espressione più evidente nell'ampio spazio riconosciuto alla c.d. autocertificazione da pane del 
cittadino in ordine allo svolgimento di diverse pratiche che lo riguardano. Nella stessa prospetti­
va di semplificazione si colloca anche la recente revisione dell’ordinamento dello stato civile. 
Queste innovazioni hanno creato dubbi e incertezze circa le modalità di compimento dell’istrut­
toria, che doverosamente precede l’ammissione dei nubendi alla celebrazione del matrimonio 
canonico. La Presidenza della C.E.I. ha ritenuto perciò opportuno, in continuità con la preceden­
te “Vota” del 15 maggio 1999 (cfr. RDTo 76 [ 1999], 732-734), aggiornare i Vescovi sul quadro nor­
mativo oggi vigente a livello civile e riprecisare gli indirizzi da tenere in ordine all’istruttoria cano­
nica nel rispetto della singolarità e dell'autonomia dell'ordinamento giuridico della Chiesa.

1. A seguito dell’entrata in vigore nell’ordinamento italiano delle disposizioni riguar­
danti l’autocertificazione (cfr. gli artt. 1,2 e 3 della legge 15 maggio 1997, n. 127 e il Rego­
lamento attuativo, adottato con D.RR. 20 ottobre 1998, n. 403) la Presidenza della C.E.I., 
udito il parere della Commissione Episcopale per i problemi giuridici e sentito il Consiglio 
Episcopale Permanente, ha emanato il 15 maggio 1999 una "Nota circa le istruttorie matri­
moniali e le nuove disposizioni civili concernenti l'autocertificazione" : in essa si ribadiva 
«l’obbligo per i nubendi di presentare al parroco che esegue l’istruttoria matrimoniale il cer­
tificato di Battesimo, il certificato di Confermazione, il certificato canonico di stato libero 
(quando è richiesto), il certificato di morte del coniuge per le persone vedove, e altri docu­
menti secondo i singoli casi (cfr. C.E.I., Decreto generale sul matrimonio canonico, nn. 6- 
9). Con riferimento agli «altri documenti» e alla necessità di «acquisire elementi certi, par­
ticolarmente in merito alla libertà di stato», la "Nota" ricordava al parroco l’obbligo di 
richiedere ai nubendi la presentazione del «certificato contestuale di cittadinanza, di resi­
denza e di stato civile in carta semplice, contenente i dati anagrafici e la condizione di stato 
di ciascun contraente, a maggior tutela degli interessati e del matrimonio che essi intendo­
no celebrare» (n. 3).

2. L’applicazione di tali disposizioni ha messo in luce una certa difformità della prassi 
adottata dagli uffici comunali, specialmente sotto il profilo fiscale: alcuni rilasciavano il cer­
tificato contestuale con gli oneri di bollo, mentre altri si limitavano a richiedere il paga­
mento dei soli diritti di segreteria; si sono così determinati disagi nei parroci e rimostranze 
nei fedeli per l’imposta richiesta, che sembrava creare disparità di trattamento.

Considerato che era data per imminente l’approvazione e l’entrata in vigore di un nuovo 
"Regolamento per la semplificazione dell'ordinamento dello stato civile", non sembrò 
opportuno modificare gli indirizzi dati. Pertanto, in data 23 giugno 1999 S.E. Mons. Anto- 
nelli inviò ai Vescovi una precisazione nella quale ribadì la validità delle disposizioni con­
tenute nella "Nota"-, confermò l’indicazione di richiedere a tutti i nubendi la presentazione 
del certificato anagrafico contestuale di residenza, cittadinanza e stato civile; suggerì che, 
ove l’ufficio comunale competente esigesse il pagamento dell’imposta di bollo per il rila­
scio, si ottemperasse alla richiesta.

3. Il 7 marzo scorso è entrato in vigore il D.P.R. 28 dicembre 2000, n. 445 (Testo Unico 
delle disposizioni legislative e regolamentari in materia di documentazione amministra-



332 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

tiva), il quale ha raccolto tutta la normativa in materia di autocertificazione, senza alcuna 
modifica del quadro sopra sinteticamente esposto. Al riguardo è bene peraltro ribadire che 
la pubblica amministrazione ha il dovere di accettare l’autocertificazione; che tale obbligo 
non riguarda le amministrazioni private e, a diverso titolo, la Chiesa cattolica; che i cittadi­
ni hanno in ogni caso il diritto di richiedere tutti i certificati che li riguardano.

4. Il 30 dicembre 2000 è stato inoltre pubblicato il “Regolamento per la revisione e la 
semplificazione dell'ordinamento dello stato civile, a norma dell’art. 2, comma 12, della 
legge 15 maggio 1997, n. 127", emanato con D.P.R. 3 novembre 2000, n. 396 (Gazzetta 
Ufficiale della Repubblica Italiana, supplemento ordinario n. 303 del 30 dicembre 2000, 
serie generale, n. 223/L); esso entrerà in vigore il 31 marzo 2001 (cfr. art. 109, comma 1).

Le novità introdotte sono diverse e di rilievo.
Per prima cosa viene determinato un passaggio di competenze dal Ministero della 

Giustizia (organi centrali e periferici) al Ministero dell’Intemo (organi centrali e periferi­
ci) (cfr. art. 9).

Il “Regolamento” stabilisce che devono essere «registrati e conservati in un unico 
archivio informatico tutti gli atti formati nel Comune o comunque relativi a soggetti ivi resi­
denti, riguardanti la cittadinanza, la nascita, i matrimoni, la morte» (art. 10). Nella fase tran­
sitoria, con decreto da emanarsi entro sessanta giorni dalla pubblicazione del “Regolamen­
to" stesso, il Ministro dell’Interno dovrà dare disposizioni per la tenuta dei registri fino a 
che saranno attivati i predetti archivi informatici (cfr. art. 109, comma 3).

Il “Regolamento" dà inoltre disposizioni che concernono la celebrazione del matrimo­
nio, la trascrizione del medesimo e dei provvedimenti canonici di dichiarazione di nullità 
[cfr. rispettivamente, artt. 49, comma 1, h); 63, comma 2, a) e h); 69, comma 1, a) e d)].

Con riferimento alla certificazione di atti dello stato civile, il “Regolamento" offre alcu­
ni chiarimenti interessanti:

- l’art. 106 disciplina gli “estratti per riassunto”, che riportano le indicazioni contenu­
te nell’atto dello stato civile e nelle relative annotazioni; non sono riportate però le annota­
zioni di atti prodromici a quello definitivo: ad es. l’estratto per riassunto dell’atto di nascita 
riporterà la sentenza di scioglimento o di cessazione degli effetti civili del matrimonio ma 
non il precedente provvedimento di omologazione della separazione;

- l’art. 107 abroga l’attuale normativa che esige l’autorizzazione della Procura della 
Repubblica per il rilascio dell’atto integrale di nascita e stabilisce che «gli estratti degli atti 
dello stato civile possono essere rilasciati dall’ufficiale dello stato civile per copia integrale 
soltanto quando ne è fatta espressa richiesta da chi vi ha interesse e il rilascio non è vietato 
dalla legge» (comma 1).

L’innovazione è particolarmente significativa in quanto amplia la possibilità di richie­
dere l’estratto per copia integrale, con l’unica preclusione di un eventuale espresso divieto 
al rilascio disposto dalla legge, come ad esempio quello stabilito dalla legge sull’adozione, 
la quale vieta il rilascio di atti idonei a rivelare 1’esistenza del rapporto di adozione.

Il comma 2 elenca i dati che l’estratto per copia integrale deve contenere, e cioè:
«a) la trascrizione esatta dell’atto come trovasi negli archivi di cui all’art. 10, compresi 

il numero e le firme appostevi;
b) le singole annotazioni che si trovano sull’atto originale;
c) l’attestazione, da parte di chi rilascia l’estratto, che la copia è conforme all’originale».
Si tratta di due strumenti che potranno rivelarsi preziosi ai fini dell’istruttoria matrimo­

niale. Sembra tuttavia prematuro farvi già ora riferimento, decidendo anche se dare la pre­
ferenza all’estratto per riassunto o a quello per copia integrale: ciò sia perché è prevedibile 
che occorrerà non poco tempo perché i Comuni realizzino la strumentazione e la rete di col­
legamento necessarie per un agile funzionamento del nuovo sistema (che consentirà di 
richiedere gli estratti non più al Comune di nascita ma al Comune di attuale residenza), sia



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 333

perché è prudente attendere le ulteriori determinazioni che saranno assunte con l’emanazio­
ne dei decreti previsti dalla nuova disciplina.

5. Non sono state invece introdotte modificazioni all'ordinamento dell’anagrafe, che 
continua ad essere disciplinato dal D.P.R. 30 maggio 1989, n. 223 (Approvazione del nuovo 
Regolamento anagrafico della popolazione residente).

6. Tutto valutato, alla luce di quanto sopra esposto, la Presidenza della C.E.I. ribadisce 
che, sino a nuovo avviso, ci si deve attenere a quanto già indicato nella Nota del 15 maggio 
1999, così come precisata dalla lettera del Segretario Generale del 23 giugno successivo: il 
parroco che procede all’istruttoria richieda a tutti i nubendi la presentazione del certificato 
anagrafico contestuale, contenente l’indicazione relativa a residenza, cittadinanza e stato 
civile, con l’avvertenza che, ove in relazione allo stato civile risulti l’indicazione “Hhero/a 
di stato” invece di “celibe", “nubile” o “vedovo/a”, è da ritenere che si sia in presenza di 
persona divorziata o il cui matrimonio è stato annullato. In questo caso, la situazione va esa­
minata con particolare attenzione, facendo ricorso all’ausilio del competente Ufficio della 
Curia diocesana (cfr. can. 107 § 1 del Codice di Diritto Canonico e C.E.I., Decreto generale 
sul matrimonio canonico).

7. Nel contesto della normativa concernente l’autocertificazione e in vista dell’entrata 
in vigore del nuovo “Regolamento” si invitano gli Ordinari diocesani a trasmettere ai sacer­
doti, in modo particolare ai parroci, le indicazioni sopra riportate, anche diffondendo, se lo 
ritengono opportuno, la presente “Nota" o il modello di comunicato allegato. È necessario 
infatti dare un’adeguata e motivata informazione, chiarendo le ragioni che giustificano le 
presenti disposizioni.

Occorre in particolare mettere in evidenza che la certificazione civile è richiesta non per 
mancanza di fiducia nei fedeli, o per continuare a imporre vincoli e adempimenti burocrati­
ci, ma perché il carattere peculiare del matrimonio concordatario e le complesse situazioni 
nelle quali i nubendi possono non infrequentemente essere oggi implicati raccomandano 
sempre più di acquisire elementi certi, particolarmente in merito all’identità anagrafica e alla 
libertà di stato degli stessi, fin dall’inizio dell’istruttoria. Si pensi, per esempio, alle unioni 
civili tra cattolici o ai matrimoni “legittimi” tra persone non battezzate, ai quali sia seguita 
una sentenza di divorzio, e alle complicate fattispecie che ne possono derivare. Se il matri­
monio civile, infatti, fosse stato contratto da persone non tenute alla celebrazione secondo 
la forma canonica, avrebbe originato un vincolo indissolubile che, nonostante il divorzio. 
preclude l’ammissione al sacramento del matrimonio per la presenza dell’impedimento di 
legame (cfr. can. 1085). In ogni caso sarebbe da verificare e valutare con cura la vicenda 
pregressa e l'esistenza in capo a uno o ad ambedue i nubendi di obblighi eventualmente con­
tratti verso altre persone (cfr. C.E.I., Decreto generale sul matrimonio canonico, n. 44, 3).

Per questo è assolutamente necessario conoscere - per ora, dal certificato anagrafico 
contestuale - quale sia in effetti l’identità anagrafica e la precisa condizione di stato civile 
dei soggetti che chiedono il matrimonio alla Chiesa.

Giova infine sottolineare che le presenti disposizioni intendono rendere ancora più 
manifesti il carattere sacro del vincolo coniugale e il valore impegnativo dell’itinerario di 
Preparazione che trova il suo momento culminante e impegnativo nel legittimo espletamen­
to dell’istruttoria matrimoniale.

8. In conclusione, si richiamano sinteticamente i punti essenziali che i pastori d’anime 
devono far conoscere ai nubendi:

- la normativa statale concernente l’autocertificazione riguarda la pubblica ammini­
strazione e non l’ordinamento giuridico canonico, il quale può e deve muoversi secondo 
Propri criteri;



334 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

- la richiesta di idonea documentazione che certifichi la condizione di stato civile non 
rappresenta, ai fini dell’istruttoria matrimoniale canonica, un adempimento burocratico 
aggiuntivo, ma costituisce uno strumento necessario complementare a garanzia dei fedeli: la 
verifica di alcuni dati relativi alla condizione anagrafica personale originaria e successiva è 
infatti necessaria per assicurare la stessa validità del matrimonio canonico che si intende 
celebrare;

- il cittadino ha in ogni caso il diritto di richiedere certificazione di quanto lo riguarda;
- l’eventuale rifiuto di rilasciare l’atto richiesto deve essere motivato da parte del pub­

blico ufficiale per iscritto ai fini di eventuali opposizioni.

9. Quanto al regime tributario del rilascio del certificato anagrafico contestuale occor­
re attenersi alle disposizioni vigenti: si è definitivamente accertato che il certificato, in quan­
to attestazione anagrafica (non di stato civile), è soggetto a imposta di bollo nella misura di 
£. 20.000. Si aiutino i nubendi a capire che, in ogni caso, l’importanza delle ragioni sopra 
richiamate compensa ampiamente il modesto onere fiscale che debbono sostenere.

In attuazione di questa Nota, la Cancelleria della nostra Curia Metropolitana ha diffuso il seguente 
Comunicato, pubblicato sul settimanale diocesano La Voce del Popolo ed inviato per conoscenza 
agli ufficiali dello stato civile di tutti i 158 Comuni presenti nel territorio dell’Arcidiocesi (come già 
era avvenuto nell’anno 1999 in occasione della precedente Nota della Presidenza C.E.I.):

DISPOSIZIONI DEI VESCOVI ITALIANI 
CIRCA LE ISTRUTTORIE MATRIMONIALI 

A SEGUITO DELLE NUOVE DISPOSIZIONI CIVILI 
CONCERNENTI L’AUTOCERTIFICAZIONE

Il 31 marzo 2001 è entrato in vigore il nuovo ordinamento dello stato civile, che confe­
risce una più ampia possibilità di acquisire gli estratti degli atti di nascita, con tutte le anno­
tazioni di stato civile utili per una completa istruttoria canonica dei matrimoni concordata- 
ri. Tuttavia fino alla realizzazione del previsto Archivio informatico dello stato civile la 
nuova normativa è destinata ad essere di fatto inapplicabile.

Pertanto la Presidenza della C.E.I. ha ribadito le proprie precedenti disposizioni (cfr. 
Nota C.E.I. del 15 maggio 1999, in RDTo 76 [1999], 732-734), chiarendo che i Parroci sono 
tuttora tenuti a richiedere a tutti i nubendi la presentazione del certificato anagrafico 
contestuale di residenza, cittadinanza e stato civile, con l’avvertenza che, ove in relazione 
allo stato civile risulti l’indicazione “libero/a di stato” invece di “celibe", “nubile" o 
“vedovala”, è da ritenere che si sia in presenza di persona divorziata o il cui matrimonio è 
stato dichiarato nullo. In questo caso, la situazione va esaminata con particolare attenzio­
ne, facendo ricorso all’ausilio dell’Ufficio diocesano per la Disciplina dei Sacramenti (cfr. 
can. 1071 §1 del Codice di Diritto Canonico e Decreto generale sul matrimonio canonico 
della C.E.I. [1990]).

Si pregano pertanto i reverendi Parroci di volersi attenere a questa disposizione, chia­
rendo ai nubendi:

- che la normativa statale in materia di autocertificazione riguarda la pubblica ammi­
nistrazione e non l’ordinamento giuridico canonico;



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 335

- che la richiesta di idonea documentazione che certifichi la condizione di stato civile 
non rappresenta, ai fini dell’istruttoria matrimoniale canonica, un adempimento burocratico 
aggiuntivo ma costituisce uno strumento necessario complementare a garanzia dei fedeli: la 
verifica di alcuni dati relativi alla condizione anagrafica personale originaria e successiva è 
infatti necessaria per assicurare la stessa validità del matrimonio canonico che si intende 
celebrare;

- che l’importanza di tali ragioni compensa il modesto onere fiscale (attualmente Lire 
20.000) previsto per il rilascio, da parte del Comune, del certificato anagrafico contestuale 
di residenza, cittadinanza e stato civile.

In occasione della richiesta di pubblicazione da farsi alla Casa comunale, il Parroco 
consegna ai nubendi unicamente il foglio del Mod. C.E.I. n. 10 e non è tenuto ad allegare 
alcun altro documento. Rimane comunque importante che, ricevendo il foglio di avvenuta 
pubblicazione dalla Casa comunale, il Parroco compia un ulteriore attento controllo di 
tutti i dati precedentemente raccolti per l’istruttoria matrimoniale: cognomi, nomi (con le 
eventuali virgole tra essi), luogo e data di nascita di ambedue i nubendi. Eventuali differen­
ze, come è noto, vanno esattamente annotate nell'atto di matrimonio (sia nel registro 
parrocchiale che nel foglio da trasmettere alla Casa comunale).

Qualora si intendesse procedere a matrimonio con l’applicazione dell’art. 13 (legge 27 
maggio 1929, n. 847), il Parroco è tenuto a richiedere ai nubendi tutti i documenti civili 
necessari nei singoli casi (compreso l’estratto dell’atto di nascita) per accertare la possibi­
lità della successiva trascrizione del matrimonio non preceduto dalla consueta pubblicazio­
ne presso il Comune di competenza.

Eventuali chiarificazioni ulteriori possono essere richieste o all’Ufficio per la Discipli­
na dei Sacramenti o al Cancelliere Arcivescovile, presso la Curia Metropolitana.

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile





Atti della
Conferenza Episcopale Piemontese

Messaggio dei Vescovi per la Quaresima

La famiglia, spazio privilegiato d’amore reciproco

1. Care Famiglie,
noi Vescovi del Piemonte e Valle d’Aosta, mentre ha inizio la Quaresima 2001 ed è da 

poco terminato l’Anno Santo 2000, un avvenimento che ci ha riportati con forza alle Parole 
di vita di Gesù e che ci ha invitati a convertirci, vi scriviamo per comunicarvi la nostra fidu­
cia. Voi: sposi, genitori e figli, siete famiglia. Vogliamo dirvi che la vostra vita e tutto ciò 
che siete e fate ci sta a cuore; siete un valore grande per la Chiesa e per la società.

Il nostro messaggio raggiunga tutti voi, sposi e figli, che vivete oggi il matrimonio e la 
famiglia così come la Chiesa, ispirandosi al Vangelo, li propone. Voi non testimoniate sol­
tanto che vivere così è bello, ma che è possibile, sia pure con prove, difficoltà, sofferenze e 
talora contraddizioni.

Desideriamo assicurarvi che vi siamo vicini con affetto per i compiti importanti che vi 
sono affidati: vivere da sposi, da genitori, mettervi al servizio della vita, educare i figli e 
assumere concrete responsabilità nella Chiesa e nella società.

2. La famiglia nata dal matrimonio - un Sacramento che due persone, un uomo e una 
donna, adulte per umanità e per fede, celebrano davanti a Dio e alla gente - è una comunità. 
In essa si rende presente e operante Dio stesso con la sua grazia. A poco a poco gli sposi e 
i figli scoprono che il matrimonio e la famiglia li fa crescere in umanità e grazia. Non c’è 
umanizzazione vera né piena senza il Vangelo, senza rincontro con Gesù.

3. I Profeti dell’Antico Testamento, Osea, Geremia, Isaia,... quando vogliono dire alla 
gente che Dio è buono e che vuole bene loro, lo descrivono come uno sposo innamoratissi- 
nio, e immediatamente lo mettono in relazione con il popolo, con la gente, definiti come la 
sua sposa. San Paolo va oltre e, volendo farci intravedere la bellezza del matrimonio, rac­
comanda agli sposi di amarsi con lo stesso amore e la stessa dedizione con cui Gesù Sposo 
ama noi, i cristiani che credono in Lui, la sua gente, la sua Chiesa, espressi simbolicamente 
come la sua sposa (cfr. Ef 5,25-33). Si comprende allora che l’amore nel matrimonio è pre­
ziosissimo: è l’immagine viva e autentica dell’amore di Dio. Di qui la dignità e la bellezza 
dell’essere marito e moglie, perché è dato loro di sperimentare un po’ come Dio stesso ama 
e perdona.

337



338 Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

4. La famiglia fondata sul sacramento del matrimonio, uno spazio privilegiato d’amo­
re reciproco fra tutti, è una “piccola” Chiesa, una comunità che cerca comunità. Vive bene 
e fiorisce se entra in dialogo con altre comunità: famiglie, parrocchia, scuola, lavoro, ... 
dove c’è incontro e scambio nascono gioia, relazioni solidali, civiltà, fede e santità. Le 
nostre Chiese diocesane hanno un immenso bisogno di famiglie in relazione con altre fami­
glie. Solo così oggi, forse, è possibile conservare e maturare la fede, educare i giovani ad 
amare la vita, superare le tentazioni tipiche del nostro tempo e dare alla Chiesa e al mondo 
dei giovani adulti, disponibili ad assumere responsabilità sul lavoro, nel volontariato e 
nella famiglia, uomini e donne che trovano del tempo per dedicarsi con gusto a vere e 
moderne forme di condivisione. Solo così le famiglie possono dare il meglio di sé, «farsi 
soggetti attivi di un'efficace presenza ecclesiale e sociale a tutela dei loro diritti» (Gio­
vanni Paolo II, Novo Millennio ineunte, Al).

5. La vita di fede si scandisce più precisamente in Eucaristie domenicali, celebrazione 
dei Sacramenti dei figli, preghiera in casa, feste e dolori familiari, vita parrocchiale, parte­
cipazione ad altri gruppi di Chiesa, confronto tra avvenimenti di vita e Parola di Dio. Grazie 
a tutto ciò, le famiglie potranno affrontare meglio i momenti difficili, in particolare le sof­
ferenze e i dolori: lo diciamo pensando alle famiglie a cui l’alluvione recente o gli inciden­
ti stradali o le malattie hanno portato morte. Lo diciamo anche della vita coniugale e fami­
liare normale, quando la divisione o l’incomprensione sembrano spegnere gli appelli più 
forti della fede cristiana: fedeltà reciproca di sposi fino alla morte, rispetto per i genitori, 
amore ai figli e tra fratelli e sorelle, perdono dei nemici,...

6. A coloro che non vogliono o non si sentono in grado di assumere gli impegni della 
vita matrimoniale e convivono, suggeriamo di riflettere e di aprire un dialogo con dei coniu­
gi serenamente sposati di loro fiducia: il matrimonio non è la fine dell’amore, come spesso 
si dice, al contrario è assunzione di responsabilità, un atto di fiducia in se stessi, nell’altro e 
in Dio, è potenziamento di energie e di amore.

7. Il matrimonio può sfortunatamente fallire: parlare di fallimento significa parlare 
talora di tradimento e altra volta di vicende burrascose, anche non colpevoli, che spezzano 
matrimoni e dividono membri della stessa famiglia. Ci sono coniugi e figli feriti nei senti­
menti e nel cuore.

Ai coniugi rimasti soli diciamo una parola di incoraggiamento: li sosteniamo nella loro 
fedeltà al primo e vero matrimonio ed esortiamo la comunità credente a offrire accoglienza, 
relazioni vive e solidarietà.

Ai coniugi separati che hanno ricostituito una coppia e una famiglia diciamo di non spe­
gnere la vita di fede, di continuare a pregare, di frequentare la Messa e la comunità parroc­
chiale e così percorrere una via di salvezza. E perché non cercare un colloquio sereno e ripe­
tuto con un sacerdote allo scopo di rileggere ciò che è accaduto e ricevere un parere saggio 
per il futuro? Li invitiamo ad accogliere ogni avvenimento della vita con fede, ad assolvere 
i doveri professionali ed educativi e ad aprirsi ad ogni altro appello che viene dal Vangelo: 
vivano ogni avvenimento come un cammino di fede e di purificazione, soprattutto ne fac­
ciano motivo di dialogo con il Signore. La sofferenza dovuta all’esclusione dai sacramenti 
della Confessione e della Comunione peserà di meno e li metterà in condizione di offrire, 
per la salvezza del mondo, un loro contributo. In tutto questo non dimentichino i figli e la 
loro sofferenza innocente, non li abbandonino all'altro coniuge, non facciano pesare su di 
loro il deterioramento dei reciproci rapporti.

8. Oggi la famiglia e la Chiesa quando annunciano i valori della sessualità, dell’amore, 
della vita, del matrimonio e della famiglia si trovano spesso accomunate nella umiliazione 
e nella svalutazione; non bisogna perdere la fiducia: anche Gesù ha sperimentato questo trat-



Atti della Conferenza Episcopale Piemontese 339

lamento. La famiglia è stata creata da Dio, e Cristo Gesù l’ha salvata e avvalorata; essa ha 
tutto ciò di cui ha bisogno per riprendersi e per proporsi ancora più bella! Lo può fare se si 
mantiene unita alla Chiesa, e se la Chiesa, grazie ai suoi sacerdoti, la ama ancora di più e 
s’impegna a darle il suo posto.

La Chiesa, se vuole dire a tutti gli uomini che Dio è amore e solo in Lui c’è verità, via, 
vita e perdono, deve sentirsi essa stessa più famiglia. Nessuno, uomo o donna, adulto o 
bambino, potrà dire: «Il Signore mi ha abbandonato, il Signore mi ha dimenticato». Ad 
ogni persona, infatti, Dio fa una precisa promessa: «Si dimentica forse una donna del suo 
bambino, così da non commuoversi per il figlio delle sue viscere? Anche se queste donne 
si dimenticassero, io invece non ti dimenticherò mai» (Is 49,14-15).

Torino, 4 marzo 2001 - Prima Domenica di Quaresima

Gli Arcivescovi e i Vescovi 
del Piemonte e Valle d'Aosta

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino, Presidente
* Massimo Giustetti
Vescovo di Biella, Vicepresidente
* Arrigo Miglio
Vescovo di Ivrea, Segretario
* Enrico Masseroni
Arcivescovo Metropolita di Vercelli
* Renato Corti
Vescovo di Novara
* Fernando Charrier
Vescovo di Alessandria
* Diego Bona
Vescovo di Saluzzo
* Sebastiano Dho
Vescovo di Alba
* Natalino Pescando
Vescovo di Cuneo e di Fossano
* Pier Giorgio Micchiardi
Vescovo di Acqui
* Giuseppe Anfossi
Vescovo di Aosta
* (ìermano Zaccheo
Vescovo di Casale Monferrato
* Luciano Pacomio
Vescovo di Mondavi
* Pier Giorgio Debernardi
Vescovo di Pinerolo
* Francesco Ravinale
Vescovo di Asti
* Alfonso Badini Gonfalonieri 
Vescovo di Susa





Atti del Cardinale Arcivescovo

SERVIZIO DIOCESANO PER IL CATECUMENATO

ORIENTAMENTI E NORME

PREMESSO che, con decreto arcivescovile in data 1 gennaio 1995, è stato 
costituito nell'Arcidiocesi il Servizio diocesano per l'Iniziazione cristiana degli 
adulti con specifici Orientamenti e Norme:

CONSIDERATO che successivamente il Consiglio Episcopale Permanente 
della Conferenza Episcopale Italiana ha pubblicato, circa l'Iniziazione cri­
stiana, due Note pastorali offrendo Orientamenti per il catecumenato degli 
adulti (31 marzo 1997) e per l'iniziazione dei fanciulli e dei ragazzi dai 7 ai 
14 anni (23 maggio 1999) con specifiche indicazioni:

VALUTATA positivamente l'esperienza acquisita dal Servizio diocesano per 
l'Iniziazione cristiana degli adulti e desiderando adeguarne l'operatività alle 
concrete esigenze attuali:

VISTI i canoni 206. 788. 851,1° e 865 § 1 del Codice di Diritto Canonico e il n. 
66 dell'Introduzione al Rito dell'Iniziazione cristiana degli adulti:

CON IL PRESENTE DECRETO

STABILISCO CHE

IL SERVIZIO DIOCESANO
PER L'INIZIAZIONE CRISTIANA DEGLI ADULTI

D'ORA INNANZI ASSUMA UNA NUOVA TITOLAZIONE

E SIA DENOMINATO

SERVIZIO DIOCESANO PER IL CATECUMENATO

341



342 Atti del Cardinale Arcivescovo

CONTESTUALMENTE 
APPROVO E PROMULGO 

GLI ANNESSI 

«ORIENTAMENTI E NORME»

È mia intenzione e volontà che le presenti disposizioni entrino in vigore dal 
giorno 19 marzo - solennità di S. Giuseppe Sposo della Beata Vergine Maria 
- del corrente anno.

L'auspicio del nostro Libro Sinodale di un'azione di base perché a partire 
dalle comunità parrocchiali - cellule di evangelizzazione nel territorio, 
aperte alla collaborazione con le varie realtà ecclesiali - vengano offerte pro­
poste articolate e differenziate a quanti sono alla ricerca della verità e desi­
derano incontrare il Salvatore (cfr. n. 8) trovi accresciuta attenzione con 
generose e puntuali iniziative fondate sull'accoglienza e sul dialogo, con 
sapiente valorizzazione nella pastorale ordinaria anche di specifici itinerari 
di presentazione e di avvicinamento al messaggio cristiano (cfr. n. 9).

Dato in Torino, il giorno dieci del mese di marzo dell'anno del Signore due- 
milauno

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

mons. Giacomo Maria Martinacci
cancelliere arcivescovile



Atti del Cardinale Arcivescovo 343

SERVIZIO DIOCESANO PER IL CATECUMENATO

ORIENTAMENTI E NORME

1. Struttura del Servizio diocesano per il Catecumenato
1.1. Il Servizio diocesano per il Catecumenato è guidato da un Responsabile 

nominato dall'Arcivescovo, a Lui risponde del proprio operato e agisce in 
stretta collaborazione con tutta l'azione pastorale dell'Arcidiocesi.

Il Servizio diocesano ha sede presso i locali dell'Ufficio Catechistico dioce­
sano e si avvale di una Segreteria tecnica.

Oltre alle collaborazioni prioritarie con gli altri Uffici diocesani, esso 
ricorre - in ordine alle richieste che possono emergere dalle situazioni dei 
catecumeni o in relazione agli itinerari da compiere - alla consulenza di 
esperti, sia nelle varie discipline teologiche, sia nel dialogo ecumenico, sia 
nell'accoglienza degli stranieri.

1.2. Il Servizio diocesano mantiene stabili rapporti con analoghi organismi 
esistenti in altre Chiese particolari e in special modo con il Servizio Nazionale 
per il Catecumenato della Conferenza Episcopale Italiana.

1.3. Il Servizio diocesano, nella propria gestione economica, segue la nor- 
mativa degli Uffici della Curia Metropolitana, in dipendenza dall'Econo- 
mato diocesano, a cui rende annualmente conto del proprio bilancio.

2. Compiti del Servizio diocesano per il Catecumenato
II Servizio diocesano per il Catecumenato ha questi compiti:
2.1. dare informazioni e proporre orientamenti alle parrocchie e alle 

altre realtà ecclesiali (associazioni, movimenti, Istituti religiosi, ecc.) per 
condurre i catecumeni a una piena e consapevole sequela di Cristo, unico 
Signore e Salvatore, inserendosi nel suo Corpo, che è la Chiesa una, santa, 
cattolica e apostolica

2.2. programmare la formazione degli accompagnatori in grado di aiu­
tare i catecumeni nell'acquisire la globalità della vita cristiana;

2.3. favorire l'inserimento di coloro che chiedono il Battesimo nell'e­
sperienza di una parrocchia2, con l'aiuto di un accompagnatore da reperire 
in collaborazione con i parroci;

1 «Il Rito dell'Iniziazione cristiana, che viene qui descritto, è destinato agli adulti, cioè a coloro che. udito 
l’annunzio del mistero di Cristo e per la grazia dello Spirito Santo che apre loro il cuore, consapevolmente e libe­
ramente cercano il Dio vivo e iniziano il loro cammino di fede e di conversione. Potranno così essere aiutati nella 
loro preparazione e. a tempo opportuno, ricevere con frutto i Sacramenti» (Rituale Romano. Rito dell'Iniziazio­
ne cristiana degli adulti. Introduzione, n. 1 ).

2 «Il Battesimo è il sacramento della fede. La fede però ha bisogno della comunità dei credenti» (Catechismo 
della Chiesa Cattolica, n. 1253). Nella Chiesa locale la parrocchia è il luogo ordinario e privilegiato di evangeliz-



344 Atti del Cardinale Arcivescovo

2.4. concordare con altre realtà ecclesiali eventuali cammini catecume- 
nali al di fuori di quelli parrocchiali;

2.5. seguire assiduamente gli accompagnatori, i parroci e i padrini, 
mediante incontri periodici durante il cammino di Iniziazione cristiana; e 
supplire direttamente a quelle comunità cristiane che, per vari motivi, rite­
nessero di non essere in grado di accompagnare loro stesse i catecumeni;

2.6. sensibilizzare i parroci e i laici dell'Arcidiocesi sulla logica dell'i­
tinerario catecumenale, senza togliere i catecumeni dall'esperienza parroc­
chiale, ma concordando con i parroci stessi, fin dall'inizio, un proprio itine­
rario che introduca gradatamente nella vita cristiana, affrontata con serietà 
da chi, adulto, chiede il Battesimo;

2.7. gestire direttamente alcuni momenti di ritiro e catechesi con il 
gruppo dei catecumeni e programmare le celebrazioni diocesane richieste 
dall'Arcivescovo;

2.8. determinare e seguire, adattandola ai singoli casi, la preparazione 
dottrinale e spirituale di coloro che, già validamente battezzati e fuori della 
comunione visibile della Chiesa cattolica, chiedono di essere ammessi alla 
piena comunione con essa3.

3. Il Battesimo di adulti
3.1. La richiesta di avviare il cammino di Iniziazione cristiana per un 

adulto (oltre i 14 anni) va inoltrata al Servizio diocesano per il Catecumenato, 
che ne prenderà nota compilando una scheda sulla quale sarà descritto il 
cammino progressivo del candidato.

La richiesta deve essere inoltrata subito all'inizio del cammino, per evi­
tare la fretta e la disparità di trattamento nei singoli casi.

3.2. I catecumeni trovano la loro più adeguata formazione alla fede in 
un piccolo gruppo, opportunamente scelto e profondamente inserito nella 
comunità cristiana, entro la quale tutto il cammino si svolge. Formato da 
uno o due catecumeni, dai loro padrini, dagli accompagnatori (possibil­
mente una coppia cristiana con funzione di catechisti e di testimoni), il 
gruppo diventa luogo ordinario di catechesi, di confronto e verifica della 
vita cristiana, di preghiera e sostegno spirituale.

Nella Chiesa particolare il luogo ordinario e privilegiato di evangeliz­
zazione e di Catecumenato è la parrocchia.

3.3. Associazioni, movimenti, gruppi ecclesiali e comunità religiose, 
richieste di accompagnare un adulto al Battesimo, dovranno prendere con- 

zazione della comunità cristiana; qui. più che altrove, l'evangelizzazione può diventare insegnamento, educazione ed 
esperienza di vita (cfr. C.E.I., Evangelizzazione e Sacramenti [ 1973]. n. 94). «È nella parrocchia in particolare che l’e­
sperienza di tipo catecumenale. soprattutto in vista della celebrazione dei sacramenti della Iniziazione, trova la sua 
attuazione ordinaria» (Rito dell’Iniziazione cristiana degli adulti. Premessa della Conferenza Episcopale Italiana, n. 2).

’ Cfr. Rito dell'Iniziazione cristiana degli adulti. Appendice, pp. 274-2X7. Vedi anche: PONTIFICIO Consiglio 
per la Promozione dell'Unità dei Cristiani, Direttorio per l'applicazione dei principi e delle norme sull'ecu­
menismo (25 marzo 1993), nn. 99-101.



Atti dei Cardinale Arcivescovo 345

tatto con il Servizio diocesano per il Catecumenato e favorire l'inserimento del 
candidato anche in una parrocchia.

3.4. Al termine del periodo di Precatecumenato (o evangelizzazione)*, 
all'atto della ammissione al Catecumenato, i catecumeni - a cura del Servi­
zio diocesano per il Catecumenato - vengono iscritti nel Libro dei Catecumeni5, 
conservato presso il medesimo Servizio diocesano.

Verso il termine del Catecumenato, in prossimità della celebrazione dei 
sacramenti dell'Iniziazione cristiana, il Servizio diocesano per il Catecumenato 
provvederà, a norma del can. 863, a informare l'Arcivescovo perché li cele­
bri personalmente o, nei singoli casi, designi invece un altro ministro, dele­
gandogli le necessarie facoltà tramite l’Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti.

La medesima procedura sarà seguita per quanti, già battezzati valida­
mente, richiedono di entrare nella piena comunione della Chiesa cattolica 
(cfr. sopra, 2.8.).

3.5. Il Servizio diocesano per il Catecumenato porrà attenzione ai problemi 
di inculturazione (la lingua, i costumi, l'inserimento dei catecumeni,...) e si 
preoccuperà di far emergere costantemente la dimensione di Chiesa e, in 
particolare, il senso della diocesi.

In ogni caso l'itinerario dei catecumeni dovrà essere personalizzato e 
adatto alla situazione religiosa e socioculturale di ogni catecumeno. Se è 
il caso, i Sacramenti saranno rimandati fino a quando non siano risolti i pro­
blemi giuridici, sociali e morali dei catecumeni stessi, ad esempio nel caso 
di situazioni matrimoniali non conformi alle leggi della Chiesa.

3.6. Il Rito della Elezione o iscrizione del nome (secondo grado) e la celebra­
zione dei sacramenti della Iniziazione cristiana (terzo grado) di norma vengono 
compiuti dall'Arcivescovo in Cattedrale, salvo licenze particolari che egli 
può accordare per seri motivi.

In particolare, non si potrà derogare alla presenza di tutti i catecumeni 
che chiedono di essere battezzati entro l'anno, al Rito della elezione in Cat­
tedrale, previo giudizio di idoneità dato dal parroco, dagli accompagnatori 
e dal Responsabile del Servizio diocesano.

Nel caso che il catecumeno non possa presentarsi davanti all'Arcivesco­
vo in Cattedrale, la celebrazione dei Sacramenti dovrà essere rimandata 
all'anno seguente.

3.7. L'itinerario del Catecumenato deve seguire le indicazioni del Rito 
dell'Iniziazione cristiana degli adulti, che prevede quattro periodi di tempo e tre 
gradi (o passaggi) che «devono ritenersi i momenti più importanti e più forti del­
l’Iniziazione. Questi gradi sono segnati da tre riti liturgici:

- il primo dal Rito dell’ammissione al Catecumenato,
- il secondo dall'elezione o iscrizione del nome,
- il terzo, dalla celebrazione dei Sacramenti»6.

4 Cfr. Rito dell’Iniziazione cristiana degli adulti, Introduzione, nn. 9-13.
’ Cfr. Rito dell’Iniziazione cristiana degli adulti, Introduzione, n. 17.
6 Rito dell’Iniziazione cristiana degli adulti. Introduzione, n. 6.



346 Atti del Cardinale Arcivescovo

I tempi o periodi che si susseguono l'uno all'altro sono:
1. il "precatecumenato" per una prima evangelizzazione e la rettifi­

ca delle motivazioni;
2. il "Catecumenato" per la completa catechesi e apprendistato di 

vita cristiana;
3. il tempo della "purificazione e illuminazione" per una più inten­

sa preparazione spirituale;
4. il tempo della "mistagogia" per la nuova esperienza dei Sacra­

menti e per l'inserimento nella comunità7.
A questi periodi si accede attraverso i tre gradi sopra descritti.
3.8. Il Rito di ammissione, gli scrutini (o riti penitenziali), gli esorcismi 

(o benedizioni dei catecumeni), le traditio e redditio si svolgano nelle parroc­
chie secondo le indicazioni del Rito dell'Iniziazione cristiana degli adulti e coin­
volgendo la comunità che accoglie, prega e sostiene i nuovi candidati.

3.9. La preparazione degli accompagnatori con i loro sacerdoti e con i 
padrini sarà scandita da alcuni incontri diocesani.

Essi si incontreranno periodicamente per verificare il cammino dei cate­
cumeni e per approfondire il servizio di evangelizzazione e di iniziazione 
che stanno compiendo insieme ai catecumeni.

4. Il cammino della Iniziazione cristiana degli adulti
Orientamenti pastorali

4.1. Il tempo della prima evangelizzazione o precatecumenato
Quando un simpatizzante, cioè colui che mostra «una certa propensione per 

la fede cristiana»*, chiede il Battesimo, il parroco cerca nella parrocchia una 
famiglia di accompagnatori che, insieme con i familiari del catecumeno e i 
garanti, ed eventuali altri membri della comunità, creino un "piccolo gruppo 
catecumenale" per la catechesi e l'esperienza diretta della vita cristiana. Inol­
tre, comunica al Servizio diocesano per il Catecumenato tutti i dati richiesti per 
la registrazione.

Il contenuto di questa prima fase è il dialogo per capire e rettificare i 
motivi della richiesta; e quindi una prima evangelizzazione che vede l'an­
nuncio del Dio di Gesù Cristo, morto e risorto.

La durata di questa prima fase può estendersi per un periodo più o 
meno lungo, secondo le condizioni dei candidati: essa dipende dalla grazia 
di Dio e dalla collaborazione dell'individuo, fino al nascere di una fede ini­
ziale e di una prima conversione.

Nella Solennità di nostro Signore Gesù Cristo Re dell'Universo i simpatiz­
zanti con i loro accompagnatori si incontrano in un ritiro diocesano per 
prepararsi, nella preghiera e nella riflessione, al primo passo del loro itine­
rario.

’ Cfr. Rito dell'Iniziazione cristiana degli adulti. Introduzione, n. 7.
‘ Rito dell'Iniziazione cristiana degli adulti. Introduzione, n. 12.



Atti del Cardinale Arcivescovo 347

4.2. L'ammissione al Catecumenato
La celebrazione della Ammissione è tenuta nella parrocchia, normal­

mente in una delle prime domeniche di Avvento, con la partecipazione atti­
va della comunità cristiana’.

Prevede l'accoglienza dei candidati alla porta della chiesa, il segno della 
croce sulla fronte e sui sensi; entrati in chiesa, si ha la liturgia della Parola 
con la possibile consegna dei Vangeli, infine la preghiera per i catecumeni e 
il loro congedo.

Il Rito di ammissione è la prima tappa liturgica dell'Iniziazione. Signi­
fica e consacra l'iniziale conversione, espressa da una testimonianza dei 
candidati davanti alla comunità: essi, da questo momento, vengono consi­
derati cristiani, anche se in modo imperfetto e già appartenenti alla Chiesa. 
I loro nomi vengono scritti nel "Libro dei Catecumeni", che è conservato pres­
so il Servizio diocesano.

4.3. Il tempo del Catecumenato
Il Catecumenato è il tempo, piuttosto lungo, della formazione cristiana 

che si protrae per almeno due anni (un intero anno liturgico e fino alla Qua­
resima del secondo anno): esso comprende la catechesi progressiva, siste­
matica e organica, in riferimento alla Bibbia (le principali tappe e i perso­
naggi significativi della storia della salvezza) e in riferimento al Catechismo 
degli adulti (il Credo, i Sacramenti, la Morale e la preghiera del Padre nostro).

Comprende anche l'esercizio della vita cristiana: è apprendistato per for­
mare alla preghiera, all'amore verso il prossimo, alla testimonianza cristia­
na, alla pratica dei costumi evangelici, all'attesa vigilante di Cristo.

È sostenuto infine da una ricca esperienza liturgica: gli esorcismi, ripe­
tuti più volte, esprimono la lotta tra la carne e lo spirito e il faticoso cammi­
no per conseguire le beatitudini del Regno, sostenuti dalla grazia di Dio. 
Anche le benedizioni ai catecumeni dicono la sollecitudine della Chiesa per 
la loro crescita spirituale.

Tutto ciò condurrà anche alle prime esperienze apostoliche e missiona­
rie che i catecumeni esprimeranno con la professione di fede e la testimo­
nianza della loro vita.

Durante il tempo del Catecumenato, gli accompagnatori parteciperanno 
ad alcuni incontri diocesani per verificare il cammino in atto, le loro diffi­
coltà e i loro successi, e per confrontarsi con la Chiesa intera, a respiro più 
ampio. Aiuteranno anche i catecumeni a scegliere i padrini.

Giunti al termine del Catecumenato, nell'ultima domenica precedente la 
Quaresima, catecumeni ed accompagnatori partecipano al Ritiro diocesano, 
dopo aver fatto un colloquio con il Responsabile diocesano per il giudizio di 
idoneità, affinché si disponga l'animo alla chiamata definitiva al Battesimo 
che l'Arcivescovo farà loro nella celebrazione del Mercoledì delle Ceneri in 
Cattedrale. Durante il Ritiro viene compiuto il rito dell'Unzione con l'olio 
dei catecumeni, se non è già stato fatto in parrocchia.

’ Cfr. Rito dell’Iniziazione cristiana degli adulti, pp. 56 ss.



348 Atti del Cardinale Arcivescovo

4.4. Il Rito dell'Elezione o Iscrizione del nome
Viene quindi celebrato il Rito della elezione: nella nostra diocesi si com­

pie al Mercoledì delle Ceneri in Cattedrale ed è presieduto dall'Arcive­
scovo. Essendo «il cardine di tutto il Catecumenato»'0 e il «momento centrale 
della materna sollecitudine [della Chiesa] verso i catecumeni»", il Rito davanti 
all'Arcivescovo è l'unico da farsi obbligatoriamente in Cattedrale per tutti 
coloro che vogliono ricevere i Sacramenti entro l'anno.

Dopo la liturgia della Parola, il Responsabile diocesano presenta all'Ar­
civescovo i candidati perché egli li "elegga" per il Battesimo ed essi scrivo­
no il proprio nome nel libro degli Eletti: ciò esprime che la preparazione 
immediata ai Sacramenti «si fonda sulla elezione o scelta operata da Dio»12 e ad 
essa concorre sia la disponibilità del candidato sia la presenza educante di 
tutta la comunità diocesana, come Chiesa particolare.

4.5. Il tempo della purificazione e della illuminazione
Durante l'intera Quaresima si fa una preparazione spirituale più inten­

sa, scandita dalla riflessione, dalla preghiera, dalla purificazione del cuore e 
revisione della vita, dalla penitenza e dal digiuno, da riti e celebrazioni. Ha 
la durata di quaranta giorni, come il ritiro di Gesù nel deserto e il tempo che 
ogni anno la Chiesa dedica a prepararsi alla Pasqua.

Nella III, IV, V domenica di Quaresima, secondo l'antica tradizione, 
hanno luogo gli Scrutini, celebrazioni che hanno lo scopo di «mettere in luce 
le fragilità, le manchevolezze e le storture del cuore degli eletti, perché siano sanate, 
e le buone qualità, le doti di fortezza e di santità, perché siano rafforzate»13. In essi 
si prega il Padre e il Figlio di liberare e purificare la mente e il cuore dall'at­
taccamento al male e di fortificarlo e sostenerlo nella ricerca del bene.

Si celebra anche la consegna e riconsegna del Simbolo della fede, della 
preghiera del Signore o "Padre nostro".

Per la preparazione prossima il Sabato Santo, giorno di meditazione e 
di digiuno, si invitano gli eletti ad astenersi da ogni occupazione ed a vol­
gere la loro mente a Dio nella preghiera; eventualmente si celebra il rito del- 
VEffatà.

4.6. La celebrazione dei sacramenti della Iniziazione cristiana
L'Iniziazione cristiana si compie con la celebrazione dei sacramenti del 

Battesimo, della Confermazione e dell'Eucaristia.
Per mezzo del Battesimo i nuovi credenti, uniti alla morte e risurrezione 

di Cristo, vengono liberati dal potere delle tenebre, ricevono lo Spirito di 
adozione e diventano nuove creature; con la Confermazione i neobattezza­
ti, segnati con lo Spirito, sono profondamente configurati a Cristo; pren­
dendo parte all'Eucaristia celebrano con tutto il Popolo di Dio il memoriale 
della morte e risurrezione del Signore.

10 Rito dell’Iniziazione cristiana degli adulti. Introduzione, n. 23.
11 Rito dell’Iniziazione cristiana degli adulti, n. 135.
12 Rito dell’Iniziazione cristiana degli adulti, Introduzione, n. 22.
IJ Rito dell’Iniziazione cristiana degli adulti, Introduzione, n. 25.



Atti del Cardinale Arcivescovo 349

Tutti e tre i sacramenti dell'Iniziazione cristiana vanno celebrati insieme 
nella Veglia Pasquale, per significare l'unità del mistero pasquale e la piena 
partecipazione del credente al corpo di Cristo, vivente nella Chiesa.

È auspicabile che il Vescovo conferisca egli stesso nella Veglia Pasquale 
i sacramenti della Iniziazione cristiana. Tale celebrazione svolta in Catte­
drale diventa segno visibile della comunione con la Chiesa particolare. Se 
gravi circostanze o motivi pastorali dovessero esigere che il Rito si celebri in 
luoghi e tempi diversi, occorre chiedere la dispensa al Servizio diocesano per 
il Catecumenato e inoltre tener presenti le indicazioni del Rito14.

4.7. Il tempo della mistagogia
Il tempo della mistagogia è destinato, attraverso la meditazione del Van­

gelo, la catechesi, l'esperienza dei Sacramenti e l'esercizio della carità ad 
approfondire i misteri celebrati, preparandosi anche alla prima Confessione 
e a consolidare la pratica della vita e ad inserirsi nella comunità cristiana, 
con l'assunzione di un servizio specifico, adatto alle proprie possibilità 
umane e cristiane.

Il tempo della mistagogia si protrae per tutto il Tempo Pasquale e si con­
clude con la solenne celebrazione della Pentecoste: per questa circostanza 
occorrerà prevedere una celebrazione conclusiva nella parrocchia. Può esse­
re la deposizione del vestito bianco e il mandato a svolgere un servizio nella 
comunità.

La crescita dei nuovi battezzati (o neofiti) non è affatto conclusa: dovrà 
continuare con itinerari di formazione permanente, come per tutti i cristiani.

In particolare, a livello diocesano, si attuerà il suggerimento del Rito del­
l'Iniziazione cristiana degli adulti, convocando i battezzati a celebrare insieme 
l'anniversario del Battesimo: dopo un anno i neobattezzati si trovano per 
comunicarsi esperienze fatte e ringraziare Dio, per acquistare nuove energie 
per il loro cammino di credenti. L'anno seguente il Battesimo, nella dome­
nica dopo la Pasqua, essi verranno convocati con gli accompagnatori per 
questo scopo.

5. Il Battesimo dei fanciulli e dei ragazzi dai 7 ai 14 anni
5.1. Il Battesimo dei fanciulli tra i 7 e i 14 anni, a norma del can. 863 del 

Codice di Diritto Canonico, non è riservato al Vescovo, come invece il Battesi­
mo degli adulti.

Orientamenti e norme generali sono stabiliti dalla Nota pastorale del 
Consiglio Episcopale Permanente della C.E.I.: «L'iniziazione cristiana. 2. 
Orientamenti per l’Iniziazione dei fanciulli e dei ragazzi dai 7 ai 14 anni» (23 mag­
gio 1999).

5.2. Appena ricevuta la richiesta del Battesimo, con il consenso dei geni­
tori, e comunque non prima dei sette anni di età, il parroco dia notizia del­
l'inizio del cammino al Servizio diocesano per il Catecumenato, indicando

14 Cfr. Rito dell'Iniziazione cristiana degli adulti, nn. 59.61-62. 2(19.395.



350 Atti del Cardinale Arcivescovo

cognome e nome, data e luogo di nascita, parrocchia di appartenenza. Inse­
risca quindi il fanciullo in un gruppo di coetanei, anche se già battezzati, per 
fare insieme a loro e ai genitori l'itinerario di Iniziazione cristiana.

5.3. Come per gli adulti, l'Iniziazione cristiana dei fanciulli e dei ragaz­
zi «si protrae anche per più anni, se necessario, prima che accedano ai Sacramenti; 
si distingue in vari gradi e tempi, e comporta alcuni Riti»'5: il percorso va dai 7 
ai 14 anni per portare a compimento i tempi della evangelizzazione, del 
Catecumenato, della purificazione quaresimale, della mistagogia.

5.4. Le tappe principali da celebrare con la presenza della comunità 
nella parrocchia sono:

- il Rito di ammissione al Catecumenato, dopo un anno di evangelizzazio­
ne e di costituzione del gruppo "catecumenale", con la presenza di alcuni 
adulti (catechisti, accompagnatori, padrini) e della famiglia;

- il Rito dell'elezione o chiamata al Battesimo, all'inizio della Quaresima 
che precede l'amministrazione dei Sacramenti;

- la celebrazione dei sacramenti della Iniziazione cristiana.
A questi tre Riti principali si potranno aggiungere al termine di ogni 

anno, o in circostanze opportune, altre celebrazioni (consegna-riconsegna 
della Bibbia, del crocifisso, del Padre nostro, del Credo; il Rito degli esorcismi 
o preghiere sul catecumeno, ecc.).

5.5. Gli itinerari possono essere diversificati secondo le circostanze. Si 
atterranno però alle seguenti indicazioni:

a) ai fanciulli e ai ragazzi sopra i sette anni si diano i sacramenti della 
Iniziazione cristiana solo dopo un vero e proprio cammino catecumenalel6;

b) tale cammino è bene che ordinariamente si compia in un gruppo 
insieme ai coetanei già battezzati che si preparano alla Cresima e alla prima 
Comunione17;

c) ai fanciulli e ragazzi catecumeni, per quanto è possibile, si conferi­
scano insieme i tre sacramenti dell'Iniziazione cristiana, facendone coinci­
dere la celebrazione con l'ammissione dei coetanei già battezzati alla Con­
fermazione e alla prima Comunione18;

d) i fanciulli e i ragazzi catecumeni siano accompagnati, pur nella 
varietà delle situazioni, dall'aiuto e dall'esempio anche dei loro genitori, il 
cui consenso è richiesto per l'Iniziazione e per vivere la loro futura vita cri­
stiana; il tempo dell'Iniziazione offrirà alla famiglia l'occasione di avere 
positivi colloqui con i sacerdoti e i catechisti ”;

e) la mistagogia sia curata come tempo indispensabile, al fine di fami­
liarizzare i ragazzi alla vita cristiana e ai suoi impegni di testimonianza2".

" Rito dell'Iniziazione cristiana degli adulti, n. 307.
Cfr. Rito dell'Iniziazione cristiana degli adulti, nn. 306-307.

17 Cfr. Rito dell'Iniziazione cristiana degli adulti, n. 308 a).
" Cfr. Rito dell'Iniziazione cristiana degli adulti, nn. 310 e 344.
” Cfr. Rito dell'Iniziazione cristiana degli adulti, n. 308 h).
“ Cfr. Rito dell’Iniziazione cristiana degli adulti, n. 369.



Atti del Cardinale Arcivescovo 351

5.6. L'itinerario di Iniziazione cristiana può opportunamente attuarsi 
insieme a un gruppo di coetanei già battezzati che, d'accordo con i loro 
genitori, accettino di celebrare al termine di esso il completamente della pro­
pria Iniziazione cristiana. Così, nella Veglia Pasquale, mentre i catecumeni 
ricevono insieme i tre Sacramenti, essi ricevono la Confermazione e la prima 
Eucaristia.

5.7. La data della celebrazione dei Sacramenti sarà stabilita tenendo pre­
sente:

* l'idoneità del fanciullo a condurre una vita cristiana proporzionata 
alla sua età;

* Io sviluppo dell'itinerario che deve potersi svolgere in modo ordinato, 
senza essere condizionato da una data fissata in precedenza o da una età 
prestabilita;

* la necessità di prevedere dopo l'Iniziazione cristiana un periodo suffi­
ciente perché i neofiti facciano l'esperienza nella Chiesa della vita sacra­
mentale;

* l'opportunità di riunire insieme i fanciulli che devono ricevere l'Ini­
ziazione cristiana e i loro compagni che devono completare la medesima 
con il sacramento della Confermazione e con quello dell'Eucaristia21.

5.8. Per poter giungere a questo riordino dell'Iniziazione cristiana 
occorre che fin dall'inizio, al momento dell'iscrizione al catechismo, si 
richieda a tutti il certificato di Battesimo affinché - emergendo immediata­
mente la situazione particolare di chi non ha ricevuto il Sacramento - si pos­
sano subito progettare gli itinerari, motivandoli e coinvolgendo i genitori, in 
vista di una più consapevole celebrazione e formazione alla vita cristiana.

Riscontrando incertezze e problemi, ci si riferisca comunque al Servizio 
diocesano per il Catecumenato al fine di essere guidati in un cammino appro­
priato; lo stesso Servizio diocesano farà le sue proposte interpellando anche il 
Settore "Iniziazione cristiana" dell'Ufficio Catechistico diocesano e gli altri 
Uffici diocesani interessati.

Visto, si approvano gli Orientamenti e Norme del Servizio diocesano per il 
Catecumenato.

Dato in Torino, il giorno dieci del mese di marzo dell'anno del Signore 
duemilauno

* Severino Card. Poletto 
Arcivescovo Metropolita di Torino 

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile

11 Cfr. Rito dell'Iniziazione cristiana degli adulti, n. 310.



352 Atti del Cardinale Arcivescovo

COSTITUZIONE DEL NUOVO UFFICIO
PER LA PASTORALE DEI MIGRANTI

NELLA CURIA METROPOLITANA DI TORINO

PREMESSO che, in attuazione del Sinodo Diocesano celebrato dall'Arcive­
scovo Card. Giovanni Saldarini, è in corso la ristrutturazione della Curia 
diocesana (cfr. Libro Sinodale, n. 109):
INTENDENDO rendere più incisiva e coordinata l'opera di sostegno alle 
iniziative pastorali nei confronti dei numerosi migranti presenti nell'Arci- 
diocesi, per i quali è richiesto un maggiore e più incisivo coordinamento 
diocesano (cfr. Libro Sinodale, n. 101):
VALUTATE attentamente le esperienze in atto ed in specie quelle promosse 
o coordinate dal Servizio Migranti, che finora è stato emanazione della Cari­
tas diocesana:

CON IL PRESENTE DECRETO

COSTITUISCO

NELLA CURIA METROPOLITANA DI TORINO
L'UFFICIO PER LA PASTORALE DEI MIGRANTI

AGGREGANDOLO ALLA SEZIONE SERVIZI PASTORALI

All'Ufficio ora costituito affido il compito di promuovere e coordinare le ini­
ziative che nell'Arcidiocesi riguardano specificamente i migranti e cioè: 
immigrati - con speciale attenzione a quelli provenienti da Paesi orientali o 
extraeuropei -, nomadi, Aeranti e circensi.
L'attività del nuovo Ufficio, in ambito ecclesiale, dovrà costantemente pro­
cedere in stretto collegamento con gli altri Uffici pastorali diocesani secon­
do i precisi orientamenti di positiva interazione attualmente perseguiti, 
nonché con la Commissione Diocesana per l'ecumenismo e il dialogo con le 
altre religioni, valorizzando inoltre l'apporto del Centro Federico Peirone. 
L'Ufficio, nell'ambito del coordinamento pastorale diocesano, farà riferi­
mento al Coordinatore a cui è affidata la Pastorale degli ambienti di vita.

Dato in Torino, il giorno 1 del mese di marzo dell'anno 2001, con decorrenza 
immediata.

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile



Atti del Cardinale Arcivescovo 353

Omelia nella Giornata della Donna

La donna, speranza della Chiesa e della società
Giovedì 8 marzo, Giornata della Donna, il Cardinale Arcivescovo ha celebrato la S. Messa nel San­
tuario della Consolata per le aderenti al C.I.F. ed ha pronunciato questa omelia:

Siamo nel contesto di una Celebrazione Eucaristica e spero che nessuno 
di voi si aspetti dalla mia riflessione una trattazione di quello che dovrebbe 
essere oggi, nella nostra società e nella Chiesa, il ruolo e la missione della 
donna, anche se sarebbe interessante ed importante, oserei dire urgente, 
affrontare questo tema, perché assistiamo alla necessità espressa dalle 
donne di essere considerate in pari dignità rispetto agli uomini. Cosa legit­
tima, che nasce dal pensiero di Dio, dal progetto di creazione che il Signore 
ha manifestato sull'umanità.

E mentre per le donne c'è l'onda culturale di recupero del loro posto 
nella Chiesa e nella società, si assiste anche ad un grande scempio dell'im­
magine femminile, soprattutto nei mezzi della comunicazione sociale, e 
sempre meno traspare lo spirito, la ricchezza di spiritualità, la potenzialità 
dei valori di cui la donna è portatrice. Si ostenta il corpo femminile come 
oggetto di desiderio e di piacere, e questa è l'autentica profanazione che la 
società di oggi fa della donna. A questo riguardo noi cristiani dovremmo 
manifestare una sensibilità particolare: non tanto nel promuovere delle cro­
ciate, ma creando movimenti di pensiero, di riflessione e, soprattutto, di 
testimonianza, che offrano alternative.

Nella pagina del Vangelo Gesù ci dice che «chiunque chiede riceve, e chi 
cerca trova e a chi bussa sarà aperto» (Mt 7,8): è un invito a verificare come 
mai la nostra preghiera tante volte non ottiene ciò che chiede, non trova ciò 
che cerca e bussa alla porta di Dio senza che le venga aperto. La colpa non 
è di Dio ma nostra, perché non chiediamo con fede. Gesù ci invita a ragio­
nare partendo dalla nostra realtà umana che è capace di bontà. Nonostante 
tutto il nostro limite umano, noi esprimiamo nei sentimenti e negli affetti 
una bontà straordinaria: «Chi tra di voi al figlio che gli chiede un pane darà 
una pietra? O se gli chiede un pesce, darà una serpe?» (Mt 7,9-10). E il 
Signore continua dicendo: «Se voi dunque che siete cattivi sapete dare cose 
buone ai vostri figli, quanto più il Padre vostro che è nei cieli darà cose 
buone a quelli che gliele domandano!» (Mt 7,11). Allora il problema è di 
domandare.

Oggi vorrei pregare per le donne, iniziando da quelle che conosco: dalle 
mie sorelle, dalle mie nipoti e pronipoti, da tutte le donne che ho incontra­
to nel mio ministero sacerdotale ed episcopale. Vorrei pregare per le donne 
della nostra Diocesi; per le donne che vanno sui giornali o in televisione, 
perché offrano messaggi positivi invece che svianti; per le donne presenti 
qui questa sera, perché riescano a confrontarsi con due esempi straordinari 
di donne: la Madonna ed Ester.



354 Atti del Cardinale Arcivescovo

Maria è veramente l'immagine, il prototipo della donna ideale, la donna 
che svolge pienamente il mistero e il ministero - inteso come servizio - della 
femminilità nel mondo. Qual è il servizio della donna secondo il pensiero di 
Dio creatore? Di accogliere la vita, custodirla in sé e farla crescere: dare alla 
luce la vita, partorire la vita. Dare alla luce la vita vuol dire immettere la vita 
nella luce, nella luce totale, che non è solo la luce del sole, ma è la luce di 
Dio. E la Madonna questo lo ha realizzato in modo pienissimo: il Verbo in 
lei si è fatto carne, è cresciuto per nove mesi; e il Figlio di Dio da lei è nato 
a Betlemme, ed è diventato il nostro Salvatore. Se questo lo applichiamo non 
solo in senso fisico ma globale, spirituale, alla missione della donna nella 
società, allora la vita è Dio: «In lui era la vita e la vita era la luce degli uomi­
ni; la luce splende nelle tenebre» (Gv 1,4-5) anche se le tenebre non sempre 
la accolgono. La Madonna accoglie Dio nella sua vita, lo custodisce e lo 
comunica agli altri. La donna deve fare questo, soprattutto questo.

Vorrei soffermarmi sulla figura di Ester, su questa fanciulla ebrea che in 
esilio viene scelta insieme ad altre per diventare moglie del re Assuero. Suo 
zio Mardocheo, che l'aveva allevata perché era rimasta orfana, la avverte 
che il primo ministro di questo re ha deciso di sterminare tutti gli ebrei pre­
senti nel regno babilonese e le dice che deve salvare il suo popolo, perché 
Dio l'aveva fatta diventare regina proprio in vista della loro salvezza. Ester 
conosce la legge in cui è stabilito che chi compare davanti al re senza essere 
stato convocato viene messo a morte, ma Mardocheo le ricorda che se lei 
non pensa al suo popolo anche a costo della vita, la salvezza verrà da una 
altra parte, dal Signore, e lei la pagherà. Così Ester chiede a Mardocheo di 
pregare, mentre lei prenderà coraggio e si preparerà per presentarsi al re. In 
questo contesto nasce la stupenda preghiera che abbiamo ascoltato nella 
prima Lettura.

Io vi invito a leggere l'intero capitolo da cui è stata presa questa pre­
ghiera perché è il modello della vera preghiera: Ester si mette davanti a Dio 
e gli dice che Lui è l'unico: «Mio Signore, nostro re, tu sei l'unico! Vieni in 
aiuto a me che sono sola e non ho altro soccorso fuori di te» (Est 4,17): c'è la 
contemplazione della grandezza dell'infinito amore di Dio ed insieme la 
percezione della propria povertà, della propria limitatezza e del proprio 
bisogno.

Perché Ester si rivolge a Dio? «In famiglia, quando ero bambina, avevo 
sentito dire che tu, Signore, avevi scelto i nostri padri, il nostro popolo come 
tuo popolo prediletto. Ma poi noi abbiamo peccato, non siamo stati fedeli 
all'alleanza e ora siamo in esilio perché siamo peccatori. Ma non perdo la 
speranza: vieni in aiuto, guarda l'angoscia che ci opprime. Metti una paro­
la giusta nella mia bocca perché io presentandomi al re possa intercedere 
per il mio popolo. E abbi compassione della mia angoscia perché io non ho 
altro rifugio se non in te» (cfr. Est 4,17). Noi sappiamo dalla storia che tutto 
è andato bene: il re, vedendosela comparire davanti, l'ha accolta ed Ester, 
intervenendo presso il re, ha salvato il suo popolo.

Penso che dovremmo suggerire alle donne di guardare a questi esempi: 
portino il loro sguardo su Dio perché Dio ne sia la luce interiore, così che



Atti del Cardinale Arcivescovo 355

diventino sempre più portatrici di valori spirituali, e sappiano mettere il 
loro sguardo sui fratelli, su ogni persona. Il Papa nella sua Lettera Aposto­
lica sulla donna -Mulieris dignitatem - parla di "genio femminile": è la capa­
cità della donna di farsi carico, di accogliere ogni essere umano, ogni perso­
na. E una risorsa in più che le donne hanno rispetto agli uomini e alla quale 
si deve rispondere con generosità.

Sono due o tre giorni che i nostri fratelli immigrati, ai semafori, tentano 
di vendere mimose per la festa della donna. Noi cerchiamo di vivere questa 
festa con più profondità, riflessione e preghiera per comprendere quale 
dono grande è la donna per tutti noi. Penso a mia madre, al dono che è stata 
per me, e penso come nessuno possa negare il valore grande della maternità 
- come anche della paternità, ma oggi la riflessione è sulla donna. E se noi 
riusciamo nella preghiera a capire questo, le donne si sentiranno animate a 
proseguire la loro esperienza cristiana, anche come appartenenti al C.I.F., 
per essere una speranza nella Chiesa e nella società.

Siate contente, come donne, di ciò che il Signore vi ha dato. Vi auguro di 
essere profezia, cioè manifestazione del Signore attraverso la vostra perso­
na, i vostri pensieri, i vostri comportamenti, le vostre parole. Ma soprattut­
to attraverso la vostra bontà.



356 Atti del Cardinale Arcivescovo

Alia “presa di possesso” del Titolo cardinalizio in Roma

San Giuseppe: custode di Cristo, 
della Chiesa e di ciascuno di noi

Nel pomeriggio di lunedi 19 marzo, solennità di S. Giuseppe, il Cardinale Arcivescovo ha preso 
possesso del “Titolo” cardinalizio assegnatogli dal Santo Padre nel Concistoro del 21 febbraio 
scorso: la Basilica di S. Giuseppe in Via Trionfale a Roma.
Ad accogliere Sua Eminenza vi erano Mons. Vincenzo Apicella, Vescovo Ausiliare di Settore, il par­
roco, una delegazione torinese e il Cerimoniere Pontifìcio mons. Enrico Viganò, che ha diretto 
l'intera celebrazione. Dopo i saluti iniziali, si è svolta una imponente processione per le vie del 
quartiere ed è seguita la Concelebrazione Eucaristica.
Pubblichiamo l’intervento iniziale di Sua Eminenza e l’omelia da lui tenuta durante la Concele­
brazione.

INTERVENTO 
INIZIALE

Carissimi, sono veramente lieto di vivere insieme a voi questo momen­
to importante in cui come Cardinale prendo possesso del Titolo che il Santo 
Padre mi ha assegnato con questa Basilica, dedicata a San Giuseppe. Il Papa 
nella sua bolla si augurava che io fossi accolto dai sacerdoti e dai fedeli con 
devoto amore e devo dire che la gioia l'ho sentita. Spero che questo affetto 
spirituale che ci lega oggi e sempre a San Giuseppe ci accompagni anche tra 
di noi.

Non sarò io a venire a guidare la comunità, perché questo è solo un Tito­
lo che mi viene dato entrando a far parte del Clero romano. Per questo salu­
to Mons. Apicella, Vescovo Ausiliare di Settore, e lo ringrazio della sua pre­
senza, come ringrazio gli altri sacerdoti qui con noi, tra i quali alcuni del 
Clero torinese. Il prendere possesso di questa Basilica vuol dire sentire una 
responsabilità maggiore non solo verso il Santo Padre, ma anche, e prima di 
tutto, nella condivisione di preghiera e in una collaborazione pastorale, 
quando fosse il caso, con questa comunità di San Giuseppe al Trionfale.

Ed ora sono lieto di partecipare con voi alla processione in onore di que­
sto grande Santo.

OMELIA
NELLA CONCELEBRAZIONE

In questa giornata in cui, per grazia di Dio e per la benevolenza del 
Santo Padre, sono venuto a prendere possesso del Titolo di questa chiesa, 
che mi ha affidato per la mia dignità cardinalizia, non dovremo fermarci più 
di tanto su questo aspetto, ne ho accennato brevemente in risposta al par-



Atti del Cardinale Arcivescovo 357

roco prima della processione. Oggi, più che parlare del significato che può 
avere questo legame che io sento importante, profondo, con la vostra comu­
nità parrocchiale e con questa Basilica dedicata a San Giuseppe, dobbiamo 
riflettere su questo Santo a cui io mi sento particolarmente legato, perché 
sono nato molti anni fa alla vigilia della sua festa e come secondo nome 
porto quello di Giuseppe.

Vorrei che questo mio legame con la vostra chiesa fosse un motivo in più 
perché voi, carissimi devoti di San Giuseppe e fedeli di questa comunità 
parrocchiale, possiate avere un aiuto per il cammino della vostra fede. Che 
un Cardinale abbia come titolo la vostra Basilica, deve essere soprattutto sti­
molo per un cammino di fede.

Allora proviamo a collocare noi stessi in questa celebrazione e a doman­
darci il messaggio che ci lascia oggi la Parola di Dio per verificare come la 
nostra vita cristiana possa modificarsi, confrontata con la fede di questo 
grande uomo scelto da Dio per essere lo sposo di Maria e il custode del 
Redentore.

Durante la processione che ha preceduto la Messa facevo questa rifles­
sione: «Guarda che differenza tra una processione che cammina accompa­
gnando la statua di San Giuseppe e la fiumana di macchine e di persone che 
vanno per la loro strada. Non che noi siamo più bravi di loro: chissà quan­
te persone si muovono per motivi importanti, di famiglia, di lavoro,...». Ma 
ho cercato di immedesimarmi in loro pensando cosa avrebbero potuto dire 
di noi che fermavamo il traffico, che impedivamo il loro scorrere veloce 
quando i semafori erano verdi, che creavamo disturbo, che pregavamo.

Mi sono domandato: «È giusto che qualche volta ci siano delle manife­
stazioni pubbliche di fede anche per la città di Roma, capitale d'Italia? È giu­
sto che ci siano dei momenti in cui la Città debba subire qualche sacrificio 
affinché i credenti possano testimoniare la loro fede?». Rispondo: «Sì, è giu­
sto». E lo dico non per imporre agli altri dei sacrifici, ma per offrire un mes­
saggio, un segno. A qualcuno magari sarà sfuggita qualche imprecazione, 
ma molti, nel vederci pregare, saranno stati aiutati a pensare a Dio, a guar­
dare a se stessi nei confronti di Dio, e forse si saranno uniti col pensiero alla 
nostra preghiera. Le manifestazioni pubbliche della nostra fede come le pro­
cessioni - che non sono troppo frequenti, ed è giusto che non lo siano - sono 
il segnale di una visibilità della Chiesa e dei credenti, così che la gente che 
passa veloce si accorga che c'è gente che crede in Dio, che sente il bisogno 
della grazia del Signore ed il bisogno di pregare.

Essendo oggi la festa di San Giuseppe - questo è il motivo per il quale 
sono venuto proprio oggi da Torino a prendere possesso del Titolo - dob­
biamo guardare a lui. La prima Lettura della Parola di Dio manifestava la 
volontà del Signore di rendere stabile il trono di Davide. Ricordiamo le 
parole dell'angelo Gabriele a Maria, quando le annuncia che sarà la madre 
del Messia: «Ecco, concepirai un figlio, lo darai alla luce e lo chiamerai 
Gesù... il Signore Dio gli darà il trono di Davide suo padre... e il suo regno 
non avrà fine» (Le 1,31 ss.). E la profezia del libro di Samuele, dove il Signo­
re promette al casato di Davide una continuità, una perennità, è una profe­
zia messianica: i Profeti parlano a noi per invitarci a guardare Gesù.



358 Atti del Cardinale Arcivescovo

Oggi San Giuseppe, di cui il Vangelo non ci ha riportato nemmeno una 
parola, ci invita a guardare Gesù con gli atteggiamenti interiori che lui ha 
cercato di vivere. San Paolo, nella sua Lettera ai Romani, ci dice che si diven­
ta figli di Abramo non in base alla Legge, ma alla fede (cfr. Rm 4,13ss.). Si 
diventa Popolo di Dio, si diventa salvati - eredi della promessa di Dio che è 
la vita eterna - solo in base alla fede.

Quale è stata la fede di Giuseppe? Questa sera vi suggerisco di impara­
re dal Santo tre lezioni spirituali: la lezione del silenzio, del lavoro, dell'a­
more.

Mi ha sempre colpito il silenzio di San Giuseppe. Non perché fosse 
muto, e tanto meno perché fosse vecchio: San Giuseppe avrà di certo avuto 
poco più dell'età di Maria, perché era lo sposo e non il nonno della Madon­
na, e se i Vangeli non hanno riferito nessuna sua parola è stato perché il suo 
messaggio, la sua missione accanto a Maria e a Gesù, era una missione da 
svolgere ed un messaggio molto particolare da dare a noi. Era un uomo che 
sapeva tacere: non costruiva la sua vita sulle chiacchiere, ma la viveva nel 
silenzio e nella riflessione di cui solo le persone mature sono capaci. Non era 
un silenzio di chi non riesce e si mette da parte perché non sa prendersi le 
responsabilità, ma un silenzio di attenzione a quello che Dio dice. Un silen­
zio che medita, che approfondisce, che custodisce i tesori grandi che Dio 
comunica e che diventa obbedienza. Avete notato nel Vangelo di Matteo 
come - di fronte ad un dramma, ad un dubbio forte che Giuseppe vive - nel 
momento in cui la Parola di Dio gli manifesta ciò che deve fare, lui ha una 
risposta immediata: «Destatosi dal sonno, Giuseppe fece come gli aveva 
ordinato l'angelo del Signore» (Mt 1,24). Silenzio per avere tempo di ascol­
tare Dio, custodire i suoi messaggi, i tesori di fede e di grazia per obbedire 
a Lui.

Giuseppe ci dà anche la lezione del lavoro. Tutti lavoriamo e tutti dob­
biamo guadagnarci il pane col sudore della fronte. San Giuseppe ha fatto 
così: ha mantenuto la famiglia di Nazaret col lavoro delle sue mani. Gesù a 
Nazaret era conosciuto come il figlio del carpentiere, il figlio dell'artigiano, 
del falegname. Il lavoro è stato per Giuseppe l'espressione del suo amore, 
della sua dedizione, ma anche l'interpretazione della vita come sacrificio. 
Non ha avuto paura della fatica, del sacrificio che il lavoro comporta: non 
solo per obbedire ad una legge generale - quella di guadagnarsi il pane - 
ma anche quella di dedicarsi agli altri, soprattutto alla Santa Famiglia di 
Nazaret, attraverso il suo servizio. Giuseppe non è stato vittima del lavoro, 
ma lo ha svolto solo in funzione di una esplicazione delle sue capacità e di 
guadagnare il necessario per la famiglia, lasciando spazio al riposo e soprat­
tutto alla preghiera. Infatti Luca annota nel suo Vangelo che Maria e Giu­
seppe si recavano tutti gli anni a Gerusalemme per il culto della Pasqua: la 
fedeltà a Dio al di là del lavoro.

E finalmente la lezione dell'amore. Giuseppe era un uomo che aveva la 
tenerezza, la delicatezza dell'amore. Provate a pensare a San Giuseppe 
accanto a Maria, prima fidanzata e poi sposa. Pensate che fosse un giova­
notto rude, litigioso, prepotente ed egoista? No, Giuseppe era un uomo deli­
catissimo. Non lo dico per il gusto di esaltare un Santo così grande ed



Atti del Cardinale Arcivescovo 359

importante, ma perché lo si ricava dal testo di Matteo che abbiamo ascolta­
to. Davanti al mistero della gravidanza della sua promessa sposa e di cui lui 
non sa darsi spiegazione, Giuseppe non si appella alla Legge che gli con­
sentiva di ripudiarla - lo obbligava? -, ma architetta una soluzione dolce e 
rispettosa, pensando di rimandarla in segreto. E quando Dio gli rivela il 
mistero che sta vivendo Maria, Giuseppe è felice di accoglierla nella sua 
casa, di diventare sposo dolcissimo e padre tenerissimo di Gesù.

Anche se è stato un matrimonio che ha avuto una sua scelta particolare 
nella verginità - e non dobbiamo indagare più di tanto i progetti di Dio su 
queste due creature - è stato ugualmente ricco d'amore: una famiglia in cui 
c'era l'amore tra gli sposi, e tra i genitori e il Figlio, che era il Verbo incar­
nato. Quando Maria, incontrando Gesù nel tempio fra i dottori, gli dice: 
«Figlio, perché ci hai fatto così? Ecco, tuo padre ed io, angosciati, ti cercava­
mo» (Le 2,48), manifesta una trepidazione, un affetto grande per Gesù, il 
Figlio di Dio.

In questa chiesa c'è una "Pia Unione del Transito di San Giuseppe": 
Giuseppe è talmente capace di amore che, oltre a vivere la sua dedizione alla 
sposa e al figlio, vive anche la sua consegna al Padre. Giuseppe ha amato 
talmente Dio da abbandonarsi nelle sue mani in ogni circostanza della vita: 
sia quando Dio gli chiede di partire per l'Egitto che quando gli chiede di tor­
nare; sia quando prende Maria come sposa che quando gli viene chiesto il 
dono ultimo di sé nella morte.

Il Santo Padre, nella sua Enciclica su San Giuseppe, l'ha definito Custode 
del Redentore: sentiamolo, fratelli carissimi, custode di Gesù Cristo, custode 
della Chiesa, ma anche custode di ciascuno di noi. Io affido a lui il mio mini­
stero episcopale e la mia missione di Cardinale della Santa Romana Chiesa: 
sono certo che con il suo aiuto e sotto la sua custodia cercherò di servire al 
meglio la Chiesa. Però desidero affidare alla sua custodia anche tutti voi, 
carissimi fedeli, sicuramente devoti di questo grandissimo Santo: che San 
Giuseppe custodisca il mondo interiore della nostra vita, così che anche noi 
nel silenzio riusciamo ad ascoltare e a custodire ciò che Dio ci dice; che 
custodisca la vostra attività familiare, lavorativa, professionale, e soprattut­
to la sacralità, la grandezza, la bellezza delle vostre famiglie cristiane.

E l'augurio che vi faccio in questo primo incontro. Spero di avere occa­
sione di condividere con voi altri momenti di preghiera, ma la celebrazione 
di stasera è per voi, perché San Giuseppe interceda questi doni e vi colmi 
della sua benedizione.





Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Rinuncia

TUNINETTI can. Giuseppe, nato in Ceresole d’Alba (CN) il 18-6-1924, ordinato il 25- 
6-1950, ha presentato rinuncia al Canonicato con il titolo di S. Giovanni Bosco nel Capitolo 
Metropolitano di Torino. La rinuncia è stata accettata con decorrenza dal 16 marzo 2001.

A norma degli Statuti capitolari, il can. Giuseppe Tuninetti è entrato in pari data nel 
numero dei Canonici onorari.

Trasferimento

ULZEGA diac. Omero, nato in Gergei (NU) il 25-10-1932, ordinato il 17-11-1991, è 
stato trasferito in data 1 aprile 2001 come collaboratore pastorale dalla parrocchia S. Rosa 
da Lima in Torino alla parrocchia S. Luca Evangelista in Torino.

Abitazione: 10135 TORINO, v. Pomaretto n. 5/A, tei. 011/397 94 24.

Nomine

- di amministratore parrocchiale
NORBIATO don Marco, nato in Torino il 27-12-1946, ordinato il 14-10-1973, è stato 

nominato in data 26 marzo 2001 amministratore parrocchiale della parrocchia S. Giorgio 
Martire in Reano, vacante per il trasferimento del parroco don Valter Danna.

- nella Curia Metropolitana
OLIVERO don Chiaffredo - del Clero diocesano di Fossano -, nato in Centallo (CN) il 

6-10-1942, ordinato il 25-6-1967, è stato nominato in data 1 marzo 2001 - per il quin­
quennio in corso 2000-31 ottobre 2005 - direttore dell’Ufficio per la Pastorale dei Migranti, 
di nuova costituzione.

GUERELLO p. Francesco, S.I., nato in Genova il 2-10-1927, ordinato il 12-7-1959, 
è stato nominato in data 1 aprile 2001 referente diocesano per la scuola cattolica presso 
l’Ufficio per la Pastorale dell’Educazione cattolica, della Cultura, della Scuola e dell’Uni­
versità.

361



362 Curia Metropolitana - Cancelleria

IX Consiglio Presbiterale
BERRUTO mons. Dario, nato in Gassino Torinese il 16-3-1936, ordinato il 12-4-1975, 

è stato nominato in data 21 marzo 2001 - fino allo scadere del quinquennio in corso - mem­
bro del IX Consiglio Presbiterale.

Gruppo di Parroci a norma dei canoni 1742 e 1750
Il Cardinale Arcivescovo, in base all’esito della votazione compiuta dal Consiglio Pre­

sbiterale, ha costituito in data 1 marzo 2001 - per il quinquennio 2001-28 febbraio 2006 - 
il Gruppo di Parroci a norma dei canoni 1742 e 1750.

Esso risulta così composto:
COCCOLO mons. Giovanni
AVATANEO don Giacomo
SANINO don Antonio Michele
PEROLINI can. Paolo
CHIOMENTO don Carlo
BOARINO can. Sergio
OLIVERO can. Michele
DELBOSCO don Piero

Nomine e conferme in Istituzioni varie
* Opera Diocesana della Preservazione della Fede

L’Ordinario Diocesano, in data 25 marzo 2001, ha nominato membri del Consiglio di 
Amministrazione dell’Opera Diocesana della Preservazione della Fede, con sede in Torino - Via 
dell'Arcivescovado n. 12, che - per il biennio 2001-24 marzo 2003 - risulta così composto:

Presidente L’Ordinario Diocesano
Direttore
e legale rappresentante CATTANEO don Domenico
Membri ARATA Giovanni

ARNOLFO don Marco
CALLIERA Pietro
CARBONE Carlo
CAVALLO can. Francesco
FASSINO don Carlo
GALLARATE ALBANI Piera

Comunicazione circa Roberto (o Ignazio) Coppola
Dalla Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, in data 10 marzo 2001, è 
stata diramata la seguente Nota con l’invito a una particolare attenzione verso la situazione della 
persona di cui si tratta:

«Alcuni giorni or sono si è presentato a questo Dicastero tal Roberto Coppola o Igna­
zio, come a volte si firmava, per ottenere una sorta di raccomandazione, tale da permetter­
gli il cammino verso il sacerdozio.

Il suddetto - come da specifica corrispondenza tra il Vescovo di Nardò-Gallipoli, Mons. 
Domenico Caliandro e questa Congregazione - si è prestato per molti anni nel periodo 
estivo tra il 1983 e il 2000, come sedicente frate minore, a varie celebrazioni di SS. Messe,



Curia Metropolitana - Cancelleria 363

Tridui, Novene, Confessioni, Battesimi e Matrimoni, in tutte le parrocchie della zona dove 
veniva chiamato, svolgendo, in tal modo, una intensa, seppur saltuaria, sacrilega e delittuosa 
“attività pastorale”.

È incorso pertanto in una delle irregolarità previste dal can. 1041,6° del C.I.C., oltre ad 
aver procurato notevoli problemi per la presenza quale ministro di culto in numerosi matri­
moni concordatari».

SACERDOTE DIOCESANO DEFUNTO

GHILARDI don Luigi.
È deceduto in Torre Boldone (BG) il 15 marzo 2001, all’età di 80 anni, dopo 50 di mini­

stero sacerdotale.
Nato in Nembro (BG) il 13 settembre 1920, avviato presto al lavoro, fece il manovale 

e poi il muratore. A 17 anni entrò nella Famiglia Salesiana coltivando il desiderio di essere 
missionario in Cina, ma lo scoppio della seconda guerra mondiale glielo impedì. Compiuto 
il curriculum formativo nelle case della Congregazione Salesiana ad Ivrea. Castelnuovo Don 
Bosco, Roma, Foglizzo, Penango e Bagnolo, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale il 2 
luglio 1950 a Bagnolo (CN) da Mons. Egidio Luigi Lanzo, O.F.M.Cap., Vescovo di Saluzzo.

Nel primo periodo di vita sacerdotale svolse il ministero nelle case della Famiglia Sale­
siana: a Bagnolo (CN) per tre anni come assistente e insegnante nell’Aspirantato salesiano, 
nel 1953 fu trasferito a Torino nell’Istituto Edoardo Agnelli dove per quattro anni fu assi­
stente e insegnante nelle scuole professionali e tecniche, poi per due anni fu direttore del­
l’Oratorio e successivamente, per altri quattro anni, tornò all'insegnamento. Trasferito nel 
1963 a Valdocco fu addetto all’archivio generale della sua Congregazione.

Nel 1964 gli fu concesso di sperimentare la vita parrocchiale e così fu nominato vicario 
cooperatore a Rivoli nella parrocchia S. Martino Vescovo, dove rimase fino alla vigilia della 
sua morte. Dopo alcuni anni di esperienza, in data 24 febbraio 1969 fu regolarmente incar­
dinato tra il Clero dell’Arcidiocesi, rimanendo molto legato alle sue radici salesiane, che lo 
portavano a sostare con frequenza nella Basilica di Valdocco per pregare davanti all 'effige 
di Maria Ausiliatrice e all’urna con le reliquie di S. Giovanni Bosco.

La parte più lunga e più feconda della sua vita sacerdotale don Luigi la donò alla par­
rocchia rivolese dove rimase con grande ed umile generosità accanto ai quattro parroci che 
via via si sono succeduti, divenendo punto di riferimento per molti parrocchiani con la sua 
fede ardente anche se molto rude, il cuore forte e la totale disponibilità. La propensione alla 
formazione dei ragazzi e dei giovani lo portò ad avviare attività e squadre sportive, a fon­
dare un gruppo scout, a promuovere attività teatrali, con un grande impegno per la catechesi 
secondo il metodo educativo di Don Bosco, sapendosi spendere come elettricista, idraulico 
e muratore con autentica competenza anche nelle concrete opere di manutenzione dei due 
centri sportivi da lui costruiti. Le sue profonde radici salesiane emersero anche quando si 
trattò di dare un titolo alla nuova chiesa succursale sorta in zona lontana dalla sede parroc­
chiale: si adoperò perché fosse dedicata a Maria Immacolata Ausiliatrice, proprio in linea 
con la prima tradizione di Valdocco.

Gli ultimi anni furono segnati da progressive difficoltà di salute che via via ne fiacca­
rono la forte fibra fino al crollo avvenuto nello scorso mese di ottobre e così dovette essere 
accolto nellTnfermeria San Pietro dell’Ospedale Cottolengo in Torino, dove il suo sguardo 
carico di sofferenza colpiva tutti i visitatori: si commuoveva facilmente, non potendo più 
parlare, ma la lezione di intensa fede è un ricordo che non si cancella. Nelle ultime settimane 
era stato trasferito presso l'Istituto Palazzolo di Torre Boldone (BG).

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Nembro (BG).





Documentazione

Carità 
Missione 
Caritas

«Da questo 
tutti sapranno che siete 

miei discepoli...»
(Gv 13,35)

XII GIORNATA CARITAS
24 MARZO 2001

365



366 Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas

INTRODUZIONE

LE RAGIONI DI UNA SCELTA

Nel corso della prima metà del XVII secolo, nella Francia dei grandi, dei nobili e dei 
ricchi un umile parroco di un piccolo paesino - Chàtillon les Dombes - tocca con mano la 
miseria di tanti fratelli. Capisce che l’azione energica e organizzata contro la povertà non è 
più rinviabile ma ha senso solo se vissuta profondamente con spirito evangelico. Ai tanti 
poveri di allora invia un gruppo di Missionari perché offrano il tesoro prezioso racchiuso nel 
loro cuore: la parola di speranza di Gesù di Nazaret. Vincenzo de’ Paoli, d'allora in poi, riba­
dirà spesso il nucleo costitutivo della evangelizzazione dei poveri: «Fare conoscere Dio ai 
poveri, annunciare loro Gesù Cristo, dire loro che il Regno dei Cieli è vicino e che è per i 
poveri».

Risentire queste parole a pochi giorni dal varo del percorso pastorale diocesano voluto 
dall’Arcivescovo e riascoltarle in un’assemblea qualificata come la nostra, suscita un’im­
pressione quasi profetica.

La XII Giornata Caritas vuole assumere questa tensione e suscitare una profonda rifles­
sione sull’intimo rapporto tra Carità e Missione. Convinti che segno distintivo dei discepo­
li del Cristo sia la volontà di un amore profondo e caldo, risposta concreta al grande amore 
con cui siamo stati amati1, desideriamo impegnarci nel riscoprire e riattualizzare le moda­
lità con cui garantire alle nostre opere di fraterna condivisione la capacità di veicolare il 
messaggio di salvezza.

Ci potremmo domandare: a cosa vale questa fatica? Penso che i motivi che legittimano 
una simile scelta siano molti. Cerco semplicemente di enunciarli.

Il più immediato è certo 1’avvicinarsi al via del nuovo Piano Pastorale Diocesano. 
Sebbene non ancora strutturato in tutte le sue espressioni - lo dovremo costruire tutti insie­
me sulla scia delle indicazioni che ci verranno offerte - è già conosciuto nelle sue linee fon­
damentali. Sappiamo che sarà risposta ad un grande anelito missionario per dire Cristo oggi 
ai fratelli vicini e lontani, grandi e piccoli, ricchi o poveri. Un cammino incentrato sulla mis­
sione come elemento unificante dell'azione pastorale e delle varie attività, quelle di frater­
na condivisione comprese.

Il Piano Pastorale, però, non è un'isola. Si situa a pieno titolo nel cammino che la nostra 
Chiesa locale ha compiuto. Ecco il secondo motivo della scelta: i guadagni del Sinodo 
Diocesano conclusosi quattro anni or sono. Già in quella occasione venne fortemente sotto­
lineata l'unità profonda tra Missione e Carità. Allora si era aperto un cammino che oggi 
chiede di essere portato a maturazione, anche per quanto riguarda l’attenzione particolare 
nella quale ci poniamo. In questa linea di continuità vogliamo situarci e rimanere.

Un terzo movente va ricercato nella faticosa esperienza dell’affanno a cui quasi tutti 
siamo sottoposti. L'incontro, o talvolta lo scontro, con i gravi problemi dei più poveri ci 
mette con le spalle al muro, ci fa provare l’impotenza, ci sollecita oltre ogni possibilità. 
Sosteniamo e sostentiamo i poveri, parliamo loro di solidarietà e di diritti, ci sporchiamo le 
mani. Lo facciamo spinti dall’amore del Cristo - caritas Christi urget nos - ma quanta dif­
ficoltà a parlare di Dio a questi fratelli!

Cito, come ulteriore motivo, l’apporto che ha dato la celebrazione del Giubileo, spinta 
precisa verso una sempre maggiore coscienza dell’importanza dell'annuncio di Cristo anche

Cfr. Ef 2,4-5.



Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas 367

agli uomini del nuovo millennio. Se aggiungiamo l’esperienza dell’Ostensione della Sindone, 
troviamo altri elementi che ci invitano ad un cammino, forse faticoso, ma di qualità.

E da ultimo abbiamo una indicazione proveniente dal graduale adattamento della Curia 
alla volontà del Sinodo Diocesano. Si tratta della reimpostazione più organica dei vari set­
tori della pastorale. L’attenzione di carità è posta al cuore della vita pastorale, insieme a 
liturgia, catechesi e missionarietà. 11 lavoro è su progetti unificati all’interno dei quali ogni 
dimensione trova il modo di inserirsi armonicamente verso l'unità del fine. E un richiamo 
non solo organizzativo, che ci coinvolge direttamente per impostare nel migliore dei modi 
il nostro servizio nella realtà locale.

Il movente che tutti include è però la stessa parola di Gesù, la sua chiamata ad essere 
suoi discepoli, il suo modo di essere sollecito per i poveri e i piccoli, il suo dono di salvez­
za. È per essere sempre più fedeli a Lui che oggi ci impegniamo in questa riflessione. Non 
per migliorare l'efficienza dei nostri servizi, non per aumentare il credito dalle nostre comu­
nità o dalla società civile, non per acquistare maggiore significatività nell'insieme della 
pastorale. E il Signore stesso che ce lo ricorda: «Siate perfetti come perfetto è il Padre vostro 
che è nei cieli»2.

Ai motivi che ci hanno spinto verso questa impostazione, sintetizzata nel titolo della 
Giornata, Carità - Missione - Caritas, fanno eco i risultati verso i quali cerchiamo di tra­
ghettare questo incontro. Un risultato di metodo che ritengo di grande importanza è fare di 
questo momento occasione per iniziare con voi una riflessione seria ed articolata che vada 
al cuore del nostro essere servi inutili' del Cristo nella persona dei poveri. Nessuno può pre­
tendere di avere gli elementi sufficienti per proporre soluzioni perentorie. Non facciamo 
scienza ma attività pastorale. Lo stesso Piano Pastorale ci spinge in questa linea di confron­
to e di ricerca comune. A livello personale, poi, sento forte la necessità di un sostegno da 
parte vostra, esperti nella carità molto più di quanto lo sia io nel mio servizio ancora in fasce 
a questa Chiesa.

Tra i risultati di contenuto mi preme sottolineare l’aiuto a comprendere meglio come 
collocarci in modo organico nello spirito della missione ed in ciascuna delle quattro missioni 
che vivremo negli anni a venire. Non mi pare cosa da poco. Ne va della completezza del­
l’annuncio di Cristo e, spero, della buona figura di Chiesa che potremo offrire.

Viene anche auspicato un risultato di profonda revisione del nostro modo di essere pros­
simo verso i più poveri, a livello personale come a livello di comunità. Il Giubileo ci ha toc­
cati con la grazia e ci ha lanciati in un’avventura di profondo rinnovamento della vita cri­
stiana alle soglie del Terzo Millennio. Iniziare un cammino unitario di pastorale con un 
momento di revisione è segno della volontà di guardare in alto.

Non per seguire una moda, ma per rispondere a queste aspettative, iniziamo rincontro 
con un momento di contatto con la Parola di Dio, attraverso il metodo della lectio divina. 
Poniamoci in sincero ascolto, senza pretese di individuare nella Parola le formule per risol­
vere i problemi. Lasciamoci semplicemente invadere dalla Verità per essere pronti a fatica­
re con gioia sulle strade del nostro servizio. Suor Benedicte Marie ci aiuterà ad accostarci 
alla persona di Gesù attraverso alcune poche parole tratte dai Vangelo secondo Giovanni.

L’incontro continua con due interventi che vorrei definire riflessioni ad alta voce. 
Il primo, affidato a mons. Mario Operti - Pro-Vicario Generale della nostra Diocesi - vuole 
aiutarci a riflettere sui fondamenti che fanno della carità un elemento fondante della mis­
sione, inserendo poi il discorso nella proposta del Piano Pastorale.

A don Piero Terzario! è affidato il passo successivo: quello di lanciare alcuni spunti teo­
rici e pratici per capire come l’attenzione di carità possa esprimersi nei confronti di ciascu­
na delle età della vita che saranno evangelizzate nel corso della realizzazione del Piano

: M/5.48.
' Le 17. lOb.



368 Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas

Pastorale. La sua esperienza di parroco unita al nuovo impegno di coordinatore dell’area di 
pastorale fondamentale in Curia potrà aiutarci ad allargare gli orizzonti.

Seguirà un momento di dibattito informale tra di noi, a piccoli gruppetti. Lo scambio 
servirà proprio per mettere in comune le prime impressioni, le difficoltà che si vedono emer­
gere, i punti di forza che si possono sottolineare. Tornando a casa questo pomeriggio cia­
scuno di noi dovrebbe potersi dire: «Ho impostato la questione; posso farmi carico di ribal­
tarla nella mia comunità o nella mia associazione; posso partire da alcuni guadagni». Lo 
spazio dato alle domande e alla comunicazione di alcune riflessioni servirà proprio a questo 
scopo.

Infine desidererei personalmente aprirvi il cuore lanciando alcuni spunti di riflessione 
che vogliono essere l’inizio di un dialogo sulla carità e sulla missione, sulla nostra identità 
di servitori dei poveri, sulla nostra presenza nelle comunità cristiane, su alcuni dei nodi che 
quotidianamente ci impegnano. Nonostante sia l’ultimo intervento, vivetelo come interven­
to di apertura. Apertura del confronto, del dialogo, del lavoro.

Sì, perché il Convegno della Giornata Caritas finirà, ma sarebbe importante che potes­
se continuare nelle comunità e associazioni. Una prima opportunità è certo la giornata di 
domani, quarta domenica di Quaresima. La Giornata Caritas può essere celebrata nelle par­
rocchie, in modo semplice ed insieme proficuo. Non raccogliendo soldi per la Caritas 
Parrocchiale, ma impegnandosi a costruire qualche segnale di formazione per la comunità. 
Potreste essere voi stessi, attingendo dalle riflessioni di oggi, a portare un contributo. Non 
si tratta di preparare dotte disquisizioni, ma di dare un segnale forte alle nostre comunità.

Davanti a noi c’è, poi, un anno di preghiera e di preparazione alla prima missione. E il 
contesto adatto perché i nostri gruppi caritativi - dalle Conferenze di San Vincenzo ai 
Gruppi di Volontariato Vincenziano, dalle associazioni parrocchiali ai Centri di Ascolto - 
assumano il dibattito e lo approfondiscano nella realtà locale. Il presente fascicolo potrebbe 
venire usato come traccia per organizzare e animare qualche incontro, come passo iniziale 
di un confronto più approfondito. Per questo abbiamo accluso agli schemi degli interventi 
anche alcune testimonianze di persone - della nostra Chiesa ma anche delle altre Chiese cri­
stiane - che sono direttamente impegnate sul fronte della carità. Una pacata lettura potreb­
be essere stimolo per la revisione e l’approfondimento. Il messaggio del Santo Padre per la 
Quaresima 2001 che termina il fascicolo si pone nella stessa ottica. Arriverà presto la Lettera 
dell’Arcivescovo che, insieme alla Novo Millennio ineunte, sarà prezioso scrigno di solleci­
tazioni.

Nella logica dello scambio di doni auspico di cuore che questo dialogo, oggi ai suoi 
inizi, continui con fraternità. Nella Giornata Caritas dell’anno scorso l’Arcivescovo sottoli­
neava che la Caritas Diocesana - come tutta la Curia - è a servizio delle comunità parroc­
chiali. Il ritorno, il feed-back, delle riflessioni che vorrete condurre penso possa aiutare a 
meglio vivere tale compito.

Ringrazio tutti voi, le persone che hanno accettato di aiutarci nella riflessione, chi ci da 
una mano nell’organizzazione. E particolarmente vorrei far giungere il mio e vostro grazie 
al Cardinale Arcivescovo per le indicazioni che sta preparando per la pastorale della 
Diocesi, ivi compresa quella della carità. Un grazie di cuore va a tutte le sorelle claustrali 
che vivono in Diocesi e che hanno accolto con gioia l’invito ad offrire la loro preghiera per 
questo incontro e, soprattutto, per il nostro lavoro.

Pierluigi Dovis
Direttore-supplente della Caritas Diocesana



Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas 369

LECTIO DIVINA
a cura di

Suor Benedicte Marie
Suore Domenicane di Betania - Torino



370 Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas

PREGHIERA ALLO SPIRITO SANTO
iniziando la Lectio Divina

— Guida
Manda su di noi, Signore Gesù, il tuo Spirito, 
la sua presenza ci sveli la verità delle cose.

- Voci femminili
L'effimero e l’eterno, 
l’illusorio e il permanente.

- Voci maschili
Vieni, o Spirito, a illuminare la nostra mente, 
rendila attenta alla tua Parola.

- Voci femminili
Vieni, o Spirito, a insegnarci le vie della contemplazione 
dove si trova la pace per i nostri cuori inquieti.

- Voci maschili
Vieni, o Spirito, aiutaci a recare il lieto annuncio ai poveri, 
a fasciare le piaghe dei cuori spezzati, 
a consolare gli afflitti.

- Voci femminili
Vieni, tu soffio della nostra vita.

- Voci maschili
Vieni, Consolatore.

- Voci femminili
Vieni, nostra gioia oltre ogni dolore!

- Voci maschili
Vieni, rimani in noi, o Spirito di Gesù!

- Tutti
Vieni, rimani in noi, o Spirito di Gesù!

* ♦ ♦

Dal Vangelo secondo Giovanni (13,34-35)

«... Vi do un comandamento nuovo: che vi amiate gli uni gli altri; come io vi ho amato, 
così amatevi anche voi gli uni gli altri. Da questo tutti sapranno che siete miei discepoli, se 
avrete amore gli uni per gli altri».

Il comandamento nuovo

Questo “comandamento nuovo” - «come io vi ho amato, così...» - Gesù lo pronuncia 
verso la fine del capitolo 13 di Giovanni, il capitolo della lavanda dei piedi: lavanda dei 
piedi dei discepoli, non dei poveri della strada fatti entrare per la circostanza, ma i piedi di 
coloro che fanno parte del gruppo di quelli che Gesù chiama i suoi “amici”. Un gesto di



Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas 371

Gesù che significa la condizione indispensabile dell’amore reciproco fra loro. Prima di man­
dare i suoi discepoli ad annunciare la buona novella, Gesù sembra dire loro: «La prima con­
dizione per annunciare la buona novella, la prima condizione per mettervi al servizio del 
Vangelo e al servizio degli altri è “amatevi gli uni gli altri come io vi ho amato. Da questo 
tutti sapranno che siete miei discepoli, se avrete amore gli uni per gli altri”. Amatevi fra voi, 
lavatevi i piedi gli uni gli altri. Inutile andare a farlo ai poveri se non vi amate concretamente 
fra voi. “Come io vi ho amato”, cioè: siate pronti a dare la vita gli uni per gli altri, prima di 
darla per i poveri ...».

«Da questo abbiamo conosciuto l’amore: Egli ha dato la sua vita per noi, quindi anche 
noi dobbiamo dare la vita per i fratelli» (IGv 3,16).

Dare la vita forse non con il martirio riconosciuto come tale, ma dare la vita nella quo­
tidianità: sopportarci tra noi, riconciliarci fra noi, amarci in verità fra noi. Dopo di che pos­
siamo andare a manifestare l’amore nostro e l’amore di Dio ai poveri, ma non prima di que­
sto vero amore fra noi.

L’unico scopo di ciò che noi cristiani facciamo, è di vivere nell’amore, creare in noi e 
intorno a noi delle relazioni, una comunità, una Chiesa, un mondo dove si vive l'amore che 
Gesù ci ha insegnato. Sembra l'abc del Vangelo e lo è in verità; il che non vuol dire che è 
scontato e ancora meno che è facile da realizzare! Per questo in noi debbono essere gli stes­
si sentimenti che furono in Gesù, come dice la Lettera ai Filippesi (Fil 2,5), che vengono 
dettagliati nella Lettera ai Colossesi: «Rivestitevi dunque, come eletti di Dio, santi e amati, 
di sentimenti di misericordia, di bontà, di umiltà, di mansuetudine, di pazienza; sopportan­
dovi a vicenda e perdonandovi scambievolmente, se qualcuno abbia di che lamentarsi nei 
riguardi degli altri. Come il Signore vi ha perdonato, così fate anche voi. Al di sopra di tutto 
poi vi sia la carità, che è il vincolo della perfezione. E la pace di Cristo regni nei vostri cuori, 
perché ad essa siete chiamati in un solo corpo. E siate riconoscenti!» (Col 3,12-15).

Ho scelto questi testi all’inizio perché sono chiari: la carità non consiste solo o prima in 
distribuire vestiti o cibo, fare doposcuola, ecc., anche se questo fa forse parte del vostro 
servizio.

Servizio e comunione

Ho appena pronunciato la parola “servizio”. Servizio perché avrete preso coscienza che, 
come nella Chiesa primitiva, non è sopportabile che certe persone vivano nel benessere ed 
altre non sappiano come arrivare alla fine del mese, come mandare i figli a scuola, o viva­
no nella solitudine o nella miseria.

«Gratuitamente avete ricevuto, gratuitamente date» (Mt 10,8). Distribuire vestiti, acco­
gliere un povero alla nostra mensa, difendere una ragazza aggredita in strada o nel pullman, 
rifiutare di collaborare ad operazioni illecite o a ingiustizie, avere il coraggio di denunciare 
questi atti, tutto questo è servizio. Ma anche annunciare la salvezza è servizio per un cri­
stiano - e non solo per preti e suore. Tutti i battezzati sono tenuti a dare testimonianza della 
loro fede. Perché? Perché gli altri hanno diritto alla verità rivelata, hanno diritto a vivere 
nella gioia di sapersi amati personalmente e infinitamente da Dio. Questa è l'unica vera 
sicurezza nella vita: sapersi amati. A partire da questa convinzione, da questa fede, posso 
andare avanti nella vita con la fiducia di un bambino verso suo padre. Non sopprimerà dif­
ficoltà e sofferenze, ma le vivrò sotto lo sguardo pieno di tenerezza di chi mi ama, del nostro 
Padre. E cambia tutto. Anche voi, con il vostro essere e fare, dovrete annunciare questa 
buona notizia della salvezza in Gesù Cristo, dell’amore di Dio per ciascuno, forse non con 
parole, ma certamente con il vostro atteggiamento e con il vostro servizio. Se voi vedete 
Gesù nei poveri, anche i poveri cercheranno il volto di Dio attraverso di voi.

Dicevo: esercitate la carità nei confronti di chi fa fatica nella vita. Perché lo fate?



372 Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas

Il capitolo 25 del Vangelo secondo Matteo certamente vi anima: «Ho avuto fame e mi 
avete dato da mangiare, ... da bere, ... mi avete ospitato, vestito, ...». Ma lo sapete bene: 
quando c’è un terremoto in Turchia, in Salvador o in India anche i Paesi atei si muovono per 
venire in soccorso a chi soffre. C’è bisogno di Dio per aiutare il prossimo? Anche i nemici 
vanno a dare il loro aiuto, come la Grecia alla Turchia, il Pakistan all’India. Allora che c’en­
tra Dio nel servizio ai poveri?

E gli stranieri, forse da tempo nemici, quando vanno a salvare chi è sotto le macerie non 
creano una certa comunione con chi ha bisogno di loro e verrà aiutato? Di più: si è costata­
to che anche le relazioni fra due Governi ieri “nemici” migliorano per mezzo di questo aiuto 
spontaneo.

Unità
E qui tocchiamo l’altro aspetto indispensabile della vostra carità. Da una parte c’è il ser­

vizio ma, come ho già detto, importante sarà l’unità fra voi, tutti voi. «Amatevi fra voi» (Gv 
13,13-15): chi fa le cose, chi le pensa, chi si espone, chi lavora nell’invisibile. La vostra 
carità comincia fra voi con una vera comunione, non solo collaborazione, ma unità. Unità 
di obiettivi, di sentimenti, unità nella vostra presenza alla sorgente del vostro agire, unità 
nella preghiera, unità fra capi e non capi, fra Clero e laici, e tutto questo suppone stima reci­
proca, fiducia, rispetto delle attribuzioni di ciascuno. Altrimenti mancano le radici all’albe­
ro della vostra carità.

Noi, cristiani, abbiamo il monopolio del servizio nella comunione? C’è una differenza 
fra il servizio di un cristiano e quello di chi deve collaborare gomito a gomito per soccorre­
re altre persone non in nome di una fede? Dov’è la differenza?

Per noi, cristiani, il centro della vita è Gesù, il Servitore che serve, perché ama fino a 
dare la vita per noi, il Salvatore che si mette ai piedi dei suoi discepoli, che dà da mangiare 
a chi ha fame, guarisce chi soffre e ci propone una comunione con Lui umanamente inim­
maginabile. Ci vuole l’aiuto dello Spirito del Padre e del Figlio per farci intravedere le stra­
de di una comunione in verità con Lui e fra noi.

Sappiamo, noi dei Paesi “ricchi”, che se non facciamo niente per le Nazioni che sono in 
immense difficoltà economiche, o queste si sposteranno verso di noi - la temuta invasione 
- o, in massa, moriranno di fame - cosa che per la nostra coscienza è insostenibile! Allora 
si cerca come venire incontro a questa miseria spaventosa e, forse, minacciosa. 
Compassione o paura?

Se la paura è, da parte nostra, un sentimento da chiarire, da far venire alla luce del 
Vangelo, la compassione è un valore che Gesù vive e predica:

«Allora venne a lui un lebbroso: lo supplicava in ginocchio e gli diceva: “Se vuoi, 
puoi guarirmi!”. Mosso a compassione, stese la mano, lo toccò e gli disse: “Lo 
voglio, guarisci!”» (Me 1,40-41).
Con i dieci ciechi di Gerico «Gesù si commosse ...» (Mt 20,34).

Ma anche la compassione non è monopolio del Vangelo. La troviamo per esempio nel 
buddhismo. Pensiamo a Gandhi.

Eppure, nelle strade di Calcutta è stata una cristiana, Madre Teresa, a cominciare a rac­
cogliere i moribondi sui marciapiedi perché le loro ultime ore di vita fossero riempite d’a­
more, di tenerezza.

Per noi, cristiani, la solidarietà è autentica se scaturisce dalla sorgente che è nella per­
sona, nell’insegnamento e nell’agire di Gesù. Gesù che predica le Beatitudini, Gesù che dà 
come modello della carità il Samaritano che si prende cura di un Giudeo, straniero, nemico 
sul piano “religioso”! Gesù che accetta di essere condannato a morte dagli uomini per esse­
re coerente con il suo amore per il Padre e per noi, fino alla fine, Gesù che è venuto non per 
essere servito, ma per servire e dare la sua vita (Mt 20,28).



Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas 373

Quale era per Gesù la sorgente di questo “servire”? Gesù aveva la sorgente presso il 
Padre: era l’amore fra loro. Padre e Figlio, amore che è lo Spirito Santo di cui Gesù vive la 
pienezza. Gesù non tiene per sé questa sorgente. «Se tu conoscessi il dono di Dio!» (Gv 
4,10) dice alla Samaritana, dice a ciascuno di noi. Dobbiamo attingere alla stessa sorgente 
d’amore, di compassione alla quale attingeva Gesù. Vi dicevo prima: unità della vostra pre­
senza alla sorgente.

Soltanto vivendo con Gesù nell’amore del Padre per tutti gli uomini, possiamo trovare 
la luce e la forza di una solidarietà autentica, di un servizio profondamente e autenticamen­
te cristiano, di una ricerca per collaborare a cambiare il sistema economico mondiale in un 
sistema di giustizia («Guai se ci fermiamo alla solidarietà; dobbiamo impegnarci per la giu­
stizia!» [L. Ciotti]).

Servizio e comunione dunque. L’uno e l’altro. Come Gesù. Non l’uno senza l’altro. 
Servizio senza comunione che cos’è? Comunione senza servizio, che cosa può essere?

Segno

Questo amore diviene segno: «Da questo tutti sapranno che siete miei discepoli» (Gv 
13,35).

Tutti? Che provocazione per i cristiani, per noi! Tutti riconoscono di chi siamo disce­
poli? Già a partire dal tempo degli Apostoli, e nei venti secoli di cristianesimo, mai tutti gli 
uomini hanno potuto riconoscere che i cristiani erano veramente discepoli di Gesù Cristo. 
La storia dovrà essere ancora lunga perché questo segno si realizzi in pienezza, ma l’inter­
rogativo deve svegliarci: «Da questo tutti sapranno che siamo i suoi discepoli».

Come mi diceva un parroco: servizio “inabissato” nell’amore. Servizio non come pre­
cetto cui conformarsi, comandamento di carità da compiere per avere la coscienza in pace, 
per “guadagnarsi” meriti, ma servizio come risposta all’amore di Dio per me e per tutti, di 
Dio in Gesù Cristo. Servizio come manifestazione dell’amore di Dio per noi e fra noi. I 
poveri sono i nostri “signori” se ciascun povero è per noi Nostro “Signore”.

In Gesù la nostra comunione con il Padre sarà la sorgente mai esaurita della comunio­
ne fra noi e con i poveri. È il Padre di Gesù che fa di noi, di tutti noi, dei fratelli.

«Se dunque io, il Signore e il Maestro, ho lavato i vostri piedi, anche voi dovete lavar­
vi i piedi gli uni gli altri. Vi ho dato infatti l’esempio, perché come ho fatto io, facciate anche 
voi» (Gv 13,14-15).

È il mistero che la comunità celebra ogni giorno, ogni domenica:
Ecco il mio Corpo dato per voi, 
ecco il mio sangue versato per voi: 
fate questo in memoria di me.

Da come celebriamo l’Eucaristia e dai suoi effetti nella nostra vita quotidiana, tutti pos­
sono riconoscere che siamo discepoli di Gesù (Gv 13,35)?

«Al di sopra di tutto poi vi sia la carità... E la pace di Cristo regni nei vostri cuori, per­
ché ad essa siete chiamati in un solo corpo» (Col 3,14-15).

La pace nei nostri cuori, ecco la beatitudine, la nostra felicità, il frutto dell’amore reci­
proco al servizio della carità nella comunione con Dio Padre, Figlio e Spirito. Comunione 
fra noi che vogliamo vivere la carità, e comunione con chi aspetta e riceve i nostri gesti d’a­
more, comunione fra figli di un Dio che è Padre di tutti.

Ringraziamo il Signore per il vostro servizio in comunione con Lui. Davvero: siete 
beati!

«O Signore, fiamma di carità, donaci l’ardore del tuo Spirito perché amiamo te sopra 
ogni cosa e i nostri fratelli nel vincolo del tuo amore» (Orazione di Sesta, nel sabato della 
seconda settimana del Tempo Ordinario).



374 Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas

ORATIO: PREGHIAMO LA PAROLA
Salmo 146 (145) - Inno al Dio che soccorre

- Tutti
Loda il Signore, anima mia: 
loderò il Signore per tutta la mia vita, 
finché vivo canterò inni al mio Dio.

- Primo salmista
Non confidate nei potenti, 
in un uomo che non può salvare. 
Esala lo spirito e ritorna alla terra; 
in quel giorno svaniscono tutti i suoi disegni.

- Secondo salmista
Beato chi ha per aiuto il Dio di Giacobbe, 
chi spera nel Signore suo Dio, 
creatore del cielo e della terra, 
del mare e di quanto contiene.
Egli è fedele per sempre, 
rende giustizia agli oppressi, 
dà il pane agli affamati.
Il Signore libera i prigionieri, 
il Signore ridona la vista ai ciechi, 
il Signore rialza chi è caduto, 
il Signore ama i giusti, 
il Signore protegge lo straniero, 
egli sostiene l’orfano e la vedova, 
ma sconvolge le vie degli empi.

- Tutti
Il Signore regna per sempre, 
il tuo Dio, o Sion, per ogni generazione.

PER LA MEDITAZIONE PERSONALE
Dal Commento al Vangelo di Matteo di San Giovanni Crisostomo

Vuoi onorare il corpo di Cristo? Non disprezzarlo quando lo vedi coperto di stracci. 
Dopo averlo onorato in chiesa con stoffe di seta, non lasciare che fuori egli soffra per la 
miseria e per il freddo. Colui che ha detto: Questo è il mio corpo, ha detto anche: Mi avete 
visto patire la fame... Che cosa importa che la mensa del Signore scintilli di calici d’oro, 
mentre lui muore di fame? Andate incontro prima di tutto ai suoi bisogni... Che senso ha 
offrirgli un calice d’oro e nello stesso tempo rifiutargli un bicchiere d’acqua? Adomando la 
casa del Signore, non disprezzate il fratello che si trova in miseria. Perché il tempio di que­
sto fratello è più prezioso del tempio di Dio.



Documentazione - Xll Giornata Diocesana Caritas 375

RIFLESSIONI
a cura di

mons. Mario Operti 
Pro-Vicario Generale

don Piero Terzariol
Parroco e coordinatore di area pastorale

Pierluigi Dovis
Direttore-supplente della Caritas Diocesana



376 Documentazione - Xll Giornata Diocesana Caritas

CARITÀ E MISSIONE: UNA SFIDA DA ACCETTARE

1. Chiesa/mondo: importanza di un'antica sfida

• diversi modelli di rapporto
- il modello della cristianità

+ rendere cristiano tutto il mondo
+ certa identificazione del Regno di Dio con il mondo
+ la fede si esprime in un'unica cultura
+ la negazione del pluralismo
+ la societas Christiana
+ il rischio dell'integralismo

- il modello della dissolvenza e dell'adattamento
+ l’esigenza di farsi accettare
+ il pericolo dell'adattamento connivente
+ venir meno di una coerenza interna
+ un’appartenenza comunitaria solamente sociologica
+ lo scollamento tra fede e vita
+ il rischio della perdita di significato
+ l’emergere della presenza assistenziale

- il modello dell’inculturazione
+ il necessario rapporto tra fede e cultura
+ il primato della fede
+ un rapporto critico, fecondo e creativo
+ il coraggio delle scelte
+ la dimensione missionaria
+ un annuncio che segna la cultura
+ la responsabilità delle mediazioni
+ la scelta di parte
«I cristiani non si distinguono dagli altri uomini né per territorio, né per lingua, né per 

il modo di vestire. Essi non abitano città loro proprie, non usano un linguaggio particolare, 
né conducono uno speciale genere di vita. Vivono nella loro patria, ma come forestieri; par­
tecipano a tutto come cittadini e da tutto sono distaccati come stranieri... Sono nella carne, 
ma non vivono secondo la carne. Dimorano sulla terra, ma sono cittadini del cielo. 
Obbediscono alle leggi stabilite e con la loro vita superano le leggi... A dirla in breve, come 
è l'anima nel corpo, così nel mondo sono i cristiani»'.

2. Le dinamiche della presenza dei cristiani nel mondo

a) l'incarnazione
• partecipi dalla realtà
- guardare con simpatia alla realtà
- sentirsi parte del Popolo di Dio
- la scelta degli ultimi

1 Lettera a Diogneto, V, 1-2.5. 8-10; VI, 1.



Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas 377

- “farsi prossimo”: accogliere
- i cristiani non sono una realtà a parte del Paese

b) il dialogo
• il cristiano è uomo del dialogo
- non come pretesto dell’annuncio
- ma come coscienza che la verità ci precede
- la verità che è nell’altro
- il primato dell’uomo e dell’umanità
- la verità nell’amore
- il coraggio di partire dall'uomo
- la collaborazione con gli uomini di buona volontà
- la fede come responsabilità e non come privilegio

c) l'annuncio
• il primato dell'annuncio

- la Parola di Dio in ogni situazione
- una Parola significativa, che cambia la vita
- la convinzione di fondo: la salvezza di tutto l’uomo

d) la liberazione
• lo scontro di due mentalità:
- una fede di tipo spiritualista
- una fede che si fa storia e incide nella libertà

* la liberazione dell’uomo e di tutto l’uomo
- il cambiamento di mentalità

+ dalla delega, dall’egoismo, dal peccato
+ al coinvolgimento, alla responsabilità, all’altruismo

- i gesti concreti di liberazione
+ la capacità di porre dei gesti di cambiamento, di liberazione
+ collaborare all’avvento del Regno di Dio

3. Un’icona finale

«Non possiedo né argento né oro, ma quello che ho te lo do: nel nome di Gesù Cristo, 
il Nazareno, cammina!» (At 3,6).
• il modello della Chiesa apostolica
- il primato dell’annuncio
- il principio della condivisione: dalla fede alle opere

mons. Mario Operti
Pro-Vicario Generale



378 Documentazione - XI/ Giornata Diocesana Caritas

LA CARITÀ E LE QUATTRO “MISSIONI”: 
LOGICHE, METODI E STRUMENTI

Premessa

Il mio intervento si colloca dentro un orizzonte pastorale più generale. Orizzonte pasto­
rale non significa però ridurre tutto alle esigenze del fare, anche se non vanno trascurate. 
Significa richiamare l’orizzonte di Gesù. Tale orizzonte si trova, per esempio, nel capitolo 
sesto del Vangelo di Marco: «Sbarcando, vide molta folla e si commosse per loro, perché 
erano come pecore senza pastore, e si mise a insegnare loro molte cose» (Me 6,34). La com­
passione di Gesù per questa gente dispersa e disperata si traduce nell’insegnamento di 
“molte cose”, cioè nel rincuorarli perché Dio è con loro. E subito dopo Gesù, sollecitato dai 
discepoli1, moltiplica i pani. La compassione si traduce in insegnamento e l’insegnamento 
diventa condivisione materiale e anticipo dell’Eucaristia.

1. Carità e “missioni”
Il richiamo all’orizzonte di Gesù ci permette subito di vedere questo rapporto carità e 

“missioni” come un rapporto stretto. Certo, come occasione concreta è originato dal Piano 
Pastorale diocesano, ma ha un fondamento pienamente biblico e teologico, come abbiamo visto 
dalla citazione fatta sopra. Giustamente, il documento “Evangelizzazione e testimonianza della 
carità" dice che c’è un «intimo nesso che unisce verità cristiana c sua realizzazione nella carità, 
secondo il detto paolino “fare la verità nella carità” (Ef 4,15)» (n. 10). L’espressione usata subi­
to dopo è quella semplice e profonda di “Vangelo della carità”: «Vangelo ricorda la parola che 
annuncia» perché l’uomo «ha bisogno di sapere e di capire»; «carità ricorda che il centro del 
Vangelo... è l’amore di Dio per l’uomo e, in risposta, l’amore dell’uomo per i fratelli» (Ivi).

Questo rapporto stretto sembra anche una risposta adeguata alla crescita del bisogno di 
rapporti autentici tra le persone e di senso della solidarietà. Oggi assumono molta più impor­
tanza il clima cordiale e la capacità di creare rapporti tra le persone che non i contenuti e le 
idee da far passare.

2. Le quattro “missioni”

Un breve cenno informativo sulle quattro “missioni”. Il Piano Pastorale si configura 
essenzialmente come la proposta di quattro iniziative straordinarie (“missioni” appunto) 
riguardanti le quattro età della vita: i fanciulli e i ragazzi, i giovani, gli adulti in genere e 
le giovani coppie, i pensionati e gli anziani.

Le quattro “missioni” si realizzeranno a rotazione nei diversi Distretti territoriali 
(Torino-Città, Torino-Nord, Torino-Sud/Est, Torino-Ovest) e avranno come “soggetti prin­
cipali” la famiglia, la parrocchia, la zona e il Distretto. Su ognuna di queste quattro età stan­
no lavorando quattro gruppi diocesani formati da preti e laici provenienti sia dalle parroc­
chie che dalle associazioni e dai movimenti. Lo scopo, in breve, è quello di uscire dagli 
schemi consolidati e dai luoghi abituali dell’annuncio. Significa cioè rielaborare i modi di 
annuncio (raccogliendo anche tentativi già in atto) e uscire fuori sul territorio, in casa, in 
luoghi pubblici. Un uscire che si caratterizza per la capacità di ascolto della vita delle per­
sone, per la sua cordialità e per la forza gioiosa di rivolgersi a tutti nel nome di Cristo.

1 Nel cap. 8,2-3 è Gesù stesso che si accorge che hanno bisogno di mangiare.



Documentazione - XI! Giornata Diocesana Caritas 379

3. Le logiche
a) Esperienza di comunione e unione fraterna nella comunità cristiana

Una prima logica importante, scontata a livello ideale ma non a livello pratico, è l’e­
sperienza di comunione tra i cristiani stessi. La carità e le “missioni” richiedono una espe­
rienza di comunione all’interno della comunità: «L’evangelizzazione e la testimonianza 
della carità esigono oggi, come primo passo da compiere, la crescita di una comunità cri­
stiana che manifesti in se stessa, con la vita e le opere, il Vangelo della carità... Del resto la 
carità, prima di definire l’“agire” della Chiesa, ne definisce l’“essere” profondo»2.

Certo, perché questo avvenga, si richiede un cambiamento di prospettiva che in buona 
parte è già avvenuto: la parrocchia vissuta non come principio territoriale ma come comu­
nità dei “christifideles laici”. Significa che ciò che conta principalmente non è l’aspetto 
amministrativo né in senso economico, né in senso giuridico. Il cuore sta «nell’essere nel 
mondo “luogo" della comunione dei credenti e insieme “segno” e “strumento” della voca­
zione di tutti alla comunione»’.

E un cambiamento avvenuto con il Concilio, ma la realtà registra ancora un po’ di fati­
ca nella cordialità dei rapporti e nella sinfonia dei vari carismi a servizio dell’utilità comu­
ne. Una fatica che va assunta con volontà di dialogo, con il senso dei tempi lunghi, con occa­
sioni di incontro, semplici e gratuite. Per questo motivo, la Chiesa «ha sempre bisogno di 
essere evangelizzata... mediante una conversione e un rinnovamento costanti»4.

L’esigenza che ne deriva è scontata, ma essenziale: “promuovere una spiritualità della 
comunione”.

E cioè, spiega la Novo Millennio ineunte, sguardo del cuore portato sul mistero della 
Trinità che abita in noi, capacità di sentire il fratello di fede nell’unità profonda del Corpo 
mistico, capacità di vedere innanzi tutto ciò che c’è di positivo nell’altro, infine saper “fare 
spazio” al fratello, “portando i pesi gli uni degli altri”. La conclusione del testo citato è la 
seguente: senza questo cammino spirituale, gli strumenti esteriori della comunione divente­
rebbero «apparati senz’anima, maschere di comunione»(n. 43).

Da dove partire o continuare: innanzi tutto, l’Eucaristia domenicale come luogo di acco­
glienza reciproca in Gesù Cristo; e poi il Consiglio Pastorale parrocchiale come organismo di 
partecipazione attraverso il quale si cresce insieme e ci si ascolta insieme tra Pastori e fedeli 
(«Pendiamo dalla bocca di tutti i fedeli, perché in ogni fedele soffia lo Spirito di Dio»’).

b) Atteggiamento accogliente e liberante verso i poveri
Questa seconda logica deriva dalla prima perché «dalla comunione intra-ecclesiale, la 

carità si apre per sua natura al servizio universale e in particolare alla carità verso i più pove­
ri» nella cui persona «c’è una presenza speciale di Cristo, che impone alla Chiesa un’op­
zione preferenziale per loro»'’.

Anche qui, è avvenuto un cambiamento di prospettiva: il posto dei poveri è al cen­
tro della vita della comunità cristiana e non in periferia. Dire opzione preferenziale dei 
poveri significa dire questo e il Magistero della Chiesa, dal Concilio in poi, lo ha ribadito 
con una continuità e una insistenza davvero convincenti: «L’amore preferenziale per i pove­
ri è una forma speciale di primato nell’esercizio della carità cristiana, testimoniata da tutta 
la Tradizione della Chiesa»7.

Se facciamo riferimento alla realtà delle nostre comunità cristiane, dobbiamo registra­
re ancora un disagio reciproco. Un disagio sia interno che esterno: interno perché dobbia-

2 C.E.I., Evangelizzazione e testimonianza della carità, 26.
' Giovanni Paolo li. Christifideles laici, 27.
4 Paolo VI, Evangeli!'nuntiandi, 15.
’ Giovanni Paolo II. Novo Millennio ineunte, 45.
• Ivi, 49.
’ Giovanni Paolo II, Sollicitudo rei socialis, 42.



380 Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas

mo ammettere che i poveri non sono ancora al centro della vita delle nostre comunità cri­
stiane; esterno perché il fatto che i poveri continuino ad aumentare rende insicuri e ango­
sciati rispetto al proprio benessere e può far scattare un atteggiamento di ostilità nei loro 
confronti.

L’esigenza che ne deriva riguarda la formazione degli atteggiamenti degli operatori. 
Non è possibile affrontare qui il capitolo della formazione. Mi limito a qualche cenno.

L’esperienza della carità implica una continua circolarità tra Gesù e i poveri e tra i 
poveri e Gesù. E questa circolarità non è scontata perché, come ricorda un autore, c’è sem­
pre gente che ama Dio senza amare i poveri e gente che ama i poveri senza volerne sapere 
di Dio.

Occorre allora dare spazio ad alcune attenzioni. La prima è sapere chi sono io di fronte ai 
poveri, bisogna chiedersi che cosa si desidera veramente: «Come mi avvicino a qualcuno che 
mi sembra povero? Come io, con la mia storia e la mia attualità, sono in grado di riconoscere 
qualcuno che è più povero di me?». È necessario che rifletta sul senso complessivo della mia 
vita, su dove sono disposto a impegnarmi, su quello per cui sono disposto a soffrire.

La seconda attenzione è la convinzione che per riconoscere i poveri “devo comunicare 
per intero”. Si tratta di essere disposti a mettersi in gioco con tutti i nostri linguaggi espres­
sivi: non solo le parole, ma anche le emozioni, le fatiche, gli affetti. È in gioco una relazio­
ne per intero che ci coinvolge con tutto noi stessi: non farò tutto, ma quel poco o molto che 
farò lo farò per intero.

c) La costruzione di un mondo più umano
Il Concilio ha lasciato in eredità un compito immenso a tutta la Chiesa e ai laici in par­

ticolare: preparare nella storia il Regno di Dio’. E cioè vivere come cristiani in cammino 
verso la città celeste, sapendo che questa attesa «non diminuisce, anzi aumenta l’importan­
za del loro dovere di collaborare con tutti gli uomini per la costruzione di un mondo più 
umano»’.

È un cambiamento di prospettiva davvero essenziale: i laici non sono principalmente 
dei collaboratori del Clero, ma animatori cristiani delle realtà temporali, anzi cristiani “libe­
ratori” che si dedicano alla liberazione degli altri,0. Questo comporta una sana teologia e 
cioè un guardare al mondo con “ottimismo soprannaturale”, riconoscendo la positività di 
tutto ciò che esiste. Ma anche una pratica esigente: seria competenza e impegno nel risana­
mento delle strutture e degli ambienti del mondo".

La realtà vede ancora la prevalenza di una Chiesa come “pietosa infermiera della sto­
ria”. Un po' perché le emergenze sono tante e sembrano aumentare, un po' perché viene di 
fatto chiesto alla Chiesa un ruolo di supplenza e un po’ per la fatica ad accogliere l’invito 
del Magistero «a trasformare dal di dentro, rendere nuova l'umanità stessa ... con l’influsso 
della Buona Novella»12.

L’esigenza è allora quella di operare secondo una carità che sia anche «servizio alla cul­
tura, alla politica, all’economia»1’. Un servizio che sappia anche «sconvolgere mediante la 
forza del Vangelo i criteri di giudizio, i punti di interesse, le linee di pensiero, i modelli di 
vita dell’umanità che sono in contrasto con la Parola di Dio e col disegno della salvezza»14.

La carità non può non entrare dentro la logica di trasformazione della realtà e della 
società che con i criteri del Vangelo e la forza del Risorto.

' C.E.I., Con il dono della carità dentro la storia, 6.
’ Concilio Vaticano II, Gaudium et spes. 57.

10 Paolo VI, Evangeli! nuntiandi, 38.
11 Concilio Vaticano II. Lumen gentium, 36.
11 Paolo VI, Evangeli! nuntiandi, 18.
11 Giovanni Paolo II, Novo Millennio ineunte, 51.
14 Paolo VI, Evangelii nuntiandi. 19.



Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas 381

4. Metodo

L'importanza del metodo viene non tanto da esigenze tecniche, ma dalla ricerca di un 
itinerario educativo che si pone come obiettivo la crescita di ogni persona e dell’intera 
comunità cristiana.

Tre aspetti mi sembrano meritevoli di approfondimento.
a) Atteggiamento fondamentale di ascolto e di comprensione della realtà, met­

tendo insieme conoscenza dei dati e “compassione evangelica”. Nel servizio che svolgiamo 
sono sempre in gioco delle persone chiamate a rapportarsi reciprocamente: questo richiede 
tempo, strumenti, conoscenza di una situazione, identificazione con una situazione di soffe­
renza. È in gioco un equilibrio tra cuore e cervello, non nel senso di non farsi prendere trop­
po, ma nel senso di elaborare un cammino di crescita, di autonomia, di maturità globale: 
“Alzati e cammina”. E questo richiede un amore fermo, una visione completa del cammino 
da raggiungere attraverso una elaborazione personale e di gruppo.

b) Il rapporto fede/vita: siccome noi abbiamo bisogno di una carità che si alimenta 
all’amore ricevuto da Dio in Gesù Cristo, ci è necessario un itinerario che privilegi la fede di 
Gesù. È uno spunto che prendo da autori diversi i quali sottolineano in modo congiunto che è 
la fede di Gesù che a poco a poco ci comunica lo spirito della Pasqua, ci introduce sostanzial­
mente alla fatica della carità e alla non immediatezza della croce. La fede di Gesù è inizio della 
nostra fede, e possibilità della nostra fede è solo la fede perfetta vissuta da un uomo nei con­
fronti di Dio. Allora, «dalla carità vado a Gesù e da Gesù alla carità, perché Gesù si è fatto pic­
colo, è rimasto solo, ha conosciuto il successo e il fallimento, ma ha sempre trattato con amore 
i peccatori, i poveri, gli umili, le donne, i bambini, i malati. Gesù è morto ed è risorto, ma noi 
viviamo questo nella speranza e lo viviamo dalla parte della croce». Questa fede di Gesù si 
collega spesso alla vita dei poveri che seguiamo, nei quali non raramente troviamo una fede in 
Lui che rispecchia qualcosa della fede di Gesù: una fedeltà e un’adesione alla volontà di Dio 
che sembrerebbero impossibili in certe situazioni di vita. Questo ci dice che nel servizio della 
carità si nasconde spesso la possibilità del rafforzamento della nostra fede cristiana di opera­
tori e anche la possibilità di un annuncio discreto e rispettoso del Vangelo.

c) Lavorare insieme: è un aspetto fondamentale che coinvolge il nostro modo di 
essere Chiesa. Noi siamo chiamati a partecipare responsabilmente alla vita e alla missione 
della Chiesa «con l’opera non tanto dei singoli quanto di un “soggetto sociale”, ossia di un 
gruppo, di una comunità, di un’associazione, di un movimento»15. Questa citazione della 
Christifideles laici dice bene non solo l’esigenza di un lavoro collegiale, ma anche di una 
collaborazione più larga nella Chiesa stessa (tra parrocchie, associazioni e movimenti) e 
nella società attraverso le strutture pubbliche insediate nel territorio dei nostri quartieri. Non 
dimentichiamo che arriviamo da una tradizione di individualismo.

5. Una piccola esemplificazione relativa ai fanciulli e ai ragazzi
Se accenniamo brevemente alla realtà dei fanciulli e dei ragazzi limitandoci per esem­

pio al servizio della catechesi, emerge abbastanza chiaramente il rapporto tra la carità e que­
sta missione specifica.

È solo un esempio e ribadisco cose scontate, ma è utile per dare l’idea di un cammino 
verso cui ci stiamo appena avviando. Se ripercorriamo le logiche di questo rapporto, emer­
ge subito che è fondamentale far gustare ai ragazzi dai sei ai quattordici anni un’esperienza 
di comunione che passa attraverso l’accoglienza dei sacerdoti e delle catechiste, gli ambien­
ti stessi di incontro, il rapporto con i genitori, la centralità del gruppo (non della classe), la 
metodologia di lavoro (cartelloni, tecniche), l’attenzione a un linguaggio comunicativo. 
Abbiamo poi l’esperienza fondamentale della Eucaristia domenicale che può permetterci 
un’esperienza di comunione con Cristo e con la comunità cristiana davvero significativa.

" Giovanni Paolo II, Christifideles laici, 29.



382 Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas

All’interno del gruppo di catechismo, non mancano quasi mai situazioni di ragazzi che 
vivono povertà materiali, affettive, a volte fisiche. E qui siamo chiamati a porli con discre­
zione al centro e a formare i nostri atteggiamenti di catechisti ed educatori mettendo in gioco 
noi stessi con attenzioni precise, secondo le indicazioni riportate più sopra. Se ci mettiamo 
nell’ottica della sinergia, sarebbe bello che le catechiste si collegassero con la Caritas par­
rocchiale e il Centro di ascolto, sia per presentare eventuali problemi seri sia per chiedere 
consiglio. Così pure si possono valorizzare i gruppi dei ragazzi durante la Messa coinvol­
gendo tutti e valorizzando chi fa più fatica.

C’è poi il riferimento alla carità “come costruzione della storia”. Gli stessi ragazzi 
richiedono un aiuto per il doposcuola e questo mette in gioco il rapporto con la famiglia, con 
la scuola e con le assistenti sociali. Oppure devono affrontare dei conflitti familiari o la deci­
sione dei genitori di separarsi. Diventa sempre più importante il costruire insieme con chi è 
disponibile nei diversi ruoli un itinerario educativo che può far modificare l'atteggiamento 
di genitori troppo assenti o disposti più a sborsare soldi che a rivestire un ruolo educativo.

6. Strumenti e luoghi
Mi limito a richiamare alcuni luoghi e ambiti davvero essenziali perché il rapporto stretto 

tra carità e “missioni” diventi più efficace. Il primo è la liturgia eucaristica domenicale: è 
un’occasione preziosa sia per la valorizzazione dei laici accanto ai ministri ordinati, sia per lo 
stretto collegamento tra annuncio, celebrazione e testimonianza della carità. Qui avvertiamo 
che tutto trova il suo centro e la sua sintesi vitale: «Non si può andare oltre né aggiungere nulla 
all’Eucaristia; non esiste altro a cui si possa tendere, bisogna fermarsi lì» (N. Cabasilas).

Il secondo è il Consiglio Pastorale parrocchiale: gli spazi della comunione passano 
attraverso la valorizzazione degli organismi di partecipazione previsti dal Diritto canonico 
come il Consiglio Pastorale parrocchiale. Il Papa stesso ricorda nella Novo Millennio ineun­
te che questi organismi «ispirano un reciproco ed efficace ascolto tra Pastori e fedeli» per­
ché siano «uniti a priori in tutto ciò che è essenziale, e spingendoli a convergere verso scel­
te ponderate e condivise» (n. 45). È una fatica, ma è importante assumerla.

Il terzo luogo è il territorio: sul territorio siamo chiamati a dare una testimonianza di vita 
cristiana, ma anche ad accogliere apertamente e cordialmente tutti i segni con cui lo Spirito 
di Dio ci precede nelle persone e negli ambienti: malati, vicini di casa, coloro che esercita­
no la loro professione, i poveri.

7. Conclusione: uno spunto evangelico
«Giunsero a Betsàida, dove gli condussero un cieco pregandolo di toccarlo. Allora preso 

il cieco per mano, lo condusse fuori del villaggio e, dopo avergli messo della saliva sugli 
occhi, gli impose le mani e gli chiese: “Vedi qualcosa?”. Quegli, alzando gli occhi, disse: 
“Vedo gli uomini, poiché vedo come degli alberi che camminano”. Allora gli impose di 
nuovo le mani sugli occhi ed egli ci vide chiaramente e fu sanato e vedeva a distanza ogni 
cosa. E lo rimandò a casa dicendo: “Non entrare nemmeno nel villaggio”» (Mc 8,22-26).

• La fede di Gesù che a poco a poco è diventato credente passando in mezzo a tutti e 
facendo del bene;

• la guarigione graduale del cieco che richiama la nostra guarigione che ci porta a vede­
re chiaramente con la fede in Gesù che si manifesta nella carità, ad essere guariti perché 
abbiamo anche noi le nostre ferite e a vedere a distanza ogni cosa perché ci vuole cuore e 
cervello per diventare capaci di un atteggiamento accogliente e liberante verso i poveri.

don Piero Terzariol
Parroco e coordinatore di area pastorale



Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas 383

CARITAS E MISSIONE
SPUNTI PER APRIRE UN DIALOGO

1. Lasciamoci interpellare dalla missione, ragion d'essere della Chiesa1
Il cammino sinodale che la nostra Chiesa ha compiuto nell'ultima parte del secolo ormai 

tramontato, riflettendo sulla comunità cristiana si esprimeva così:
«Proprio perché rispecchia la natura della Chiesa e ne costituisce il dinamismo 
interiore, lo slancio missionario non può non coinvolgere tutti i fedeli. [...] Ciò 
esige una più approfondita consapevolezza dello stato di missione permanente a 
cui le nostre comunità sono chiamate, pur riconoscendo che ciascun fedele vi 
prenderà parte in maniera differenziata, a seconda dei talenti e dei compiti mini­
steriali che gli sono propri»2.

Con sguardo realistico e lungimirante aggiungeva che
«la capacità di superare una “pastorale dualistica”, in base alla quale le parroc­
chie si occupano per lo più del culto, della catechesi e della gestione del tempo 
libero, delegando a pochi specializzati il servizio della carità e il dialogo con i 
cosiddetti “lontani”, costituirà nei prossimi anni il banco di prova dell'effettiva 
recezione dell'opzione sinodale per la formazione»’.

I fratelli più direttamente impegnati nel servizio della carità sentono presente tale dua­
lismo in molte realtà, e lo vivono talvolta nella sofferenza, talvolta nella ribellione, talvolta 
nella assunzione di fatto del modello. L’esperienza profonda è però differente e sa di dover 
intimamente unire le opere di fraterna condivisione con la grande opera della fede, che è 
l’annuncio della Buona Notizia del Vangelo.

Manca, forse, una buona tematizzazione, soprattutto di fronte alle molteplici urgenze 
che siamo quotidianamente chiamati ad assumere. L’occasione del nuovo Piano Pastorale 
aiuta a porre in particolare evidenza proprio tale esperienza profonda, e chiede di assumer­
la coscientemente, rendendola sorgente e criterio di discernimento e di azione.

La domanda, quindi, che suscita il nostro agire di discepoli del Signore potrebbe suo­
nare così:

Se la Carità non è altro rispetto all’evangelizzazione, cosa dobbiamo fare4 perché 
le opere di fraterna e misericordiosa condivisione - espressione concreta di quel­
la unica Carità - siano veramente un modo per dire Cristo oggi ?

È una delle grandi domande per l’intera pastorale ma è anche il senso del dialogo inti­
mo tra l’operatore di carità e se stesso, tra me e Dio, tra noi e la comunità ecclesiale. Esprime 
il ritorno al senso che carica di significato il nostro essere ed il nostro agire.

La risposta che andiamo quotidianamente ad individuare, e che - umilmente ma con 
grande forza - mi permetto di sollecitare a partire dalla presente occasione, ci deve consen­
tire di purificare il nostro modo di vivere e di essere misericordiosi nei nostri servizi e atteg­
giamenti di fraterna compassione.

Purificazione è atteggiamento costitutivo della vita cristiana, come ci insegna la Parola 
in questo tempo di Quaresima. È il momento propizio per far sì che quanto ci tiene troppo 
strettamente vincolati al fare venga ricondotto alla sorgente. Il Papa Giovanni Paolo II nel- 
l’aprire il nuovo Millennio dopo l’esperienza giubilare ha usato una frase che ben sintetizza 
questo discorso: Duc in altum! Puntate in alto!'.

1 Arcidiocesi di Torino. Libro Sinodale, n. 80.
1 Ivi, n. 83.
1 Ivi, n. 84.
4 Cfr. Le 3.14; At 2,37.
’ Giovanni Paolo II, Novo Millennio ineunte, n. 38.



384 Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas

La risposta alla domanda che ci poniamo ci interpellerà sul come più che sul cosa. Il 
come da qualità al fare e ci aiuta ad esprimere meglio l’essere. Ecco, in sintesi, la sfida che 
ci attende.

2. Raccogliendo la sfida per superare una pastorale di conservazione6

Iniziamo, allora, ad incamminarci per un sentiero che ci consenta di arrivare ad una 
risposta esauriente anche se non definitiva.

In questo itinerario facciamo tesoro di tre grandi punti di appoggio su cui basarci e a cui 
riferirci. Anzitutto della frequentazione assidua della Parola di Dio. Una buona lettura, 
ispirata e sostenuta da un’altrettanto profonda teologia. Una lettura tesa a ricercare nel qua­
dro di insieme le risposte e non adagiata in più comodi atteggiamenti di esegesi a partire da 
brani puntuali, considerati in se stessi. Lettura, questa, che ci esporrebbe a soluzioni anche 
integraliste e che, inevitabilmente, si tradurrebbero in opere e atteggiamenti ancor più fon­
damentalisti.

In secondo luogo cogliamo le indicazioni che ci provengono dai Pastori attraverso il 
loro magistero. Abbiamo il Libro Sinodale, la proposta del Piano Pastorale, la Lettera 
Apostolica Novo Millennio ineunte. Ma non possiamo dimenticare anche le indicazioni forti 
degli Arcivescovi succedutisi sulla cattedra di San Massimo nei ventuno anni dalla nascita 
della nostra Caritas Diocesana7.

E infine accogliamo lo stimolo concreto e alto dell’albero della carità cresciuto come 
segno della santità nella nostra Chiesa. L’occasione ci rimanda con immediatezza alla figu­
ra di Pier Giorgio Frassati di cui, tra pochi giorni, ricorderemo il centenario della nascita. 
Con lui tanti altri hanno costruito quella tradizione operosa di cui siamo eredi. Sarebbe 
incauto assumere solo alcuni aspetti esteriori, senza accogliere le radici profonde su cui tale 
albero è cresciuto.

Sulla stregua dei suggerimenti che mi pare vengano dalle tre fonti citate, la risposta alla 
grande domanda che ci siamo posti si potrebbe enunciare provocatoriamente così:

L’impegno contro la povertà, così come quello contro l’emarginazione, la soffe­
renza, l’ingiustizia, e così via non è per noi l’obiettivo assoluto. La meta finale 
della carità è - e resta - il Regno di Dio.

Detta così l’affermazione potrebbe lasciare sconcertati o addirittura suscitare un moto 
di rifiuto. Mi pare di sentire le vostre menti sbottare in un secco: «Come sarebbe a dire? Il 
nostro impegno concreto e faticoso di ogni giorno è proprio una lotta a quanto rende pove­
ro il povero. Lavoro quindi invano? Mi si sta forse dicendo di aver sbagliato bersaglio?».

Niente di tutto questo. La risposta delineata non deve farci cadere nel fraintendimento 
estremista o peggio indurci a crederci segmenti residuali della pastorale. Anzi. Per meglio 
comprendere il significato dell’affermazione possiamo e dobbiamo lasciarci guidare dalle 
fonti di cui dicevamo sopra. Da queste illuminati, siamo in grado di collocare il servizio di 
fraterna vicinanza agli ultimi nello stesso sguardo con cui il Cristo guardava i piccoli.

• Saldarini Card. Giovanni, Lettera di presentazione del Libro Sinodale, n. 5.
’ L'argomento è assai vasto, ma meriterebbe un congruo tempo di approfondimento. Di seguito vengono cita­

te le principali fonti a cui poter fare riferimento.
Ballestrero Card. Anastasio, Comunione e comunità in una pastorale d'insieme, in Rivista Diocesana 

Torinese, 1985, pp. 91-139 (specifici i numeri 4, 8, 11); Una Caritas evangelica che è profetica, in Rivista 
Diocesana Torinese, 1987. pp. 1093-1096; Sulle strade della Riconciliazione. Lettera pastorale, in Rivista 
Diocesana Torinese, 1987, pp. 233-262 (specifici i nn. 14, 22, 23); La Caritas e la carità, in Rivista Diocesana 
Torinese, 1988, pp. 459-462; Chiesa torinese evangelizzatrice oggi, in Rivista Diocesana Torinese, 1988, pp. 846- 
866 (specifiche ie pp. 855-857; 863-864). Si vedano anche gli Atti delle undici Giornate Caritas, specialmente gli 
interventi del Card. Giovanni Saldarini (si trovano sulla Rivista Diocesana Torinese di ogni anno, nel numero di 
marzo o aprile).



Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas 385

L'attività che tutti noi svolgiamo ha la propria fonte in Gesù che ci ha chiamati. Abbiamo ini­
ziato a rispondere volgendoci alla sua voce proveniente dagli ultimi, quelli che Dio ama. Lo 
abbiamo visto in loro e lo abbiamo servito. In quel povero ci siamo abilitati a riconoscere il 
Cristo, come Lui vede nei nostri volti il tratto di figli dell’unico Padre. Ma il povero per noi, 
discepoli del Maestro di Nazaret, non è l’unico. È il primo dopo l'Unico". Quell’avverbio - 
dopo - è il proprio che caratterizza il servizio cristiano, se ben ci badiamo. Prima viene 
l’Unico e il suo Regno che è regno di giustizia e santità, come ci ricordano bene i Profeti.

Il servizio al povero non ha di mira come elemento qualificante e primario la lotta alla 
povertà, ma tende all’incontro tra quel primo e quell’Unico. Incontro che si concretizza a 
partire dal riconoscimento dell’Unico presente nel primo.

Spesso la cultura illuminista che pone una goffa fiducia nell’uomo e nelle sue capacità 
si è insinuata nel modo di pensare dei cristiani producendo delle ambivalenze. Una di que­
ste è: anzitutto la promozione umana, poi l’evangelizzazione. Dire che meta finale della 
carità è il Regno di Dio significa unire inscindibilmente il prima e il poi in una unità che 
parte e toma a quell’Unico in risposta al cui amore anche noi diveniamo capaci di amare.

Il Piano Pastorale ci sollecita ad entrare nel merito di questa riflessione. L’anno dell’a­
scolto che ci attende non può diventare per noi anche momento di verifica - prima diceva­
mo purificazione - sugli obiettivi che di fatto stiamo perseguendo?

3. Alcune implicanze: l'ora della nuova fantasia della carità''

Le riflessioni fin qui condotte che suggeriscono di spendersi perché la carità rinsaldi, 
nell’operare concreto delle nostre comunità, il suo status di elemento dell’annuncio del 
Regno, aprono ad un ulteriore passo e ad alcune implicanze.

Perché l’annuncio della carità sia ben integrabile nel cammino del dire Cristo oggi, in 
una unità di fine pur nella diversità degli operatori mi pare di intravedere necessario lo 
sforzo di prendersi cura della qualità delle nostre operazioni, qualità non guidata dal cri­
terio dell’efficienza ma da quello dell’efficacia. Non paia fuori luogo riferirsi in figura ai 
Sacramenti, dalla teologia definiti proprio segni efficaci di salvezza. La qualità del nostro 
agire deve tendere a produrre un effetto pieno e profondo come fu nel caso di Pietro e 
Giovanni al Tempio di Gerusalemme, quando incontrarono lo storpio".

Intravedo almeno tre livelli in cui tale prendersi cura va esercitato con particolare 
intensità.

3.1. Prendersi cura della qualità pastorale
delle attività ordinarie di fraterna misericordia
Secondo quanto anticipato dall’Arcivescovo, il nuovo Piano Pastorale dovrà aver di 

mira di incidere suH'ordinario, pur partendo da alcune poche e ben calibrate attività straor­
dinarie. Pertanto, anche in riferimento alle attività di fraterna misericordia, impegniamoci a 
ripartire dall’ordinario. Ogni nostra comunità, ogni nostro gruppo o associazione svolge atti­
vità ormai consolidate da anni di esperienza. Non siamo qui a perorare la causa per istituire 
nuove iniziative né quella per eventuali ridimensionamenti. Ci penserà la storia. Siamo qui 
a confrontarci sul come sia possibile curare la qualità di quei servizi. Non perché abbiano 
perso in preziosità o significatività, ma per rispondere pienamente alle aspettative del 
Signore, della sua Chiesa, della missione che ci è stata affidata.

Ma come curare la qualità?

' Goffi Tulio, Il primo dopo l'Unico, Queriniana 1983.
’ Giovanni Paolo II. Novo Millennio ineunte, n. 50.

1,1 Uso una espressione cara al Card. Ballestrero e ripresa in molti dei suoi interventi e Lettere pastorali.
" At 3,6.



386 Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas

Viene data cura della qualità, anzitutto, quando riusciamo ad uscire dall’affanno del­
l’aiuto per puntare sul dono della relazione. In molte occasioni i nostri servizi si trovano 
assediati da un numero via via crescente di necessità, di bisogni, di richieste di aiuto ogni 
giorno più esigenti. La ricerca di risposte a quei bisogni sta producendo un forte senso di 
disagio nei nostri cuori come nelle comunità, e costringe ad una corsa affannosa. Le lunghe 
file nelle anticamere o negli uffici parrocchiali, il denaro sempre richiesto e mai sufficiente, 
la ricerca assillante di agenzie che possano coadiuvare il nostro intervento, la crescita espo­
nenziale dell’impegno personale richiesto all’operatore di carità come al parroco sono solo 
alcuni dei sintomi di tale affanno. Il senso di impotenza spesso suggella il nostro agire pro­
strandoci in frustrazione e crisi. Siamo dunque votati all’affanno? Ritengo di no, se sappia­
mo riconcentrarci sul tesoro prezioso che possiamo condividere con i fratelli più poveri. È 
il dono della relazione, di quella genuina amicizia che nasce dalla capacità di condividere 
pur sapendo di non poter risolvere i tanti problemi. Amicizia che fa crescere insieme, prima 
e meglio che aiutare. Amicizia che è annuncio del Risorto.

Viene data cura alla qualità, in secondo luogo, quando sappiamo essere presenti nell’at­
teggiamento di ascolto profondo e quando le nostre attività lasciano trasparire la sostanza 
dell’accoglienza. L’incontro con il povero è a volte difficile, specie se avviene all’interno 
di alcuni servizi che non paiono dare eccessivo spazio al rapporto. Talvolta le pretese di que­
sti fratelli, a cui non va bene quella marca di pelati o quella foggia della giacca, contribui­
scono a renderci più rigidi. I piccoli raggiri che tutti abbiamo sperimentato ci rendono giu­
stamente cauti, ma a volte anche sospettosi. La carità non ci chiede certo faciloneria, né 
tanto meno l’indiscriminato aiuto. Ci suggerisce però di coltivare un atteggiamento sovrae- 
minente e continuativo di consolazione'2. Ascoltare ed accogliere, anche se poi non risol­
viamo il problema contingente, è la sfida per i nostri servizi in questa società. Il colmare la 
fame di consolazione che i fratelli più poveri portano in sé è vera e profonda carità. E annun­
cio di Cristo. È presenza dello Spirito. Una buona qualità delle azioni di carità è valutabile 
dal grado di consolazione che esprimono, cioè dalla capacità di stare con chi è solo per rin­
cuorarlo, aiutando a rivalorizzare il credito spontaneo che ciascun uomo dà alla vita e a 
Colui che di tale vita è la fonte.

Viene data cura alla qualità, infine, quando sappiamo fare ogni sforzo per mettere al 
centro la persona e renderla protagonista della propria vita. Quante situazioni ci paiono 
insolubili nella loro gravità. Quante volte ci pervade un fremito di repulsione all’ennesima 
comparsa di quella persona che viene a chiedere aiuto. Ma quante volte, anche, rischiamo di 
adagiarci su atteggiamenti paternalistici che pretendono di fare di noi i risolutori dei pro­
blemi altrui, o su soluzioni assistenzialistiche che aumentano la dipendenza. Rischio che 
corriamo in buona fede, magari facendoci forti dello stesso Evangelo. La logica della sal­
vezza non ci invita, mentre soccorriamo la persona nell’affrontare il suo problema imme­
diato, ad aiutarla a prendersi in carico per uscire da quella situazione? Il messaggio cristia­
no è per la liberazione dell’uomo. L’incontro con Cristo libera, quello con la nostra carità 
partecipa - e deve sempre partecipare - di quella liberazione.

La stessa società civile, mentre ci riconosce tanti meriti, ci interpella sempre più pun­
tualmente su questo elemento. Non ultima, va qui ricordata l’ottica del nuovo testo di legge 
sui servizi sociali13. Prenderci cura del come assumiamo il problema dell’assistenza è quin­
di esigenza non procrastinabile. Ne va della testimonianza. Ne va del nostro modo di esse­
re presenti nella società. Ma soprattutto ne va di un corretto annuncio del Vangelo.

11 La nostra Chiesa locale è affidata all'intercessione materna di Maria venerata sotto il titolo di Consolatrice. 
Imitando Lei anche noi siamo chiamati a fare esperienza di consolazione ed essere fonte di consolazione. Ecco un 
ulteriore elemento di riflessione, che potrebbe diventare fonte di un profondo cammino di spiritualità del servizio.

“ Legge 8 novembre 2000, numero 328, recante Legge Quadro per la realizzazione del sistema integrato di 
intenenti e senili sociali.



Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas 387

Terminando questo quadro di insieme, in modo provocatorio mi permetto di chiedermi 
e chiedervi:

come stiamo realizzando questa forma alta di testimonianza con il mondo degli stranie­
ri immigrati? Arriva loro un messaggio di vera cura oppure un messaggio di debole profilo 
assistenziale?

Parafrasando le parole del Libro della Genesi, che ne abbiamo fatto del nostro fratello 
carcerato? Quale segno di liberazione e di misericordia lo raggiunge anche e soprattutto 
quando in carcere non è più? E del fratello senza fissa dimora, magari ammalato?

Come siamo fonte di consolazione per le tante famiglie e per i molti anziani che vivo­
no tarlati dalla povertà nelle sue diverse forme? Ci basta la pur indispensabile “borsa della 
spesa” o l’offerta in danaro?

E che dire dei giovani, per i quali siamo dono di relazione anche nella prevenzione o 
solo nella difficile cura di alcune ferite?

3.2. Prendersi cura della qualità degli stili di vita
Pare molto significativo che il Libro Sinodale inserisca il discorso sullo strumento pasto­

rale di animazione alla carità detto “Caritas Parrocchiale” a coronamento di un profondo 
discorso sugli stili di gioiosa povertà14. Recepiamo l’orientamento, prendendo le distanze da 
alcuni giudizi della cultura-ambiente nella quale viviamo che enfatizza molto l’etica delle 
opere rispetto alla morale delle virtù e della fede. Vale a dire che, di fronte ad un modo di 
pensare che si concentra sulle dimensioni del fare tralasciando le disposizioni profonde del 
soggetto agente, il richiamo evangelico ci chiede di porre in primo piano la coscienza del sin­
golo in quanto abilitata ad una risposta adeguata al compito della sequela. L’esperienza ci 
insegna che non possiamo fare carità se non siamo nella carità. Le opere per se stesse posso­
no anche non veicolare l’annuncio cristiano se non sono animate - e costantemente ravviva­
te - con stili di vita trasparenti. Alcuni anni or sono, nel mondo ecclesiale era usanza parlare 
di Chiesa povera che incontra i poveri quasi a dire che non possiamo parlare ai poveri se non 
viviamo noi stessi la virtù della povertà. Prendersi cura della qualità degli stili di vita è, quin­
di, un dato imprescindibile se vogliamo che l’annuncio sia adeguatamente accolto.

Accenno appena all’indice di una riflessione che penso varrebbe la pena avviare nelle 
nostre comunità e nei nostri gruppi durante il primo anno di attuazione del Piano Pastorale.

3.2.1. Avere cura degli stili della comunità ecclesiale
Cito alcune parole di Giovanni Paolo II riportandole dalla recente Lettera Apostolica 

Novo Millennio ineunte: «Fare della Chiesa la casa e la scuola della comunione: ecco la 
grande sfida che ci sta davanti nel Millennio che inizia, se vogliamo essere fedeli al disegno 
di Dio e rispondere anche alle attese profonde del mondo» ”. Si tratta di uno stile delle rela­
zioni che investe la comunità nei suoi rapporti interni e in quelli con il mondo intero. Chiesa 
come luogo dove abita la comunione, dove la si sperimenta e impara, dove la si vive. I fra­
telli, specie i più poveri, possono ancora esclamare stupiti di fronte alle nostre comunità: 
«Guarda come si vogliono bene»? Non possiamo cadere nel rischio di ostentare strumenti 
esteriori di comunione - e le nostre attività di carità lo sono - che sono però apparati senz'a­
nima. maschere di comunione più che sue vie di espressione e di crescita"'? Trovano gli 
uomini uno slancio impegnato a costruire comunione o incontrano con maggiore facilità le 
piccole contrapposizioni, le minuscole gelosie, le opinioni arroccate? Riferiamoci all’ambi­
to che più ci interessa da vicino, quello che per natura deve sommamente prodigarsi per 
costruire comunione. Che segno diamo? Esprimiamo nella vita la Caritas tra noi? In una 
parola, siamo credibili?

14 Libro Sinodale, nn. 94 e 95.
” Giovanni Paolo II, Novo Millennio ineunte, n. 43.
“ Ivi.



388 Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas

La dimensione della Chiesa come scuola di comunione ci rimanda alla caratteristica 
imprescindibile dell’educare alla carità e alla misericordia, nei vari aspetti di crescita 
umana e cristiana. Il Piano Pastorale spinge proprio su questa sfida. La pastorale ordinaria 
si gioca su questi elementi. Si parla qui di una educazione che comprenda in profondità e 
sappia vedere e rivedere il “come” del nostro agire e del nostro essere. Una educazione che 
sappia mettersi in gioco sempre, che si confronti sulla profeticità della testimonianza e del­
l’annuncio. In questo quadro si inserisce l’ormai sempre più concreto problema della pro­
gettazione pastorale, seria e verificabile, condotta con criteri di discernimento squisita­
mente cristiani.

Ciascuno di noi potrebbe chiedersi se e come in tanti anni di servizio ai più poveri ha 
imparato la comunione, se l’ha insegnata e testimoniata, se è cresciuto con l’intera comunità 
in questo cammino. Penso anche ai vari spazi di comunione, quali ad esempio gli Organismi 
di partecipazione. Dice ancora il Papa: «La teologia e la spiritualità della comunione ispira­
no un reciproco ed efficace ascolto tra Pastori e fedeli, tenendoli, da un lato uniti a priori in 
tutto ciò che è essenziale, dall’altro a convergere normalmente anche nell’opinabile verso 
scelte ponderate e condivise»

3.2.2. Avere cura degli stili della nostra vita personale
Già nel corso della XI Giornata Caritas avevamo riflettuto su questo elemento, ma mi 

pare importante ribadirlo per l’urgenza che rappresenta. Non perché chi opera nella carità 
sia da ritenere incurante del proprio stile di vita, ma perché tale stile è elemento discrimi­
nante. L’occasione di questo primo anno del Piano Pastorale, anno dell’ascolto e della pre­
ghiera, è propizia per rinsaldare cammini e rivedere posizioni.

Il Libro Sinodale così recita: «L’opera di evangelizzazione è credibile e coinvolgente 
solo quando traspare uno spirito di vero distacco nell’uso del denaro e dei beni materiali, 
proprio perché “di tutte queste cose si preoccupano i pagani” (Mt 6,32). La mirabile fiori­
tura di opere avvenuta nella Chiesa torinese attraverso l’azione dei nostri Santi e Beati potrà 
trovare una continuazione efficace solo a condizione di cercare prima il Regno di Dio e la 
sua giustizia»18. Vale a dire che è fondamentale stare da poveri con i poveri. Tutti, non solo 
gli addetti ai lavori! È la vera prospettiva della condivisione che spesso citiamo nei nostri 
incontri e altrettanto spesso siamo tentati di disattendere nella prassi quotidiana. Il vivere la 
dimensione profonda della spiritualità, la beatitudine che Cristo ci ha consegnato, è condi­
zione che chiama in causa la fiducia nella vita e nel Datore della vita.

Diverse sono le virtù che la cura dello stile di vita personale ci sollecita a coltivare. La 
pastorale della carità non può non affrontarle, approfondirle e presentarle ai cristiani come 
concreto modo di vivere la carità. Pensiamo, oltre alla citata povertà, alla misericordia, alla 
pazienza; alla pace come concordia del cuore; alla tenerezza; alla disponibilità come com­
prensione, sollecitudine, cortesia; alla fedeltà nei suoi momenti di accettazione, tolleranza. 
L’occasione del Piano Pastorale può farcele riscoprire, incanalando lo sforzo educativo pro­
prio su questi livelli. Non è forse importante che ciascuno di noi dia il proprio contributo 
perché le attività che saranno proposte includano questi valori, ne curino la crescita, ne favo­
riscano lo sviluppo? Non merita spendersi in questa direzione prima di puntare solo sui 
segni esterni che concretizzano tali virtù interiori?

La cura dello stile personale di vita garantisce gli atteggiamenti di carità. E tali atteg­
giamenti garantiscono le opere. Il contrario non sempre è così garantito.

Non dovremmo aver timore, quindi, di verificare se «siamo immuni dalla duplice ten­
tazione di una “carità sentimentale”, che si accontenta di belle parole e di gesti di benefi­
cenza occasionale, e di una “militanza solidaristica”, dimentica delle radici teologali della

” Ivi, n. 45.
'• Libro Sinodale, n. 94.



Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas 389

carità. Entrambi gli eccessi tradiscono la sostanza del Vangelo, favoriscono una scorretta 
immagine pubblica della Chiesa, rendono vana la nostra azione pastorale»1’.

3.2.3. Avere cura degli stili di vita del fratello povero
Il discorso, a questo livello, si farebbe lungo ed articolato. Mi preme solamente rilan­

ciare la questione partendo da una considerazione di quadro, che ci instrada in due dire­
zioni. Anzitutto nel situarci al di là di ogni deriva assistenzialistica, e poi nel trovare solu­
zioni pastorali che non abbiano i poveri sempre e solo come soggetti passivi del nostro inte­
ressamento ma come soggetti corresponsabili. La considerazione di quadro è accennata dal 
Santo Padre ancora nell’ultima Lettera Apostolica: «Dobbiamo fare in modo che i poveri 
si sentano, in ogni comunità cristiana, come “a casa loro". Non sarebbe, questo stile, la più 
grande ed efficace presentazione della buona novella del Regno? Senza questa forma di 
evangelizzazione, compiuta attraverso la carità e la testimonianza della povertà cristiana, 
l’annuncio del Vangelo, che pur è la prima carità, rischia di essere incompreso o di affoga­
re in quel mare di parole a cui l’odierna società della comunicazione quotidianamente ci 
espone»20.

In tale contesto si situa un rinnovato rapporto con il povero ed un mutato impegno a far 
maturare la sua coscienza, a far assumere in proprio il destino della vita, a non delegare ad 
altri - anche se questi siamo noi - la decisione sulla propria esistenza. In questo panorama 
si trova lo spazio adatto per un nuovo modo di presenza del povero aH’intemo della comu­
nità cristiana. È un lento cammino di maturazione che il fratello più in difficoltà deve poter 
compiere. Non è forse il caso di ripensare alcuni strumenti come i Centri di Ascolto a parti­
re da questa ottica?

4. Nella missione i nodi vengono al pettine

Arriviamo, dopo questo lungo riflettere a voce alta, ad aprire un vero confronto su alcu­
ne questioni importanti che mi permetto di definire nodi in questo particolare momento sto­
rico. Dico aprire un confronto, perché sarebbe perlomeno presuntuoso per me tentare linee 
di soluzione. Due sono i motivi: la complessità degli argomenti, e la imperizia della mia per­
sona. La questione riguarda tutta la nostra Chiesa, tutti gli operatori pastorali impegnati sul 
versante della carità, tutti i fratelli a cui sta a cuore la risposta alla sequela di Cristo. A voi 
chiedo di non lasciar cadere gli argomenti, ma di fame occasione di confronto e di discer­
nimento nelle vostre parrocchie o associazioni. A me chiedo di saper ascoltare le indicazio­
ni che mi verranno, spero abbondanti.

4.1. Esaminate ogni cosa, tenete ciò che è buono (1 Ts 5,22)
Un nodo sui generis ma determinante in questo tempo è rappresentato dalla sfida delle 

missioni in cui si articolerà il Piano Pastorale.
Gli operatori della carità, già lo abbiamo accennato, saranno coinvolti non solo nella 

esecuzione delle attività ma soprattutto nella formulazione degli itinerari e dei progetti in cui 
ogni missione si articolerà. Lasciamoci coinvolgere e coinvolgiamoci profondamente. La 
carità ha qualcosa da dire a ciascuna delle età della vita che saranno prese in considerazio­
ne, perché è elemento costitutivo della risposta cristiana all’appello del Signore. Mettiamoci 
al lavoro, ma con una attenzione particolare. Concorrere alla realizzazione del Piano 
Pastorale non si può ridurre ad un semplice comporre insieme diverse istanze di settore: 
quella della catechesi, quella della liturgia, la nostra, quella del lavoro e così via. Si tratta di

" Libro Sinodale, n. 95.
® Giovanni Paolo II. Novo Millennio ineunte, n. 50.



390 Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas

saper inserire armonicamente il nostro specifico all’interno di un progetto unico, condiviso 
e di grande respiro. Dobbiamo farci capaci di fare anche un passo indietro per consentire la 
realizzazione del progetto nel suo insieme.

4.2. Noi amiamo perché Lui per primo ci ha amati (1 Gv 4, 19)
«Il cristiano, che si affaccia su questo scenario [di povertà] deve imparare a fare il suo 

atto di fede in Cristo decifrandone l’appello che gli manda da questo mondo della povertà. 
Si tratta di continuare una tradizione di carità che ha avuto già nei due passati Millenni tan­
tissime espressioni, ma che oggi forse richiede ancora maggiore inventiva»21.

Di fronte a queste sfide pare urgente che la carità non si esima dal compito di fare 
cultura. Se non contribuiamo a creare, nel nostro oggi, la cultura della carità rischiamo di 
continuare a tamponare molte situazioni, senza cambiarle. Lo ricordava a tutta la Chiesa 
italiana il Card. Saldarmi, introducendo il Convegno di Palermo, quando parlava di un 
atteggiamento da infermieri della storia22. In passato alcuni atteggiamenti troppo incentra­
ti sulle opere da compiere e l’urgenza delle emergenze hanno abbassato la guardia su que­
sto elemento. Oggi ne patiamo le conseguenze che vanno spesso nella linea della subalter­
nità alla cultura-ambiente che di fatto impedisce un buon annuncio della Parola di salvez­
za. Tanta parte del buon esito del nostro fraterno impegno di condivisione verrà dal modo 
con cui sapremo affrontare e risolvere questa sfida. Siamo pronti a giocarci anche su que­
sto versante? Abbiamo la volontà di investire per costruirci gli strumenti necessari? Siamo 
disposti a sacrificare l’urgenza allo scopo di approfondire un modello? In questo ambito 
cresce e si configura anche il ruolo di stimolo nei confronti dell’intera società e delle 
Istituzioni. Stimolo che avrà tanto più credito quanto più alto è il disegno che il nostro 
modo di carità persegue, quanto più definita sarà la nostra identità e la conseguente capa­
cità di vero dialogo.

4.3. ... ma più grande di tutte è la carità (1 Cor 13,13)
Un nodo di particolare delicatezza sta nella stessa impostazione della pastorale della 

carità nelle nostre comunità parrocchiali. Mi riferisco ai contenuti, ai metodi, agli strumen­
ti. E in modo particolare alla figura di Caritas Parrocchiale. Siamo interpellati dalla rifles­
sione di alcuni teologi che chiedono di collocare la proposta della pastorale della carità den­
tro una preoccupazione più generale. Questo per evitare tre rischi: il pericolo di ridurre la 
fede all’etica; la mancanza di una buona antropologia che sostenga l’azione pastorale; la 
distinzione tra promozione umana ed evangelizzazione. Come rispondiamo a questa solle­
citazione? Possiamo rassegnarci ad un ruolo periferico della carità nella vita delle nostre 
comunità? Possiamo accontentarci di esprimere la pastorale della carità nelle sole opere di 
aiuto fraterno? Come ci poniamo di fronte alla tentazione della delega se noi per primi tra­
ghettiamo una immagine di carità fatta di tecnicismi, di azioni specialistiche e di difficile 
attuazione, di eccezionalità, di impegno straordinario? E ancora, come possiamo superare la 
logica della carità che si esaurisce nella generosa risposta alla colletta indetta per particola­
ri ragioni? Se poi ci applichiamo appena all’analisi dell’identità delle Caritas Parrocchiali ci 
accorgiamo di come quella proposta, da anni sostenuta, sia ancora debole, differenziata, 
polimorfa. Come renderla strumento al servizio della pastorale della carità prima e meglio 
di occasione per il servizio di fraterna prossimità? Come valorizzare 1’esistente al fine di 
arrivare ad una collocazione più centrata di questo strumento pastorale?

21 Ivi.
22 «La carità non è solo "pietosa infermiera" che cura le patologie della società, ma rimedio per rimuoverne 

le cause, anzi per prevenirle: a partire dai poveri essa vuole farsi guida per il futuro del Paese; vuole essere “anima 
di una storia rinnovata”» (Con il dono della carità dentro la storia, n. 9).



Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas 391

4.4. Ero forestiero e mi avete ospitato (Mt 25.35)
Risulta fin troppo evidente che il fenomeno migratorio nella nostra Città porta con sé 

situazioni di difficile gestione. Ci troviamo di fronte a persone verso le quali deve rivolger­
si il nostro fraterno aiuto, la volontà di buona accoglienza, l’amicizia e il dialogo. Le nostre 
comunità sono sollecitate quotidianamente. L’opinione pubblica non è sorda al problema e, 
anzi, si fa sentire a più riprese. In taluni casi le opere di accoglienza che la nostra Chiesa 
propone ai migranti sono tacciate di produrre un effetto indesiderato, in qualche modo favo­
rendo la posizione di irregolarità. In altri casi si sente l’invito in nome del Vangelo a non 
demordere, nella convinzione che «un piatte di minestra non può venire rifiutato se siamo 
discepoli del Cristo». Le stesse Istituzioni - ivi comprese quelle che hanno mansioni di sicu­
rezza ed ispettività - hanno atteggiamenti diversificati, altalenanti e a volte contraddittori 
verso i servizi di accoglienza. E noi, che dobbiamo fare? Ne va della figura di Chiesa che 
diamo, ne va della testimonianza, ne va dell’annuncio. Come possiamo coniugare nei fatti 
accoglienza e legalità, superando gli opposti integralismi che non aiutano certo né la pro­
mozione né l’annuncio? Non possiamo accettare di svolgere funzioni repressive che non ci 
competono, ma nemmeno possiamo accettare - in nome della compassione puramente 
umana - di disconoscere la dignità dei fratelli migranti coprendone l’illegalità. Siamo di 
fronte ad un nodo estremamente delicato, già tante volte toccato ma ancora irrisolto. 
L’esperienza dell’iniziativa Olio e Vino si è adagiata forse anche a motivo di questo nodo. 
Come possiamo rilanciarla perché sortisca gli effetti per la quale era stata pensata?

4.5. Avevo fame e mi avete dato da mangiare (Mt 25.35)
È ormai prassi consolidata di molte parrocchie in Città e di un buon numero nel resto 

della Diocesi l’attività del servizio alimentare per i fratelli più poveri. Anziani e senza fissa 
dimora, famiglie in affanno e tossicodipendenti trovano nelle nostre comunità la possibilità 
di un sostentamento che li solleva. Molte parrocchie hanno assunto il criterio di aiutare i più 
poveri esclusivamente con questo mezzo. La “borsa della spesa” è variamente composta, ha 
cadenza diversificata da parrocchia a parrocchia, da situazione a situazione. Portata diretta- 
mente a domicilio o consegnata in una sorta di spaccio parrocchiale è ormai una vera istitu­
zione. Meno diffuso, ma rispondente alle stesse logiche gestionali è l’armadio del povero o 
la semplice distribuzione di vestiario, rigorosamente riciclato dalla generosità dei parroc­
chiani.

Nell’ottica della missione dobbiamo porci una questione di fondo: come coniugare que­
sta attività con lo spirito della missione? Come si vive rincontro con i fratelli, la dimensio­
ne dell’ascolto e della compagnia attraverso l’attività del dono di beni materiali? Ancora: 
possiamo ritenerci soddisfatti come comunità quando abbiamo dato la borsa della spesa, 
ritenendola strumento sufficiente per il servizio ai poveri? Come curiamo gli atteggiamenti 
perché i fratelli più poveri non si sentano umiliati quando la fila alla quale sono costretti è 
identificata, osservata e additata da tanti? È questo uno strumento efficace per promuovere 
le persone? Quando e in quale modo rischia di farle, invece, oggetto di ulteriore assisten­
zialismo?

4.6. ... le proprietà e i loro beni li vendevano e ne facevano parte a tutti (At 2,45)
Penso sia esperienza condivisa da tutte le comunità parrocchiali quella dell’aumento 

esponenziale delle richieste di aiuto economico portate da famiglie e singoli. È ormai all’or­
dine del giorno sia per il Centro di Ascolto che per il Parroco incontrare chi chiede, magari 
con insistenza e in modo reiterato, il pagamento di una utenza, dell'affitto, di alcuni debiti 
insoluti. Tanto maggiore è l’estensione della parrocchia, tanto maggiori sono le richieste in 
tal senso. E poi c’è di mezzo la pubblicità per incentivare l'otto per mille che insiste spesso 
sulla Chiesa che aiuta chi ha bisogno. Così il povero ci presenta subito il sillogismo: la



392 Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas

Chiesa aiuta il povero, io sono povero, la Chiesa mi deve aiutare. Parroci e operatori della 
carità vanno in affanno perché non riescono a mantenere il passo. Fino al momento in cui la 
corda troppo tesa si strappa producendo un secco e generalizzato: "noi non diamo denaro". 
L’onere è di fatto ormai sproporzionato alle nostre possibilità concrete. Dobbiamo sostener­
lo? Se sì, come? L’aiuto economico - o il non aiuto - entra nella tensione della missione, e 
con quale incidenza? Le nostre comunità sanno e si assumono l’onere o c’è freddezza e dele­
ga? Come possiamo coniugare anche questo tipo di aiuto con la promozione della persona 
al di là di risposte deboli che non portano a cammini di autonomia? Come si pone l’aiuto 
economico nei confronti della beneficenza e dell’elemosina? È un rapporto che sa di arcai­
co, che può essere attuale, che potrebbe venire rivisitato sulla falsariga delle intuizioni della 
già citata campagna Olio e Vino?

Quando poi si tratta dei pendolari dell'elemosina che, incuranti per necessità della pro­
pria dignità, si presentano in più punti per ottenere qualche lira, la questione si pone con 
un’urgenza del tutto particolare. La disparità nel comportamento delle nostre comunità è un 
chiaro incentivo a permanere in quella situazione. Come possiamo poi dirci annunciatori 
della libertà del Cristo?

Come ho detto fin dall’inizio, su questi punti forti e su altri che la comune esperienza 
potrebbe ben individuare, desidero invitarvi ad un dibattito e alla riflessione in seno ai grup­
pi cui appartenete. Gli interrogativi che mi sono permesso di presentarvi vanno presi per 
quello che sono: inviti alla riflessione, senza secondi fini, senza tentativi criptati di instra­
dare verso una soluzione piuttosto che un’altra. Non ci sono ricette precostituite. C’è una 
profonda tensione suscitata dall’occasione del Piano Pastorale e una reale necessità di dibat­
tito e cammino comune. La Diocesi potrà arrivare a segnalare qualche strada di soluzione 
condivisa solo a seguito del contributo delle comunità e degli operatori. Questo è il motivo 
per cui, concludendo la XII Giornata Caritas, chiedo a ciascuno di tenere alto il livello del 
dialogo e della corresponsabilità nelle scelte di indirizzo per la pastorale della carità e per 
i servizi di fraterna condivisione. Oso auspicare che nei prossimi mesi possiate dedicare del 
tempo a questa riflessione e, in stile di fraterna carità, abbiate tempo e volontà per prevede­
re un ritorno delle vostre meditazioni. Mi pare che ruolo della Caritas Diocesana sia anche 
quello di aprire confronti che consentano profondi discernimenti. È quello che ho voluto 
fare e che spero di essere riuscito a condurre in porto. È quanto mi auguro di cuore.

Pierluigi Dovis
Direttore-supplente della Caritas Diocesana



Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas 393

TESTIMONIANZE
a cura di

Marco Ferrando 
Monica Gallo



394 Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas

LA CARITÀ È TENEREZZA, 
MA A VOLTE CHE RABBIA...

L'esperienza di don Dario Monticane, parroco alla Falcherà

La Falchera è un quartiere di Torino, ma è altro dalla Città. I palazzi tutti uguali, di edili­
zia popolare; le robe stese disordinatamente sui balconi; il reticolo di strade dove è impossibi­
le non perdersi e dove ogni via ha il nome di fiori e piante che rievocano una realtà ben diver­
sa da questa. È in questo quartiere-dormitorio che don Dario Monticone, 37 anni, è parroco di 
ben due comunità, Gesù Salvatore e San Pio X, in via degli Ulivi 25 e via dei Pioppi 15.

E vivere la carità, in questo quartiere, non sempre è facile: «A volte ti viene una gran 
rabbia - spiega don Dario - perché tu cerchi di portare avanti anche un progetto educativo 
verso le persone che hanno bisogno, vorresti insegnare loro a cambiare vita contando sulle 
proprie forze e invece ti accorgi che la maggior parte vuole solo assistenzialismo, cerca sol­
tanto beni materiali immediati. Ma fare carità, secondo me, non è solo questo; è dare ascol­
to, è prendersi carico delle persone anche in collaborazione con altre realtà, è avere un atteg­
giamento di tenerezza ma anche di fermezza».

In questa sua convinzione, il parroco non è solo; ha organizzato un gruppo Caritas molto 
attivo, di una trentina di persone, coordinato dal diacono Raffaele: c’è il Centro di Ascolto, 
si distribuiscono viveri, vestiario, c’è il doposcuola. E soprattutto vengono portati avanti alcu­
ni progetti anche in collaborazione con il Comune, con la Circoscrizione e con i Servizi 
Sociali: un progetto prevede l’accompagnamento di anziani a fare la spesa o altre commis­
sioni; a breve partirà anche una mensa con pasti caldi, tre volte la settimana. E poi si orga­
nizzano gite, momenti di festa e di incontro. «È un bel gruppo, di persone motivate, che segue 
corsi di formazione ed è ben inserito nel progetto pastorale parrocchiale» osserva don Dario.

Guardo i palazzi accanto alla chiesa: sono spogli, simili a tutti quelli dei quartieri popolari 
ma 8 balconi su 10 hanno l’antenna parabolica per poter vedere Telepiù o Stream. La gente 
bussa alla porta della parrocchia per avere cibo e soldi, ma alcuni non sanno rinunciare a guar­
dare comodamente lo sport o i film a casa: «In questo quartiere c’è bisogno soprattutto di cul­
tura, di maggiore conoscenza. Per esempio noi cerchiamo almeno di indirizzare le persone nei 
posti giusti per cercare lavoro o per sbrigare altre faccende; in questo siamo un po’ supplenti 
del compito del Comune o delle istituzioni ma lo facciamo con spirito cristiano. Poi, da una 
parte avverto tra la gente del posto un bisogno di ascolto e dall’altra una necessità di momen­
ti aggregativi e di festa. Ma non possiamo ridurci solo a quest’ultimo aspetto».

Ma allora cosa significa fare carità in questa estrema periferia cittadina e che cosa inse­
gna questa esperienza anche al resto della Diocesi che sta preparando il Piano Pastorale? 
«Prima di tutto vorrei dire che fare carità ti cambia, è ben diverso da quello che apprendi sui 
libri. Ti insegna a parlare con persone che tutti evitano, con i tossicodipendenti che sono 
molti in questa zona. Bisogna fare carità camminando insieme alla gente, non ponendoti al 
di sopra: sarebbe utile, anche per noi preti, riscoprire una dimensione di povertà e di essen­
zialità. Se perdessimo l’immagine di potere che la Chiesa spesso ha tra la gente, potremmo 
fare di più ed essere più credibili. Anche se mi rendo perfettamente conto che una cosa è par­
lare di certe cose e un’altra viverle e, come ho detto, a volte fare carità porta con sé anche 
molta rabbia. Per quanto riguarda la riflessione che la Diocesi sta portando avanti a proposi­
to del Piano Pastorale penso che sia utile che a livello centrale si crei un “centro pensante” 
più sviluppato, in cui i responsabili si incontrino e pensino alcuni orientamenti e progetti di 
carità, senza che ogni comunità sia lasciata allo sbaraglio. In questi anni la Caritas ha già 
fatto molto in questo senso ma forse si potrebbe accentuare ancora di più questo aspetto 
anche per aprire una riflessione su come in Diocesi riusciamo a fare, anzi ad essere carità».



Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas 395

SCONVOLTI DALLA POVERTÀ
L’esperienza al Cottolengo di padre Aldo Sarotto (Superiore Generale), 

suor Carla Maltagliati (che lavora con donne audiolese) 
e suor Liviana Trambajoli (responsabile delle case assistenziali)

Tre storie, tre voci, una comunità. Padre Aldo, suor Carla e suor Liviana rappresentano 
modi diversi di fare carità ma sono uniti dallo stesso spirito, quello di San Giuseppe 
Benedetto Cottolengo che nel 1832 fondò la Piccola Casa della Divina Provvidenza, comu­
nemente chiamata il Cottolengo. L’attenzione alla persona è la parola d’ordine; solo le esi­
genze ed i bisogni cambiano col tempo.

«La caratteristica di questa Casa - spiega padre Aldo Sarotto, da due anni Superiore 
Generale del Cottolengo - è sempre stata quella di prestare attenzione innanzi tutto alla sin­
gola persona. Noi cerchiamo di dare risposte diverse a seconda del bisogno: per esempio 
fino agli anni ’80 si rivolgevano a noi soprattutto handicappati giovani; oggi sono aumenta­
te le persone adulte o anziane. È una nuova sfida alla quale non possiamo rifiutarci di rispon­
dere. L’importante è cercare sempre una relazione con la persona, puntare sulla comunica­
zione».

E tocca a suor Liviana, già responsabile di Casa Giobbe (comunità di accoglienza per 
malati di Aids) e ora responsabile delle case di assistenza del Cottolengo, specificare i set­
tori nei quali interviene la carità del Cottolengo: «Ci sono scuole per minori che nessuno 
vuole o che provengono da famiglie povere, mense, comunità di accoglienza notturna, 
distribuzione di vestiario, case di assistenza per handicappati fisici e mentali, per anziani, 
tossicodipendenti, immigrati, donne in difficoltà».

«Siamo convinti che ogni persona ha una possibilità di crescere e di sviluppare le pro­
prie capacità intellettive, emozionali o sociali a qualsiasi età e anche in condizioni gravi. 
Occorre solo trovare gli stimoli giusti e cercare di comunicare in qualche modo», aggiunge 
suor Carla che lavora in una comunità, interna al Cottolengo, con 26 donne audiolese. E c’è 
da crederle vedendola, insieme alle consorelle, in mezzo alle sue donne: con immensa 
pazienza comunicano, con gesti e parole, e ricevono risposte e sorrisi in cambio.

Cerchiamo di capire cosa significa fare carità dalle esperienze di queste tre persone che 
hanno dedicato la vita agli altri e che sono state sconvolte dal messaggio che proviene dai 
poveri.

Padre Sarotto: «Durante gli studi in Seminario ho deciso di fare un anno di volonta­
riato e sono finito in una comunità per handicappati fisici. E stata un’esperienza sconvol­
gente e dopo tanti anni passati tra la gente più bisognosa, soprattutto invalidi, posso dire di 
aver capito che la carità più grande è fermarsi un po’ di tempo con qualcuno che chiede di 
stare con te. La carità è dare tempo, non solo fare servizio. Inoltre la carità è relazione, mette 
in comunicazione reciproca. Con gli anni io ho stabilito profonde amicizie con alcune per­
sone invalide che ho incontrato. Perché non bisogna calarsi nel ruolo di benefattore, stare al 
di sopra dell’altro. Chi fa carità non dà soltanto ma anzi riceve moltissimo, è uno scambio 
reciproco».

Suor Carla: «Sono entrata qui con l’idea di fare carità. Ero convinta di esserne capace, 
di avere tutte le potenzialità. Ma i poveri mi hanno fatto capire tutta la mia incapacità e 
quanto cammino devo ancora fare. Ero convinta di portare Cristo a loro e ogni giorno mi 
rendo conto che sono loro che portano Cristo a me: quando fanno pace dopo un litigio, 
quando accolgono con gioia. La carità è esigente, difficile, non bastano le qualità umane; 
capendo questo ho scoperto l'amore di Dio per me e mi sono resa conto che i poveri sono



396 Documentazione - Xll Giornata Diocesana Caritas

miei fratelli. Questa consapevolezza non ha eliminato le difficoltà di ogni giorno ma mi dà 
molta serenità. Per andare incontro agli altri credo che sia necessario un atteggiamento di 
umiltà, che non ti faccia sentire superiore ai bisognosi; occorre anche creare un clima di 
famiglia, uno stile di condivisione delle gioie, dei dolori, delle speranze».

Suor Liviana: «La sofferenza dei poveri ha completamente sconvolto la mia vita. 
Avevo molti interessi, sogni, un lavoro, ma quando sono entrata qui dentro e mi sono tro­
vata a contatto con il dolore ho capito che questa era la mia strada. Mi sono posta molte 
domande sul senso della sofferenza, della vita e alla fine, grazie all’incontro con i poveri, 
sono giunta all’incontro con il Signore. Ora nella mia vita ci sono due filoni principali: la 
relazione con Dio e la relazione con gli altri: senza Dio e senza gli altri non esisto, non sono 
nulla. Attraverso il servizio ho capito che bisogna leggere la realtà con gli occhi di chi sof­
fre, non con i miei e prima di fare tante cose per gli altri occorre dare amore e colmare la 
solitudine delle persone che è immensa».

Sono tre esperienze diverse ma che hanno come comune denominatore la dedizione 
completa al prossimo e la fiducia totale in Dio. E la loro vocazione si esprime nella Famiglia 
Religiosa, femminile e maschile, a cui appartengono. «Far parte della Congregazione è una 
ricchezza - sostengono -, la radicalità di aver scelto Dio si esprime anche nella vita in comu­
ne, nella scelta di spiritualità e condivisione. Sarebbe impossibile dedicarsi all’altro senza 
sentire il calore della propria comunità. Così come per un laico succede quando fa parte di 
una parrocchia o di un gruppo. Dopo che sperimenti il calore di un gruppo puoi stare anche 
al freddo, con i più bisognosi».

E a proposito del creare comunione e condivisione, suor Liviana fa una riflessione in 
vista del Piano Pastorale diocesano: «Secondo me sarebbe utile che la Chiesa dimostrasse 
di essere più vicina a chi soffre, in tutte le sue realtà. Mi sembra che la gente avverta uno 
scollamento tra chi fa carità e 1’ “altra Chiesa”, quella delle parrocchie, dei preti, dei Consigli 
pastorali, ecc. Per la gente ci sono due immagini di Chiesa e questo non è giusto perché la 
Chiesa è una sola, Cristo è uno solo. Come possiamo rendere unica questa realtà? Già in 
Diocesi sono stati fatti molti passi in avanti ma occorrono sforzi da entrambe le parti per ten­
tare più legami, più occasioni di incontro e condivisione. Non ha senso centuplicare i ser­
vizi per i più poveri se prima non creiamo un clima di condivisione e comunione tra noi».



Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas 397

LA CARITÀ? UN IMPEGNO CON DIO
Parla Alga Barbacini, la diacono in servizio presso la Comunità valdese di Torino

La parola “carità” di norma non fa parte del vocabolario utilizzato dai fedeli delle 
Chiese protestanti. Di solito, si parla di “agàpe", amore incondizionato. È l’atteggiamento 
che guida chi sa di aver ricevuto molto dal Signore e intende riversare una parte dei doni sul 
proprio fratello, sul prossimo che si trova in difficoltà.

C’è questo spirito anche dietro al piccolo Centro di Ascolto attivo presso la Comunità 
valdese di Torino, che ha sede in via Pio V, al centro del quartiere di San Salvario. Alla porta 
della comunità bussano extracomunitari senza una casa, donne violentate, semplici persone 
che non riescono ad arrivare alla fine del mese. A tutti viene aperto, e spesso dietro alla porta 
c’è la diacona in servizio presso la Comunità, Alga Barbacini. Ha 36 anni, è sposata ed è 
“a tempo pieno” a servizio della Comunità. «La Comunità è piccola, ma cerchiamo di fare 
il possibile - racconta la signora Barbacini -. Su ogni persona che passa impostiamo un pro­
getto, conforme alle sue necessità. Quando occorre affidiamo chi è in difficoltà ai servizi 
sociali, ad altre associazioni, a figure che spesso sono in grado di fornire un’assistenza più 
qualificata della nostra».

Al Centro di Ascolto collaborano anche alcuni volontari, persone che appartengono alla 
Comunità valdese. «Per loro, come anche per me, il servizio può diventare occasione di cre­
scita, di formazione personale, ma a patto che non sia un’attività improvvisata - spiega la 
diacona -. D’altronde, chi opera nella Chiesa ha ricevuto una vocazione, una chiamata pre­
cisa da Dio. Ed è uno stimolo a cui non puoi dire di no. Il discorso vale per tutti i cristiani: 
se tu ti definisci cristiano, devi mantenere la figura e la testimonianza di Cristo sempre pre­
senti. Ogni volta che c’è una decisione da prendere, la scelta va fatta sulla base di questi 
principi».

Per la carità, per l' agàpe, non ci sono momenti privilegiati. Deve essere un’attenzione 
costante: «Ogni persona “chiamata” deve dare una testimonianza, dove per testimonianza si 
può intendere la scelta di vivere da credenti. Se sei credente, non vai in pullman senza 
biglietto, non cerchi di fregare il collega di lavoro appena se ne presenta l’occasione, ma cer­
chi di mediare, di ottenere il meglio. Chi si dice credente, prende un impegno molto forte 
con Dio», prosegue Alga Barbacini.

La vita di tutti i giorni, e in particolare il servizio nella Comunità, possono diventare 
occasione di annuncio? «Certamente. Molte delle persone che bussano alla nostra porta ci 
conoscono molto poco e spesso ci chiedono come possa, una piccola minoranza, avere le 
forze per seguire così tante opere. Basta solo pensare, ad esempio, all'Ospedale valdese di 
Torino, sempre a San Salvario. Con chi ci fa delle domande si instaura un dialogo, un dia­
logo che ci può anche aiutare a capire meglio i problemi di chi abbiamo di fronte».

Quali suggerimenti, infine, può dare una piccola Comunità come quella valdese alla 
Chiesa di Torino, che si sta preparando a varare un Piano Pastorale che la accompagnerà 
lungo i prossimi anni? «Un suggerimento? - conclude la diacona -. Porre la carità, l’agàpe, 
al centro di ogni cosa: se non c’è l'amore per il prossimo, non c’è la Chiesa. E infine, non 
perdere mai la voglia di lavorare molto su se stessi. È uno sforzo necessario, perché non è 
semplice amare il prossimo, soprattutto quando è diverso».



398 Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas

QUANDO LA CARITÀ
DIVENTA MEDIAZIONE CULTURALE
L’esperienza di un monaco ortodosso, parroco fra gli immigrati

Padre Ambrogio (al secolo Andrea Cassinasco), nato a Torino nel 1967, è ieromonaco 
(ovvero prete monaco) nella Chiesa ortodossa russa a Torino, comunità che ha servito dal 
1996 come diacono e dal 1997 come prete. È co-autore del libro Cristiani d'Oriente in 
Piemonte (Torino, Italia, L’Harmattan 1999), e collabora a ricerche nel campo della socio­
logia della religione.

Le comunità ortodosse in Occidente, di solito, sono composte per lo più da im­
migrati. Questa particolare fisionomia offre particolari occasioni di carità per chi la 
coordina?

In oltre sei anni di esperienza di costruzione di una parrocchia ortodossa a Torino, mi 
sono spesso trovato a convivere con la necessità immediata di un ministero della carità. 
Come si può facilmente immaginare, la vita di un gruppo di cristiani ortodossi in Italia e 
quindi anche a Torino è intimamente legata ai flussi di immigrazione e agli sconvolgimenti 
geopolitici dell’Europa dell’Est e del Medio Oriente. L’arrivo di molti immigrati porta con 
sé richieste di aiuto che spesso esorbitano dalle competenze dei preti ortodossi, e dalle 
disponibilità di una comunità in formazione.

La richiesta di aiuto, quindi, è costante. E può coinvolgere in primo luogo anche la 
comunità...

Senza dubbio. D’altronde, la comunità è proprio il punto di riferimento più naturale per 
chi arriva in un Paese straniero. Ma non sempre una Chiesa è preparata a dare il supporto 
necessario al neo immigrato: spesso mancano il tempo e i volontari qualificati per cercare 
una casa, un lavoro, per creare occasioni di integrazione e di inserimento sociale.

Un aiuto, però, potrebbe giungere dall'esterno, magari dalle parrocchie, dalle 
associazioni,...

Una rete di enti e persone specializzate nell’accoglienza e nell’integrazione potrebbe 
favorire in modo determinante l’inserimento dei nuovi arrivati. In questo modo, si evite­
rebbe anche il rischio della ghettizzazione, il rischio che le comunità di immigrati si rin­
chiudano in un “microcosmo” socio-religioso, sostanzialmente privo di contatti esterni.

Ma un'assistenza di questo tipo non può essere improvvisata,...
No, infatti. L’atteggiamento di carità, da solo, non basta: deve trattarsi di carità “prepa­

rata”, “consapevole”.
Ad esempio, è importantissimo conoscere e familiarizzare con la mentalità, se possibi­

le con la lingua, e certamente con la fede religiosa di quanti si desidera aiutare. Una carità 
senza conoscenza può essere altrettanto pericolosa di una conoscenza senza carità: infatti, 
un aiuto sincero che lede involontariamente un’altra mentalità, un principio morale diffe­
rente o una diversa attitudine alla fede, può risultare più dannoso che benefico. Il primo e 
più importante contributo alla carità, quindi, è un’adeguata ricerca di mediazione culturale.



Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas 399

Stabilire relazioni di convivenza pacifica, e di reciproco arricchimento culturale, è cosa 
assai facile con il mondo cristiano orientale: occorre soltanto un minimo di sensibilità ai pro­
blemi delle comunità con cui si dialoga. Viste le esigue risorse di queste ultime, anche a 
fronte di un continuo arrivo di nuovi casi di necessità umana, un aiuto pratico e fattivo è evi­
dentemente una non indifferente opera di bene. Una volta gettate le basi di comunità che 
possano sviluppare una vita autonoma e determinata, si moltiplicheranno anche le possibi­
lità di dialogo, conoscenza e cooperazione fraterna.

LA SFIDA DELL’ACCOGLIENZA
Parla un immigrato "accolto", ora a servizio degli stranieri

Martin Sadia K’Odundo è originario del Kenya ed è stato per alcuni anni missionario 
della Consolata. Oggi è un insegnate di inglese e collabora con l’Ufficio per la pastorale dei 
migranti della Curia diocesana.

Quando si parla di carità, mi vengono in mente le parole che Gesù un giorno rivolse ai 
suoi discepoli, secondo quanto riportato dall'Evangelista Matteo: «Chi accoglie anche uno 
solo di questi bambini in nome mio, accoglie me» (Mt 18,5). Il Figlio dell’uomo è nascosto 
dentro al fratello più piccolo che incontriamo ogni giorno, lungo il nostro cammino: ieri, 
oggi e domani si ripete davanti a noi una rivelazione straordinaria di Dio.

Cristo ci propone un messaggio importante, ci presenta una vita nuova. Da parte nostra 
la risposta non può che tradursi in un atteggiamento di attenzione, di accoglienza, di aper­
tura e di ascolto verso il fratello che ha bisogno. La carità pervade tutto e deve diventare un 
modo di pensare, un modo di agire che vada oltre ogni singolo credo religioso. Un atteg­
giamento disinteressato, di pura attenzione verso chi ha bisogno: questo è carità.

E di bisogni, di forme di povertà, oggi ne incontriamo davvero di tutti i tipi. Un cristia­
no deve saper essere accogliente, deve dare ascolto a tutti, senza distinguere una persona 
dall’altra. Anche se la strada non è sempre facile: tutto è valido quando si agisce per amore, 
ma tocca ad ognuno di noi scegliere come amare di volta in volta.

Oggi la carità - pensando anche al Piano Pastorale che la nostra Diocesi sta per varare 
- dovrebbe avere uno spazio più grande che mai. Può diventare una nuova forma di missio­
ne evangelizzatrice.

Negli ultimi tempi le strade per l’evangelizzazione sono cambiate: non ci sono più i 
missionari che partono dall’Italia per annunciare Cristo in Africa. L’Africa è qui, è arrivata 
alle porte della nostra Diocesi.

Oggi più che mai c’è un bisogno crescente di aprirsi, di accogliere: la carità deve avere 
un posto di primo piano in ogni tipo di attività pastorale, per le parrocchie, per i preti e per 
tutti i cristiani. Per diventare persone “di carità” non c’è più la necessità di partire, di anda­
re lontano. Ormai, è sufficiente accogliere e prendersi cura di chi ci troviamo accanto, pro­
prio come chiedeva Gesù ai suoi discepoli.



400 Documentazione - Xll Giornata Diocesana Caritas

SENZA TRUCCHI E MASCHERE...
L’esperienza di Anna Maria Bagnato, ex Avs e responsabile di una comunità per minori

Frasi all’apparenza insignificanti e piccoli episodi possono cambiare il corso di un’esi­
stenza. E succede che te ne rendi conto dopo anni, quando riesci a leggerli come passi 
“obbligati” del tuo personale cammino.

Anche la vita di Anna Maria, 32 anni, responsabile della Piccola Comunità di via 
Cottolengo a Torino, è costellata di episodi e frasi che hanno cambiato la sua esistenza.

Come quando a 22 anni, dopo aver lavorato due anni come ragioniera, si è sentita spen­
ta, svuotata e ha deciso di bussare alle porte della Caritas e precisamente a quella della 
comunità delle ragazze che svolgevano l’Anno di Volontariato Sociale, in via Barbaroux. 
«Era un sabato mattina e, quando ho bussato, mi hanno aperto tre ragazze assonnate, in 
pigiama ma comunque accoglienti. Mi ha colpito questo modo di fare così naturale, sem­
plice, senza finzioni. E ho capito che quest’esperienza faceva per me».

Così Anna Maria si trasferisce dalla casa dei suoi genitori a Nichelino, in un alloggio di 
Torino dove ha vissuto in comunità con un’altra ragazza e ha svolto l’Anno di Volontariato 
Sociale, prestando la sua opera in un centro per minori presso la parrocchia di San Gioacchino.

E qui un’altra frase, che ricorda ancora a distanza di anni, la porta a riflettere sul suo 
cammino futuro. A pronunciarla è uno di quei ragazzi un po’ “tamarri” delle nostre parroc­
chie, di quelli sui quali non investiresti un soldo. Un giorno, molto serio, dice: «L’animatore 
è colui che dà l’anima per noi». «Queste parole mi hanno toccato molto - spiega Anna Maria 
-, questo ragazzino ha posto l’accento sull’essenza della figura dell’animatore, del fare 
carità: dare l’anima, ossia investire tutte le tue risorse per trasmettere agli altri che si vuole 
bene, che possono contare sulla tua persona».

Anna Maria ha preso sul serio queste parole e si è buttata a capofitto nell'assistenza ed 
educazione dei bambini e adolescenti in difficoltà: si è diplomata alla scuola per educatori, 
ha lavorato qualche mese in un centro per minori a Chieri e poi è approdata alla Piccola 
Comunità di via Cottolengo, a Torino, che ospita ragazzi che arrivano da difficili situazioni 
familiari e sociali.

«Ciò che mi è piaciuto della Piccola Comunità è stato lo stile di povertà e semplicità, 
determinato dalla suora fondatrice: si vuole far assaporare ai ragazzi la grandezza delle cose 
semplici, si vuole far sperimentare l’amore e l’affetto di cui sono circondati, invece di cir­
condarli di tante cose».

Si capisce che Anna Maria è una persona umile e semplice, dal suo sguardo limpido, dal 
suo modo spontaneo di accogliere le persone. «Ognuno deve trasmettere all’altro se stesso, 
senza trucchi, senza maschere, con i suoi carismi e le sue debolezze»: è questo il suo modo 
di fare carità, di andare tutti i giorni incontro ai suoi ragazzi sfortunati e bisognosi di affetto.

Fare carità, secondo Anna Maria significa, quindi, essere umili, «capire che ognuno è una 
persona che ha bisogno dell’altro e soprattutto significa rovesciare la logica di vedere le cose 
e capire che chi fa carità è colui che riceve dall’altro una ricchezza immensa e non colui che 
dà soltanto». E fare carità è anche «accettare di stare nella sofferenza ed entrarci dentro, ricor­
dandosi però sempre che il Signore non prova mai oltre le nostre forze e che ci è vicino».

L’essere cristiana ha permeato tutto il suo modo di pensare: «Fin dagli insegnamenti del 
catechismo e dai primi campi con la mia parrocchia, ho imparato alcuni valori fondamenta­
li: la condivisione con gli altri, la preghiera comunitaria ed individuale. Ogni mattina vado 
a Messa per dire al Signore: “Io ci sono, aiutami a crescere”. Quando riesco, prego insieme 
ad altri giovani perché è anche importante poter condividere le proprie esperienze ed i pro­
pri valori con gli altri, non sentirsi soli ma in comunione con altre persone che condividono 
i tuoi stessi interessi».



Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas 401

NON BASTA LA FILANTROPIA
Lo stile delle Conferenze di San Vincenzo: seguire Tesempio del servo inutile

Cesare Cremona, pensionato e sposato, è confratello della Società di San Vincenzo dal 
1965. Presidente della Conferenza San Luca per sei anni, dal maggio 1999 è presidente prò 
tempore del Consiglio Centrale della Società di San Vincenzo di Torino.

A proposito della carità, San Paolo scriveva ai Corinzi: «Caritas Christi urget nos», l’a­
more del Signore ci spinge a voler bene agli altri. La carità è anzitutto restituire, rendere le 
altre persone compartecipi del dono di amore che il cristiano sente di aver avuto dal Signore.

In concreto, vive secondo carità chi sa entrare in relazione con chi ha bisogno, impe­
gnandosi perché le sue sofferenze siano alleviate, alla base. Ma per fare questo non bisogna 
essere necessariamente cristiani. Anche chi non crede si impegna, realizza iniziative bellis­
sime. Però c’è una sottile distinzione: il cristiano agisce in uno stile di carità, il laico è inve­
ce spinto dalla semplice filantropia.

Il cristiano offre il bene perché è preoccupato della sorte dei suoi fratelli (come anche il 
laico), ma lo fa con lo stile e lo spirito di Gesù. Il cristiano è colui che incarna in sé l’atteg­
giamento del servo e che ritiene di diventare importante nel momento in cui tutti gli onori 
vanno al suo padrone. 11 cristiano che offre il bene lo fa perché Dio sia glorificato nella vita 
del mondo e degli uomini. Soprattutto per questo. Federico Ozanam, il fondatore delle 
Conferenze di San Vincenzo, diceva: «11 fine delle Conferenze non è fare la carità ma rea­
lizzare la gloria del Signore, salvare le anime, estendere il suo Regno».

Carità non è solo fare il bene ma è farlo in un certo stile. Se non ci si impegna e si riflet­
te si può degenerare nell’assistenzialismo, pensare agli altri solo in termini di bollette e affitti 
da pagare.

Se questa è la carità, se una persona ha compreso il cristianesimo e lo vive sul serio non 
può non porre a fondamento della propria vita l’insegnamento dell’amore così come Gesù 
l’ha vissuto e insegnato. La carità non può essere relegata ad un certo ruolo ma è il fonda­
mento della vita cristiana. Se si affronta la vita cristiana nel modo giusto, la carità non ha 
spazi particolari ma la pervade.

Qualche suggerimento concreto, qualche spunto per mettere la carità al centro della mis­
sione.

La scelta dei poveri. In fondo, è stata la scelta di Cristo. La scelta dei poveri - nel 
momento in cui diventa testimonianza di amore - ha in sé le carte per diventare evangeliz­
zazione. Come? Testimoniando con l’annuncio che c’è una certezza: Dio è amore, Dio ama 
tutti noi, anche gli ultimi.

La catechesi al primo posto. Anche alla luce della realtà che vivo nella mia parrocchia, 
la catechesi - a cominciare dai bambini - dovrebbe portare a vivere un atteggiamento di 
carità nei confronti degli amici, della famiglia. I ragazzi dovrebbero essere educati ad amare 
i poveri. Non solo a dare loro le 50 o le 100 lire, ma ad amarli. In che modo? Offrendo loro 
l’opportunità di incontrarli, conoscerli, rendersi loro utili.

Qualità, non quantità. Anche nelle nostre Conferenze, spesso mi rendo contro che si 
bada soltanto a quanto si dà al povero. L’attenzione si dovrebbe spostare sulla persona del 
povero, sui suoi problemi ma anche sulle sue potenzialità. Il cristiano, se agisce in un vero 
spirito di carità, non deve cambiare la persona. Il suo dovere è quello di migliorarla, non 
cambiarla.



402 Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas

QUELLA STRANA, STRANA AZIENDA
Riflessioni sulla carità di Giulio Baricco, presidente della cooperativa Oltre di Rivoli

Appena entri nel capannone ti sembra di essere in una di quelle officine rumorose, buie, 
un po’ tristi. Ma uno sguardo un po’ più attento rivela subito la particolarità di questo luogo: 
vi lavorano donne nigeriane, persone con qualche problema psichico, “cappelloni”. Un uni­
verso difficile da trovare nelle aziende.

Ed è la realtà a cui si rivolge in modo particolare la cooperativa Oltre di Rivoli, anzi il 
sistema Oltre, formato da un centro di ascolto, un centro di servizi, un centro di accoglien­
za temporanea, un gruppo di Borse lavoro ed una cooperativa sociale in cui vengono svolti 
diversi tipi di attività. La Oltre di Rivoli dà lavoro ad un’ottantina di soci, per un totale di 
circa 55 mila ore retribuite.

La straordinarietà di questo luogo è spiegata dalla straordinarietà delle persone che 
l’hanno creato e fatto crescere e, in primo luogo, del suo presidente, Giulio Baricco, a cui 
abbiamo chiesto di spiegare il suo modo di fare carità, di andare incontro agli ultimi ogni 
giorno.

«Fare carità, secondo me, è cercare un progetto personale per ogni persona che viene a 
bussare, anche in collaborazione con altre realtà come i Servizi Sociali. Ognuno ha le pro­
prie esigenze e non è possibile dare a tutti le stesse risposte. Anche per questo motivo abbia­
mo cercato di creare diverse opportunità di lavoro in cooperativa: c’è chi si occupa di deco­
razioni, chi di falegnameria, chi di trasporti o di accalappiamento di cani. Ovviamente è 
molto duro accogliere le persone in questa maniera, implica tempo e pazienza ma è l’unico 
modo possibile, perché è troppo facile delegare ad altri i problemi. Bisogna, invece, tirare 
fuori da ogni persona il meglio che ha, le sue doti.

Personalmente far parte di un centro di ascolto mi ha aperto gli occhi e cambiato radi­
calmente la vita. Mi ha fatto prendere coscienza di un mondo sommerso di sofferenza. 
Finché non ci sei dentro non riesci ad intuire quanto dolore c’è nelle persone che hai intor­
no, quanto bisogno di ascolto e di qualcuno con cui entrare in contatto. Ora ho capito che la 
cosa principale sono gli altri, non io; bisogna sempre confrontarsi con l’altro e cercare di 
essere un punto di riferimento per qualcuno.

Gesù ha detto che non è venuto per i sani ma per i malati e sicuramente non si riferiva 
solo a coloro che sono malati fisicamente ma anche nell’anima.

Ma in tutto questo non bisogna dimenticarsi che è necessario essere accompagnati dallo 
Spirito Santo perché noi da soli non siamo nessuno, non riusciamo neanche a portare un bri­
ciolo di speranza. Solo lo Spirito è consolatore.

Il primo passo da fare, quindi, è curare la propria spiritualità. Mia moglie ed io andia­
mo a Messa tutte le mattine e questo a volte comporta un po’ di fatica perché qualche sera 
la gente chiama fino a tardi per avere un aiuto e per questo siamo molto stanchi. Ma la 
Messa e la preghiera sono momenti di confronto con Qualcuno più importante; uno può solo 
seminare ma è il Signore che pensa a tutto.

Ogni giovedì c’è la Messa in cooperativa, e il martedì prima di cominciare a lavorare c’è 
un momento di preghiera nel capannone a cui ovviamente ognuno è libero di partecipare.

Fare conoscere la Parola di Dio anche a chi in chiesa non entra mai. Questo mi piace­
rebbe che fosse ricordato nel Piano Pastorale della Diocesi perché è un punto importante per 
ogni cristiano. Nelle nostre chiese va il 15-20% della popolazione. E gli altri? Se uno ha una 
fede profonda, deve evangelizzare, ovunque, sia testimoniando con le proprie opere sia 
dicendo a tutti le motivazioni per cui agisce così».



Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas 403

TUTTO L’AMORE DI MAMMA E PAPÀ
La testimonianza di una famiglia: l'impegno nel sociale, la condivisione, la gioia

Claudio (36 anni) e Meri (32 anni), sposati da 5 anni e mezzo, sono entrambi inse­
gnanti di scuola media e hanno due figli: Sara (2 anni e mezzo) e Matteo (sei mesi). Abitano 
a Piossasco (parrocchia Santi Apostoli) e fanno parte della Città sul Monte (un’associazione 
che si occupa dell’educazione dei giovani e dei ragazzi).

Come si è inserita la carità nella vostra storia personale? Oggi, che spazio occupa 
nel vostro rapporto di coppia?

Abbiamo avuto la fortuna di vivere entrambi, alcuni anni fa, un periodo di servizio (pro­
prio grazie alla Caritas Diocesana): Claudio è stato obiettore di coscienza e io ho scelto 
l’Anno di Volontariato Sociale. Due esperienze significative che ci hanno aiutato a crescere 
e fatto intravedere come la carità sia uno stile di vita, di scelte concrete e quotidiane più che 
di gesti straordinari e sporadici (anche se, ogni tanto, sono utilissimi).

Noi ci siamo conosciuti lavorando ad un progetto di gemellaggio in un campo profughi in 
Slovenia durante la guerra nell’ex-Jugoslavia, un gesto semplice che tentava di rispondere alle 
esigenze di coloro che erano costretti a scappare dalle proprie case a causa della guerra.

Oggi, il nostro atteggiamento di carità si concretizza in tante scelte concrete nella 
gestione delle nostre giornate e delle nostre risorse: per chi è più vicino (in particolare nel 
campo dell’educazione dei ragazzi) ma anche per chi in altre parti del mondo si trova in 
situazioni di necessità (abbiamo due “figli” in Africa che sosteniamo con una semplice ado­
zione a distanza).

Che cos’è la carità?
Carità è apertura del cuore, è accoglienza dell’altro, è condivisione delle risorse, del 

tempo, dei talenti. La carità deve essere 1’“ordinario” della vita del cristiano, che impara da 
Gesù, servo obbediente, il limite infinito dell’Amore, delle attenzioni per chi ci sta accanto, 
della capacità di capire le necessità altrui.

San Paolo scrivendo ai Corinzi (ICor 13,1-13) descrive, come tutti sappiamo, le carat­
teristiche della carità ma “dimentica” di dirci che la carità è esigente e a volte anche fatico­
sa. La vita quotidiana, le relazioni familiari e non, il lavoro, la vita nella Comunità richie­
dono una continua crescita, e come tutte le crescite comportano cambiamenti, rinunce, 
nuove gioie e un continuo stupore. Ci stiamo accorgendo che lo stile di una carità concreta 
ed incarnata nel quotidiano è un’avventura sempre in divenire che chiede un continuo 
aggiornamento del cuore e della fede.

Un'avventura faticosa che però, spesso, riserva anche qualche sorpresa...
Quando nella nostra vita siamo riusciti a sperimentare (e cioè a vivere) la dinamica della 

carità siamo rimasti conquistati. L’esperienza è stata così arricchente da lasciare una traccia 
indelebile nei rapporti personali, nel cuore e chiaramente nel rapporto con Dio.

In questo momento, dato anche il tempo che i nostri due “cuccioli” richiedono, stiamo 
continuando il nostro impegno nella “Città sul Monte”, con i ragazzi delle medie e delle 
superiori; è quella la nostra comunità, in particolare per Claudio, che in quell’esperienza è 
cresciuto nella fede. Intendiamo questa attività davvero come “carità”, come “Amore”, ed è 
questa per adesso la nostra scelta di evangelizzazione, di annuncio.



404 Documentazione - X/I Giornata Diocesana Caritas

Dalla vostra esperienza familiare, quali suggerimenti per chi vuole impostare, 
nella propria vita, uno stile di carità?

Ci vengono in mente alcune parole chiave: informazione, fiducia in sé, gioia.
Informazione vuol dire per noi, molto concretamente, leggere una serie di pubblica­

zioni (Mosaico di Pace, Italiacaritas, Nigrizia, Jesus, Narcomafie, Cem Mondialità, 
Qualevita) che riescono a fornirci una serie di notizie sul Terzo Mondo, vicino e lontano, 
che possono permetterci di tenere gli occhi sempre bene aperti per poter compiere gesti di 
solidarietà, partecipare a campagne di boicottaggio. Perché l’attenzione verso la carità sia 
sempre viva, sempre di più emerge la necessità di essere informati su alcuni argomenti che 
spesso neppure accedono alla grande stampa.

Fiducia in sé, invece, significa sentirsi amati profondamente da Dio e quindi capaci di 
amare, perché non siamo soli, lo Spirito del Signore ci accompagna sempre.

Ma questa è anche la fonte della nostra gioia: la piena coscienza che il mondo è già stato 
salvato e che noi dobbiamo inserirci in un piano di salvezza che ci trascende enormemente, 
ma che cammina anche con le nostre gambe. Fiducia in sé e gioia che nascono dal sentirsi 
“avvolti”, vorremmo dire “sommersi e salvati” dall’Amore di Dio.

CERCAVO UN LAVORO PART-TIME...
Intervista ad Antonella Bagno, responsabile di un gruppo di Volontariato Vincenziano

Era alla ricerca di un lavoro pomeridiano per occupare le ore che le rimanevano libere 
dalla sua occupazione part-time. Ma non pensava sicuramente che sarebbe finita ad occu­
parsi di barboni, poveri ed emarginati, gratuitamente. «Un amico mi ha fatto conoscere l’at­
tività che si svolge qui - spiega Antonella, giovane donna responsabile del gruppo di 
Volontariato Vincenziano, in via Nizza 24 - e da allora, 18 anni fa, sono rimasta colpita da 
questa realtà nascosta, che il resto della società tende ad ignorare».

Cosa significa per te fare carità, servire il prossimo?
Prima di tutto fare carità non è solo essere distributori di cose e servizi ma aiutare cia­

scuno a conoscere le proprie risorse affinché si attivi da solo e rientri a far parte della 
società. È ridare dignità alle persone. Nel nostro centro di accoglienza, infatti, oltre ad occu­
parci delle esigenze materiali di chi ha bisogno (pasti, alloggio, assistenza ambulatoriale, 
vestiario), cerchiamo di ascoltarli e ogni venerdì facciamo un incontro con loro in cui leg­
giamo passi biblici e ognuno li commenta facendo riferimento alla propria vita.

La carità per me è stato un cambiamento naturale di vedere le cose non appena ho spe­
rimentato la misericordia del Signore. Per andare verso gli altri è importante prima di tutto 
imparare a conoscere se stessi, i propri limiti e le proprie capacità per poter trasmettere se 
stessi, senza maschere. Fare carità è essenzialmente fare in prima persona un grande gesto 
di umiltà.

Occuparmi degli altri ha trasformato completamente il mio modo di vedere le persone 
e le cose; ho capito che gli emarginati dalla società sono persone che ti insegnano molto; ora



Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas 405

ricerco maggiormente l’essenziale nei rapporti umani, cerco di essere la più vera possibile, 
senza trucchi. Ho messo da parte molte cose, molti idoli e luoghi comuni della società e 
anche il perbenismo ed il moralismo.

Come ha influenzato il tuo modo di fare carità il carisma vincenziano?
San Vincenzo de’ Paoli diceva che servire gli altri è fare esperienza mistica. Molto spes­

so noi sentiamo che il Signore ci parla personalmente quando, per esempio, ascoltiamo alcu­
ni brani di Vangelo. Io ho provato questa stessa sensazione servendo i poveri, capisco che il 
Signore mi parla attraverso di loro. Sono evangelizzata di continuo da queste persone.

Il gruppo di Volontariato Vincenziano è una grande ricchezza, ci sono persone con cul­
ture, caratteri e temperamenti diversi. All’inizio io pensavo che il gruppo dovesse essere 
omogeneo e pensare allo stesso modo ma mi sbagliavo e ora ho imparato a valorizzare le 
diversità. Ogni persona fa un cammino personale ed il Signore ci precede.

Quanto conta nella missionarietà il fatto di essere cristiana?
Fare la carità è una diretta conseguenza dell’essere cristiano; non è necessario fare parte 

di associazioni ma se ci si considera cristiani è impossibile non andare verso gli altri. Non 
ci sono alternative.

Andando verso il prossimo, inoltre, si sperimenta che la Provvidenza esiste: tante volte, 
per esempio, noi eravamo in ansia perché mancavano soldi, generi alimentari o altro ma 
immancabilmente sono sempre arrivati.

La nostra associazione è inserita nella realtà ecclesiale della Diocesi; c’è un coordina­
mento tra Caritas, San Vincenzo e tutte le associazioni di ispirazione cattolica per cercare le 
motivazioni comuni che facciano fare esperienza di Gesù e per portare la figura di Cristo a 
tutti.

La Diocesi di Torino sta lavorando per realizzare il Piano Pastorale. Quali potreb­
bero essere, secondo te, gli orientamenti nel settore della carità?

È necessario studiare nuove forme di comunicazione e sensibilizzazione verso i giova­
ni, nelle scuole e nei luoghi di incontro affinché si parli del farsi prossimo e questo atteg­
giamento non si riduca a qualche articolo sul giornale il giorno di Natale. Bisogna sia par­
lare delle cose belle che succedono nella società sia presentare Gesù come modello di vita.



406 Documentazione - XII Giornata Diocesana Caritas

LA STRADA PER LA COMUNIONE
La carità come mezzo per scoprirsi parte di un'umanità creata da un'unica mano

Don Marco Riba, obiettore di coscienza in congedo, è direttore della Caritas di Cuneo.

La carità. Un cammino, un dovere, un mezzo di annuncio, una missione?
È difficile parlare della carità nella propria vita. Per quanto uno cammini si trova sem­

pre a ricominciare ogni mattino da capo, anzi ogni momento. È sufficiente poco per metter­
la in crisi, per farci sentire quanto siamo distanti da quella “carità” che è Gesù nei nostri con­
fronti. Per questo non mi chiedo mai troppo se ho vissuto o meno la carità. Piuttosto prego: 
“Signore, dammi il tuo cuore!”.

Quando ero più giovane mi sentivo più forte, più capace di amare, di andare incontro 
alle persone e di apprezzarle per il semplice fatto che erano lì davanti a me. Giovane prete 
mi illudevo di essere all’altezza della situazione, anche compiacendomi di ciò che riuscivo 
a fare per fratelli e sorelle in difficoltà.

Da un paio d’anni invece non sono più così sicuro. Più procedo e più mi rendo conto 
che il “cuore duro” non dà molti segnali di scalfitture. Sperimento sulla mia pelle ciò che 
Gesù dice nelle parole riportate nel capitolo 7 del Vangelo di Marco: «È da dentro l’uomo 
che escono cattiverie, avarizie, gelosie, impudicizie,...».

Ho trovato una splendida frase da un vecchio film: «I giovani amanti cercano la perfe­
zione, i vecchi amanti conoscono l’arte dell’armonia dei brandelli!». Anche così è un po’ la 
carità nella mia vita, nelle mie giornate: per quanto mi sforzi di farla diventare attenzione 
costante, tuttavia non riesco che a mettere insieme dei brandelli.

Che cosa rappresenta per te la carità?
Nella mia missione la carità è tutto. Se il mio agire, se il mio parlare, il mio atteggia­

mento non è ispirato da un profondo “essere amato da Dio” allora c’è qualcosa che non va. 
La mia missione diventa una professione qualunque e mi trovo vuoto perché “schizofreni­
co”: mi faccio portatore di gesti di carità che nascono da una radice impropria. Solo Dio può 
darmi la misura giusta, e la misura giusta è il “sempre”, non un momento particolare.

Oggi alla parola “carità” si attribuiscono solitamente significati differenti, anche 
molto lontani fra loro...

È vero. Il campo semantico della parola si è così allargato che rischiamo di non ricono­
scerla più nella sua identità.

Di una cosa sono certo per quanto mi riguarda, per la mia esistenza di uomo: carità è 
amare Dio sopra ogni cosa, come unico bene. E amare il prossimo come me stesso.

La carità per me è fraternità universale, uno scoprirci parte di un’umanità, di un creato 
uscito da un’unica mano. In fondo è questo: aiutare il Cristo a ricapitolare tutto in Lui: uomi­
ni, natura, mondo intero, angeli e demoni,...

È lavorare ad un movimento centripeto: dalla frammentazione all’unità, dalla disper­
sione al raccogliere tutto nel seno del Padre che è Amore/Carità.

In questa prospettiva, quindi, la carità è efficace nel momento in cui riesce a rag­
giungere chi ha bisogno, chi è disperso. Che posto occupa, in questo senso, la comunità 
cristiana?



Documentazione - Xll Giornata Diocesana Caritas 407

La comunità cristiana è destinataria della “mia” carità, ma non tanto negli interventi 
assistenziali o nei servizi per cui mi attivo, quanto piuttosto nei consigli e nelle indicazioni 
che riesco a dare, nell’indicare percorsi nuovi e soprattutto nell’umiltà di mettermi in ascol­
to dei percorsi che già si fanno.

È un lavoro lento, faticoso, che richiede pazienza e capacità di autocritica, per cambia­
re rotta qualora si noti che certi percorsi si pongono in contrasto con la comunione eccle­
siale. Meglio il meno perfetto nella comunione che il più perfetto in disunità. Tanto spesso 
nelle nostre Chiese locali ci si arrocca sulle proprie posizioni e questo non permette alla 
“carità” di farsi strada da sola.

Quale ruolo, secondo te, per la carità nella missione che la Chiesa di Torino sta per 
intraprendere, attraverso il Piano Pastorale ormai alle porte?

La carità deve diventare un’attenzione in tutto quello che si fa. Si deve imparare a con­
siderarla in questo modo. Solo così può diventare un pilastro sul quale costruire la casa. E 
come si impara? Ecco alcuni semplici suggerimenti pratici, da cui ogni cristiano può farsi 
sollecitare, personalmente:

- contemplare il Cristo crocifisso, pregando e irrobustendo la nostra spiritualità;
- formarsi costantemente (corsi, percorsi, letture,...);
- confrontarsi con quanti vivono percorsi ed esperienze di carità;
- sperimentarsi in momenti di servizio, di cura, di presa in carico di persone nel bisogno.



408 Documentazione

Riflessioni in merito alla Dichiarazione congiunta 
sulla dottrina della Giustificazione

Le affermazioni essenziali della Dichiarazione congiunta

Il 31 ottobre 1999 può essere annoverato come un giorno fausto nella storia del movi­
mento ecumenico*.

In una data e in un luogo storicamente significativi alti rappresentanti della Chiesa cat­
tolica e della Federazione Luterana Mondiale firmavano ad Augsburg una “Dichiarazione 
ufficiale comune". Essi riconoscevano la “Dichiarazione congiunta sulla dottrina della 
Giustificazione" della Federazione Luterana Mondiale e della Chiesa Cattolica come un 
«passo decisivo verso il superamento della divisione ecclesiale» (DCG 44).

Il risultato essenziale consiste in un «consenso su verità fondamentali di tale dottrina 
della giustificazione» (DCG 40). Entrambe le parti rinunciano a presentare le loro dottrine 
al riguardo come contraddittorie nei confronti dell’altra interpretazione. Emerge così una 
convergenza sulla comune fede nella giustificazione del peccatore per mezzo della grazia di 
Dio in Cristo. In proposito le condanne delle Confessioni luterane non colpiscono l’inse­
gnamento della Chiesa cattolica così come esso è presentato in questa Dichiarazione e d’al­
tra parte l'insegnamento delle Comunità luterane presentato nella medesima Dichiarazione 
non cade sotto le condanne del Concilio di Trento (cfr. DCG 41 ). Dopo tutte le sofferenze, 
che la divisione della cristianità occidentale ha arrecato alla Chiesa, alle famiglie cristiane 
ed a milioni di credenti, la giornata di Augsburg può essere accolta solo con riconoscenza 
come svolta irrevocabile nelle relazioni fra cristianità cattolica ed evangelico-luterana.

Ritornare su tale evento a poco più di un anno di distanza intende quindi avere lo scopo 
innanzi tutto di cogliere in modo sempre più profondo le istanze fondamentali di questo 
testo e nello stesso tempo quello di proteggerlo da alcune interpretazioni non pertinenti, 
che potrebbero comprometterne la fecondità. Non ci si potrà invece soffermare sul pro­
mettente processo di ricezione della Dichiarazione congiunta già avviato in molte parti del 
mondo, come testimoniano vari articoli, simposi e conferenze, perché ciò esigerebbe un’e­
sposizione specifica, già abbozzata peraltro in qualificati interventi apparsi su questo stesso 
foglio [L'Osservatore Romano - N.d.R.] durante la Settimana di preghiera per l’unità dei 
cristiani.

Il simbolismo della data e del luogo della firma
La data del 31 ottobre 1517 è considerata come l’inizio del movimento della Riforma, 

che cominciò con la pubblicazione delle 95 tesi di Martin Lutero sull’indulgenza, la penitenza 
e la giustificazione. Purtroppo però ne scaturì - contro la volontà di tutte le persone coinvolte 
- più che il rinnovamento della Chiesa, una drammatica frammentazione della cristianità.

Nella dieta di Augsburg del 1530 si cercò ancora una volta di salvare l’unità confessio­
nale della Chiesa, che nel comune Credo dei Concili di Nicea e di Costantinopoli tutti con­
fessavano come la Chiesa una, santa, cattolica ed apostolica. La pace religiosa di Augusta 
del 1555 dal punto vista dei diritti civili riuscì a portare una pace temporanea. In pratica tut­
tavia fu solo l’umiliante riconoscimento ufficiale che tutti i tentativi di salvare l’unità erano 
falliti.

* Cfr. RDTo 76 (1999). 1501-1532 (N.d.R. ].



Documentazione 409

Alla ricerca del fondamento dell'unità

Il dialogo ecumenico fra la Chiesa cattolica e le comunità nate dalla Riforma trova però 
un buon fondamento, laddove queste comunità si sono date in confessioni vincolanti, come 
innanzi tutto nella Confessio Augustana (1530), un criterio chiaramente riconoscibile del 
loro carattere ecclesiale. La famosa definizione della Chiesa come comunità dei credenti 
giustificati, che si riconosce dall’annuncio della Parola secondo il Vangelo e dalla celebra­
zione dei Sacramenti in fedeltà alla volontà di Cristo, trova infatti un suo completamento 
nell’adesione delle Chiese regionali alla confessione di fede comunemente sottoscritta.

Se si pensa che la discussione sulla interpretazione più esatta della giustificazione del 
peccatore fu il punto di partenza della costituzione - non voluta da nessuno - di nuove 
comunità ecclesiali, viceversa il consenso su questioni fondamentali del messaggio della 
giustificazione deve condurci insieme sulla via da tutti voluta verso la piena unità dei cri­
stiani cattolici ed evangelico-luterani nella confessione della fede e nella vita della Chiesa 
una, santa, cattolica ed apostolica. Infatti tutti i cristiani sono tenuti all’unità nella fede per 
mezzo di Gesù Cristo. Egli stesso è il fondatore dell’unità della sua Chiesa, l’autore della 
sua fede, del suo ministero di santificazione nella liturgia e nei Sacramenti e della sua costi­
tuzione apostolica.

Naturalmente questo atto solenne, nel quale sono stati per così dire ufficialmente rati­
ficati alcuni risultati finora conseguiti dai dialoghi delle Commissioni teologiche, può 
essere solo il punto di partenza per un processo irreversibile, che secondo la volontà di Cri­
sto deve condurre al pieno ristabilimento dell’unità attraverso un approfondimento della 
propria autocomprensione. Di ciò fa parte la disponibilità a calarsi nella situazione del part­
ner del dialogo. E solo a partire da questa disponibilità possono essere affrontati con spe­
ranza di successo i temi così fondamentali per l’unità come «la relazione esistente tra Parola 
di Dio e insegnamento della Chiesa, l’ecclesiologia, l’autorità nella Chiesa e la sua unità, il 
ministero e i Sacramenti» (DCG 43). Non si tratta qui di temi secondari, ma di affermazioni 
centrali della confessione ecclesiale, sulle quali vi deve essere l’accordo, perché l’unità dei 
cristiani non sia dipendente da interpretazioni umane arbitrarie o da fini pragmatici. La 
Chiesa esiste solo nella fedeltà alla rivelazione di Dio. Inseparabili da questa sono i mezzi 
con cui essa attualizza sempre nuovamente se stessa tramite la confessione della fede, i 
Sacramenti e l'autorità apostolica del ministero dell’annuncio e della guida pastorale della 
Chiesa.

Nuove proposte di comunione eucaristica fra cattolici e luterani

In questa situazione di cristianità frammentata molti desidererebbero tuttavia egual­
mente porre dei gesti di unità, sul fondamento di quanto già fin d’ora unisce i cristiani cat­
tolici e luterani. Malgrado la permanenza di contrasti anche in questioni essenziali della fede 
alcuni pensano che si potrebbe comunque di quando in quando testimoniare l’unità nella 
fede finora raggiunta e incoraggiarsi sulla strada che conduce alla piena unità visibile, con 
uno scambio di pulpito e con forme di comunione eucaristica, come la reciproca ospitalità 
eucaristica, il libero accesso alla Comunione o addirittura condividendo la celebrazione del­
l’Eucaristia.

Da qualche parte si sostiene anche che queste richieste sarebbero la conseguenza logica 
della firma di Augsburg. Poiché infatti Augsburg riconosce a riguardo della dottrina della 
giustificazione l’esistenza di elementi comuni con i riformatori, il decreto tridentino sulla 
giustificazione sarebbe relativizzato. Se però da parte cattolica la concezione luterana della 
giustificazione non è più. condannata, sarebbero superate - così si afferma - anche tutte le 
differenze dottrinali, che Lutero ha dedotto dalla sua dottrina e che furono respinte da 
Trento. Ciò che evidentemente non è sostenibile.



410 Documentazione

Il compito comune di un'attualizzazione del messaggio della Giustificazione

La Dichiarazione congiunta in realtà imposta la questione in modo ben diverso. Nel 
rispetto della coscienza di verità del partner del dialogo si cerca, a partire dal fondamento e 
dalla fonte comune della Sacra Scrittura, di giungere ad una interpretazione comune. Ciò 
non può avvenire naturalmente in una prospettiva puramente storica. L’uomo moderno, con 
il quale ha a che fare la predicazione cristiana, si pone infatti domande diverse da quelle del 
sec. XVI. Egli si chiede se non sia forse solo il trastullo di un asettico divenire cosmico o 
non esista invece un creatore, all’orecchio del quale possa gridare tutta la sua angoscia e la 
sua supplica, che abbia per lui un cuore e parli a lui con la sua bocca. E questa è la nostra 
comune fede: per illuminare il senso dell’esistenza e per superare la nostra finitezza e mor­
talità noi non possiamo fare nulla, se questo Dio per sua iniziativa non ci viene incontro nel 
suo Figlio, che si è fatto uomo, perché noi uomini divenissimo per mezzo dello Spirito di 
Dio figli di Dio nella fede, speranza e carità.

Nell’orizzonte di un’ermeneutica fondamentale del cristianesimo, da tutti auspicata di 
fronte ad un mondo secolarizzato e alienato da Dio, istanze essenziali di fondo della conce­
zione riformata e cattolica della giustificazione possono così essere salvaguardate e insieme 
oltrepassate per giungere ad una formulazione comune.

Eucaristia e comunione nella fede

D’altra parte la firma apposta dalla Chiesa cattolica ad Augsburg non comporta una 
rinuncia alla sua comprensione della Chiesa, del Magistero e del Concilio; né una logica di 
questo tipo è contenuta nel consenso sulla giustificazione. L’approvazione della Dichiara­
zione congiunta da parte delle autorità ecclesiali non cancella infatti l’insegnamento vinco­
lante del Concilio di Trento e del Vaticano I e II. I principi cattolici dell’interpretazione della 
Rivelazione e l’articolazione interna differenziata di Scrittura, Tradizione e Magistero (Con­
cilio e Papa) restano normativi per i suoi atti e gesti ecumenici.

Si comprende pertanto perché le suddette forme di comunione eucaristica, in questa fase 
del cammino ecumenico, costituirebbero una rinuncia a verità di fede, che appartengono alla 
confessione della fede cattolica. Secondo la dottrina cattolica infatti la ricezione della santa 
Comunione presuppone la piena comunione con la Chiesa.

Certamente è Cristo colui che invita alla Cena, nella misura in cui Egli nella persona del 
sacerdote consacrato amministra i Sacramenti. Nondimeno Cristo agisce nei Sacramenti, 
quando gli Apostoli e, nella loro legittima successione, i Vescovi ed i presbiteri adempiono 
il mandato di Gesù («fate questo in memoria di me») di rendere presente il suo sacrificio 
della croce e la partecipazione alla realtà della sua risurrezione. Così Egli si unisce alla sua 
Chiesa, che è il suo corpo e la sua sposa. Così Cristo è “uno” nel capo e nelle membra del 
suo corpo. Il presupposto essenziale per la partecipazione è la confessione della fede della 
Chiesa, nella quale essa appare, anche visibilmente, come corpo di Cristo e viene edificata 
nella sua unità a partire da Cristo. Presupposto della partecipazione sono dunque il Batte­
simo e la piena unità nella fede della Chiesa.

Se fra i cristiani insorgono divisioni a motivo di essenziali questioni di fede, essi devono 
dapprima riconciliarsi nella fede. Solo dopo potranno celebrare nella verità l’Eucaristia 
come espressione dell’unità con Cristo e fra di loro. Il contrasto dottrinale in importantis­
simi contenuti della confessione della fede, della liturgia e della costituzione apostolica della 
Chiesa non consente una celebrazione in comune della Eucaristia.

Solo l’unità nella confessione della fede realizza anche la piena comunione dei disce­
poli fra di loro e con Cristo, il capo del corpo, che è la Chiesa. Se in contenuti essenziali 
della confessione della fede non vi è unità, la celebrazione in comune dell’Eucaristia non 
sarebbe vera ed anzi sarebbe una dimostrazione che la frammentazione della cristianità è



Documentazione 411

insuperabile. Sarebbe quindi una controtestimonianza per l’unità visibile della Chiesa, che 
è invece la volontà di Cristo.

A questo proposito non sarebbe teologicamente giustificato neppure richiamarsi ad una 
ispirazione personale o ad una presunta obbedienza alla libera azione dello Spirito Santo, 
che sarebbe superiore all’obbedienza nei confronti dei Vescovi. Infatti lo Spirito Santo non 
annulla l’ordinamento, che Cristo ha dato alla Chiesa. Lo Spirito Santo non relativizza l’au­
torità del Magistero ecclesiastico, ma la sostiene. E il cammino verso l’unità dei cristiani 
non può certo creare nuove divisioni o essere raggiunto attraverso un contrasto con il Papa 
ed i Vescovi.

Diversi da quelli sopra esposti sono invece i casi di grave ed urgente necessità pasto­
rale, contemplati nel Direttorio Ecumenico, quando anche fedeli luterani, in circostanze 
eccezionali ed a condizioni ben determinate, possono essere ammessi all’Eucaristia (cfr. 
Direttorio ecumenico, nn. 129-131).

In conclusione occorre ricordare che il desiderio giusto dell’unità non deve rendere 
impazienti o impedire di riconoscere la complessità dei problemi. L’unità non è qualcosa che 
si può costruire, ma solo accogliere nella fede e conservare nell’amore alla Chiesa e alla sua 
più grande verità. L’unità nella fede esige in particolare una grande attenzione alla dinamica 
propria dei Sacramenti della Chiesa. Essa può crescere solo dalla profondità della fede e da 
un comune approfondito ascolto della Parola di Dio e dall’obbedienza nei confronti delle 
indicazioni di Cristo. L’atteggiamento scettico di fondo davanti alla verità della Rivelazione 
e alla capacità di verità dell’uomo nei confronti della trascendenza di Dio in una società 
secolarizzata è un cattivo consigliere per il movimento ecumenico verso l’unità dei cristiani 
nella fede. Le affermazioni di fede della Chiesa non sono solo interpretazioni umane, ma 
hanno un carattere vincolante, che illumina e orienta il cammino verso l’unità autentica.

La Dichiarazione congiunta di Augsburg percorre la via giusta: l’unità dei cristiani deve 
essere cercata al livello dell’unità nella confessione della fede, perché possa trovare la sua 
piena espressione nella comune celebrazione dei Sacramenti.

La Dichiarazione congiunta non ignora le importanti differenze esistenti. La cristianità 
ha bisogno di una riconciliazione nella profondità del mistero e della verità di Cristo. Il 
cammino verso di essa può essere solo un dialogo aperto, per trovare - in conformità con la 
volontà di Dio - una unità nella fede, che possa fare da fondamento alla piena comunione 
di tutti i cristiani.

* * *

Da L’Osservatore Romano, 25 marzo 2001



412 Documentazione

Seminario organizzato dall'Ufficio regionale 
per la pastorale sociale e del lavoro

LA DIGNITÀ DEL LAVORO 
TRA INSICUREZZA E FLESSIBILITÀ

I cambiamenti nell’organizzazione del lavoro
Sabato 31 marzo, nella splendida sede di Palazzo Barolo nel centro storico di Torino, si è svolto 
un Seminario con interventi degni di nota secondo la consuetudine portata avanti dall’Ufficio 
regionale piemontese per la pastorale sociale e del lavoro.
Volentieri pubblichiamo gli Atti per favorirne una maggiore diffusione.

1. INTRODUZIONE

Nell’epoca post-fordista il lavoro sta cambiando in modo rapido e radicale: cambiano i 
contratti, cambiano i ruoli, cambiano i processi produttivi. Siamo di fronte ad un processo 
che libera energie nuove e inattese ma che risveglia incertezze e paure diffuse.

Il Seminario regionale, di cui qui vengono presentati gli Atti, costituisce un momento di 
confronto e di approfondimento sul vissuto odierno del lavoro, sull’attualità del messaggio 
sociale cristiano e sulle implicazioni ecclesiali.

Lo spunto viene dai discorsi di Giovanni Paolo II durante il Giubileo dei lavoratori: 
«L’Anno Giubilare - disse durante la celebrazione del 1° maggio - sollecita ad una risco­
perta del senso e del valore del lavoro». Il giorno dopo, nell’incontro con le personalità con­
venute a Roma da ogni parte del mondo, sviluppò ulteriormente quel pensiero: «Ci si è resi 
conto di quanto sia ancora grande la necessità di intervenire in modo efficace, perché il 
lavoro umano abbia nella cultura, nell'economia e nella politica il posto che gli compete, 
nel pieno rispetto della persona del lavoratore e della sua famiglia ... Vorrei porre in luce 
un aspetto qualificante del lavoro, che di solito viene indicato con il termine di "qualità 
totale”. Si tratta in sostanza della condizione dell'uomo nel processo produttivo: solo una 
fattiva partecipazione a tale processo può fare dell' impresa una vera comunità di persone».

Quale verificabilità trovano le parole del Papa in un contesto produttivo di antica tradi­
zione, fortemente organizzato e alle prese con la grande mutazione della terza rivoluzione 
industriale, quale è quello piemontese? Nella sua concretezza, questo interrogativo appare 
cruciale, se si vuole far sì che l’insegnamento sociale cristiano scenda dall’iperuranio delle 
buone intenzioni e penetri nell’arena del vissuto.

La Pastorale sociale e del lavoro piemontese dedica la Giornata della solidarietà alla 
riflessione e alla sensibilizzazione proprio sulla dignità del lavoro ("Per un lavoro degno", 
domenica 29 aprile). In relazione a questo tema, intende entrare precisamente nel merito dei 
cambiamenti organizzativi, dei paradigmi post-fordisti, della qualità totale e della leadership, 
per verificare la loro congruenza con la riflessione sociale cristiana. Il superamento del for­
dismo (ancorché molto parziale se si guarda concretamente alle fabbriche esistenti) comporta 
dei cambiamenti enormi che, partendo dall’organizzazione del lavoro, si allargano a macchia 
d’olio sull’insieme della società industriale nonché sul vissuto dei lavoratori di ogni ordine e 
grado. L’ipotesi di lavoro che si intende iniziare a verificare in questo Seminario, con un’a­
nalisi a più voci, è che, in questi scenari completamente nuovi, si aprano prospettive inedite 
sia per la Dottrina sociale della Chiesa che, soprattutto, per la testimonianza cristiana.

don Giovanni Fornero
Incaricato regionale per la pastorale sociale e del lavoro



Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro 413

2. UN CONTESTO IN EVOLUZIONE:
VERSO LA FUORIUSCITA DAL TUNNEL

- Il tunnel di cui parla il titolo è la crisi del modello industrial-urbano che ha caratte­
rizzato Torino.

- La fuoriuscita sembrerebbe dovuta, da un lato, all’accordo FIAT-GM che, se non 
altro, ha chiarito il percorso dell’impresa motrice di Torino e dall’altro, alla ripresa con­
giunturale dell’economia dell’Europa Occidentale e, in questa, dell’Italia e del Piemonte.

- Sgombro il terreno da questa seconda linea analitica, osservando che, indubbiamente, 
tutto diventa più facile quando la domanda, come si dice, tira, ma su questo versante non c’è 
da fare sicuro affidamento. La situazione degli Stati Uniti non è rosea e questa situazione è 
probabile che possa aver ripercussioni in Europa e in Italia.

- Considero, invece, quello che di positivo è avvenuto e può ulteriormente avvenire sia 
nel campo della cultura diffusa sia, più propriamente, nel campo del lavoro.

- Nel campo della cultura diffusa è, mi pare, in via di superamento la situazione gene­
rata dalla caduta delle certezze dovuta alla fine delle ideologie, alla fine delle sicurezze nel 
campo del lavoro, ecc. Questa situazione poteva essere colta come discontinuità storica: fine 
di un’epoca e un procedere a tentoni per individuare una o altre vie.

- Il grande processo che domina il presente momento storico è, come è ben noto, il pro­
cesso di globalizzazione economica, finanziaria e dell’informazione, processo esaltato, da 
un lato, dalla caduta dell’URSS e dall’altro dalla tecnologia microelettronica ed informatica.

- Gli indirizzi di fondo che caratterizzano le dinamiche socio-economiche e insediative 
di questo momento storico sono verso il demassificato, verso il differenziato, verso il leggero.

- La domanda di beni si segmentalizza: le produzioni di massa vengono indirizzate 
verso i Paesi del Terzo Mondo dove la domanda potenziale è elevata e dove i costi di pro­
duzione sono molto inferiori, mentre nel Primo Mondo la spinta è verso le produzioni di 
beni “belli e tecnicamente perfetti’’, verso l’impiego di tecnologie innovative, verso l’aper­
tura di nuove orbite economiche.

- Tutto spinge in questa direzione, direzione che intercetta nuovi indirizzi scientifico- 
tecnici, quali i microsistemi, il campo del plasma, le biotecnologie.

- Occorre derivare da questi campi alti tecnologie utilizzabili per i campi produttivi 
storici dell’apparato produttivo piemontese e per aprire nuovi indirizzi produttivi.

- L’indirizzo di fondo è verso il flessibile, il meno strutturato; tutto questo è altamente 
visibile nel campo del lavoro. Ora questa trasformazione presenta dei costi elevati in termini 
di disoccupazione, di insicurezza ma va colta anche per le opportunità che presenta. Al 
limite il lavoratore diventa imprenditore di se stesso; impegna pacchetti di sue ore lavora­
tive in più attività, in più imprese.

- Tutto questo avanza, non è ancora adeguatamente indirizzato e regolato.
- Accanto a questa linea di trasformazione da cogliersi come positiva, c’è la schiera 

ampia di quelli che non riescono a ridefinirsi, la schiera degli “affaticati e stanchi”.
- Vi è un altro aspetto della nostra società che va più attentamente esplorato; le fasi 

della vita scandite nel precedente modello erano sostanzialmente distinte in tre: la fase di 
preparazione al lavoro, la fase del lavoro, la fase della pensione. Queste tre fasi si sono e si 
stanno profondamente modificando. E altamente visibile questo nel grande movimento 
“volontariato” che ha, come tutti sappiamo, molte facce. Una di queste riguarda, in vario 
modo, il problema degli affaticati e stanchi: problema centrale per la società generale chia­
mata a provvedervi, ma che può avere, appunto, in vario modo il sostegno del volontariato,

- In questo quadro risulta e risulterà profondamente mutata la società e la cultura che 
la permea. La fatica e il peso possono essere alleviati decisamente se le tendenze di fondo 
si sapranno cogliere, rendendo così più rapido e agevole il percorso di trasformazione.

- Insomma la speranza non è vana, questa speranza non è utopia!

Angelo Detragiache



414 Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro

3. PRESENTAZIONE DI UN CONFRONTO

Questo Seminario è nato per osservare e comprendere alcune nuove problematiche: 
quelle che stanno informando e guidando i nuovi modi di organizzare il lavoro, anzi, il 
“sistema lavoro”. Verso queste problematiche riteniamo sia necessario stimolare l’atten­
zione delle Chiese locali: l’attenzione, cioè, verso il lavoro, i suoi problemi, i cambiamenti 
in corso. Riteniamo poi necessario stimolare anche, e forse aiutare, le forze sociali a rico­
struire i valori di fondo del lavoro, a dare più spazio a questi valori nell’azione concreta di 
ogni giorno.

Il percorso di riflessione parte da tre testimonianze, molto concrete e diverse l’una dal­
l’altra, che hanno lo scopo di portare degli spezzoni della concreta organizzazione del 
lavoro, oggi, nelle aziende. Seguono quattro interventi, a mo' di tavola rotonda, fra rappre­
sentanti deH’imprenditoria e del sindacato. Siamo di fronte, ancora una volta, alla naturale 
ambivalenza del “sistema lavoro”, che assume ora alcune forme particolari (già riconosciute 
durante il Convegno di Roma [maggio 1998], su "La questione lavoro oggi"). Ne voglio 
ricordare alcune, che emergono dal vissuto delle testimonianze e che vorrei proporre ai 
nostri quattro interlocutori:

a) l’ambivalenza tra sicurezza del lavoro, che contribuisce a rendere meno aleato­
ria 1’esistenza, e flessibilità/mobilità, che ora appare necessaria alle imprese per consentire 
una competitività sufficiente ad affrontare un mondo globalizzato;

h) l’ambivalenza tra i vantaggi dell’aumentata produttività del lavoro per il lavora­
tore-consumatore, conseguita attraverso l’innovazione tecnologica ed organizzativa, ed il 
maggior sfruttamento, la maggior precarietà e la riduzione di posti di lavoro, che si accompa­
gnano ormai sempre più spesso alle strategie di ristrutturazione in particolare organizzativa;

c) l’ambivalenza tra lavoro come fattore di produzione (che deve “rendere” e quindi 
deve essere comandato) e necessità di coinvolgere il lavoratore, di instaurare rapporti colla­
borativi.

Per evitare che questi fattori di ambivalenza si traducano in contrapposizioni, anche 
esplosive, devono essere gestiti: compiti e funzioni di mediazione spettano a quel sistema di 
regole e di relazioni comunemente definito “mercato del lavoro”. Purtroppo, il sistema di 
mediazione costruito dal dopoguerra incontra oggi una crisi profonda: quella che è definita 
crisi del modello fordista e di cui è ancora difficile individuare gli sbocchi.

Questa crisi si traduce in una serie di “paradossi” che qui voglio riportare in quanto mi 
sembrano perfettamente rappresentativi delle situazioni descritte nelle “testimonianze” qui 
presentate:

• nel paradosso tra quantità crescenti di domanda ed offerta di lavoro che non riescono 
ad incontrarsi, generando al contempo sia bisogni insoddisfatti che disoccupazione;

• nel paradosso della crescita del numero di occupati che percepiscono un reddito insuf­
ficiente per la sussistenza, o di un numero crescente di posti di lavoro che non garantiscono 
più l’inclusione sociale;

• nel paradosso tra la domanda di cooperazione fatta dalle imprese ai lavoratori, da un 
lato, e la necessità di massimizzare l’efficienza nell’impiego della forza lavoro, anche attra­
verso comportamenti autoritari e di sfruttamento tout court;

• nel paradosso tra immigrazione e disoccupazione della forza lavoro manuale e, più in 
generale, tra disoccupazione crescente al Sud e domanda di lavoro in eccesso in molte aree 
del Nord;

• nel paradosso dell’uso di modelli d’impresa, come quello cooperativo, finalizzati a 
migliorare le condizioni di lavoro, al fine prevalente o esclusivo di ridurre i costi, anche in 
contrasto con le garanzie minime di dignità dei lavoratori (le gare al massimo ribasso, l’ap­
palto di manodopera).



Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro 415

Questi paradossi vorrei proporre ai nostri quattro interlocutori: essi evidenziano una 
situazione di reale difficoltà, che oggi condiziona il “sistema lavoro”. Difficoltà forse aggra­
vata da contraddizioni che ancora condizionano l’intero sistema economico. Eppure diffi­
coltà e contraddizioni non possono né devono precludere alla speranza. Sorge una domanda: 
come superarle?

E questa la domanda che rivolgo a voi.
Agostino Villa

4. TESTIMONIANZE

MARIO LONGO 
Mondovì

Lavoro in un’azienda metalmeccanica nella provincia di Cuneo, in particolare a Mon­
dovì; provo a raccontare la mia esperienza. Ci troviamo in un’azienda di media grandezza 
per la Provincia in cui è situata: circa 130 occupati, più un settore già terziarizzato, 30/50 
persone. Un’azienda che realizza un prodotto, diciamo, con poco valore aggiunto, esportato 
però in gran parte del mondo, in un mercato fortemente concorrenziale; i Paesi emergenti 
sono i concorrenti più agguerriti.

Per stare meglio sul mercato l'azienda ormai da anni offre soluzioni diverse, cercando 
di andare dietro le esigenze sempre nuove dei clienti. In 25 anni di vita ha subito le ciclicità 
del mercato e le ha superate confrontandosi, di solito, con la rappresentanza dei lavoratori, 
utilizzando la cassa integrazione ed altre forme di flessibilità. E da ricordare che, a metà 
degli anni ’80, ha effettuato licenziamenti di personale. Da 7 anni ha prodotto utili, alti e 
bassi, ma sempre utili. All’inizio del 2000 succede un po' di tutto: per mancanza di lavoro 
la proprietà decide di utilizzare la cassa integrazione, vengono messi in cassa integrazione 
a zero ore una ventina tra impiegati ed operai, mentre circa altri 20 effettuano l’orario 
ridotto. La domanda di cassa integrazione è però per tutti i lavoratori: in questo modo si sen­
tono insicuri ed a disagio; alcuni lavoratori messi in cassa integrazione sono altamente pro­
fessionalizzati, parecchi hanno un’anzianità lavorativa di oltre 10 anni, per alcuni di questi 
c’è la sensazione che sarà difficile rientrare sul posto di lavoro. Per il sindacato e per molti 
lavoratori si ha l’impressione che l’azienda, contrariamente ad altre, non valorizzi il capitale 
umano in suo possesso.

La proprietà decide poi, per rispondere all'aggressività del mercato, di aprire la mobilità 
per circa un centinaio di lavoratori e comunica che vuole trasformarsi in un’azienda com­
merciale di servizio; viene fatta filtrare la voce che è possibile aderire alle cooperative che 
entreranno a sostituire le maestranze che l’azienda espellerà. Lo slogan beffardo che va per 
la maggiore in quei giorni, è questo: «Nelle cooperative diventerete voi i padroni e presto 
viaggerete in Porsche». Da qui in poi è un incubo per tutti i lavoratori: lavoratori con un’e­
sperienza decennale si sentono sospesi nel vuoto, con un’età ormai difficile per trovare un’al­
tra occupazione. Padri di famiglia monoreddito, giovani occupati da pochi anni appena for­
mati al lavoro, tutti accomunati nella stessa sventura. Scioperi, incontri con la proprietà, anzi 
specialmente scontri, incontri con le forze sociali, incontri col Sindaco, incontri in Regione.

Intanto il lavoro arriva, non può essere effettuato un piano adeguato di produzione, per­
ché troppi lavoratori sono in cassa integrazione e l’azienda non li vuole più e le ditte e eoo-



416 Documentazione ■ Seminario sulla dignità del lavoro

perative tanto decantate sul mercato non ci sono; il povero mercato di affamati che l’azienda 
crede di trovare non esiste. Dopo circa 6 mesi di controversie, di lotte della gente, quasi 
tutta, l’interessamento dei mass media, di sollecitazione dei politici e di proposte di media­
zione di vari enti, si viene ad un accordo che sospende momentaneamente lo spettro della 
mobilità. Per riorganizzarsi ed affrontare meglio il mercato, la proprietà fa richiesta per otte­
nere la cassa integrazione speciale per quei lavoratori che l’azienda ritiene in esubero in ogni 
caso, comunque non utili al progetto finale che vuole raggiungere. Una persona monored­
dito con una certa anzianità di lavoro messa in cassa integrazione con la prospettiva di non 
rientrare si sente a dir poco finita, si sente quasi colpevole di ciò che accade. L’individuo 
colpito da questi eventi subito si mette in moto per pellegrinare da amici, da aziende vicine 
e lontane, far nascere la speranza che quest’incubo possa finire velocemente così come è 
cominciato. Per tanti di questi esseri umani - esseri umani, non numeri - purtroppo non è 
così. Trovare un lavoro non è facile ad una certa età, con una buona professionalità ma nello 
specifico dell’azienda da cui si proviene, con uno stipendio anche interessante, frutto di una 
vita di lavoro, non di compiacenze. In questi frangenti si tocca con mano la solidarietà e l’in­
differenza.

Si riparte, riprende la produzione intanto e giungono nuovi ordini, una parte dei lavo­
ratori che è in cassa integrazione trova man mano posti di lavoro e si licenzia. Chi ha tro­
vato nuova occupazione è sicuramente soddisfatto e ricorda con un certo affetto il lavoro 
trascorso in azienda, vuoi per i compagni di lavoro, vuoi per l’essere stato parte per 
molti anni di un ambiente che ha permesso l’acquisizione di professionalità al servizio del­
l’azienda, dove ormai tutto si conosceva e tutto si poteva accogliere, modificare e trasfor­
mare quando necessario. Insomma l’esperienza non è cosa di poco conto, le macchine 
senza operatori esperti possono essere un mezzo che penalizza le aziende, anziché un aiuto 
per queste.

Entrano un paio di cooperative ed altre ditte, qualcuna organizzata, qualcuna messa 
insieme alla buona ventura, qualcuna ignara del lavoro e dei compiti da svolgere. Il perso­
nale dell’azienda è stato in buona sostanza dimezzato; dopo un certo tempo, qualche ditta 
prestatrice d’opera, perché non ha confermato l’effettiva padronanza del mezzo, smette; l’I­
spettorato del Lavoro, chiamato più volte a vigilare su quanto accadeva, ha riscontrato in 
una sua visita parecchie irregolarità su quanto riguarda l’intermediazione di manodopera. La 
produzione, pur in ripresa non ha più la qualità di prima, non è neanche più quella di prima; 
a questo punto occorre chiedersi se una minor produzione con minori costi, tutti da verifi­
care, abbinata a minor qualità di prodotto, sia in ogni modo più economica o conveniente 
per l’azienda per stare sul mercato. L’azienda sostiene che al momento pare che i fatti le 
diano ragione, il tempo farà giustizia.

L’azienda attuale presenta a mio modo di vedere alcune lacune non di poco conto: 
ambiente generale demoralizzato, quasi rassegnato ad una fine ritenuta prossima; personale 
teso e demotivato per la paura di trovarsi, al primo screzio o giorno di mutua, in cassa inte­
grazione; ricerca quasi costante di un posto di lavoro da parte di tutti coloro che ormai non 
credono più in un futuro credibile dell’azienda. L’azienda alla ricerca di personale da assu­
mere, per sostituire in determinate postazioni chi si è licenziato, non trova disponibilità per­
ché chi è informato e conosce la realtà non troppo solida preferisce stare dov’è.

Si possono a questo punto constatare alcune cose: le conquiste fatte faticosamente in 25 
anni per migliorare in certi settori la vita in fabbrica sono state perse in un batter d’occhio, 
al momento la paura frena ogni velleità. La formazione del personale non è più una priorità, 
si pretende il risultato senza la pazienza dell’insegnamento, basilare, soprattutto per i gio­
vani. La sicurezza riguardante la prevenzione agli infortuni per chi opera aH’intemo dell’a­
zienda frammentata in tante piccole repubbliche non è più quella di prima, se non è perse­
guita e custodita dai lavoratori di tutte le aziende presenti, dalle forze sindacali e dagli enti 
competenti.



Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro 417

Sulle cooperative e la loro sicurezza, non so che dire. Le cooperative sono una grande 
cosa per la gente che si vuole associare, talune sono anche un grande business per qualcuno 
che mette un mare di persone in condizione di lavorare precariamente, di non potersi salva­
guardare a livello di salute, di ambiente di lavoro, di salario, con l’unica prospettiva di pro­
durre e di tacere. Lavoratori sottopagati o in ogni modo pagati poco, non seguiti adeguata- 
mente e quindi assolutamente non motivati non possono portare a risultati. Il mercato dei 
poveri cristi che è effettuato da certe aziende o cooperative che si passano la gente come fos­
sero birilli è indegno degli esseri umani. Alcuni lavoratori affermano che quando certe ditte 
smettono il lavoro, a taluni di loro non sono riconosciute le effettive competenze e spesso tutti 
gli straordinari, che a volte sono pesanti sia per quantità sia per tipologia e qualità di lavoro.

Non credo che terziarizzare sia sempre un’esperienza negativa come quella che ho cer­
cato di spiegare: sicuramente ci sono altre realtà. Nelle grandi aziende, chi ha terziarizzato 
ha saputo contrattare e si è confrontato col movimento dei lavoratori, qualche pezzo di uma­
nità lo ha salvato. Chi è crudo, presuntuoso, con una sola verità in tasca non potrà realizzare 
nulla di buono per gli altri e forse neanche per se stesso. Se nel mondo del lavoro, con la 
globalizzazione, le difficoltà di fine ed inizio Millennio si trova la voglia di confrontarsi 
costruttivamente tra chi produce e chi fa produrre alla fine ci sarà una catastrofe sociale, 
pochi ricchi troppo ricchi, tanti poveri troppo poveri; senza la stima reciproca di datore di 
lavoro e di lavoratori non si andrà lontano. Senza la voglia di costruire, senza concertazione 
ci sarà solo buio sociale che non giova a nessuno neanche ai datori di lavoro, neanche ai 
nuovi padroni. Occorre fare qualcosa, noi dobbiamo fare qualcosa subito, altrimenti qual­
cuno lo farà per noi e forse porterà al risultato che noi non vogliamo.

MAURIZIO MAGLIOLA
Santhià

Stiamo attraversando un momento favorevole grazie ad un notevole volume di lavoro. 
Ci sono soprattutto buone prospettive future per la costruzione di nuove linee di alta 
capacità, nuovi tunnel ferroviari alpini con Francia e Svizzera e rivitalizzazione dei porti 
liguri.

Il nostro è un lavoro artigianale dove conta molto la professionalità. L’organizzazione 
del lavoro oggi è cambiata rispetto al passato e continua a modificarsi soprattutto per la dif­
fusione delle tecnologie hard e soft sia negli impianti e macchinari che nei sistemi di comu­
nicazione telematici, sia all’interno dell'azienda che nei collegamenti con la realtà esterna.

In un settore molto tradizionale come quello ferroviario, anche noi, che un tempo pro­
ducevamo quasi tutto all’interno, ora stiamo utilizzando in diverse forme Voutsourcing per 
forniture di produzione, di impianti, ed ora anche nei servizi logistici e di ufficio. Inoltre le 
lavorazioni per i clienti avvengono sempre più con accordi o in raggruppamento con altre 
imprese similari o complementari.

Tutto questo richiede una continua capacità di vedere le cose in modo nuovo, di con­
frontarsi con le realtà analoghe e lo sviluppo costante di caratteristiche tecniche e di rela­
zione. Le risorse umane sono effettivamente il vero patrimonio dell’azienda.

Oltre alle competenze o professionalità da sempre sviluppate al nostro interno quali 
quelle di fabbro saldatore, falegname arredatore, tappezziere, verniciatore, impiantista elet­
trico, ora in più viene richiesta dal cliente flessibilità e sensibilità nel realizzare le modifi­
che che vengono via via introdotte nelle diverse famiglie di veicoli.

Per essere disponibili al cambiamento e per ricercare nuove soluzioni sono necessari un 
coinvolgimento e una responsabilità più compieta sia a livello di capo che di singolo opera-



418 Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro

tore: a questo scopo ha contribuito notevolmente l’introduzione del sistema qualità attra­
verso la formazione in aula e la relativa applicazione in opera.

Gli strumenti che la tecnica oggigiorno offre permettono a tante persone la possibilità 
di esprimersi, cosa che ieri non era possibile, ottenendo risultati fino a ieri impensabili (gra­
zie a elettronica e programmi software).

Una nostra esperienza particolarmente significativa è quella dell'inserimento dei gio­
vani, specialmente durante gli stage scolastici e nei contratti di formazione. Ci si trova di 
fronte a persone volonterose ma spesso fragili; l’azienda assume un ruolo di formazione 
educativa sussidiario rispetto alla famiglia - dove i momenti di incontro si sono ridotti per 
i ritmi di lavoro diversi di padre e madre - e rispetto alla scuola - dove disciplina e severità 
sono diminuite. Il giovane peraltro è oggi più aperto e portato all’innovazione e, se stimo­
lato opportunamente, può diventare imprenditore di se stesso.

Considerazioni conclusive
Rispetto a ieri, oggi sono tanti i soggetti collegati all’impresa: nel processo produttivo 

come in tutti i settori dei servizi; l’attenzione alla qualità nel lavoro è molto aumentata, per­
sino esagerata l’attenzione all’ambiente esterno dove occorre sempre tener conto del rap­
porto costi-benefici.

Gradualmente, anche con la collaborazione delle rappresentanze sindacali, si va verso una 
maggiore responsabilità e coscienza di ciò che significa produrre ricchezza e offrire servizi.

Un’azienda gestita secondo principi economici ed etici, che si sforzi di valorizzare al 
massimo la persona, può giocare un nuovo ruolo importante di equilibrio e di maturità per 
la società di oggi in crisi.

ANDREA ZANELLO 
Casale Monferrato

Ho 27 anni e lavoro da sei in una fabbrica di circa 500 persone, dove si producono fri­
goriferi ad uso industriale. Sono stato rappresentate sindacale CGIL fino alla fine di febbraio 
per quasi 3 anni.

Cambiamenti del lavoro? Da noi vige ancora il fordismo più puro con la catena di mon­
taggio! Alla faccia della new economy!

La ditta ha fatto investimenti per certificarsi sulla qualità (ISO 9001), ma questo si è 
ridotto a una semplice esposizione in bacheca dell’avvenuto riconoscimento. Il tutto senza 
una formazione dei lavoratori, che si sono quindi sentiti esclusi da questo processo.

Il “just in time" è un’utopia, in quanto si cambia spesso la produzione, a causa delle 
consegne urgenti.

Riguardo alla mancanza di certezze del posto di lavoro: sono entrato in fabbrica con il 
famoso contratto di “formazione e lavoro” (poca formazione e molto lavoro) bacchettato 
dall’Unione Europea. Questo, comunque, dopo circa 2 anni garantiva il tanto mirato “posto 
fisso” e l’automatico passaggio di livello. Ora invece, con l’arrivo del lavoro interinale, que­
sto periodo si è allungato (le ditte alternano l’interinale con i contratti a tempo determinato).

Tutto questo si riflette sulle scelte importanti a lungo termine (il matrimonio, la nascita 
dei figli, ecc.).



Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro 419

5. RIFLESSIONI

1. DI IMPRENDITORI E DIRIGENTI

ALBERTO PEYRANI 
Presidente AMMA

In un’azienda, ovviamente, il peso della leadership ricade innanzi tutto sull’imprendi­
tore e sui suoi più diretti collaboratori. Una leadership moderna deve confrontarsi con sfide, 
in parte nuove, che riguardano sia il piano economico-tecnico ed organizzativo, sia le con­
seguenze degli atti compiuti da chi ha la responsabilità di decidere.

A livello economico ed organizzativo, le sfide si chiamano globalizzazione e rivolu­
zione informatica.

La globalizzazione ha portato le imprese a misurarsi, su mercati praticamente senza 
confini, con una concorrenza molto diversificata.

La rivoluzione informatica ha fatto sì che si stia passando da un’economia fondata 
essenzialmente sul prodotto e sullo scambio di merci ad una legata sempre più ai servizi ed 
allo scambio di informazioni.

Questi giganteschi cambiamenti hanno avuto soprattutto due conseguenze sulle 
imprese:

- la prima, è stata quella di dover essere continuamente pronti a mutare, in tempi 
veloci, il modo di essere e di operare. Senza questa capacità di flessibilità, aumenta il rischio 
di essere tagliati fuori dai mercati;

- la seconda conseguenza, correlata alla prima, è la crescita di importanza del capi­
tale umano nell’azienda, che a sua volta assume caratteristiche diverse rispetto a quelle del 
passato.

La concezione tayloristica aveva relegato il concetto di apprendimento ad una serie di 
gesti, cadenzato dal ritmo della produzione. Ormai da tempo, quando si parla di apprendi­
mento ci si riferisce alla “learning organization", ad una struttura organizzativa che perse­
gue una cultura del lavoro volta a sviluppare le conoscenze e la “routine" al fine di assicu­
rare all’azienda una migliore capacità di adattamento e di risposta ai cambiamenti 
dell’ambiente esterno.

In sostanza, siamo di fronte ad un processo di apprendimento continuo, derivante 
appunto dalla variabilità dei mercati e dalle condizioni in cui le imprese operano.

L’apprendimento continuo comporta un mutamento dei modelli mentali e di comporta­
mento che avevano ispirato l’agire di strutture burocratiche, rigide e pervasive. Comporta 
anche un alleggerimento delle strutture di comando.

La sempre più larga messa in comune delle conoscenze si sviluppa parallelamente ad 
una sostanziale de-gerarchizzazione dei ruoli organizzativi. Non è infatti casuale che le 
imprese orientate alla learning organization promuovano il lavoro di gruppo, in un’ottica di 
responsabilizzazione individuale e collettiva, e secondo una logica partecipativa.

La comprensione diventa l’anello strategico attraverso cui assicurare una crescente coo­
perazione attiva nei gruppi di lavoro, non più - come nell’organizzazione taylor-fordista - 
attraverso la conformità passiva alle regole imposte dagli organismi superiori.

Rimane certamente una struttura di governo dell’impresa, chiamata a svolgere compiti 
direzionali; ma, ancora una volta, essa deve cercare nella comprensione il terreno privile­
giato per promuovere strategie di apprendimento collettivo, che sono una garanzia della 
qualità del lavoro svolto.

Questo tipo di organizzazione del lavoro e dell’impresa prevede uno specifico stile di 
leadership, che affida il primato alla cooperazione tra i membri del gruppo, abbandonando 
lo stile “burocratico” della conformità alle “regole formali”.



420 Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro

Cooperazione e apprendimento continuo costituiscono le due coordinate principali 
attraverso le quali si può “snellire” l’azienda e la sua gamma di attività. Si è così capaci di 
affrontare, in tempi brevi, i mutamenti - spesso imprevisti - del quadro economico.

Una simile concezione della leadership, non solo contribuisce a favorire l’efficienza e 
la competitività di un’azienda, ma permette la crescita professionale e culturale di tutti 
coloro che vi lavorano.

Il campo d’azione è molto vasto. L’azienda deve fare la sua parte, ma anche le istitu­
zioni devono impegnarsi a fondo sui vari livelli su cui si articola la formazione di coloro che 
poi entreranno nel mondo del lavoro. A Torino, in particolare, occorre preparare le figure 
professionali che mancano e che il mercato del lavoro chiede con insistenza.

Questo è un problema che scavalca le possibilità di un’azienda. E che viene affrontato, 
al massimo delle loro possibilità, anche dalle Associazioni imprenditoriali: basti pensare alla 
Scuola Camerana, alla Scuola di Amministrazione Aziendale, ai corsi istituiti dall’Unione 
Industriale e dall’AMMA.

La comunità di lavoro rappresentata dall’impresa deve naturalmente garantire non sol­
tanto l’efficienza e la qualità, ma anche le condizioni di sicurezza all’interno delle fabbriche 
ed il rispetto dell’ambiente. E un impegno che coinvolge, accanto alle responsabilità civili 
e penali, principi morali.

Il nostro è un periodo in cui, sull’onda della globalizzazione dell'economia, viene 
sovente messa in discussione la permanenza di una serie di valori e di regole.

Desidero esprimere in proposito una mia convinzione, dettata dall’essere credente più 
che dalle caratteristiche pastorali di chi ci riunisce oggi.

Non c’è nulla, nella globalizzazione o nella rivoluzione informatica, che elimini il 
bisogno di un ideale e di un codice di comportamento. Per i credenti, in particolare, è 
fondamentale il richiamo al Vangelo ed al pensiero sociale della Chiesa. Quanto più di­
ventiamo dipendenti dalle nuove tecnologie, tanto più abbiamo bisogno di misurarci con 
esse armati soprattutto dalla volontà di rispettare e valorizzare sempre la dignità del­
l’uomo.

Come imprenditore, mi rendo quotidianamente conto che questo non è sempre facile. 
Ogni uomo è un’entità diversa. Allora il compito diventa quello non di omogeneizzare tutti, 
col rischio dell’appiattimento; ma di far crescere ciascuno nell’ambito del proprio specifico 
modo di essere. Mi pare che in questo comportamento ci sia l’essenza del rispetto delle 
diversità: di etnia, di carattere, di preparazione, di impegno.

Sappiamo che la globalizzazione è un processo irreversibile; ma tutto dipenderà dalla 
nostra capacità di gestirla sulla base di una scala di valori, avendo sempre presenti le con­
seguenze, dirette e indirette, delle nostre azioni di imprenditori, di lavoratori e di cittadini di 
un mondo sempre più grande.

ENRICO AUTERI
Presidente ISVOR FIAT

A quanto illustrato dal Presidente dell’AMMA dott. Peyrani, cercherò di aggiungere 
alcune considerazioni sulla complessità del quadro socio-organizzativo che abbiamo 
davanti, una “nuova complessità” del problema lavoro che necessita, per essere affrontata, 
non certo di soluzioni semplici o semplificate, ma di un approccio coerente per articolazione 
e integrazione degli interventi e a monte di indispensabili scelte politiche.

Si è assistito in questi decenni ad una lunga evoluzione dell'organizzazione del lavoro, 
inizialmente qualificata dalle “condizioni del lavoro” (taylorismo, fordismo), poi integrata



Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro 421

da quella che potremmo chiamare la “qualità del posto di lavoro” (relazioni umane ed ergo­
nomia).

Le riflessioni delle scuole e delle esperienze organizzative socio-tecniche hanno poi 
indirizzato progressivamente l’organizzazione del lavoro verso un nuovo paradigma, che 
potremmo chiamare sia “qualità del lavoro” sia, in termini più ampi, “qualità della vita lavo­
rativa”.

Il mondo del lavoro, dentro e fuori i confini italiani, è oggi caratterizzato dal coesistere 
di modi diversi di concepire l’organizzazione; nessuno dei modelli prevalenti, che si sono 
susseguiti nel tempo, è venuto meno ed essi convivono in modo più o meno esplicito sia nel­
l’industria che nei servizi.

Il modello dell'organizzazione scientifica del lavoro non è morto anche se ci troviamo 
di fronte, oggi, ad una forte discontinuità tecnologica e all’emergere di quella che viene 
chiamata “organizzazione trasformativa”.

Le tensioni verso una maggiore qualità del lavoro chiamano in gioco la qualità della 
vita, la riprogettazione delle organizzazioni, le nuove tecnologie sia come strumento sia 
come obiettivo; il tutto pone nuove domande sul ruolo del sindacato e su temi, ieri più dibat­
tuti, quali la partecipazione e la coodeterminazione.

In questo quadro già complesso, anche l’etica del lavoro si articola, si fa meno totaliz­
zante e strumentale, ma più emancipativa e nel contempo “contingente”; l’importanza del 
lavoro in questo senso si fa “relativa” in un universo sempre più plurale. Anche sotto que­
sto versante, si assiste ad una frantumazione di approcci in cui la prevalenza di etiche del 
passato si ridimensiona a favore di una pluralità di vissuti che ormai coesistono.

Quanto detto fino ad ora tuttavia non esaurisce il quadro della “nuova complessità"”. 
Essa non è solo frutto del coesistere di una pluralità di etiche del lavoro e di pratiche orga­
nizzative diverse. Il mondo del lavoro è soprattutto lacerato da due tendenze divaricanti: da 
una parte c’è chi, avendo già un “posto fisso”, mira ad acquisire nel tempo un progressivo 
miglioramento delle condizioni di lavoro, dall’altra c’è chi un “posto” non l’ha e vive in una 
situazione di forte insicurezza (e quando troverà un lavoro, spesso non avrà le caratteristi­
che di cui sopra).

Si assiste di fatto ad attenzioni, per così dire a compartimenti stagni, fra chi si occupa 
di qualità del lavoro e di efficienza dell’impresa e chi analizza le cause e le caratteristiche 
della disoccupazione/sottoccupazione o del lavoro nero e/o sommerso.

Il vero problema è quello di collegare i due fenomeni: quello quantitativo e quello qua­
litativo. Ed è questo collegamento che rappresenta oggi la vera sfida sociale e che richiede 
una trasformazione profonda degli attuali paradigmi ideologici, normativi e gestionali del 
passato considerando che è impossibile risolvere i problemi con gli stessi schemi che li 
hanno generati. Occorre poi tenere conto che lo sviluppo si coniuga strutturalmente più con 
la flessibilità che con la stabilità e le tecnologie assorbiranno una fetta significativa della tra­
dizionale crescita quantitativa del lavoro.

E certo che, sul medio termine, vivremo ancora intensamente due tendenze, che 
potremmo riassumere con due parole chiave: “divaricazione” e “precarizzazione”.

La divaricazione sembra essere la condizione del lavoro globalizzato caratterizzato da: 
- diversità (di culture, di condizioni sociali ed economiche, di aspettative, ecc.);
- dislivello (Nord e Sud, Paesi ricchi e poveri, immigrati e non, ecc.);
- disuguaglianza (situazioni, diritto, opportunità, ecc.).
La precarizzazione, che tradotta nel linguaggio del lavoro significa flessibilità, ci con­

duce ai disoccupati, agii occupati, agli “autonomi”, ai sottoccupati, agli interinali; ci 
richiama la maggiore volatilità delle competenze, le motivazioni instabili, la fragilità delle 
“basse” professionalità e l’insostituibilità dei “talenti”.

Di fronte a queste tendenze, cosa fare? Assecondarle o gestire e fronteggiare soprattutto 
gli eccessi, operando in termini di integrazione e di ri-regolazione?



422 Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro

Intorno a questa dialettica, si articoleranno molte delle scelte future. Nei sistemi orga­
nizzativi avanzati, l’integrazione appare una scelta necessaria che richiederà azioni gestio­
nali forti sulle competenze, sulla formazione e comunicazione, sulla retribuzione, sulle rela­
zioni sindacali, ecc.

In questo quadro, gli obiettivi di competitività e di profitto si intrecceranno strettamente 
con l’attenzione alle persone e con la motivazione dei gruppi, con la qualità delle cono­
scenze diffuse e con la soddisfazione degli utenti/clienti.

Queste finalità diventano e diventeranno obiettivi primari che, se realizzati, porteranno 
al successo e al profitto; tutto ciò che prima era strumentale sempre più consapevolmente 
diviene obiettivo; operare “con gli altri e per gli altri” diventerà così (e non è solo una spe­
ranza) un pre-requisito del successo anche sul mercato.

La ri-regolazione inoltre potrebbe essere contemporaneamente la causa/effetto del rag­
giungimento di uno sviluppo effettivo, che dovrebbe indurre alla ricostruzione di nuove 
regole e di nuovi modelli, che oggi progressivamente e faticosamente si vanno delineando 
nelle riflessioni, in particolare di diversi studiosi francesi che da tempo si sono soffermati 
sul cosiddetto declino della società salariale, e che dovrebbero in particolare portare al pas­
saggio, come è stato detto, “dal lavoro all’attività”.

In questa difficile transizione, sottolineo due aspetti che comunque, pur se non esaustivi, 
possono contribuire a rendere possibile comunque la diminuzione delle divaricazioni e 
meno acuta la precarizzazione.

Parlo della formazione e della leadership.

A. La formazione

Occorre investire strategicamente per dare comunque ai cittadini e ai lavoratori una 
maggiore autonomia culturale per affrontare la precarietà e l’incertezza del quadro econo- 
mico-professionale. Non ricorderò ancora una volta come la qualità professionale del sin­
golo soggetto sia oggi il punto cardine, un vero e proprio recupero di sicurezza rispetto alla 
contingenza e “trasformabilità organizzativa”.

Richiamo pertanto l’attenzione su tre punti.
1) Per quanto attiene ai destinatari, si individuano almeno tre segmenti di popola­

zione: i giovani, i cittadini e i lavoratori in attività di servizio, con particolare riferimento a 
quelli da riconvertire professionalmente nel tempo.

Le azioni collegate ai singoli macro-segmenti necessitano di iniziative distinte, in coe­
renza con le diverse finalità da perseguire.

Non intervengo in questa sede sul tema dei giovani e della scuola, su cui insiste tutta la 
complessità dei cambiamenti indotti dalle nuove autonomie e dai nuovi cicli; accennerò 
quindi solo ai cittadini e alla formazione professionale per i giovani e i lavoratori.

In particolare, i cittadini (ricordo per inciso che, in termini di autonomia culturale, la 
popolazione adulta italiana si colloca in fondo alla graduatoria dei Paesi OCSE) dovranno 
trovare facile accesso a percorsi formativi, dovranno essere motivati a frequentarli e 
dovranno essere anche, in qualche modo, incentivati a superare la “non abitudine alla for­
mazione” (partendo dall’osservazione corrente che “la formazione è richiesta da chi è abi­
tuato a riceverla”). Con un accenno esemplificativo, per i cittadini intravedo investimenti 
molto massicci sulle lingue e sulle nuove tecnologie informatiche, sull’esempio di quanto 
fatto, con molto successo proprio a Torino, da alcuni Gruppi Anziani Aziendali.

2) Articolando in generale ogni attività formativa collegata alla formazione profes­
sionale dei giovani e degli adulti su quattro macro aree: diagnosi dei bisogni, progettazione 
degli interventi, erogazione, valutazione. Il sistema pubblico si deve fare carico d’intercet­
tare la dinamica dei bisogni e di generare una forte capacità reattiva, idonea a cogliere l’e-



Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro 423

voluzione della domanda, adattandosi ad essa rapidamente ed efficientemente, potendo con­
tare non solo sulle risorse necessarie, ma su una rete di soggetti formativi pubblici e privati 
qualificati e affidabili.

In altri termini, il servizio pubblico deve rinforzare la capacità diagnostica e valutativa, 
deenfatizzando in particolare la fase di erogazione diretta: un deciso orientamento quindi 
agli indirizzi e al controllo dei processi di apprendimento e molto meno al “prodotto inse­
gnamento”. Inoltre, una volta per tutte, in chiave politico-legislativa, va introdotto anche in 
Italia, secondo il modello francese o quello tedesco operanti da decenni, un sistema di incen­
tivi agli investimenti in formazione per le imprese.

3) Anche se in molti casi non è facilmente individuabile la distinzione tra forma­
zione permanente e riconversione professionale, riteniamo che, per quanto ci interessa in 
questa sede, la distinzione pragmaticamente sia evidente se ci contentiamo di guardare agli 
estremi dello spettro su cui si collocano le due dimensioni. È e sarà sempre più frequente 
oggi e domani che durante la vita professionale di ogni persona si registrino, oltre ai neces­
sari interventi collegati all'aggiomamento e al miglioramento delle competenze collegate 
alle varie attività professionali, situazioni di sfasatura rilevante fra le capacità acquisite e le 
esigenze dei sistemi operativi in cui le persone sono inserite.

Queste stesse situazioni rendono necessaria una ridefinizione di ruoli con conseguenti 
riallocazioni professionali e mobilità anche esterna all’azienda di riferimento.

Ci troviamo sempre più spesso di fronte a processi ciclici, che alternano momenti di 
forte integrazione fra professionalità offerte e professionalità richieste, con momenti di forte 
sfasatura che si concludono più frequentemente con l’espulsione dal sistema di lavoro più 
che con il rilancio e il rinnovamento.

La situazione attuale è critica per gli occupati e per la gestione delle crisi cicliche delle 
professionalità a causa di due fattori concomitanti:

• l’aumentata frequenza di crisi-riadattamento che caratterizza oggi la vita di lavoro;
• l’elevata profondità delle singole crisi, che investono sempre più aspetti strutturali dei 

sistemi produttivi che trascinano con sé varie professionalità, in modo tale da annullare 
esperienze e competenze capitalizzate in decenni di lavoro.

In questa situazione si può essere schiacciati fra due alternative opposte, entrambe a 
rischio:

• la distruzione delle professionalità senza alcun possibile recupero e trasformazione 
delle persone coinvolte;

• il recupero formale dell’occupazione o delle professionalità attraverso lavori più o 
meno finiti che consentano l’aggancio ad ammortizzatori sociali “definitivi”.

La difficoltà di affrontare le crisi cicliche dipende dalle complessità che caratterizzano 
lo sviluppo delle professionalità, un processo sempre meno lineare, poiché si realizza 
secondo successivi cicli distribuiti durante la vita di lavoro.

1 processi di riequilibrio, caratteristici di ogni ciclo, fra professionalità posseduta e pro­
fessionalità richiesta, avvengono attraverso un riadattamento delle competenze e delle cono­
scenze settoriali, specifiche e trasversali, meta-cognitive, che utilizza tre distinti canali: l’i­
struzione scolastica di base, la formazione attraverso corsi strutturati organicamente, la 
formazione sul posto di lavoro.

I tre canali sono fra loro complementari e si caratterizzano in modo diverso e secondo 
le caratteristiche soggettive dei singoli lavoratori coinvolti.

In un effettivo sistema di formazione continua comunque la “crisi professionale” 
diventa un evento fisiologico, perché connaturato con l’andamento ciclico dello sviluppo 
della professionalità.

il nodo fondamentale sta non nel negare la “crisi”, ma nell’affrontarla con strumenti più 
idonei, strumenti che cambiano non solo a seconda del tipo di crisi, ma anche della fase della



424 Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro

vita professionale del lavoratore (non è infatti la stessa cosa affrontare una crisi ciclica a 40 
anni piuttosto che a 50).

In tutti i casi la crisi può essere superata, utilizzando idonee misure di sviluppo non solo 
professionale ma anche personale. Quello che può cambiare è la durata della transizione, 
l’impegno necessario e soprattutto il punto di sbocco, quindi i ruoli ricoperti dopo il supe­
ramento della crisi professionale.

Il superamento della crisi comunque parte dalla persona, da chi del cambiamento non 
deve essere un oggetto passivo, ma un protagonista da guidare alla ricerca di un’identità pro­
fessionale nuova.

Pertanto, a monte di ogni processo di riconversione, sarà importante creare le condizioni 
di fondo di tipo personale e fare sì che tutto il processo di riconversione e i successivi processi 
formativi possano essere “incorniciati” in un’ottica positiva e quindi motivante e non visti cioè 
come un modo per “riciclare” provvisoriamente un individuo in vista della “rottamazione”.

Di fronte a queste complesse realtà e a questi qualificanti obiettivi, sarebbe di estremo 
interesse, oltre che un dovere sociale, imboccare un percorso che qualifichi nel tempo l’au­
torevolezza e la regia del “pubblico”; a titolo esemplificativo:

a) creare/sviluppare risorse professionali interdisciplinari idonee a fare animazione 
e regia su questi temi;

h) sviluppare con le imprese “nuovi patti” per elaborare progetti d’intervento per 
il futuro;

c) “mettere sul piatto” risorse non solo professionali ma anche economiche, per 
incentivare e facilitare i “patti” con le imprese e con i singoli soggetti;

d) creare una rete di qualificati e specializzati esperti esterni (pubblici e privati) da 
coinvolgere nell’attuazione di queste iniziative;

e) creare un sistema di monitoraggio e di valutazione sull’efficacia dei processi 
intrapresi.

B. La leadership

Alla luce di alcune tematiche sopra delineate, ci sembra di poter affermare che il suc­
cesso a lungo termine di un’organizzazione dipende e dipenderà in particolare dall’abilità 
dei suoi leader, a tutti i livelli, nel riuscire a sviluppare le risorse affidate, stimolando e ispi­
rando l’azione dei collaboratori. Certamente i moderni modelli di leadership si fondano 
su un processo attivo d’investimento che richiede tempo, in quanto inizialmente occorre 
dedicarsi, senza immediati ritorni, allo sviluppo personale dei collaboratori (leadership 
empowering).

I vantaggi di ritorno, tuttavia, possono essere significativi e sostanziali e spesso condu­
cono a performance individuali al di là delle normali aspettative, come le tante esperienze 
sul campo esaminate hanno evidenziato.

I nuovi modelli di leadership sicuramente non sono modelli chiusi e definiti, per loro 
stessa natura; centrati come sono sullo sviluppo, si aprono strutturalmente verso l’innova­
zione e il cambiamento.

A questi bisogni di nuova leadership fa purtroppo riscontro, nella prassi operativa, il 
permanere di leadership mediocri e poco professionali; realtà che sottolinea da una parte, 
anche in questo ambito, lo scollamento ricorrente fra teoria e pratica, fra qualità attesa e 
mediocrità riscontrata e dall’altra il fatto che i leader efficaci hanno comportamenti caratte­
rizzati da competenze apprese e da valori e atteggiamenti sviluppati piuttosto che unica­
mente da una serie di doti naturali di personalità. E anche su questo ambito occorre inve­
stire, sia migliorando la qualità dei processi di attribuzione degli incarichi sia investendo in 
specifici percorsi di apprendimento.



Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro 425

D’altra parte, occorre essere consapevoli che i nuovi sistemi d’impresa (e non solo) 
avranno bisogno, per avere successo, di una regia messa in essere da manager di nuova 
generazione, disponibili non solo ad aderire alle nuove forme organizzative, ma soprattutto 
capaci di saperle interpretare e realizzare con le qualità personali e la professionalità ne­
cessaria.

Se nelle nuove organizzazioni diminuiscono i livelli gerarchici e aumenta l’autonomia 
professionale ed organizzativa delle persone coinvolte, tutto ciò richiede di avere nelle orga­
nizzazioni meno procedure, meno gerarchizzazione, meno comando formale, più indirizzi 
comuni e nel contempo più innovazione, più coordinamento all’interno del gruppo di lavoro 
e fra gruppi di lavoro, più cultura imprenditoriale e più assunzione diffusa di responsabilità 
e rischio calcolato.

In questo quadro cambia il ruolo atteso dal leader; esso si fa comunque più complesso, 
professionalmente e culturalmente più evoluto; il capo deve saper trasferire positività e coin­
volgimento, orientando e valorizzando le proprie risorse, sostenendo l’apprendimento e la 
sperimentazione, proponendo obiettivi sfidanti e sistemi di delega. Un leader di nuova gene­
razione deve saper attuare quei processi che gli anglosassoni chiamano di "empowerment", 
di conferimento di poteri; poteri connessi al raggiungimento di un certo fine e allo svolgi­
mento di una certa mansione; un principio l' “empowerment" che sta alla base dei più avan­
zati processi di valorizzazione delle persone e nei quali si tende a far esercitare il potere 
organizzativo al più “basso" livello possibile.

2. DI SINDACALISTI

TOM DEALESSANDRI 
Segretario CISL

Dobbiamo essere grati alla Pastorale sociale e del lavoro che. dopo aver dedicato vari 
Seminari al tema dello sviluppo del territorio, abbia aperto nuovamente un ragionamento sul 
tema del lavoro e su come si vive oggi.

Faccio prima una battuta sul tema dello sviluppo della nostra area. Penso che noi siamo 
a metà del tunnel, abbiamo dovuto affrontare una crisi vastissima, inizialmente sottovalu­
tata. Invece bisognava ripensare il modello industriale, il modello del terziario, la Città in 
quanto tale. Senza ripensare alla Città non si poteva capire dove avremmo potuto andare.

La prima cosa che a me pare di poter sottolineare è questa: abbiamo cominciato ad intra­
vedere l’uscita dal tunnel quando abbiamo ricominciato davvero a dialogare e a rimettere in 
relazione i diversi soggetti di questo territorio. Senza questo non credo che avremmo fatto 
passi avanti. Penso che anche per il lavoro occorra usare lo stesso metodo. Svilupperò il mio 
ragionamento in tre punti. Noi non possiamo pensare che il problema del lavoro, della sua 
sicurezza e della sua flessibilità sia un problema solo di chi vive il rapporto impresa-lavo­
ratori. Certo è lì il motore principale, ma è un problema che ha la società nel suo insieme. 
Ormai le nostre società insieme vincono, insieme perdono e insieme si difendono. Sono in 
grado di evolvere o vanno in crisi essenzialmente sulla base del fatto che ci sia interrelazione 
e non separazione dei problemi. Il nostro contesto non è diverso da molti altri. Frequentando 
alcune volte i corsi del Bureau International du Travail di Torino, in cui parliamo con altri 
sindacalisti provenienti da tutte le aree del Terzo Mondo, mi sorprende che pur di fronte a 
situazioni così diverse, a contesti così diversi, si parla - in fondo - sempre delle stesse que­
stioni, quasi come se fossimo di fronte ad un pensiero unico: deregolazione, privatizzazione.



426 Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro

flessibilità, lavoro nero, lavoro informale (perché in quella sede si chiama lavoro informale, 
ma sempre lavoro nero è). Si può parlare con un pakistano, con uno dell'America Latina e 
con uno della Germania così come uno del Mozambico: emergono in forme diverse sempre 
gli stessi problemi. In questa catalogazione di queste grandi parole il rischio è che appunto 
la persona non si veda più; ma senza le persone noi dove andiamo? È il problema del 
modello economico-sociale che si sta costruendo. Questo ci porterebbe lontano, ma ritengo 
che dobbiamo comunque tenerlo presente.

Venendo al nostro dibattito è chiaro che la situazione è mutata e sta mutando. Noi 
abbiamo avuto, negli anni ’80, una caratterizzazione dei processi produttivi basata sull’au­
tomazione; poi l’informatizzazione ha pervaso, come è stato detto, l’insieme dei settori; 
non un segmento, l’insieme, che è una cosa diversa. Cioè siamo a un livello di orizzonta- 
lizzazione dei processi, dove non è importante quanto sei grande, importante è quanto sei 
in rete.

Siamo di fronte ad una smaterializzazione dei prodotti tradizionali, stiamo cioè realiz­
zando dei prodotti che hanno poco o nulla di materiale, mentre una volta compravamo il 
televisore con le valvole per il regalo di Natale oggi comperiamo un cellulare che è grande 
o poco più di una scatola di fiammiferi. Pensiamo poi all’evolversi di alcune professioni, al 
diffondersi della finanza e dei sistemi assicurativi che di materiale non hanno quasi nulla. 
Abbiamo capacità produttive in quasi tutti i settori molto più elevate della domanda del mer­
cato e questo spinge fortemente la competizione e a sviluppare continuamente pubblicità e 
il marketing. Ma la cosa più decisiva è il fatto che questi modelli tecnologici, cioè questa 
informatizzazione, sono stati sì trasversali ma non hanno ancora raggiunto tutti. Pensiamo a 
cosa sarà il pubblico impiego nel momento in cui sarà completato il processo di informatiz­
zazione. L’irruzione di queste nuove tecnologie e di questi cambiamenti sul prodotto ha por­
tato sostanzialmente ai nuovi modelli organizzativi, in cui tutto il processo è un cambia­
mento continuo dell’evolversi del livello organizzativo: la fabbrica integrata non basta più, 
la fabbrica snella, il lavoro a rete, tutte le cose dette prima.

Ora è in questa condizione che noi dobbiamo porci il problema di che cosa è il rapporto 
tra queste imprese, in senso lato, e le persone che ci stanno dentro. Siamo di fronte al fatto 
che si richiede al lavoratore maggiore responsabilità, maggiore collaborazione, quello che 
un relatore chiamava fidelizzazione. Questo è assolutamente vero ed è necessario perché il 
modello precedente di controllo secondo il sistema tayloristico classico non funzionerebbe 
più. A una persona davanti al video non si conta quanti pezzi riesce a fare. Per chi arriva dal­
l’esterno è difficile valutare l’opera di una persona che gestisce un impianto automatizzato, 
cioè capire se rimpianto non sta funzionando perché il conduttore non vuole farlo funzio­
nare o se non funziona perché è guasto.

Ma come possiamo affrontare il problema della responsabilizzazione dei lavoratori? Io 
vedo tre questioni.

1. La prima riguarda la verifica del livello delle relazioni sindacali, se è adeguato o 
no. Non credo che noi possiamo avere un sistema di collaborazione tra capi intermedi e 
lavoratori nei gruppi di lavoro, se noi non offriamo ai lavoratori un modello però di riferi­
mento generale. E io penso che questo modello di riferimento siano relazioni sindacali più 
partecipative. È questo che pone le basi su cui è possibile un confronto, sia quando parliamo 
di un’impresa di dieci persone, sia quando parliamo di una di mille. Certo che in una di mille 
la situazione è più complicata, ma neanche va sottovalutato questo in una fabbrica di dieci 
o in un ufficio di cinque persone. Perché se non c’è un modello che appunto i grandi sog­
getti assumono come riferimento, noi rischiamo di lasciare dilagare un’idea dell’individua­
lizzazione in una società che già sta andando verso una sua atomizzazione, dove mancano i 
soggetti collettivi con un progetto innovativo; una società senza responsabilità collettive 
porta disuguaglianze nei redditi e nel potere. So che ci sono teorizzazioni che ritengono que­
sti discorsi superati. Ma stiamo attenti. Se tutto viene individualizzato, voglio vedere chi riu-



Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro 427

scirà a gestire il cambiamento. I leader, perché siano tali, hanno bisogno di persone che gli 
stiano dietro, con cui hanno discusso e si identificano, sennò sono leader di se stessi e noi 
rischiamo una società appunto in cui non c’è più capacità collettiva di affrontare nessun 
argomento.

E non possiamo pensare che questo è un problema di altri: questo è un problema dei luo­
ghi di lavoro, di qualsiasi luogo di lavoro, là dove è la parte fondamentale della vita delle 
persone e se non lo realizziamo sul lavoro non ce l’avremo neppure nella società. Penso che 
bisogna evitare di avere delle relazioni sindacali strumentali, nel senso che troppo spesso si 
chiama il soggetto collettivo solo quando c’è la difficoltà. Questo è sbagliato; lo fa il 
Governo, ma lo fa anche l’impresa. Normalmente noi siamo chiamati quando c’è da ridurre 
il personale, non quando c’è da fare il progetto innovativo, e questo non va bene perché non 
ci porta al livello della collaborazione necessaria in cui rimettiamo in gioco i soggetti.

Pongo anche quest’altra domanda: il miglioramento della qualità e dell’innovazione 
(indispensabile per la nostra competitività) lo vogliamo realizzare solo con le società di 
consulenza o avviene utilizzando la capacità dei lavoratori, la loro intelligenza e la loro 
soggettualità presenti in quell’azienda, in quell’ufficio, in quel posto di lavoro? Intendia­
moci: non credo che le società di consulenza siano inutili. Nel fare il bilancio delle com­
petenze, per capire quali sono le professionalità necessarie in un ciclo produttivo, sono 
assolutamente necessari i tecnici di organizzazione, ma se io non parto dal giudizio che 
hanno i lavoratori e non li faccio partecipare a questo, io credo che non riusciremo ad 
andare da nessuna parte.

2. Secondo aspetto, credo ci sia un problema della precarizzazione che fa parte di 
questo argomento. La risorsa dei giovani è un bene troppo importante, non è illimitato, è 
prezioso. Come facciamo a spiegare ai giovani che per anni stanno in una situazione di pre­
cariato sul lavoro che devono essere responsabili e partecipare? Le due cose non stanno 
insieme. Non sono contro al lavoro interinale o ai contratti a tempo determinato o al lavoro 
atipico; è un bene che ci siano. Ci ha permesso di allargare la base occupazionale, di fare 
selezione, di migliorare il rapporto domanda-offerta di lavoro, ma attenzione, appena si può 
bisogna dare una certezza alle persone. Di fronte a colui a cui scade il contratto a tempo 
determinato, o a chi finisce un impegno nell’interinale, o a chi è posto in mobilità; di fronte 
a queste persone oggi non abbiamo sufficienti proposte. In passato abbiamo agito sostan­
zialmente con la cassa integrazione e i prepensionamenti, strumenti sempre meno utilizza­
bili. E ora cosa si fa? Qui dobbiamo avere delle vere strutture, che intervengano sull'orien­
tamento e sull’incontro domanda-offerta. Bisogna pertanto investire molte risorse, 
dobbiamo affrontare la formazione continua, che faccia da supporto, che aiuti al reinseri­
mento, per evitare l’esclusione. Una volta escluse è difficile far rientrare le persone al 
lavoro, soprattutto se i periodi sono medio-lunghi, ma è un dovere della società; non dob­
biamo mai abbassare la guardia su questo.

3. Terza questione. Il problema della competizione porta al discorso della flessibi­
lità del lavoro; questo vuol dire orari, turni su cinque, su sette giorni, mobilità nelle aziende 
e tra aziende, cioè notevoli cambiamenti di vita. Ma se non abbiamo un rapporto con le per­
sone, pensiamo di fare queste cose in maniera autoritaria? Non credo che dobbiamo porre 
dei vincoli incredibili dal punto di vista sindacale, ma non possiamo prescindere dal rap­
porto con le persone. Dobbiamo sapere che intervenire su queste questioni per qualsiasi di 
noi cambia la vita. Allora non si può dire semplicemente: «Se tu non cambi è perché non sei 
moderno e non hai capito com’è oggi il mondo del lavoro». No, perché devi tener conto 
della situazione familiare che ha, della mobilità che ha da fare, dei mezzi di trasporto che ha 
a disposizione e del tempo impiegato. Allora, io penso, si può chiedere ai lavoratori anche 
di mettere in discussione pezzi importanti di condizione nel limite delle possibilità, se offro 
però loro un adeguato livello di sicurezza del lavoro, del reddito. Facciamo un contratto



428 Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro

sociale, sia a livello di impresa che a livello territoriale, dove operi un sistema territoriale di 
supporto per cui laddove l’impresa non è in grado di garantire ci sono altre imprese che pos­
sono interagire. Veniamo dalle società di mutuo soccorso, se eravamo in grado di farlo allora 
penso che siamo in grado di farlo adesso.

Chiudo dicendo: attenzione al rapporto con il mercato del lavoro, nel senso che anche 
qui abbiamo un bene limitato e prezioso che sono i giovani. Non solo abbiamo quella situa­
zione dal punto di vista del titolo di studio di cui ci ha parlato il dott. Auteri, ma il fatto che, 
dal ’60 ad oggi, il mercato del lavoro piemontese aveva oltre 60 mila ingressi di giovani 
all’anno, adesso ne avrà circa 30 mila. La maggior parte dei disoccupati oggi, per tre quarti, 
sono donne e dell’altro quarto più della metà sono persone oltre i 40 anni. Allora quando 
parliamo di che tipo di lavoro, di che tipo di formazione dobbiamo offrire, non possiamo 
partire solo dal fatto di che serve alle imprese, ma dobbiamo tenere in considerazione il mer­
cato del lavoro che c’è e per quello che ci manca dobbiamo cercarlo altrove, in un’altra 
Regione o all’estero. Ma qui entriamo in un campo più complicato che vuol dire passare da 
accettare l’immigrazione così com’è a pensare ad una immigrazione qualitativa, ciò apri­
rebbe però un discorso ben più complicato che possiamo approfondire in altre occasioni. A 
mio parere questa è la prospettiva se vogliamo affrontare e risolvere un po’ la contraddizione 
che il moderatore ci richiamava del rapporto tra l’offerta e la domanda.

In conclusione bisogna affrontare il tema del nuovo lavoro, della nuova economia senza 
trascurare le inquietudini, le paure e le insicurezze delle persone; solo così saremo in grado 
di declinare il cambiamento e di viverlo con un po’più di ottimismo.

VINCENZO SCUDIERE 
Segretario CGIL

Sono grato a don Gianni Fornero per avermi dato questa opportunità di intervenire in 
una riflessione che ritengo abbastanza seria perché è sostanzialmente al centro della dina­
mica e della dialettica che riguarda il rapporto tra soggetti sociali, organizzazioni sociali e 
riguarda sostanzialmente poi la capacità anche da parte del sindacato di capire se è in grado 
di essere soggetto protagonista nei grandi processi di cambiamento, oppure, come spesso 
nella polemica quotidiana accade, il sindacato viene vissuto come soggetto della conser­
vazione.

Vorrei partire da questa considerazione: il prof. Detragiache ha inquadrato il fenomeno 
della globalizzazione, credo in maniera condivisibile. Vorrei sottolinearne un aspetto. L’a­
spetto è questo: il fenomeno della globalizzazione non va né demonizzato, né sostanzial­
mente deve diventare un nuovo mito, né ideologizzato. Il punto è se i soggetti, i Paesi, gli 
Stati sono in condizione di essere, in questo processo, dei protagonisti ed essere in grado di 
governarlo in modo tale che le persone diventino i soggetti fondamentali della nostra atten­
zione. Un sindacalista non può che pensare alle persone, come tanti altri per il loro ruolo 
sociale. Penso che, nel fenomeno della globalizzazione, intanto bisogna dire che l'unica 
ideologia che resta in piedi è la domanda, intendendo per domanda il bisogno del mercato, 
la centralità dell’impresa: da questo poi discende l’altra questione, che pure è al centro della 
nostra discussione, che riguarda la flessibilizzazione del sistema.

E evidente che quando si discute di questi argomenti, come quando si discute l’argo­
mento sicurezza, dipende dalla fase, dipende dal periodo, dipende dalla moda. Oggi se uno 
dice “sicurezza” si pensa all’ordine pubblico; non si pensa alla sicurezza sociale, ma alla 
pubblica sicurezza. Oggi se uno parla di “flessibilità” si pensa a una questione, che viene 
intesa a seconda di chi ne parla, e che può diventare negativa per le persone. Se uno parla



Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro 429

di “globalizzazione” rischia di passare per una persona che vuole, in qualche modo, cancel­
lare i bisogni delle persone e fare emergere invece il bisogno di un sistema e dell’economia 
in quanto tale. Allora il problemà, secondo me. è quello di ridare a ciascuna parola un senso 
che sia sociale, e non propagandistico. Penso che noi, dentro il quadro in cui l’unica ideo­
logia prevalente sembra essere quella del mercato, dobbiamo trovare delle soluzioni che al 
bisogno di mercato ci sia, in equilibrio, bisogno di Stato, bisogno di regole, perché soltanto 
così si riesce a dare una risposta e a mettere in equilibrio la domanda con i bisogni, cioè l'e­
sigenza dell’economia, della moneta, della produzione della ricchezza con la questione della 
ridistribuzione della ricchezza. La quale riguarda le condizioni o di singoli o di popoli: e in 
questo processo di globalizzazione, voglio ricordarlo, molti di essi stanno peggio che in pre­
cedenza. E uno dei punti che i grandi potenti della terra si stanno ponendo e sarebbe il caso 
che noi lo tenessimo presente quando ne discutiamo.

Per ritornare alle questioni che ci riguardano più direttamente, voglio dire con molta 
semplicità che considero la flessibilità uno strumento di libertà, non considero la flessibi­
lità il demonio che vuole avvinghiare i lavoratori in una morsa tale che non possano più 
essere dei soggetti che hanno maggiore libertà. Anche questo punto è uguale alla globa­
lizzazione. Se ai bisogni di flessibilità mettiamo al centro la persona e creiamo un equili­
brio tra il bisogno della persona e la domanda e il bisogno dell’impresa. Se, cioè, i sog­
getti che agiscono per mediare ai bisogni della persona, e i soggetti con bisogni delle 
imprese sono in condizioni di definire delle regole che appunto costruiscano un equilibrio. 
Cioè si devono costruire delle regole e delle nuove impostazioni nel rapporto (uso un ter­
mine abusato in passato), nelle relazioni tra capitale e lavoro che siano in grado di dare 
una nuova dimensione e, in una discussione come questa, delle nuove certezze ai soggetti, 
perché oggi il problema dell’insicurezza, appunto, non è solo riferito ad alcuni soggetti- 
persone. E riferito anche alle imprese: ci sono imprese insicure sul mercato perché non 
sono state al passo con i grandi problemi della trasformazione e spesso hanno pensato più 
ai fenomeni di governo e di innovazione di processi e non del prodotto, oppure ci sono 
imprese che hanno pensato più ai fenomeni di finanziarizzazione dei loro profitti piutto­
sto che ai processi di innovazione dei loro prodotti. Oggi c’è un’insicurezza da parte di 
imprese che, forse, hanno fatto scelte sbagliate, però il problema è questo e noi dobbiamo 
esserne consapevoli.

Di fronte a chi appresta la sua impresa e il bisogno di efficienza e così offre lavoro, noi 
dobbiamo essere in condizioni di smetterla con la propaganda! Oggi il problema che 
abbiamo è questo (è l’altro punto emerso, su cui è stata posta una domanda): spesso le 
imprese non hanno una risposta al bisogno di professionalità, come diceva prima il dott. 
Peyrani. La mia domanda è che non possiamo aspettare che si trovi la gente, bisogna 
costruire un sistema che, appunto, affronti questo problema, e io non ne conosco altri, se non 
attraverso una leva fondamentale, che può avere un rapporto diretto anche con la questione 
della flessibilità, ed è la formazione delle persone.

E stato detto anche dal prof. Detragiache che la formazione oggi non fa più parte di un 
segmento della vita, fa parte della vita delle persone. Nel momento in cui si formano e poi 
lavorano, noi dobbiamo essere in grado di cominciare, lo stiamo facendo da qualche tempo, 
a ragionare su come utilizziamo questa leva per dare maggiore dignità al lavoro e contem­
poraneamente rispondere ai problemi di efficienza delle imprese. Allora c'è un problema, e 
ovviamente quando io pongo questo problema so che nel momento in cui lo pongo ci sono 
immediatamente dei problemi che riguardano i costi, però dobbiamo scegliere. Noi dob­
biamo cominciare, come abbiamo già cominciato da qualche anno, a discutere di preven­
zione della disoccupazione. Cioè, una fase in cui, mediamente al Nord, e oggi anche nel 
Nord-Ovest, si determina una situazione che ha dei fenomeni di fibrillazione sul mercato del 
lavoro, ma mediamente il lavoro si trova, noi dobbiamo essere in grado di governare questo 
processo. E non possiamo arrenderci al fatto che le persone che trovano il lavoro, appunto,



430 Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro

non hanno nessuna responsabilizzazione rispetto al lavoro che fanno, perché l’unico 
modello che gli offriamo, è un modello di insicurezza, che è rappresentato dalle forme di 
lavoro che oggi il mercato del lavoro offre. Qui si è parlato dell’interinale, io parlo dei con­
tratti a termine, o di tante altre forme comprese le cooperative, che spesso sono figlie di un 
fenomeno degenerativo, ma non sono l’altra faccia di avere la fabbrica senza padrone, o il 
padrone senza dipendenti come diceva il dott. Peyrani. È la faccia di avere un padrone che 
non si vede e dei dipendenti che non sono neanche tali perché non riescono ad avere i 
minimi diritti. Allora il punto è: siamo in grado di prevenire la disoccupazione, cioè siamo 
in grado di mettere in campo un sistema che contemporaneamente risponde ai bisogni delle 
imprese che si trasformano, e insieme ai bisogni dei lavoratori che non sono in grado di 
rispondere con la loro professionalità a quello che sta cambiando, a quello che sta acca­
dendo? Dobbiamo utilizzare la leva formativa per fare questo.

In Francia si usa un sistema che si chiama “bilancio di competenze”, cioè nel sistema 
della formazione esistono degli scienziati che mettono sotto osservazione un’azienda, met­
tono sotto osservazione i dipendenti di quell’azienda, e capiscono se il livello professionale, 
le capacità cognitive, la possibilità di quelle persone è in grado di partecipare in un nuovo 
modello all’evoluzione dell’impresa oppure no. In tale caso si avvia un processo di forma­
zione, di aggiornamento, di riqualificazione. Questo è un modo per rispondere.

In questo modo:
1. si riesce a far sì che quella gente si responsabilizzi, per responsabilizzarsi deve 

avere una stabilizzazione nei rapporti di lavoro con l’impresa (non si responsabilizza uno 
che lavora tre mesi poi nei tre mesi successivi non sa dove va a finire);

2. il secondo punto è che a quella gente, se ha la sfortuna, assieme all’impresa, di 
non stare più sul mercato, il processo di riqualificazione messo in atto consente di essere 
spendibile anche se ha un’età superiore ai 30 o ai 35 anni, che sostanzialmente poi sono i 
soggetti che oggi abbiamo sul mercato del lavoro: sono quelli che non hanno un titolo di stu­
dio - prevalentemente sono donne - e che sanno fare solo quella cosa che sono riusciti a fare 
negli anni di lavoro ad una catena di montaggio.

Questa è una prima risposta, la seconda ovviamente è quella più generale del sistema 
formativo esterno. Vorrei ricordare che sono circa 20 anni che, con i contratti di formazione 
lavoro, migliaia di diplomati sono stati assunti e normalmente lavorano alle catene di mon­
taggio, non fanno cioè un lavoro rapportato al titolo di studio conseguito, c’è però un’ele­
vazione del grado culturale nelle imprese che hanno avuto un cambio di generazione sulla 
manodopera. Ma è il sistema formativo che deve essere in grado di fare incontrare domanda 
e offerta di lavoro! Noi spieghiamo ad un ragazzo che deve diplomarsi e poi, se è in grado, 
di andare all’Università. Ma se questo ragazzo non riesce a diplomarsi, poi trova lavoro, e 
si trova a fianco di un suo compagno di scuola che si è diplomato, non può non rilevare con­
traddizione e insicurezza!

Se continuiamo ad insistere sul fatto che la flessibilità è sostanzialmente un sistema di 
scelta di liberalizzazione, di scelta unilaterale, e che senza regole si riesce a governare 
meglio, secondo me si continua a sbagliare perché abbiamo bisogno di un nuovo sistema di 
regole, abbiamo bisogno di governare i processi, perché senza regole si creano solo conflitti. 
In una discussione come questa, penso di non fare propaganda se dico che si sta creando un 
sistema in cui i forti riescono a rimanere forti e per i deboli continua a peggiorare la propria 
condizione. Quindi, se abbiamo attenzione sui deboli, dobbiamo anche affrontare i problemi 
in modo che l’equilibrio tra domanda e bisogni sia governato con le regole.



Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro 431

6. NUOVI PARADIGMI ORGANIZZATIVI DEL POST-FORDISMO 
E RIFLESSIONE CRISTIANA

Introduzione

Desidero anzitutto esplicitare i punti da cui prende l’avvio questa riflessione, la radice 
su cui essa si innesta, i filoni di pensiero con cui entrerà in dialogo.

A. I punti di partenza sono offerti dall’esperienza e dall’ascolto.
1. Il disagio dei lavoratori che vivono con difficoltà questa nuova situazione, in quanto 

ne percepiscono prevalentemente i rischi e gli inconvenienti. I segnali che riceviamo dai 
nostri terminali pastorali (dalle parrocchie ai Servizi per il lavoro, ai Centri di ascolto) sono 
allarmanti: le nuove forme del lavoro generano, particolarmente a Torino, non solo flessibi­
lità, ma insicurezza diffusa ed esclusione crescente. I giovani anche per questa precarietà sul 
lavoro esitano a formare delle famiglie. Molti rimangono o vengono sospinti nella margina­
lità.

2. L’allarme degli imprenditori sia per la crescente competizione globale (il rischio di 
essere messi fuori mercato e di sparire), sia per la disaffezione nei confronti del lavoro indu­
striale (sembra realizzarsi quello che preconizzava Schumpeter: la nostra società esaurisce 
le risorse umane che l’hanno fatta esistere). Un certo disagio è presente anche nel mondo dei 
dirigenti, con manifestazioni talora acute e drammatiche.

Le testimonianze e il dibattito che precedono questo intervento sono esemplari.
B. La radice su cui la riflessione si colloca in un percorso storico, che risale al 1891: è 

la riflessione e l’azione della Chiesa sul lavoro e sulla realtà industriale che ha avuto 
momenti alti, ripensamenti, latenze, crisi.

Facciamo rincontro qui, in questa sede, perché ricordiamo una delle prime opere sociali 
cattoliche a Torino, a metà dell’800, per opera di quella donna straordinaria che fu Giulia 
Colbert, che seppe trasformare la fede in azione e la nobiltà in servizio operoso alle giovani 
donne proprio sul problema dei mestieri e delle professioni.

Momento alto è stato il 1° maggio 2000, con il Giubileo dei lavoratori: dopo 150 anni 
di storia e di conflitti, il Papa invita a Roma i principali leaders del sindacato e dell’impresa. 
Evento emblematico ed altamente simbolico, in una data per di più molto significativa. Sul 
sottile crinale che separa due ere. Effettivamente tramonta il grande progetto del fordi- 
smo/taylorismo e con le nuove tecnologie elettroniche e informatiche diffuse su scala glo­
bale inizia una fase radicalmente nuova nel mondo del lavoro, anche nei rapporti con la 
Chiesa.

Il testo di riferimento è la Centesimus annus, 1991 (sviluppo della Laborem exercens, 
1981).

C. I filoni di pensiero a cui farò riferimento sono quelli già emersi nel nostro dibattito, 
in particolare:

- Franco Revelli, per il suo recente testo Oltre il Novecento, Einaudi, 2001 (riflessioni 
di un pensatore di sinistra su queste problematiche).

- I testi sulla nuova cultura d’impresa, in particolare Enrico Auteri, Management delle 
risorse umane, ed. Isvor-Guerrini Associati, 1998.

- Franco Totaro e Stefano Zamagni per i contributi dati al Convegno Nazionale della 
pastorale Sociale e Lavoro (in Aa.Vv. La questione lavoro oggi, ed. AVE, 1999).

Possiamo dire una parola, alla luce della rivelazione cristiana e dell’insegnamento 
sociale della Chiesa, su questi nuovi modelli organizzativi post-fordisti?

Si tratterà di realizzare un commento e una verifica dello slogan centrale della Laborem 
exercens: «Il lavoro è per l’uomo, non l’uomo per il lavoro»; integrato dall'altro «Non è più 
il lavoro che nobilita l’uomo, ma l'uomo che nobilita il lavoro» (Conv. Naz. C.E.I., 1998).



432 Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro

In effetti, nonostante tante riviste specializzate in merito, pare che una riflessione sulla 
Dottrina sociale cristiana e nuovi modelli organizzativi dell’impresa non sia ancora stata 
compiuta. Questo Seminario potrebbe essere un modesto contributo in questa direzione.

1. Dottrina sociale cristiana e fordismo
Il fordismo è stato il grande protagonista della seconda rivoluzione industriale, la spina 

dorsale di quella svolta radicale impostata appunto sulla “organizzazione scientifica” del 
lavoro: ha garantito la produzione di massa e il benessere (la società dei consumi), ma ha 
ridotto il lavoratore a semplice esecutore, ad appendice del grande meccanismo produttivo.

Questo sistema organizzativo, che concentra in grandi stabilimenti masse di lavoratori 
ed è basato sulla trasmissione autoritaria dei messaggi, ha generato al suo interno forme 
organizzate e potenti di lotta di classe.

La Dottrina sociale cristiana affronta con grande disagio il fordismo: avverte l’umilia­
zione dell’uomo lavoratore; afferma alcuni principi fondamentali, che paiono però vaghi e 
inconcludenti; è spesso incerta di fronte al conflitto lacerante che si scatena nelle fabbriche. 
Talora è imprigionata e asservita ai meccanismi omologanti e coercitivi (questo avviene 
nella prassi di singole Chiese locali); sempre è perplessa di fronte all’ideologia della lotta di 
classe. Si verifica così una situazione di stallo (o frustrazione pastorale) e “afasia” (teorica). 
Donde l’enorme scalpore della vicenda dei preti operai (che decidono di prendere posizione 
nel duro conflitto esistente); il disagio dei dirigenti e degli imprenditori cristiani (“la 
coscienza divisa”); la difficoltà del sindacalista cristiano che organizza il conflitto ma dis­
sente dall’odio di classe.

2. Critica del fordismo
Il fordismo è andato in crisi (anche se molte sono ancora oggi le fabbriche impostate 

con metodi fordisti) sotto le spinte convergenti della competizione globale, dell’esigenza 
della qualità e delle potenzialità delle nuove tecnologie informatiche e microelettroniche.

Seguo l’analisi di Revelli che, nella prima parte del libro, descrive «la lenta ma ineso­
rabile marcia di conquista, da parte del lavoro, dell'intero universo sociale... la colonizza­
zione di ogni mondo vitale, la sottomissione di ogni sfera dell'esistenza da parte di una 
logica che ha ridotto gli uomini alle loro funzioni produttive e queste al “regime di fab­
brica” (alla concatenazione razionale delle azioni utili in vista di un risultato economico)» 
(p. X). Al centro del secolo breve si pone la società del lavoro totale, nella quale il potere 
di disposizione dell’uomo organizzato sul proprio ambiente è parso raggiungere livelli mai 
prima immaginati. È il secolo dell'homo faber, dell’uomo ridotto alla sua funzione produt­
tiva, ed il mondo a realtà fabbricata. Dal fordismo nascono sia la civiltà del lavoro e la mitiz­
zazione capitalista della macchina che il modello novecentesco del marxismo, quello dei 
soviet come quello di Gramsci1 (ed è questo uno degli spunti più originali di Revelli).

Qui la analisi del fordismo capitalista - fatta da Revelli - si arricchisce di una critica 
radicale sulla parabola del comuniSmo novecentesco: «Nato dal progetto prometeico di dare 
forma di potere al lavoro liberato - fino a farne principio generale di organizzazione della 
società - esso ha finito per porre in essere il più potente, esteso e apparentemente irresisti­
bile apparato politico di coercizione sulla dimensione sociale del lavoro» (p. IX).

È la denuncia dell’uomo ridotto a lavoro come oggettivazione di sé, a macchina per la 
produzione e per il consumo; la critica del sistema politico che annulla l’uomo e costruisce 
“l'universo pietrificato del lavoro”. L’uomo di marmo.

1 «Il fordismo è il maggiore sforzo collettivo verificatosi finora per creare, con rapidità inaudita c con una 
coscienza del fine mai vista nella storia, un tipo nuovo di lavoratore e di uomo»: in Americanismo e fordismo. 
Einaudi, Torino 1978, p. 72.



Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro 433

A questo punto Revelli indaga le possibili uscite di sicurezza e si rivolge a Bataille, 
sociologo francese, che denuncia questo meccanismo di mercificazione e assimilazione 
dell’uomo nel lavoro, ma ricerca una via di uscita in qualsiasi attività umana (in parti­
colare nella “parte maledetta”) che non sia riducibile dal processo oggettivante del la­
voro. Dal delirio dell’homo faber a quello dell’uomo senza radici. Uscita impossibile dal 
fordismo.

Rispetto al post-fordismo l’analisi di Revelli è sconsolata: la via d’uscita viene indivi­
duata non più nel lavoro, ma fuori del lavoro, nel volontariato.

Personalmente, pur stimando molto il volontariato, ritengo che sia errato farvi riferi­
mento a questo proposito. Anzi la ritengo una vera e propria fuga nel vuoto. Così come mi 
pare emblematica la non-soluzione presente nelle allucinate analisi di Bataille.

Ritengo invece che, a partire dalla critica del fordismo, possiamo ripensare il lavoro e 
potremo trovare dei criteri preziosi per un discernimento del post-fordismo.

3.1 modelli organizzativi post-fordisti
Verso la fine del '900 il lavoro subisce una metamorfosi radicale, segnata dalla frantu­

mazione e dall’atomizzazione del modello fordista. È il passaggio ad una dimensione pro­
duttiva molecolare, reticolare, orizzontale, che sembra rovesciare radicalmente il paradigma 
precedente. L’obiettivo centrale non è più la quantità, ma la qualità. Il capitale principale 
diventa quello umano: la “risorsa umana”. “Sono gli uomini il nostro vero motore”, titola la 
pubblicità di un produttore di auto in queste settimane. Il lavoratore non deve più solo ese­
guire ma partecipare. Si esaltano i team, i circoli, la dimensione associativa. La conoscenza 
diventa sempre più condivisa e non più secretata. Il fatto più sorprendente è che l’etica viene 
ormai considerata un "plus" per l'azienda.

Crescono però nel contempo alcuni fenomeni preoccupanti. La solitudine: non c’è più 
la massa amorfa, ma è difficile l’organizzazione. L'insicurezza: non c’è più l’alienazione 
fordista, ma viene meno la sicurezza del posto di lavoro. Nel lavoro autonomo o individua­
lizzato si verificano forme sempre più diffuse di auto-sfruttamento. Non c’è più l’enfasi 
ideologica sul lavoro, anzi si verifica una specie di svilimento del lavoro: si lavora per gua­
dagnare e spendere. Cresce l’esclusione, perché il lavoro che prevede conoscenza e parteci­
pazione è poco adatto a chi ha basso livello scolastico. Chi è espulso, difficilmente rientra, 
difficilmente accetta un percorso formativo.

4. Per un discernimento

Nel tempo del post-fordismo e dei nuovi paradigmi organizzativi si capovolgono i rap­
porti con il messaggio cristiano e con il marxismo. Certamente permangono tensioni e con­
flitti, anzi più si impone una cultura liberista e individualista più si crea il terreno di cul­
tura in cui possono crescere il risentimento e forme di lotta. Viene meno però l’ideologia 
stessa della lotta di classe, sia perché la “classe” è frantumata in tanti spezzoni, sia perché 
il progetto della palingenesi socialista è andato ovunque in frantumi, sia infine perché - 
come abbiamo visto - il lavoro non è più “il luogo messianico” della redenzione, la leva su 
cui fare forza per il cambiamento della società. Il marxismo sarà sempre utile per denun­
ciare le forme di alienazione persistenti o reiterate (e continuerà ad esercitare un certo 
fascino, in particolare il leninismo, in quanto promette a piccole avanguardie la presa del 
potere); ma la sua enorme debolezza è di non essere più in grado di motivare il senso del 
lavoro.

In tutt’altra situazione si trova l’insegnamento sociale della Chiesa in quanto i suoi con­
cetti-chiave vengono richiamati prepotentemente in campo: dalla dignità della persona del



434 Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro

lavoratore alla partecipazione, alla relazionalità, alla comunità locale, alla sussidiarietà. 
Certo, se ne può fare un uso o dare una interpretazione distorta o strumentale. Per questo 
bisogna entrare lucidamente nel gioco, richiamando i valori ed evitando le distorsioni, ma 
anche sottolineando le coerenze. D’altra parte la Dottrina sociale cristiana, a sua volta, 
richiama un valore dimenticato dai nuovi paradigmi organizzativi: la solidarietà e afferma 
che senza di essa non si dà autentica “comunità di lavoro’’.

4.1. Ridare dignità al lavoro nel post-fordismo, dopo il delirio dell'homo faber: la riaf­
fermazione della persona che lavora (Totaro, cit.)

In una situazione in cui il lavoro cambia (più rapidamente del nostro ritmo di adegua­
mento) occorre fare un trasferimento coraggioso dal lavoro alla persona che lavora: la per­
sona deve attrezzarsi con una cultura nuova capace di affrontare e orientare il cambiamento.

Dobbiamo superare una visione totalizzante del lavoro. Il lavoro non è tutto l’uomo. La 
persona è anzitutto apertura alla vita: gratuità, dono, stupore, meraviglia, ringraziamento. La 
persona è azione (che non si riduce al lavoro), è relazione, è crescere con gli altri. La per­
sona è, infine, lavoro, trasformazione della natura, produzione di cose o pensieri. La persona 
non si riduce al lavoro, ma il lavoro è espressione della persona.

Tre sono i requisiti di un lavoro umano: l’autenticità (attività cioè non puramente stru­
mentale o funzionale, ma espressione della persona), l’efficacia (mira a produrre oggetti ben 
fatti e compatibili), la socialità (condivisione di finalità, risultati e procedure).

Siamo dunque in una situazione nuova e paradossale in cui non è più il lavoro che dà 
dignità all’uomo (come dice la nostra stessa Costituzione), ma ora dovrà essere l'uomo a 
dare dignità al lavoro.

4.2. Nei paradigmi post-fordisti, i valori ispirati al cristianesimo sono chiamati in 
gioco

Non è sufficiente fermarsi a rilevare una (sorprendente) assonanza (“lo diceva già il 
Vangelo”) tra i valori evangelici (incarnati nella Dottrina sociale cristiana) e i principi dei 
nuovi paradigmi organizzativi. È bello rilevare un qualche comune linguaggio, ma poi biso­
gna andare oltre e verificare se si tratta di una nuova forma di lettura strumentale della Bib­
bia, oppure se - invece - non siamo di fronte al fatto che alcuni principi della Dottrina 
sociale cristiana possono essere proposti come criterio di autenticità e di verifica della nuova 
organizzazione del lavoro.

Proviamo ad esaminarne alcuni.
La centralità del lavoratore emerge sempre più nettamente nella nuova cultura del 

lavoro. Noi aggiungiamo: certo è vero, ma non è solo da considerare quale cliente o forni­
tore (come recitano i canoni della qualità totale), bensì come persona, capace di imprimere 
senso e qualità.

Diversamente dal passato, oggi si tende al sempre maggiore coinvolgimento del lavo­
ratore nel processo produttivo (ad es. l’auto-collaudo): la partecipazione è un concetto 
chiave della Dottrina sociale cristiana e la sua implementazione non può che essere accolta 
con grande favore. Con una attenzione decisiva: non si può pretendere l’identificazione 
totale nell’azienda (darle l’anima sarebbe una nuova alienazione). La persona, come 
abbiamo visto, è anche altro.

Oggi viene molto sottolineata la dimensione del lavoro in gruppo (team). Anche su que­
sto punto si direbbe che siamo di fronte ad una attuazione dei valori, così cari alla Dottrina 
sociale cristiana, della socialità e della relazionalità (“l’altro di fronte a me”). Anche qui 
però c’è un rischio. Il rischio di una serie di individui che cooperano (strumentalmente) e 
competono (fondamentalmente) fra di loro. Per la Dottrina sociale cristiana «’uomo non è 
«lupo per l’altro uomo» (Hobbes), ma persona chiamato a vivere in piccole comunità (qui 
si fonda il principio di sussidiarietà) e poi nello Stato.



Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro 435

Oggi si avverte l'esigenza che la fabbrica venga vissuta dai lavoratori non come un 
corpo estraneo ma come una comunità. Questo corrisponde esattamente a quanto affermato 
dalla Centesimus annus al n. 35: «Scopo dell'impresa, infatti, non è semplicemente la pro­
duzione del profitto, bensì l'esistenza stessa dell'impresa come comunità di uomini che, in 
diverso modo, perseguono il soddisfacimento dei loro fondamentali bisogni e costituiscono 
un particolare gruppo al servizio della società intera». Ma contemporaneamente, il pensiero 
cristiano deve prendere le distanze dalla concezione totalizzante della fabbrica di stampo 
giapponese. In quella "comunità di uomini” ci deve essere spazio per ruoli diversi. Uno di 
essi, imprescindibile, è quello del sindacato (non antagonista ma neppure subalterno). E qui 
trova fondamento il principio della solidarietà, declinato per il mondo del lavoro nella Labo­
rem exercens (n. 20) e nella Centesimus annus (n. 35).

La partecipazione al ciclo produttivo è positiva se accompagnata da forme di democra­
zia economica, non solo quelle macro (patti nazionali o regionali), ma anche a livello locale; 
se non è la soluzione tedesca (i consigli di sorveglianza), se ne possono trovare altre. La con­
certazione vera è figlia della partecipazione.

In conclusione, penso si possa affermare che i valori centrali della Dottrina sociale cri­
stiana diventano una preziosa risorsa per accompagnare criticamente il post-fordismo.

La critica infatti non è contro i nuovi modelli organizzativi, ma perché:
• talora non vengono applicati (persiste uno stile autoritario);
• altre volte vengono applicati male (con schemi rigidi, scolastici, burocratici);
• scarsa è ancora l’attenzione ai soggetti e alle loro paure (la formazione professionale per­

manente è una "conditio sine qua non" per accedere ad un discorso sulla maggiore flessibi­
lità; è sì compito dello Stato, ma è un'esigenza del lavoratore e dello stesso datore di lavoro).

4.3. Una competizione da governare
La critica infine va contro uno sviluppo senza regole e senza mediazione politica (le 

dimensioni della solidarietà che lo Stato deve garantire): è necessario un radicale ripensa­
mento, non certo una cancellazione del Welfare State.

La critica va contro l’esclusione e mira a coinvolgere tutti i soggetti in un governo soli­
dale della globalizzazione. Per questi aspetti rinvio al Convegno dello scorso anno: Giubi­
leo, lavoro e globalizzazione.

L'analisi dei nuovi modelli organizzativi, dal punto di vista della Dottrina sociale cri­
stiana, presenta riserve e apprezzamenti. La Dottrina sociale cristiana sfida il post-fordi­
smo, perché vi intravede delle straordinarie potenzialità e ne denuncia derive individuali­
stiche, di esasperazione e di esclusione.

/ cristiani non devono guardare a questi processi con paura. Possono e devono trovare 
proprio nei loro valori una sfida per lo sviluppo umano dei nuovi modelli organizzativi. E 
la sfida della inculturazione della fede. E un’occasione, o meglio una responsabilità.

don Giovanni Fornero



436 Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro

7. CONSIDERAZIONI PASTORALI 
PER LE CHIESE DEL PIEMONTE

La Chiesa non ha mai inteso, a fronte del mondo del lavoro e delle sue problematiche, 
dare risposte tecniche ai problemi dell’organizzazione del lavoro e del suo mercato, né pro­
porre alle Comunità cristiane e alle Aggregazioni laicali di schierarsi a favore dell’una o del­
l’altra strategia o politica del lavoro. Il suo obiettivo, invece, è pastorale: cioè aiutare il 
discernimento, l’orientamento e lo stimolo in relazione alle realtà del lavoro ed alle sue pro­
blematiche. Come per l’azione di formazione all’impegno sociale e politico la Chiesa 
intende «motivare, a partire dalla Parola di Dio e dalla Dottrina sociale della Chiesa, il senso 
di un impegno nel sociale e nel politico, nella convinzione di poter contribuire così al rin­
novamento della partecipazione democratica e della esperienza istituzionale del Paese». 
Essa intende, infatti, annunciare il Vangelo del lavoro convinta di dare, in questo modo, un 
concreto apporto anche alla liberazione del lavoro da ogni stato di cose oppressivo.

Il primo aiuto è conoscere e capire il lavoro come oggi si presenta per contribuire a 
«costruire il “futuro del lavoro” o il “lavoro del futuro”, attraverso l'incontro di tutte le forze 
e le sensibilità che popolano il mondo del lavoro; ed individuare quali sono i valori del 
lavoro che vanno salvati, e forse anche recuperati e rivalutati, da ciò che è più contingente 
e che va invece superato».

L’orientamento pastorale, specie nel mondo del lavoro, necessita, oltre a riflessioni e 
analisi, di linee di azione da tradurre in concreto; il lavoro oggi, con le nuove conoscenze e, 
ancor più, con le nuove conquiste scientifiche e tecnologiche, sta cambiando radicalmente; 
la risposta deve adeguarsi a tali mutazioni. In una situazione di globalizzazione e di lavori 
part-time o in affitto, ecc., l’approccio pastorale nei metodi deve necessariamente modifi­
carsi.

Purtroppo la pastorale del lavoro è ancora poco presente nelle attività delle Chiese 
locali: il lavoro non è ancora accolto come una dimensione della vita dell’uomo che ha 
riflessi su tutta la sua esperienza umana, ad esempio sulla famiglia, sulla condizione giova­
nile, ecc. Viene così a mancare lo stimolo e l’aiuto per ricostruire i valori di fondo del 
lavoro, specialmente il “senso e significato” del lavoro in una società che ricerca il “posto” 
e non il lavoro, nella convinzione che sia il lavoro a dare dignità all’uomo e non viceversa.

È utile, a questo punto, la distinzione tra una pastorale “del” lavoro e una pastorale “per” 
il lavoro, poiché quest’ultima, e a questa mi riferisco, tende ad «ottenere che tutti gli aspetti 
della vita sociale in cui si manifesta l’ingiustizia subiscano una trasformazione verso la giu­
stizia. La Chiesa è cosciente di questa sua alta missione: per questo essa si inserisce nella 
storia dei popoli, nelle loro istituzioni, nella loro cultura, nei loro problemi, nelle loro neces­
sità. Vuole essere solidale con i suoi figli e con tutta l’umanità, condividendo difficoltà ed 
angustie, e facendo proprie le legittime richieste di chi soffre o è vittima dell’ingiustizia. 
Forte delle eterne parole del Vangelo, essa denuncia tutto ciò che offende l’uomo nella sua 
dignità di immagine di Dio e nei suoi diritti fondamentali, universali, inviolabili, inaliena­
bili; tutto ciò che ne ostacola la crescita secondo il piano di Dio. Ciò fa parte del suo servi­
zio profetico» ( Giovanni Paolo II, 3 luglio 1980, n. 3).

Nella attuale ambivalenza del “sistema-lavoro”, questo servizio profetico, che si traduce 
in “impegno di condivisione”, si fonda sul principio della centralità della persona umana che 
si scontra, nell’attuale processo produttivo, con la realizzazione del lavoratore, la sicurezza 
del lavoro, le necessarie flessibilità e mobilità che l’attuale organizzazione del lavoro 
reclama, la produttività, la competitività, ecc. Inoltre non può dimenticare la compatibilità 
dell’aumentata produttività con gli altri aspetti della vita (famiglia, società, tempo libero, 
...); precarietà che si va manifestando nelle strategie di ristrutturazione nel lavoro di fab­
brica, nei servizi ed anche nella pubblica amministrazione.



Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro 437

Per questo, il lavoro, nella presente società, e nella futura secondo quanto si può preve­
dere, ha bisogno di una sempre più fattiva partecipazione dei lavoratori stessi di modo che 
diventi fattore anche di cittadinanza; è sotto gli occhi di tutti il fenomeno della sottooccu­
pazione e della disoccupazione cui segue anche una minor possibilità di partecipazione alla 
vita civica.

La presenza di una globalizzazione diffusa in molti campi del vivere umano, e special- 
mente nell’economia, pur offrendo vere opportunità, se non saggiamente regolamentata, può 
presentare seri aspetti negativi quali il non rispetto del bene comune, l’assolutizzazione delle 
leggi economiche, la cosiddetta “delocazione” delle fabbriche, e così via.

Le difficoltà a superare la presente crisi non debbono tradursi in proposte che aprono, 
in un certo qual senso, alla "speranza”, ma che troppo spesso si trasformano in “mito": si 
pensi alla mitizzazione della piccola impresa e del lavoro autonomo (“piccolo è bello, sem­
pre e comunque”), oppure alla concezione impropria del “non-profit”, visto come settore di 
generazione di posti di lavoro, o ancora alla flessibilità comunque ed a tutti i costi, al mer­
cato quale panacea di tutti i mali.

In tale situazione è opportuno saper discernere per individuare all’interno di esso gli 
aspetti permanenti e quelli contingenti, i primi da conservare, e quindi da garantire e pro­
teggere, i secondi da rielaborare e ridimensionare; per individuare le nuove opportunità che 
questo cambiamento consente; garantire il massimo di coinvolgimento delle istanze e delle 
potenzialità: il nuovo non necessariamente viene solo dai vecchi attori; sperimentare forme 
nuove di lavoro, avendo il coraggio di superare i corporativismi e le rigidità.

In sintesi, ciò che occorre per lo sviluppo del nuovo modello è innanzi tutto uno sforzo 
culturale che riposizioni il lavoro rispetto all’uomo nel nuovo contesto della crisi e delle 
opportunità.

Ed è appunto nel contribuire a tale sforzo culturale che le Chiese che vivono in Pie­
monte possono dare un contributo specifico e significativo, nell’ambito di quei bagagli di 
virtù quali la saggezza, la prudenza, la creatività, ...

La Chiesa, nella sua dottrina sociale, afferma e propone alcuni principi ispiratori, che 
sono offerti alla comunità ecclesiale, in particolare ai fedeli laici e agli uomini di buona 
volontà, per essere il fondamento di un nuovo modello di relazioni sociali. Tali postulati 
sono stati ampiamente richiamati da don Gianni Fornero; qui mi permetto solo di enume­
rarli quali capitoli di una pastorale che voglia dare concretezza alla sua azione:

• la destinazione universale delle risorse;
• la pari dignità di ogni lavoro e di ogni lavoratore;
• l'amore preferenziale per i poveri;
• il luogo di lavoro come palestra quotidiana di solidarietà;
• l'impresa come espressione di creatività;
• la partecipazione come palestra di dignità;
• il diritto fondamentale dei lavoratori di aggregarsi;
• l’attenzione al lavoro autonomo ed alle libere professioni.
Occorre però che la pastorale del lavoro sappia far cogliere alle Chiese del Piemonte le 

molte opportunità che ogni momento di cambiamento offre a chi le sappia “leggere” con 
intelligenza. Occorre, cioè, “realizzare una società del lavoro libero, dell’impresa e della 
partecipazione”.

In questo contesto, sono da rispettare le fasi della conoscenza e dell’ascolto, con parti­
colare attenzione alle peculiarità del proprio territorio ed alle diverse categorie di lavoro 
(discernimento comunitario); della lettura sapienziale dell’esperienza lavorativa e l’appro­
priazione interiore ed operativa dei relativi criteri etici (inculturazione); dell’annuncio della 
Parola di Dio alle diverse categorie di lavoratori; della testimonianza (e del servizio) sul 
luogo di lavoro.



438 Documentazione - Seminario sulla dignità del lavoro

Le Diocesi sono esortate ad attualizzare il compito di continuare la riflessione su questi 
temi, nelle differenti articolazioni locali (zone, parrocchie) e nelle associazioni e movimenti 
di laici, attraverso gli strumenti di ricerca e di comunione quali i Consigli pastorali e pre­
sbiterali, la Consulta delle aggregazioni laicali, sviluppando il modello di interazione pasto­
rale che anche il Convegno che si sta concludendo contribuisce a definire.

In questo cammino rimangono protagonisti i cristiani laici, cui è affidato il compito di 
rendere visibile e concreto il Vangelo del lavoro in ogni tempo e in ogni momento. Ad essi 
«è domandato di offrire un loro peculiare contributo: chiamati ad essere nel mondo segni 
autentici dell’amore di Dio, essi non possono non sentire il bisogno di varcare i ristretti 
ambiti del proprio gruppo e del proprio Paese rispondendo alla “globalizzazione” dei sistemi 
economici con la “globalizzazione” dell’impegno di solidarietà verso le generazioni presenti 
e future», di modo che possano «offrire un apporto significativo al rinnovamento del mondo 
del lavoro» e dell’attività della Chiesa (cfr. Giovanni Paolo li, Convegno sul lavoro, Roma 
7-10 maggio 1998).

* Fernando Charrier
Vescovo di Alessandria 

Delegato regionale 
per i problemi sociali e il lavoro



CATECHESI È COMUNICARE CON I TUOI FEDELI AD UNO AD UNO...

SISTEMI AUDIO E VIDEO

È LA SOLUZIONE PIÙ SEMPLICE E SICURA
AFFINCHÉ LA PAROLA GIUNGA LIMPIDA E CHIARA

PASS costruisce, installa ed assiste:
— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— radiomicrofoni esenti da disturbi
— sistemi video - grandi schermi
— microfoni “piatti” da altare

PASS inoltre:
— HA UN ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI
— GARANTISCE UNA ACCURATA ASSISTENZA TECNICA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi: 
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario 
Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Chiesa 
Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. 
Alpignano, S. Margherita dei colli, S. 
Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo 
(Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, 
Parr. Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, 
Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco 
(Valdocco), Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, 
Parr. Varisella, Ist. La Salle, Parr. B.ta 
Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, 
Parr. Coassolo.

Interno basilica di Maria Ausiliatrice

10144 TORINO — CORSO REGINA MARGHERITA, 209/a
(Oli) 473.24.55 /437.47.84

FAX (011)48.23.29



LA RADIO PARROCCHIALE

Costruiamo e realizziamo
— I migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di comunicare.
— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.
— Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite. 
— Servizio assistenza immediato.

WEB Sede: 12040 Govone (CN) - V. Piana, 5 - Tel. (0173) 58677- 58812
10147 Torino: Tagliente Giovanni - V. Cardinale Massaia, 76 - Tel. 2296198 - 766897



BASILICA DI S. PIETRO IN VATICANO 
Un nuovo impianto di elettrificazione campane e orologio da torre 

realizzato ed installato dalla TREBINO nel 1994.

FONDERIE 
CAMPANE

COMANDI 
ELETTRONICI 
PER CAMPANE

^TREBINO)
CAV. ROBERTO TREBINO s.n.c.
16030 USCIO (GE) ITALY - TEL. 0185/919410 ■ FAX 0185/919427



Interventi tecnici 
di manutenzione, 
riparazione, 
pronto intervento 
con corde 
e tecniche 
alpinistiche

• Chiese

• Campanili

• Torri

• Ospedali

• Scuole

Raggiungiamo 
l’irraggiungibile 
con la massima 
competenza, 
sicurezza, rapidità 
e risparmio.

•
Ditta Castagneri Saverio 

10074 Lanzo Torinese

Via S. Ignazio, 22 
Tel. 0123/320163 

sito internet: www.castagneri.com

http://www.castagneri.com


CAPANNI Fonderie
CAMPANE - OROLOGI - IMPIANTI

Via Reg. S. Stefano, 23-25
15019 STREVI (AL)
Tel. 0144/37 27 90

0337/24 01 80

FORNITORI DEL SANTUARIO B. V. CONSOLATA - TORINO
ASSISTENZA - MANUTENZIONI SU OGNI TIPO DI IMPIANTO



I DI RISCALDAMENTO A NORME EUROPEE "CE":

GRANDE RISPARMIO 
ALTO RENDIMENTO (OLTRE IL 90%) 

MASSIMA SICUREZZA
A

OMNIA TERMOAIR
è specializzata nel 

riscaldamento di grandi spazi, 

come Chiese, Oratori, palestre, 

teatri e locali di riunione.

Con la sua trentennale 

esperienza nel settore ed un ricco 

catalogo di prodotti e soluzioni, 

è in grado di offrire studi 

e preventivi gratuiti per 

nuovi impianti, trasformazioni 

ed adeguamenti alle 

normative, 

manutenzioni.

OmniaTermoair
10040 LEINI' (TORINO) • STRADA DEL FORNACINO,87/C • TEL.011.998.99.21 r.a. • FAX 011.998.13.72

www.omniatermoair.com • e-mail: omnia@omniatermoair.com

http://www.omniatermoair.com
mailto:omnia@omniatermoair.com


UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI

Cancelleria - tei. 011/5156201 - fax 011/51 56209
ore 9-12
Archivio Arcivescovile - tei. 011 /51 56 271 : ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56203 - fax 011/51 56209
ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi - tei. 011/51 56296 (ab. 011/96761 45) 
su appuntamento

Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56 295 (ab. 0335/6323590)
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per l’Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56360 - fax 011/51 56.369 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio dell'Avvocatura - tei. 011/51 56210 - fax 011/51 56209
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56210 - fax 011/51 56209
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56286
ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 011/51 56310 - fax 011/51 56319

ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 011/51 56220 - fax 011/51 56229
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio Iliturgico - tei. 01 1/51 56280 - fax 011/51 56 289 
ore 9-12 - 15-18

Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/5371 87 - 530626 - fax 011/5371 32
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 011/51 56350
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/51 56 340 - fax 011/51 56 349
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/5) 56 335
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 011/5.3 8796 - 539052 
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 011/56252 11 - 562 58 1.3 - fax 011/562 5922 
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dell'Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e del­
l’Università - tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56239 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 011/51 56300 - fax 011/51 56309 
ore 10,30-13 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale del Tiirismo, Tempo Libero e Sport - tei. 011/51 56 330 
martedì-giovedì-venerdì ore 9-12



RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= rdto)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Abbonamento annuale per il 2001 L. 85.000 - Una copia L. 8.500
Anno LXXVIII - N. 3 - Marzo 2001

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - corso Matteotti n. 11 - 10121 Torino 
Conto Corrente Postale 10532109 - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (4- fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 8/2001

Spedito: Settembre 2001


