
RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE

ANNO LXXVIII
APRILE 20014



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
- il sabato pomeriggio;
- nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56240 - fax 01 1/51 56 249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56 333 - fax 01 1/51 56 209

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Pro-Vicari Generali - ore 9-12
Fiandino mons. Guido (ab. tei. 011/568 28 17 - 0.349/15741 (il)
Operti mons. Mario (ab. tei. 011/436 13 96 - 0333/56743 95)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TO Città:
Lanzetti don Giacomo (ab. tei. 01 1/38 9.376 - 0.347/24620 67)
venerdì ore 10-12
Distretti pastorali:
TO Nord: Vown don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - 0347/546 05 94) 
lunedì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Carlo (ab. Carmagnola tei. 011 /972 3171 - 0339/359 68 70) 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Mana don Gabriele (ab. Orbassano tei. 011/900 27 94 - 0333/6869655) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 011/58 111) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 011/51 56216

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/31 1 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/205 3474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani.

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/972 00 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità; mi' 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO

Cattaneo don Domenico (tei. uff. 011/51 56360 - ab. 011/521 1557)
(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
Ufficiale per gli atti dell’arcivescovo e della curia metropolitana

SOMMARIO
pag.

Atti del Santo Padre
Messaggio pasquale 2001 447
Messaggio nel 350° della nascita di S. Giovanni Battista de La Salle 449
Lettera in occasione del VII Incontro Ecumenico Europeo a Strasburgo 451
Ai Superiori e alunni della Pontificia Accademia Ecclesiastica (26.4) 453
Ai Membri della Pontificia Accademia delle Scienze Sociali (27.4) 456
Ai partecipanti al Congresso Intemazionale promosso dal Comitato Europeo per l’Educa­

zione Cattolica (28.4) 459
Lettera del Cardinale Segretario di Stato in occasione della Giornata per l’Università Cat­

tolica del Sacro Cuore 461

Atti della Santa Sede
Congregazione per le Chiese Orientali:

Lettera per la Colletta del Venerdì Santo 463
Congregazione per l’Evangelizzazione dei Popoli:

Istruzione Sull’invio e la permanenza all’estero dei sacerdoti del Clero diocesano dei 
territori di missione 465

Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti:
- Risposte ad alcune domande circa l’obbligo di celebrare la Liturgia delle Ore 469
- La Comunione sotto le due specie 474
- V Istruzione Liturgiam authenticam per la retta applicazione della Costituzione sulla

sacra Liturgia del Concilio Vaticano 11 (art. 36): L’uso delle lingue moderne nelle
nuove traduzioni dei testi della Liturgia Romana 479

Pontifìcio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso:
Messaggio ai Buddhisti per la Festa del Vesakh 503

Atti della Conferenza Episcopale Italiana
Presidenza:

Messaggio in occasione della Giornata Nazionale per l’Università Cattolica del Sacro
Cuore 505

Atti del Cardinale Arcivescovo
Lettera Pastorale Costruire insieme - Presentazione del Piano Pastorale per l’Arcidiocesi 

di Torino 507



446

Presentazione dell’Annuario 2001
Messaggio per la Pasqua
Auguri ai Torinesi per la Pasqua
Celebrazioni torinesi per il Centenario della nascita del Beato Pier Giorgio Frassati
Omelia in Cattedrale nella Domenica delle Palme
Omelia in Cattedrale alla Messa del Crisma nel Giovedì Santo
Omelie del Triduo Sacro
Alla Veglia di preghiera per la Giornata della Solidarietà
Incontro con Gruppi di Volontariato Vincenziano

565 
56« 
570
572
577 
57«
5 «4 
593 
596

Curia Metropolitana

Cancelleria:
Termine di ufficio - Nomine - Nomine e conferme in Istituzioni varie - Comuni­
cazione 599

Documentazione

La "Charta (Ecumenica" di Strasburgo 601

Iniziative torinesi per il Centenario della nascita del Beato Pier Giorgio Frassati 609
I - Frassati: memorie e sfide per i progetti di laicato

Pier Giorgio Frassati: originalità di una profezia (prof. Bartolo Ganglio) 609
Qualche provocazione positiva (prof. Eugenio Zucchetti) 619
Interrogativi e itinerari di laicità (prof. Alessandro Colombo) 622

II - Parole e immagini di Pier Giorgio
Un ritratto (prof. Gian Mario Veneziano) 624
L’impegno socio-politico di Pier Giorgio Frassati (don Giovanni Fornero) 626
Frassati: un modello per i laici giovani di oggi (dott.ssa Paola Bignardi) 629

RIVISTA DIOCESANA TORINESE 
ABBONAMENTI PER IL 2001

La Cancelleria della Curia Metropolitana:
sollecita gli abbonati a rinnovare tempestivamente l'abbonamento;
ricorda che l'abbonamento a Rivista Diocesana Torinese è obbligatorio per i 

parroci e per tutti coloro ai quali sia in qualche modo affidata la cura d'anime;
invita tutti i sacerdoti, i diaconi permanenti, gli operatori pastorali, le comunità 

di vita consacrata, le associazioni, i movimenti e le aggregazioni laicali che ancora 
non la ricevono, ad abbonarsi a Rivista Diocesana Torinese, tenendo conto della par­
ticolare fisionomia della pubblicazione, che la rende strumento necessario per la vita 
dell’Arcidiocesi.

Abbonamento annuale per l'anno 2001: Lire 85.000. da versarsi sul Conto 
Corrente Postale 10532109, intestato a "Opera Diocesana Buona Stampa", 10121 
Torino - corso Matteotti n. 11.



Atti del Santo Padre

Messaggio pasquale 2001

Uomini e donne del Terzo Millennio: 
questo nostro mondo può cambiare!
Al termine della celebrazione della Messa sulla Piazza San Pietro nella Risurrezione del Signore, 
domenica 15 aprile, il Santo Padre ha rivolto “Urbi et Orbi" il seguente Messaggio:

1. «In Cristo risorto tutta la vita risorge» (Prefazio pasquale II).
L'annuncio pasquale raggiunga tutti i popoli della terra e ogni persona di 

buona volontà si senta protagonista in questo giorno fatto dal Signore, giorno della 
sua Pasqua, nel quale la Chiesa, con gioiosa emozione, proclama che il Signore è 
veramente risorto.

Questo grido, sgorgato dal cuore dei discepoli nel primo giorno dopo il sabato, 
ha attraversato i secoli e ora, in questo preciso momento della storia, torna a rin­
cuorare le speranze dell'umanità con l'immutata certezza della risurrezione di Cri­
sto, Redentore dell'uomo.

2. «In Cristo risorto tutta la vita risorge».
Lo stupore incredulo degli Apostoli e delle donne accorsi al sepolcro al levar del 

sole, oggi si fa corale esperienza dell'intero Popolo di Dio. Mentre il nuovo Mil­
lennio muove i primi passi, noi desideriamo affidare alle giovani generazioni la 
certezza fondamentale della nostra esistenza: Cristo è risorto e in Lui tutta la vita 
risorge.

«Gloria a Te, Cristo Gesù, oggi e sempre tu regnerai». Torna alla memoria questo 
canto di fede, che tante volte, nel corso del recente cammino giubilare, abbiamo 
ripetuto osannando a Colui che è «l'Alfa e l'Omega, il Primo e l'Ultimo, il principio e la 
fine» (Ap 22,13).

A Lui resta fedele la Chiesa pellegrina «fra le persecuzioni del mondo e le con­
solazioni di Dio» (S. Agostino). A Lui essa guarda e non teme. Cammina fissando il 
suo volto, e ripete agli uomini del nostro tempo, che Egli, il Risorto, è «lo stesso ieri, 
oggi e sempre» (Eb 13,8).

3. In quel drammatico venerdì di Passione, che vide il Figlio dell'uomo farsi 
«obbediente fino alla morte e alla morte di croce» (Fil 2,8), si chiudeva la terrena vicen­
da del Redentore. Ormai morto, Egli venne deposto in fretta nel sepolcro, al tra­
monto del sole. Singolare tramonto!

447



448 Atti del Santo Padre

Quell'ora oscurata dalle tenebre incombenti segnava la fine del "primo atto" 
della creazione, sconvolta dal peccato. Sembrava il successo della morte, il trionfo 
del male. Invece, nell'ora del gelido silenzio della tomba, s'avviava a pieno compi­
mento il disegno salvifico, prendeva inizio la "nuova creazione".

Reso obbediente dall'amore sino all'estremo sacrificio, Gesù Cristo è ora «esal­
tato» da Dio che «gli ha dato il nome che è sopra ogni altro nome» (Fil 2,9). In questo 
nome riprende speranza ogni umana esistenza. In questo nome l'essere umano è 
sottratto al potere del peccato e della morte e restituito alla Vita e all'Amore.

4. Quest'oggi il cielo e la terra cantano «il nome» ineffabile e sublime del Croci­
fisso risorto. Tutto appare come prima, ma in realtà nulla è più come prima. Egli, 
Vita che non muore, ha redento e riaperto alla speranza ogni umana esistenza. «Le 
cose vecchie sono passate, ecco, ne sono nate di nuove» (2Cor 5,17).

Ogni progetto e disegno dell'essere umano, di questa nobile e fragile creatura, 
ha oggi un "nome" nuovo in Cristo risorto dai morti, perché «in Lui tutta la vita 
risorge». Si realizza appieno in questa nuova creazione la parola della Genesi: «E Dio 
disse: "Facciamo l'uomo a nostra immagine, a nostra somiglianza"» (Gen 1,26).

Nella Pasqua Cristo, nuovo Adamo divenuto «spirito datore di vita» (7 Cor 15,45), 
riscatta il vecchio Adamo dalla sconfitta della morte.

5. Uomini e donne del Terzo Millennio, per tutti è il dono pasquale della luce, 
che fuga le tenebre della paura e della tristezza; per tutti è il dono della pace di Cri­
sto risorto, che spezza le catene della violenza e dell'odio. Riscoprite quest'oggi con 
gioia e stupore che il mondo non è più schiavo di eventi ineluttabili.

Questo nostro mondo può cambiare: la pace è possibile anche là dove da trop­
po tempo si combatte e si muore, come in Terra Santa e Gerusalemme; è possibile 
nei Balcani, non più condannati ad una preoccupante incertezza che rischia di vani­
ficare ogni proposta d'intesa. E tu, Africa, terra martoriata da conflitti in agguato 
costante, leva fiduciosa la testa confidando nella potenza di Cristo risorto. Grazie al 
suo aiuto tu pure, Asia, culla di secolari tradizioni spirituali, puoi vincere la scom­
messa della tolleranza e della solidarietà. E tu, America Latina, serbatoio di giova­
ni promesse, solo in Cristo troverai capacità e coraggio per uno sviluppo rispettoso 
d'ogni essere umano.

Voi, uomini e donne d'ogni Continente, attingete alla sua tomba ormai vuota 
per sempre il vigore necessario per sconfiggere le forze del male e della morte, e 
porre ogni ricerca e progresso tecnico e sociale al servizio di un futuro migliore per 
tutti.

6. «In Cristo risorto tutta la vita risorge».
Da quando la tua tomba, o Cristo, fu trovata vuota e Cefa, i discepoli, le donne 

e «più di cinquecento fratelli» (ICor 15,6) ti videro risorto, è iniziato il tempo in cui 
l'intera creazione canta il tuo nome «che è sopra ogni altro: nome», ed attende il tuo 
ritorno definitivo, nella gloria.

In questo tempo, tra la Pasqua e l'avvento del tuo Regno senza fine, tempo che 
rassomiglia al travaglio di un parto (cfr. Rm 8,22), sostienici nell'impegno di costrui­
re un mondo più umano, rinfrancato dal balsamo del tuo amore.

Vittima pasquale offerta per la salvezza del mondo, fa' che non venga meno 
questo nostro impegno, anche quando la stanchezza appesantisce i nostri passi. Tu, 
Re vittorioso, dona a noi e al mondo l'eterna salvezza!

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 449

Messaggio nel 350° della nascita di S. Giovanni Battista de La Salle

Continuate a educare e ad evangelizzare i giovani 
seguendoli con delicatezza nella loro nascita 

umana, morale e spirituale

Al Fratello
ALVARO RODRIGUEZ ECHEVERRIA

Superiore Generale
dei Fratelli delle Scuole Cristiane

1. In occasione del trecentocinquantesimo anniversario del "dies natalis" di San 
Giovanni Battista de La Salle, sono lieto di unirmi ai Fratelli delle Scuole Cristiane 
e alle persone che condividono l'ideale lasalliano, rendendo grazie per l'esempio 
del «Patrono speciale degli educatori dell'infanzia e della gioventù», che fondò il 
vostro Istituto «al fine di dare un'educazione cristiana ai poveri e di fortificare la 
gioventù lungo il cammino della verità». Con il cuore colmo di gioia davanti alle 
meraviglie compiute dai Fratelli nel corso della loro storia, vi invito a «riproporre 
con coraggio l'intraprendenza, l'inventiva e la santità» del vostro Fondatore (Vita 
consecrata, 37), affinché si rafforzi in ognuno il desiderio di rispondere con genero­
sità al carisma della vostra Famiglia religiosa.

2. Ho già avuto occasione di ricordare il genio pedagogico di Giovanni Battista 
de La Salle, come pure l'importanza della vostra missione fra i bambini e i giovani, 
soprattutto poveri o in difficoltà. Il vostro ideale, sempre attuale, richiede discepo­
li che si lascino modellare da Dio e che, pieni di entusiasmo per l'educazione e l'e­
vangelizzazione, sappiano poi proporre alla gioventù la speranza cristiana e moti­
vi per vivere. Facendo scoprire ai giovani l'affascinante figura del vostro Fondato­
re, li invitate a fare, sul suo esempio, l'esperienza di un incontro intimo con Cristo 
e li introducete a quello «sguardo del cuore portato sul mistero della Trinità che 
abita in noi, e la cui luce va colta anche sul volto dei fratelli che ci stanno accanto» 
(Novo Millennio ineunte, 43).

3. 11 segreto di Giovanni Battista de La Salle è il rapporto intimo e vivo che 
intrattiene con il Signore nella preghiera quotidiana, fonte alla quale attinge l'au­
dacia inventiva che lo caratterizza. Ascoltando Dio, riceve quella luce che a poco a 
poco gli permette di discernere le urgenze della sua epoca, per rispondervi in modo 
adeguato. Mossi dallo Spirito «che abita in voi» e che «deve penetrare a fondo nella 
vostra anima» (Giovanni Battista de La Salle, Méditations pour tous les dimanches de 
l'année, 62, 3), vivrete sempre più conformemente al dono ricevuto dal vostro Fon­
datore. Lui che supplicava i suoi Fratelli di vivere come «uomini interiori» (Explica- 
tions de la méthode d'oraison, 3), ci svela nel tesoro dei suoi scritti la dimensione con­
templativa della sua vita e dunque di qualsiasi vita cristiana e missionaria. Seguen­
do il suo esempio, rinnovati dal loro incontro personale con Cristo, i Fratelli saran­
no in grado di annunciare il Vangelo ai giovani che sono affidati loro e di seguirli 
con delicatezza nella loro crescita umana, morale e spirituale.



450 Atti del Santo Padre

4. Desidero attirare l'attenzione dei membri dell'Istituto sull'importanza della 
testimonianza della vita fraterna. Giovanni Battista de La Salle vi vedeva uno stru­
mento essenziale per permettere ai Fratelli di compiere al meglio la loro missione di 
educazione e di evangelizzazione. «Occorre impegnarsi in modo particolare per 
essere uniti in Dio e avere un solo cuore e un solo spirito; e ciò che deve animare di 
più è, come dice San Giovanni, il fatto che colui che dimora nella carità dimora in 
Dio e Dio dimora in lui» (Méditations, 113, 3). Chiamata a rendere visibile il dono 
della fraternità fatto da Cristo alla Chiesa, la comunità ha il dovere «di essere e di 
apparire come una cellula d'intensa comunicazione fraterna, segno e sprone per 
tutti i battezzati» (La vie fraternelle en communauté, 2b). Esercita così un'attrattiva 
naturale e la gioia di vivere che emana da essa, anche nelle difficoltà, diviene una 
testimonianza che conferisce alla vita religiosa una grande forza di attrazione e che 
è fonte di vocazioni.

5. In questo contesto, incoraggio i Fratelli a fare delle loro case scuole di vita 
fraterna, promuovendo e diffondendo un'autentica «spiritualità della comunione» 
(Novo Millennio ineunte, 43) e associando i giovani che sono affidati loro e i laici che 
collaborano alla loro missione, aiutandoli tutti a scoprire e a condividere il carisma 
dell'Istituto. Sono lieto delle iniziative già prese, come la creazione del "Réseau La- 
salien Jeunes", iniziativa che sarà bene proseguire e sviluppare. Da qui nasce uno 
scambio che permette ai battezzati di scoprire e di vivere pienamente la loro voca­
zione specifica, e ai Fratelli di ricordare l'esigenza di quella «misura alta della vita 
cristiana ordinaria» che è la santità, con una «pedagogia della santità, che sia capa­
ce di adattarsi ai ritmi delle singole persone» (Novo Millennio ineunte, 31), in parti­
colare dei giovani.

6. «Voi non avete solo una gloriosa storia da ricordare e da raccontare, ma una 
grande storia da costruire! Guardate al futuro, nel quale lo Spirito vi proietta per fare 
con voi ancora cose grandi» (Vita consecrata, 110). Cari Fratelli, che questo anniver­
sario rinnovi la vostra fedeltà a Cristo e al Vangelo! Per la Famiglia lasalliana si apre 
un Millennio in cui è invitata a procedere «contando sull'aiuto di Cristo» (Novo Mil­
lennio ineunte, 58) che, contemplato e amato, ci chiama ancora una volta a seguirlo.

Lungo questo cammino, la Vergine Santissima ci accompagna. Le ho affidato il 
Terzo Millennio e l'ho invocata come stella della nuova evangelizzazione. Che Ella 
possa accompagnare anche i figli spirituali di San Giovanni Battista de La Salle e 
farli crescere in disponibilità e santità, nel servizio a Cristo e insieme ai loro fratel­
li! Di tutto cuore, affidandovi all'intercessione del vostro Fondatore e di tutti i Santi 
del vostro Istituto, imparto a tutti i Fratelli la Benedizione Apostolica, che estendo 
ai giovani, ai membri delle vostre comunità educative e a tutti coloro che condivi­
dono l'ideale lasalliano.

Dal Vaticano, 26 aprile 2001

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 451

Lettera in occasione del VII Incontro Ecumenico Europeo 
a Strasburgo

L’Europa non può costruirsi rifiutando 
la spiritualità cristiana di cui è pervasa

Al Signor Cardinale
MILOSLAV VLK

Arcivescovo di Praga
Presidente

del Consiglio delle Conferenze Episcopali d'Europa

Lei mi ha informato del prossimo Incontro Ecumenico Europeo che si terrà a Stra­
sburgo dal 19 al 22 aprile. Un simile raduno suscita in me un profondo sentimento 
di gioia e una grande speranza.

Questo Incontro, promosso congiuntamente dal Consiglio delle Conferenze 
Episcopali d'Europa e dalla Conferenza delle Chiese d'Europa, è un felice frutto di 
un'intensa collaborazione fra diversi organismi ecclesiali del Continente europeo. 
Si situa opportunamente sulla scia del Grande Giubileo dell'Anno 2000, nel corso 
del quale le Chiese e le Comunità ecclesiali hanno celebrato il mistero dell'Incarna­
zione di Gesù Cristo, Verbo di Dio che si è fatto carne, fondamento della nostra fede 
e fonte della nostra salvezza. Inoltre l'iniziativa si tiene in questo anno in cui tutti i 
cristiani celebrano lo stesso giorno la Risurrezione di Colui che è «la Via, la Verità e 
la Vita» (Gv 14,6).

Il tempo pasquale risplende delle parole del Maestro che invita i suoi discepoli 
a portare al mondo la Buona Novella della salvezza: «Ecco, io sono con voi tutti i 
giorni, fino alla fine del mondo» (.Mt 28,20). Queste parole che accompagnano la 
Chiesa di Cristo da due Millenni costituiscono parimenti il tema dell'Incontro Ecu­
menico Europeo di Strasburgo. Fonte di consolazione per tutti i cristiani, questa pro­
messa non può essere separata dalla preghiera di Gesù la sera della Cena: «Come 
tu, Padre, sei in me e io in te, siano anch'essi in noi una sola cosa, perché il mondo 
creda che tu mi hai mandato» (Gv 17,21). L'unità per la quale il Signore ha pregato 
nel Cenacolo è una condizione della credibilità della testimonianza cristiana. Oggi 
più che mai, dobbiamo fondare la nostra riflessione su questo profondo rapporto 
che svolge un ruolo decisivo per l'impatto che il messaggio cristiano può avere sul 
mondo. In Europa è particolarmente urgente un chiaro annuncio del Vangelo. Intes- 
suta di diverse culture, tradizioni e valori legati ai Paesi che la compongono, l'Eu­
ropa non può essere compresa né edificata senza tener conto delle radici che costi­
tuiscono la sua identità originale; né può costruirsi rifiutando la spiritualità cristia­
na di cui è pervasa.

Per affrontare questa importante sfida è necessario intensificare la collaborazio­
ne a tutti i livelli della vita sociale ed ecclesiale, e approfondire i dialoghi bilaterali 
e multilaterali. I risultati ottenuti attraverso tali dialoghi, come dimostra l'esperien­
za, rafforzano la comunione già esistente e ravvivano il desiderio di giungere alla 
comunione perfetta. Dalla stessa professione di fede nascerà la piena comunione fra 
i discepoli in Cristo, capo del Corpo che è la Chiesa.



452 Atti del Santo Padre

Formulo a Lei, mio venerato Fratello, come pure a tutte le persone presenti nel- 
Incontro Ecumenico Europeo di Strasburgo, soprattutto ai rappresentanti delle Chie­

se e delle Comunità ecclesiali, e ai giovani, i miei auspici più sinceri, affinché que­
sto raduno possa suscitare nuovi e fecondi slanci in vista di una testimonianza cri­
stiana comune in Europa e in tutta la terra, «perché il mondo creda» (Gv 17,21).

Dal Vaticano, 13 aprile 2001

IOANNES PAULUS PP. II

Durante l’Incontro Ecumenico Europeo a Strasburgo, il 22 aprile è stata sottoscritta la Charta 
(Ecumenica il cui testo viene pubblicato in Documentazione (pp. 601-608).



Atti del Santo Padre 453

Ai Superiori e alunni della Pontifìcia Accademia Ecclesiastica

Siete qui innanzi tutto per provvedere 
alla vostra santificazione: lo esige 

il vostro futuro servizio alla Chiesa e al Papa
Giovedì 26 aprile, durante la Visita alla Pontifìcia Accademia Ecclesiastica per il terzo Centenario 
di fondazione, il Santo Padre ha rivolto ai Superiori e agli alunni questo discorso:

Signor Cardinale, carissimi Superiori ed alunni 
della Pontificia Accademia Ecclesiastica!

1. Stamane, prima di avviarmi verso Piazza della Minerva, dove si fronteggia­
no la storica chiesa che custodisce le spoglie mortali di Santa Caterina da Siena, 
tanto devota al Successore di Pietro, e la vostra ormai tricentenaria Istituzione, ho 
pregato per tutti voi. Sono lieto ora di incontrarvi e di rivolgervi il mio saluto cor­
diale. Ringrazio l'Arcivescovo Mons. Justo Mullor Garcia, Presidente dell'Accade­
mia, per le nobili parole con cui ha interpretato i vostri sentimenti, delineando con 
efficacia gli intendimenti che orientano il vostro impegno. Ripenso con gratitudine 
anche a quanti lo hanno preceduto in questo incarico ed hanno svolto con dedizio­
ne e sacrificio una mansione di così grande responsabilità.

Entrando fra queste mura, non ho potuto non riandare col pensiero a tutti colo­
ro che qui si sono formati ai loro futuri compiti a servizio della Chiesa. Come non 
ricordare i miei Predecessori che hanno fondata e apprezzata questa Accademia, o 
che vi hanno trascorso una parte della loro giovanile esistenza sacerdotale? Una 
menzione speciale merita sicuramente il Servo di Dio Paolo VI, ma alla mia mente 
torna anche il grande Pastore che mi ha ordinato sacerdote, il Cardinale Adam 
Sapieha. Egli entrò in questa Accademia un anno prima che ne diventasse Presi­
dente il Servo di Dio Raffaele Merry del Val, futuro Cardinale Segretario di Stato. 
Di fronte a questi ed altri ecclesiastici di grande levatura spirituale, è doveroso sen­
tirsi impegnati ad imitarne le virtù e l'esemplare dedizione al servizio della Chiesa.

Quanti formate l'attuale comunità docente e discente, siete tutti uomini del 
Concilio Vaticano II; siete pure sacerdoti che hanno vissuto l'esperienza del Grande 
Giubileo dell'Incarnazione. Nella vostra esistenza, sia singolare sia collettiva, tutto 
deve pertanto convergere nell'impegno di rispondere alla vocazione universale alla 
santità, nella quale si riassume il messaggio fondamentale di questi due grandi 
eventi ecclesiali. Siete qui venuti per imparare ad essere "esperti in umanità", 
secondo la suggestiva espressione di Paolo VI, perché questo richiede l'arte, a volte 
complessa, della diplomazia. Ma siete qui innanzi tutto per provvedere alla vostra 
santificazione: lo esige il vostro futuro servizio alla Chiesa e al Papa.

Il fatto che celebrate una ricorrenza tre volte centenaria mostra che pure le istitu­
zioni hanno una loro continuità vitale: un progetto di vita e di servizio che, maturato 
nel passato, si è arricchito lungo il cammino ed è ora affidato alla generazione pre­
sente, affinché lo trasmetta a quelle del futuro. È così che nella Chiesa le vere tradi­
zioni, quando sono autentiche e portatrici della linfa del Vangelo, lungi dal favorire 
conservatorismi paralizzanti, spingono verso traguardi di nuova vitalità ecclesiale e 
di rinnovamento creatore. La Chiesa cammina nella storia con gli uomini di tutti i 
tempi.



454 Atti del Santo Padre

2. L'incontro con voi in questo tempo pasquale richiama alla mia mente il capi­
tolo 21 di Giovanni, nel quale l'Evangelista presenta il Cristo risorto a colloquio con 
Pietro ed alcuni altri Apostoli in una pausa del loro abituale lavoro di pescatori. 
Erano reduci da una notte di fatica sul lago di Tiberiade. Era stata una pesca infrut­
tuosa. Pietro ed i suoi compagni l'avevano svolta confidando solo nelle loro forze e 
nelle loro conoscenze di uomini esperti di "cose del mare". Ma quella stessa pesca 
fu poi eccezionalmente abbondante quando essa fu affrontata poggiando sulla 
Parola di Cristo. Non furono allora le loro conoscenze "tecniche" a riempire la rete 
di pesci. Quella pesca eccezionalmente abbondante avvenne grazie alla Parola del 
Maestro, vincitore della morte e, pertanto, vincitore anche della sofferenza, della 
fame, dell'emarginazione, dell'ignoranza.

3. La nostra è una Chiesa calata nella storia. Cristo la fondò sugli Apostoli, 
pescatori di uomini (cfr. Mt 4,19), perché ripetesse, attraverso i secoli, le sue azioni 
e le sue parole salvatrici. Scene come quella descritta nel capitolo 21 di Giovanni si 
sono ripetute tante volte attraverso i tempi. In quanti frangenti i risultati dell'azio­
ne apostolica, anche di quella sviluppata nei fori civili nazionali o internazionali ai 
quali voi sarete inviati un giorno, sono apparsi magri e quasi vani. Fenomeni come 
il secolarismo, il consumismo paganizzante e perfino la persecuzione religiosa ren­
dono assai difficile e, alle volte, quasi impossibile l'annuncio di Cristo, che è «la Via, 
la Verità e la Vita» (Gv 14,6).

Anche questa Accademia forma parte di quell' "incarnazione" della Chiesa che 
si esprime mediante la sua presenza nel mondo e nelle sue istituzioni civili, nazio­
nali o internazionali. Quanto qui imparate è orientato a far presente la Parola di 
Dio fino ai confini della terra. Perciò, è una Parola che deve prendere prima pos­
sesso delle vostre intelligenze, delle vostre volontà, delle vostre vite. Se il Vangelo 
non ha affondato le sue radici nella vostra vita personale e comunitaria, la vostra 
attività potrebbe ridursi ad una nobile professione nella quale con maggiore o 
minore successo affrontate questioni attinenti la Chiesa o la sua presenza in deter­
minati ambiti umani. Se invece il Vangelo è presente e fortemente radicato nella 
vostra esistenza, esso tenderà a dare un contenuto ben preciso alla vostra azione 
nel complesso ambito dei rapporti internazionali. In mezzo ad un mondo percor­
so da interessi materiali spesso contrastanti, voi dovete essere gli uomini dello spi­
rito alla ricerca della concordia, gli araldi del dialogo, i più convinti e tenaci 
costruttori della pace. Voi non sarete promotori - né potreste mai esserlo - di alcu­
na "ragion di Stato". La Chiesa, pur presente nel concerto delle Nazioni, persegue 
un solo interesse: farsi eco della Parola di Dio nel mondo a difesa e protezione 
degli uomini.

4. I valori da sempre difesi dalla diplomazia pontificia si focalizzano principal­
mente intorno all'esercizio della libertà religiosa e la tutela dei diritti della Chiesa. 
Tali temi permangono attuali anche ai giorni nostri, e allo stesso tempo l'attenzione 
del Rappresentante Pontificio si orienta sempre più, specie nei fori internazionali, 
anche verso altre questioni umane e sociali di grande portata morale. Ciò che oggi 
soprattutto urge è la difesa dell'uomo e dell'immagine di Dio che è in lui. Siete chia­
mati a farvi portatori dei valori umani che hanno la loro sorgente nel Vangelo, 
secondo il quale ogni uomo è un fratello da rispettare ed amare.

Il mondo in cui andrete ad esercitare la vostra missione ha conosciuto, nel corso 
del ventesimo secolo, innegabili conquiste scientifiche e tecniche. Ma, dal punto di 
vista etico, esso presenta non pochi aspetti preoccupanti, esposto com'è alla tenta­
zione di manipolare tutto, compreso lo stesso uomo. Nella vostra azione dovrete



Atti del Santo Padre 455

essere i paladini della dignità dell'uomo, la cui natura, grazie all'Incarnazione del 
Figlio di Dio, è stata innalzata ad una dignità sublime (cfr. Gaudium et spes, 22).

Come Simon Pietro, come Tommaso detto Didimo, Natanaele e i figli di Zebe- 
deo, e gli altri due Apostoli spossati da una notte in cui «non avevano preso nulla» 
(cfr. Gv 21,3), anche voi potrete essere presi a volte dallo scoraggiamento. Non 
abbandonatevi a questa tentazione del Maligno. Avvicinatevi piuttosto a Cristo 
risorto e gustate e fate gustare in profondità il potere che promana dalla definizio­
ne che Egli ha dato di se stesso: «Io sono l'Alfa e l'Omega, il Principio e la Fine» (Ap 
21,6). Sostenuti dalla forza che promana da Lui, anche voi potrete realizzare una 
pesca abbondante, orientando tanti altri esseri umani nella ricerca del vero e del 
bene. Vi basterà essere fedeli al Vangelo senza alcuna esitazione: sarà così che offri­
rete agli altri la possibilità di conoscere l'ampiezza, la lunghezza, l'altezza e la 
profondità dell'amore di Cristo (cfr. E/3,18).

5. Nella Lettera che ho scritto a conclusione dell'Anno Santo, mi sono fatto eco 
della parola di Cristo a Pietro: Due in altum! Questo invito rivolgo anche a voi, che 
tra non molto dovrete lasciare Roma per il mondo, l'Urbe per l'Orbe. Il mondo che 
vi attende è assetato di Dio, anche quando non ne ha consapevolezza riflessa. Evo­
cando l'incontro dell'Apostolo Filippo con alcuni Greci, io stesso ho scritto che, 
«come quei pellegrini di duemila anni fa, gli uomini del nostro tempo, magari non 
sempre consapevolmente, chiedono ai credenti di oggi non solo di "parlare" di Cri­
sto, ma in certo senso di farlo loro "vedere"» (Novo Millennio ineunte, 16).

Altri dovranno far "vedere" Cristo in una parrocchia o in mezzo ad un gruppo 
giovanile, in un quartiere industriale o tra gli emarginati della società. Voi lo dove­
te "mostrare" nei contatti con gli ambienti politici e diplomatici; ciò otterrete attra­
verso la testimonianza della vita prima ancora che attraverso la forza degli argo­
menti giuridici o diplomatici. Sarete efficaci nella misura in cui chi vi avvicinerà 
avrà la sensazione di incontrare nella vostra parola, nei vostri atteggiamenti, nella 
vostra vita la presenza liberante del Cristo risorto.

Percorrerete nel futuro le strade del mondo: sentitevi sempre al servizio del Suc­
cessore di Pietro e in dialogo creativo con i Pastori delle Chiese particolari dei Paesi 
ove sarete inviati a svolgere la vostra missione. Portate Cristo con voi. Maria vi aiuti 
a viverne intensamente i pensieri ed i sentimenti (cfr. Fil 2,5-11). La mia affettuosa 
Benedizione vi accompagni!



456 Atti del Santo Padre

Ai Membri della Pontifìcia Accademia delle Scienze Sociali

L’etica richiede che i sistemi si adattino 
alle esigenze dell’uomo e non che l’uomo 

venga sacrificato per la salvezza del sistema
Venerdì 27 aprile, il Santo Padre ha incontrato i Membri della Pontificia Accademia delle Scienze 
Sociali, riuniti in occasione della VII Sessione Plenaria.
Questo, in traduzione italiana, il discorso del Papa:

Signore e Signori della Pontificia Accademia delle Scienze Sociali!

1. Il vostro Presidente ha appena espresso la vostra gioia di essere qui in Va­
ticano per affrontare un argomento che è motivo di preoccupazione sia per le 
scienze sociali sia per il Magistero della Chiesa. La ringrazio, professor Malinvaud, 
per le sue cortesi parole, e ringrazio tutti voi per l'aiuto che offrite generosamente 
alla Chiesa nel vostro campo di competenza. In occasione della VII Sessione Ple­
naria dell'Accademia avete deciso di affrontare in modo più profondo il tema 
della globalizzazione, prestando un'attenzione particolare alle sue implicazioni 
etiche.

A partire dal crollo del sistema collettivistico in Europa Centrale e Orientale, 
con le sue importanti conseguenze per il Terzo Mondo, l'umanità è entrata in una 
nuova fase nella quale l’economia di mercato sembra aver conquistato virtualmente tutto 
il mondo. Ciò ha portato con sé non solo una crescente interdipendenza delle eco­
nomie e dei sistemi sociali, ma anche la diffusione di nuove idee filosofiche ed eti­
che basate sulle nuove condizioni di lavoro e di vita introdotte in quasi tutte le parti 
del mondo. La Chiesa esamina attentamente questi nuovi fatti alla luce dei princi­
pi della sua dottrina sociale. Per farlo, deve approfondire la sua conoscenza ogget­
tiva dei fenomeni emergenti. È questo il motivo per cui la Chiesa guarda alla vostra 
opera per trarne idee che potranno rendere possibile un discernimento migliore 
delle questioni etiche che la globalizzazione comporta.

2. La globalizzazione del commercio è un fenomeno complesso e in rapida evo­
luzione. La sua caratteristica principale è la crescente eliminazione delle barriere 
che ostacolano la mobilità delle persone, dei beni e dei capitali. È la consacrazione 
di un sorta di trionfo del mercato e della sua logica, che a sua volta provoca rapidi 
cambiamenti nelle culture e nei sistemi sociali. Molte persone, in particolare quelle 
più svantaggiate, la vivono come un'imposizione piuttosto che come un processo al 
quale possono partecipare attivamente.

Nella mia Lettera Enciclica Centesimus annus ho osservato che l'economia di 
mercato è un modo per rispondere adeguatamente alle necessità economiche delle 
persone pur rispettando la loro libera iniziativa, ma che deve essere controllata 
dalla comunità, dal corpo sociale con il suo bene comune (cfr. nn. 31 e 58). Ora il 
commercio e le comunicazioni non sono più costretti entro i confini del Paese di 
appartenenza, è il bene universale ad esigere che la logica intrinseca al mercato sia 
accompagnata da meccanismi di controllo. Ciò è essenziale al fine di evitare di 
ridurre tutti i rapporti sociali a fattori economici e di tutelare quanti sono vittime di 
forme di esclusione e di emarginazione.



Atti del Santo Padre 457

La globalizzazione, a priori, non è né buona né cattiva. Sarà ciò che le persone 
ne faranno. Nessun sistema è fine a se stesso ed è necessario insistere sul fatto che 
la globalizzazione, come ogni altro sistema, deve essere al servizio della persona 
umana, della solidarietà e del bene comune.

3. Una delle preoccupazioni della Chiesa circa la globalizzazione è che è dive­
nuta rapidamente un fenomeno culturale. // mercato come meccanismo di scambio è 
divenuto lo strumento di una nuova cultura. Molti osservatori hanno colto il carattere 
intrusivo, perfino invasivo, della logica di mercato, che riduce sempre più l'area 
disponibile alla comunità umana per l'azione pubblica e volontaria ad ogni livello. 
Il mercato impone il suo modo di pensare e di agire e imprime sul comportamento 
la sua scala di valori. Le persone che ne sono soggette spesso considerano la globa­
lizzazione come un'inondazione distruttiva che minaccia le norme sociali che le 
hanno tutelate e i punti di riferimento culturali che hanno dato loro un orienta­
mento di vita.

Ciò che sta accadendo è che i cambiamenti nella tecnologia e nei rapporti di lavoro si 
muovono troppo velocemente perché la cultura sia in grado di rispondere. Le tutele cultu­
rali, legali e sociali, che sono il risultato degli sforzi volti alla difesa del bene comu­
ne, sono di importanza vitale per far sì che gli individui e i gruppi intermedi man­
tengano la propria centralità. Tuttavia la globalizzazione spesso rischia di distrug­
gere queste strutture edificate con tanta cura, pretendendo l'adozione di nuovi stili 
di lavoro, di vita e di organizzazione delle comunità. Parimenti, a un altro livello, 
l'utilizzazione delle scoperte in campo biomedico tende a cogliere i legislatori 
impreparati. La ricerca stessa è spesso finanziata da gruppi privati e i suoi risultati 
vengono commercializzati anche prima che il processo di controllo sociale abbia 
avuto la possibilità di reagire. Ci troviamo di fronte a un aumento prometeico di 
potere sulla natura umana, al punto che il codice genetico umano stesso viene misu­
rato in termini di costi e benefici. Tutte le società riconoscono la necessità di control­
lare questi sviluppi e di garantire che le nuove pratiche rispettino i valori umani fondamen­
tali e il bene comune.

4. L'affermazione della priorità dell'etica corrisponde a un'esigenza essenziale 
della persona e della comunità umane. Tuttavia non tutte le forme di etica sono 
degne di questo nome. Assistiamo all'emergere di modelli di pensiero etico che 
sono sottoprodotti della globalizzazione stessa e che recano il marchio dell'utilita­
rismo. Tuttavia i valori etici non possono essere dettati dalle innovazioni tecnologi­
che, dalla tecnica e dall'efficienza. Essi sono radicati nella natura stessa della per­
sona umana. L'etica non può essere la giustificazione o la legittimazione di un sistema, ma 
piuttosto deve essere la tutela di tutto ciò che c’è di umano in ogni sistema.

L'etica richiede che i sistemi si adattino alle esigenze dell'uomo, e non che l'uo­
mo venga sacrificato per la salvezza del sistema. Una conseguenza evidente di que­
sto è che le Commissioni etiche, ora presenti in quasi tutti i settori, dovrebbero esse­
re completamente indipendenti dagli interessi finanziari, dalle ideologie e dalle 
concezioni politiche di parte.

La Chiesa, da parte sua, continua ad affermare che il discernimento etico nel 
contesto della globalizzazione deve basarsi su due principi inseparabili:

- primo, il valore inalienabile della persona umana, fonte di tutti i diritti umani 
e di tutti gli ordini sociali. L'essere umano deve essere sempre un fine e mai un 
mezzo, un soggetto e non un oggetto né un prodotto di mercato;

- secondo, il valore delle culture umane che nessun potere esterno ha il diritto 
di sminuire e ancor meno di distruggere. La globalizzazione non deve essere un



458 Atti del Santo Padre

nuovo tipo di colonialismo. Deve rispettare la diversità delle culture che, nell'am­
bito dell'armonia universale dei popoli, sono le chiavi interpretative della vita. In 
particolare, non deve privare i poveri di ciò che resta loro di più prezioso, incluse le 
credenze e le pratiche religiose, poiché convinzioni religiose autentiche sono la 
manifestazione più chiara della libertà umana.

L'umanità nell'intraprendere il processo di globalizzazione non può più fare a 
meno di un codice etico comune. Con ciò non si intende un unico sistema socio-eco­
nomico dominante o un'unica cultura che imporrebbe i propri valori e criteri all'e­
tica. È nell’uomo in sé, nell'umanità universale scaturita dalla mano di Dio, che bisogna 
ricercare le norme di vita sociale. Questa ricerca è indispensabile affinché la globaliz­
zazione non sia solo un altro nome della relativizzazione assoluta dei valori e del­
l'omogeneizzazione degli stili di vita e delle culture. In tutte le varie forme cultura­
li esistono valori umani universali che devono essere espressi e sottolineati quale forza d'o­
rientamento dello sviluppo del progresso.

5. La Chiesa continuerà ad operare con tutte le persone di buona volontà per 
garantire che in questo processo vinca l'umanità tutta e non solo un'élite prospera 
che controlla la scienza, la tecnologia, la comunicazione e le risorse del pianeta a 
detrimento della stragrande maggioranza dei suoi abitanti. La Chiesa spera vera­
mente che tutti gli elementi creativi nella società cooperino alla promozione di una 
globalizzazione al servizio di tutta la persona umana e di tutte le persone.

Con queste riflessioni vi incoraggio a continuare a cercare una concezione sem­
pre più profonda nella realtà della globalizzazione, e come pegno della mia vici­
nanza spirituale invoco di cuore su di voi le Benedizioni di Dio Onnipotente.



Atti del Santo Padre 459

Ai partecipanti al Congresso Internazionale 
promosso dal Comitato Europeo per l'Educazione Cattolica

Nella società multiculturale del nostro tempo 
le scuole cattoliche in Europa sono chiamate ad essere 

comunità dinamiche di fede e di evangelizzazione
Sabato 28 aprile, incontrando i partecipanti al Congresso Intemazionale promosso dal Comitato 
Europeo per l’Educazione Cattolica sul tema La missione di educare: rendere testimonianza di 
un tesoro nascosto, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso, che pubblichiamo in tradu­
zione italiana:

1. Vi porgo un cordiale benvenuto in occasione del Congresso Internazionale 
delle scuole cattoliche d'Europa, organizzato dal Comitato Europeo per l'Educa­
zione Cattolica. Unendomi a voi in una fervente preghiera, auspico che il vostro 
incontro sia all'origine di nuove prese di coscienza del ruolo e della missione spe­
cifiche della scuola cattolica nello spazio storico e culturale europeo. Fondandovi 
sulla ricchezza delle vostre tradizioni pedagogiche, siete invitati a ricercare con 
audacia risposte appropriate alle sfide poste dai nuovi modi di pensare e di agire 
dei giovani di oggi, affinché la scuola cattolica sia un ambito di educazione inte­
grale, con un progetto educativo chiaro che ha il proprio fondamento in Cristo. Il 
tema del vostro Congresso - “La missione di educare: rendere testimonianza di un teso­
ro nascosto" - pone al centro del progetto educativo della scuola cattolica l'esigenza 
fondamentale di ogni educatore cristiano: trasmettere la verità non solo con le paro­
le, ma testimoniarla anche esplicitamente con la propria esistenza.

Assicurando un insegnamento scolastico di qualità, la scuola cattolica propone 
una visione cristiana dell'uomo e del mondo che offre ai giovani la possibilità di un 
dialogo fecondo fra la fede e la ragione. Parimenti, è suo dovere trasmettere valori 
da assimilare e verità da scoprire, «con la consapevolezza che tutti i valori umani 
trovano la loro piena realizzazione e di conseguenza la loro unità in Cristo» (Con­
gregazione per l'Educazione Cattolica, Lettera circolare La scuola cattolica alle soglie 
del Terzo Millennio [28 dicembre 1997], 9).

2. Lo sconvolgimento culturale, la mondializzazione degli scambi, la relativizza- 
zione dei valori morali e la preoccupante disintegrazione del vincolo familiare gene­
rano in numerosi giovani una viva inquietudine, che inevitabilmente si riflette sul 
loro modo di vivere, di apprendere e di progettare il loro futuro. Un simile contesto 
invita le scuole cattoliche europee a proporre un autentico progetto educativo che 
permetterà ai giovani non solo di acquisire una maturità umana, morale e spirituale, 
ma anche di impegnarsi efficacemente nella trasformazione della società, preoccu­
pandosi di cooperare all'avvento del Regno di Dio. Saranno allora in grado di diffon- 

1 nelle culture e nelle società europee, come pure nei Paesi in via di sviluppo dove 
la scuola cattolica può offrire il proprio contributo, il tesoro nascosto del Vangelo, per 
edificare la civiltà dell'amore, della fraternità, della solidarietà e della pace.

3. Per raccogliere le numerose sfide alle quali devono far fronte, le comunità edu­
cative devono porre l'accento sulla formazione degli insegnanti, religiosi e laici, affin­
ché acquisiscano una consapevolezza sempre più viva della loro missione di educa-



460 Atti del Santo Padre

tori, combinando competenza professionale e scelta liberamente fatta di testimoniare 
in modo coerente valori spirituali e morali, ispirati dal messaggio evangelico di 
«libertà e carità» (Gravissimum educationis, 8). Cosciente della nobiltà ma anche delle 
difficoltà di insegnare e di educare oggi, incoraggio nella sua missione tutto il perso­
nale impegnato nel sistema educativo cattolico, affinché alimenti la speranza dei gio­
vani, con l'ambizione di «proporre simultaneamente l'acquisizione di un sapere 
quanto più ampio e profondo possibile, un'educazione esigente e perseverante alla 
vera libertà umana e l'introduzione dei bambini e degli adolescenti che sono ad essa 
affidati al più elevato ideale concreto che ci sia: Gesù Cristo e il suo messaggio evan­
gelico» (Discorso al Consiglio dell'Unione Mondiale degli insegnanti cattolici, 1983).

L'esperienza acquisita dalle comunità educative delle scuole cattoliche in Euro­
pa, in una “fedeltà creativa" al carisma vissuto e trasmesso dai Fondatori e dalle Fon­
datrici delle Famiglie religiose impegnate nel mondo dell'educazione, è insostitui­
bile. Essa permette di perfezionare continuamente il vincolo che unisce le istituzio­
ni pedagogiche e spirituali proposte e la loro conformità allo sviluppo integrale dei 
giovani che ne beneficiano. Come non insistere anche sugli stretti rapporti di colla­
borazione che devono unire la scuola e la famiglia, in modo particolare in questo 
tempo in cui il tessuto familiare è più fragile? Qualunque sia la struttura scolastica, 
i genitori restano i primi responsabili dell'educazione dei loro figli. Spetta alle 
comunità educative promuovere la collaborazione, affinché i genitori prendano 
coscienza in modo rinnovato del loro ruolo educativo e siano assistiti nel loro com­
pito fondamentale, ma anche affinché il progetto educativo e pastorale della scuola 
cattolica venga adeguato alle legittime aspirazioni delle famiglie.

4. Le scuole cattoliche devono infine raccogliere un'altra sfida, che riguarda il 
dialogo costruttivo nella società multiculturale del nostro tempo. «L'educazione ha 
una particolare funzione nella costruzione di un mondo più solidale e pacifico. Essa 
può contribuire all'affermazione di quell'umanesimo integrale, aperto alla dimen­
sione etica e religiosa, che sa attribuire la dovuta importanza alla conoscenza e alla 
stima delle culture e dei valori spirituali delle varie civiltà» (Messaggio per la Gior­
nata mondiale della Pace [8 dicembre 2000], 20). In tal modo lo sforzo compiuto per 
accogliere in seno alle scuole cattoliche giovani appartenenti ad altre tradizioni reli­
giose deve proseguire, senza che ciò attenui tuttavia il carattere proprio e la speci­
ficità cattolica degli Istituti. Nel consentire l'acquisizione di competenze nello stes­
so ambito educativo, questa accoglienza struttura il vincolo sociale, favorisce la 
conoscenza reciproca in un confronto sereno e permette di progettare insieme il 
futuro. Questo modo concreto di superare la paura dell'altro costituisce indubbia­
mente un passo decisivo verso la pace nella società.

5. Le scuole cattoliche in Europa sono così chiamate ad essere comunità dina­
miche di fede e di evangelizzazione, in stretto rapporto con la pastorale diocesana. 
Essendo al servizio del dialogo fra la Chiesa e la comunità degli uomini, impe­
gnandosi a promuovere l'uomo nella sua integrità, esse ricordano al Popolo di Dio 
il punto centrale della sua missione: permettere ad ogni uomo di dare un senso alla 
propria vita facendo scaturire il tesoro nascosto che gli è proprio, e invitare così l'u­
manità ad aderire al progetto di Dio manifestato in Gesù Cristo.

Affidando la fecondità del vostro Congresso all'intercessione della Vergine 
Maria, vi invito a lasciarvi istruire da Cristo, ricevendo da Lui, che è «la Via, la 
Verità e la Vita» (Gv 14,6), la forza e il piacere di compiere la vostra missione entu­
siasmante e delicata. A voi tutti, organizzatori e partecipanti a questo Congresso, 
così come alle vostre famiglie, a tutto il personale dell'ambito educativo cattolico e 
ai giovani che segue, imparto di cuore la Benedizione Apostolica.



Atti del Santo Padre 461

Lettera del Cardinale Segretario di Stato 
in occasione della Giornata per l’Università Cattolica del Sacro Cuore

Un’opera di «pazienza intellettuale»
In occasione della LXXVII Giornata per l'Università Cattolica del Sacro Cuore - domenica 29 apri­
le - sul tema “L’audacia della ragione, la libertà della fede", il Santo Padre ha fatto pervenire al 
Rettore Magnifico, prof. Sergio Zaninelli, il seguente Messaggio a firma del Cardinale Segretario di 
Stato:

Illustrissimo Signor Rettore,
in occasione dell'annuale Giornata per l'Università Cattolica del Sacro Cuore, 

che sarà celebrata il prossimo 29 aprile, sono lieto di farLe pervenire le rinnovate 
espressioni di apprezzamento e di affetto del Santo Padre per codesta illustre Isti­
tuzione Accademica, che onora la cultura e la Chiesa in Italia.

Il Sommo Pontefice esprime cordiale stima per Lei, Signore Rettore, per i Docen­
ti e per gli Studenti, mentre ringrazia il Signore per la testimonianza che codesta 
Comunità universitaria offre alla Chiesa nel difficile e urgente compito di mostrare 
la forte saldatura che esiste tra l'esercizio della ragione e l'esperienza della fede. Allo 
stesso tempo, il Papa auspica che, dopo la ricca esperienza del Grande Giubileo, que­
sta ricorrenza costituisca l'occasione per un rinnovato slancio apostolico.

Fu questo lo spirito con cui operò Giuseppe Tomolo, a cui è intitolato l'Istituto 
che presiede alla vita dell'Università Cattolica. Al suo pensiero e al suo esempio si 
ispirò Padre Agostino Gemelli nell'ideare l'Ateneo, a cui affidò il compito di pro­
muovere il riconoscimento effettivo di quanto la fede cristiana possa fare a sostegno 
della ragione nel suo cammino di ricerca della verità.

Nell'orizzonte della rivelazione di Dio in Gesù Cristo, la ragione non è mortifi­
cata, ma è chiamata piuttosto a osare sempre di più. Come il Papa ha ricordato nella 
Lettera Enciclica Fides et ratio, cui fa riferimento il tema scelto per l'attuale Gior­
nata: ''L'audacia della ragione, la libertà della fede", «la Rivelazione... immette nella 
nostra storia una verità universale e ultima che provoca la mente dell'uomo a non 
fermarsi mai; la spinge, anzi, ad allargare continuamente gli spazi del proprio sape­
re fino a quando non avverte di avere compiuto quanto era in suo potere, senza 
nulla tralasciare» (n. 14).

Questa consapevolezza necessita di continue verifiche per risultare intellegibi­
le all'uomo contemporaneo e diventare premessa per l'annuncio della verità del 
Vangelo. Occorre impegnarsi in un tenace lavorio intellettuale per far emergere il 
potenziale liberante che la fede cristiana possiede nei confronti della ragione 
umana. A quest'opera di "pazienza intellettuale" sono chiamati, in particolare, 
quanti svolgono attività di studio e di ricerca in una Università che si qualifica Cat­
tolica: le grandi sfide alla vita e alla dignità della persona rappresentate da recenti 
scoperte scientifiche, specialmente nell'ambito delle biotecnologie, stimolano i cri­
stiani ad offrire il proprio apporto di riflessione per un'adeguata e competente 
mediazione culturale. Occorre mostrare le ragioni del cristianesimo e spiegare i 
motivi di fondo delle posizioni della Chiesa su punti delicati e controversi, «sotto­
lineando soprattutto che non si tratta di imporre ai non credenti una prospettiva di 
fede, ma di interpretare e difendere i valori radicati nella natura stessa dell'essere 
umano» (Novo Millennio ineunte, 51).



462 Atti del Santo Padre

Collegare "libertà della fede" e "audacia della ragione": ecco un esigente pro­
gramma di rifondazione culturale nel quale l'Università Cattolica deve sentirsi pro­
tagonista, in costante sintonia con gli orientamenti proposti dall'Episcopato italia­
no nel noto "Progetto Culturale". L'odierno disagio, che si rivela nel disorienta­
mento delle intelligenze giovanili di fronte a un pragmatismo esasperato, frutto di 
una visione utilitaristica e strumentale della vita, attende risposte autorevoli ed 
esaustive. Va contrastato il tentativo diffuso di ridurre l'esistenza alle mere dimen­
sioni materiali ed economiche, ignorando l'inesauribile ansia di trascendenza che 
l'essere umano porta in sé. La fede, consentendo all'uomo l'accesso alla Verità ulti­
ma dell'esistenza e al senso decisivo della vita, accende in lui la consapevolezza 
della singolare libertà che il Crocifisso ha testimoniato e garantito per tutti. E libertà 
che scaturisce dall'affidamento all'Onnipotente in atteggiamento di fiducia piena e 
incondizionata, e dall'impegno verso il prossimo, al di là di ogni egoistica riserva.

«Due in altum» (Le 5,4). Queste parole del Salvatore esortano a "riprendere il 
largo" anche nell'impegno dell' "audacia della ragione" in nome della "libertà della 
fede". Mentre nella società civile e negli spazi della ricerca scientifica emerge da più 
parti l'esigenza di individuare un'adeguata soluzione ai tanti problemi contempo­
ranei attraverso una nuova negoziazione dei limiti da imporre alla libertà della 
ricerca e alla soddisfazione dei bisogni, l'Università Cattolica è stimolata a porre in 
atto tutti gli strumenti a sua disposizione per testimoniare quanto la fede cristiana 
costituisca un grande spazio di libertà per l'uomo e per la sua investigazione scien­
tifica. Essa è chiamata, altresì, a mostrare come la riscoperta di un'etica del limite 
vada concepita non tanto come freno alla deriva incontrollabile della nostra società, 
quanto come opportunità per accedere alle possibilità offerte dal Creatore alla libe­
ra responsabilità dell'uomo. Nella ricerca scientifica il doveroso riconoscimento del 
limite non apparirà allora come un condizionamento arbitrario ed esterno, ma aiu­
terà ad identificare l'orizzonte nel quale orientare gli sviluppi scientifici alla mag­
giore gloria di Dio, che per il cristiano rappresenta il massimo bene dell'uomo, la 
sua felicità e la sua gioia perché, come ricorda Sant'Ireneo, «la gloria di Dio è l'uo­
mo vivente».

Il Sommo Pontefice auspica che codesto Ateneo, nel solco della sua lunga e 
benemerita tradizione accademica, continui a porre ogni cura perché il dialogo tra 
ragione e fede esalti sempre più la ricerca scientifica e l'autentica libertà dell'uomo. 
Con tali voti, invocando la protezione materna di Maria, Sede della Sapienza, su di 
Lei, sul Presidente e sui componenti il Comitato Permanente dell'Istituto Giuseppe 
Toniolo, sul Corpo Accademico e sui membri del Consiglio di Amministrazione, sui 
Collaboratori, sugli Studenti e su quanti condividono l'esperienza e i progetti di 
codesto Ateneo, Sua Santità imparte a tutti la Benedizione Apostolica, rinnovato 
segno del Suo affetto e della Sua benevolenza.

Nell'unirmi a tali auspici, sono lieto di trasmetterLe l'accluso dono con il quale 
il Santo Padre manifesta la Sua paterna attenzione per l'Università Cattolica del 
Sacro Cuore e, porgendoLe il mio cordiale saluto, mi confermo con sensi di distin­
to ossequio

Suo dev.mo nel Signore
* Angelo Card. Sodano

Segretario di Stato



Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE
PER LE CHIESE ORIENTALI

Lettera per la Colletta del Venerdì Santo

Generare nei fedeli di tutto il mondo 
l’amore per la Terra del Signore

Com’è tradizione, la Comunità cattolica è chiamata nel Venerdì Santo a fare concreta memoria 
delle necessità della Chiesa che è in Terra Santa.
Pubblichiamo il testo della lettera che il Cardinale Prefetto della Congregazione per le Chiese 
Orientali anche quest'anno ha indirizzato per la circostanza a tutti i Vescovi.

Eccellenza Reverendissima,
per la prima volta mi rivolgo all’Eccellenza Vostra Reverendissima come nuovo Prefet­

to della Congregazione per le Chiese Orientali: un compito e un servizio che ho accolto vo­
lentieri, in spirito di obbedienza verso il Santo Padre e la Santa Sede. Ho trascorso molti 
anni, prima di giungere a Roma, nel mondo medio-orientale svolgendo il ministero di sa­
cerdote, di Vescovo e infine come Patriarca della Chiesa Siro cattolica. Sono figlio di quel­
la terra che vive ancora oggi della presenza dei segni dell’antica cristianità, ancor più carat­
terizzata da quella della vicenda terrena e umana del Verbo di Dio fattosi carne per noi.

Nell’anno del bimillenario dell'Incarnazione appena celebrato Giovanni Paolo II ha vo­
luto recarsi personalmente sui luoghi della vita di Gesù, ripercorrendo le tappe più impor­
tanti della Rivelazione di Dio agli uomini. Abbiamo ancora tutti presenti negli occhi e nel 
cuore le straordinarie immagini di quel pellegrinaggio già entrate nella storia, ma ancora 
vive e pulsanti per quanto riguarda il loro messaggio e l’alto contenuto spirituale e umano. 
Il Santo Padre nei suoi accorati appelli, nei messaggi, nelle omelie tenute in Terra Santa ha 
sottolineato la necessità e l’urgenza di stabilire vincoli sempre più stretti fra tutti i credenti 
per garantire un mondo più giusto e pacifico. E lo ha sottolineato anche nei momenti diffi­
cili dei mesi che sono seguiti, ribadendo che «la Terra Santa deve essere la terra della pace 
e della fraternità. Così Dio vuole!» (L’Osservatore Romano, 2-3 ottobre 2000).

Ma la Terra Santa non è solo un lembo di terra caro a chi là vive, e per la quale talvolta 
purtroppo non si evitano lotte e violenze. Terra Santa vuol dire casa di tutti, luogo dove ognu­
no si sente accolto, patria comune, cuore della cristianità. In quella terra, sintesi delle contrad­
dizioni del mondo moderno, c’è però un operare continuo, trepido ed umile, di uomini e donne 
seguaci della Parola di Dio, che si dedicano ai piccoli, ai poveri, agli umili, ai meno fortunati

463



464 Atti della Santa Sede

della vita, ai segnati dalle sofferenze nel corpo e nello spirito, a tutti coloro che Gesù un gior­
no ha chiamato i beati. C’è ancora oggi dopo duemila anni un fiorire continuo di carità, di ope­
rosa bontà, di attenzione, di coraggioso senso di altruismo. Le nostre povere mani non sono in 
grado di sostituirsi alle mani di Dio che si fa difensore dei deboli e sostegno dei derelitti. Ep­
pure Dio vuole servirsi anche delle nostre povere mani, quali strumenti del suo amore. Dio 
vuole servirsi della nostra buona volontà, della nostra disponibilità e generosità affinché nel 
cuore degli uomini non muoia la speranza, che è l’unica vera morte cui soggiace l’uomo.

Dio può mutare miracolosamente la sorte degli uomini, soprattutto quando può contare 
sul nostro aiuto, quando si serve delle nostre mani per alleviare il peso della disperazione di 
altri nostri fratelli. Mi piace pertanto identificare l’annuale Colletta “Pro Terra Sancta" 
come uno strumento privilegiato nelle mani di Dio, e affidato alle nostre mani, con lo scopo 
di sostenere e di incoraggiare tutti coloro che là vivono. Per alleviare le loro paure, per so­
stenere il coraggio della loro testimonianza, per sconfiggere la disperazione e la sfiducia, per 
guarire ferite da troppo tempo ormai aperte. La raccolta di aiuti che, per tradizione, si effet­
tuerà in occasione del Venerdì Santo o in altra data che l’Eccellenza Vostra ritenesse più op­
portuna, deve avere anzitutto lo scopo di generare nei fedeli di tutto il mondo l’amore per la 
Terra del Signore, perché la Chiesa che vive nei luoghi santificati dalla presenza di Cristo 
senta di essere sostenuta dalla solidarietà di tutte le comunità cristiane presenti nel mondo.

Assicuro l’Eccellenza Vostra che l’aiuto materiale generosamente proveniente dalla 
Colletta “Pro Terra Sancta" promuoverà iniziative e aiuti che sosterranno e favoriranno 
progetti di pace e di cooperazione secondo il desiderio espresso dal Santo Padre durante il 
suo pellegrinaggio. Gli sforzi che si potranno attuare avranno come primo obiettivo quello 
di contribuire a far sì che la Terra Santa diventi veramente luogo di incontro, dove lo spiri­
to del reciproco rispetto trovi la sua dimora, nella collaborazione leale verso tutti coloro che 
vivono nel bisogno. Sarà soprattutto un impegno a far sì che la presenza delle comunità cri­
stiane possa, con meno disagi e difficoltà, continuare a testimoniare la Buona Novella che 
Cristo è il Risorto, luce delle genti e Salvatore dei Popoli.

A Vostra Eccellenza e ai diretti Col laboratori, particolarmente ai sacerdoti e religiosi che 
con generosità e dedizione si impegnano per realizzare la Colletta, va la mia più viva grati­
tudine, unitamente a quella delle Chiese di Terra Santa e della Chiesa Universale.

Con sentimenti di fraterno ossequio mi confermo Suo dev.mo

* Ignace Moussa I Card. Daoud
Patriarca em. di Antiochia dei Siri

Prefetto

VENERDÌ SANTO: COLLETTA PER LA TERRA SANTA
Vanno richiamate alcune norme valide per tutte le chiese, non soltanto parrocchiali, affidate al Clero 
sia diocesano che religioso. La “Colletta” per la Terra Santa è da ritenersi obbligatoria. Il Venerdì 
Santo è il giorno ritenuto più consono alla raccolta, le cui modalità (se durante la celebrazione li­
turgica o con altre iniziative) sono lasciate alla scelta pastorale del rettore della chiesa. Le offerte ri­
cevute dai fedeli vanno tempestivamente versate all'Ufficio diocesano per l'amministrazione dei 
beni ecclesiastici, che le consegnerà quanto prima al Commissario per la Terra Santa.
Un’annotazione particolare: il coincidere dell’iniziativa con la conclusione della "Quaresima di Fra­
ternità" non può essere motivo per esimersi da questo impegno. 1 fedeli vanno perciò opportuna­
mente avvisati che quanto raccolto nella specifica iniziativa sarà devoluto prima di tutto a sostegno 
delle opere pastorali, assistenziali, educative e sociali che la Chiesa ha in Terra Santa a beneficio dei 
cristiani e delle popolazioni locali.
La situazione precaria delle popolazioni che abitano nella Terra di Gesù susciti nuovi segni di comu­
nione anche nella nostra Chiesa torinese in una diaconia della carità, coerente dimostrazione di una 
fede autenticamente vissuta (RDTo 65 [1988], 243).



Atti della Santa Sede 465

CONGREGAZIONE
PER L’EVANGELIZZAZIONE
DEI POPOLI

Istruzione

SULL’INVIO E LA PERMANENZA ALL’ESTERO 
DEI SACERDOTI DEL CLERO DIOCESANO 

DEI TERRITORI DI MISSIONE

1. La missione universale dei presbiteri «fino 
agli ultimi confini della terra» (At 1,8) è stata ri­
badita con forza dal Concilio Vaticano II e dal 
Magistero dei Pontefici1. Nel Decreto sull'atti­
vità missionaria Ad gentes, i Padri Conciliari 
esortavano i presbiteri ad essere «profondamente 
convinti che la loro vita ? stata consacrata anche 
al servizio delle missioni»2.

Lo spirito che anima questa apertura del ser­
vizio presbiterale è innanzi tutto missionario, 
nelle varie situazioni del mondo d’oggi, in modo 
particolare l’evangelizzazione verso le popola­
zioni e i contesti socio-culturali, in cui Cristo e il 
suo Vangelo non sono conosciuti ’.

I Padri Conciliari avevano così continuato ed 
ampliato l'intuizione profetica dell’Enciclica 
Fidei donum di Pio XII, che, come sottolinea au­
torevolmente il Santo Padre Giovanni Paolo II, 
nell’Enciclica Redemptoris missio, «incoraggiò i 
Vescovi a offrire alcuni dei loro sacerdoti per un 
servizio temporaneo alle Chiese d'Africa, appro­
vando le iniziative già esistenti»*.

2. In effetti, dalla seconda metà del Novecen­
to, la particolare forma di cooperazione missiona­
ria tra le Chiese dei sacerdoti diocesani detti fidei 
donum ha avuto e sta ancora avendo piena vali­

dità. Innanzi tutto dalle Chiese di antica fondazio­
ne verso le Chiese particolari non solo dell’Afri­
ca, ma anche degli altri Continenti - quali l’Asia, 
l’America Latina e l’Oceania -, dove l’evangeliz­
zazione esigeva ed esige ancora oggi nuova spin­
ta e vigore per la povertà di mezzi e di personale.

Questo dono missionario ha portato a speri­
mentare pure lo scambio di sacerdoti diocesani 
tra le Chiese degli stessi territori di missione, sia 
nel medesimo Paese, verso zone e regioni meno 
evangelizzate, sia verso Paesi più bisognosi di 
personale apostolico dello stesso Continente o 
addirittura di altri Continenti, sempre in ambito 
missionario. Tale scambio è certamente da pro­
muovere e alimentare, tenuto conto della diminu­
zione dei missionari a vita provenienti dalle 
Chiese di antica fondazione’.

3. Questo scambio tra Chiese, frutto concreto 
di comunione universale, deve mantenere una 
forte spinta missionaria, per evitare la tendenza 
riscontrata di un certo numero di sacerdoti dioce­
sani, incardinati nelle Chiese particolari dei terri­
tori di missione, a voler lasciare il proprio Paese, 
spesso con la motivazione di proseguire gli studi, 
o per altri motivi non propriamente missionari, e 
a recarsi nei Paesi Europei o del Nord-America.

' Cfr. Concilio Vaticano II. Decr. sul ministero e la vila sacerdotale Presbyterorum Ordinis, 10: AAS 58 
(1966), 1007; Giovanni Paolo II, Leu. Enc. Redemptoris missio (7 dicembre 1990), 67-68: AAS 83 (1991), 315-326.

2 Concilio Vaticano II, Decr. sull'attività missionaria della Chiesa Ad gentes, 39: AAS 58 (1966), 986-987.
' Cfr. Lett. Enc. Redemptoris missio. 33: l.c., 278-279.
* N. 68. Cfr. pure S. Congregazione per il Clero, Note direttive Postquam Apostoli (23 luglio 1980), 23- 

31: AAS 72 (1980). 360-363; Giovanni Paolo II. Esort. Ap. post-sinodale Pastores dabo vobis (25 marzo 1992). 
18: AAS 84 (1992), 684-686.

’ Cfr. Congregazione per l’Evangelizzazione dei Popoli, Istr. Cooperatio missionalis (1 ottobre 1998), 16-17.



466 Atti della Santa Sede

Tali motivi spesso sono solo le migliori con­
dizioni di vita offerte da questi Paesi e anche la 
necessità di giovane Clero in alcune Chiese di 
antica fondazione. Questi convincono il sacerdo­
te a non ritornare più nel proprio Paese, talvolta 
con il tacito consenso del proprio Vescovo, tal­
volta disubbidendo alla richiesta di rientro da 
parte del medesimo. Le distanze e le difficoltà di 
comunicazione spesso contribuiscono al perma­
nere di tali situazioni irregolari.

4. Con questa Istruzione, il Dicastero Missio­
nario intende pertanto regolamentare la perma­
nenza all’estero dei sacerdoti diocesani dei terri­
tori di missione, per evitare che le giovani Chiese 
missionarie, ancora molto bisognose di persona­
le e in particolare di sacerdoti, vengano private di 
notevoli forze apostoliche, assolutamente indi­
spensabili per la loro vita cristiana e per lo svi­
luppo dell’evangelizzazione tra popolazioni in 
gran parte ancora non battezzate6.

5. / destinatari di questa Istruzione sono in­
nanzi tutto i Vescovi diocesani e coloro che sono 
equiparati nel diritto7 delle Circoscrizioni eccle­
siastiche che dipendono dalla Congregazione per 
l’Evangelizzazione dei Popoli, che dovranno 
quindi attenersi alle norme ivi contenute, dando­
ne immediata applicazione, specie per risolvere i 
casi di situazioni irregolari.

L’Istruzione viene pure inviata, di concerto 
con la Congregazione per i Vescovi, agli Epi­
scopati dell’Europa Occidentale, del Nord-Ame­
rica e dell’Australia, perché siano informati del­
l’esistenza del fenomeno e prendano adeguati 
provvedimenti, affinché venga ristabilito un cor­
retto scambio tra le Chiese, motivato da vero 
spirito missionario. L’Istruzione mantiene il pro­
prio valore anche per altri Paesi, qui non citati, 
dove eventualmente si verifichi il medesimo pro­
blema.

6. La formazione dei seminaristi dei territori 
di missione. La proposta educativa del Seminario 
deve farsi carico di una vera e propria iniziazio­
ne dei seminaristi alla sensibilità del pastore e 
alle sue responsabilità, inserendosi nella pastora­
le della propria Chiesa particolare, dove con il 
diaconato verranno incardinati. È necessario 
però che vengano anche aiutati ad aprire l'oriz­

zonte della propria mente e del proprio cuore alla 
dimensione specificamente missionaria ed uni­
versale della vita ecclesiale".

Nei territori di missione si dovrà fare partico­
lare attenzione perché non si formi la mentalità 
che un seminarista, una volta ordinato sacerdote, 
abbia il diritto di proseguire negli studi superiori 
e che il Vescovo abbia l’obbligo di inviarlo all’e­
stero.

È invece importante promuovere con cura la 
formazione permanente dei sacerdoti, nella sua 
dimensione spirituale, intellettuale e pastorale, 
sia a livello diocesano che provinciale o nazio­
nale'1.

7. / motivi della permanenza all'estero. Uno 
dei motivi principali per cui un sacerdote dioce­
sano dei territori di missione è inviato in Occi­
dente dal proprio Ordinario è per proseguire gli 
studi in vista di uno specifico servizio ecclesiale, 
quando nella propria Regione non vi siano strut­
ture accademiche adatte.

La formazione intellettuale dei sacerdoti, sia 
nelle discipline teologiche che in quelle di altra 
natura, si è da sempre rivelata utile per ogni 
Chiesa particolare. Così afferma il Concilio Vati­
cano II, nel Decreto Optatam totius: «Sarà cura 
dei Vescovi curare che giovani capaci per indo­
le, virtù e ingegno vengano inviati in speciali 
Istituti, Facoltà o Università, affinché nelle 
scienze sacre o in altre che sembrino opportune, 
si preparino sacerdoti muniti di una formazione 
scientifica più profonda, che siano in grado di 
soddisfare alle varie esigenze dell’apostolato»1".

Ogni Vescovo quindi deve compiere un’accu­
rata selezione tra i suoi sacerdoti, insieme ai suoi 
col laboratori, per inviare agli studi superiori 
quelli veramente dotati e capaci, sulla base delle 
esigenze e necessità della stessa Diocesi, quali 
l’insegnamento nel Seminario minore e maggio­
re, la formazione permanente del Clero, gli Uffi­
ci di Curia e particolari settori della pastorale 
diocesana, oppure a livello provinciale o nazio­
nale, in questo caso d’intesa con la rispettiva 
Conferenza Episcopale.

Si raccomanda vivamente che non vengano 
inviati agli studi quei sacerdoti che presentino 
problemi di natura personale, nel vano tentativo 
di trovare una soluzione, che invece devono es­
sere aiutati in modi più opportuni e specifici.

6 Cfr. Ivi, 20.
’ Cfr. C./.C., can. 381 § 2.
" Cfr. Esort. Ap. post-sinodale Pastores dabo vobis. 58: l.c., 759-761.
’ Cfr. Ivi. 72: l.c., 783-787.

N. 18: AAS 58 (1966), 725.



Atti della Santa Sede 467

Il Vescovo che accoglie nella propria Diocesi 
sacerdoti dei territori di missione per motivi di 
studio, dovrà provvedere alla loro formazione 
spirituale, come già viene portato avanti con frut­
to in vari Paesi. Sarà bene che la Conferenza Epi­
scopale stabilisca delle norme particolari che re­
golino la permanenza per motivi di studio di tali 
sacerdoti ",

8. Un altro motivo per cui un sacerdote dio­
cesano può venire scelto e inviato all’estero per 
un certo tempo è l'assistenza pastorale agli emi­
grati della propria Nazione.

Il fenomeno della mobilità umana si sta ripre­
sentando in forme nuove e necessita di vera at­
tenzione pastorale. È quindi quanto mai opportu­
na la scelta di taluni Episcopati dei Paesi di 
missione di inviare all’estero, in precise zone, sa­
cerdoti capaci e animati da vero spirito missiona­

rio, che seguano e raccolgano gli uomini e le 
donne del proprio Paese che sono emigrati - e tra 
questi le persone emigrate o rifugiate in Paesi a 
maggioranza non-cristiana - per assisterli spiri­
tualmente e tenere i contatti con il Paese di origi­
ne. Questo evidentemente dovrà avvenire con 
precisi accordi con i Vescovi ed eventualmente 
con le Conferenze Episcopali dove gli emigrati 
risiedono12.

9. Un ulteriore motivo lo si riscontra eccezio­
nalmente nei casi di sacerdoti costretti a lasciare 
il proprio Paese, a causa persecuzioni, guerre o 
altri gravissimi motivi. Anche se spesso l’incom­
bere degli eventi non permette previsioni, è ne­
cessario poi chiarire le situazioni e le posizioni di 
ciascun caso, tenuto conto anche delle esigenze 
della legislazione delle singole Nazioni che ac­
colgono i profughi.

NORME

Come regola generale, si ribadisce innanzi 
tutto quanto sancito dal can. 283 § I del C.I.C.: 
«l chierici, anche se non hanno un ufficio re­
sidenziale. non possono assentarsi dalla pro­
pria Diocesi, per un tempo notevole, da de­
terminarsi dal diritto particolare, senza la li­

cenza almeno presunta del proprio Ordinario».
La Congregazione per l'Evangelizzazione dei 

Popoli richiama tutti i Vescovi e i sacerdoti dio­
cesani alla stretta osservanza del citato canone, in 
rapporto anche ai casi segnalati al n. 3 della pre­
sente Istruzione.

A. Norme per l'invio agli studi dopo l'Ordinazione sacerdotale

Art. 1. H Vescovo diocesano dei Paesi di 
missione, valutati i bisogni concreti e sentito il 
parere dei suoi collaboratori, scelga il sacerdote 
più idoneo a proseguire gli studi per la specializ­
zazione richiesta, e ne chieda il consenso. Stabi­
lisca quindi la materia di studio in cui il sacerdo­
te dovrà specializzarsi, la Facoltà a cui si dovrà 
iscrivere e la data del rientro definitivo.

Art. 2. Prenda accordi, per iscritto, con il Ve­
scovo della Diocesi e con l’Organismo preposto 
ove ha deciso di inviare il sacerdote, anche per 
quanto riguarda il suo sostentamento economico.

Art. 3. Concordi con il Vescovo ospitante 
l’attività pastorale che il sacerdote potrà svolge­
re, per il solo periodo della durata degli studi, 
senza che questa comporti incarichi gravosi che 
impediscano il completamento degli studi nel 
tempo convenuto e che non richiedano la stabi­
lità prevista dal diritto

Art. 4. // Vescovo diocesano che accoglie 
nella propria Diocesi sacerdoti studenti dei Paesi 
di missione, verifichi che vi siano accordi preci­
si, come sopra specificato, con il Vescovo che 
invia agli studi il sacerdote.

" A questo proposito da notare le direttive già emanate dalla Conferenza Episcopale Italiana. Tedesca e degli 
Stati Uniti d'America.

12 Cfr. Concilio Vaticano II, Decreto sull'ufficio pastorale dei Vescovi nella Chiesa Christus Dominus. 18: 
AAS 58 (1996), 682; Paolo VI. Motu proprio Pastoralis migratorum cura (15 agosto 1969): A4S 61 ( 1969), 601- 
603; Pontificia Commissione per la Pastorale delle Migrazioni e del Turismo, Leu. ciré. Nella sua sollecitu­
dine (26 maggio 1978): AAS 70 (1978). 357-378; C.I.C.. can. 568; Congregazione per l'Educazione Cattolica 
e Pontificia Commissione per la Pastorale delle Migrazioni e del Turismo, Lett. circ. La Pastorale della Mo­
bilità umana nella formazione dei futuri sacerdoti (25 gennaio 1986).

12 Per esempio l'ufficio di parroco, secondo il can. 522 del C.LC.



468 Atti della Santa Sede

Art. 5. Il Vescovo che accoglie assicuri 
un’assistenza spirituale adeguata per i sacerdoti 
studenti nella propria Diocesi, li inserisca nel­
la pastorale diocesana e li renda partecipi della 
vita del Presbiterio, seguendoli con patema solle­
citudine.

Art. 6. Il medesimo, in caso di gravi proble­
mi, sentito il Vescovo che ha inviato il sacerdote, 
prenda provvedimenti adeguati che possono

giungere fino a negare la licenza di permanere 
nella propria Diocesi

Art. 7. Il sacerdote che si rifiuti ostinata­
mente, anche dopo l’ammonizione prescritta1’, di 
obbedire alla decisione del proprio Vescovo di 
rientrare in Diocesi, venga punito, con giusta 
pena, secondo le norme del diritto"’. Prima di 
procedere, il Vescovo che invia informi debita­
mente il Vescovo ospitante.

B. Norme per la permanenza all’estero per l’assistenza pastorale a emigrati

Art. 8. Oltre alle norme già emanate sia nel 
diritto universale che nel diritto particolare, da 
parte dei due Vescovi interessati si provveda a 
concordare, con accordo scritto, le modalità e i 
tempi dell'assistenza pastorale richiesta, prima di 
conferire l’incarico di cappellano di gruppi di 
emigrati a un sacerdote incardinato in Circoscri­

zioni ecclesiastiche dei territori di missione. Tale 
sacerdote sia introdotto nella pastorale diocesana 
e partecipi alla vita del Presbiterio.

Art. 9. In caso di gruppi numerosi di emi­
grati vi potranno essere pure accordi tra le Con­
ferenze Episcopali interessate.

C. Norme per i casi di sacerdoti rifugiati per gravi motivi

Art. IO. Il Vescovo che accoglie nella pro­
pria Diocesi un sacerdote rifugiato dai territori 
di missione, per gravi motivi, prima di assegnar­

gli un ufficio pastorale, senta anche il parere 
della Congregazione per l’Evangelizzazione dei 
Popoli.

// Sommo Pontefice Giovanni Paolo II. nel corso dell' Udienza concessa al sottoscritto Cardina­
le, il 24 aprile 2001, ha approvato la presente Istruzione e ne ha ordinato la pubblicazione.

Roma, dalla sede della Congregazione per l’Evangelizzazione dei Popoli, il 25 aprile 2001 - Festa 
di S. Marco Evangelista.

Joz.ef Card. Tomko
Prefetto

* Charles Schleck, C.S.C.
Arcivescovo tit. di Africa

Segretario Aggiunto

“ Cfr. C.I.C.. can. 271 § 3.
” Cfr. C.I.C., can. 1347 § I.
“ Cfr. CJ.C., can. 273 e can. 1371, 2°.



Atti della Santa Sede 469

CONGREGAZIONE PER IL CULTO DIVINO 
E LA DISCIPLINA DEI SACRAMENTI

RISPOSTE AD ALCUNE DOMANDE 
CIRCA L’OBBLIGO DI CELEBRARE 

LA LITURGIA DELLE ORE

La celebrazione integrale e quotidiana della Liturgia delle Ore inerisce allo stesso mi­
nistero ecclesiale o ufficio dei sacerdoti e dei diaconi aspiranti al Presbiterato.

Quindi se la celebrazione della Liturgia delle Ore fosse considerata solamente come l’a­
dempimento di un obbligo canonico, cosa che peraltro è effettivamente, tale considerazione 
risulterebbe una visione troppo ristretta, mentre si deve considerare prima di tutto che in 
forza dell'Ordinazione sacramentale al diacono e al sacerdote è affidata la peculiare re­
sponsabilità di lodare Dio Uno e Trino per la sua sovrana bontà e bellezza e per il suo dise­
gno misericordioso concernente la nostra salvezza soprannaturale.

Insieme con la lode, i sacerdoti e i diaconi presentano alla Divina Maestà la preghiera 
d’intercessione affinché si degni di sovvenire alle necessità sia spirituali che temporali della 
Chiesa e dell’intera umanità.

Orbene il “sacrificio di lode” si compie anzitutto nella celebrazione del sacrificio della 
Santissima Eucaristia, ma è preparato e si prolunga nell’adempimento della Liturgia delle 
Ore (cfr. Institutio Generalis de Liturgia Horarum, 12), di cui la forma principale è la cele­
brazione comunitaria, sia di chierici sia di religiosi; la partecipazione dei fedeli laici è viva­
mente auspicabile.

Ma la Liturgia delle Ore, conosciuta anche come Ufficio Divino o Breviario, non perde 
assolutamente il suo valore quando uno la celebra da solo, o secondo una forma in qualche 
modo “privata”: «Quelle preghiere sono compiute in forma privata, ma non chiedono cose 
private» (Gilberto de Holland, Sermo XIII in Cani., in PL 184, 120).

Anche se compiuta in tali circostanze, questa preghiera non costituisce un atto privato 
ma fa parte del culto pubblico della Chiesa, poiché, celebrandola, il ministro sacro è raffor­
zato nel suo ufficio ecclesiale: infatti il sacerdote o il diacono che nel nascondimento di un 
un edificio sacro o di un oratorio, oppure anche in casa sua, attende alla celebrazione del­
l’Ufficio Divino, anche se è solo compie un atto eminentemente ecclesiale, a nome della 
Chiesa, per la Chiesa, anzi per l'intera famiglia umana: opportunamente il Pontificale Ro- 
mano propone:

«Volete custodire e alimentare nel vostro stato di vita lo spirito di orazione e 
adempiere fedelmente l’impegno della Liturgia delle Ore, secondo la vostra con­
dizione, insieme con il Popolo di Dio per la Chiesa e il mondo intero?» (cfr. Pon­
tificale Romano, Rito dell'Ordinazione dei diaconi).

Perciò, nello stesso rito dell’Ordinazione diaconale, il ministro sacro domanda e riceve 
dalla Chiesa l’incarico di celebrare la Liturgia delle Ore; per questo motivo fa parte dei do­
veri ministeriali di colui che riceve l’Ordinazione, e quindi supera i limiti di una pietà solo 
Personale. I ministri sacri, con il Vescovo, sono uniti nel ministero di intercessione per il Po­
polo di Dio loro affidato, sull’esempio di Mosè (Es 17,8-16), degli Apostoli (ITm 2,1-6) e



470 Atti della Santa Sede

Da Principi e Norme per la Liturgia delle Ore

Il mandato di celebrare la Liturgia delle Ore
28. La Liturgia delle Ore è affidata in modo particolare ai ministri sacri. Per 

questo incombe loro l’obbligo personale di celebrarla, anche se assente il popolo, 
sia pure con i necessari adattamenti.

La Chiesa, infatti, li deputa alla Liturgia delle Ore perché il compito di tutta la 
comunità sia adempiuto in modo sicuro e costante almeno per mezzo loro, e la pre­
ghiera di Cristo continui incessantemente nella Chiesa.

Il Vescovo rappresenta Cristo in forma eminente e visibile. E il grande sacerdo­
te del suo gregge. Da lui deriva e dipende, in certo modo, la vita dei suoi fedeli in 
Cristo. Fra i membri della sua Chiesa, il Vescovo deve essere il primo nella pre­
ghiera. Quando poi egli celebra la Liturgia delle Ore, lo fa sempre a nome e benefi­
cio della Chiesa, che gli è affidata.

I sacerdoti, uniti al Vescovo e a tutto il Presbiterio, rappresentano anch'essi in 
grado speciale la persona di Cristo sacerdote, partecipano al medesimo compito, 
pregando Dio per tutto il popolo loro affidato, anzi per tutto il mondo.

Tutti costoro compiono il ministero del Buon Pastore che prega per i suoi per­
ché abbiano la vita e perciò siano perfetti nell'unità.

Nella Liturgia delle Ore, proposta loro dalla Chiesa, non solo trovino la fonte 
della pietà e il nutrimento dell'orazione personale, ma anche quell’abbondanza di 
contemplazione da cui attingere alimento e stimolo per l’azione pastorale e missio­
naria a conforto di tutta la Chiesa di Dio.

29. I Vescovi, dunque, i sacerdoti e gli altri ministri sacri, che hanno ricevuto 
dalla Chiesa il mandato di celebrare la Liturgia delle Ore, recitino ogni giorno tutte 
le Ore, osservando, per quanto è possibile, il loro vero tempo.

Diano prima di tutto la dovuta importanza alle Ore che sono come il cardine 
della Liturgia oraria, cioè alle Lodi mattutine e ai Vespri. Non tralascino mai que­
ste Ore se non per un motivo grave.

Celebrino anche fedelmente l’Ufficio delle letture, che è in gran parte celebra­
zione liturgica della Parola di Dio; in tal modo adempiranno ogni giorno il loro 
compito particolare di accogliere in sé la Parola di Dio, per diventare discepoli più 
perfetti del Signore e gustare più profondamente le insondabili ricchezze di Cristo.

Per santificare meglio l'intero giorno, abbiano inoltre a cuore la recita dell'O­
ra media e di Compieta, con la quale, prima del riposo notturno portano a compi­
mento T “Opus Dei” e si raccomandano a Dio.

30. È sommamente conveniente che i diaconi permanenti recitino ogni giorno 
almeno qualche parte della Liturgia delle Ore, da determinarsi dalla Conferenza 
Episcopale.

[La Conferenza Episcopale Italiana, nella Delibera n. 1, ha stabilito l’obbligo 
quotidiano della celebrazione di Lodi, Vespri e Compieta - N.d.R.].



Atti della Santa Sede 471

di Gesù Cristo stesso «che sta alla destra del Padre e intercede per noi» (Rm 8,34). È quel­
lo che si legge nell' Institutio Generalis de Liturgia Horarum (n. 108):

«Chi recita i Salmi della Liturgia delle Ore, li recita non tanto a nome proprio 
quanto a nome di tutto il Corpo di Cristo, anzi nella persona di Cristo stesso».

Nella medesima Institutio, al n. 29, troviamo quanto segue:
«I Vescovi, dunque, i sacerdoti e gli altri ministri sacri, che hanno ricevuto dalla 
Chiesa il mandato di celebrare la Liturgia delle Ore, recitino ogni giorno tutte le 
Ore, osservando, per quanto è possibile, il loro vero tempo».

Il Codice di Diritto Canonico, poi, al can. 276 § 2, 3° prescrive:
«I sacerdoti e i diaconi aspiranti al Presbiterato sono obbligati a celebrare ogni 
giorno la Liturgia delle Ore secondo i propri libri liturgici regolarmente appro­
vati; i diaconi permanenti la celebrino nella misura per loro definita dalla Confe­
renza Episcopale».

Fatte queste premesse, è adesso possibile rispondere come segue alle domande pro­
poste.

1) Qual è la “mens" della Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sa­
cramenti a proposito dell'estensione dell’obbligo della celebrazione o recita quotidiana 
della Liturgia delle Ore?

R/. Quelli che hanno ricevuto l’Ordinazione sono tenuti all’obbligo morale della cele­
brazione o recita integra e quotidiana dell’Ufficio Divino, in virtù dell’Ordine ricevuto, 
come risulta dal rito dell’Ordinazione diaconale e secondo quanto prescritto nel citato can. 
276 § 2, 3° del Codice di Diritto Canonico. Questa recita quindi è un atto non di privata de­
vozione e nemmeno un pio esercizio scelto unicamente dalla personale volontà del chieri­
co, ma è un atto proprio del ministero sacro e dell’ufficio pastorale.

2) L’obbligo “sub gravi" ricade sulla celebrazione integrale dell’Ufficio Divino?

R/. Si tengano presenti le seguenti considerazioni:
a) un motivo grave - dovuto sia alla malferma salute, sia al ministero pastorale, sia 

all’esercizio della carità, sia alla stanchezza -, ma non un lieve disturbo, dispensa dalla re­
cita parziale o anche totale dell’Ufficio Divino, secondo il principio generale: una legge ec­
clesiastica puramente positiva non obbliga con grave incomodo;

b) l’omissione totale o parziale dell’Ufficio Divino, dovuta alla sola pigrizia o ad 
un sollievo non necessario, non è lecita; anzi, a motivo della gravità della materia, costitui­
sce un disprezzo dell’ufficio ministeriale e di una legge positiva della Chiesa;

c) il motivo che può scusare dalla recita delle Lodi o dei Vespri può essere soltan­
to una causa di importanza particolarmente grave, poiché queste Ore Liturgiche sono «il du­
plice cardine dell’Ufficio quotidiano» (Sacrosanctum Concilium, 89);

d) se il sacerdote, nello stesso giorno, deve celebrare più volte la Santa Messa, o ri­
cevere le Confessioni sacramentali per molte ore, oppure predicare varie volte, ed è quindi 
preso dalla stanchezza, egli può ritenere con tranquillità di coscienza di avere una motiva­
zione legittima per omettere una qualche parte proporzionata dell’Ufficio Divino;

e) per una causa giusta o grave, secondo il caso, l’Ordinario proprio del sacerdote 
o del diacono può dispensarlo integralmente o parzialmente dalla recita dell'Ufficio Divino, 
oppure può concedergli la commutazione in un altro atto di pietà (come, per esempio, il 
Santo Rosario, la Via Crucis, una lettura biblica o spirituale, un tempo di orazione mentale 
di durata ragionevole,...).



472 Atti della Santa Sede

3) Qual è il valore specifico del criterio della “veritas temporis” su questa questione?

R/. La risposta deve essere articolata, secondo la diversità dei casi.
a) L’Ufficio delle Letture non è legato strettamente a un tempo determinato e quin­

di può essere compiuto in qualunque ora; la sua omissione può essere legittimata solamen­
te secondo le risposte alla domanda n. 2 summenzionata. Secondo la consuetudine, l'Uffi­
cio delle Letture si può celebrare fin dalle ore serali o notturne del giorno precedente, dopo 
aver recitato i Vespri (cfr. Institutio Generalis de Liturgia Horarum, 59).

b) Lo stesso vale per l’Ora media, in quanto anch’essa non è legata ad un tempo de­
terminato; per la sua celebrazione si deve osservare il tempo che intercorre tra le ore del 
mattino e quelle serali. Fuori del coro, delle tre ore di Terza, Sesta e Nona

«si può sceglierne una sola, la più adatta al momento della giornata, in modo che 
sia conservata la tradizione di pregare lungo il giorno nel mezzo del lavoro« (In­
stitutio Generalis de Liturgia Horarum, 77).

c) Di per sé le Lodi si devono recitare durante le ore del mattino, i Vespri invece du­
rante quelle serali, come emerge dal loro stesso nome; tuttavia se uno non potè recitare le 
Lodi durante le ore del mattino gli rimane l’obbligo di celebrarle appena possibile. Simil­
mente, se i Vespri non possono essere celebrati nelle ore serali, devono essere recitati appe­
na possibile. In altri termini, un ostacolo che impedisce di osservare la “veritas horarum" 
non costituisce in sé una ragione scusante dal recitare le Lodi o i Vespri, poiché si tratta delle 
“Ore principali” (Sacrosanctum Concilium, 89), le quali «si devono tenere in grandissima 
considerazione» (Institutio Generalis de Liturgia Horarum, 40).

Chi assolve volentieri al servizio divino e si adopera per professare prontamente le lodi 
del Creatore dell’universo, può, dopo l’inno dell’Ora competente, ricuperare almeno la sal­
modia dell’Ora omessa e concludere unicamente con la lettura breve e l’orazione.

Queste risposte vengono pubblicate con il consenso della Congregazione per il Clero.

Città del Vaticano, 15 novembre 2000

Jorge Arturo Card. Medina Estévez
Prefetto

* Francesco Pio Tamburrino
Arcivescovo-Vescovo em. di Teggiano-Policastro

Segretario

(Nostra traduzione dall’originale latino)



Atti della Santa Sede 473

Da Principi e Norme per la Liturgia delle Ore

La santificazione del giorno ossia le varie Ore liturgiche
Lodi mattutine e Vespri

37. Le Lodi, come preghiera del mattino, e i Vespri, come preghiera della sera, 
che, secondo la venerabile tradizione di tutta la Chiesa, sono il duplice cardine del­
l'Ufficio quotidiano, devono essere ritenute le Ore principali e come tali celebrate.

38. Le Lodi mattutine sono destinate e ordinate a santificare il tempo mattuti­
no come appare da molti dei loro elementi. (...)

Quest’ora inoltre, che si celebra allo spuntar della nuova luce del giorno, ri­
corda la risurrezione del Signore Gesù, « luce vera che illumina ogni uomo» (Gv 
1,9) e «sole di giustizia» (MI 4,2), «che sorge dall'alto» (Le l ,78).

39. 1 Vespri si celebrano quando si fa sera e il giorno ormai declina, per ren­
dere grazie di ciò che nel medesimo giorno ci è stato donato o con rettitudine ab­
biamo compiuto. Con l'orazione che innalziamo, «come incenso davanti al Signore», 
e nella quale «l’elevarsi delle nostre mani» diventa «sacrifìcio della sera» ricordia­
mo anche la nostra redenzione.

Ufficio delle letture
55. L'Ufficio delle letture ha lo scopo di proporre al Popolo di Dio, e special- 

mente a quelli che sono consacrati al Signore in modo particolare, una meditazione 
più sostanziosa della Sacra Scrittura e le migliori pagine degli autori spirituali. (...) 
Soprattutto i sacerdoti devono cercare questa ricchezza per poter dispensare a tutti 
la Parola di Dio, che essi stessi hanno ricevuto, e per fare della dottrina, che inse­
gnano, il nutrimento per il Popolo di Dio.

59. L'Ufficio delle letture si può recitare in qualsiasi ora del giorno, e anche 
nelle ore notturne del giorno precedente, dopo aver recitato i Vespri.

Ora media
74. Secondo una tradizione antichissima i cristiani erano soliti pregare per de­

vozione privata in diversi momenti nel corso della giornata, anche durante il lavo­
ro, per imitare la Chiesa apostolica.

75. L'uso liturgico, tanto dell'Oriente che dell'Occidente, ha conservato Terza, 
Sesta e Nona, specialmente perché a queste Ore si collegava il ricordo degli eventi 
della Passione del Signore e della prima propagazione del Vangelo.

77. Fuori del coro, si può scegliere una delle tre Ore che più si adatta al mo­
mento della giornata, in modo che sia conservata la tradizione di pregare nel corso 
della giornata nel mezzo del lavoro.

Compieta
84. Compieta è l'ultima preghiera del giorno, da recitarsi prima del riposo not­

turno, eventualmente anche dopo la mezzanotte.



474 Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE PER IL CULTO DIVINO 
E LA DISCIPLINA DEI SACRAMENTI

LA COMUNIONE SOTTO LE DUE SPECIE

La “Institutio Generalis Missalis Romani" - approvata dal Santo Padre Giovanni Paolo 
II in data 20 aprile 2000 -, contiene al n. 283 diverse disposizioni che estendono, nell'am­
bito del solo Rito Romano, le possibilità della distribuzione della Santa Comunione sotto le 
due specie.

Lo scopo di questo breve studio non è di tracciare la storia di questa prassi liturgica e 
nemmeno di approfondire il senso di questa forma di ricevere il Sacramento del Corpo e 
Sangue del Signore Gesù, ma si tratta semplicemente di cercare di meglio spiegare la nor­
mativa in vigore al riguardo.

Ecco il testo della Institutio Generalis Missalis Romani, n. 283:
«Communio sub utraque specie permittitur, praeter casus in libris ritualibus ex­
positos:
a) sacerdotibus qui sacrum celebrare vel concelebrare non possunt;
b) diacono et ceteris qui aliquod officium in Missa implent;
c) sodalibus communitatum in Missa conventuali vel in illa quae “communitatis" 
dicitur, alumnis seminariorum, omnibus qui exercitiis spiritualibus vacant vel 
conventum spiritualem aut pastoralem participant.
Episcopus dioecesanus normas circa Communionem sub utraque specie pro sua 
dioecesi definire potest, etiam in ecclesiis religiosorum et in parvis coetibus ser­
vandas. Eidem Episcopo facultas datur Communionem sub utraque specie per­
mittendi, quoties id sacerdoti cui uti pastori proprio communitas commissa est 
opportunum videatur, dummodo fideles bene instructi sint et absit omne pericu­
lum profanationis Sacramenti vel ritus difficilior evadat, ob multitudinem parti­
cipantium aliamve causam.
Quod autem ad modum distribuendi fidelibus sacram Communionem sub utraque 
specie, et ad facultatis extensionem Conferentiae Episcoporum normas edere 
possunt, actis a Sede Apostolica recognitis».
«Fuori dei casi segnalati nel libri rituali, la Comunione sotto le due specie euca­
ristiche si permette:
a) ai sacerdoti che non possono celebrare o concelebrare la S. Messa;
b) al diacono e alle altre persone che svolgono qualche ufficio nella celebrazione 
della S. Messa;
c) ai membri delle comunità nella Messa conventuale oppure in quella che viene 
chiamata “della comunità”, agli alunni dei Seminari, a quelli che fanno esercizi 
spirituali oppure partecipano in adunanze spirituali o pastorali.
Il Vescovo diocesano può emanare per la sua Diocesi norme sulla Comunione 
sotto le due specie, e queste debbono essere osservate anche nelle chiese dei re­
ligiosi e nelle Messe che si celebrano con piccoli gruppi. Si concede al Vescovo 
diocesano la facoltà di permettere la Comunione sotto le due specie quando ciò 
sembrerà opportuno al sacerdote, in quanto pastore proprio di quella comunità, a



Atti della Santa Sede 475

condizione che i fedeli abbiano ricevuto un’appropriata istruzione e venga esclu­
so il pericolo di profanazione del Sacramento, oppure che il rito non diventi più 
difficile da compiere sia per l’elevato numero dei partecipanti, sia per un’altra 
giusta causa.
Per ciò che riguarda il modo di distribuire ai fedeli la Santa Comunione sotto le 
due specie, e all’estensione di tale facoltà, la Conferenza dei Vescovi può ema­
nare norme, le quali debbono essere sottoposte alla “recognitio” della Sede Apo­
stolica».

Queste norme liturgiche costituiscono un’estensione notevole di quanto finora stabilito, 
e sembra opportuno dame al riguardo qualche spiegazione.

I principi generali sono i seguenti:
a) rimangono in vigore tutti i numerosi casi contenuti nella legislazione preceden­

te e nel libri liturgici finora promulgati, per ciò che riguarda le diverse possibilità di distri­
buire la S. Comunione sotto le due specie:

b) i casi segnalati nelle lettere a), b) e c) sono riformulazioni o ritocchi di conces­
sioni precedentemente ammesse;

c) d’ora in poi è competenza del Vescovo diocesano (e questo è un atto legislativo 
che non può essere delegato, cfr. cann. 135 § 2; 391) di emanare norme per la sua Diocesi 
sulla distribuzione della S. Comunione sotto le due specie. La competenza del Vescovo è, 
conforme al diritto, primaria (cfr. can. 381 § 1 ), e non è sottoposta ad una previa “autoriz­
zazione" della Conferenza Episcopale;

d) la competenza del Vescovo diocesano si estende sino a rimettere a ciascun sa­
cerdote in quanto pastore proprio di quella comunità il giudizio sull’opportunità di distri­
buire la S. Comunione sotto le due specie, al di fuori dei casi segnalati nei quali essa viene 
sconsigliata;

e) il paragrafo finale del n. 283 concede alle Conferenze Nazionali dei Vescovi la 
facoltà sussidiaria di legiferare in materia.

Questa facoltà deve essere correttamente intesa, cioè:
• i Vescovi membri dell’Assemblea della Conferenza possono emanare norme in mate­

ria, ma non è necessario che lo facciano. Se decidono di emanare norme, questo dev’essere 
perché lo giudicano necessario, e non per il semplice desiderio di legiferare;

• se emanano norme, esse debbono essere approvate in seduta dell’Assemblea Plenaria 
della Conferenza, con la dovuta maggioranza dei 2/3 dei membri aventi pieno diritto;

• le norme approvate debbono essere sottoposte alla recognitio della Sede Apostolica, 
senza la quale non hanno valore vincolante;

• la materia dell’eventuale normativa è:
- il “modo” della distribuzione della S. Comunione sotto ambedue le specie, cioè se 

bevendo nel calice, se utilizzando un cucchiaino o una cannula, se per “intinzione”;
- 1’“estensione” della facoltà, stabilendo qualche restrizione richiesta dalle partico­

lari circostanze generalizzate nell’ambito delle Diocesi appartenenti alla Conferenza. E 
chiaro che le norme della legislazione particolare della Conferenza non possono né annul­
lare le concessioni generali contenute nel diritto liturgico, e nemmeno annullare le facoltà 
del Vescovo diocesano.

Sembra che possa essere applicato un principio generale enunciato dal Concilio Vatica­
no II, sebbene in un’altra materia: «La libertà non viene ristretta a meno che ciò sia neces­
sario e nella misura che lo sia» (Dignitatis humanae, 7).

Sembra opportuno che i Vescovi diocesani studino quanto stabilito nel n. 283 della In- 
stitutio Generalis Missalis Romani, ed emanino poche e semplici norme sulla distribuzione 
della S. Comunione sotto le due specie, sottolineando soprattutto i criteri pastorali affinché 
essa diventi uno stimolo per una fede sempre più consapevole del fatto che la Comunione



476 Atti della Santa Sede

eucaristica è partecipazione al Sacrificio di Cristo, che si fa presente in ogni celebrazione 
della S. Messa. Ricevere degnamente la S. Comunione è certamente ricevere il Corpo e il 
Sangue di Cristo, veramente e sostanzialmente presente sotto le specie eucaristiche, ma va 
sottolineato che questa presenza ha una dimensione sacrificale, poiché, nella celebrazione 
dell’Eucaristia, Cristo è presente come offerto in sacrificio ed è ricevuto come vittima della 
Nuova Alleanza: pertanto chi riceve la S. Comunione inserisce se stesso nel movimento di 
offerta che è quello di Cristo e che è la sostanza della vita cristiana (Rm 12,1).

Jorge Arturo Card. Medina Estévez.
Prefetto 

* Francesco Pio Tamburrino 
Arcivescovo-Vescovo em. di Teggiano-Policastro 

Segretario

APPENDICE

Elenco dei casi nel quali è possibile la Comunione sotto le due specie, secondo la legi­
slazione liturgica in vigore:

Rito della Confermazione
37. I cresimati e, secondo l’opportunità, i loro padrini, genitori, coniugi e catechisti 

possono ricevere la Comunione sotto le due specie.

Rito dell'Iniziazione cristiana degli adulti
368. I neofiti possono ricevere la santa Comunione sotto le due specie, insieme con i 

genitori, con i padrini, con le madrine e con i catechisti laici.

Sacramento del Matrimonio
37. Gli sposi e, a giudizio dell’Ordinario, tutti i presenti possono ricevere la Comunio­

ne sotto le due specie.
L'Ordo Celebrandi Matrimonium, nella editio typica altera, al n. 76 scrive: «Sponsi eo- 

rumque parentes, testes et propinqui Communionem sub utraque specie recipere possunt».



Atti della Santa Sede 477

Da Principi e Norme per l’uso del Messale Romano (II ed.)

La Comunione sotto le due specie
240. La santa Comunione esprime con maggior pienezza la sua forma di segno, 

se vien fatta sotto le due specie. Risulta infatti più evidente il segno del banchetto eu­
caristico, e si esprime più chiaramente la volontà divina di ratificare la nuova ed eter­
na alleanza nel Sangue del Signore, ed è più intuitivo il rapporto tra il banchetto eu­
caristico e il convito escatologico nel regno del Padre.

241.1 pastori d'anime si facciano un dovere di ricordare, nel modo più adatto, ai 
fedeli che partecipano al rito o che vi assistono, la dottrina cattolica riguardo alla 
forma della Comunione, secondo il Concilio di Trento. In particolare ricordino ai fe­
deli quanto insegna la fede cattolica: che, cioè, anche sotto una sola specie si riceve 
il Cristo tutto intero e il Sacramento in tutta la sua verità; di conseguenza, per quan­
to riguarda i frutti della Comunione, coloro che ricevono una sola specie, non riman­
gono privi di nessuna grazia necessaria alla salvezza.

Inoltre insegnino che nell' amministrazione dei Sacramenti, salva la loro sostan­
za, la Chiesa ha il potere di determinare o cambiare ciò che essa ritiene più conve­
niente per la venerazione dovuta ai Sacramenti stessi e per l'utilità di coloro che li ri­
cevono, secondo la diversità delle circostanze, dei tempi e dei luoghi.

Nello stesso tempo però esortino i fedeli perché partecipino più intensamente al 
sacro rito, nella forma in cui è posto in maggior evidenza il segno del banchetto.

242. Secondo il giudizio dell'Ordinario, e previa una conveniente catechesi, si 
concede la Comunione al calice nei casi seguenti:

1 ) ai neofiti adulti, nella Messa che segue il loro Battesimo; ai cresimati adulti, 
nella Messa della loro Confermazione; ai battezzati che vengono accolti nella comu­
nione della Chiesa.

2) agli sposi, nella Messa del loro Matrimonio;
3) ai diaconi, nella Messa della loro Ordinazione:
4) alla badessa, nella Messa della sua benedizione; alle vergini, nella Messa della 

loro consacrazione; ai professi (di ambo i sessi) e ai loro genitori, parenti e confra­
telli nella Messa in cui emettono per la prima volta i voti religiosi, o li rinnovano, o 
fanno la professione perpetua;

5) a coloro che ricevono un ministero, nella Messa della loro istituzione; ai coa­
diutori missionari laici, nella Messa in cui sono ufficialmente mandati, e a quanti altri 
ricevono durante la Messa una missione da parte della Chiesa;

6) a un infermo, e a tutti coloro che lo assistono, nell'amministrazione del Viati­
co, quando si celebra la Messa nell'abitazione del malato;

7) al diacono e ai ministri che esercitano il loro ufficio nella Messa;
8) nella Messa concelebrata: a) a tutti coloro che nella concelebrazione stessa 

svolgono un vero ufficio liturgico, e a tutti gli alunni dei Seminari che vi prendono 
parte: b) nelle loro chiese, anche a tutti i membri degli Istituti che professano i consi­
gli evangelici; ai membri delle altre Società, che si consacrano a Dio con i voti reli­
giosi, o una oblazione o una promessa; inoltre a tutti coloro che vivono giorno e notte 
nella casa dei membri di quegli Istituti e di quelle Società;

9) ai sacerdoti che prendono parte a grandi celebrazioni e non possono celebra­
re o concelebrare;

10) a tutti coloro che prendono parte agli esercizi spirituali, nella Messa che. du­
rante questi esercizi, viene celebrata per loro, e alla quale essi partecipano attiva­
mente; a tutti coloro che prendono parte a una riunione pastorale nella Messa cele­
brata in forma comunitaria;

11) alle persone di cui ai nn. 2 e 4, nella Messa del loro giubileo;



478 Atti della Santa Sede

12) al padrino, alla madrina, ai genitori e al coniuge nonché ai catechisti laici del 
battezzato adulto, nella Messa della sua Iniziazione cristiana;

13) ai genitori, ai familiari, ai benefattori insigni, che partecipano alla Messa di 
un sacerdote novello;

14) ai membri delle comunità, nella Messa conventuale o di "comunità”, a norma 
del n. 76.

Inoltre le Conferenze Episcopali possono stabilire modalità, motivazioni e condi­
zioni in base alle quali gli Ordinari possano concedere la Comunione sotto le due spe­
cie anche in altri casi di grande importanza, per la vita spirituale di una comunità o 
di un gruppo di fedeli.

Entro questi limiti, gli Ordinari possono indicare i casi particolari, a condizione 
però che la concessione non sia indiscriminata, che le celebrazioni siano ben preci­
sate e le esorbitanze diffidate; si dovranno inoltre evitare le occasioni di un gran nu­
mero di comunicandi. I gruppi poi che fruiscono di questa facoltà siano ben determi­
nati, disciplinati e omogenei.

243. Per distribuire la Comunione sotto le due specie, si devono preparare:
a) se la Comunione al calice si fa con la cannuccia, cannucce d’argento per il sa­

cerdote e per i singoli comunicandi, inoltre un recipiente con acqua per purificare le 
cannucce e una patena per deporvele;

b) un cucchiaino, se col cucchiaino viene somministrato il Sangue del Signore;
c) se la Comunione sotto le due specie viene distribuita per intinzione, ostie né trop­

po sottili né troppo piccole, ma un poco più consistenti del solito perché si possano con­
venientemente distribuire, dopo averle intinte parzialmente nel Sangue del Signore.

Ai nn. 244-252 vi è la normativa specifica per le modalità della distribuzione della 
Comunione sotto le due specie: bevendo direttamente al calice (nn. 244-245); per intin­
zione (nn. 246-247); con la cannuccia (nn. 248-250); con il cucchiaino (nn. 251-252).

Da Precisazioni della Conferenza Episcopale Italiana

10. La Comunione sotto le due specie (cfr. n. 242)
Oltre ai casi e alle persone di cui al n. 242 di “Principi e Norme”, e salvo il giu­

dizio del Vescovo di permettere la Comunione sotto le due specie, la Conferenza Epi­
scopale Italiana ha stabilito di allargare la concessione della Comunione sotto le due 
specie ai casi e alle persone qui sotto indicate:

a) a tutti i membri degli Istituti religiosi e secolari, maschili e femminili, e a tutti 
i membri delle case di educazione o formazione sacerdotale o religiosa, quando par­
tecipano alla Messa della comunità (cfr. “Principi e Norme per l'uso del Messale Ro­
mano”, n. 76);

b) a tutti i partecipanti alla Messa comunitaria in occasione di un incontro di pre­
ghiera o di un convegno pastorale;

c) a tutti i partecipanti a Messe che già comportano, per alcuni dei presenti, la 
Comunione sotto le due specie, a norma del n. 242 di “Principi e Norme per l'uso del 
Messale Romano" ;

d) in occasione di celebrazioni particolarmente espressive del senso della comu­
nità cristiana raccolta intorno all’altare.

11. Rito della Comunione sotto le due specie per intinzione (cfr. n. 247)
Nella Comunione l’Eucaristia è sempre consegnata dal ministro e non presa di­

rettamente dai fedeli. Se la Comunione viene fatta per intinzione, il sacerdote cele­
brante può far sorreggere il calice (o la pisside) da un accolito o da un ministro 
straordinario della Comunione o da un fedele debitamente preparato.



Atti della Santa Sede 479

CONGREGAZIONE PER IL CULTO DIVINO 
E LA DISCIPLINA DEI SACRAMENTI

V Istruzione “Liturgiam authenticam"* 
per la retta applicazione della Costituzione 

sulla sacra Liturgia del Concilio Vaticano II (art. 36)

L’USO DELLE LINGUE MODERNE 
NELLE NUOVE TRADUZIONI 

DEI TESTI DELLA LITURGIA ROMANA

1. Il Sacrosanto Concilio Ecumenico Vaticano 
Il ha espresso la pressante raccomandazione che 
si custodisca con cura l’autentica Liturgia, nata 
dalla tradizione spirituale viva e antichissima 
della Chiesa, e che la si adatti con sapienza pa­
storale alle situazioni particolari dei diversi popo­
li, in modo che i fedeli, nella piena, consapevole 
e attiva partecipazione alle azioni liturgiche, spe­
cialmente nella celebrazione dei Sacramenti, tro­
vino una ricca fonte di grazie e la possibilità di 
formarsi continuamente al mistero cristiano'.

2. Da allora, con la sollecitudine dei Sommi 
Pontefici, ebbe inizio l'imponente lavoro di revi­
sione dei libri liturgici del Rito Romano, che 
comprendeva la traduzione2 nelle lingue verna­
cole con l’intenzione di attuare un diligentissimo

rinnovamento della sacra Liturgia, ossia una 
delle principali finalità del Concilio.

3. Il rinnovamento liturgico ha ottenuto fino­
ra risultati eccellenti grazie al solerte impegno di 
molti, soprattutto dei Vescovi, alla cui attenta vi­
gilanza questo imponente e difficile compito fu 
affidato. Parimenti sono richieste la massima 
prudenza e la massima cura nel preparare i libri 
liturgici, che devono essere insigni nella sana 
dottrina, accurati nel linguaggio, immuni da 
qualsiasi pregiudizio ideologico e del resto ricchi 
di quelle caratteristiche mediante le quali attra­
verso il linguaggio umano vengano trasmessi con 
efficacia nell'orazione i sacri misteri della sal­
vezza e l’indefettibile fede della Chiesa, e sia 
reso a Dio Altissimo un culto degno '.

* La I Istruzione Inter oecumenici è datata 26 settembre 1964, la II Istruzione Tre abhinc annos il 4 maggio 
1967. la III Istruzione Liturgicae instaurationes il 5 settembre 1970. la IV Istruzione Varietates legitimae il 25 gen­
naio 1994 IN.d.R J.

1 Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. Sacrosanctum Concilium sulla sacra Liturgia 1. 14. 21.33; Cfr. Concilio 
Tridentino, Sess. XXII ( 17 settembre 1562 ), Dottrina De ss. Missae sacri/, c. 8; DS 1749.

2 Un testo reso in un'altra lingua spesso viene designato in latino con i vocaboli versio. conversio, interpre­
tatio, redditio, o anche mutatio o transductio; per indicare l'azione o il gesto del tradurre si usano parole affini. 
Questi termini si riscontrano nella Costituzione Sacrosanctum Concilium c in numerosi documenti della Santa Sede 
dei nostro tempo. Tuttavia non di rado il senso che si attribuisce a tali espressioni nelle lingue moderne ha assun- 
,o una nozione che include una certa discrepanza o diversità del testo nuovo rispetto a quello originale. Al fine di 
escludere qualsiasi ambiguità, in questa Istruzione, con la quale si tratta esplicitamente del medesimo argomento, 
si usa soprattutto il termine translatio con le parole ad esso affini o derivate. Anche se il loro uso appare più duro 
quanto allo stile latino o sa di neologismo, queste espressioni hanno assunto un certo carattere intemazionale, e pos­
sono comunicare il pensiero della Sede Apostolica nel nostro tempo ed essere più facilmente capite in molte lin­
gue senza pericolo di errore.

Cfr. S. Congregazione per il Culto Divino, Epist. Decem iam annos ai Presidenti delle Conferenze Epi­
scopali circa l'introduzione delle lingue vernacole nella sacra Liturgia (5 giugno 1976): Notitiae 12 ( 1976), 300-302.



480 Atti della Santa Sede

A. Il Concilio Ecumenico Vaticano II, nelle 
sue deliberazioni e nei suoi decreti, ha dato sin­
golare importanza ai riti liturgici, alle tradizioni 
ecclesiastiche e alla disciplina della vita cristiana 
propri di quelle Chiese particolari, soprattutto 
Orientali, illustri per veneranda antichità e che 
pertanto in vari modi mettono in luce la tradizio­
ne ricevuta dagli Apostoli attraverso i Padri4. Il 
Concilio ha raccomandato che siano conservate 
integre e intatte le tradizioni di ciascuna di que­
ste Chiese particolari; e così, domandando che i 
vari Riti fossero riveduti secondo la sana tradi­
zione, ha stabilito il principio in forza del quale 
siano introdotti soltanto quei mutamenti che sono 
idonei a promuovere uno sviluppo proprio e or­
ganico’. La stessa vigile sollecitudine del resto si 
richiede nel proteggere e promuovere in modo 
autentico i Riti liturgici, le tradizioni ecclesiasti­
che e la disciplina della Chiesa Latina, special- 
mente del Rito Romano. Si deve avere la mede­
sima cura anche nel lavoro di traduzione nelle 
lingue vernacole dei libri liturgici, soprattutto del 
Messale Romano, che deve continuare ad essere 
tenuto quale segno e strumento eminente dell 'in­
tegrità e dell’unità del Rito Romano'’.

5. È certamente lecito affermare che il Rito 
Romano è già per se stesso un prezioso esempio 
e strumento di vera inculturazione. Infatti il Rito 
Romano è dotato della particolare caratteristica 
di poter assimilare testi, canti, gesti e riti assunti 
dalle consuetudini e dall’indole dei vari popoli e 
delle Chiese particolari sia dell’Oriente sia del­
l’Occidente, così da realizzare un’idonea e con­
veniente unità, che superi i confini delle singole 
regioni7. Questa proprietà risalta soprattutto nelle 
sue orazioni, che offrono la possibilità di supera­
re gli angusti confini delle situazioni e circostan­
ze particolari così da essere le orazioni dei cri­
stiani di ogni luogo e di ogni tempo. L'identità e 
la sostanziale unità di espressione del Rito Ro­
mano devono essere conservate con somma dili­

genza nella preparazione di tutte le traduzioni dei 
libri liturgici*, non come un ricordo storico, ma 
come manifestazione delle realtà teologiche della 
comunione e dell'unità ecclesiale9. L’opera di in­
culturazione dunque, di cui la traduzione nelle 
lingue vernacole fa parte, non sia considerata 
quasi come una via per introdurre nuovi generi o 
famiglie di Riti; al contrario, occorre che si con­
sideri qualsiasi adattamento, introdotto per ri­
spondere a necessità culturali o pastorali, come 
parte del Rito Romano, e che quindi vi venga ar­
monicamente inserito"’.

6. Da quando è stata promulgata la Costitu­
zione sulla sacra Liturgia, il lavoro promosso 
dalla Sede Apostolica per provvedere alla tradu­
zione dei testi liturgici nelle lingue vernacole ha 
comportato anche l’emanazione di norme e diret­
tive trasmesse ai Vescovi. Tuttavia ci si è resi 
conto che le traduzioni dei testi liturgici, in di­
verse regioni, necessitano di perfezionamenti at­
traverso una revisione o mediante una nuova re­
dazione". Omissioni o errori, di cui alcune 
traduzioni in lingue vernacole sono risultate sof­
frire fino ad oggi, hanno impedito di fatto un do­
veroso progresso dell’inculturazione, soprattutto 
riguardo ad alcune lingue; ne è derivato che alla 
Chiesa sia venuta a mancare la capacità di getta­
re le fondamenta di un più pieno, più sano e più 
vero rinnovamento.

7. Perciò ora sembra necessario, con l'aiuto 
di una più matura esperienza, esporre in modo 
nuovo i principi di traduzione, ai quali ci si dovrà 
attenere, sia nella preparazione integrale delle fu­
ture traduzioni, sia nella revisione dei testi già in 
uso, come pure precisare più dettagliatamente al­
cune norme già emanate, tenendo conto di nume­
rosi problemi e situazioni sorti in questi tempi. 
Per trarre pienamente beneficio dall’esperienza 
attinta in questi anni a partire dal Concilio, sem­
bra opportuno che intanto vengano stabilite come 
orientamento quelle norme che nelle traduzioni

4 Cfr. Concilio Vaticano II, Decr. Orientalium Ecclesiarum sulle Chiese Orientali cattoliche, 1.
’ Cfr. Sacrosanctum Concilium, 4; Orientalium Ecclesiarum, 2. 6.
4 Cfr. Sacrosanctum Concilium. 38; Paolo VI, Cost. Ap. Missale Romanum (3 aprile 1969): AAS 61 (1969), 

217-222; cfr. Missale Romanum, editio typica tertia: Institutio Generalis, 399.
’ Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti. Istr. IV Varietates legitimae per la 

retta applicazione della Costituzione del Concilio Vaticano II sulla sacra Liturgia, 17: AAS 87 (1995), 294-295; 
Missale Romanum, editio typica tertia: Institutio Generalis, 397.

" Sacrosanctum Concilium, 38; Missale Romanum, editio typica tertia: Institutio Generalis, 397.
’ Paolo VI, Allocuzione al Consiglio «ad exsequendam Constitutionem de S. Liturgia» (14 ottobre 1968): 

AAS 60 (1968), 736.
Cfr. Istr. Varietates legitimae, 36: l.c„ 302; cfr. anche Missale Romanum, editio typica tertia: Institutio Ge­

neralis, 398.
" Cfr. Giovanni Paolo II, Lelt. Ap. Vicesimus quintus annus (4 dicembre 1988), 20: AAS 81 ( 1989), 916.



Atti della Santa Sede 481

fatte si sono rivelate eccellenti, e vengano indi­
cate quelle che invece si devono evitare nelle tra­
duzioni future. In verità pare necessario che si ri­
consideri la genuina nozione di traduzione 
liturgica, di modo che le traduzioni della sacra 
Liturgia nelle lingue vernacole siano con sicurez­
za la voce autentica della Chiesa di Dio'2. La pre­
sente Istruzione dunque prelude - cercando di 
prepararla - a una nuova stagione di rinnova­
mento, che sia consona all'indole e alla tradizio­
ne delle Chiese particolari, ma che al tempo stes­
so garantisca la fede e l’unità di tutta la Chiesa di 
Dio.

8. Le direttive che vengono stabilite nella 
presente Istruzione sostituiscono tutte le norme 
pubblicate in passato sulla medesima materia, 
tranne le direttive dell’Istruzione Varietates legi­
timae, emanata dalla Congregazione per il Culto 
Divino e la Disciplina dei Sacramenti il 25 gen­
naio 1994; queste nuove norme siano lette in

modo complementare con la detta Istruzione". 
Le norme contenute nella presente Istruzione 
vanno considerate applicabili alla traduzione dei 
testi destinati all'uso liturgico nel Rito Romano, 
e, con le dovute modifiche, negli altri Riti della 
Chiesa Latina riconosciuti dal diritto.

9. Quando sembrasse opportuno alla Congre­
gazione per il Culto Divino e la Disciplina dei 
Sacramenti, sarà pubblicato, d'accordo con i Ve­
scovi interessati, un testo chiamato "Regolamen­
to di traduzione", da stabilirsi sotto l'autorità del 
medesimo Dicastero, con il quale si applicheran­
no più dettagliatamente a una determinata lingua 
i principi di traduzione esposti nella presente 
Istruzione. Quel documento, secondo l’opportu­
nità, può contenere vari elementi, per esempio un 
elenco dei vocaboli vernacoli corrispondenti a 
quelli latini, l’esposizione dei principi che ri­
guardano in modo specifico una determinata lin­
gua, ecc.

1. LA SCELTA DELLE LINGUE VERNACOLE 
DA INTRODURRE NELL’USO LITURGICO

10. In primo luogo si deve scegliere attenta­
mente quali lingue introdurre nelle celebrazioni 
liturgiche. Infatti è opportuno che in ogni territo­
rio sia elaborato un piano pastorale che tenga 
conto dei principali idiomi ivi in uso, facendo di­
stinzione fra le lingue che il popolo parla sponta­
neamente e quelle che, non appartenendo alla co­
municazione naturale in ambito pastorale, re­
stano soltanto un oggetto di interesse culturale. 
Nel preparare e attuare questo piano si faccia 
bene attenzione a non favorire, con la scelta di 
lingue vernacole da introdurre nell’uso liturgico, 
la costituzione di gruppi ristretti di fedeli, stante 
il pericolo di suscitare discordia fra i cittadini a 
scapito dell'unità dei popoli, e anche a danno 
dell’unità sia delle Chiese particolari sia della 
Chiesa universale.

11. In quel piano inoltre si distinguano chia­
ramente, da un lato, le lingue che sono universal- 
mente accolte per la comunicazione pastorale e 
dall’altro quelle che sono in uso nella sacra Li­
turgia. Nel redigere quel piano è bene anche sol­
levare il problema delle risorse necessarie per

l'introduzione dell'uso di una determinata lin­
gua, come il numero di sacerdoti, di diaconi e 
collaboratori laici capaci di esprimersi in quella 
lingua, come pure il numero di esperti, pratici e 
dotati della capacità di preparare le traduzioni di 
tutti i libri liturgici del Rito Romano in sintonia 
con i principi qui enunciati; come pure la dispo­
nibilità di mezzi finanziari e tecnici per realizza­
re le traduzioni e dare alle stampe libri veramen­
te adatti per l’uso liturgico.

12. Inoltre resta necessaria la distinzione, 
nell’ambito liturgico, tra lingue e dialetti. In 
modo particolare, i dialetti, che non sono suppor­
tati da una formazione di base accademica e cul­
turale, non possono essere accolti per un uso li­
turgico pieno, perché non possiedono quella 
stabilità e quell'estensione che sono necessarie 
per essere lingue liturgiche su più vasta scala. A 
ogni modo non si aumenti troppo il numero delle 
lingue liturgiche particolari“. Questo si rende ne­
cessario per far si che nelle celebrazioni liturgi­
che all'interno di una medesima Nazione sia fa­
vorita una certa unità linguistica.

11 Cfr. Paolo VI, Allocuzione agli esperti impegnati nella traduzione dei libri liturgici nelle lingue vernacole 
(10 novembre 1965): AA.S’ 57 (1965), 968.

” Istr. Varietates legitimae: Le., 288-314.
“ Epist. Decem iam annos: l.c„ 300-301.



482 Atti della Santa Sede

13. Una lingua non ammessa pienamente nel­
l'uso liturgico, non per questo viene del tutto 
esclusa dall’ambito liturgico. Si può usare, alme­
no occasionalmente, nella Preghiera dei fedeli, 
nei testi cantati, nelle monizioni o in parti dell’o­
melia, soprattutto se si tratta di una lingua pro­
pria dei fedeli partecipanti alla celebrazione. Tut­
tavia resta sempre la possibilità di usare sia la 
lingua latina sia un’altra lingua molto diffusa 
nella stessa Nazione, anche se è una lingua non 
di tutti né della maggioranza dei partecipanti qui 
e ora alla celebrazione liturgica, purché sia evita­
ta qualsiasi discordia tra i fedeli.

14. Dato che l’introduzione delle lingue ver­
nacole nell’uso liturgico, attuata da parte della 
Chiesa, può influire sullo sviluppo della lingua 
stessa, anzi determinarlo, si deve fare in modo di 
promuovere quelle lingue che, quantunque non 
abbiano forse una lunga tradizione letteraria, 
sembrino poter essere utilizzate dalla maggioran­
za delle persone. Bisogna che si eviti la fram­
mentazione dei dialetti, soprattutto nel momento 
in cui un dialetto passa dalla forma soltanto orale 
a quella scritta. Per contro, è sempre auspicabile 
che si favoriscano e si promuovano le forme lin­
guistiche comuni alle comunità umane.

15. Spetta alla Conferenza dei Vescovi stabi­
lire quali fra le lingue diffuse nel proprio territo­
rio debbano essere introdotte in modo pieno o 
parziale nell’uso liturgico. Tali decisioni devono 
ricevere la recognitio della Sede Apostolica 
prima che si avvii in qualsiasi modo il lavoro di 
traduzione ”. La Conferenza dei Vescovi, prima 
di prendere una decisione a tale proposito, non 
tralasci di raccogliere per iscritto il parere di 
esperti e di altri che saranno coinvolti nell’im­
presa; questi pareri, assieme agli altri atti, siano 
inviati per iscritto alla Congregazione per il 
Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, ac­
compagnando il tutto con un relazione secondo 
la traccia esposta qui al n. 16.

16. Per quanto riguarda il giudizio della Con­
ferenza dei Vescovi con il quale si decide l’intro­
duzione di una lingua vernacola nell’uso liturgi­
co, si devono osservare le seguenti disposizioni 
(cfr. n. 79) l6:

a) per la legittima approvazione dei decre­
ti, sono richiesti i due terzi dei voti segreti di tutti 
coloro che nella Conferenza dei Vescovi godono 
del diritto di voto deliberativo;

b) tutti gli atti che devono essere approvati 
dalla Sede Apostolica, redatti in duplice copia, fir­
mati dal Presidente e dal Segretario della Confe­
renza, debitamente muniti del sigillo della medesi­
ma, devono essere trasmessi alla Congregazione 
per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti. 
In questi atti siano contenuti i seguenti dati:

i) i nomi dei Vescovi, o di coloro che ad essi 
sono equiparati per diritto, che parteciparono al­
l’Assemblea;

ii) una relazione delle questioni trattate; essa 
deve riportare l’esito delle votazioni riguardanti i 
singoli decreti, ivi compreso il numero dei favo­
revoli, dei contrari e degli astenuti;

iii) una chiara esposizione delle singole parti 
della Liturgia, per le quali si è stabilito l’uso 
della lingua vernacola;

c) in una relazione separata, si faccia una 
presentazione della lingua in questione e si illu­
strino le motivazioni a favore dell'introduzione 
della medesima nell’uso liturgico.

17. Circa l’uso delle lingue "artificiali” che 
talora nel corso degli anni è stato proposto, l’ap­
provazione dei testi, come pure la concessione 
della facoltà di un loro uso nelle azioni liturgiche, 
sono strettamente riservate alla Santa Sede; tale 
facoltà viene data soltanto per speciali circostan­
ze e per il bene pastorale dei fedeli, dopo aver 
consultato i Vescovi maggiormente interessati ”.

18. Nelle celebrazioni per i fedeli di un'altra 
lingua, come stranieri, migranti, pellegrini, ecc., 
è permesso, con il consenso del Vescovo dioce­
sano, celebrare la sacra Liturgia nella lingua ver­
nacola conosciuta da queste persone, con l’uso di 
un libro liturgico che sia già stato approvato dalla 
competente autorità e che abbia ricevuto la reco­
gnitio dalla Sede Apostolica18. Se poi tali cele­
brazioni ricorrono con maggiore frequenza in de­
terminati periodi, il Vescovo diocesano invii alla 
Congregazione per il Culto Divino e la Discipli­
na dei Sacramenti una breve relazione nella 
quale siano descritte le situazioni, il numero dei 
partecipanti e le edizioni adottate.

15 Cfr. Sacrosanctum Concilium, 36 § 3; Epist. Decem iam annos: l.c., 300-301.
16 Cfr. Sacrosanctum Concilium, 36 § 3; Paolo VI, Lett. Ap. Sacram Liturgiam (25 gennaio 1964): 44.5 56 

(1964), 143; S. Congregazione dei Riti, Istr. Inter oecumenici (29 settembre 1964), 27-29: 445 56 (1964), 883; 
cfr. Epist. Decem iam annos: l.c., 300-302.

” Cfr. per es. Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, Norme per la celebra­
zione della Messa in "esperanto" (20 marzo 1990): Notitiae 26 (1990), 693-694.

“ Cfr. Istr. Inter oecumenici, 41 : l.c., 886.



Atti della Santa Sede 483

II. LA TRADUZIONE DEI TESTI LITURGICI NELLE LINGUE VERNACOLE

1. Principi generali validi per ogni traduzione

19. Le parole della Sacra Scrittura come pure 
le altre che sono pronunciate nelle celebrazioni li­
turgiche, specialmente nelle celebrazioni dei Sa­
cramenti, non vanno considerate in primo luogo 
come se fossero quasi lo specchio della disposi­
zione interiore dei fedeli; esse esprimono delle 
verità che superano i limiti imposti dal tempo e 
dal luogo. Infatti attraverso queste parole avviene 
sempre il colloquio di Dio con la Sposa del suo 
Figlio diletto, lo Spirito Santo introduce i fedeli 
nella conoscenza della verità tutta intera e fa sì 
che la Parola di Cristo abiti in loro con tutta la sua 
ricchezza; e la Chiesa perpetua e trasmette tutto 
ciò che essa è e tutto ciò che essa crede, mentre 
eleva le preghiere di tutti i fedeli a Dio per mezzo 
di Cristo e nella potenza dello Spirito Santo1’.

20. 1 testi liturgici latini del Rito Romano, 
mentre attingono dall’esperienza secolare della 
Chiesa nel trasmettere la fede ricevuta dai Padri, 
sono anch’essi stessi il frutto recente del rinno­
vamento liturgico. Affinché un patrimonio tanto 
grande e così abbondanti ricchezze siano custo­
diti e trasmessi nel corso dei secoli, ci si attenga 
anzitutto al principio secondo il quale bisogna 
che la traduzione dei testi liturgici della Liturgia 
romana non sia un’opera di innovazione creativa 
quanto piuttosto la trasposizione fedele e accura­
ta dei testi originali in lingua vernacola. Benché 
sia permesso ricorrere a circonlocuzioni e strut­
turare una sintassi e uno stile atti a rendere scor­
revole il testo vernacolo e idoneo all’espressione 
popolare della preghiera, bisogna che, per quan-. 
to è possibile, il testo originale o primigenio sia 
tradotto con la massima integrità e accuratezza, 
cioè senza ricorrere a omissioni o aggiunte, 
quanto al contenuto, e senza introdurre parafrasi 
o glosse; gli adattamenti al carattere proprio 
ossia all’indole delle diverse lingue vernacole bi­
sogna che siano sobri e si attuino con cautela

21. Soprattutto nelle traduzioni destinate a 
Popoli giunti di recente alla fede di Cristo, la fe­
deltà e la corrispondenza al significato del testo

originale richiedono talora che vocaboli già di 
uso comune siano adoperati in un senso nuovo, 
che si creino parole o locuzioni nuove, che talu­
ne espressioni dei testi originali siano assunte 
rendendole con una traslitterazione o adattando­
ne la pronuncia alla lingua vernacola21, o che si 
ricorra a figure retoriche per esprimere integral­
mente il senso della locuzione latina, anche se 
differiscono da essa per parole e sintassi. Deci­
sioni di questo genere, soprattutto quando si trat­
ta di questioni di grande importanza, siano sotto­
poste alla deliberazione di tutti i Vescovi in­
teressati prima di essere inserite nel testo defini­
tivo. Inoltre se ne dia un dettagliato resoconto 
nella relazione di cui si tratterà sotto, al n. 79. In 
modo particolare si proceda con cautela nell’in­
troduzione di vocaboli presi dalle religioni non 
cristiane22.

22. Gli adattamenti dei testi secondo gli arti­
coli 37-40 della Costituzione Sacrosanctum Con­
cilium siano considerati come rispondenti a vere 
esigenze culturali e pastorali, non scaturite da 
mera ricerca di novità o varietà, e nemmeno 
siano intesi come forme per correggere le edizio­
ni tipiche o per modificare l’insieme degli enun­
ciati teologici delle medesime, ma siano guidati 
dalle norme e procedure contenute nella predetta 
Istruzione Varietates legitimae2'. Perciò le tradu­
zioni nella lingua vernacola dei libri liturgici che 
vengono presentate alla Congregazione per il 
Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti al 
fine di ottenerne la recognitio, oltre alla stessa 
traduzione con tutti gli eventuali adattamenti 
esplicitamente prescritti nelle edizioni tipiche, 
contengano soltanto quegli adattamenti o muta­
menti che già godono dell’assenso scritto del me­
desimo Dicastero.

23 Nelle traduzioni di testi di composizione 
ecclesiastica, anche se è utile esaminarne le fonti 
e procedere con l'ausilio di supporti storici e 
scientifici, tuttavia si deve sempre tradurre il 
testo dell'edizione tipica latina.

” Cfr. Sacrosanctum Concilium, 33; Cost. dogm. Dei Verbum sulla divina Rivelazione, 8; cfr. Missale Ro- 
Manum, editio typica tertia: Institutio Generalis, 2.

20 Cfr. Consiglio «ad exsequendam Constitutionem de S. Liturgia», Epist. ai Presidenti delle Conferenze 
Episcopali (21 giugno 1967): Notitiae 3 (1967), 296; Card. Segretario di Stato. Leu. al Pro-Prefetto della Con- 
Bregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti (1 febbraio 1997).

21 Cfr. Istr. Varietates legitimae. 53: l.c., 308.
22 Ivi, 39: l.c.. 303.
21 Ivi: l.c.. 288-314; cfr. Missale Romanum, editio typica tenia: Institutio Generalis. 397.



484 Atti della Santa Sede

Ogni volta che nel testo biblico o liturgico 
sono riportati vocaboli presi da altre lingue an­
tiche (per es. le parole Alleluia e Amen, termini 
aramaici contenuti nel Nuovo Testamento, paro­
le greche assunte dal Trisagion che vengono 
proclamare negli Improperi del Venerdì Santo e 
il Kyrie eleison dell'Ordo Missae, oltre a molti 
nomi propri), occorre decidere se conservarli 
tali e quali nella nuova traduzione vernacola, al­
meno come una possibile opzione fra le altre. 
Anzi, un attento rispetto per il testo originale ta­
lora consiglierà di procedere proprio in questo 
modo.

24. Peraltro non è consentito fare la traduzio­
ne a partire da altre traduzioni già realizzate in 
altre lingue; le traduzioni vanno fatte diretta- 
mente dai testi originari cioè dal latino, per quan­
to attiene a testi liturgici di composizione eccle­
siastica, dall’ebraico, aramaico o greco, se è il 
caso, quando si tratta di testi delle Sacre Scrittu­
re24. Allo stesso modo nel preparare le traduzio­
ni dei Libri Sacri per l’uso liturgico, normalmen­
te ci si riferisca al testo della Neo-Volgata 
promulgato dalla Sede Apostolica, come è detto 
altrove nella presente Istruzione, per conservare 
la tradizione esegetica che è propria delia Litur­
gia latina.

25. Affinché il contenuto del testo originale 
sia accessibile anche ai fedeli che non hanno 
avuto una formazione intellettuale specifica e sia 
da essi compreso, le traduzioni vengano realizza­
te con l’impiego di termini facilmente compren­
sibili, ma che al tempo stesso rispettino la di­
gnità, la bellezza e l’esatto contenuto dottrinale 
dei testi25. Attraverso le espressioni di lode e di 
adorazione, che predispongono l’animo a un at­
teggiamento di rispetto e gratitudine verso la 
maestà di Dio, la sua potenza, la sua misericordia 
e la sua natura trascendente, le traduzioni contri­
buiscono a colmare la fame e la sete del Dio vi­
vente, sperimentate dal popolo del nostro tempo, 
mentre conferiscono dignità e bellezza alla cele­
brazione liturgica stessa26.

26. Il carattere dei testi liturgici, in quanto 
potentissimo mezzo per inculcare nella vita dei 
fedeli gli elementi della fede e della morale cri­
stiana”, dev’essere conservato con la massima

cura nelle traduzioni. Così pure, la traduzione dei 
testi dev’essere in piena sintonia con la sana dot­
trina.

27. Anche se si devono evitare vocaboli e 
modi espressivi che, per il loro carattere troppo 
inusitato e strano, ostacolano una facile com­
prensione, tuttavia i testi liturgici devono essere 
considerati come la voce della Chiesa in preghie­
ra più che la voce di gruppi particolari o di sin­
gole persone; perciò devono essere svincolati da 
una troppo servile aderenza a modi espressivi del 
momento. Se talvolta nei testi liturgici si posso­
no usare vocaboli o espressioni che si discostano 
dal modo abituale e quotidiano di comunicare, 
non di rado questo avviene per far sì che i testi ri­
sultino di fatto più facili da imparare a memoria 
e più efficaci nell’esprimere le realtà soprannatu­
rali. Anzi sembra che l'osservanza dei principi 
esposti in questa Istruzione contribuisca a svilup­
pare gradualmente in ogni lingua vernacola uno 
stile sacro, che sia riconosciuto anche come lin­
guaggio propriamente liturgico. Così può acca­
dere che un certo modo di parlare, ritenuto piut­
tosto obsoleto nell’uso quotidiano, continui a 
essere conservato nel contesto liturgico. Simil­
mente, nella traduzione di passi biblici, dove si 
trovano vocaboli o espressioni particolarmente 
sgraziati, si deve evitare la tendenza sconsidera­
ta a espungere questa loro caratteristica. Questi 
principi, in effetti, mettono la liturgia al riparo 
dalla necessità di revisioni frequenti, richieste da 
modi di esprimersi diversi, scomparsi dall’uso 
popolare corrente.

28. La sacra Liturgia impegna non solo l’in­
telligenza dell’uomo, ma anche tutta la persona, 
che è “soggetto” di partecipazione piena e consa­
pevole nella celebrazione liturgica. Perciò i tra­
duttori lascino che i segni e le immagini dei testi 
e le azioni rituali parlino da soli, e non cerchino 
di rendere troppo esplicito ciò che è implicito nel 
testo originale. Per lo stesso motivo ci si astenga 
prudentemente dall’aggiungere testi esplicativi, 
non contenuti nell’edizione tipica. Inoltre si ab­
bia cura di conservare nelle edizioni in lingua 
vernacola almeno alcuni testi in lingua latina, 
tratti soprattutto dall’inestimabile tesoro del 
canto gregoriano, che la Chiesa riconosce come 
proprio della Liturgia romana, e che perciò nelle

24 Cfr. Istr. tnter oecumenici, 40a: l.c., 885.
25 Cfr. Paolo VI, Allocuzione, cit. (10 novembre 1965): l.c., 968; Istr. Varietates legitimae, 53: l.c., 308.
26 Cfr. Giovanni Paolo II, Allocuzione ad alcuni Vescovi degli Stati Uniti d’America in occasione della Visi­

ta “ad limina Apostolorum” (4 dicembre 1993), 2: AAS' 86 (1994), 755-756.
27 Cfr. Sacrosanctum Concilium. 33.



Atti della Santa Sede 485

azioni liturgiche, a parità, deve occupare il pri­
mo posto Questo canto infatti ha la capacità 
somma di elevare lo spirito umano verso le realtà 
superne.

29. Spetta all'omelia e alla catechesi esporre 
il senso dei testi liturgici2’, così che sia posto ac­
curatamente in luce il pensiero della Chiesa circa 
i membri delle Chiese particolari o delle comu­
nità ecclesiali che non sono in piena comunione 
con la Chiesa cattolica, delle comunità ebraiche 
o circa i seguaci di altre religioni, come pure ri­
guardo alla vera dignità e uguaglianza di tutti gli 
uomini". Allo stesso modo è compito dei cate­
chisti o di chi tiene l’omelia trasmettere una retta 
interpretazione dei testi, scevra da qualsiasi pre­
giudizio o ingiusta discriminazione basata su 
persone, sesso, condizione sociale, razza o altri 
criteri, che non si trovano affatto nei testi della 
sacra Liturgia. Benché una tale considerazione 
possa talvolta dimostrarsi utile, al fine di sceglie­
re fra traduzioni diverse di una determinata locu­
zione, tuttavia non se ne tragga pretesto per mo­
dificare un testo biblico o liturgico regolarmente 
promulgato.

30. In molte lingue ci sono nomi e pronomi 
che presentano la medesima forma comune ad 
ambedue i generi, il maschile e il femminile. La 
richiesta di mutare tale uso non deve necessaria­
mente essere considerata come conseguenza o 
manifestazione di autentico progresso della lin­
gua in questione. Anche se è necessario fare at­
tenzione nella catechesi affinché tali vocaboli 
continuino ad essere intesi in questo loro signifi­
cato “inclusivo", tuttavia nella loro traduzione 
spesso non è possibile usare vocaboli diversi 
senza pregiudicare le sfumature presenti nel 
testo, l’armonioso rapporto delle varie parole e 
locuzioni o il loro equilibrio estetico. Per esem­
pio, se il testo originale usa un solo vocabolo per 
esprimere il legame fra il singolo uomo e la tota­
lità e unità della famiglia o comunità umana 
(come la parola ebraica 'adam, greco anthropos, 
latino homo), questo modo di esprimersi della

lingua del testo originale dev’essere conservato 
nella traduzione. Come è avvenuto in altri periodi 
della storia, la Chiesa stessa deve in piena libertà 
stabilire le modalità d’uso della lingua, che meglio 
si confanno alla sua missione magisteriale, senza 
sottostare a norme linguistiche imposte dall’ester­
no che siano dannose per questa missione.

31. In particolare: deve essere evitata la scel­
ta di ricorrere sistematicamente a soluzioni av­
ventate, come la sostituzione sconsiderata di vo­
caboli, il cambio dal singolare al plurale, la 
divisione in maschile e femminile di un’unica 
voce che esprime un’entità collettiva, oppure 
l’introduzione di vocaboli impersonali o astratti. 
Tutti questi interventi possono impedire la tra­
smissione del senso pieno e integrale di una pa­
rola o di un’espressione del testo originale. Tali 
soluzioni presentano il pericolo di introdurre dif­
ficoltà teologiche e antropologiche nella tradu­
zione. Le altre norme particolari sono queste:

a) quando si tratta di onnipotente o 
delie singole Persone della Santissima Trinità, si 
deve mantenere la verità della tradizione e la 
prassi di ciascuna lingua circa l’attribuzione del 
genere;

b) particolare cura va posta affinché la lo­
cuzione composta “Filius hominis" (Figlio del­
l’uomo) sia riportata con fedeltà ed esattezza. La 
grande importanza cristologica e tipologica di 
questa espressione richiede anche per l’intera tra­
duzione che si adotti una regola linguistica che 
garantisca la comprensione di questa locuzione 
composta nel contesto di tutta la traduzione;

c) il vocabolo "patres" (padri), che si 
trova in molti passi biblici e in testi liturgici di 
composizione ecclesiastica, sia tradotto nelle lin­
gue vernacole con un vocabolo maschile idoneo, 
a seconda che nel contesto ci si voglia riferire ai 
Patriarchi o re del popolo eletto nell’Antico Te­
stamento oppure ai Padri della Chiesa;

d) per quanto possibile in una determinata 
lingua vernacola, l’uso del pronome femminile 
è da preferirsi a quello neutro, se riferito alla 
Chiesa;

“ Cfr. Ivi, 116; S. Congregazione dei Riti, Istr. Musicam sacram (5 marzo 1967), 50: AAS 59 (1967), 314; 
S. Congregazione per il Culto Divino, Epist. Voluntati obsequens con la quale è stato inviato ai Vescovi il volu­
me "luhilate Deo" (14 aprile 1974): Notitiae 10(1974), 123-124; Giovanni Paolo II, Epist. Dominicae Cenae (24 
febbraio 1980), 10: AAS 72 (1980), 135; Id„ Allocuzione ad alcuni Vescovi degli Stati Uniti d’America in occa­
sione della Visita "ad limina Apostolorum” (9 ottobre 1998). 3: AAS 91 (1999), 353-354; cfr. Missale Romanum, 
editio typica tertia: Institutio Generalis. 41.

19 Cfr. Sacrosanctum Concilium, 35. 52; Istr. Inter oecumenici, 54: l.c„ 890; cfr. Giovanni Paolo II. Esort. 
Ap. Catechesi tradendae (16 ottobre 1979), 48: AAS 71 ( 1979). 1316; Missale Romanum, editio typica tertia: In­
stitutio Generalis. 65.

” Cfr. Concilio Vaticano II, Decr. Unitatis redintegratio sull’ecumenismo; Dich. Nostra aetate sulle rela­
zioni della Chiesa con le religioni non cristiane.



486 Atti della Santa Sede

e) i vocaboli che esprimono affinità fami­
liare o altre relazioni, come "frater", "soror", 
ecc., e che secondo il contesto sono chiaramente 
o maschili o femminili, siano mantenuti nella tra­
duzione;

f) il genere grammaticale di angeli, demo­
ni e divinità pagane secondo il testo originale, 
nella lingua vernacola va mantenuto per quanto 
possibile;

g) in tutti questi casi è necessario che ci si 
attenga ai principi esposti sopra ai nn. 27 e 29.

32. Non è consentito che la traduzione riduca 
entro confini più stretti il senso pieno del testo 
originale. Perciò si devono evitare espressioni 
proprie delle pubblicità commerciali o dei pro­
grammi politici e ideologici, modi di dire caduchi 
o soggetti a variazioni regionali o termini di si­

gnificato ambiguo. 1 manuali di stile ad uso acca­
demico o opere similari, essendo piuttosto per­
missivi verso queste tendenze, non possono esse­
re considerati una buona guida per la traduzione 
liturgica. Ma le opere comunemente considerate 
“classiche” in ciascuna lingua vernacola possono 
essere utili quale modello appropriato per quanto 
riguarda il vocabolario e l’uso.

33. L’uso di lettere maiuscole nei testi litur­
gici dell'edizione tipica latina come pure nella 
traduzione liturgica della Sacra Scrittura - sia a 
titolo di onore sia per altra ragione d’una certa 
importanza quanto al significato teologico - sia 
mantenuto nella lingua vernacola, almeno per 
quanto la struttura di ogni data lingua lo con­
senta.

2. Altre norme riguardanti le versioni della Sacra Scrittura e la preparazione dei Lezionari

34. È preferibile realizzare una versione della 
Sacra Scrittura che, nel rispetto dei principi di 
una sana esegesi e di un eccellente livello lette­
rario, tenga conto anche delle particolari esigen­
ze dell’uso liturgico per quanto attiene lo stile, la 
scelta delle parole e l’opzione fra l'una o l’altra 
interpretazione.

35. Dove non è disponibile una tale versione 
della Sacra Scrittura in una determinata lingua, 
sarà necessario giovarsi di una versione già esi­
stente, e cambiare opportunamente la traduzione, 
in modo da renderla idonea all’uso nel contesto 
liturgico, secondo i principi esposti in questa 
Istruzione.

36. Affinché i fedeli possano imparare a me­
moria almeno i testi più significativi della Sacra 
Scrittura, ed esserne permeati anche nelle loro pre­
ghiere personali, è di somma importanza che la 
traduzione dei Libri Sacri destinata all’uso liturgi­
co sia caratterizzata da uniformità e stabilità, così 
che su tutto il territorio ci sia una sola traduzione 
approvata, che sia usata in tutte le parti dei vari 
libri liturgici. Tale stabilità è auspicata soprattutto 
nelle traduzioni dei Libri Sacri di uso più frequen­
te, come il Salterio, che è il libro di preghiere fon­
damentali per il popolo cristiano’1. Le Conferenze

dei Vescovi sono vivamente incoraggiate a prov­
vedere per i loro territori affidando l’incarico per 
l’edizione di una traduzione integrale della Sacra 
Scrittura, destinata allo studio e alla lettura priva­
ta dei fedeli, e che si accordi in ogni sua parte con 
il testo usato nella sacra Liturgia.

37. Se la traduzione biblica, a partire dalla 
quale è composto il Lezionario, presenta letture 
che differiscono da quelle proposte nel testo li­
turgico latino, occorre cercare che esse si confor­
mino alla Neo-Volgata per quanto concerne la 
definizione del testo canonico delle Sacre Scrit­
ture ”. Perciò nei testi deuterocanonici e altrove, 
cioè dove ci sono tradizioni manoscritte diverse, 
la traduzione liturgica dev’essere fatta secondo la 
tradizione che è stata seguita dalla Neo-Volgata. 
Se una certa traduzione già pubblicata ha opera­
to una scelta in contrasto con quelle della Neo- 
Volgata, in ciò che concerne la tradizione testua­
le soggiacente, l'ordine dei versetti o cose simili, 
bisogna rimediare alle divergenze nella prepara­
zione di qualunque Lezionario in modo da man­
tenere questa conformità al testo liturgico latino 
approvato. Nella preparazione di nuove traduzio­
ni sarà utile, benché non obbligatorio, che la nu­
merazione dei versetti segua quanto più rigorosa­
mente possibile questo testo.

" Cfr. Paolo VI, Cost. Ap. Laudis canticum (1 novembre 1970), 8: AAS 63 (1971), 532-533; Ufficio Divi­
no, Liturgia delle Ore secondo il Rito Romano: Principi e Norme per la Liturgia delle Ore, I(X); Leti. Ap. Vicesi­
mus quintus annus, 8: l.c„ 904-905.

” Cfr. Concilio Tridentino, Sessio IV (8 aprile 1546), De libris sacris et de traditionibus recipiendis e De 
vulgata editione Bibitorum et de modo interpretandi s. Scripturam: DS 1501-1508; Giovanni Paolo 11, Cost. Ap. 
Scripturarum thesaurus (25 aprile 1979): AAS 71 (1979), 558-559.



Atti della Santa Sede 487

38. Spesso accade che, sulla base di traduzio­
ni di edizioni critiche e con l’approvazione degli 
esperti, sia introdotta una diversa lezione di un 
versetto. Questo non è consentito nel caso di testi 
liturgici, se si tratta di elementi che sono impor­
tanti per il loro rapporto con il contesto liturgico, 
oppure se ci si allontana dai principi enunciati in 
questa Istruzione. Quanto ai passi intorno ai quali 
manca il consenso della critica testuale, si tenga 
conto soprattutto delle scelte operate nel testo la­
tino approvato".

39. L’estensione esatta delle pericopi bibli­
che sia in tutto conforme all'Ordo lectionum 
Missae o ad altri testi liturgici approvati e che ab­
biano ricevuto la recognitio, a seconda dei casi.

40. Nel rispetto dei postulati di una sana ese­
gesi, si ponga ogni cura per mantenere la formu­
lazione dei passi biblici comunemente usata nella 
catechesi e nelle orazioni della devozione popo­
lare. D’altra parte occorre impegnarsi a fondo per 
evitare un vocabolario o uno stile che i fedeli cat­
tolici potrebbero facilmente confondere con i 
modi espressivi delle comunità ecclesiali non 
cattoliche o di altre religioni, affinché non ne de­
rivi confusione o sia creato disagio.

41. Ci si impegni affinché le traduzioni siano 
conformi all’interpretazione dei passi biblici tra­
smessa dall’uso liturgico e dalla tradizione dei 
Padri della Chiesa, soprattutto quando si tratta di 
testi di grande importanza, come i Salmi e le Let­
ture usate nelle principali celebrazioni dell’anno 
liturgico; in questi casi occorre vigilare attenta­
mente che la traduzione esprima il senso cristo­
logico, tipologico o spirituale tramandato e ma­
nifesti l’unità e il nesso fra l’Antico e il Nuovo 
Testamento14. Perciò:

a) conviene attenersi alla Neo-Volgata, 
quando fosse necessario scegliere, fra diversi 
modi possibili di tradurre un testo, quello più 
idoneo ad esprimere il senso dato al testo dalla 
lettura tradizionale e accolto nella tradizione li­
turgica latina;

b) a tale scopo ci si riferisca anche alle an­
tiche traduzioni della Sacra Scrittura, come la 
versione greca dell’Antico Testamento comune­

mente detta la "Settanta", che è stata usata dai 
fedeli fin dai primi tempi della Chiesa'5;

c) secondo una tradizione immemorabille, 
già posta in evidenza nella citata versione dei 
“Settanta”, il nome di Dio onnipotente, espresso 
in ebraico dal tetragramma sacro (JHWH), e tra­
dotto in latino con la parola Dominus, sia reso in 
ogni lingua vernacola con un vocabolo di signifi­
cato equivalente.

Infine i traduttori siano vivamente invitati a 
prendere in attenta considerazione la storia del­
l'esegesi, quale si può desumere dai passi biblici 
citati negli scritti dei Padri della Chiesa e anche 
dalle illustrazioni della Bibbia frequentemente 
presentate nell’arte e negli inni liturgici cristiani.

42. Benché si debba fare attenzione a non 
porre in ombra il contesto storico dei passi bibli­
ci, il traduttore della Parola di Dio annunciata 
nella Liturgia si ricordi che non va considerata 
come un documento puramente storico. Infatti il 
testo biblico tratta non solo degli uomini ed 
eventi illustri dell’Antico e del Nuovo Testamen­
to, ma anche dei misteri della salvezza, e si rife­
risce ai fedeli del nostro tempo e alla loro vita. 
Rispettando sempre la fedeltà al testo originale, 
quando una parola o un’espressione offre una 
scelta fra più modi possibili di tradurre, si orien­
ti la scelta in modo da condurre l’uditore a rico­
noscere quanto più possibile se stesso e gli aspet­
ti della propria vita nelle persone e avvenimenti 
presentati nel testo.

43. Tutti i modi espressivi che presentano 
immagini e azioni di esseri celesti sotto forma 
umana o li esprimono con termini definiti e con­
creti, cosa che avviene assai di frequente nel lin­
guaggio biblico (antropomorfismi), conservano 
sempre la loro forza quando sono tradotti lette­
ralmente, come nell’edizione Neo-Volgata i vo­
caboli ambulare (camminare), brachium (brac­
cio), digitus (dito), manus (mano), vultus (volto) 
di Dio, caro (carne), cornu (corno), os (bocca), 
semen (seme), visitare (visitare); è preferibile 
non darne spiegazioni o interpretazioni con ter­
mini vernacoli più astratti o vaghi. Per quanto 
concerne taluni termini come quelli che nella 
Neo-Volgata sono tradotti con anima e spiritus si

11 Cfr. Paolo VI, Allocuzione ai Cardinali e ai Prelati della Curia Romana (23 dicembre 1966), 11: AAS 59 
(1967), 53-54; cfr. lo.. Allocuzione ai Cardinali e ai Prelati della Curia Romana (22 dicembre 1977): AAS 70(1978), 
43; cfr. Cost. Ap. Scripturarum thesaurus: l e., 558; Nova Vulgata Bibliorum Sacrorum, editio typica altera 1986, 
Praefatio ad Lectorem.

“ Cfr. UFFICIO Divino. Liturgia delle Ore secondo il Rito Romano: Principi e Norme per la Liturgia delle 
Ore, 100-109.

15 Cfr. Dei Verbum, 22.



488 Atti della Santa Sede

faccia attenzione ai principi esposti sopra ai nn. 
40-41. Perciò si deve evitare di usare in riferi­
mento a essi un pronome personale o una parola 
più astratta, a meno che, in un determinato caso, 
non sia strettamente necessario. Ci si ricordi in­
fatti che la traduzione letterale di espressioni, che 
sono colte con meraviglia nel parlare vernacolo, 
per questo stesso fatto può stimolare l’interesse 
dell’uditore e offrire l’occasione per un insegna­
mento catechetico.

44. Affinché la traduzione sia più idonea ad 
essere proclamata nella Liturgia, è necessario 
che si eviti ogni espressione ambigua per chi l’a­
scolta o tanto complicata da risultargli incom­
prensibile.

45. Oltre a quanto detto nelle Premesse 
dell’Orda lectionum Missae, nella preparazione 
del Lezionario biblico in lingua vernacola ci si 
attenga ai principi seguenti:

a) i passi della Sacra Scrittura riportati 
nelle Premesse corrispondano in tutto con la tra­

duzione dei medesimi nelle letture bibliche con­
tenute nel Lezionario;

b) così pure i titoli che esplicitano l’argo­
mento, premessi alle letture, mantengano esatta­
mente la traduzione biblica usata nella lettura 
stessa, se questa corrispondenza c’è nell'Ordo 
lectionum Missae;

c) similmente infine le parole, come sono 
presentate nell’Ordo lectionum Missae, poste al­
l’inizio della lettura e dette “incipit", seguano 
quanto più fedelmente possibile la versione bi­
blica in lingua vernacola, dalla quale come 
d’uso sono state prese, e non seguano altre tra­
duzioni. Per quanto riguarda gli elementi di que­
sta che non sono del testo biblico, nella compo­
sizione dei Lezionari siano accuratamente 
tradotti dal latino nella lingua vernacola, a meno 
che la Conferenza dei Vescovi non abbia chiesto 
e ottenuto la previa autorizzazione della Congre­
gazione per il Culto Divino e la Disciplina dei 
Sacramenti a seguire un modo diverso di intro­
durre le letture.

3. Norme circa la traduzione di altri testi liturgici

46. Le norme sopra stabilite e quelle riguar­
danti la Sacra Scrittura si devono applicare, con i 
dovuti adattamenti, anche ai testi liturgici di 
composizione ecclesiastica.

47. Poiché è necessario che la traduzione tra­
smetta il tesoro perenne di orazioni espresso in 
una determinata lingua, che possa cioè essere 
compresa nel “contesto culturale” al quale è de­
stinata, ci sia anche la persuasione che la vera 
preghiera liturgica non solo è costituita dal carat­
tere proprio di questa cultura, ma che essa stessa 
concorre a forgiare questa cultura; perciò non c’è 
da meravigliarsi se può differire alquanto dal lin­
guaggio ordinario. La traduzione liturgica che 
tiene in dovuto conto l’autorità e l'integrità del 
senso dei testi originali giova a formare una lin­
gua sacra vernacola, dove i vocaboli, la sintassi, 
la grammatica siano propri del culto divino, ben­
ché non cessino d’avere forza e autorità nel lin­
guaggio quotidiano, come accade nelle lingue dei 
popoli di più antica evangelizzazione.

48. I testi delle principali festività che ricor­
rono nel corso dell'anno liturgico siano offerti ai 
fedeli in una traduzione facile da tenere a memo­
ria, così che possano essere utilizzati anche nelle 
preghiere personali.

A. Vocaboli
49. È una caratteristica della tradizione litur­

gica romana e di altri Riti cattolici l’avere nelle 
proprie orazioni un coerente sistema di vocaboli 
e di espressioni, sanciti dai libri della Sacra Scrit­
tura e dalla tradizione ecclesiale, e soprattutto 
dagli scritti dei Padri della Chiesa. Per questo 
motivo il modo di tradurre i libri liturgici favori­
sca una corrispondenza fra il testo biblico stesso 
e i testi liturgici di composizione ecclesiastica 
contenenti parole bibliche o riferimenti almeno 
impliciti alla Bibbia'6. Nella traduzione di tali 
testi occorre che il traduttore sia guidato dal 
modo di esprimersi proprio della traduzione della 
Sacra Scrittura già approvata per l’uso liturgico 
nei territori ai quali la traduzione è destinata. Al 
tempo stesso, per non appesantire il testo, è im­
portante fare attenzione a non insistere troppo 
nell’esplicitare le sottigliezze delle allusioni bi­
bliche.

50. Poiché i libri liturgici del Rito Romano 
contengono molte parole fondamentali della tra­
dizione teologica e spirituale della Chiesa roma­
na, si ponga grande cura nel mantenere questo 
vocabolario, a non sostituirlo con altri termini 
estranei all'uso liturgico e catechetico del Popo­
lo di Dio in un determinato contesto culturale ed

“ Cfr. Paolo VI. Esort. Ap. Marialis cultus ili febbraio 1974). 30: AAS 66 (1974), 141-142.



Atti della Santa Sede 489

ecclesiale. Perciò si devono osservare special- 
mente i seguenti principi:

a) nella traduzione di parole che hanno una 
rilevanza teologica particolare, si cerchi una con­
veniente corrispondenza tra il testo liturgico e la 
traduzione in lingua vernacola del Catechismo 
della Chiesa Cattolica approvata dall'autorità, se 
una tale traduzione esiste o è in preparazione 
nella lingua in questione o in una lingua molto 
affine;

b) parimenti, quando non fosse appropria­
to mantenere lo stesso vocabolo o la stessa 
espressione nel testo liturgico come nel Catechi­
smo, il traduttore deve fare in modo che venga 
reso tutto il senso dottrinale e teologico che è 
contenuto nei vocaboli e nell’insieme del testo 
stesso;

c) i vocaboli che si sono via via svilup­
pati in una lingua vernacola per distinguere i sin­
goli ministri della Liturgia, i vasi sacri, le sup­
pellettili e le vesti da persone e cose simili nella 
vita ed uso quotidiano, siano conservati e non 
vengano sostituiti da parole prive di tale caratte­
re sacro;

d) nella traduzione di parole di grande im­
portanza dev’essere mantenuto un criterio co­
stante nel corso delle varie parti della Liturgia, 
tenendo dovuto conto delle norme formulate 
sotto al n. 53.

51. Tuttavia alla varietà di vocaboli esistente 
nel testo originale corrisponda, per quanto è pos­
sibile, una varietà nelle traduzioni. Per esempio, 
se nella lingua vernacola si usa uno stesso termi­
ne per tradurre una varietà di verbi latini, come 
satiari, sumere, vegetari e pasci da un lato, o di 
nomi come caritas o dilectio all'altro, o anche 
termini come anima, animus, cor, mens e spiri­
tus, la ripetizione può rendere il testo noioso e 
scontato. Così pure una carenza nella traduzione 
dei vari modi di rivolgersi a Dio, come Dominus, 
Deus, Omnipotens aeterne Deus, Pater, ecc. o 
delle varie parole che esprimono la supplica può 
rendere monotona la traduzione e impoverire la 
ricchezza e lo splendore del modo con cui nel 
testo originale viene espressa la relazione tra i fe­
deli e Dio.

52. Il traduttore si sforzi di conservare la de­
notazione, cioè il senso primario delle parole e 
delle espressioni che si trovano nel testo origina­
le, come pure la connotazione, cioè le sfumature 
di significato o emotive da esse evocata, e così 
fare in modo che il testo resti aperto ad altri li­

velli di significato, che forse erano espressamen­
te voluti dal testo originale.

53. Ogni volta che un vocabolo latino ha una 
notevole rilevanza ed è difficile tradurlo con 
esattezza in una lingua del nostro tempo (come 
le parole munus, famulus, consubstantialis, pro­
pitius, ecc.), nella traduzione si possono adotta­
re varie soluzioni: esprimerlo con un'unica pa­
rola o con una circonlocuzione, oppure creare 
una parola nuova, eventualmente adattata o tra­
scritta con una ortografia modificata rispetto 
al testo originale (cfr. sopra, n. 21), o introdurre 
una parola già esistente dotata di più signifi­
cati”.

54. Nelle traduzioni si eviti una tendenza a 
introdurre la psicologia; ciò accade soprattutto 
quando si sostituiscono le espressioni che tratta­
no delle virtù teologali con altre che si riferisco­
no soltanto ai sentimenti umani. Per quanto con­
cerne le parole o le locuzioni con le quali si 
esprime la nozione teologica della causalità pro­
priamente divina (per esempio espressa in latino 
con le parole praesta, ut ...), si deve evitare di 
tradurre sostituendole con parole o locuzioni che 
esprimono soltanto una specie di aiuto estrinseco 
o profano.

55. Certi vocaboli che, a prima vista, sembra­
no essere stati introdotti nel testo latino liturgico 
per ragioni metriche o per altri motivi di tecnica 
letteraria, in realtà spesso hanno un significato 
propriamente teologico e quindi, nelle traduzio­
ni, per quanto è possibile, devono essere conser­
vati. È necessario che i termini che esprimono gli 
aspetti dei misteri della fede e la retta disposizio­
ne d’animo dei cristiani siano tradotti con somma 
precisione.

56. Certi termini, che appartengono al tesoro 
di tutta la Chiesa delle origini o alla maggior 
parte di essa, e altri che si sono aggiunti al patri­
monio intellettuale universale, nella traduzione 
siano conservati, per quanto possibile, alla lette­
ra, come le parole di risposta del popolo Et cum 
spiritu tuo o le espressioni mea culpa, mea culpa, 
mea maxima culpa, nell’atto penitenziale del- 
l'Ordo Missae.

B. Im sintassi, lo stile e il genere letterario

57. Il carattere peculiare del Rito Romano di 
riuscire a esprimere le realtà in modo breve e 
conciso sia conservato, per quanto è possibile.

" Cfr. Istr. Varietates legitimae, 53: l.c„ 308.



490 Atti della Santa Sede

nella traduzione. Inoltre, nelle varie sezioni dei 
libri liturgici, sembra assai opportuno tradurre la 
medesima espressione allo stesso modo. Ci si 
deve attenere ai seguenti principi:

a) la relazione tra gli enunciati, così come 
si presenta, per esempio nelle proposizioni su­
bordinate e relative, nella disposizione delle pa­
role e nei vari tipi di parallelismo, sia conserva­
ta, per quanto è possibile, pienamente nel modo 
appropriato alla lingua vernacola;

b) nella traduzione dei vocaboli contenuti 
nel testo originale si rispetti, per quanto possibi­
le, la stessa persona, il numero e il genere;

c) il significato teologico delle parole che 
esprimono causalità, finalità o conseguenza 
(come ut, ideo, enim e quia) sia conservato, ben­
ché vengano usati modi diversi di dire secondo le 
varie lingue;

d) i principi esposti sopra (al n. 51) e ri­
guardanti la varietà di vocaboli siano rispettati 
anche per quanto riguarda la varietà della sintas­
si e dello stile dei medesimi (per esempio per la 
posizione all'Interno della Colletta dei vocaboli 
in caso vocativo, riferiti a Dio).

58. Il genere letterario e retorico dei vari testi 
della Liturgia romana dev’essere conservato".

59. Poiché i testi liturgici per loro stessa na­
tura sono destinati a essere proclamati oralmente 
e ad essere ascoltati durante la celebrazione litur­
gica, certi modi di esprimersi sono loro propri e 
differiscono dall’uso comune di parlare o dai 
testi letti privatamente in silenzio; ad esempio, 
alcuni moduli ricorrenti e riconoscibili di sintas­
si e di stile, il tono solenne o sublime, l’allittera­
zione e l’assonanza, le immagini concrete e vivi­
de, la ripetizione, il parallelismo e il contrasto, un 
certo ritmo e talvolta l’impeto lirico delle com­
posizioni poetiche. Se non è possibile adottare 
nella lingua vernacola gli stessi elementi stilisti­
ci del testo originale (come capita spesso nel 
caso dell’allitterazione o dell'assonanza), tutta­
via il traduttore deve considerare l’impatto di 
questi elementi nell’animo dell’uditore quanto al 
tema o quanto al contrasto fra le nozioni o al­
l’enfasi, ecc. Occorre poi con una certa cura far 
uso di tutte le potenzialità della lingua vernacola, 
per raggiungere integralmente, per quanto possi­

bile, questa finalità, non soltanto quanto al sog­
getto trattato, ma anche per quanto riguarda altri 
aspetti. Nei testi poetici, occorre maggiore flessi­
bilità nella traduzione, per conservare la funzio­
ne di una certa forma letteraria nell'esprimere il 
contenuto del testo. Nondimeno le espressioni 
che hanno una particolare importanza dottrinale 
e spirituale o quelle che sono particolarmente 
note, per quanto possibile, siano tradotte letteral­
mente.

60. Gran parte dei testi liturgici è stata com­
posta per essere cantata dal sacerdote celebrante, 
dal diacono, dal cantore, dal popolo o dalla scho­
la cantorum. Perciò occorre che il testo sia tra­
dotto in modo da poter essere musicato. Tuttavia 
nell’adattare il testo per essere messo in musica 
si presti piena attenzione all’autorità del testo 
stesso, cosicché per rendere più facile il canto 
non si sostituiscano con parafrasi i testi presi 
dalla Sacra Scrittura o quelli desunti dalla Litur­
gia e che hanno già ricevuto la recognitio, né si 
adottino inni che siano considerati genericamen­
te equivalenti *.

61. I testi destinati al canto hanno un'impor­
tanza particolare perché fanno sperimentare ai 
fedeli il senso della solennità della celebrazione 
e manifestano attraverso l’unità delle voci l’unità 
nella fede e nella carità". Gli inni e i cantici con­
tenuti nelle edizioni tipiche contemporanee costi­
tuiscono soltanto una minima parte dell’immen- 
so tesoro storico della Chiesa latina ed è assai 
importante che siano conservati nelle edizioni 
stampate in lingua vernacola, anche se riportati 
accanto ad altri, scritti direttamente in lingua ver­
nacola. I testi dei canti che sono composti in lin­
gua vernacola dovrebbero essere attinti preferi­
bilmente dalla Sacra Scrittura e dal patrimonio 
liturgico.

62. Taluni testi liturgici di composizione ec­
clesiastica accompagnano le varie azioni rituali 
espresse da un particolare atteggiamento del 
corpo, da gesti e dall’uso di simboli. Perciò bi­
sogna che nel mettere in opera traduzioni ade­
guate si tenga conto di elementi come il tempo 
necessario per la recita del testo, la sua idoneità 
alla recitazione, o al canto, o alla ripetizione co­
stante, ecc.

" Cfr. Ivi; cfr. Missale Romanum, editio typica tertia: Institutio Generalis. 392.
” Cfr. Missale Romanum, editio typica tertia: Institutio Generalis, 53. 57.
“ Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Dies Domini (31 maggio 1998). 50: AAS 90 (1998), 745.



Atti della Santa Sede 491

4. Norme riguardanti tipi speciali di testi

A. Le Preghiere eucaristiche

63. Il culmine dell'intera azione liturgica è la 
celebrazione della Messa, nella quale a sua volta 
la Preghiera eucaristica o Anafora occupa il primo 
posto41. Perciò le traduzioni delle Preghiere euca­
ristiche approvate devono essere preparate con 
somma cura soprattutto quanto alle formule sa­
cramentali, per le quali è prescritta una speciale 
procedura descritta più oltre, ai nn. 85-86.

64. Le eventuali successive revisioni delle 
traduzioni non devono mutare senza necessità in 
modo rilevante il testo vernacolo già approvato 
delle Preghiere eucaristiche, che i fedeli hanno 
gradatamente memorizzato. Ogni volta che si ri­
tiene necessaria una traduzione del tutto nuova, 
si osservino le norme esposte sotto al n. 74.

B. Il Simbolo o professione di fede

65. Il Simbolo o professione di fede ha lo 
scopo di permettere che il popolo intero raduna­
to dia una risposta alla Parola di Dio proclamata 
nelle letture tratte dalla Sacra Scrittura e spiega­
ta attraverso l’omelia e, pronunciando una rego­
la di fede con una formula approvata per l’uso li­
turgico, dichiari e confessi i grandi misteri della 
fede42. Il Simbolo dev’essere tradotto con i ter­
mini precisi che gli ha riservato, mantenendo 
l’uso della prima persona singolare, la tradizione 
della Chiesa latina, che dichiara espressamente: 
«La professione di fede è presentata nel Simbolo 
a nome di tutta la Chiesa, che deve alla fede la 
sua unità»4'. Inoltre le parole carnis resurrectio­
nem vanno tradotte letteralmente ogni volta che è 
prescritto o si può usare nella liturgia il Simbolo 
apostolico44.

C. Le “Premesse", le rubriche 
e i testi a carattere giuridico

66. Tutte le parti di uno stesso libro devono 
essere presentate sotto forma di una traduzione 
che segua la stessa presentazione del testo latino

delVeditio typica, senza eccettuare l'Institutio 
Generalis, i Praenotanda, le istruzioni poste 
prima dei diversi riti, nonché le rubriche partico­
lari, che costituiscono il supporto di tutta la strut­
tura della Liturgia45. La distinzione tra le diffe­
renti funzioni liturgiche e i termini indicanti i 
diversi ministri della Liturgia, così come appare 
nelle rubriche dell'editio typica, deve essere 
preservata con esattezza nella traduzione, secon­
do quanto precedentemente indicato al riguardo 
al n. 50“.

67. Laddove i Praenotanda o altri testi di 
editiones typicae richiedano esplicitamente, indi­
cando in maniera specifica il punto, degli adatta­
menti o delle precisazioni da parte della Confe­
renza dei Vescovi, come per esempio le parti del 
Messale che devono essere regolate più precisa- 
mente dalla Conferenza dei Vescovi, è permesso 
introdurre queste disposizioni nel testo47, a con­
dizione che abbiamo ottenuto precedentemente 
la recognitio della Sede Apostolica. Per la loro 
stessa natura, non è conveniente, in tal caso, che 
queste parti siano tradotte esattamente come si 
presentano nell’editio typica. Nondimeno biso­
gna fare menzione dei decreti d’approvazione 
della Conferenza dei Vescovi, così come della 
susseguente recognitio della Congregazione per 
il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti.

68. Nelle edizioni in lingua vernacola, biso­
gna porre all’inizio i decreti per mezzo dei quali 
sono state promulgate le editiones typicae dal Di­
castero competente della Sede Apostolica, secon­
do le indicazioni contenute nel n. 78. Bisogna 
anche inserire i decreti che contengono la reco­
gnitio delle traduzioni da parte della Santa Sede, 
oppure fare menzione dei medesimi con il gior­
no, il mese, l’anno e il numero di protocollo del 
decreto emesso dal Dicastero. Poiché sono anche 
documenti storici, i nomi dei Dicasteri e degli 
altri Organismi della Sede Apostolica devono es­
sere tradotti esattamente, secondo lo stato delle 
cose al giorno della promulgazione del docu-

41 Missale Romanum, editio typica tertia: Institutio Generalis, 78.
42 Cfr. Ivi, 67.
45 S. Tommaso d'Aquino, Summa Theologiae. IP II", q. 1. a. 9, ad 3.
“ Cfr. S. Congregazione per la Dottrina della Fede, Comunicazione (2 dicembre 1983): Notitiae 20 

(1984), 181.
45 Cfr. Sacrosanctum Concilium, 63b; S. Congregazione per il Culto Divino, Dich. Plures liturgicae Com­

missiones sulle tradizioni vernacolali dei nuovi testi liturgici (15 settembre 1969): Notitiae 5 (1969), 333-334.
" Cfr. Congregazione per il Clero e altre, Istr. Ecclesiae de mysterio (15 agosto 1997): 1-3. 6-12: AAS 89 

(1997). 861-865. 869-874.
47 Cfr. Missale Romanum, editio typica tertia: Institutio Generalis. 389.



492 Atti della Santa Sede

mento, e non devono essere ritoccati per riflette­
re il nome attuale di quello stesso Organismo o di 
quello oggi corrispondente.

69. Le edizioni dei libri liturgici stabilite in 
lingua vernacola devono corrispondere sotto tutti 
i loro aspetti con i titoli, l’ordine dei testi, le ru­

briche e la numerazione che compaiono nell’edi- 
tio typica, salvo che i Praenotanda di questi libri 
dispongano altrimenti. Bisogna inserire inoltre gli 
elementi supplementari approvati dalla Congre­
gazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sa­
cramenti, o in un supplemento o in un’appendice, 
secondo ciò che la Sede Apostolica avrà deciso.

III. LA PREPARAZIONE DELLE TRADUZIONI 
E L’EREZIONE DELLE COMMISSIONI

1. Criteri di preparazione di una traduzione

70. In ragione del fatto che i Vescovi sono in­
caricati di disporre le traduzioni liturgiche", que­
sto particolare lavoro viene affidato a una Com­
missione liturgica debitamente costituita dalla 
Conferenza dei Vescovi. Laddove manchi una 
tale Commissione, il compito di disporre la tra­
duzione sarà limitato a due o tre Vescovi, esperti 
in Liturgia, studi biblici, filologia o musica4’. 
Quanto all’esame e all’approvazione dei testi, 
tutti e singoli i Vescovi devono considerare que­
st’incarico una questione fiduciaria diretta, so­
lenne e personale.

71. Nelle Nazioni in cui si usano più lingue, 
le traduzioni devono essere realizzate in più lin­
gue vernacole e il loro esame sarà affidato ai Ve­
scovi interessatiw. Nondimeno, spetta alla Con­
ferenza dei Vescovi in quanto tale il diritto e la 
potestà in merito ai diversi atti menzionati nella 
presente Istruzione come di essa propri; ed è 
dunque a tutta la Conferenza dei Vescovi che 
spetta approvare i testi e trasmetterli alla Sede 
Apostolica per la recognitio.

72. I Vescovi, allorché adempiono all’incari­
co loro affidato di preparare le traduzioni dei testi 
liturgici, devono provvedere con cura a che le 
traduzioni siano il risultato di un lavoro realizza­
to in comune più che quello di una sola persona 
o di un gruppo ristretto.

73. Ogni volta che si verifica la promulgazio­
ne di un'editio typica in lingua latina di un libro 
liturgico, è necessario che sia elaborata una tra­
duzione di questo stesso libro, che, una volta ap­
provata dalla Conferenza dei Vescovi, deve esse­

re inviata alla Congregazione per il Culto Divino 
e la Disciplina dei Sacramenti per la recognitio, 
secondo le norme esposte in questa Istruzione, 
tenendo conto delle altre norme giuridiche’1. Se 
si tratta solamente di modifiche di una parte del- 
Veditio typica latina, o dell’inserimento di certi 
nuovi elementi, queste innovazioni devono esse­
re inserite totalmente e fedelmente in tutte le edi­
zioni in lingua vernacola che seguiranno.

74. È necessario che sia osservata una certa 
stabilità, per quanto possibile, nelle edizioni che 
si succedono in una lingua moderna. Le parti che 
devono essere memorizzate dal popolo, special- 
mente se messe in musica, non vanno modificate 
se non per una causa giusta e di notevole impor­
tanza. Nondimeno, se si rivela necessario intro­
durre delle modifiche particolarmente rilevanti al 
fine di rendere il testo conforme alle norme di 
questa Istruzione, sarà opportuno che esse siano 
presentate tutte nello stesso tempo. Se ciò doves­
se avvenire, conviene che un appropriato periodo 
di catechesi accompagni l’edizione del nuovo 
testo.

75. La traduzione dei libri liturgici richiede 
non solo conoscenze di grado elevato, ma anche 
uno spirito di preghiera e la fiducia nell’aiuto di 
Dio, che non è accordato solo ai traduttori, ma 
alla Chiesa stessa, lungo tutto il processo che 
conduce all’approvazione di un testo stabile e de­
finitivo. È indispensabile che ogni persona inca­
ricata della preparazione della traduzione di libri 
liturgici dia prova di essere particolarmente dota­
ta di una disponibilità d’animo ad accettare che il 
suo lavoro possa essere valutato e revisionato da

44 Cfr. Sacrosanctum Concilium, 36; cfr. C.I.C., can. 838 § 3.
" Cfr. Sacrosanctum Concilium. 44; Istr. Inter oecumenici, 40b. 44: l.c., 885-886.
* Cfr. Istr. Inter oecumenici, 404: l.c., 886.
” Cfr. CJ.C., can. 838.



Atti della Santa Sede 493

altri. Inoltre, tutte le traduzioni e i testi redatti in 
lingua vernacola, ivi compresi i Praenotanda e i 
testi delle rubriche, devono essere presentati 
senza il nome dell'autore, che si tratti di un solo 
individuo o di un'istituzione collettiva, come si 
fa nelle editiones typicae”.

76. Per un’efficace applicazione delle dispo­
sizioni del Concilio Vaticano II sulla sacra Litur­
gia, alla luce dell’esperienza di quasi quarantan­
ni di rinnovamento liturgico conciliare, risulta 
che le traduzioni dei testi liturgici - almeno nelle 
lingue più diffuse - sono necessarie non solo ai 
Vescovi che sono alla guida delle Chiese partico­
lari, ma anche alla Sede Apostolica stessa, affin­
ché essa possa esercitare al meglio la sua solleci­
tudine universale verso i fedeli nella Città di 
Roma e nel mondo intero. Intatti, nella Diocesi di 
Roma, specialmente in numerose chiese e istitu­
zioni della Città che dipendono da questa stessa 
Diocesi o da Organismi della Santa Sede, come 
nelle attività dei Dicasteri della Curia Romana e 
delle Rappresentanze Pontificie, si utilizzano fre­
quentemente le principali lingue, anche nelle ce­
lebrazioni liturgiche. Per questo è parso opportu­
no che in futuro la Congregazione per il Culto 
Divino e la Disciplina dei Sacramenti partecipi in 
maniera più stretta al lavoro di preparazione 
delle traduzioni nelle principali lingue.

77. Inoltre, per quel che riguarda le lingue 
principali, è necessario realizzare una traduzione 
integrale di tutti i libri liturgici in un lasso di 
tempo ragionevole. Le traduzioni precedenti ap­
provate ad interim devono essere perfezionate o 
interamente riviste, secondo il caso, poi sottopo­
ste ai Vescovi in vista della loro approvazione de­
finitiva secondo le norme esposte in questa Istru­
zione, e in seguito inviate alla Congregazione 
per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramen­
ti. per richiedere la recognitio della Sede Aposto­
lica”.

78. Quando si tratta di lingue meno usate, ap­
provate per l'uso liturgico, è possibile realizzare 
anzitutto le traduzioni solo dei libri liturgici più 
importanti, secondo le necessità pastorali, e con 
il consenso della Congregazione per il Culto Di­
vino e la Disciplina dei Sacramenti. I singoli 
libri, che sono così scelti, devono essere integral­
mente tradotti, conformemente al citato n. 66. 
Per quel che riguarda i decreti, l'Institutio Gene­
ralis, i Praenotanda e le istruzioni, è permesso 
stamparli in una lingua differente da quella uti­
lizzata nelle celebrazioni, purché essa sia ben 
compresa dai sacerdoti e dai diaconi che celebra­
no in quel territorio. È permesso stampare il testo 
dei decreti in latino, completo o meno di tradu­
zione.

2. L'approvazione della traduzione e la richiesta della recognitio alla Sede Apostolica

79. L’approvazione dei testi liturgici, sia de­
finitiva, sia ad interim, sia ad experimentum, 
deve essere fatta per mezzo di un decreto. Perché 
essa sia legittimamente compiuta, bisogna rispet­
tare le disposizioni seguenti54:

a) perché un decreto sia legittimo, è ri­
chiesto il voto di due terzi dei suffragi, a schede 
segrete, da parte di tutti coloro che, nella Confe­
renza dei Vescovi, hanno voto deliberativo;

h) tutti gli atti, che devono essere approva­
li dalla Sede Apostolica, redatti in due esemplari, 
e firmati dal Presidente e dal Segretario della 
Conferenza, nonché recanti il sigillo di quest'ul- 
lima, devono essere trasmessi alla Congregazio­
ne per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacra­
menti. Questi atti devono contenere:

i) i nomi dei Vescovi o di coloro che sono ad 
essi assimilati secondo il diritto presenti alla se­
duta,

ii) un resoconto delle decisioni, comprenden­
te il risultato del voto per ciascuno dei decreti, il 
numero dei votanti e i voti favorevoli e sfavore­
voli, oltre alle astensioni;

c) devono essere inviati due esemplari dei 
testi liturgici redatti in lingua vernacola; quando 
possibile, questi stessi testi devono essere inviati 
su supporti magnetici (dischetti per PC);

d) in un rapporto particolare, bisogna spie­
gare chiaramente”:

i) i metodi o criteri seguiti nel lavoro di tradu­
zione.

ii) la lista delle persone che hanno partecipato

" Cfr. S. Congregazione per il Culto Divino. Dichiarazione (15 maggio 1970): Notitiae 6 (1970), 153.
” Cfr. Lett. Ap. Vicesimus quintus annus. 20: l.c.. 916.
M Cfr. Sacrosanctum Concilium. 36; Lett. Ap. Sacram Liturgiam, IX: l.c.. 143; Istr. liner oecumenici, 27-29: 

he., 883; Commissione Centrale per il coordinamento dei lavori postconciliari e per l'interpretazione dei 
Decreti del Concilio, Risposta a un dubbio: AAS 60 (1968), 361; cfr. Epist. Decem iam annos: l.c.. 300-302.

” Cfr. Istr. Inter oecumenici. 30: l.c., 883; Epist. Decem iam annos, 4: l.c., 302.



494 Atti della Santa Sede

alla realizzazione del lavoro in ogni sua fase, con 
una breve nota riguardante la qualità accademica 
e il grado di competenza di ciascuno,

iii) le modifiche apportate alla traduzione pre­
cedente della stessa edizione di un libro liturgico 
devono essere chiaramente indicate, con le ragio­
ni di questi cambiamenti,

iv) la presentazione dei cambiamenti, che è 
stato necessario effettuare rispetto all’editio typi­
ca in lingua latina, così come le ragioni di queste 
modifiche, con la menzione del l’autorizzazione 
precedente della Sede Apostolica.

80. La prassi di domandare la recognitio 
della Sede Apostolica per tutte le traduzioni dei 
testi liturgici* offre la necessaria garanzia che la 
traduzione è autentica e corrispondente ai testi 
originali ed esprime, nonché favorisce, il vero le­
game della comunione tra il Successore di San 
Pietro e i suoi fratelli nell’Episcopato. Inoltre 
questa recognitio non è tanto una formalità quan­
to un atto della potestà di governo, assolutamen­
te necessario (in caso d’omissione, infatti, gli atti 
delle Conferenze dei Vescovi non hanno forza di 
legge), che può comportare delle modifiche, 
anche sostanziali”. Così, non è permesso pubbli­
care testi liturgici tradotti, o testi di nuova com­
posizione per l’uso dei celebranti o, in genere, 
del popolo, se manca la recognitio. Siccome è 
necessario che la lex orandi concordi sempre con 
la lex credendi, e che sia manifestata e rafforzata 
dalla fede del popolo cristiano, le traduzioni li­
turgiche non possono essere degne di Dio se non 
rendono fedelmente nella lingua vernacola la ric­
chezza della dottrina cattolica presente nel testo 
originale, cosicché la lingua sacra si adatti al 
contenuto dogmatico che reca con sé”. Inoltre, 
bisogna osservare il principio secondo cui cia­
scuna Chiesa particolare deve essere concorde 
con la Chiesa universale non solo in ciò che ri­
guarda la dottrina della fede e i segni sacramen­
tali, ma anche in ciò che riguarda gli usi univer­
salmente ricevuti dalla tradizione apostolica 
ininterrotta”; in tal modo la recognitio della Sede

Apostolica ha per fine di vegliare affinché le tra­
duzioni stesse, così come i diversi adattamenti le­
gittimamente introdotti, non nuocciano all’unità 
del Popolo di Dio, ma piuttosto la rafforzino in 
misura sempre maggiore60.

81. La recognitio concessa dalla Sede Apo­
stolica deve essere indicata nell’edizione stampa­
ta dalla menzione: «Concordat cum originali», 
seguita dalla firma del Presidente della Commis­
sione liturgica della Conferenza dei Vescovi, poi 
dall’espressione «Imprimatur», seguita dalla 
firma del Presidente di quella stessa Conferen­
za61. Quindi, due esemplari di ciascuna edizione 
stampata devono essere inviati alla Congregazio­
ne per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacra­
menti62.

82. In un libro liturgico approvato dalla Con­
ferenza dei Vescovi e che ha ricevuto la susse­
guente recognitio della Sede Apostolica, ogni 
modifica che riguardi la scelta dei testi da libri li­
turgici già pubblicati o un cambiamento nell’or­
dine dei testi deve essere realizzata secondo le 
procedure esposte al n. 79, e le norme presentate 
al n. 22. Ogni altro modo di procedere in circo­
stanze particolari può essere adottato solamente 
se ciò è stato previsto negli Statuti della Confe­
renza dei Vescovi o in una legislazione equiva­
lente che abbia avuto l’approvazione della Sede 
Apostolica6’.

83. Rispetto alle edizioni dei libri liturgici in 
lingua vernacola, l’approvazione della Conferen­
za dei Vescovi e la recognitio della Sede Aposto­
lica sono valide solo se utilizzate sul territorio di 
quella stessa Conferenza, e dunque esse non pos­
sono essere impiegate su un altro territorio senza 
il consenso della Sede Apostolica, all’infuori delle 
circostanze particolari menzionate ai nn. 18 e 76 
e secondo le norme previste a questo riguardo.

84. Laddove una Conferenza dei Vescovi 
non disponga di risorse finanziarie o di altri 
mezzi sufficienti alla preparazione e alla stampa

* Cfr. Sacrosanctum Concilium, 36; Istr. Inter oecumenici, 20-21. 31: l.c., 882. 884; C.I.C., can. 838.
” Cfr. Pontificia Commissione per la Revisione del C.I.C., Atti: Communicationes 15 (1983), 173.
” Cfr. Paolo VI, Allocuzione ai Membri e Periti del Consiglio «ad exsequendam Constitutionem de S. Li­

turgia» (13 ottobre 1966): AAS 58 (1966), 1146; Id., Allocuzione ai Membri e Periti del Consiglio «ad exsequen­
dam Constitutionem de S. Liturgia» (14 ottobre 1968): AAS 60 (1968), 734.

” Missale Romanum, editio typica tertia: Institutio Generalis, 397.
66 Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. dogm. Lumen gentium sulla Chiesa, 13; cfr. Giovanni Paolo li, Lett. Ap. 

in forma di Motu Proprio Apostolos suos (21 maggio 1998), 22: AAS 90 ( 1998), 655-656.
“ Cfr. CJ.C., can. 838 § 3.
M Cfr. Epist. Decem iam annos: l.c., 302.
“ Cfr. Ivi, 2: Le.. 300-302.



Atti della Santa Sede 495

di libri liturgici, il Presidente di questa Confe­
renza esporrà questa situazione alla Congrega­
zione per il Culto Divino e la Disciplina dei 
Sacramenti, alla quale spetta formulare o ap­
provare una soluzione in merito all'utilizzazione

unitamente ad altre Conferenze di libri liturgici 
già pubblicati o di libri già altrove impiegati. Un 
tale permesso della Santa Sede è concesso solo 
caso per caso.

X La traduzione e l'approvazione delle formule sacramentali

85. Per quel che riguarda le traduzioni delle 
formule sacramentali, che la Congregazione per 
il Culto Divino deve sottoporre al giudizio del 
Sommo Pontefice, bisogna rispettare le seguenti 
disposizioni, oltre quelle che riguardano la tradu­
zione degli altri testi liturgici":

a) quando si tratta delle lingue inglese, 
francese, tedesca, spagnola, italiana e portoghe­
se, tutta la documentazione deve essere presenta­
ta in una queste lingue;

h) se la traduzione differisce da un testo 
già redatto in lingua vernacola e approvato, biso­
gna esporre le ragioni che giustificano questo 
cambiamento;

c) il Presidente e il Segretario della Confe-

4. Un'unica versione dei testi liturgici

87. È auspicabile che vi sia una sola versione 
dei libri e degli altri testi liturgici per ciascuna 
lingua vernacola, sulla base di un accordo stabi­
lito tra i Vescovi delle regioni in cui questa lingua 
è in vigore". Se ciò si rivelasse impossibile a 
causa di diverse circostanze, ciascuna Conferen­
za dei Vescovi, previa consultazione della Santa 
Sede, deve decidere o l’adattamento di una tra­
duzione esistente, o la preparazione di una nuova 
traduzione. In ciascuno dei due casi, questi atti 
necessitano della recognitio da parte della Con­
gregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei 
Sacramenti.

88. Se si tratta dell’Ordo Missae e delle parti 
della sacra Liturgia che implicano la parteci­
pazione diretta del popolo, bisogna realizzare 
t*na sola traduzione in ciascuna delle lingue”’, a 
meno che, in casi particolari, non si provveda al­
trimenti.

renza dei Vescovi devono attestare che la tradu­
zione è stata approvata dalla Conferenza dei Ve­
scovi.

86. Quando si tratta di lingue meno diffuse, 
bisogna eseguire tutto secondo le disposizioni 
precedentemente esposte. Tuttavia gli atti devo­
no essere redatti con grande cura in una delle 
suddette lingue più ampiamente conosciute, in 
modo tale da rendere il significato di ciascuna 
parola di questa lingua vernacola. Il Presidente e 
il Segretario della Conferenza dei Vescovi atte­
steranno l’autenticità di questa traduzione, dopo 
aver consultato il parere di esperti degni di fede, 
se ciò si dovesse rivelare necessario”’.

89. I testi che, secondo le norme esposte ai 
nn. 87-88, sono comuni a più Conferenze dei Ve­
scovi devono essere normalmente approvati da 
ciascuna delle Conferenze che se ne servirà, 
prima di ricevere la conferma della Sede Aposto­
lica”*.

90. Pur osservando il rispetto dovuto alle di­
verse tradizioni cattoliche e all’insieme dei prin­
cipi e delle norme contenuti in questa Istruzione, 
è assai auspicabile che vi sia una certa connes­
sione o coordinazione, se possibile, tra le tradu­
zioni destinate ad essere utilizzate in comune nei 
diversi Riti della Chiesa cattolica, principalmen­
te per quel che riguarda i testi della Sacra Scrit­
tura. 1 Vescovi della Chiesa latina procedano in 
uno spirito di cooperazione rispettosa e fraterna.

91. Un simile accordo è auspicabile anche 
con le Chiese Orientali particolari non cattoliche

“ Cfr. S. Congregazione per il Culto Divino, Epist. Dum toto terrarum ai Presidenti delle Conferenze Epi- 
scopali circa le norme da osservare per l’edizione dei libri tradotti nelle lingue moderne (25 ottobre 1973): AAS 66 
(1974), 98-99; Epist. Decem iam annos: l.c., 300-302.

Cfr. Epist. Dum toto terrarum: l.c.. 98-99; Epist. Decem iam annos: l.c., 300-302.
“ Cfr. S. Congregazione per il Culto Divino, Norme In confirmandis actis circa l'unità delle traduzioni li- 

•urgiche in lingua vernacola (6 febbraio 1970): Notitiae 6 (1970), 84-85; cfr. Istr. Inter oecumenici, 40< : l.c., 886.
Cfr. Norme In confirmandis actis: l.c., 84-85.

“ Cfr. Ivi: l.c., 85.



496 Atti della Santa Sede

o con le autorità delle comunità ecclesiali prote­
stanti”, purché non si tratti di un testo liturgico 
che comporti punti dottrinali ancora oggetto di 
divergenze, e a condizione che gli aderenti alle 
Chiese e alle comunità ecclesiali in questione 
siano abbastanza numerosi e che coloro che ven­

gono consultati rappresentino veramente queste 
stesse comunità ecclesiali. Al fine di evitare 
ogni rischio di scandalo o di confusione tra i fe­
deli, la Chiesa cattolica deve conservare in tali 
accordi una totale libertà d’azione, anche nel di­
ritto civile.

5. Le Commissioni “miste”

92. La Sede Apostolica, al fine di serbare l’u­
nità anche dei libri liturgici tradotti nelle lingue 
vernacole, e per evitare che le risorse e gli sforzi 
della Chiesa siano spesi invano, promuove, tra 
altre soluzioni possibili, la costituzione di Com­
missioni dette “miste”, cioè di Commissioni cui 
partecipano in qualche modo più Conferenze dei 
Vescovi™.

93. La Congregazione per il Culto Divino e la 
Disciplina dei Sacramenti erige una Commissio­
ne “mista” di questo genere, su richiesta delle 
Conferenze dei Vescovi interessate; la Commis­
sione è a sua volta governata dagli Statuti appro­
vati dalla Sede Apostolica71. Anche se è auspica­
bile che, per quel che riguarda la formulazione 
della richiesta d’erezione e la redazione degli Sta­
tuti, ogni singola Conferenza dei Vescovi che par­
tecipa alla Commissione prenda questa decisione 
prima che la relativa domanda sia indirizzata alla 
Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina 
dei Sacramenti, tuttavia, a motivo dei gran nume­
ro di Conferenze, e del troppo tempo necessario 
per il voto, o ancora di una particolare necessità 
pastorale, se questo Dicastero lo giudica opportu­
no, non è escluso che gli Statuti siano redatti e ap­
provati dalla stessa Congregazione, dopo aver 
raccolto i pareri, nei limiti del possibile, almeno 
di alcuni dei Vescovi interessati.

94. Una Commissione "mista”, per sua natu­
ra, piuttosto che sostituirsi ai Vescovi costituisce 
per essi un aiuto, poiché rimangono di loro perti­
nenza l’incarico pastorale e le relazioni con la 
Sede Apostolica72. Infatti la Commissione 
“mista” non è un terzo che si interpone tra la 
Sede Apostolica e le Conferenze dei Vescovi, e

non deve essere considerata come una via di co­
municazione tra le stesse. I membri della Com­
missione sono sempre dei Vescovi, o almeno per­
sone assimilate dal diritto ai Vescovi. Inoltre, è 
compito dei Vescovi dirigere la Commissione, in 
quanto Membri della medesima.

95. Conviene che tra i Vescovi che partecipa­
no alla Commissione “mista” ve ne siano almeno 
alcuni, come, per esempio, il Presidente della 
Commissione liturgica della Conferenza, che ri­
coprano delle responsabilità sulle questioni litur­
giche nelle proprie Conferenze.

96. Infatti, per quanto possibile, una tale 
Commissione deve funzionare con l’aiuto delle 
Commissioni liturgiche delle diverse Conferenze 
dei Vescovi partecipanti, sia per quel che riguar­
da gli esperti, sia per i mezzi tecnici, sia per i ser­
vizi di Segreteria. Essa procederà soprattutto 
coordinando il lavoro di un progetto in modo 
che, per esempio, il primo schema di traduzione 
sia preparato dalla Commissione liturgica di una 
Conferenza dei Vescovi, e poi perfezionato dalle 
altre Commissioni, in ragione anche della diver­
sità di espressioni naturalmente impiegate nel­
l’ambito della stessa lingua nei vari territori.

97. Conviene che almeno alcuni Vescovi par­
tecipino alle singole fasi del lavoro, fino a che il 
testo finito sia presentato, per essere esaminato 
ed approvato, all’Assemblea Plenaria della Con­
ferenza dei Vescovi, e inviato direttamente dal 
Presidente della Conferenza, che lo deve sotto­
scrivere insieme al Segretario Generale, alla 
Sede Apostolica per ottenere la recognitio, a 
norma del diritto.

" Cfr. Dei Verbum. 22; C.I.C., can. 825 § 2; Pontificio Consiglio per la Promozione dell’Unità dei Cri­
stiani, Direttorio per l'applicazione dei principi e delle norme sull'ecumenismo (25 marzo 1993), 183-185. 187: 
AAS 85 (1993), 1104-1106; cfr. C.C.E.O, can. 655 $ I.

70 Cfr. Consiglio «ad exsequendam Constitutionem de S. Liturgia», Lctt. del Presidente (16 ottobre 
1964): Notitiae 1 (1965), 195; Paolo VI. Allocuzione ai periti impegnati nelle traduzioni in lingua vernacola dei 
testi liturgici (10 novembre 1965): AAS 57 (1965), 969; Norme In confirmandis actis: Le., 84-85.

” Cfr. Istr. Inter oecumenici, 23c: Le., 882; CJ.C., cann. 94. 117. 120; cfr. Giovanni Paolo II, Cost. Ap. Pa­
stor Bonus (28 giugno 1988), 65: AAS 80 (1988), 877.

72 Cfr. Lett. Ap. Apostolos suos, 18-19: Le., 653-654.



Atti della Santa Sede 497

98. Inoltre, le Commissioni “miste” devono 
limitarsi ai testi delle editiones typicae, escluden­
do le questioni teoriche che non riguardano di­
rettamente questo lavoro, e non devono intratte­
nere relazioni con le altre Commissioni “miste”, 
né comporre nuovi testi.

99. Permane la ferma necessità di erigere 
Commissioni di sacra Liturgia, di musica sacra e 
di arte sacra, a norma del diritto, in ciascuna Dio­
cesi e territorio di una Conferenza dei Vescovi”. 
Ognuna di esse deve assumere direttamente le 
sue proprie funzioni, senza delegare in alcun 
modo le sue competenze a una Commissione 
“mista”.

100. I principali collaboratori stabili di ogni 
Commissione “mista” che non siano Vescovi e ai 
quali sia stato affidato stabilmente questo incari­
co dalla Commissione, prima di iniziare l’attività 
necessitano di una dichiarazione di "nihil ob­
stat" da parte della Congregazione per il Culto 
Divino e la Disciplina dei Sacramenti, che pren­
derà in esame i loro titoli accademici e le attesta­
zioni della loro competenza, oltre a una lettera di 
raccomandazione del loro Vescovo diocesano. 
Negli Statuti che devono essere redatti secondo il 
n. 93 suddetto, andrà precisato più esattamente in 
che modo si deve richiedere il "nihil obstat”.

101. Tutti, non esclusi gli esperti, devono 
esercitare la loro attività in forma anonima e 
sotto segreto, e sono vincolati a queste condizio­
ni, se non sono Vescovi, da un contratto.

102. Conviene inoltre che, a intervalli regola­
ri definiti dagli Statuti, le cariche dei membri, dei 
collaboratori e degli esperti siano rinnovate. 
Sulla base delle esigenze di alcune Commissioni, 
che dovessero emergere in corso d'opera, la Con­
gregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei 
Sacramenti potrebbe, su espressa richiesta, pro­

rogare con un indulto il mandato previsto dagli 
Statuti per determinati membri, cooperatori o 
esperti.

103. Per quel che riguarda le Commissioni 
“miste” già esistenti, i loro Statuti devono essere 
rivisti a norma del n. 93 e delle altre disposizioni 
della presente Istruzione, entro due anni a partire 
dalla sua entrata in vigore.

104. Per il bene dei fedeli, la Santa Sede si ri­
serva il diritto di preparare e approvare per l’uso 
liturgico traduzioni in qualsiasi lingua’4. Tutta­
via, anche se talvolta è necessario che la Sede 
Apostolica intervenga nella preparazione delle 
traduzioni per mezzo della Congregazione per il 
Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, 
l’approvazione di queste, affinché siano assunte 
per l’uso liturgico all'interno dei confini di un 
qualunque territorio ecclesiastico, rimane di per­
tinenza della Conferenza dei Vescovi, a meno 
che non sia stata prevista esplicitamente un'altra 
disposizione nel decreto d’approvazione di que­
sta medesima traduzione promulgato dalla Sede 
Apostolica. Successivamente, la Conferenza 
deve trasmettere il decreto d’approvazione per 
quel territorio alla Santa Sede per ottenere la re­
cognitio, insieme con il testo stesso, secondo le 
norme di questa Istruzione e le altre disposizioni 
del diritto.

105. Per le ragioni menzionate precedente- 
mente ai nn. 76 e 84, e per altre esigenze pasto­
rali urgenti, sono eretti per decreto della Congre­
gazione per il Culto Divino e la Disciplina dei 
Sacramenti delle Commissioni, dei Consigli, dei 
Comitati e dei Gruppi di lavoro, affinché si oc­
cupino delle traduzioni di uno o più libri liturgi­
ci in una o più lingue, i quali dipendono diretta- 
mente dalla Sede Apostolica. In questo caso, nei 
limiti dei possibile, si consulteranno almeno al­
cuni dei Vescovi interessati.

6. I nuovi testi liturgici da redigere in lingua vernacola

106. Per quel che riguarda la composizione 
di nuovi testi liturgici, da redigere nelle lingue 
vernacole, che saranno eventualmente aggiunti 
alla traduzione dei testi latini delle editiones ty­
picae, si osserveranno le norme già in vigore.

specialmente quelle contenute nell’Istruzione Va­
rietates legitimae”. Ciascuna Conferenza dei Ve­
scovi deve istituire una o più Commissioni per la 
redazione dei testi, o anche per trovare il modo di 
adattarli adeguatamente; i testi che ne risultano

” Cfr. Pio XII. Lett. Enc. Mediator Dei (20 novembre 1947): AAS .39 (1947). 561-562; Sacrosanctum Conci­
lium. 44-46: Lett. Ap. Sacram Liturgiam: l.c., 141 ; Istr. Inter oecumenici, 44-46: l.c., 886-887.

74 CJ.C., cann. 333. 360; Cost. Ap. Pastor Bonus, 62-65: l.c., 876-877; cfr. Epist. Dum toto terrarum, I: 
l.c.. 98.

” Cfr. Istr. Varietates legitimae: l.c., 288-314.



498 Atti della Santa Sede

devono essere trasmessi per la recognitio alla 
Congregazione per il Culto Divino e la Discipli­
na dei Sacramenti, prima che siano pubblicati in 
un qualunque libro destinato ad essere utilizzato 
dai celebranti, o in generale dai fedeli76.

107. Bisogna considerare che la composizione 
di nuovi testi di preghiere o di rubriche non è in sé 
un fine, ma deve essere intrapresa solamente per 
venire incontro a peculiari necessità culturali o pa­
storali. È per questa ragione che questo compito 
spetta strettamente alle Commissioni liturgiche lo­
cali e nazionali, e assolutamente non alle Com­
missioni di cui ai precedenti nn. 92-104. I testi 
nuovi, composti in lingua vernacola, come anche 
gli altri adattamenti che sono legittimamente in­
trodotti, non devono contenere niente di contrario 
alla funzione, al senso, alla struttura, allo stile, al­
l’argomento teologico o al vocabolario tradiziona­
le, così come ad altre qualità importanti dei testi 
che si trovano nelle editiones typicae”.

108. I canti e gli inni liturgici costituiscono 
elementi di importanza ed efficacia particolari. 
Soprattutto la domenica, “giorno del Signore”, i 
canti dei fedeli radunati per la celebrazione della 
Santa Messa non sono meno importanti delle 
orazioni, delle letture, dell’omelia, per la comu­
nicazione autentica del messaggio della Liturgia, 
poiché fomentano il senso della fede comune e 
della comunione nella carità7". Affinché siano più 
diffusi tra i fedeli, bisogna che siano abbastanza 
stabili, onde evitare la confusione tra il popolo. 
Entro cinque anni dalla pubblicazione di questa 
Istruzione, le Conferenze dei Vescovi dovranno 
preparare la pubblicazione di un direttorio o re­
pertorio di testi destinati al canto liturgico, con il 
necessario aiuto delle Commissioni nazionali o 
diocesane interessate, e quello di altri esperti. 
Questo repertorio dovrà essere trasmesso alla 
Congregazione per il Culto Divino e la Discipli­
na dei Sacramenti, per la necessaria recognitio.

IV. L’EDIZIONE DEI LIBRI LITURGICI

109. Tra i libri liturgici del Rito Romano che 
contengono solamente il testo latino, è detta 
"editio typica" quella pubblicata con decreto 
della Congregazione competente in quel perio­
do7’. Le editiones typicae pubblicate prima di 
questa Istruzione erano diffuse dalla Tipografia 
Poliglotta Vaticana o dalla Libreria Editrice Vati­
cana; in avvenire, esse dovranno normalmente 
essere stampate dalla Tipografia Vaticana, e il di­
ritto di diffonderle sarà riservato alla suddetta Li­
breria Editrice Vaticana.

110. Le norme di questa Istruzione, per quan­
to riguarda tutti i diritti, si riferiscono alle editio­
nes typicae pubblicate o da pubblicare, sia che si 
tratti del libro intero sia di una parte di esso: le 
edizioni cioè del Missale Romanum, dell’Ordo 
Missae, del Lectionarium Missalis Romani, del- 
l'Evangeliarium Missalis Romani, del Missale 
parvum estratto dal Missale Romanum e dal Lec­
tionarium, della Passio Domini Nostri Iesu Chri­
sti, della Liturgia Horarum, del Rituale Roma­
num, del Pontificale Romanum, del Martyro- 
logium Romanum, della Collectio Missarum e

Lectionarium de Beata Maria Virgine, del Gra­
duale Romanum, dell’Antiphonale Romanum, e 
degli altri libri di canto gregoriano e delle edi­
zioni di libri del Rito Romano promulgati in edi­
tio typica per mezzo di un decreto, come per 
esempio il Caeremoniale Episcoporum e il Ca­
lendarium Romanum.

III. Per quel che riguarda i libri liturgici del 
Rito Romano promulgati in editio typica sia prima 
sia dopo il Concilio Vaticano II con decreto delle 
Congregazioni competenti in quel periodo, la 
Sede Apostolica detiene e rivendica il diritto di 
proprietà di quello che in lingua vernacola è chia­
mato "copyright", per mezzo dell’Amministra­
zione del Patrimonio della Sede Apostolica o, in 
suo nome e con un mandato da essa ricevuto, della 
Libreria Editrice Vaticana. Spetta tuttavia alla 
Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina 
dei Sacramenti concedere la licenza di ristampa.

112. Le edizioni dei libri liturgici del Rito 
Romano sono dette “iuxta typicam" se si tratta di 
libri scritti in lingua latina che vengono realizza­
ti da un editore dopo la pubblicazione dell' editio

n Cfr. Ivi. 36: l.c., 302.
77 Cfr. Missale Romanum, editio typica tertia: Institutio Generalis, 398.

Lett. Ap. Dies Domini, 40. 50: l.c., 738. 745.
” Cfr. CJ.C., can. 838 § 2.



Atti della Santa Sede 499

typica per concessione della Congregazione per 
il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti.

113. Per quel che riguarda le edizioni “iuxta 
typicam” destinate all’uso liturgico, il diritto di 
stampare libri liturgici che riproducono il solo 
testo latino è riservato alla Libreria Editrice Vati­
cana e a quelle case editrici cui la Congrega­
zione per il Culto Divino e la Disciplina dei 
Sacramenti ha dato espressamente l'autorizza­
zione mediante contratto, a meno che risulti di­
versamente dalle norme inserite nell'editio typi­
ca stessa.

114. Il diritto di tradurre in lingua vernacola i 
libri liturgici del Rito Romano, o anche solo di 
approvarli secondo il diritto per l’uso liturgico, e 
di realizzarne la pubblicazione compete unica­
mente alla Conferenza dei Vescovi per il suo ter­
ritorio, nel rispetto tuttavia dei diritti di recogni­
tio"' e di proprietà della Sede Apostolica, ivi 
compresi quelli esposti in questa Istruzione.

115. Per quel che riguarda le edizioni dei libri 
liturgici che, tradotti in lingua vernacola, sono di 
proprietà di una Conferenza dei Vescovi, il dirit­
to di edizione è riservato agli editori ai quali detta 
Conferenza dei Vescovi lo abbia espressamente 
concesso mediante contratto, conformemente 
alla legislazione civile e alla prassi giuridica per 
le edizioni a stampa in vigore in ciascun Paese.

116. Per poter stampare edizioni “iuxta typi­
cam" destinate all’uso liturgico, un editore deve 
procedere come segue:

a) se si tratta di libri contenenti il solo testo 
latino, egli deve ottenere ogni volta la licenza 
della Congregazione per il Culto Divino e la Di­
sciplina dei Sacramenti, poi stipulare un contrat­
to, nel quale saranno precisate le condizioni per 
la pubblicazione dei libri in questione, con l’Am­
ministrazione del Patrimonio della Sede Aposto­
lica o con la Libreria Editrice Vaticana, che opera 
in nome e con mandato della stessa Amministra­
zione;

b) se si tratta di libri contenenti il testo in 
lingua vernacola, secondo le circostanze, bisogna 
ottenere la licenza del Presidente della Conferen­
za dei Vescovi o dell’Istituto o della Commissio- 
ne che, su licenza della Santa Sede, opera in 
nome di più Conferenze, e nello stesso tempo bi­
sogna stabilire un accordo sulle condizioni per la

pubblicazione dei libri in questione, conforme­
mente alle norme e alle leggi che sono in vigore 
nel Paese;

c) se si tratta di libri che riproducono so­
prattutto il testo in lingua vernacola, ma anche in 
larga misura il testo latino, per la parte in lingua 
latina bisogna seguire tutte le norme stabilite al 
n. 116a.

117. 1 diritti di edizione e di proprietà di tutte 
le traduzioni dei testi liturgici, o almeno i diritti 
della legge civile, che sono necessari per conser­
vare una piena libertà di pubblicare e correggere 
i testi, devono rimanere prerogativa delle Confe­
renze dei Vescovi o delle loro Commissioni litur­
giche nazionali*1. Questo stesso Organismo pren­
derà le misure previste dalla legge che si 
rendessero necessarie per impedire o impugnare 
un uso improprio dei testi.

118. Laddove il diritto di proprietà sulle tra­
duzioni in lingua vernacola dei testi liturgici sia 
comune a più Conferenze dei Vescovi, bisognerà 
redigere un documento di concessione della licen­
za per ciascuna Conferenza, in modo tale che cia­
scuna di esse possa, nei limiti del possibile, am­
ministrare la cosa, a norma del diritto. Altrimenti 
sarà eretto dalla Sede Apostolica un organismo a 
questo fine, previa consultazione con i Vescovi.

119. La concordanza dei libri liturgici con le 
editiones typicae approvate per l’uso liturgico, se 
si tratta di un testo scritto solo in lingua latina, 
deve essere attestata dalla Congregazione per il 
Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti; se 
invece si tratta di un testo scritto in lingua verna­
cola o nel caso previsto al 116c, bisogna ottenere 
l’attestazione dell’Ordinario del luogo in cui 
vengono pubblicati i libri*2.

120. I libri destinati al popolo contenenti i 
testi in lingua vernacola devono presentare un 
aspetto esteriore di dignità tale da indurre i fede­
li al maggior rispetto dovuto alla Parola di Dio e 
alle cose sacre*'. È pertanto necessario che, nel 
più breve tempo possibile, si superi la fase prov­
visoria durante la quale vengono raccolti insieme 
foglietti e fascicoli, ovunque siano. Tutti i libri 
destinati all’uso liturgico dei sacerdoti celebranti 
e dei diaconi devono essere di una dimensione 
sufficientemente grande così da potersi distin­
guere dai libri destinati all’uso personale dei fe-

” Cfr. C.I.C.. can. 838 § 3.
" S. Congregazione per il Culto Divino, Dichiarazione (15 maggio 1970): Notitiae 6 ( 1970), 153.
“ Cfr. CJ.C., can. 862 § 2; cfr. anche sopra, n. 111.

Cfr. Sacrosanctum Concilium. 122; Istr. Inter oecumenici, 40e: l e.. 886.



500 Atti della Santa Sede

deli. Nondimeno bisogna evitare un lusso esage­
rato, che aumenterebbe necessariamente il costo 
di questi libri e a qualcuno potrebbe sembrare ec­
cessivo. Le illustrazioni della copertina e quelle 
all’intemo del libro devono essere realizzate in 
uno stile insieme nobile e semplice, e che abbia 
un carattere perenne e universale di attrazione in 
un determinato contesto culturale.

121. Anche nella realizzazione di pubblica­
zioni di carattere pastorale per l’uso privato dei 
fedeli, che hanno il fine di favorire la loro par­
tecipazione alle celebrazioni liturgiche, gli edito­
ri devono prestare attenzione ai diritti di pro­
prietà:

a) della Santa Sede, se si tratta del testo la­
tino, o della musica gregoriana edita nei libri di 
canto sia prima sia dopo il Concilio Vaticano II, 
con l’eccezione di quelli che sono stati o saranno 
concessi all’uso di tutti;

b) di una Conferenza dei Vescovi o di più 
Conferenze dei Vescovi insieme, se si tratta di un 
testo scritto in lingua vernacola e della musica 
che lo accompagna appartenenti a una Conferen­
za o a un gruppo di Conferenze.

Per questo genere di pubblicazioni, in partico- 
lar modo se edite in forma di libri, è necessaria 
l’autorizzazione del Vescovo diocesano, a norma 
del diritto".

122. Nello scegliere gli editori ai quali sarà 
affidata la pubblicazione dei libri liturgici, biso­

gna prestare attenzione a scartare quelli i cui libri 
pubblicati non sono tali che vi si riconoscano lo 
spirito e le norme della tradizione cattolica.

123. Per quel che riguarda i testi realizzati in 
virtù di un accordo con Chiese particolari e co­
munità ecclesiali non in piena comunione con la 
Santa Sede, bisogna rispettare nella loro pienez­
za e legittimità i diritti dei Vescovi cattolici e 
della Sede Apostolica, provvedendo a introdurre 
qualsiasi modifica o correzione ritenuta necessa­
ria per l’uso di questi libri tra i cattolici.

124. Secondo il giudizio della Conferenza 
dei Vescovi, gli opuscoli e i foglietti con testi li­
turgici per l’uso dei fedeli possono derogare alla 
regola generale, che esige che i libri liturgici in 
lingua vernacola debbano contenere integral­
mente tutto ciò che si trova nella editio typica in 
lingua latina. Per quel che riguarda, tuttavia, le 
edizioni ufficiali, cioè quelle destinate all’uso li­
turgico del sacerdote, del diacono o del ministro 
laico competente, si deve applicare quanto pre­
scritto sopra ai nn. 66-69”.

125. Oltre a quanto è contenuto o previsto 
nell'editio typica o dettagliatamente esposto in 
questa Istruzione, non deve essere aggiunto alcun 
testo all’edizione in lingua vernacola senza l’ap­
provazione precedentemente concessa dalla Con­
gregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei 
Sacramenti.

V. LA TRADUZIONE DEI TESTI LITURGICI PROPRI

1.1 Propri delle Diocesi

126. Nel preparare la traduzione di testi di un 
Proprio liturgico delle Diocesi, approvati come 
“tipici” dalla Sede Apostolica, bisogna osservare 
le seguenti disposizioni:

a) la traduzione deve essere realizzata 
dalla Commissione liturgica diocesana" o da 
un’altra Commissione istituita a tal fine dal Ve­
scovo diocesano, e poi deve essere approvata dal 
Vescovo diocesano, dopo aver consultato il Clero 
ed esperti in materia;

b) la traduzione sia sottoposta per la re­
cognitio alla Congregazione per il Culto Divino 
e la Disciplina dei Sacramenti, mediante l’invio

di tre esemplari del testo tipico insieme con la 
traduzione;

c) inoltre sia redatta una relazione, che 
deve contenere:

i) il decreto con il quale il testo tipico è stato 
approvato dalla Sede Apostolica,

ii) i metodi o criteri seguiti nella traduzione,
iii) l’elenco delle persone che hanno parteci­

pato alla realizzazione del lavoro ai vari livelli 
con una breve descrizione della loro esperienza, 
delle loro specializzazioni e dei loro titoli acca­
demici;

d) quando si tratta di lingue meno diffuse.

“ C.I.C., can. 826 § 3.
” Cfr. Sacrosanctum Concilium. 63h; Dich. Plures liturgicae Commissiones: l.c., 333-334.
“ Cfr. Leti. Enc. Mediator Dei: l.c.. 561-562; Sacrosanctum Concilium. 45.



Atti della Santa Sede 501

la Conferenza dei Vescovi competente deve atte­
stare, come è detto sopra al n. 86, che il testo è 
stato tradotto in maniera esatta nella lingua in 
questione.

127. Nella stampa dei testi, bisogna include­
re i decreti con i quali è stata concessa alle tradu­
zioni la recognitio della Santa Sede, o almeno si

ricordi che la recognitio è stata concessa, facen­
do menzione del giorno, del mese, dell’anno e 
del numero di protocollo del decreto del Dicaste­
ro, conformemente alle norme del n. 68. Due 
esemplari dei testi stampati siano trasmessi alla 
Congregazione per il Culto Divino e la Discipli­
na dei Sacramenti.

2. I Propri delle Famiglie religiose

128. Nel preparare la traduzione di testi di un 
Proprio liturgico di una Famiglia religiosa (cioè 
degli Istituti di vita consacrata e delle Società di 
vita apostolica o di altre associazioni o gruppi le­
gittimamente approvati che hanno questo dirit­
to), approvati come “tipici" dalla Sede Apostoli­
ca, bisogna osservare le seguenti disposizioni:

a) la traduzione deve essere realizzata 
dalla Commissione liturgica generale o da un’al­
tra Commissione istituita a questo scopo dal Mo­
deratore Supremo o almeno con un mandato del 
Superiore Provinciale, e poi deve essere appro­
vata dal Moderatore Supremo, con il voto delibe­
rativo del suo Consiglio, dopo aver consultato, 
secondo l’opportunità, esperti e membri idonei 
dell’Istituto o della Società;

b) la traduzione sia sottoposta per la reco­
gnitio alla Congregazione per il Culto Divino la 
Disciplina dei Sacramenti, mediante l’invio di tre 
esemplari del testo tipico insieme con la tradu­
zione;

c) inoltre sia redatta una relazione, che 
deve contenere:

i) il decreto con il quale il testo tipico è stato 
approvato dalla Sede Apostolica,

ii) i metodi o criteri seguiti nella traduzione, 
iii) l’elenco delle persone che hanno parteci­

pato alla realizzazione del lavoro ai vari livelli, 
con una breve descrizione della loro esperienza, 
delle loro specializzazioni e dei loro titoli acca­
demici;

d) quando si tratta di lingue meno diffuse, 
la Conferenza dei Vescovi competente deve atte­
stare, come è detto sopra al n. 86, che il testo è 
stato tradotto in maniera esatta nella lingua in 
questione;

e) per le Famiglie religiose di diritto dio­
cesano, bisogna applicare le disposizioni pre­
cedenti, salvo il fatto che il testo deve essere 
inviato dal Vescovo diocesano alla Congregazio­
ne per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacra­
menti, insieme con il giudizio della sua approva­
zione.

129. Nei Propri liturgici delle Famiglie reli­
giose, deve essere impiegata la traduzione delle 
Sacre Scritture approvata per l'uso liturgico 
nella stessa lingua per lo stesso territorio a 
norma del diritto. Se questo si rivela difficile, la 
questione deve essere sottoposta alla Congrega­
zione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sa­
cramenti.

130. Nella stampa dei testi bisogna includere 
i decreti con i quali è stata concessa alle tradu­
zioni la recognitio della. Santa Sede, o almeno si 
ricordi che la recognitio è stata concessa, facen­
do menzione del giorno, del mese, dell’anno e 
del numero di protocollo del decreto del Dicaste­
ro, conformemente alle norme del n. 68. Due 
esemplari dei testi stampati siano trasmessi alla 
Congregazione per il Culto Divino e la Discipli­
na dei Sacramenti.

CONCLUSIONE

131. L’approvazione di traduzioni liturgiche 
concessa in casi particolari in passato non cessa di 
essere valida, anche se il principio e il criterio 
adottati differiscono dalle norme contenute in 
questa Istruzione. Tuttavia, a partire dal giorno in 
cui questa Istruzione è pubblicata, comincia una 
nuova fase per quel che riguarda l’apporto di cor­

rezioni o la riconsiderazione delle disposizioni ri­
guardanti l’ammissione di lingue vernacole nella 
Liturgia, come per la revisione delle traduzioni 
già realizzate nelle lingue vernacole.

132. Entro un quinquennio a partire dal gior­
no in cui la presente Istruzione è resa pubblica, i



502 Atti della Santa Sede

Presidenti delle Conferenze dei Vescovi e i Mo­
deratori Supremi delle Famiglie religiose e degli 
Istituti equiparati secondo il diritto sono tenuti a 
presentare alla Congregazione per il Culto Divi­
no e la Disciplina dei Sacramenti un rapporto 
completo sui libri liturgici in lingua vernacola in 
uso nel territorio o nell'Istituto di ciascuno.

133. Inoltre, le norme stabilite dalla presente

Istruzione sono valide per la correzione delle tra­
duzioni già esistenti, e si dovrà prestare attenzio­
ne a che le correzioni di questo genere non siano 
ulteriormente rinviate. Si spera che questo nuovo 
sforzo possa dar luogo a una nuova stabilità nella 
vita della Chiesa, e contribuisca a porre un soli­
do fondamento su cui poggi l’attività liturgica 
del Popolo di Dio, e a portare un forte rinnova­
mento nella catechesi.

Questa Istruzione è stata redatta dalla Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sa­
cramenti, su mandato del Sommo Pontefice, tramite la lettera dell’Em.mo Cardinale Segretario di 
Stato consegnata il 1° febbraio 1997 (prot. n. 408.304), e il Sommo Pontefice Giovanni Paolo II in 
persona l'ha approvata e confermata con la sua autorità nell’udienza concessa il 20 marzo 2001 al- 
l’Em.mo Signor Cardinale Segretario di Stato, disponendo che essa sia resa pubblica e che entri in vi­
gore il 25 aprile di questo stesso anno.

Dal palazzo della Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, 28 marzo 
2001.

Jorge Arturo Card. Medina Estévez
Prefetto

* Francesco Pio Tamburrino
Arcivescovo-Vescovo em. di Teggiano-Policastro 

Segretario



Atti della Santa Sede 503

PONTIFICIO CONSIGLIO
PER IL DIALOGO INTER-RELIGIOSO

Messaggio ai Buddhisti
per la Festa del Vesakh

La festa di Vesakh è la più importante per i Buddhisti. Nei Paesi di tradizione theravada, que­
st’anno è celebrata il 7 maggio; in essa si commemorano i principali avvenimenti della vita di 
Buddha. Nei Paesi di tradizione mahayana, i vari momenti della vita di Buddha vengono ricordati 
in giorni diversi. Tuttavia la festa più importante è quella di Vesakh durante la quale si fa memo­
ria della nascita di Siddharta Gautama (8 aprile).
Per tali circostanze, il Cardinale Presidente del Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso 
ha fatto pervenire ai Buddhisti il seguente messaggio, che pubblichiamo in traduzione italiana:

Cari amici buddhisti!

1. A nome del Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso sono lieto di fare nuo­
vamente quest’anno fervide congratulazioni a tutti i Buddhisti in occasione del Vesakh/Ha- 
namatsuri. Prego affinché questa festa annuale porti gioia e serenità nel cuore di tutti i 
Buddhisti del mondo.

2. L’anno 2001 è stato proclamato dalle Nazioni Unite “Anno Intemazionale del Dia­
logo fra le Civiltà”. Ciò offre l’opportunità di riflettere sui fondamenti del dialogo, sulle sue 
conseguenze e sui frutti che può recare all’umanità. Il dialogo fra le civiltà, il dialogo fra le 
culture e fra le religioni non è altro che un incontro umano volto a edificare una civiltà di 
amore e di pace. Siamo tutti chiamati a promuovere questo dialogo secondo le sue forme 
particolari per promuovere un maggiore apprezzamento di altre culture e religioni.

3. Nel corso della loro lunga storia sia il cristianesimo sia il buddhismo hanno svilup­
pato modi particolari di esprimersi in forme culturali distinte. A volte, in passato, queste dif­
ferenze possono aver ostacolato il dialogo, ma ciò non dovrebbe accadere più. Senza igno­
rare le nostre differenze, e con il massimo rispetto per le esigenze della verità, dobbiamo 
riconoscere i tesori delle tradizioni dell’altro. Per mezzo del dialogo e della cooperazione 
Possiamo accrescere la nostra consapevolezza di ogni tradizione e offrire insieme un con­
tributo significativo all’umanità.

4. In sintonia con il messaggio di Sua Santità Papa Giovanni Paolo II in occasione della 
Giornata Mondiale della Pace 2001, desidero invitare tutte le persone di buona volontà a 
cooperare all'edificazione della civiltà dell’amore. Sua Santità afferma che per fare questo 
dobbiamo «tendere al superamento di ogni egoismo etnocentrico». Ciò renderà possibile 
«coniugare l’attenzione alla propria identità con la comprensione degli altri e il rispetto della 
diversità. Si rivela fondamentale, a questo riguardo, la responsabilità dell’educazione... 
(che) ha una particolare funzione nella costruzione di un mondo più solidale e pacifico. Essa 
Può contribuire all’affermazione di queU’umanesimo integrale, aperto alla dimensione etica 
e religiosa, che sa attribuire la dovuta importanza alla conoscenza e alla stima delle culture 
e dei valori spirituali delle varie civiltà» (n. 20).



504 Atti della Santa Sede

5. Vorrei ricordare l’Assemblea Inter-Religiosa, organizzata nel 1999 dal nostro Consi­
glio, dal tema: “Alla vigilia del Terzo Millennio: collaborazione fra le differenti religioni". 
Riunì 200 persone appartenenti a circa 20 tradizioni religiose. Ventotto buddhisti di diversi 
Paesi erano presenti e parteciparono attivamente alle deliberazioni. alla redazione del Mes­
saggio finale che ha sottolineato l’importanza dell’educazione per la promozione della com­
prensione, della cooperazione e del rispetto reciproco. Il Messaggio elenca alcuni modi e 
strumenti mediante i quali la comunità religiosa può educare i propri membri: formazione 
della coscienza, promozione della vita spirituale (per esempio attraverso la preghiera, la me­
ditazione e l’attenzione secondo la pratica di ogni tradizione religiosa) e l’offerta di infor­
mazioni obiettive sulle diverse religioni, in particolare nei libri di testo e attraverso i mezzi 
di comunicazione sociale.

6. In quanto cristiani uniamo i nostri cuori ai vostri e preghiamo affinché il nuovo Mil­
lennio che è appena cominciato porti a tutti una pace duratura.

Buon Vesakh / Hanamatsuri.

Francis Card. Arinze
Presidente



Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

PRESIDENZA

Messaggio in occasione della Giornata Nazionale 
per l’Università Cattolica del Sacro Cuore

“L’audacia della ragione, 
la libertà della fede’’

“L'audacia della ragione, la libertà della fede", è il tema proposto alla riflessione in occasione 
della 77" Giornata Nazionale per l'Università Cattolica del Sacro Cuore, che viene celebrata il 29 
aprile 2001, terza Domenica di Pasqua.
In tale occasione - come ogni anno - la Presidenza della C.E.I. indirizza questo Messaggio allo 
scopo di sensibilizzare le comunità cristiane in Italia sull'importanza che la Cattolica assume per 
una incisiva presenza nel Paese.

1. Il rapporto tra ragione, libertà e fede è oggi più di ieri una questione decisiva: se bene 
interpretata e vissuta, è in grado di offrire risposta alle esigenze più profonde degli uomini 
e di generare vera e autentica cultura.

Appare pertanto quanto mai appropriato il tema della Giornata dell’Università Cattoli­
ca del Sacro Cuore di quest’anno: “L'audacia della ragione, la libertà della fede”. Esso 
raccoglie l’insegnamento proposto da Giovanni Paolo II nella Fides et ratio e riecheggia 
l’Allocuzione con la quale il Santo Padre ha inaugurato l’Anno Accademico 2000-2001 del­
l’Ateneo. Approfondire tale tema significa evidenziare come l’incessante ricerca umana «è 
ultimamente un appello al Bene assoluto che ci attrae e ci chiama a sé, è l’eco di una voca­
zione di Dio, origine e fine della vita umana» (Giovanni Paolo H, Veritatis splendor, 7).

2. Tale impegno corrisponde alla vocazione dell’Università Cattolica ed è un dovere 
guanto mai urgente. L’ambiguità dei processi culturali in atto esige una ragione “audace”, 
che sappia incontrare la libertà della fede che Dio, in Cristo, dona ad ogni credente e che lo 
colloca in una posizione di autentica responsabilità di fronte alla storia.

505



506 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

La ragione umana esce particolarmente provata dalle vicende culturali che hanno carat­
terizzato il cammino deirumanità negli ultimi tre secoli. In nome della ragione si è dappri­
ma perseguito il progetto di una visione totalizzante e ideologica della realtà; e l’umanità ha 
pagato a caro prezzo questa presunzione rovinosa. È poi seguita una sorta di autoriduzione 
della ragione, indebolita e ripiegata su prospettive frammentarie, senza alcuna pretesa di 
verità. Il risultato è oggi una ragione esposta al relativismo e al nichilismo. Ciò costituisce 
una grave minaccia, tra l’altro, sia per la vita democratica, alla quale mancano riferimenti 
condivisi nella costruzione della società, sia per l’educazione delle nuove generazioni, alle 
quali la cultura contemporanea non è più in grado di offrire solide certezze per la formazio­
ne della persona.

3. È compito dell’Università Cattolica far sentire a tutti il fascino della ricerca della 
verità che, sola, può dare significato alla vita quotidiana e all’impegno storico degli uomi­
ni. Il fermo “no” alle diverse forme di relativismo e il coraggioso “sì” alla verità si colloca­
no nell’orizzonte di quell’amore al vero che è tutta la grandezza e la drammaticità del cuore 
umano.

I docenti devono essere testimoni qualificati di questo fascino della ricerca della verità, 
non ostentata o strumentalizzata ma cercata e proclamata, amata e servita nella ricerca per­
sonale, nell’adempimento degli impegni didattici e nel rapporto personale con i giovani.

Insieme a loro gli studenti devono contribuire a edificare l’Università Cattolica come 
comunità di ricerca e di fede in cui si possa “vedere” e sperimentare che rincontro della 
ragione umana con la fede è condizione di un incremento autentico e di una piena realizza­
zione delle stesse esigenze della razionalità umana.

4. Questo tema e queste prospettive rappresentano una ulteriore e provvidenziale occa­
sione per confermare e potenziare la peculiare offerta formativa che l’Università Cattolica, 
in dialogo e in collaborazione con le altre Università italiane e nel quadro delle riforme in 
atto, intende fornire; essa, infatti, costituisce un valido servizio a quei giovani che si prepa­
rano a testimoniare i valori evangelici nella vita professionale e nell’ambito civile.

Ogni cambiamento esige grande dedizione e un maggiore impegno, anche e soprattutto 
spirituale e morale. Guidati da una preoccupazione pastorale, esprimiamo gratitudine per 
quanti sono coinvolti in tale importante disegno e l’auspicio che, anche grazie alla libera 
autonomia di cui gode l’Ateneo, la revisione sia ispirata innanzi tutto da criteri educativi e 
da priorità culturali cristianamente ispirati.

La Chiesa italiana, che da sempre ha manifestato una particolare fiducia nell’Università 
Cattolica, attende da essa anche un apporto qualificato e continuativo in vista della realiz­
zazione di quel «Progetto Culturale orientato in senso cristiano» che intende «far progredi­
re la cultura del soggetto e della libertà facendo valere all'intemo di essa il legame costitu­
tivo che sussiste tra verità e libertà». La scelta operata dall’Università di una rinnovata pre­
senza sul territorio potrà essere di grande aiuto in questa direzione, collegandosi con quan­
to si fa nelle Chiese locali.

Invitiamo, pertanto, le comunità cristiane a sostenere, con rinnovata convinzione e con 
la preghiera, l’Università Cattolica del Sacro Cuore, per il significativo servizio che questa 
istituzione è chiamata a svolgere per il bene della Chiesa e del nostro Paese.

La Presidenza
della Conferenza Episcopale Italiana



Atti del Cardinale Arcivescovo

Lettera Pastorale

COSTRUIRE INSIEME
Presentazione del Piano Pastorale 

per l’Arcidiocesi di Torino

Ai sacerdoti, diaconi, religiose, religiosi e fedeli laici dell'Arcidiocesi di Torino 
e a tutte le donne e uomini di buona volontà, 
che sono sinceramente in ricerca di quella verità che Gesù Cristo ci dona 
e sono disponibili a dialogare con la Chiesa

Vogliamo costruire insieme

Carissimi,
quando il 5 settembre 1999 sono giunto tra voi, mi sono presentato 

a tutta la comunità ecclesiale con queste parole: «Desidero apparire da­
vanti a voi per quello che sono, con sincerità e semplicità. Vorrei che 
riusciste a leggermi nel cuore. Sono qui e mi consegno a voi con i doni 
che Dio mi ha dato e con la garanzia che la sua grazia non mi man­
cherà, ma anche con i limiti che anch'io, come tutte le persone, sento di 
avere. So che non riuscirò a soddisfare tutte le vostre attese, ma sono 
certo che le vostre attese, come le mie, avranno una risposta se le orien­
tiamo al Signore. Ad un Vescovo non è affidato il compito di risolvere 
tutti i problemi, ma di essere Pastore, inviato da Dio per annunciare la 
salvezza che viene da Gesù. Questo è l'unico desiderio che mi brucia 
nel cuore e questa, ne sono convinto e tremo, è la vera e fondamentale 
mia responsabilità: "Guai a me se non predicassi il Vangelo!" (1 Cor 9,16).

Desidero perciò dire, fin dall'inizio del mio ministero tra voi, che su 
questo si concentrerà tutto il mio impegno pastorale: annunciarvi con 
tutte le forze, fino alla consumazione della vita, il Signore Gesù. Per 
fare questo ho bisogno di tutti voi, delle vostre competenze, delle

507



508 Atti del Cardinale Arcivescovo

vostre collaborazioni, del vostro impegno a condividere con me questa 
"grande missione" che la nostra Chiesa ha ricevuto dal suo Signore».

Ho voluto citare questo brano della mia prima omelia a voi perché 
sento che quanto sto per proporvi con questa Lettera Pastorale è in 
continuità coerente con quell'iniziale dichiarazione di intenti: sono 
vostro Vescovo per annunciare Gesù Cristo. E se diamo uno sguardo 
al non lungo, ma significativo cammino che insieme abbiamo già per­
corso, noi vediamo come tutto quello che si è fatto rispondeva all'esi­
genza profondamente sentita di dire Gesù a tutti.

La celebrazione del Grande Giubileo del 2000 con le numerose ini­
ziative diocesane e i pellegrinaggi a Roma dei giovani, ad agosto, e di 
tutta la Diocesi, a novembre, la straordinaria Ostensione della Sindo­
ne così ben riuscita per lo spirito di fede, di preghiera e di conversio­
ne che ha animato i numerosi pellegrini venuti a Torino da tutto il 
mondo, l'importante Convegno del giugno scorso "La Chiesa dialoga 
con la Città" che ha visto l'adesione convinta ed arricchente di più di 
mille partecipanti e che ora ha una sua continuità di confronto e di 
ricerca attraverso il lavoro di un Forum permanente che ha già inizia­
to il suo cammino,...: abbiamo fatto tutto questo per animare cristia­
namente la società e per mettere le persone nella condizione di poter­
si incontrare con Gesù Cristo.

Insieme a questo, fin dall'inizio, ho pensato di fare alla Diocesi una 
proposta di un Piano Pastorale diocesano che ho sottoposto al giudi­
zio di tutte le realtà ecclesiali attraverso una vastissima, lunga e gene­
ralizzata consultazione, che ha dato alcune conferme, ma nello stesso 
tempo ha offerto correzioni, suggerimenti e proposte nuove.

Ora è il momento di metterci all'opera per attuare insieme questo 
grande cammino che ci chiama ad un impegno per un nuovo slancio 
di evangelizzazione, di annuncio della salvezza di Gesù che è per 
tutti. Vogliamo "costruire insieme", Chiesa e società civile, le condi­
zioni perché le persone che vivono in questo territorio si sentano 
sostenute nei loro diritti e nelle loro speranze ed aiutate a realizzarsi 
in pienezza sia sul piano temporale che soprannaturale.

Un'icona biblica: fondiamo sulla roccia
Al fine di avere un orientamento sicuro in questo impegno di 

"costruire insieme" una comunità cristiana più credibile e più lumi­
nosa nella sua testimonianza e una società civile che risponda meglio 
alle esigenze fondamentali delle persone, ascoltiamo un avvertimen­
to pertinente di Gesù: «Chiunque ascolta queste mie parole e le mette in 
pratica, è simile a un uomo saggio che ha costruito la sua casa sulla roccia. 
Cadde la pioggia, strariparono i fiumi, soffiarono i venti e si abbatterono su



Atti del Cardinale Arcivescovo 509

quella casa, ed essa non cadde, perché era fondata sopra la roccia. Chiunque 
ascolta queste mie parole e non le mette in pratica, è simile ad un uomo stol­
to che ha costruito la sua casa stdla sabbia. Cadde la pioggia, strariparono i 
fiumi, soffiarono i venti e si abbatterono su quella casa, ed essa cadde e la sua 
rovina fu grande» (Mt 7,24-27).

Questo insegnamento è molto chiaro e di facile interpretazione. La 
casa, di cui parla Gesù, è la nostra vita, la nostra realizzazione, la 
nostra salvezza, quella eterna e quella terrena; la casa è anche la fami­
glia, come pure la comunità cristiana e la stessa società civile e quin­
di la convivenza degli uomini nel mondo intero.

Come vogliamo costruire? Da persone sagge o da stolti? E saggio 
chi nel progettare la vita, in tutti i suoi diversi aspetti, cerca proposte 
ed aiuto che garantiscano la stabilità dei valori più grandi, soprattutto 
la gioia del vivere come persona e come cristiano. Così si costruisce 
sulla roccia e si superano le tante difficoltà o bufere che si incontrano. 
Nessuno di noi si comporti da stolto accontentandosi di costruire la 
propria vita sulla sabbia con l'illusione di risparmiare fatica e sacrifici, 
ma col risultato di naufragare dentro a sconfitte e rovine irreparabili.

Ciò che discrimina evangelicamente il saggio dallo stolto è l'ascol­
to della Parola di Gesù con l'impegno di metterla in pratica. Senza 
Gesù si possono tentare tante soluzioni, cercare maestri accomodanti 
nei confronti di certe nostre pigrizie e voglie di non impegno, ma non 
si va da nessuna parte. «Se il Signore non costruisce la casa, invano fati­
cano i costruttori. Se il Signore non custodisce la città, invano veglia il 
custode» (Sai 127). L'uomo, infatti, non può realizzare pienamente se 
stesso senza accogliere, anche solo in modo inconscio, la persona di 
Cristo e le sue proposte di vita. Ci ammonisce San Paolo: «Ciascuno 
stia attento come costruisce. Infatti nessuno può porre un fondamento diver­
so da quello che già vi si trova, che è Gesù Cristo» (1 Cor 3,10-11).

Il "progetto-uomo", uscito dalla mente di Dio Creatore, si chiama 
Gesù Cristo. Egli infatti è 1' "uomo" mandato da Dio nel mondo per 
mostrare agli uomini come deve essere vissuta 1'esistenza umana (cfr. 
Tt 2,12). Quanto più noi ci avviciniamo a Lui e imitiamo il suo stile di 
vita, tanto più ci realizziamo nella nostra umanità; quanto più, inve­
ce, ci allontaniamo dalla sua Persona, dal suo esempio e dal suo inse­
gnamento, tanto più distruggiamo la nostra vita e quella degli altri. 
«Egli (Gesù) è immagine del Dio invisibile, generato prima di ogni creatu­
ra... Egli è prima di tutte le cose e tutte sussistono in lui. Egli è anche ... il 
principio, il primogenito di coloro che risuscitano dai morti, per ottenere il 
primato su tutte le cose» (Col 1,15.17-18).

L'uomo è stato creato da Dio sul modello del Figlio Gesù Cristo: la 
vocazione dell'uomo è dunque vivere come ha vissuto Gesù. Sulla 
base di un esplicito riferimento a Cristo o anche solo di alcuni valori



510 Atti del Cardinale Arcivescovo

umani condivisi, che comunque, almeno implicitamente, fanno riferi­
mento al modello di uomo che è Gesù, si potrà sperare di costruire un 
ambiente sociale, nelle nostre città e nei nostri paesi, più accettabile 
perché più rispondente alle esigenze fondamentali di un'esistenza 
autenticamente umana, come ci ricorda il Concilio Vaticano II: 
«Chiunque segue Cristo, l'uomo perfetto, si fa lui pure più uomo»1.

Vi trasmetto quello che anch'io ho ricevuto
La motivazione profonda che anima tutto questo scritto, come pure 

il programma del Piano Pastorale, così come la mia stessa vita e tutto 
l'impegno nel mio lavoro pastorale di Vescovo è una sola: «Trasmette­
re a voi quello che a mia volta ho ricevuto dal Signore» (cfr. 1 Cor 15,3).

Dal Signore ho ricevuto il dono della fede nel Battesimo, fede che 
è poi diventata cosciente in me con il primo annuncio ascoltato in 
famiglia dai miei genitori. Consentitemi di ricordare la mia umile e 
povera famiglia, povera materialmente ma ricca di valori cristiani 
dove io, insieme con la vita, ho ricevuto la fede e la prima educazio­
ne cristiana. Quello che implica oggi il mio compito nella Chiesa, per 
adempiere quanto richiesto dalle gravi responsabilità del mio mini­
stero per annunciare il Vangelo a tutti, ha avuto la sua prima scintilla 
di luce e di impegno proprio lì, nella mia famiglia. Quanto è avvenu­
to in seguito, è stato uno sviluppo di un cammino di crescita della mia 
formazione che aveva ricevuto il suo fondamento in un'autentica 
famiglia cristiana e il suo inizio mirabile nell'insegnamento e nella 
testimonianza dei miei genitori.

Voglio ricordarli, i miei genitori, in questo colloquio confidenziale 
con voi, perché a loro, già in Paradiso da molti anni, sono debitore 
non solo per la generosità con cui mi hanno desiderato alla vita, ma 
anche per essermi stati i primi veri educatori alla fede. Essi sono stati 
per me e per i miei fratelli e sorelle autentici testimoni e modelli di 
una fede cristiana semplice e profonda.

Mi è ancora viva nella memoria l'immagine di mio padre, conta­
dino, che ogni sera inginocchiato per terra ed appoggiato ad una 
sedia guidava, come "sacerdote della casa", la recita del Santo Rosa­
rio. La stanchezza di una lunga giornata di lavoro nella stalla e nei 
campi non gli impediva di radunare intorno a sé i suoi figli per aiu­
tarli a pregare. Ho ancora vivo il ricordo di lui, quando sul suo letto 
di morte, ormai incapace di parlare, continuava a fare su di sé nume­
rosi segni di croce, quasi a suggellare con quell'ultimo gesto di muta 
preghiera tutta una vita vissuta alla sequela di Cristo.

1 Cosi. past. Gaudium et spes, 41.



Atti del Cardinale Arcivescovo 511

Che cosa poi dire della mia mamma? Con nove figli da allevare, 
l'ultimo dei quali sono io, trovava ogni mattina il tempo di parteci­
pare alla Santa Messa. Aveva, lei senza istruzione, una preoccupazio­
ne quotidiana di seguirci tutti affinché nulla tralasciassimo dei nostri 
doveri soprattutto religiosi. La sua grande sapienza nel mandarci due 
volte a Messa nel giorno di Pentecoste - perché, diceva, è una festa 
importante -, le consentiva di introdurci, fin da piccoli, ad una spe­
ciale devozione allo Spirito Santo. Come la devo ringraziare per que­
sto motivo particolare! Così ricordo la sua sollecitudine per garantire 
la nostra frequenza ai Sacramenti, le nostre preghiere quotidiane del 
mattino e della sera, la profonda devozione alla Madonna, all'Ange­
lo Custode e ad alcuni Santi a lei più cari, come San Giuseppe o Santa 
Teresa del Bambino Gesù.

Tutta la ricchezza dei valori cristiani, che ora io, come Vescovo, 
sento di avere nel cuore da trasmettere a voi ha avuto il suo momen­
to iniziale in me in questo contesto. Dio si è servito prima di tutto dei 
miei genitori e della mia famiglia per rivelarsi e donarsi a me e per 
chiamarmi alla sua sequela. Riconosco nella mia vita una continuità 
di cammino di fede, tra la mia fanciullezza e l'età matura, e di questo 
desidero farvi partecipi per un comune confronto ed incoraggiamen­
to. Ritengo infatti che anche molti di voi potrebbero testimoniare di 
avere avuto gli stessi miei doni e le medesime mie esperienze. Quel 
Gesù che con tutte le forze della mia vita desidero annunciare a tutti, 
e un Gesù che io, a mia volta, ho conosciuto fin dai primi anni di vita, 
Perché qualcuno me lo ha fatto conoscere. È questa la grande tradi­
zione della Chiesa che consente la trasmissione del Vangelo da una 
generazione all'altra.

L'esigenza forte di annunciare Gesù Cristo non è altro che la logica 
conseguenza di ciò che di Lui mi è stato detto e che io, a mia volta, ho 
sperimentato. Anch'io, in questo momento, con tutti coloro che condi­
vidono la mia stessa fede, faccio mie le parole che Pietro e Giovanni dis­
sero davanti al Sinedrio che imponeva loro di non parlare più di Gesù: 
«Noi non possiamo tacere quello che abbiamo visto e ascoltato» (At 4,20).

Comunione con il Papa e illuminati dal suo Magistero
Alla conclusione del Giubileo del 2000, il Santo Padre ha indiriz­

zato a tutti una Lettera Apostolica "Novo Millennio ineunte" (All'inizio 
del nuovo Millennio) nella quale, dopo l'esperienza molto positiva 
dell'Anno Santo, invita tutta la Chiesa a «prendere il largo» (cfr. Le 
5'4) nel mare della storia per portare la ricchezza di grazia vissuta nel 
Giubileo a tutta l'umanità. Ci dice il Papa: «Bisogna ora far tesoro 
della grazia ricevuta, traducendola in fervore di propositi e concrete



512 Atti del Cardinale Arcivescovo

linee operative. Un compito al quale desidero invitare tutte le Chiese 
locali... È ora dunque che ciascuna Chiesa, riflettendo su ciò che lo 
Spirito ha detto al Popolo di Dio in questo speciale anno di grazia, ed 
anzi nel più lungo arco di tempo che va dal Concilio Vaticano II al 
Grande Giubileo, compia una verifica del suo fervore e recuperi 
nuovo slancio per il suo impegno spirituale e pastorale»2.

Noi desideriamo raccogliere ed attuare questo invito che il Papa 
rivolge a tutte le Diocesi del mondo e quindi anche alla nostra.

Dal Concilio in poi la nostra Chiesa, guidata da illuminati Pastori 
che si sono succeduti, i Cardinali Pellegrino, Ballestrero e Saldarini, 
ha visto una feconda fioritura di rinnovamento a tutti i livelli. Quan­
te cose nuove sono nate negli anni che vanno dal Concilio fino a noi 
e che sono tuttora presenti con tanta vivacità della nostra pastorale!

Questo cammino post-conciliare ha avuto un suo momento 
straordinario nella celebrazione del Sinodo diocesano che si è svolto 
negli anni 1994-1997, sotto la guida del Cardinale Giovanni Saldarini. 
Le indicazioni del Sinodo con gli orientamenti e le norme promulga­
te dall'Arcivescovo nel Libro Sinodale, che è entrato in vigore il 1° gen­
naio 1998, mantengono intatta la loro validità. Ad esse ci si deve atte­
nere per tutte le scelte che di giorno in giorno siamo chiamati a com­
piere nella nostra pastorale ordinaria, che deve essere sempre ispira­
ta ad una sincera comunione ecclesiale.

Il nostro Piano Pastorale non è "altro" rispetto al Sinodo, ma si 
mette in continuità con esso proponendo alcune "iniziative straordi­
narie" di annuncio del Vangelo, finalizzate a rivitalizzare sempre più 
il cammino quotidiano delle nostre comunità.

Chiedo perciò a tutti di guardare a questa proposta di Piano Pasto­
rale non come a qualcosa che ci cade addosso, nostro malgrado, per 
complicare le già difficili problematiche pastorali che dobbiamo 
affrontare ogni giorno, bensì come un aiuto a concentrare il nostro 
impegno su alcune scelte prioritarie al fine di sperimentare nuovi 
orizzonti per la pastorale ordinaria.

Il Santo Padre, nella Lettera citata, ci avverte che non esistono for­
mule magiche per affrontare le grandi sfide del nostro tempo. «Non 
una formula ci salverà, ma una Persona, e la certezza che essa ci 
infonde: Io sono con voi!»3.

Anche noi quindi diciamo col Papa che non si tratta di inventare 
un nuovo programma rispetto a quello che la Chiesa ha già ricevuto 
duemila anni fa da Gesù stesso: «Andate in tutto il mondo e predicate il 
Vangelo ad ogni creatura» (Me 16,15). È questa la "missione" che la

' Leti. Ap. Novo Millennio ineunte (6 gennaio 2(X) 1 ), 3.
’ Ivi, 29.



Atti del Cardinale Arcivescovo 513

Chiesa deve svolgere nei secoli: annunciare Gesù Cristo, farlo cono­
scere ed amare, imitarlo per vivere in Lui la vita trinitaria e trasfor­
mare con Lui la storia dell'umanità.

Questo programma di sempre deve però essere tradotto in orienta­
menti pastorali adatti alle condizioni di ciascuna comunità. Ci dice 
ancora Giovanni Paolo II: «Dentro le coordinate universali e irrinun­
ciabili è necessario che l'unico programma del Vangelo continui a 
calarsi, come da sempre avviene, nella storia di ciascuna realtà eccle­
siale. È nelle Chiese locali che si possono stabilire quei tratti program­
matici concreti - obiettivi e metodi di lavoro, formazione e valorizza­
zione degli operatori, ricerca dei mezzi necessari - che consentono 
all'annuncio di Cristo di raggiungere le persone, plasmare le comu­
nità, incidere in profondità mediante la testimonianza dei valori evan­
gelici nella società e nella cultura. Esorto perciò vivamente i Pastori 
delle Chiese particolari, aiutati dalla partecipazione delle diverse com­
ponenti del Popolo di Dio, a delineare con fiducia le tappe del cammi­
no futuro, sintonizzando le scelte di ciascuna Comunità diocesana con 
quelle delle Chiese limitrofe e con quelle della Chiesa universale»4.

Sono contento di poter riscontrare come tutto il cammino comune 
di preparazione a questo nostro Piano Pastorale diocesano si sia 
messo fin dall'inizio su queste linee che ora il Papa raccomanda a 
tutte le Diocesi.

Perciò ora vogliamo vivere tutto il nostro lavoro, sia quello svolto 
nella consultazione sia ancor più quello che realizzeremo nei prossi­
mi anni con le grandi Missioni diocesane, con una motivazione in più, 
che è la scelta di attuare le indicazioni del Santo Padre, come un atto 
di obbedienza e di comunione con la sua Persona che, in qualità di 
Vicario di Cristo e Successore di Pietro, ha il compito di guidare tutta 
la Chiesa e quindi anche noi.

1. MANDATI PER ANNUNCIARE IL VANGELO

1- La missione della Chiesa, opera di Dio

Fino al Concilio Vaticano II il termine "missione", declinato spes­
so al plurale, veniva usato prevalentemente per indicare quelle atti- 
vità ecclesiali riservate ad una cerchia di specialisti, come le "missio- 
ni estere" per diffondere la fede cristiana tra gli infedeli o le "missio- 
ni al popolo" per risvegliare la fede e la pratica cristiana di una par-

* Ivi.



514 Atti del Cardinale Arcivescovo

rocchia, di una città o di una regione. Si era perciò ancora distanti dal­
l'assioma: «Dove c'è la Chiesa, ivi è la missione». La missione, infatti, 
è un elemento costitutivo della Chiesa stessa. Dobbiamo all'ultimo 
Concilio Ecumenico e poi a due grandi documenti magisteriali 
YEvangelii nuntiandi5 di Paolo VI e la Redemptoris missiob di Giovan­
ni Paolo II la reimpostazione radicale del tema della missione, consi­
derata ormai come facente parte dell'identità della Chiesa al punto 
che una Chiesa non missionaria rinnegherebbe in pratica la sua stes­
sa identità. In questo modo la "missione" non si presenta più come 
una delle tante attività della Chiesa, ma è l'essenza della Chiesa stes­
sa, voluta da Cristo per la missione, cioè per svolgere il compito di 
annunciare il Vangelo a tutti. La "missione" ritrova così la sua giusta 
collocazione teologale ed ecclesiale. Essa è collegata direttamente alla 
missione del Dio trinitario, nella quale affonda le sue radici e trova il 
suo fondamento: l'invio del Figlio nel mondo da parte del Padre e 
l'invio dello Spirito Santo da parte del Padre e del Figlio costituisco­
no l'origine della missione della Chiesa. E necessario rileggere e 
meditare con cura quanto afferma il Decreto conciliare "Ad gentes": 
«La Chiesa pellegrinante è missionaria per sua natura, in quanto essa 
trae origine dalla missione del Figlio e dalla missione dello Spirito 
Santo, secondo il progetto di Dio Padre. Questo progetto scaturisce 
dall'"amore fontale", cioè dalla carità di Dio Padre, il quale, essendo 
Principio senza principio, da cui il Figlio è generato e lo Spirito Santo 
attraverso il Figlio procede, per la sua sovrabbondante e misericor­
diosa benevolenza liberamente ci crea, ed inoltre gratuitamente ci 
chiama alla comunione con sé nella vita e nella gloria. Egli ha gene­
rosamente effuso e continua ad effondere la sua divina bontà, in 
modo che Colui che di tutti è il Creatore, diventi anche "tutto in tutti" 
(ICor 15,28), procurando simultaneamente la sua gloria e la nostra 
beatitudine. Piacque a Dio inoltre chiamare gli uomini a partecipare 
della sua stessa vita non soltanto ad uno ad uno, senza alcuna mutua 
connessione, ma costituendoli come un popolo, nel quale i suoi figli, 
che erano dispersi, si raccogliessero in unità»7.

Questo bel testo, al quale potrebbero essere affiancati i primi nu­
meri della Lumen gentium, ci consente qualche breve annotazione.

La missione della Chiesa non è in primo luogo messa in rapporto 
con la necessità degli uomini, bisognosi di salvezza, ma scaturisce, 
per così dire, da un'esigenza interna a Dio stesso, perché Colui che 
nella sua essenza è comunione di amore è nello stesso tempo deside-

1 Paolo VI, Esort. Ap. Evangelii nuntiandi (8 dicembre 1975).
“ Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Redemptoris missio (7 dicembre 1990).
’ Decr. Ad gentes, 2.



Atti del Cardinale Arcivescovo 515

rio di donarsi e di comunicarsi. In questa prospettiva la missione 
della Chiesa è molto di più di un compito da attuare o di un ordine 
cui obbedire. La sua origine non va collegata soltanto all'invio degli 
Apostoli da parte di Gesù, dopo la sua risurrezione (cfr. Mt 28,19), ma 
si situa nel cuore stesso di Dio, e precisamente nell'amore trinitario 
che unisce il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo, amore che relaziona le 
tre Persone divine e si effonde sulle loro creature. Di qui emerge che 
la missione non consiste soltanto né in primo luogo in una nostra atti­
vità, nel nostro fare, in quanto essa è innanzi tutto un dono da acco­
gliere e dal quale lasciarsi penetrare profondamente: «Prima ancora 
di essere azione, la missione è testimonianza e irradiazione»8.

È a partire da questo punto che si dovrebbe operare un profondo 
ripensamento del nostro modo di concepire la missione della Chiesa, 
come suggerisce un teologo francese contemporaneo: «Prima di esse­
re la nostra opera, la missione è l'opera di Dio. Prima di essere un pro­
getto, essa è una testimonianza. Prima di essere un compito da rea­
lizzare, essa è un amore da accogliere»9.

2. Dimensione universale della missione

Ora siamo in grado di comprendere l'affermazione «Dove c'è 
Chiesa, ivi è la missione», perché alla luce del Concilio Vaticano II 
abbiamo individuato la fonte trinitaria della missione della Chiesa, la 
quale «è inviata da Dio alle genti per essere "sacramento universale 
della salvezza"»1". È da notare che in primo luogo non si parla della 
Chiesa che invia, ad esempio, dei missionari, ma della Chiesa tutta 
che è inviata. La Chiesa è inviata come il Figlio è inviato dal Padre. La 
missione del Padre nei confronti del Figlio fonda e alimenta la mis­
sione di Cristo nei confronti dei suoi discepoli, cioè della Chiesa: 
«Come il Padre ha mandato me, anch'io mando voi» (Gv 20,21). Quel 
'come" non indica una rassomiglianza puramente esteriore tra la 
missione della Chiesa e quella di Gesù, ma sta a significare l'origine e 
il fondamento della missione della Chiesa, che non potrà non avere la 
stessa universalità della missione del Figlio e dello Spirito Santo. La 
Chiesa e la sua missione universale vanno comprese alla luce di un 
principio fondamentale che Dio attua nella storia della salvezza: Dio 
attua la salvezza, che ha una destinazione universale, facendola ini­
ziare da una persona, da un piccolo gruppo, in un luogo determina-

* Leti. Enc. Redemptoris missio, 26.
’ J. RigaL. Découvrir l'Église, DDB. Paris 2000, p. 192.

Decr. Ad gentes. 1



516 Atti del Cardinale Arcivescovo

to. Si pensi ad Abramo o, nel Nuovo Testamento, a Maria, ai Dodici o 
a Paolo e alle sue piccole comunità sparse nel bacino mediterraneo. 
La missione universale deve cominciare con la cura del particolare, 
cioè delle nostre comunità ecclesiali, dei nostri gruppi, chiamati ad 
essere segno e strumento di Dio che salva il mondo.

3. Mandati per convocare

Parlando di missione dobbiamo ancora ricordare la necessità di 
evitare un equivoco.

Spesso si dice che noi siamo da Dio "convocati per la missione". 
Questo fa pensare che la convocazione del Popolo di Dio-Chiesa sia 
soltanto il presupposto per l'invio nel mondo, cioè la missione. Le 
cose, in realtà, non stanno così. Infatti i Profeti e gli Apostoli sono stati 
inviati per riunire il Pòpolo di Dio. Gesù stesso è stato inviato dal 
Padre «per riunire insieme i figli di Dio che erano dispersi» (Gv 11,52). 
Gesù, a sua volta, invia i suoi a tutti i popoli per raccogliere in mezzo 
ad essi la comunità dei discepoli.

Perciò volendo esprimerci correttamente in riferimento al manda­
to per la missione non possiamo sostenere che siamo "convocati per 
la missione", ma dobbiamo affermare di essere "mandati per convo­
care il Popolo di Dio".

È questo l'impegno che il Signore ci ha dato e la sfida con cui la 
nostra Chiesa di Torino deve confrontarsi anche oggi, all'inizio del 
Terzo Millennio cristiano.

• Pugno di lievito
In questo grande compito che abbiamo di sentirci mandati per 

convocare gli uomini orientandoli ad accogliere la salvezza che Gesù 
offre a tutti, dobbiamo tener presenti due attenzioni particolari.

Innanzi tutto dobbiamo evitare la tentazione di voler vedere subi­
to i risultati del nostro lavoro pastorale. La voglia di contarci e di toc­
care con mano un certo successo delle nostre iniziative, il desiderio di 
sentirci importanti perché si è molti, non corrispondono all'insegna­
mento di Gesù che ci raccomanda di considerarci "pugno di lievito", 
che non si vede, o "granello di senape”, che è piccolissimo.

La Chiesa nasce dal poco, da una persona, da un piccolo gruppo. 
Nei primi secoli, quando il cristianesimo non era ufficialmente rico­
nosciuto e non disponeva di grandi mezzi, le comunità cristiane 
hanno influenzato il mondo con la loro semplice esistenza, con il loro 
modo di vivere.



Atti del Cardinale Arcivescovo 517

• Partecipi della passione di Cristo
L'altra attenzione da tenere presente è che la Chiesa, associata a 

Cristo nell'opera della redenzione, è pure associata alla sua vicenda 
di passione e di morte: «Come Cristo ha compiuto la redenzione 
attraverso la povertà e la persecuzione, così pure la Chiesa è chiama­
ta a prendere la stessa via per comunicare agli uomini i frutti della sal­
vezza»". Quindi la via della croce, della fatica, della derisione, del­
l'insuccesso, della persecuzione da parte di quanti non sembrano 
interessati al nostro annuncio, è costitutiva della missione, se voglia­
mo seguire la via di Cristo e non altre vie mondanamente più allet­
tanti e promettenti.

È bene tenere presente tutto questo nel lavoro che ci attende in 
attuazione del Piano Pastorale. Il Papa ci ha ricordato che al termine 
del Secondo Millennio la Chiesa «è diventata nuovamente Chiesa di 
martiri»12. Anche a noi è richiesto oggi un martirio: forse non quello 
che comporta l'effusione del sangue, ma il martirio quotidiano, la 
testimonianza a "caro prezzo" nella fedeltà al mandato che Cristo ci 
ha affidato, anche quando bisogna remare controcorrente o sentiamo 
intorno un clima di indifferenza e di non voglia di Vangelo, per cui 
abbiamo l'impressione di vivere l'esperienza di Paolo all'Areopago di 
Atene, quando gli dissero: «Ti sentiremo su questo un'altra volta» (At 
17,32). Quanta gente, anche nelle nostre comunità di grande tradizio­
ne cristiana, desidera essere lasciata in pace e rifiuta un annuncio che 
noi invece dobbiamo fare, con dolcezza ma anche con chiarezza, per 
mettere in discussione specifiche scelte antievangeliche. E questo il 
martirio quotidiano dell'operaio del Vangelo al quale non ci dobbia­
mo sottrarre.

4. Tutti all'opera

Annunciare il Vangelo non è compito esclusivo di qualche specia­
lista, ma è dovere di tutta la comunità cristiana. In questa grande 
avventura di un rilancio della missione evangelizzatrice della nostra 
Chiesa nessuno può fare da spettatore. Tutti siamo chiamati ad esse- 
re protagonisti, perciò tutti dobbiamo metterci all'opera in questo 
grande cantiere dove si costruisce e cresce la Chiesa di Cristo.

Se siamo davvero innamorati di Gesù, se abbiamo capito che solo 
seguendo Lui si vive una vita dignitosa e bella e si realizza la salvez- 
Za definitiva nell'aldilà, come non desiderare che tutti lo conoscano,

11 Concilio Vaticano II. Cosi. dogm. Lumen gentium, 8.
Giovanni Paolo II. Leti. Ap. Tertio Millennio adveniente (10 novembre 1994), 37.



518 Atti del Cardinale Arcivescovo

lo amino, lo seguano per vivere nella gioia e nella serenità su questa 
terra e poi salvarsi nell'eternità?

Tutti dobbiamo sentirci chiamati al lavoro nel vasto campo del 
Regno di Dio e mettere con generosità mano all'aratro.

• L'Arcivescovo per primo
Sento il dovere di impegnarmi in prima persona in questo lavoro 

e vi confesso che lo faccio con convinzione, con gioia ed entusiasmo. 
Per questo sono qui tra voi, inviato a guidare come Pastore questa 
amata e santa Chiesa di Torino. La stessa recente nomina cardinalizia, 
che il Santo Padre nella sua bontà ha voluto conferirmi, mi impegna 
a mettere in gioco la vita stessa per il Regno di Dio, fino all'effusione 
del sangue, se fosse necessario. Vi assicuro che su questo fronte desi­
dero consumare ogni istante della mia esistenza. Sono cosciente che 
dicendo questo mi comprometto davanti a voi: ma potrebbe essere 
altrimenti? Può un Vescovo non desiderare di vivere con generosità la 
sua personale risposta quotidiana alla chiamata di Cristo che esige 
santità di vita? Per quanto mi riguarda, questa è la sfida che accetto 
con me stesso ogni giorno: devo vivere il mio sì totale al Signore ed 
alla causa del Vangelo. Conosco i miei limiti e non mi considero arri­
vato alla perfezione. Ho bisogno anch'io di tanta misericordia dal 
Signore e da voi, ma sento che devo puntare in alto nella qualità della 
mia fede, del mio amore e della mia speranza. Nello stesso tempo 
avverto anche il dovere, da cui non posso esimermi, di proporre, 
sostenere, incoraggiare e trascinare altri in questo impegno di annun­
cio, pur sapendo che io devo partire per primo e pagare di persona. 
Su questa frontiera dell'evangelizzazione Dio ha iniziato la sua opera 
in me e gli chiedo con fiducia di portarla a compimento.

• I sacerdoti
Con il Vescovo ci devono essere i sacerdoti. Sono essi i «saggi col­

laboratori dell'Ordine episcopale», come insegna il Concilio13. Ci 
siamo consultati a lungo nel nostro Presbiterio su questo Piano Pasto­
rale. Tutti hanno avvertito l'impegno straordinario che esso richiede 
ed è emersa anche la volontà di partire "insieme" per questa avven­
tura. Nel primo anno del mio ministero a Torino ho desiderato avere 
un incontro personale con tutti i sacerdoti, uno ad uno, occasione 
questa, la prima per me, per constatare la ricchezza di fede, la solidità 
di principi ed una generosità non comune che essi dimostrano nel

» Cosi. dogm. Lumen gentium, 28.



Atti del Cardinale Arcivescovo 519

loro quotidiano impegno. Infatti, nelle mie visite alle parrocchie, sono 
proprio il loro zelo e la loro capacità di lavoro pastorale gli aspetti che 
più mi colpiscono e mi commuovono. Questo mi conforta molto, 
aiuta e stimola il mio ministero e mi dà fiducia che riusciremo vera­
mente a "costruire insieme" qualcosa di nuovo. Se poi sopraggiun­
geranno momenti di paura, di scoraggiamento o di stanchezza, li 
sapremo valutare nel loro giusto significato senza eccessivi allarmi­
smi e con calma ci sforzeremo di superarli. Mi auguro che anche que­
sta straordinaria esperienza porti in tutti i sacerdoti una ricarica di 
serenità, di speranza e di rinnovato ottimismo pastorale.

• I diaconi
Accanto al Vescovo e ai sacerdoti sono certo che si sentiranno chia­

mati ad una fattiva collaborazione in questo straordinario cantiere 
missionario anche i nostri diaconi, prezioso dono dello Spirito per la 
nostra Chiesa diocesana e vera risorsa di forze al servizio del Regno 
di Dio. Il loro stretto legame con il mio ministero episcopale li solleci­
ta ad aprirsi sempre più, con la loro specifica presenza nel mondo, ad 
un impegno di annuncio e testimonianza del Vangelo.

• Le religiose, i religiosi e tutti i consacrati
Le religiose, i religiosi e tutti i consacrati si dovranno sentire impe­

gnati a collaborare alla realizzazione di questo nostro Piano Pastora­
le. La loro testimonianza evangelica, vissuta nel celibato, nella vita 
comunitaria e nell'assidua preghiera liturgica e personale deve esse­
re nella nostra Chiesa una «memoria del Vangelo e del Regno di Dio 
veniente». L'invito viene dal Signore che chiama e manda tutti, per 
cui ciascuno ha la responsabilità di rispondere secondo le proprie 
possibilità e i propri carismi. A tutti, e in particolare alle monache dei 
vari monasteri di clausura, chiedo fin da ora di accompagnarci e 
sostenerci con la loro quotidiana preghiera.

• I fedeli laici
Soprattutto i fedeli laici dovranno sentire, in proporzione al loro 

amore al Signore, alla loro passione pastorale, ai doni ricevuti e alle 
proprie disponibilità di tempo, la chiamata di Gesù a venire con gene­
rosità a lavorare nella sua vigna. Torino possiede una grande tradi­
zione di un laicato impegnato nella formazione e nell'annuncio. Que­
sto è il momento di rendere sempre più evidente la verità che ogni 
battezzato è chiamato a partecipare alla missione della Chiesa e quin­
di a continuare nella storia il compito profetico di Cristo, rivelatore



520 Atti del Cardinale Arcivescovo

del Padre. Ciascun credente deve sentirsi profeta, cioè testimone ed 
annunciatore di Dio e dei suoi doni per i fratelli e le sorelle che gli 
vivono accanto. Infatti sempre di più in futuro i laici dovranno farsi 
carico di una ministerialità che a loro compete, in forza del Battesimo 
e della Cresima, manifestando così la loro responsabilità e capacità, 
con l'aiuto della grazia a loro donata, di portare il Signore e il suo 
messaggio di salvezza alle donne e agli uomini del nostro tempo.

5. Con un nuovo stile

Non è sufficiente ribadire che dare attuazione alla missione della 
Chiesa è un dovere di tutti. Bisogna anche ricordare la necessità di 
assumere un nuovo stile nell'annuncio del Vangelo, che in sostanza è 
lo stile che Gesù stesso ci ha insegnato e di cui ci ha dato testimo­
nianza. Nella nostra Diocesi grande è la tradizione, lasciataci in ere­
dità dai nostri Santi, di un cristianesimo vissuto in modo significati­
vo sul versante dell'attenzione dei più poveri e abbandonati. Torino, 
definita giustamente "Città della Carità", deve rimanere fedele al suo 
stile di apostolato, nel quale prevale l'attenzione alle persone e l'a­
more verso di esse. La carità è la prima parola del Vangelo che la 
gente capisce e alla quale crede.

Si tratta, quindi, di tener presente anzitutto la dignità delle perso­
ne, alle quali è rivolta la nostra missione evangelizzatrice.

Questo comporta rispettare la libertà di ognuno, per cui «nessuno, 
in ambito religioso, deve essere forzato ad agire contro la sua co­
scienza»14. La verità, infatti, deve essere proposta, non imposta. Essa 
interpella la nostra libertà. «La Chiesa propone, non impone nulla: 
rispetta le persone e le culture e si ferma davanti al sacrario della 
coscienza»15.

«L'atteggiamento missionario - ci ricorda ancora il Papa - comin­
cia sempre con un senso di profonda stima di fronte a ciò che vi è in 
ogni uomo»16. Questo vale oggi in modo particolare per quanto 
riguarda il dialogo con le altre religioni.

Anche nella nostra Torino dovremmo prestare, nel nostro impe­
gno di annuncio, sempre più attenzione non solo al dialogo ecumeni­
co, cioè con i fratelli di fede cristiana, che sta già procedendo positi­
vamente con risultati di reciproca collaborazione nel cammino verso 
l'unità, ma anche al dialogo inter-religioso, cioè con fratelli di religio­
ni non cristiane, soprattutto con gli aderenti all'Islam. Su questo ver-

14 Concilio Vaticano II. Dich. Dignitatis humanae, 2.
” Lett. Enc. Redemptaris missio, 39.
16 Giovanni Paolo II. Lett. Enc. Redemptor hominis (4 marzo 1979), 12.



Atti del Cardinale Arcivescovo 521

sante è doverosa da parte nostra una maggior conoscenza dei proble­
mi esistenti ed una più accurata preparazione per saper annunciare 
Gesù Cristo anche a questi nostri fratelli, i quali, arrivati dai loro Paesi 
nel nostro territorio, non possono non avvertire la peculiarità del 
messaggio cristiano, che la nostra Chiesa ha ricevuto dal suo Signore 
e che deve essere sempre comunicato a tutti.

6. Che cosa favorisce l'azione missionaria della Chiesa

L'azione missionaria della Chiesa è favorita soprattutto ed essen­
zialmente dalla fede viva ed autentica, quella che San Paolo chiama 
«la fede che opera per mezzo della carità» (Gal 5,6). Occorre ricordare che 
la fede è "adesione-affidamento" al Dio di Gesù Cristo da parte del 
credente e nello stesso tempo è assenso convinto e totale a ciò che la 
rivelazione divina ci propone17.

Dobbiamo tener presente che il cristianesimo, prima di essere una 
religione o un insieme di regole morali, è "fede", cioè una profonda 
relazione personale con Gesù Cristo, rivelatore di Dio Padre e datore 
dello Spirito Santo. Troppo sovente si dà per scontata la fede e si 
passa alle norme morali, quando invece in realtà la morale cristiana 
dev'esserne l'espansione, la sua manifestazione concreta.

La fede dunque è l'anima della missione, purché sia autentica, non 
ridotta a vago sentimento religioso, bensì profonda adesione ad una 
Persona, Gesù Cristo. Perché questo si realizzi si richiede che essa:

- si nutra della Parola di Dio. Ce lo ricorda San Paolo: «La fede 
viene dall'ascolto, l'ascolto viene dalla parola di Cristo» (cfr. Rm 10,17);

- si alimenti con la preghiera assidua. Se è vero che pregare è 
entrare in comunione con Dio non può presumere di credere in Lui 
chi non si sa fermare a lungo alla sua presenza. Solo chi si allena in 
una preghiera prolungata e silenziosa di ascolto e di dialogo riesce a 
rimanere nell'amore di Cristo: «Chi rimane in me e io in lui, fa molto frul­
lo, perché senza di me non potete fare nulla» (Gv 15,5);

- venga celebrata nei Sacramenti, che sono atti di Cristo, cioè azio­
ni salvifiche attraverso le quali il Signore si dona a noi ed accoglie il 
nostro affidarci a Lui;

- si traduca in una vita coerente con ciò che si professa. «La fede se 
non ha le opere, è morta in se stessa» (Gc 2,17). Una fede, che non si renda 
visibile con scelte concrete di amore verso Dio e verso il prossimo, 
rimane un contenitore vuoto. «La fede - diceva Charles de Foucauld 
* deve essere gridata con la vita». Bisogna inoltre ricordare che la fede

" Cfr. Concilio Vaticano II. Cosi. dogm. Dei Verbum. 5.



522 Atti del Cardinale Arcivescovo

esprime contenuti che il credente accoglie e professa: «Con il cuore 
infatti si crede per ottenere la giustizia e con la bocca si fa professione di fede 
per avere la salvezza» (Rm 10,10);

- sia maggiormente conosciuta nei suoi contenuti fondamentali e 
specifici, partendo dalle essenziali verità cristiane, che sono l'espres­
sione del Dio amore, che cerca gli uomini per stringere con loro un'al­
leanza di amore, che è comunione di vita con Lui;

- trovi più consapevolezza delle sue ragioni e dei suoi fondamen­
ti. Se non siamo «pronti a rispondere a chiunque ci domandi ragione della 
speranza che è in noi» (cfr. 1 Pt 3,15) ci troveremo sempre in difficoltà in 
un ambiente multiculturale, che rende difficile l'accoglienza dell'an­
nuncio evangelico e mette in discussione i valori cristiani ritenuti, 
fino a ieri, intoccabili;

- sia, infine, proposta a tutti: a coloro che già hanno ricevuto il 
primo annuncio cristiano ed ai quali con la catechesi bisogna offrire 
una formazione più matura e più cosciente ed anche ai molti che o 
non sono ancora battezzati o, se battezzati, si sono allontanati da ogni 
forma di vita cristiana. Al Sinodo dei Vescovi europei è stato detto: 
«Un tempo si battezzavano i convertiti, ora bisogna convertire i bat­
tezzati».

E soprattutto su questo ultimo impegno che saremo tutti coinvolti 
in modo particolare con le proposte del nostro Piano Pastorale.

L'azione missionaria della nostra Chiesa, impostata su una fede 
autentica, come abbiamo detto, dovrà sempre più appoggiarsi sull'a­
zione e sulla forza dello Spirito Santo, che Gesù ci ha promesso e 
donato come Consolatore, «lo Spirito di verità, che ci guiderà alla verità 
tutta intera» (cfr. Gv 16,13), e troverà conforto ed incoraggiamento 
anche dalla testimonianza dei nostri numerosi Santi torinesi, che 
hanno fatto della loro vita una manifestazione eroica di fede e carità 
per cui ci sentiamo stimolati a camminare sulle loro orme.

7. Che cosa ostacola l'azione missionaria della Chiesa

Il nostro impegno di annunciare il Vangelo ha sempre incontrato 
ostacoli, opposizioni, rifiuto e talvolta anche persecuzione. Non dob­
biamo stupirci di questo e tanto meno dobbiamo preoccuparci. Gesù 
stesso ci ha avvertiti che questa sarà la sorte dei suoi discepoli: «Beati 
voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno e, mentendo, diranno ogni 
sorta di male contro di voi per causa mia. Rallegratevi ed esultate, perché 
grande è la vostra ricompensa nei cieli. Così infatti hanno perseguitato i pro­
feti prima di voi» (Mt 5,11-12). Questa constatazione però non ci 
dispensa dal prendere coscienza di alcuni specifici ostacoli che oggi



Atti del Cardinale Arcivescovo 523

rendono più difficile l'opera di evangelizzazione e la nostra azione 
pastorale in genere. Li ricordiamo per una maggior conoscenza della 
realtà che abbiamo davanti, ma anche per tenerne conto nelle nostre 
scelte programmatiche e soprattutto per poter lavorare con quella 
serenità e fiducia che ci raccomanda Gesù: « Vi ho detto queste cose per­
ché abbiate pace in me. Voi avrete tribolazione nel mondo, ma abbiate fidu­
cia; io ho vinto il mondo!» (Gv 16,33).

• Incertezza nella fede e controtestimonianza
Il primo ostacolo di cui dobbiamo convincerci e rammaricarci non 

si trova all'esterno ma all'interno delle stesse nostre comunità cri­
stiane. Spesso la nostra fede non è sufficientemente fondata e moti­
vata per cui ci portiamo dentro molti dubbi ed incertezze. C'è una 
carenza sempre più vistosa di formazione e di spiritualità biblica. E 
impressionante in alcuni casi la forte dissonanza tra fede e vita: ci si 
professa cristiani e nello stesso tempo ci si adagia su stili di vita chia­
ramente in contrasto con il Vangelo. Molti, poi, riducono la loro vita 
di fede alla partecipazione saltuaria a qualche “pratica religiosa" 
mentre l'orientamento di fondo della loro esistenza va in tutt'altra 
direzione. Le nostre controtestimonianze sono l'ostacolo più grande 
che noi mettiamo all'opera di Dio e questo anche a causa di una 
debole spiritualità e di una non sufficiente visibilità di vita di comu­
nione tra cristiani, anche praticanti e frequentatori delle nostre par­
rocchie.

* Il peccato
C'è poi il peccato, i peccati di tutti gli uomini, che pesano come fat­

tore negativo nella storia, e i peccati dei credenti, soprattutto quando, 
senza alcuna remora, con i loro modi di pensare e con i loro compor­
tamenti si allineano a quelle che possiamo chiamare "strutture di pec­
cato", vere e proprie idolatrie del mondo, quali, ad esempio, il profit­
to ad ogni costo, il guadagno e non il dono, il potere, l'affermazione 
di sé senza scrupoli, il successo, il farsi largo nella vita schiacciando 
gli altri, soprattutto i più indifesi, la ricerca del piacere in sostituzio­
ne dell'amore, lo sfruttamento al posto della condivisione.

* La cultura antievangelica
Un altro grande ostacolo all'azione missionaria della Chiesa è la 

diffusa cultura antievangelica. Il modo di pensare della gente, le idee 
e i valori di riferimento non sempre prendono ispirazione dal Vange­
lo, ma dal mondo e da un neopaganesimo che sottilmente si sta radi-



524 Atti del Cardinale Arcivescovo

cando in tante persone. L'adozione di criteri mondani di pensiero e di 
azione, molto favorita dai mass media e da un generalizzato costume 
sociale, finisce col portare molti su una strada che non è quella scelta 
da Cristo, il quale ci parla di croce, di umiltà, di povertà, di amore 
verso gli altri fatto di condivisione e di perdono.

• L'opera del demonio
C'è infine da considerare attentamente come in opposizione alla 

missione della Chiesa ci sia sempre l'opera del demonio, che Gesù 
chiama «principe di questo mondo» (Gv 12,31). Il diavolo, cioè colui che 
ha come scopo della sua esistenza indurre l'uomo a separarsi da Dio, 
agisce con astuzia, camuffandosi molto spesso con parvenze di bene. 
Dio è più forte di Satana, per cui il male non vincerà, però Gesù ci 
avverte che con il demonio non è possibile scendere a compromessi, 
anche di piccola portata. Con lui si deve essere categorici e non accet­
tare confronto, seguendo l'esempio del Signore, che, volendo liberare 
un indemoniato, così si rivolge a Satana: «Taci! Esci da quell'uomo» (Me 
1,25). Anche l'Apostolo Paolo denuncia l'agire di Satana che vorreb­
be impedirgli la missione e l'evangelizzazione (cfr. ITm 2,18).

Dunque anche se non dobbiamo assecondare la tendenza, oggi 
abbastanza frequente, di chi vede il demonio dovunque, per cui 
nascono nelle persone problemi inutili e spesso nocivi o drammi spi­
rituali, tuttavia sappiamo e facciamo esperienza che il male esiste, è 
una forza seducente che ci tenta, e per fare questo si serve di svariati 
metodi e strumenti. Questa forza "personalizzata" nella Scrittura è 
chiamata demonio, diavolo, Satana. Proprio per questo il credente si 
attrezza per una più grande vigilanza, si difende con la corazza della 
Parola di Dio che sostiene la sua fede e ricorre alla preghiera e alla 
penitenza come condizioni necessarie per raggiungere un grande 
autocontrollo sul proprio mondo interiore.

Queste considerazioni realistiche su ciò che può ostacolare il 
nostro lavoro pastorale e renderlo più difficile e problematico non 
devono però indurci ad un atteggiamento pessimistico ad oltranza, 
perché l'amore che Dio porta alle sue creature non viene meno e con­
tinua ad operare in ciascuno di noi per offrirci perdono, riscatto e spe­
ranza. Il cristiano, nonostante tutto, continua ad essere uomo di spe­
ranza perché ripone la sua fiducia non nei propri mezzi umani ma 
nell'amore infinito e fedele di Dio.

È proprio questo amore infinito di Dio che, anche oggi, mette nel 
cuore deil'uomo un forte bisogno di spiritualità, di silenzio e di pre­
ghiera; apre i cuori alla condivisione con generose iniziative di volon­
tariato attento a chi fa più fatica a vivere; spinge le donne e gli uomi-



Atti del Cardinale Arcivescovo 525

ni del nostro tempo ad incontrarsi per un arricchimento interiore 
della loro vita; genera vocazioni alla vita consacrata... Per questo, 
nonostante tutto, guardiamo avanti con fiducia perché l'opera di Dio 
iniziata in noi sarà gradualmente portata a compimento.

2. IL PIANO PASTORALE

1. L'obiettivo di fondo

• L'entusiasmo della missione
Abbiamo cercato, nelle pagine precedenti, di mettere in evidenza 

la caratteristica essenziale del mistero della Chiesa. La Chiesa è 
"mistero" nel senso che è la realtà attraverso la quale Dio si comu­
nica all'uomo. Perciò Gesù ha voluto la Chiesa come segno visibile 
e strumento del progetto di Dio Padre di salvare tutti gli uomini. 
Questo progetto deve esser fatto conoscere affinché tutti lo possano 
accogliere.

L'impegno di annuncio nei confronti di tutti caratterizza la mis- 
sionarietà della Chiesa, anche della nostra Chiesa di Torino, ed in 
questa grande avventura tutti ci dobbiamo sentire non solo piena­
mente coinvolti, ma anche felici ed onorati dal fatto che Dio ci ha scel­
ti come suoi collaboratori. Un cristiano autentico, infatti, sa che l'es- 
ser chiamato a far parte della Chiesa è un dono grande, non un peso 
in più, è un dono da vivere e da accogliere nella gioia e nell'entusia­
smo e non con mediocrità o indifferenza, è un dono da non tenere per 
sé, quasi a garanzia e sicurezza personale, ma da testimoniare, 
annunciare e partecipare agli altri.

Di qui l'impegno della missione, perché i cristiani che seguono 
Gesù Cristo sanno, umilmente e senza arroganza perché troppi sono 
stati e sono i loro tradimenti, che ad essi è stato concesso di conosce­
re la verità integrale sull'uomo e su Dio, e che l'hanno ricevuta in 
dono per rivelazione dal Signore Gesù. E proprio questa verità è da 
condividere con tutti affinché tutti possano conoscere ciò che Dio, 
attraverso l'invio nel mondo del suo Figlio Gesù, ci ha insegnato per 
vivere in pienezza la nostra umanità e camminare col suo amore ed 
aiuto verso la salvezza eterna.

Anche il nostro Sinodo diocesano, già ricordato, si era dato essen­
zialmente un obiettivo missionario: "Dire Gesù a tutti". Ora si tratta 
con questo Piano Pastorale di dare realizzazione concreta agli auspi­
ci e alle indicazioni del Sinodo.

Per questo ci sentiamo interpellati dalla nostra storia ecclesiale,



526 Atti del Cardinale Arcivescovo

ricca di Santi e fervida di sempre nuove iniziative pastorali, e anche 
da una situazione di vita delle persone non più orientate, come un 
tempo, sui valori cristiani, a ritrovare il coraggio della missione per 
dire a tutti il Vangelo di Gesù, speranza del mondo.

Ci sostiene la convinzione che ancora oggi il Risorto ci manda 
lungo le strade della vita ad ammaestrare e battezzare le genti e che 
Lui cammina con noi, tutti i giorni, accompagnando e sostenendo la 
nostra fatica per il Vangelo.

• Sfida alla società di oggi
L'obiettivo centrale del Piano Pastorale persegue l'intento di 

rispondere alla sfida della secolarizzazione - che sta segnando in 
profondità la vita personale e collettiva, influenzando negativamente 
anche il tessuto delle comunità cristiane - ridando coraggio e fiducia 
alla pastorale quotidiana delle comunità parrocchiali, aiutandole a 
riscoprire la dimensione missionaria dell'evangelizzazione.

Prima evangelizzazione
Infatti, il fenomeno della secolarizzazione, che comporta - per un 

verso - la scristianizzazione di tanti settori della vita, pone - per un 
altro - le condizioni di una rinnovata accettazione del Vangelo, che, 
anche nella società secolarizzata, è in grado di rispondere alle specifi­
che e radicali esigenze dell'uomo. Bisogna perciò tornare ad una rin­
novata "prima evangelizzazione" ripartendo dall'annuncio delle 
verità fondamentali. Dobbiamo infatti constatare nelle nostre comu­
nità cristiane che molti, pur avendo ricevuto un'accurata evangeliz­
zazione all'inizio della vita, in realtà non hanno mai aderito sincera­
mente e profondamente al Signore e si sono allontanati e dispersi 
rimanendo nell'indifferenza. Di qui la necessità di rivolgere a questi, 
che sono nostri fratelli, nuovamente una "prima evangelizzazione" 
indispensabile per far fiorire la fede nei loro cuori.

Discernimento e lettura di fede
Non si tratta ora di aggiungere nuove analisi a quelle che i com­

petenti già ci offrono, ma di fare un'opera di discernimento, una let­
tura di fede della realtà culturale, religiosa, territoriale - città, cintura, 
campagna, montagna - della nostra Diocesi, per cogliere le domande 
profonde, che emergono dalle donne e dagli uomini del nostro 
tempo, nelle diverse situazioni in cui si trovano a vivere ed offrire 
risposte adeguate.

L'ambiente culturale condiziona molto la vita delle persone e pone 
particolari sfide alla missione della Chiesa. Ne ricordiamo alcune:



Atti del Cardinale Arcivescovo 527

- l'insieme dei mutamenti sociali e culturali a livello mondiale, 
che richiedono l'assunzione di nuove e inedite responsabilità;

- la rottura con la tradizione, con la conseguente crisi della tra­
smissione della fede soprattutto nelle famiglie e in tante istituzioni 
religiose, che rende necessaria la creazione di nuovi canali di comu­
nicazione del messaggio cristiano;

- il pluralismo e i suoi mille volti, dovuto anche alla rapidità delle 
informazioni e degli scambi, che pone ai credenti l'urgenza di rende­
re più consapevolmente ragione della propria fede e di sviluppare 
dinamiche evangeliche di dialogo con tutti;

- la presa di distanza dalle religioni istituzionalizzate e la conse­
guente crescita di una nebulosa religiosa con la sua grande miscela di 
credenze, con tendenze che possono portare sia al relativismo che 
all'assolutismo fanatico, che postula un confronto a tutto campo sul 
significato e la portata specifica della salvezza cristiana;

- le varie forme di individualismo e soggettivismo che inducono 
a non preoccuparsi più di distinguere tra vero e falso, tra bene e male, 
le quali tuttavia non devono far dimenticare la straordinaria impor­
tanza assunta dalla dignità della persona in una significativa parte 
della società attuale;

- l'indifferenza che si accompagna con l'assenza di grandi ideali e 
scarsa voglia di impegno sia in campo religioso che sociale, la quale 
deve stimolare nei credenti l'attenzione a contrastare questa libertà in 
collaborazione con tutti gli uomini di buona volontà;

- la presenza di un sottile ma persistente anticlericalismo e anti­
cattolicesimo, che trova non di rado espressione nei media, che può 
essere occasione di suscitare nei credenti una coraggiosa demistifica­
zione di preconcetti ingiusti e disporli ad assumere con sincerità 
quanto ci può essere di vero in certe critiche.

Tutto questo ci riporta alla necessità di rievangelizzare i cattolici, 
la cui formazione lascia ancora molto a desiderare.

È urgente dimostrare capacità di essenzializzare, non ridurre, il 
messaggio, facendo emergere con chiarezza i valori portanti di cui è 
costituito. Questo significa soprattutto tornare a dare il primato alla 
Parola di Dio attestata nella Scrittura, come sapevano fare i grandi 
Padri e Vescovi dei primi secoli.

La fede presupposto indispensabile dell’etica
La Scrittura ci richiama la potenza della Parola di Dio e la sua 

capacità di scuotere i cuori e le coscienze verso un cammino di con­
versione. Dalla Scrittura si potrà imparare che l'etica cristiana deriva 
dalla fede cristiana, di cui è espressione e manifestazione. Ci sono 
ancora troppi discorsi morali a fronte di una scarsa coltivazione della



52« Atti del Cardinale Arcivescovo

fede. Questo provoca pericolose asimmetrie. Come possiamo preten­
dere che si accetti l'etica cristiana là dove non c'è la fede cristiana? 
Perciò il primato assoluto deve essere dato alla fede. Il resto verrà di 
conseguenza.

Se è vero che è ormai un dato assodato che non siamo più in un 
contesto di cristianità, è anche vero che di fatto sovente ci si compor­
ta, nelle nostre proposte pastorali, come se ancora lo fossimo. Pren­
dere atto del contesto storico-culturale nel quale deve svolgersi la 
missione della Chiesa potrebbe diventare causa di insicurezza e di 
ansietà, soprattutto da parte di chi è stato formato in un contesto di 
cristianità. Penso soprattutto ai sacerdoti di una certa età. Ritengo tut­
tavia doveroso aiutarci a guardare coraggiosamente in faccia la situa­
zione nella quale viviamo non già per spaventarci, e tanto meno per 
incrociare le braccia, ma per ritrovare nuovi spazi di creatività, con­
dizione indispensabile per trasmettere in forme nuove la buona 
novella di sempre.

La pastorale tradizionale, con tutti i suoi pregi e con la grande 
dedizione che la caratterizzò, ha oggi urgente bisogno di essere orien­
tata in una prospettiva nuova, cioè "missionaria". Bisogna cambiare 
non solo e non tanto le svariate attività concrete, ma il nostro modo di 
essere e di pensare: è l'attenzione a "quelli di fuori" che fa maturare 
"quelli di dentro". Dobbiamo ricordare un richiamo del Vangelo: 
«Queste cose dobbiamo fare - l'attenzione ai vicini - senza omettere 
le altre», cioè la ricerca e l'evangelizzazione dei lontani (cfr. Le 11,42).

Questo atteggiamento pone al riparo da ogni tentazione di 
"riconquista rivendicativa" o di "rassegnazione passiva" per risco­
prire la gioia e la responsabilità di essere «sale della terra e luce del 
mondo» (cfr. Mt 5,13.14) e la forza dirompente del "primo annuncio", 
che non è quello che viene fatto per la prima volta, ma quello che 
ripropone il centro, l'essenza del messaggio cristiano da cui tutto 
deriva. Ed è proprio in questo senso che sento la necessità di invita­
re con l'urgenza dell'amore di Cristo ogni membro della nostra Chie­
sa a destare in sé e negli altri l'entusiasmo della "prima evangeliz­
zazione", che può portare ancora oggi la salvezza a coloro che sem­
brano vicini, ma che in realtà sono fuggiti con il cuore lontano da Dio 
e dai fratelli.

• Centralità della comunità parrocchiale
Pongo, quindi, come obiettivo fondamentale del Piano Pastorale la 

dimensione missionaria dell'evangelizzazione, che non si presenta 
come un di più rispetto all'azione pastorale delle nostre comunità 
parrocchiali, sovente oberate da troppe incombenze, di alcune delle



Atti del Cardinale Arcivescovo 529

quali si fa fatica a comprendere il significato e il valore, ma intende 
essere l'occasione propizia per una riflessione e una rivisitazione 
della pastorale ordinaria, sostenendola, con opportune iniziative, 
riforme e scelte comuni, a ritrovare lo slancio e la forza di un'autenti­
ca proposta di fede rivolta a tutti. È la comunità parrocchiale che 
viene posta al centro di questo Piano Pastorale con l'intento di accom­
pagnarla in un cammino di rinnovamento che le consenta di riscopri­
re la sua capacità di accoglienza e il suo compito di annuncio.

Non si dimentichi che l'annuncio del Vangelo ha sempre avuto 
bisogno di uno spazio e un tempo in cui radunare in assemblea i cre­
denti. La parrocchia è proprio la realtà che esprime lo stretto rappor­
to tra territorio e Vangelo, tra giorno del Signore, la domenica, ed 
Eucaristia. Una delle attenzioni primarie della pastorale deve anda­
re dunque alla domenica «giorno speciale della fede, giorno del 
Signore risorto e del dono dello Spirito, vera Pasqua della settima­
na»18. Senza vivere la domenica non si può costruire una comunità 
parrocchiale, senza vivere l'Eucaristia domenicale non si cresce nella 
fede e non si trasmette la fede alle nuove generazioni: "spazio e 
tempo", infatti, sono dimensioni costitutive dell'essere umano ma 
anche della comunità ecclesiale e della parrocchia. Per i cristiani la 
domenica è un giorno irrinunciabile e nel nostro futuro sarà uno dei 
segni della "differenza cristiana" che chiederà una testimonianza 
vissuta con convinzione e anche con sacrificio, in un tempo affretta­
to e secolarizzato. Una patologica nel vivere il giorno del Signore 
significa una patologia nella vita cristiana personale e parrocchiale. 
La domenica salva i cristiani da una vita dissipata, dispersa, e li 
orienta all'attesa del Regno di Dio, all'incontro con il Signore viven­
te. Giovanni Paolo 11, nell'invitare a riscoprire la domenica, ha esor­
tato più volte con forza: «Non abbiate paura di dare il vostro tempo 
a Cristo!».

Sul territorio siamo chiamati a dare una testimonianza di vita cri­
stiana, ma anche ad accogliere apertamente e fraternamente tutti i 
segni con cui lo Spirito di Dio ci precede nella vita quotidiana delle 
persone.

La comunità parrocchiale viene sollecitata a comprendere il signi­
ficato profondo delle relazioni umane, dell'annuncio di fede e della 
testimonianza tra gli uomini e le donne che abitano in un territorio, 
ma altresì a riconoscere la necessità della comunione e della collabo- 
razione con altre presenze pastorali vicine, che le consentono di apri­
re nuovi orizzonti pastorali per raggiungere tutte le situazioni e gli 
ambienti di vita.

" Lctt. Ap. Novo Millennio ineunte, 35; cfr. Giovanni Paolo II. Lett. Ap. Dies Domini (31 maggio 1998), 19.



530 Atti del Cardinale Arcivescovo

Accanto alla parrocchia e collaborando con essa anche tutte le 
altre realtà ecclesiali presenti nel territorio, come le Associazioni, i 
Gruppi e i Movimenti, devono sentirsi chiamate all'azione con lo 
stesso obiettivo.

• Un'impresa comune
L'azione missionaria della Chiesa coinvolge tutti i discepoli di 

Gesù, ciascuno nel proprio ruolo e secondo il proprio carisma e nes­
suno può dirsi estraneo o marginale rispetto a questo impegno. Tutti 
noi credenti siamo invitati a prendere coscienza delle proprie respon­
sabilità e del nostro indispensabile contributo da offrire, consapevoli 
di non agire mai singolarmente e a livello personale, ma "costituiti" 
dall'elezione stessa di Gesù (cfr. Gv 15,16) e sorretti da tutta la comu­
nità ecclesiale.

L'opera dell'evangelizzazione missionaria, di cui il Piano Pasto­
rale vuole essere espressione, è quindi "un'impresa comune" di tutta 
la nostra Chiesa diocesana, nella convinzione che, «vivendo secondo la 
verità nella carità, cerchiamo di crescere in ogni cosa verso di lui, che è il 
capo, Cristo, dal quale tutto il corpo, ben compaginato e connesso, median­
te la collaborazione di ogni giuntura, secondo l'energia propria di ogni 
membro, riceve forza per crescere in modo da edificare se stesso nella carità» 
(E/4,15-16).

2. Il Piano Pastorale e alcune linee di fondo

• Che cosa si intende per Piano Pastorale diocesano
Già il Sinodo Diocesano, nelle sue conclusioni, rilevò l'importanza 

di un rinnovamento pastorale secondo alcune linee progettuali di 
fondo: «La complessità dei fattori in gioco e la pluralità delle espe­
rienze ecclesiali non deve distoglierci dalla necessità di dotare la 
Chiesa che è in Torino di un programma pastorale di ampio respiro, fon­
dato su chiare priorità, da attuarsi in maniera progressiva nel corso 
degli anni, tale da permettere un ampio ventaglio di sperimentazioni 
operative e soggetto a costanti verifiche»19.

A questo riguardo mi sembra importante chiarire che cosa si inten­
de per Piano Pastorale. Esso non è un tema annuale di riflessione che 
viene proposto a tutta la Diocesi, né si sostituisce o si sovrappone alla 
pastorale ordinaria, che non può mai venire trascurata e che costitui­
sce l'elemento di continuità di tutta l'azione della Chiesa.

" Libro Sinodale, n. 104.



Atti del Cardinale Arcivescovo 531

Il Piano Pastorale è la proposta di alcune iniziative straordinarie 
generalizzate per tutta la Diocesi e tutti i soggetti pastorali, o diver­
sificate (ad es. per alcuni Distretti pastorali), per mettere in primo 
piano un settore o un ambito della pastorale ordinaria così che, quel 
settore o quell'ambito, si sentano verificati, rilanciati e vivificati in 
una prospettiva pienamente missionaria.

Il Piano Pastorale, pertanto, non è un programma in alternativa né 
"altro" rispetto agli impegni fondamentali delle singole comunità 
parrocchiali o delle diverse realtà ecclesiali. E piuttosto un insieme di 
iniziative mirate a innescare una prospettiva missionaria nell'im­
pegno di evangelizzazione delle comunità, affrontando alcune que­
stioni di fondo della pastorale ordinaria, valorizzando gli sforzi esi­
stenti, portando a piena attuazione le disposizioni del Sinodo e ridan­
do slancio e fiducia ai pastori delle comunità e a tutti coloro che, a 
vario titolo, sono impegnati nella diffusione e nella testimonianza del 
Vangelo.

Diversamente si corre il rischio di vivere in stato di costante arit­
mia pastorale nel senso che o si finisce col subire le proposte diocesa­
ne, quasi fossero un disturbo per la quotidiana attività, oppure si 
creano rallentamenti e disorientamenti pastorali anziché omogeneità 
di convinzioni, di stile e di obiettivi e maggior convergenza di forze, 
che sono la radice di ogni strategia pastorale che voglia essere effica­
ce per suscitare speranza ed entusiasmo e fornire un'immagine coe­
rente e riconoscibile della Chiesa particolare.

* Una progettualità di ampio respiro: la sperimentazione e la verifica
Il Piano Pastorale così inteso è caratterizzato da una progettualità 

ampia nel tempo, che non pretende di individuare, in modo detta­
gliato e fin dall'inizio, tutte le iniziative e i programmi specifici, ma 
indicare alcune linee di fondo che guidino la "conversione pastora­
le", la quale per realizzarsi ha bisogno ovviamente di un congruo 
Periodo di tempo. Di conseguenza, saranno indispensabili un'intelli­
gente orientamento alla "sperimentazione" ed una costante disponi­
bilità alla "verifica".

Non è possibile, infatti, un autentico rinnovamento della pastora­
le senza la volontà di "sperimentare", con opportune indicazioni, 
occasioni, modalità e strumenti nuovi per un annuncio del Vangelo 
che vada oltre i canali abituali della pastorale per incontrare le perso­
le nelle diverse età della vita e nei diversi ambienti e contesti dell'e­
sistenza.

Nello stesso tempo ritengo che sia essenziale maturare un'attenta 
propensione alla "verifica", come capacità di fare tesoro di quanto il



532 Atti del Cardinale Arcivescovo

Signore ci aiuterà a comprendere e di correggere quanto risulterà 
carente o non rispondente alle finalità scelte, operando, con opportu­
ne metodologie e con spirito di correzione fraterna, le valutazioni 
complessive necessarie per una vera "conversione pastorale".

Il Piano Pastorale, secondo queste caratteristiche, offre certamente 
delle indicazioni precise, ma comporta necessariamente una proget­
tualità dinamica, una costante dimensione "in divenire" che richiede 
perciò una nuova mentalità pastorale che si apra al coinvolgimento di 
tutte le forze disponibili, una "creatività missionaria" aperta al con­
fronto e alla collaborazione, un'attitudine alla valorizzazione di tutti 
gli apporti, una propensione particolare a far crescere nelle comunità 
ecclesiali l'impegno missionario di ogni cristiano: «Non è infatti per me 
un vanto predicare il Vangelo, è un dovere per me: guai a me se non predi­
cassi il Vangelo!» (1 Cor 9,16).

• La missione permanente
La nostra Chiesa che è in Torino vuole vivere l'inizio del Terzo 

Millennio ponendosi in stato di "missione permanente". L'asserto 
"Torino missionaria" esprime la convinzione che non ci può essere 
salvezza se non in Gesù Cristo e ci spinge all'impegno e all'entusia­
smo di dirlo a tutti, soprattutto a coloro che abitualmente non incon­
triamo, che si sono allontanati o che abbiamo allontanato dalle nostre 
comunità.

Con il Piano Pastorale tutto il Popolo di Dio della nostra Diocesi è 
invitato ad una seria riflessione sul grave compito di annunciare il 
Signore Gesù a tutti gli uomini che vivono nella realtà concreta del 
nostro territorio. Ciò è possibile solo se l'immagine di Chiesa che pre­
sentiamo ai nostri fratelli è conforme al pensiero e al progetto di Cri­
sto su di essa. Dobbiamo interrogarci se essa sa offrire a tutti la gioia 
di incontrare il Signore nella vita quotidiana e all'interno delle singo­
le comunità. In una società sempre più scristianizzata e secolarizzata, 
la Chiesa non può dimenticare che «Dio ha tanto amato il mondo da dare 
il suo Figlio unigenito, perché chiunque crede in lui... abbia la vita eterna» 
(Gv 3,16).

11 Piano Pastorale, inoltre, non intende risolversi in un'azione che 
si limiti unicamente ai confini della comunità ecclesiale, ma stimolare 
la nostra Chiesa ad aprirsi al mondo intero, a dialogare con la Città, 
con tutti i mondi vitali, per portare, nel rispetto delle diverse autono­
mie, il suo contributo all'edificazione di una società che rimetta al 
centro l'uomo e la sua autentica realizzazione, pienamente consape­
vole che «la gloria di Dio è l'uomo vivente!».

In questo dialogo con il mondo, la Chiesa sa che l'annuncio del



Atti del Cardinale Arcivescovo 533

Vangelo è il suo primo e fondamentale contributo all'edificazione 
della Città degli uomini, per cui il Piano Pastorale vuole essere anche 
un'occasione per interrogarci se le nostre comunità cristiane sappiano 
offrire, a coloro che sono nel dubbio e che non possono dire di aver 
incontrato il Dio di Gesù Cristo, quella luce sufficiente per una ricer­
ca tanto appassionata quanto grave è la posta in gioco: la ricerca del 
senso della vita e la risposta ai più profondi e drammatici interroga­
tivi che ogni uomo porta nel cuore.

• Lo "spirito" della missione
Ogni autentica azione della Chiesa e dei singoli cristiani si svolge 

secondo lo Spirito del Risorto, che è dono della vita di Dio e parteci­
pazione al suo progetto di santità.

«Io sono la vite, voi i tralci. Chi rimane in me e io in lui, fa molto frutto, 
perché senza di me non potete fare nulla... Come il Padre ha amato me, così 
anch'io ho amato voi. Rimanete nel mio amore» (Gv 15,5.9).

Anche il Piano Pastorale si inserisce in questa logica di comu­
nione e di partecipazione e rivela una particolare spiritualità della 
missione.

La Chiesa apostolica vive una duplice liturgia di lode, quella che 
riunisce i discepoli nel cenacolo dove si celebra l'Eucaristia - «Questo 
è il mio corpo, che è per voi; fate questo in memoria di me» (I Cor 11,24) - e 
quella che li disperde fino agli estremi confini del mondo - «Andate e 
fate discepole tutte le nazioni!» (Mt 28,19).

11 Piano Pastorale non si riduce dunque ad un semplice program­
ma di azione, ma vuole sollecitare le nostre comunità e tutti i fedeli a 
riscoprire il significato profondo di un'intensa vita spirituale radicata 
nella comunione con Cristo e condurre all'esperienza gioiosa del 
vivere con Lui, nella partecipazione alla sua opera di evangelizzazio­
ne rivolta a tutti.

Il nostro cammino pastorale avrà sempre bisogno del sostegno, 
che sgorga dalla sofferenza e dai sacrifici di tantissime persone, le 
quali, con la loro accettazione serena della croce, danno un contribu­
to prezioso all'opera evangelizzatrice della Chiesa intera.

* Preghiera e santità, condizioni e cuore della missione
A questo fine ho pensato di impostare il cammino del primo anno 

del nostro Piano Pastorale quasi esclusivamente sull'impegno della 
Preghiera personale e comunitaria. L'ho chiamato "l'anno della spi- 
ritualità", durante il quale saremo tutti invitati a vivere intensi e pro­
grammati momenti di preghiera, di ascolto della Parola di Dio, di let-



534 Atti del Cardinale Arcivescovo

tura e riflessione su questa mia Lettera Pastorale al fine di conoscere 
meglio ed approfondire le vere motivazioni delle iniziative missiona­
rie proposte.

Dovrà anche essere un anno di formazione dei collaboratori delle 
Missioni diocesane che saranno proposte e di organizzazione concre­
ta delle varie iniziative che interesseranno parrocchie, zone, Distretti 
e Diocesi. Questo "anno di spiritualità" non deve essere considerato 
un anno di preparazione al Piano Pastorale perché esso è Piano Pa­
storale.

La preghiera
La preghiera infatti non è un'aggiunta, quasi fosse un "optional", 

ma è la condizione per riuscire a realizzare con Dio un rapporto di 
fede convinta che ci faccia crescere nell'amore verso di Lui con una 
santità di vita e verso i fratelli con l'impegno di portare loro ancora 
una volta l'annuncio del Vangelo.

Ascoltiamo ora le parole del Papa, tratte dalla sua ultima Lettera 
Apostolica Novo Millennio ineunte, perché ci aiuteranno ad entrare 
nello spirito di questa proposta di un anno di preghiera come prima 
tappa del Piano Pastorale: «Per [una] pedagogia della santità c'è biso­
gno di un cristianesimo che si distingua innanzi tutto nell'arte della 
preghiera... Nella preghiera si sviluppa quel dialogo con Cristo che ci 
rende suoi intimi: "Rimanete in me e io in voi" (Gv 15,4). Questa reci­
procità è la sostanza stessa, l'anima della vita cristiana ed è condizio­
ne di ogni autentica vita pastorale. Realizzata in noi dallo Spirito 
Santo, essa ci apre, attraverso Cristo e in Cristo, alla contemplazione 
del volto del Padre. Imparare questa logica trinitaria della preghiera 
cristiana, vivendola pienamente innanzi tutto nella Liturgia, culmine 
e fonte della vita ecclesiale, ma anche nell'esperienza personale, è il 
segreto di un cristianesimo veramente vitale, che non ha motivo di 
temere il futuro, perché continuamente torna alle sorgenti e in esse si 
rigenera. E non è forse un "segno dei tempi" che si registri oggi, nel 
mondo, nonostante gli ampi processi di secolarizzazione, una diffusa 
esigenza di spiritualità, che in gran parte si esprime proprio in un rin­
novato bisogno di preghiera?»20.

A commento di queste parole del Santo Padre desidero citare un 
articolo del priore di Bose, Enzo Bianchi, che contiene richiami perti­
nenti con questo nostro progetto di Piano Pastorale, e nel quale si 
legge: «Nella Chiesa cattolica oggi si vive un cristianesimo che appa­
re come impegno, azione, militanza soprattutto a livello di diaconia, 
di servizio verso i bisognosi che sono nella comunità cristiana o nella

M Nn. 32-33.



Atti del Cardinale Arcivescovo 535

società: è una stagione segnata dalla programmazione delle "attività 
ecclesiali" tramite organismi, comitati, commissioni... tutto nel lode­
vole intento di pervenire a un "fare efficace". Ma se manca la pre­
ghiera, condizione assoluta perché lo Spirito Santo agisca nella vita 
del cristiano, allora tutto è votato alla sterilità: la stessa evangelizza­
zione si riduce a propaganda, la pretesa carità diventa una filantropia 
ideologica. (...) Pregare, per un cristiano, non è solo esprimere il "reli­
gioso", cercare dimensioni di pace e beatitudine, trovare effetti tera­
peutici, rischiando magari di cadere in "forme stravaganti della 
superstizione", ma è, innanzi tutto e soprattutto, comunione con il 
Dio vivente, partecipazione alla sua stessa vita in Cristo. Sicché il cri­
stiano che prega può veramente affermare con Paolo: "Non sono più 
io che vivo, ma Cristo vive in me" (Gal 2,20). Che tristezza invece 
dover oggi constatare quanti cristiani, per questa mancanza di cono­
scenza dell'autentica preghiera cristiana, sono sedotti da pratiche eso­
teriche, da metodi ed esperienze provenienti da altre religioni, soprat­
tutto orientali!»21.

Una santità moderna
Ancora in questa Lettera Apostolica il Papa ci chiede l'impegno 

della santità come scelta prioritaria di vita e come "misura alta" della 
vita cristiana ordinaria. La santità, infatti, è un dovere di sempre che 
ha la sua attualità e modernità. Questa appassionata chiamata del 
Signore, anzi questa sua volontà (cfr. ITs 4,3), non esclude nessuno 
degli ambiti del vissuto umano e in questa direzione deve portare 
tutta la vita della comunità ecclesiale e delle famiglie cristiane. Que­
sto esige una vera e propria pedagogia della santità, che sia capace di 
adattarsi ai ritmi delle singole persone. Si può quindi giustamente 
parlare di una "santità moderna", capace di consacrare l'ordinario 
svolgersi della vita, di usare tutti i mezzi che il nostro tempo mette a 
disposizione dei credenti, che sappia ricomporre l'ordine dei valori 
primari.

La modernità della santità, infatti, consiste nel ricordare all'uomo 
di oggi, così affascinato dalle grandi possibilità delle sue scoperte 
scientifiche, la necessità di saper stare al suo vero posto di creatura 
in totale dipendenza da Dio, il quale mai oscura la dignità della per­
sona umana, pur ricordandole il suo limite. Proprio per questo Dio, 
nel mistero dell'Incarnazione, si è fatto uno di noi e ci ha gratuita­
mente elevati alla partecipazione della vita divina. Soltanto obbe­
dendo al progetto di Dio su di lui l'uomo realizza in pienezza la sua 
umanità.

11 In Avvenire, 11 marzo 2001. p. 20.



536 Atti del Cardinale Arcivescovo

3. Il programma e lo sviluppo

• La pastorale ordinaria
Vediamo ora che la strada più immediata e quotidiana, che la 

Chiesa ha a sua disposizione per avvicinare le persone in tutte le loro 
situazioni di vita, è quella della pastorale ordinaria.

Con questa espressione "pastorale ordinaria" voglio indicare 
quell'insieme di iniziative pastorali quotidiane, mensili e annuali che, 
se rettamente accolte e vissute, mettono le nostre comunità nella con­
dizione di essere un segno visibile e credibile dell'autentica vita cri­
stiana ed hanno lo scopo di condurre tutti ad una migliore compren­
sione del progetto di Gesù Cristo sulla sua Chiesa. Mi sembra oppor­
tuno, quindi, accogliere la classica e consolidata impostazione della 
pastorale parrocchiale di seguire le persone nel loro cammino di fede 
considerandole, soprattutto, in riferimento all'età, oltreché alla loro 
condizione di vita ed alla professione che svolgono.

Destinatari di questa straordinaria iniziativa missionaria del 
nostro Piano Pastorale sono, quindi, i fanciulli e i ragazzi, i giovani, 
gli adulti ed in particolare le giovani coppie di sposi, i pensionati e 
gli anziani.

Naturalmente queste fasce di età non andranno colte separata- 
mente o distaccate dai diversi contesti e ambienti di vita, come, ad 
esempio, famiglia, scuola, lavoro, tempo libero, salute, ecc.

In questo contesto non dobbiamo però dimenticare quanti spes­
so vengono lasciati ai margini della nostra attenzione pastorale. Mi 
riferisco in particolare alle persone di cultura, a chi lavora nelle 
Università, agli scienziati, agli artisti, agli operatori della comunica­
zione sociale ed ai professionisti in genere. Nei confronti di queste 
persone qualificate non si tratta solo di saper dare, ma molto spesso 
di saper ricevere se abbiamo la capacità di ascoltarle. La Costituzione 
Gaudium et spes del Concilio Vaticano II ci ricorda che i pastori non 
hanno sempre una risposta o una soluzione per ogni nuovo problema 
(cfr. n. 43). Proprio per questo la Chiesa ha bisogno dell'apporto dei 
competenti per poter svolgere con più efficacia la sua missione nel 
mondo.

• Le età della vita
Il richiamo alle età della vita, sul quale si imposta il progetto delle 

Missioni diocesane dei prossimi anni, consente una preziosa media­
zione alla nostra Chiesa. Le età della vita non sono semplicemente la 
fotografia di una realtà "profana", suscettibile di essere in qualche 
modo santificata, ma sono la schematica rivelazione di una realtà già



Atti del Cardinale Arcivescovo 537

spirituale, che invita a riflettere sul significato dell'esistenza ed intro­
duce al Vangelo.

Infatti tutti noi sperimentiamo che la vita ha scansioni temporali e 
che la diversità delle sue stagioni ci pone degli interrogativi. Questa 
diversità è paragonabile alla misteriosa, ineguale assegnazione dei 
talenti ed è sempre coinvolta nell'orientamento morale che non pre­
scinde dalla nostra maturità e che valorizza il tempo che ci è dato, 
fino al punto in cui un solo giorno può decidere tutta la vita.

La Sacra Scrittura, poi, ci conferma che le nostre età sono assunte 
dalla pedagogia divina: il Signore attende pazientemente la crescita 
delle sue creature, in vista del raggiungimento della misteriosa pie­
nezza per la quale «Egli sarà tutto in tutti» (cfr. ICor 15,28).

Nello svolgimento delle Missioni diocesane non solo ritengo cosa 
opportuna non separare rigidamente le diverse età, tenendo conto 
che esse sono in profondo cambiamento nei loro limiti e nelle loro 
specificità, ma vedo anche la necessità di suggerire una migliore valo­
rizzazione delle tappe della crescita umana: infatti, al di là dei mes­
saggi televisivi, la società attuale non è attenta, né rispetta le condi­
zioni dell'età evolutiva (ad esempio infanzia e preadolescenza, ... ). 
Allo stesso modo corriamo il rischio di non scorgere la ricchezza spi­
rituale delle fasi più avanzate della vita, poiché siamo indotti a con­
centrarci sul problema dell'assistenza agli anziani, senza illuminare le 
condizioni della compresenza e del dialogo accanto a queste persone.

• Le iniziative straordinarie
Il Piano Pastorale si configura, essenzialmente, come la proposta 

di quattro iniziative straordinarie che chiamiamo "Missioni dioce­
sane", variamente articolate e rivolte rispettivamente alle quattro età 
della vita. Esse si caratterizzano come impegno di annunciare il Van­
gelo in una prospettiva veramente missionaria. Si tratta di individua­
re occasioni, metodi, strumenti e linguaggi opportuni che sostengano 
la pastorale ordinaria nell'impegno ad uscire dagli schemi ormai lar­
gamente sperimentati e dai luoghi abituali dell'annuncio per portare 
il messaggio della salvezza negli ambienti di vita, accogliendo ed 
incontrando le persone che normalmente non frequentano la comu­
nità o che da essa si sono allontanate.

I destinatari delle quattro Missioni, colti nei vari ambiti e ambien­
ti di vita al fine di realizzare un annuncio di fede pienamente incul- 
turato nei differenti contesti, devono essere considerati anche come 
soggetti attivi e responsabili dell'evangelizzazione, apostoli presso i 
loro coetanei e verso le altre età della vita. Tra questi soggetti attivi 
delle nostre comunità devono acquistare maggior evidenza quelle



538 Atti del Cardinale Arcivescovo

persone che o per povertà o per malattia o perché portatrici di handi­
cap sono spesso considerate prevalentemente nel ruolo di chi ha biso­
gno di aiuto, mentre è molto di più ciò che questi fratelli e sorelle pos­
sono insegnare e donare rispetto a quello che ricevono.

• I contenuti
I contenuti dell'annuncio dovranno rispondere al duplice obietti­

vo di stimolare le domande profonde di senso e di significato, rico­
noscendo le aspirazioni più autentiche del cuore umano, e di propor­
re le verità fondamentali della nostra fede, accompagnando i destina­
tari a fare esperienza personale e comunitaria di Gesù, il nostro Sal­
vatore.

A questo scopo saranno preparati e proposti strumenti agili e 
brevi, che presentino l'essenza del messaggio cristiano, evidenziando, 
in particolare, la centralità della Parola di Dio. Inoltre le varie inizia­
tive straordinarie, all'interno delle singole Missioni, dovranno essere 
espressione di un'interazione armonica dei tre momenti costitutivi 
della vita della Chiesa - l'annuncio, la celebrazione, la testimonianza 
della carità - affinché possano offrire un'immagine di comunità cri­
stiana rispondente pienamente a quella che il Vangelo propone e il 
nostro tempo richiede. La trasmissione della fede, infatti, non può 
esaurirsi nell'enunciazione delle verità del Vangelo, ma deve avveni­
re anche tramite l'offerta di incisive esperienze di preghiera e la pro­
posta di testimonianze credibili di vita.

Ancora un'attenzione specifica riguarda la necessità di un lin­
guaggio più comprensibile e capace di smuovere la vita concreta e 
l'importanza di valorizzare le nuove opportunità di comunicazione, 
che la società attuale sa offrire. Mi sembra pertanto auspicabile coin­
volgere un maggior numero di persone e investire più mezzi negli 
strumenti che sono già a disposizione della Diocesi (giornali, televi­
sione, radio, sito Internet) per un loro miglioramento che risponda alle 
nuove sfide e agli obiettivi del Piano Pastorale.

• Il percorso
Le iniziative straordinarie sono un momento centrale ma non 

esclusivo dell'itinerario di rinnovamento della pastorale che il Piano 
Pastorale persegue. Ogni Missione, infatti, fin dalla fase di prepa­
razione e di elaborazione, prevede un percorso particolare che, par­
tendo da un'attenzione mirata ad una singola età della vita e ai pro­
blemi specifici che la pastorale ordinaria incontra riguardo quei 
destinatari, indichi con chiarezza un'azione straordinaria di evange-



Atti del Cardinale Arcivescovo 539

lizzazione nei loro confronti, caratterizzata da una spiccata dimen­
sione missionaria, che ci faccia andare al di là di coloro che già fre­
quentano per avvicinare i lontani, e da una preoccupazione di capil­
larità, col desiderio forte di arrivare davvero a tutti. In questo modo 
nutro la speranza che si possa innescare quel rinnovamento pastora­
le che ci aiuti a maturare le scelte necessarie e inderogabili per la cre­
scita delle nostre comunità parrocchiali e delle nostre realtà ecclesiali 
che siano, come vuole Gesù, «sale della terra e luce del mondo» (cfr. Mt 
5,13.14).

Il Piano Pastorale, pertanto, costituisce un'occasione preziosa per 
affrontare alcune gravi questioni pastorali, che sono oggetto di non 
poche preoccupazioni e difficoltà e che assillano la vita delle comu­
nità parrocchiali, proponendo come risultato del percorso alcune 
indicazioni operative comuni che contribuiscano a realizzare un volto 
rinnovato delle nostre comunità, della loro presenza nel mondo e 
della loro pastorale ordinaria.

Non intendo certamente con questo insieme di interventi straordi­
nari cercare di perseguire una riforma di carattere semplicemente 
organizzativo, ma desidero favorire un'autentica conversione al 
Signore Gesù come vero risultato della missione di una Chiesa che 
evangelizza perché si lascia evangelizzare. La Chiesa «comunità di 
credenti, comunità di speranza vissuta e partecipata, comunità d'a­
more fraterno, ha bisogno di ascoltare di continuo ciò che deve cre­
dere, le ragioni della sua speranza, il comandamento nuovo dell'a­
more... Essa ha sempre bisogno di essere evangelizzata, se vuol con­
servare freschezza, slancio e forza per annunziare il Vangelo»22.

• La rotazione, la sperimentazione e il discernimento
La proposta delle quattro Missioni sarà diversa per ognuno dei 

quattro Distretti territoriali, in cui è articolata la nostra Diocesi, sia per 
tenere conto delle loro specificità e peculiarità, sia per consentire una 
verifica al fine di apportare eventuali cambiamenti ritenuti necessari 
quando altri Distretti affronteranno successivamente quella specifica 
Missione.

Un vero laboratorio
Le diverse iniziative straordinarie avranno una parte già definita 

nel programma diocesano, da realizzarsi in tutte le parrocchie, men­
tre una parte sarà solo indicata in linea generale al fine di lasciare alle 
singole realtà ecclesiali ampi spazi per la "sperimentazione".

” Esori. Ap. Evangeli!nuntiandi, I5.



540 Alti del Cardinale Arcivescovo

Mi vengono ora in mente due esempi di possibili iniziative, che 
vorrei fossero sperimentate nel corso del cammino di questo Piano 
Pastorale:

- bisognerebbe orientare la preparazione ai sacramenti dell'Ini­
ziazione responsabilizzando i fanciulli e i ragazzi ad una partecipa­
zione fedele ed assidua non solo alla catechesi, ma anche e soprattut­
to alla Messa festiva, culmine della vita della comunità cristiana. La 
catechesi di ogni età deve ricuperare la centralità del l'Eucaristia 
domenicale quale fatto "fontale" determinante nella vita ordinaria di 
ogni cristiano, dal quale egli possa attingere la grazia della santità e 
della testimonianza;

- si dovrebbe inoltre sganciare l'amministrazione dei sacramenti 
dell'Iniziazione cristiana dalle diverse scadenze scolastiche. È quindi 
opportuno sostituire le "classi" con i "gruppi" di catechismo, in modo 
che i fanciulli e i ragazzi vengano ammessi ai Sacramenti soltanto 
quando siano giudicati preparati, indipendentemente dalla classe 
scolastica che stanno frequentando. Si tratta perciò di una possibilità 
di fare dei percorsi diversificati. Non va dimenticata inoltre, in questo 
contesto, la necessità del coinvolgimento dei genitori, primi respon­
sabili della trasmissione della fede ai loro figli.

Nella più vasta possibilità di sperimentazione pastorale che si 
potrà fare con coraggio e prudenza nei prossimi anni, questi costitui­
scono solo due esempi e mi auguro che qualche parrocchia provi ad 
attuarli "ad experimentum", sapendo che potranno diventare indirizzo 
comune soltanto quando, nella verifica, avremo constatato la loro 
concreta percorribilità ed efficacia.

In questo modo la Missione diventerà un vero "laboratorio" di 
pastorale missionaria al servizio delle nostre comunità e di tutta la 
Diocesi ed anche un'opportunità per valorizzare le realtà significati­
ve già esistenti.

Discernimento comunitario
In questo grande lavoro diocesano si dovranno privilegiare e coin­

volgere come "soggetti principali" la famiglia, la parrocchia, la zona 
e il Distretto. Pochi saranno, di conseguenza, i momenti diocesani i 
quali verranno, tuttavia, strutturati in modo da essere significativi. 
Ad ogni passaggio da una Missione all'altra, nei vari Distretti, occor­
rerà fare una verifica del cammino intrapreso al fine di valutare, con 
particolare attenzione, i tentativi fatti e i risultati ottenuti. Queste 
verifiche dovranno essere fatte con lo stile del ""discernimento 
comunitario", cioè con il coinvolgimento di tutte le categorie di per­
sone, soprattutto degli operatori impegnati nel lavoro del Piano 
Pastorale.



Atti del Cardinale Arcivescovo 541

• La preparazione e la formazione degli operatori
La realizzazione di questo nostro Piano Pastorale nei suoi obietti­

vi richiede un cammino di conversione e di formazione da parte dei 
vari soggetti pastorali. Questo tempo di preparazione è costitutivo 
della Missione stessa e sarà la condizione essenziale per arrivare ad 
un vero rinnovamento della nostra pastorale.

In primo luogo si rende necessario far crescere nelle nostre comu­
nità uno stile di accoglienza e di ascolto, uno stile di gratuità e la cura 
delle relazioni personali, indispensabili premesse per ogni autentica 
evangelizzazione. Questo si deve "vedere" in una comunità cristiana 
che crede davvero nel dovere dell'annuncio.

In secondo luogo dobbiamo prendere coscienza che la missione 
evangelizzatrice della Chiesa comporta la decisione di maturare un 
nuovo stile di collaborazione tra le diverse componenti del Popolo di 
Dio: preti, religiosi, religiose, diaconi, laici e aggregazioni laicali. 
Chiedo in particolare a tutte le Associazioni, Gruppi e Movimenti esi­
stenti in Diocesi di sentirsi chiamati dal Vescovo ad entrare attiva­
mente ed in spirito di vera comunione nell'attuazione di questo Piano 
Pastorale. La notevole varietà di presenza di Aggregazioni laicali in 
Diocesi è una grande risorsa che lo Spirito Santo ci dona in questo 
tempo. Una risorsa che non deve frantumarsi nella dispersione o nel­
l'isolamento, ma deve diventare patrimonio comune di tutta la Chie­
sa. Questo cammino è già in atto nella nostra Diocesi, ma potrà esse­
re ancora più spedito se l'occasione dell'impegno previsto dal Piano 
Pastorale aiuterà a convergere ulteriormente su questo progetto 
comune.

Sarà indispensabile, pertanto, che per la realizzazione delle Mis­
sioni vengano programmati e offerti - ai diversi livelli previsti dal 
Piano Pastorale - momenti di sensibilizzazione e di spiritualità, luo­
ghi di elaborazione e di riflessione, occasioni precise di formazione e 
di sperimentazione, valorizzando e coordinando quanto già si sta 
facendo nelle varie realtà ecclesiali.

Non voglio con tutto questo moltiplicare le iniziative o appesanti­
re i programmi ordinari delle comunità parrocchiali, ma indirizzare, 
rilanciare e coordinare l'esistente in vista della formazione di opera­
tori disposti a vivere la dimensione missionaria secondo gli obiettivi 
dichiarati e le indicazioni operative che verranno proposte.

La formazione degli "Operatori pastorali", che la Diocesi ha 
sapientemente curato con un intenso impegno, che dura ormai da più 
di un decennio, ci permette di iniziare questo cammino con serenità, 
sapendo di poter contare sulla loro preparazione e disponibilità.



542 Atti del Cardinale Arcivescovo

4. Le prospettive

• Le Unità Pastorali
L'avvio del Piano Pastorale aiuterà la nostra Chiesa particolare ad 

allargare i suoi orizzonti di fede e ad approfondire la sua sensibilità 
missionaria affrontando, con rinnovato spirito evangelico, alcune 
questioni di particolare urgenza o situazioni di imminente rilevanza 
per la nostra vita cristiana.

Innanzi tutto le profonde trasformazioni in atto, la sproporzione 
tra numero di sacerdoti e numero di parrocchie, in particolare la 
situazione delle piccole parrocchie, inducono a prendere in esame la 
possibilità di progettare "Unità Pastorali", sia per esprimere meglio 
il volto della Chiesa-comunione sia per una nuova strategia pastora­
le, al fine di valorizzare la collaborazione tra comunità, la correspon­
sabilità laicale, l'integrazione fra carismi e ministeri vari, oltre che 
ovviare alla progressiva diminuzione di sacerdoti, responsabilizzan­
do maggiormente la ministerialità laicale.

Le Unità Pastorali non sono semplicemente l'unione di più par­
rocchie sotto la guida di un solo sacerdote, perché in questo caso si 
avrebbe unicamente una strategia di conservazione, che finirebbe col 
produrre una lenta morte per asfissia delle singole comunità. La vita 
di ogni singola parrocchia deve avere una sua dimensione umana 
legata alla sua storia e ai luoghi che costituiscono centri di gravita­
zione della vita sociale, dove le persone non si perdono in una massa 
anonima e disomogenea.

È quindi assolutamente necessario che ogni parrocchia, anche pic­
cola, mantenga la sua identità e sia sostenuta attraverso il suo cam­
mino nel tempo e conservi la sua possibilità di rapporti umani auten­
tici. Pertanto una prospettiva verso cui vogliamo camminare è quella 
di realizzare "l'Unità Pastorale" intesa come «una pluralità di comu­
nità parrocchiali che camminano pastoralmente insieme in modo 
unitario sotto la guida - al limite - di un solo sacerdote».

• Un nuovo modo di lavorare e la riforma della Curia
Il Piano Pastorale apre una prospettiva nuova anche ad una aspet­

tativa che da tempo è presente nelle aspirazioni di tutti: alleggerire 
l'organizzazione della pastorale ed imparare a lavorare insieme. L'im­
pegno missionario del Piano Pastorale, infatti, invita ad approfondire 
la coscienza di essere Chiesa, comunità missionaria, provocando un 
cambiamento di mentalità coerente con i principi e in grado di tra­
dursi, a tutti i livelli, in una nuova capacità di pensare insieme, di con­
frontarsi, di collaborare nel tentativo di valorizzare tutti i carismi e le



Atti del Cardinale Arcivescovo 543

risorse e di superare le ricorrenti tentazioni all'individualismo e al 
protagonismo.

Anche la riforma della Curia, che si sta cercando di attuare, 
risponde ai criteri di una migliore interazione tra gli Uffici, ad un 
coinvolgimento della base pastorale, all'offerta di servizi più rispon­
dente alle necessità delle comunità ecclesiali, con l'intento fondamen­
tale di progettare una pastorale più snella e più organica.

Le testimonianze della carità e dell'amore fraterno si esprimono 
anche attraverso il modo di sostenere e di vivere insieme la "fatica per 
il Vangelo".

• Il dialogo inter-religioso
La crescente presenza nella nostra società di persone provenienti 

da diverse parti del mondo, portatrici di culture e di fedi diverse, 
interpella le nostre comunità all'impegno di testimonianza di Cristo e 
al dovere della solidarietà e dell'accoglienza.

Il Piano Pastorale vorrà anche certamente favorire una maggiore 
attenzione ed una fraternità specifica nei confronti dei cristiani pro­
venienti da altre Chiese del mondo, come segno ed espressione della 
dimensione pienamente cattolica della nostra fede, ma anche un ulte­
riore sviluppo nell'impegno a realizzare il dialogo e l'annuncio come 
aspetti essenziali della vita di fede.

Ascoltando San Paolo che ci dice: «È in Cristo che abita corporal­
mente tutta la pienezza della divinità, e voi avete in lui parte alla sua pie­
nezza» (Col 2,9-10), siamo chiamati a rinnovare le motivazioni profon­
de dell'evangelizzazione rivolta a tutti gli uomini e a tutte le culture 
e al contempo stimolati a diffondere nel mondo il fermento del dialo­
go e dell'accoglienza.

«In una società come la nostra, complessa e segnata da molteplici 
tensioni, la cultura dell'accoglienza chiede di coniugarsi con leggi e 
norme prudenti e lungimiranti, che permettano di valorizzare il posi­
tivo della mobilità umana, prevenendone le possibili manifestazioni 
negative. Questo per far sì che ogni persona sia effettivamente rispet­
tata ed accolta. Ancor più nell'epoca della globalizzazione, la Chiesa 
ha una precisa proposta: operare perché questo nostro mondo, del 
quale si suole a volte parlare come di un "villaggio globale", sia dav­
vero più unito, più solidale, più accogliente»23.

In questo contesto, dunque, si colloca il nostro impegno nell'ecu­
menismo tra cristiani e nel dialogo inter-religioso con i non cristiani, 
perché mai dobbiamo dimenticare che a tutti, con rispetto e delica­
tezza, dobbiamo annunciare Gesù Cristo, unico Salvatore.

" Giovanni Paolo II, Omelia per il Giubileo dei Migranti (2 giugno 2000), 3.



544 Atti del Cardinale Arcivescovo

• L'attenzione alle persone in situazioni difficili
I gravi problemi che segnano la nostra società, sempre più caratte­

rizzata da profonda incertezza, si ripercuotono pesantemente nell'e­
sistenza della gente e nella qualità della vita sociale, contribuendo 
negativamente al diffondersi di scelte personali difficili e di situazio­
ni che contraddicono l'annuncio cristiano della sessualità e della vita 
matrimoniale.

Nell'azione pastorale si incontrano sovente persone che vivono, e 
talora soffrono, tali situazioni e che spesso sentono il loro rapporto 
con la Chiesa più come un giudizio che come esperienza di maternità 
e di misericordia. II Piano Pastorale, con le sue "Missioni" straordi­
narie rivolte alle quattro età della vita, ci porterà a misurarci con 
intensità di comprensione, ma anche con serenità e chiarezza di idee, 
con queste persone, alle quali saremo chiamati ad annunciare, prima 
di tutto e al di là di ogni situazione, che per la Chiesa nessuno è estra­
neo, nessuno è escluso, nessuno è lontano.

Obbedienti al comandamento di Gesù: «Non giudicate, per non esse­
re giudicati» (Mt 7,1), non vogliamo sostituirci alla coscienza persona­
le, né dare indicazioni o suggerimenti contrari all'insegnamento 
morale della Chiesa, ma con sofferta partecipazione cristiana 
dovremmo trovare i modi opportuni e i segni concreti per annuncia­
re e testimoniare anche a questi fratelli e sorelle la misericordia del 
Padre che Cristo ci ha rivelato, e che anche a loro, per vie misteriose 
che Dio solo conosce, non sarà negata se cercano di vivere nel modo 
migliore gli impegni cristiani secondo la loro particolare condizione.

• Il ruolo del laicato e la pastorale d'ambiente
Una prospettiva particolare che il Piano Pastorale certamente apre 

è quella che riguarda una nuova stagione del ruolo di grande respon­
sabilità dei laici e delle loro Aggregazioni, che ora li fa agire da pro­
tagonisti sia nella Chiesa che nel mondo.

Come insegna il Concilio Vaticano II, «per loro vocazione è pro­
prio dei laici cercare il Regno di Dio trattando le cose temporali e ordi­
nandole secondo Dio. Essi vivono nel secolo, cioè implicati in tutti i 
diversi doveri e lavori del mondo e nelle ordinarie condizioni della 
vita familiare e sociale, di cui la loro esistenza è come intessuta. Ivi 
sono da Dio chiamati a contribuire, quasi dall'interno, a modo di fer­
mento, alla santificazione del mondo»24.

Ma anche nella vita delle comunità ecclesiali i fedeli laici sono 
chiamati ad assumersi, con generosità, la loro parte di responsabilità

24 Cost. dogm. Lumen gentium, 31.



Atti del Cardinale Arcivescovo 545

contribuendo, nella diversità dei servizi e dei ministeri, all'edificazio­
ne della Chiesa e al suo impegno missionario di evangelizzazione.

In questo lavoro missionario, nel quale i laici dovranno avere una 
grande visibilità e responsabilità, attendo con fiducia di vedere i gio­
vani svolgere un ruolo di protagonisti. La loro fantasia, il loro entu­
siasmo. la loro sete di verità e di risposte di senso non potranno non 
essere una forza straordinaria per far crescere la vitalità pastorale 
delle nostre comunità, a condizione che si riesca a dar loro spazio e 
fiducia, seguendoli con amore soprannaturale, incoraggiandoli e 
sostenendoli molto sul versante delle scelte fondamentali di vita, spe­
cialmente a livello vocazionale. Il progetto di Dio su di loro deve 
diventare oggetto di attento discernimento per aiutarli a dare risposte 
positive e generose soprattutto quando ci fosse una chiamata al sacer­
dozio o alla vita consacrata.

Le Missioni, che il Piano Pastorale prevede, comportano necessa­
riamente un maggiore riconoscimento del ruolo dei laici e un'offerta 
adeguata di formazione nei loro confronti, attenta alle molteplici 
caratteristiche della loro specifica vocazione. In particolare vale la 
pena sottolineare l'importanza del rilancio, in chiave missionaria, 
della pastorale d'ambiente come momento importante della più 
ampia azione evangelizzatrice della Chiesa e come compito peculiare 
dei laici e delle loro Aggregazioni.

Infatti la priorità data alle comunità parrocchiali in questo impe­
gno missionario previsto dal Piano Pastorale diocesano non significa 
l'emarginazione delle Aggregazioni laicali o di altre realtà ecclesiali. 
Rivolgo invece un pressante invito proprio ad esse di orientarsi sem­
pre più verso una maturazione di scelte comuni che, superando ogni 
residuo di eventuali difficoltà, stimolino l'attuazione di un'autentica 
collaborazione pastorale in grado di coniugare specificità e unità, 
carisma e istituzione, in un nuovo modello di interazione reciproca e 
di riconoscimento del valore di tutti. Ognuno, infatti, ha un suo 
dono da portare. Che nessuno manchi in questa solenne convoca­
zione di tutta la nostra comunità diocesana.

Ho la convinzione fondamentale che ogni slancio missionario è 
sempre stato sostenuto da un cammino comune di conversione attra­
verso un processo di miglioramento della qualità della nostra vita spi­
rituale e del nostro approfondimento teologico. Per questo bisogna 
prestare maggiore attenzione ai segni dello Spirito che già opera nella 
nostra Chiesa per il suo rinnovamento missionario.

Dobbiamo dunque prendere in considerazione e discernere con 
sapienza le tante esperienze ricche e valide di evangelizzazione, den­
tro e fuori le parrocchie, che già esistono, con sovrabbondanza di 
doni, nella nostra Chiesa torinese.



546 Atti del Cardinale Arcivescovo

5. Mi sta a cuore la vostra serenità

Ho già avuto modo di sottolineare, all'inizio di questa Lettera, 
come i nostri sacerdoti stiano dando un commovente esempio di 
impegno spirituale e di straordinaria generosità nel lavoro pastorale. 
Il nostro è davvero un Presbiterio di qualità per zelo nei confronti 
della causa del Vangelo e per un'ininterrotta tradizione di carità verso 
tutti, soprattutto poveri ed emarginati.

Ma il numero si sta assottigliando sempre più e l'età media del 
Clero si innalza ogni anno. La scarsità di vocazioni sacerdotali rende 
sempre più difficile il ricambio, per cui sacerdoti ormai avanti negli 
anni stanno ancora lodevolmente al loro posto di lavoro pastorale. Di 
questo li devo veramente ringraziare.

Ma la proposta di questo lavoro previsto dal Piano Pastorale non 
finirà forse col gravare eccessivamente sulle spalle del nostro Clero, 
soprattutto su quello più anziano?

Ecco perché a questo punto desidero offrire a tutti, ma special- 
mente ai sacerdoti, alcune considerazioni rasserenanti.

• Un aiuto concreto
Il Piano Pastorale diocesano non vuole creare un peso in più, ma 

offrire un vero aiuto alla pastorale ordinaria delle parrocchie.
Questo Piano è stato pensato come un sostegno sincero e molto 

concreto che il Vescovo e i suoi collaboratori vogliono offrire ai par­
roci, ai viceparroci e a tutti coloro che, a vario titolo, come diaconi, 
religiosi/e ed operatori pastorali, lavorano nelle parrocchie. Con la 
presente proposta vorrei dare questo messaggio: «Hai difficoltà nella 
tua pastorale con i ragazzi, con i giovani, con gli adulti, con gli anzia­
ni? Non perderti d'animo. Tentiamo insieme qualche iniziativa straor­
dinaria. Colleghiamoci con le parrocchie vicine. Facciamo qualche 
esperienza originale per vedere se qualcosa di nuovo può nascere 
anche nel cammino ordinario della tua comunità».

• Una terapia d'urto
Il Piano Pastorale non prende il posto della pastorale ordinaria, 

che è insostituibile e che mai può essere interrotta. Esso si pone come 
un tentativo di "zoomare", cioè di mettere in primo piano, un aspetto 
della pastorale ordinaria per tentare di darle un sussulto di vitalità e 
per offrirle una specie di "terapia d'urto".

• Spunto e suggerimento
Il Piano Pastorale non risolverà tutti i nostri problemi, ma potreb­

be offrirci qualche spunto nuovo, qualche suggerimento di maggior



Atti del Cardinale Arcivescovo 547

creatività pastorale, ed anche autentiche svolte nei metodi pastorali, 
se la sperimentazione ci offrirà elementi per giungere a decisioni 
innovative.

• Una esperienza in contemporanea
Il Piano Pastorale mira inoltre, senza presunzione ma con fiducia, 

a compiere il "miracolo" di far sperimentare a tutto il Presbiterio la 
gioia di vivere "tutti insieme", contemporaneamente, la stessa espe­
rienza straordinaria, e di sentirci, in questo modo, più credibili nella 
nostra testimonianza. La Diocesi attende di poter constatare che 
siamo capaci di dimostrare la nostra unità e sintonia di intenti. In que­
sto modo si potrà verificare che, quasi senza accorgerci, crescerà 
anche la vera comunione tra noi.

• La pastorale del possibile
C'è ancora un aspetto che ritengo importante. In questo lavoro, 

che a prima vista può sembrare sproporzionato alle forze in campo, 
per cui qualcuno potrebbe scoraggiarsi o spaventarsi già prima di 
cominciare, ad ognuno di noi è chiesto di fare "soltanto il possibile". 
La "pastorale del possibile" non è una pastorale minimalista, per cui 
ci si accontenta di fare il minimo, ma una pastorale della "totalità", 
rapportata ovviamente all'età, alla salute, ai doni e alle possibilità 
concrete delle persone. È sapienza evangelica sedersi e valutare 
prima di costruire una torre se si hanno i mezzi per portarla a compi­
mento (cfr. Le 14,28). È frustrante programmare la scalata del Monte 
Bianco se non si hanno le forze per arrivare nemmeno sulla cima di 
una collina. Quando uno fa con sincerità tutto quello che può ha 
dimostrato al Signore e alla Chiesa la totalità del suo amore.

La pastorale del possibile:
■ è garanzia di "fedeltà", perché davanti a Dio e alla propria 

coscienza tutto quello che si riesce a fare lo si fa con generosità;
■ è garanzia di "serenità", perché si dà fiducia non a quello che riu­

sciamo a fare noi, ma all'opera di Dio che agisce nelle coscienze di tutti;
■ è garanzia di "speranza" in molte energie latenti e sconosciute 

che ci sono nei sacerdoti ed in tante altre persone che anche in questa 
iniziativa straordinaria si sentiranno chiamate ad un di più nella loro 
collaborazione.

Questo mio invito alla serenità, che nasce dall'idea di una "pasto­
rale del possibile" a cui siamo chiamati, non deve farci dimenticare 
l'importanza di curare il contatto diretto con le persone e il saper stare 
con la gente per ascoltarla e condividerne i problemi. Dedicarsi a que­
sto non significa "perdita di tempo" ma testimoniare una capacità di 
rapportarsi con gli altri secondo lo stile di Gesù.



548 Atti del Cardinale'Àrcivescovo

• Continuare l'opera iniziata
Dobbiamo prendere coscienza che siamo già tutti al lavoro, ab­

biamo già da tempo messo mano all'aratro. E questa è una vera gra­
zia per la nostra Chiesa. Si tratta di non fermarci e di non voltarci 
indietro.

Ora la mia chiamata è per lavorare "insieme" in un "unico pro­
getto" sotto la guida del «Pastore grande delle pecore» (Eb 13,20), che è 
il Signore Gesù.

Abbiamo tutti bisogno di un supplemento di ottimismo e di fidu­
cia, perché l'opera e lo stile di Dio è "altro" rispetto al nostro efficien­
tismo pastorale. Confortiamoci con questo messaggio di Paolo: «Poi­
ché, infatti, nel disegno sapiente di Dio il mondo, con tutta la sua sapienza, 
non ha conosciuto Dio, è piaciuto a Dio di salvare i credenti con la stoltezza 
della predicazione» (ICor 1,21).

Quanta serenità ci danno queste parole!
Infatti di fronte ai grandi mezzi di comunicazione, che oggi il 

mondo possiede, che cos'è mai la nostra predicazione?
Non è stoltezza presumere col nostro annuncio di riuscire a tocca­

re il cuore della gente?
Invece proprio questa è stata la scelta di Dio: «Dio ha scelto ciò che 

nel mondo è stolto per confondere i sapienti, Dio ha scelto ciò che nel mondo 
è debole per confondere i forti, Dio ha scelto ciò che nel mondo è ignobile e 
disprezzato e ciò che è nulla per ridurre a nulla le cose che sono, perché nes­
sun uomo possa gloriarsi davanti a Dio» (ICor 1,27-29).

E il Signore che agisce nella storia per salvare gli uomini. Egli ha 
voluto associare anche noi in questo suo progetto, ha richiesto la 
nostra opera come collaborazione, ma riservando a sé il primato e il 
merito. Tutto questo ci dà grande pace ed immensa gioia.

Siano rese grazie a quel Dio che anche oggi vuol servirsi di noi per 
portare la salvezza agli uomini del nostro tempo.

3. COSTRUIRE INSIEME LA CITTÀ DELL'UOMO

1. Un problema di fondo

Con il titolo di questa Lettera Pastorale "Costruire insieme" ho 
voluto esprimere non solo l'impegno della comunità cristiana di 
costruirsi, di crescere al suo interno con la fattiva e convinta collabo- 
razione di tutti, ma anche la volontà della Chiesa torinese di aprirsi al 
mondo, alla società civile, alla Città per "costruire insieme" un futu­
ro di speranza fondato sul progresso globale dei singoli e della collet-



Atti del Cardinale Arcivescovo 549

tività sia sotto il profilo dei valori spirituali e religiosi che di quelli 
legati agli aspetti più contingenti della vita delle persone, che vivono 
in una famiglia, in una comunità civile e, a livello più ampio, in una 
società e in una Nazione. Quando insieme "si cammina", "si parla", e 
poi si decide di mettere mano allo stesso cantiere di lavoro vuol dire 
che su tante cose ci troviamo già d'accordo e che quindi nella sostan­
za condividiamo il progetto di società che vogliamo realizzare. Il 
"costruire insieme" non è perciò un semplice slogan ma esprime una 
volontà comune di metterci all'opera tutti, Chiesa e società, per 
costruire l'uomo integrale, una Città per l'uomo, per tutti gli uomini 
che la vivono, ed un tessuto sociale capace di sostenere e sviluppare, 
senza vincoli ideologici, gli ideali buoni e grandi che la gente si porta 
nel cuore.

Nel giugno dello scorso anno abbiamo celebrato il Convegno "La 
Chiesa dialoga con la Città" ed in quella circostanza tutti i presenti 
hanno sperimentato quanto possa essere utile e necessario un dialogo 
aperto, sincero, senza fini occulti per accaparrarsi spazi di consenso, 
tra la nostra Chiesa di Torino e le persone che a vario titolo rappre­
sentano le istituzioni civili della nostra Città e di tutta l'area geografi­
ca della nostra vasta Arcidiocesi.

Personalmente ho vissuto in quei giorni una chiara percezione che 
in tutti c'è una volontà di confronto, di scambio e di collaborazione, 
perché sia la Chiesa, sia coloro che pur nella diversificazione dei com­
piti sono impegnati nella guida della nostra società possono fare 
molto insieme per dare a tutte le persone sostegno, sicurezza e spe­
ranza per un vero progresso globale della qualità della loro vita.

Perciò questo Piano Pastorale che la Diocesi tutta si sta impegnan­
do a realizzare non è un'iniziativa soltanto intraecclesiale, ma proprio 
per le sue finalità missionarie, cioè di impegno per annunciare il mes­
saggio evangelico a tutti, si rivolge non solo ai credenti ma, soprat­
tutto direi, a coloro che non credono, che si dichiarano atei o che sono 
in onesta ricerca, ma fanno ancora difficoltà ad accogliere la presenza 
e l'amore di Dio nella loro storia personale e a dare a se stessi una pro­
spettiva soprannaturale ed eterna di vita. Molti, pur credendo in Dio, 
vivono diverse difficoltà personali anche nei confronti della Chiesa 
che ai loro occhi sembra non così fedele, come dovrebbe, allo spirito 
evangelico per offrire una testimonianza più credibile.

A tutte queste persone, molte delle quali godono di un grande pre­
stigio presso l'opinione pubblica, io intendo rivolgermi con umiltà e 
rispetto e mi impegno, personalmente e a nome della comunità dio­
cesana, a far sì che da questa Chiesa giunga la testimonianza veritie­
ra di ciò in cui credo e crediamo: che Dio è veramente Padre di tutti 
gli uomini e che il Figlio suo Gesù, che Egli ha inviato tra di noi, ha



550 Atti del Cardinale Arcivescovo

dato la dimostrazione di quanto col suo amore sia prossimo alla sof­
ferenza di ognuno, la sollevi e la apra ad una speranza che non peri­
sce. Infatti, con la sua risurrezione, Gesù non solo ci ha offerto la 
prova sicura della sua divinità, ma ha anche anticipato nella sua per­
sona la sorte definitiva di tutti gli uomini, i quali, tutti senza esclu­
sione, saranno toccati dalla morte, ma non in modo definitivo. Anche 
noi, come Gesù, risorgeremo ed entreremo per sempre in una vita 
nuova ed eterna con Dio.

Queste verità, che costituiscono l'essenza del messaggio cristiano, 
sono anche l'unica risposta convincente ai più grandi interrogativi 
che l'uomo da sempre si porta dentro: «Che cos'è l'uomo? Qual è il 
significato del dolore, del male, della morte che malgrado ogni pro­
gresso continuano a sussistere? Che cosa ci sarà dopo questa vita?».

Il Concilio Vaticano II che si è occupato di questi problemi ha 
risposto così a queste drammatiche domande: «Ecco, la Chiesa crede 
che Cristo, per tutti morto e risorto, dà all'uomo, mediante il suo Spi­
rito, luce e forza perché possa rispondere alla sua suprema vocazio­
ne; né è dato sulla terra agli uomini un altro nome in cui possano sal­
varsi. Crede ugualmente di trovare nel suo Signore e Maestro la chia­
ve, il centro e il fine di tutta la storica umana»25.

Io credo profondamente a queste affermazioni e sono fermamente 
convinto che soltanto Gesù Cristo ha una "parola nuova" da dire a 
tutti per dare un senso alla loro vita e per offrire una speranza sicura 
per il "dopo questa vita", quindi per l'eternità a cui tutti siamo de­
stinati.

Avendo in me queste convinzioni sono di conseguenza persuaso 
che il più grande dono che io possa fare alle persone sia di far cono­
scere loro Gesù. Questo è l'unico scopo della mia esistenza, la ragione 
profonda di tutto il mio impegno di uomo, di cristiano e di Vescovo.

E se anche affermo con chiarezza che non intendo imporre nulla a 
nessuno e conservo un giusto rispetto delle idee di ogni persona e 
delle conseguenti scelte di vita che ciascuno compie, anche in campo 
religioso, rimango tuttavia convinto che chi incontra Gesù Cristo, lo 
conosce, lo ascolta, aderisce al suo insegnamento con apertura di 
cuore, costui trova la verità, una verità che libera l'uomo da ogni 
miseria morale e da ogni paura e lo apre verso una vita diversa, quel­
la vera che Dio ci ha donato.

Vorrei lanciare a tutti coloro che, pur in ricerca, ancora dubitano e 
non si sentono di accogliere Gesù come riferimento di vita questo 
interrogativo: «E se fosse vero? Se quanto insegna la Chiesa su Gesù, 
su Dio, sulla sorte dell'uomo dopo la morte fosse la verità?».

25 Cost. past. Gaudium el spes, 10.



Atti del Cardinale Arcivescovo 551

Perché allora non aprirci ad un passo in più nella ricerca, perché 
non leggere il Vangelo per conoscere meglio Gesù, perché non fidarsi 
di Lui, perché non provare a vivere come Lui ha insegnato per verifi­
care se, vivendo secondo il suo esempio e il suo insegnamento, ci si 
sente meglio o peggio, o se la vita della società migliora o regredisce? 
Perché non tentare la via della fede in quel Dio che Gesù, venendo 
sulla terra, ci ha fatto conoscere?

Questa riflessione mi sgorga dal cuore come un bisogno profondo 
che avverto di parlare di Gesù a tutti. Sono convinto che questo sia 
l'unico tesoro da scoprire e da conquistare nella nostra esistenza ter­
rena.

Detto questo, sottolineo subito come sia importante, al di là delle 
idee e delle convinzioni di ciascuno, che comunque devono sempre 
essere rispettate, che la Chiesa collabori con tutti, anche i non creden­
ti, per costruire insieme un futuro di progresso per ogni uomo.

2. La Chiesa e la società civile

In questi anni la Chiesa italiana, come anche quella torinese per 
quello che già mi è stato possibile conoscere, ha maturato la ferma 
convinzione di dover "rimanere con amore dentro la storia" perché il 
compito che la Chiesa ha nei confronti della società civile non è "stare 
di fronte" ma "vivere dentro".

La Chiesa non si pone come una realtà alternativa o separata, ma 
come comunità di cittadini credenti, i quali, per la loro specifica scel­
ta di fede, "da cittadini" si sentono segno e strumento dell'intima 
unione con Dio, alla quale ogni uomo è chiamato.

Attingendo alle sorgenti della Rivelazione ogni comunità cristiana 
è consapevole di essere popolo santo di Dio, pellegrino nella storia ed 
in uno specifico territorio.

Pensando alla presenza della Chiesa nella società civile, le imma­
gini che meglio la descrivono sono quelle evangeliche del "piccolo 
gregge", del "lievito", del "granello di senape", dal quale può cresce­
re un albero capace di essere punto di appoggio e di riferimento per i 
tanti bisogni civili e morali che emergono nella nostra società.

La Chiesa immette nella società civile il fermento e l'energia del 
Vangelo come offerta di senso, di dignità e di impegno per il singolo 
e per la comunità. Per riuscire a fare questo i cristiani devono diven­
tare sempre più capaci di leggere i segni dei tempi in rapporto alla 
società civile, andando al cuore delle situazioni e dei problemi per 
comprenderli a fondo e far crescere gli aspetti positivi che realizzano 
la persona in tutte le sue dinamiche di relazione.



552 Atti del Cardinale Arcivescovo

Il credente dovrebbe esprimere capacità di offrire, con saggezza e 
delicatezza, criteri etici di comportamento in grado di attuare il Van­
gelo in un costante impegno di umanizzazione dell'economia, della 
politica, della cultura e della scienza per la costruzione di una società 
fondata su valori condivisi che pongano le basi di una "casa comune" 
dove tutti si sentano accolti e responsabilizzati.

Il rapporto della Chiesa con la società civile è reso positivo e fecon­
do, in gran parte, attraverso l'impegno sociale dei fedeli laici, che 
hanno come loro specifica vocazione «cercare il Regno di Dio trattan­
do le cose temporali e ordinandole secondo Dio»26. È quindi impor­
tante un ruolo attivo dei laici credenti nella società. Per questo è 
necessario curare una loro formazione solida e sistematica.

A questo si devono impegnare maggiormente le nostre comunità 
cristiane offrendo ai laici luoghi, occasioni, proposte e strumenti per 
autentici itinerari di formazione laicale.

La debole significanza della Chiesa nella società e nelle istituzioni 
pubbliche è spesso dovuta ad uno scarso riconoscimento del prezio­
so compito del laicato. Una presenza qualificata dei laici cristiani, e 
del laicato associato in genere, sia nella comunità cristiana che nella 
società civile, è premessa indispensabile per una maggior diffusione 
del Vangelo così che l'azione della Chiesa nel mondo risulti più inci­
siva e fruttuosa.

Il Piano Pastorale, che ci prepariamo ad attuare con impegno e 
responsabilità, ci deve vedere impegnati anche sul versante del rap­
porto Chiesa e società civile, per portare a tutti gli uomini lo specifi­
co cristiano, vera risorsa perché si realizzi al meglio la vita di ogni 
persona.

• Valori condivisi
In passato la presenza della Chiesa nella società civile è stata con­

dizionata da schemi ideologici che hanno generato, talora, indebite 
contrapposizioni.

Oggi si assiste ad una nuova stagione nella quale, pur persistendo 
l'influsso, talora negativo, di alcune ideologie, la comunità cristiana si 
sente più accettata e coinvolta nella ricerca della soluzione dei pro­
blemi concreti e locali, che vedono impegnate le persone e le istitu­
zioni di un territorio. Problemi come quello del lavoro, della disoccu­
pazione, della casa, dell'immigrazione, della vita, della salute, della 
scuola, della famiglia, della povertà ed in generale della qualità della 
vita nelle città e nelle campagne interpellano la nostra Chiesa a cerca-

26 Cosi. dogm. Lumen gentium, 31.



Atti del Cardinale Arcivescovo 553

re, con tutti gli uomini di buona volontà, quelle soluzioni che rendo­
no più autentica la convivenza umana.

Molti sono i valori che i cristiani intendono condividere nell'im­
pegno concreto per la costruzione della Città dell'uomo e tutti riman­
dano alla centralità della persona umana.

Non c'è dubbio che il valore dei valori sia l'uomo stesso e che il 
pieno accordo su tale idea sia la base di ogni ulteriore collaborazione. 
L'uomo e la difesa della sua dignità sono i valori sui quali Chiesa e 
società non possono non sentirsi schierati sullo stesso fronte.

Il valore della vita in tutti i suoi momenti e in tutte le sue manife­
stazioni, il significato vero della libertà personale e collettiva per una 
piena realizzazione delle persone, l'assunzione, a tutti i livelli, della 
responsabilità come premessa indispensabile per un cambiamento 
che coinvolga, l'incidenza della solidarietà per una giustizia che vada 
oltre una semplice concezione distributiva, la sussidiarietà come cri­
terio in grado di dare spazio a tutti, valorizzandoli nell'esercizio della 
proprie capacità e competenze, in definitiva tutti quei valori che ten­
dono a rendere le persone, e le loro organizzazioni sociali e politiche, 
protagoniste del progresso materiale e spirituale di ogni uomo, di 
tutto l'uomo e di tutti gli uomini ... tutto questo costituisce materia 
comune di impegno per la Chiesa e per i responsabili delle istituzio­
ni civili.

La Chiesa che è in Torino, in dialogo con questa Città, che mi piace 
definire "complessa e piena di fascino", invita alla fiducia e alla spe­
ranza facendo suo l'appello dei Vescovi italiani: «Occorre guardare 
avanti, non aver paura del futuro, valorizzare le grandi capacità del 
nostro popolo, diffondere ulteriormente in tutto il Paese quella 
volontà e quelle attitudini di libera iniziativa, economica e sociale, 
spesso a livello familiare, che già hanno consentito a non poche 
Regioni italiane di uscire da situazioni di secolare povertà e di svol­
gere un forte ruolo in Europa»27.

• Conflitti di idee e di progetti
La collaborazione tra la Chiesa e la società non risulta sempre 

facile ed armonica secondo un ampio disegno umanitario. Nel 
mondo opera il peccato ed il peccato per natura sua è sempre sov­
vertitore. La Chiesa non può adeguarsi a tutte le scelte negative ope­
rate dalle singole persone, poiché essa sente di dover prendere le 
distanze non dai peccatori, che ama sempre come figli, ma da ogni 
forma di peccato.

27 C.E.I., Nota pastorale Con il dono della carità dentro la storia (26 maggio 1996), 30.



554 Atti del Cardinale Arcivescovo

La Chiesa non può confondere, né confonde, la salvezza con le sal­
vezze. Persegue queste ultime collaborando cordialmente con chiun­
que, mentre proclama la prima e la offre per mandato specifico rice­
vuto da Gesù Cristo.

Da ogni situazione negativa, che ci può essere o nel cuore dell'uo­
mo o nella società, la Chiesa si dissocia come testimone di un altro 
stile di vita. Essa sa che ogni peccato è un atto contro Dio e contro 
l'uomo; per questo non si stanca di annunciare la conversione anche 
quando si sente incompresa, derisa o perseguitata.

I cristiani sanno che, pur avendo molti avversari, non vogliono 
essere nemici di nessuno, perché pongono al centro del loro impegno 
l'amore per l'uomo, che solo in Cristo trova la sua piena realizzazio­
ne. I credenti sentono rivolti contro se stessi e contro la loro fede tutti 
gli attentati, di qualsiasi natura, alla dignità dell'uomo, in nome di 
quel Dio che «ha condiviso in tutto, eccetto il peccato, la nostra condizione 
umana» (cfr. Eb 4,15).

La complessità della società e del mondo intero ha accentuato 
forme di conflitto e di contrapposizione a livello di idee, di interessi e 
di progetti. Tale situazione è certamente il risultato di una realtà sem­
pre più articolata e pluralista, e talvolta è frutto dell'egoismo umano, 
ma costituisce anche un'opportunità per ribadire che è possibile una 
superiore sintesi di interessi conflittuali e di progetti diversificati 
nella misura in cui ci si impegna a guardare all'uomo concreto e alla 
realizzazione del suo bene.

A questo riguardo la Chiesa si sente portatrice di un interrogativo 
profondo e stimolante: «Si può costruire una convivenza civile, che rea­
lizzi in pienezza i valori delle persone, di tutte le persone, astraendo da 
Dio? Può l'uomo, senza Dio, essere veramente e totalmente uomo?».

La Chiesa pone innanzi tutto a se stessa questa importante 
domanda e se la pone per esaminare la sua fedeltà a ciò che Dio ha 
rivelato in Gesù. La pone però anche nel confronto leale con tutte le 
persone che credono in Dio per verificare con esse l'autenticità e la 
validità anche civile e storica della propria fede, che ha nella Persona 
di Cristo la sua fonte e il suo centro.

La Chiesa non pretende di avere il monopolio del bene, ma sa di 
avere un dono specifico da offrire ad ogni persona, che è Gesù e il suo 
Vangelo, nel quale è contenuta «la verità tutta intera» (Gv 16,13), alla 
cui comprensione e attuazione ci conduce lo Spirito Santo. Ci sono 
realtà positive a livello umano alle quali la Chiesa desidera offrire il 
"di più" del Vangelo che è sempre un dono, mai un impoverimento 
della persona, della Città e della società.

Compito della Chiesa è, dunque, quello di accettare di camminare 
insieme a questa società facendosi carico di tutte le realtà faticose che



Atti del Cardinale Arcivescovo 555

sono davanti ai suoi occhi: giovani, anziani, ammalati, disoccupati, 
immigrati,... in un impegno d'amore non solo suppletivo delle strut­
ture sociali, talora insufficienti, ma soprattutto integrativo a livello di 
qualità.

Di fronte alla diversità di progetti e conflitti di idee e di interessi, 
la Chiesa non si presenta con soluzioni particolari, ma con la convin­
zione che a nessuno è lecito calpestare impunemente la dignità del­
l'uomo, perché chi pretende di realizzare una società che ignori la 
dimensione spirituale dell'uomo pone le premesse per un declino 
insanabile che finisce per allargare il solco dell'ingiustizia e della 
povertà.

• Servire la verità
«Fare della Chiesa la casa e la scuola della comunione: ecco la 

grande sfida che ci sta davanti nel Millennio che inizia, se vogliamo 
essere fedeli al disegno di Dio e rispondere anche alle attese profon­
de del mondo»28.

Questo compito che Giovanni Paolo II affida a tutta la Chiesa, al 
termine del Grande Giubileo, interpella profondamente anche noi e ci 
invita a vivere la nostra presenza di Chiesa nella società secondo la 
dimensione del servizio e della carità. E il primo servizio di carità che 
il mondo pretende da noi è quello della verità.

All'uomo di oggi assetato di verità, alla ricerca del senso profondo 
della propria vita e del proprio impegno, esposto alla tentazione del­
l'assurdo e dell'effimero, la comunità cristiana deve essere capace di 
annunciare il significato profondo di tutta la realtà che è Gesù Cristo.

Come Pietro, alla Porta Bella del Tempio di Gerusalemme, siamo 
chiamati ad annunciare, con le parole e con la vita, ad ogni uomo che 
grida verso di noi la sua disperazione: «Non possiedo né argento né oro, 
ma quello che ho te lo do: nel nome di Gesù Cristo, il Nazareno, cammina!» 
(At 3,6).

Il vero servizio alla verità aiuterà la Chiesa a vivere, sull'esempio 
del suo Maestro e Signore, la dimensione dell'umiltà, a non inseguire 
la logica dell'efficienza e del successo, a non perseguire finalità e stru­
menti di potere, ma a farsi compagna di viaggio di ogni uomo per 
aiutarlo a comprendere che l'incontro con Cristo è sempre fonte di 
libertà e di realizzazione. II compito più grande che i discepoli di 
Gesù possono svolgere nella società è certamente quello di rivelare ad 
ogni uomo il segreto profondo della libertà, del coraggio di "stare in 
Piedi" e di camminare con dignità nella storia.

“ Lett. Ap. Novo Millennio ineunte, 43.



556 Atti del Cardinale Arcivescovo

Il servizio alla verità stimola la Chiesa a ricercare e ad annunciare, 
in ogni situazione e problema della vita sociale, la verità delle cose, 
premessa indispensabile per una gerarchia di valori che aiuti e indi­
rizzi le scelte collettive verso una piena ed autentica realizzazione 
dell'uomo e delle sue aspirazioni più profonde.

Infine, servendo la verità, la Chiesa avrà la forza di farsi interpre­
te e garante delle esigenze vitali e delle giuste rivendicazioni dei più 
poveri e dei più deboli. In un mondo, sovente segnato dalla logica 
perversa del successo e della sete di guadagno, generatrice di egoi­
smo, dobbiamo affermare il valore della giustizia, come vero fonda­
mento del vivere sociale e testimoniare con il nostro stile di vita che 
solo l'amore può rendere più bella e più fraterna la comunità degli 
uomini. È nel rispetto e nell'annuncio della verità sull'uomo e sul suo 
destino di salvezza che la nostra Chiesa di Torino è stata in passato, e 
può ancora oggi continuare ad essere, uno dei più significativi labo­
ratori della solidarietà sia in favore della vita, dal suo inizio fino al 
suo tramonto, sia a sostegno di chi fatica per povertà, per malattia o 
per altri disagi personali.

3. La nostra Chiesa e la Città

• Gesù e la Città di Gerusalemme
Un riferimento ideale per costruire un vero rapporto positivo di 

collaborazione tra Chiesa e Città è guardare a come Gesù ha vissuto 
il suo legame con la Città di Gerusalemme, una Città da Lui amata in 
modo unico, ma in rapporto alla quale ci sono stati momenti di soffe­
renza, soprattutto per essere stato incompreso e rifiutato.

Possiamo ricordare quattro momenti significativi per spiegare 
come Gesù si è rapportato alla sua Città e come la Città di Gerusa­
lemme si è posta nei confronti di Lui:

- Gesù piange su Gerusalemme perché «non ha conosciuto il tempo 
in cui è stata visitata da Dio» (cfr. Le 19,41-44);

- Gesù fa il suo ingresso messianico in Gerusalemme ed accetta di 
essere acclamato Messia e re;

- Gesù è rifiutato dalla sua Città e viene crocifisso «fuori della 
porta» (Eb 13,12);

- Gesù risorto ritorna in Città e porta il frutto della sua Pasqua, 
che è la salvezza espressa nel dono della pace messianica. Entra a 
porte chiuse nel Cenacolo, dove si trovavano i discepoli, si ferma in 
mezzo a loro e dice «Pace a voi!» (Gv 20,19).

Venendo ora a noi e facendo una riflessione seria su quale sia oggi/ 
a 2000 anni dalla nascita di Cristo, la situazione della nostra Città in



Atti del Cardinale Arcivescovo 557

rapporto a Gesù e al suo Vangelo, di cui la Chiesa deve essere segno, 
potremmo lasciarci interpellare da questi interrogativi:

- che cosa può significare per la nostra Città il pianto di Gesù? 
Forse anche noi non abbiamo conosciuto il giorno in cui siamo stati 
visitati dal Signore, cioè abbiamo perso grandi occasioni di un nuovo 
incontro col messaggio cristiano?

- che cosa vuol dire, oggi, per una Città, la nostra Città, aprirsi 
all'accoglienza di questo "Re-Messia" che viene in umiltà a portare la 
pace, se non la speranza che generazioni passate, presenti e future 
sappiano ritrovarsi nel Signore e nei valori spirituali e umani che Egli 
ci propone?

- che cosa può significare per noi mettere "fuori dalla porta della 
Città" il Signore, se non l'illusione di riuscire da soli a costruirci un 
ambiente di vita che sia in grado di rispondere alle esigenze profon­
de delle persone? Perché molti, troppi, vivono nell'oscurità interiore, 
disorientati, paurosi, senza prospettive, incapaci di dare un senso al 
loro vivere, agli impegni quotidiani, al soffrire e al morire? Non vi 
pare che la ragione profonda di queste situazioni è il rifiuto di con­
frontarsi con Dio?

- che cosa può voler dire per noi, in questo momento, un Gesù 
risorto, vivo, presente, che desidera entrare nel cuore delle persone, 
nelle famiglie ed anche nel tessuto sociale della nostra Città?

- che significato ha oggi per Torino un Gesù che viene e dice: 
"Pace a voi"?

• Noi e la Città
La Chiesa che vive in Torino sa di avere la responsabilità di ren­

dere presente oggi, in questa Città e in questo territorio, alle persone 
tutte del nostro tempo, il messaggio e la Persona di Gesù.

Perciò, come ho già detto, con umiltà e senza arroganza, senza la 
pretesa di imporre qualcosa, ma con la convinzione di avere un dono 
specifico da offrire, la Chiesa torinese, Vescovo e fedeli, invita tutti a 
confrontarsi senza pregiudizi e senza paure con Gesù Cristo e il suo 
messaggio.

I cattolici che vivono in questa Città non si sentono estranei ai pro­
blemi esistenziali delle persone, ma sanno che «l'incarnazione del 
Figlio di Dio e la salvezza che Egli ha operato con la sua morte e risur­
rezione sono il vero criterio per giudicare la realtà temporale e ogni 
progetto che mira a rendere la vita dell'uomo sempre più umana»29. 
Il messaggio cristiano infatti non aliena le persone proiettandole uni-

Giovanni Paolo II. Bolla Incarnationis mysterium (29 novembre 1998), 1.



558 Atti del Cardinale Arcivescovo

camente sul futuro "escatologico", cioè quello definitivo, dimentican­
do l'oggi "antropologico", cioè la realtà terrena in cui siamo chiamati 
a vivere, ma aiuta l'uomo a realizzarsi in pienezza nelle aspirazioni 
più profonde della sua umanità.

Noi siamo dunque parte della Città, come tutti, ma sentiamo che 
la nostra appartenenza alla Città è a vantaggio di tutti. È desiderabi­
le che siamo presenti ovunque, anche nella vita politica, e soprattutto 
dove occorre impegnarsi per la verità e la libertà delle persone e per 
la giustizia nella rete dei rapporti sociali, che costituiscono la Città 
viva. La nostra è presenza di attenzione, talvolta di funzione critica, 
fatta sempre con amore evangelico, è presenza di supplenza operati­
va, di dialogo con le istituzioni al fine di dare pratica e benefica rile­
vanza al messaggio cristiano.

La nostra comunità cristiana si sente in premuroso ascolto di tutte 
le voci che giungono ad essa da questa Città:

- la voce degli uomini di cultura, dell'impresa e del lavoro;
- la voce degli esperti della comunicazione sociale;
- la voce di coloro che vivono nell'emergenza quotidiana, come i 

poveri, i disoccupati, gli immigrati e i sofferenti di ogni specie;
- e soprattutto la voce di coloro che rappresentano le istituzioni 

civili e che hanno una più grande responsabilità nel realizzare un 
ambiente di vita dove tutti si sentano accolti, rispettati, incoraggiati.

Il nostro non è un ascolto passivo o strumentale. Vuole tradursi in 
gesti concreti di collaborazione e di servizio.

Desideriamo lavorare insieme con tutti, nel rispetto di un'autono­
mia delle reciproche responsabilità, per costruire il vero progresso 
civile e spirituale che raggiunga tutti in modo equo, senza lasciare 
indietro nessuna categoria di persone.

Il mio atto di amore per questa nostra Città si esprime con una sin­
cera invocazione su di essa della benedizione del Signore:

«Ti benedica il Signore
e ti protegga.
Il Signore faccia brillare il suo volto su di te
e ti sia propizio.
Il Signore rivolga su di te il suo volto
e ti conceda pace»
(Nm 6,24-26).

• Un auspicio finale
Con questa Lettera ho cercato di presentare alla comunità cristia­

na e civile della nostra Città e del territorio della Diocesi il Piano 
Pastorale diocesano che ci vedrà impegnati, come Chiesa, nei prossi­
mi anni, in un lavoro di rinnovata "prima evangelizzazione".



Atti del Cardinale Arcivescovo 559

Mi auguro che questo progetto, nato non a tavolino, ma come frut­
to di una vasta consultazione, venga accolto, realizzato e sostenuto 
dall'impegno e dalla preghiera di tutti.

Vogliamo davvero sentirci una cosa sola, come ci ha raccoman­
dato Gesù, per "costruire insieme" una comunità cristiana ricca di 
fede e di testimonianza e una Città che sia veramente casa di tutti, 
nella quale ognuno, e i cristiani per primi, deve fare la sua parte 
per costruire un futuro di pace e di speranza per le giovani gene­
razioni.

La nostra testimonianza di fede e di amore susciti nel cuore di tutti 
un nuovo interesse per la Persona di Gesù così da accoglierlo come 
unico Salvatore.

Se, come discepoli del Signore, saremo capaci di credibilità, non in 
forza delle nostre parole ma dei nostri comportamenti, allora consta­
teremo vere, come possibile esperienza per noi qui e ora, queste 
parole del profeta Zaccaria: «In quei giorni, dieci uomini di tutte le 
lingue delle genti, afferreranno un Giudeo per il lembo del mantello e gli 
diranno: "Vogliamo venire con voi, perché abbiamo compreso che Dio è con 
voi"» (Zc 8,23).

Affidiamo al Signore e alla Vergine Consolata l'impegno di questo 
straordinario lavoro pastorale mettendo in comune la nostra sincera 
volontà di collaborare anche con la recita di questa

Preghiera per le nostre Missioni diocesane:

O Dio, nostro Padre,
tu dal cielo ci hai invitati a guardare a Gesù
come unico nostro Salvatore quando hai detto:
«Questi è il Figlio mio prediletto. Ascoltatelo» (Mt 17,5), 
volgi il tuo sguardo paterno su di noi 
ed aiutaci a stare con Gesù
per ascoltare la sua Parola e metterla in pratica.
Molti nostri fratelli non sanno nulla di Lui 
e altri, pur avendone sentito parlare, 
vivono lontano da Lui e dai suoi insegnamenti.
Sostieni con la tua grazia
il nostro straordinario impegno di annuncio del Vangelo
che vogliamo realizzare con le quattro grandi Missioni diocesane.
Tocca il cuore di tutti affinché comprendano
che tu «hai tanto amato il mondo
da dare il tuo Figlio unigenito» (cfr. Gv 3,16).



560 Atti del Cardinale Arcivescovo

Signore Gesù,
il nostro passo missionario per le strade del mondo 
non è ancora stanco,
perché tu ci sei vicino nel nostro cammino di vita.
Rimani con noi e spiegaci le Scritture
così che il nostro cuore arda per te e ti accolga 
quando ci raduniamo per spezzare il pane eucaristico.
Spirito Santo,
rinnova sulla nostra Chiesa il prodigio della Pentecoste, 
affinché il tuo soffio di vita
e il fuoco ardente dell'amore divino
ci colmi d'entusiasmo per dire a tutti la nostra fede.
Vergine Consolata,
donna dell'ascolto e della custodia della Parola, 
attendiamo da te una speciale intercessione 
per il cammino della nostra Chiesa
ed un conforto per le nostre fatiche pastorali.
Aiutaci ad attuare questa importante
tua raccomandazione:
«Fate quello che Gesù vi dirà» (cfr. Gv 2,5).
Amen.

Torino, 15 aprile 2001 - Pasqua di Risurrezione del Signore

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

Per favorirne la diffusione il testo di questa Lettera Pastorale è pubblicato anche a parte 
in fascicolo a cura dell’Opera Diocesana Preservazione della Fede - Buona Stampa (c. 
Matteotti n. 11 - 10121 TORINO). Viene messo a disposizione al prezzo di £. 6.000. 
Può essere inviato per posta, con addebito delle relative spese.



APPENDICE

Atti del Cardinale Arcivescovo 561
►

PRINCIPALI INIZIATIVE DEL PIANO PASTORALE*

Inizio del cammino - Ottobre 2001

■ Ottobre missionario: collegare le varie iniziative in programma con il Piano Pastorale.
■ Domenica pomeriggio 21 ottobre: Solenne Celebrazione diocesana di apertura.

Primo anno 2001-2002
ANNO DELLA SPIRITUALITÀ

Obiettivo: anno di preghiera, di ascolto della Parola di Dio, di approfondimento delle moti­
vazioni, di formazione e di organizzazione in vista delle Missioni. In ogni zona sia scelta 
una chiesa penitenziale dove venga celebrato regolarmente il sacramento della Riconcilia­
zione e in ogni parrocchia si tenga, settimanalmente, un'adorazione eucaristica.

Ottobre 2001 - Avvento - Natale del Signore 2001

Studio e approfondimento della prima parte della Lettera Pastorale dell’Arcivescovo.
■ Parrocchia: - tracce per la predicazione e l’animazione liturgica domenicale,

- gruppi di lettura e approfondimento della prima parte della Lettera Pa­
storale,

- varie iniziative parrocchiali mirate.
• Zona: - avvio del corso di formazione degli “Operatori della Missione”.
• Distretto: - una lectio divina dell’Arcivescovo aperta a tutti (per ogni Distretto).

Gennaio 2002 - Quaresima - Pasqua 2002

Studio e approfondimento della seconda parte della Lettera Pastorale dell’Arcivescovo.
• Parrocchia: - tracce per la lettura del territorio e realizzazione di iniziative di ascolto, 

- sperimentazione di forme di apertura ai non praticanti,
- gruppi di approfondimento della seconda parte della Lettera Pastorale.

• Zona: - continua il corso di formazione degli “Operatori della Missione”.
• Distretto: - un piccolo Convegno di condivisione della presa di contatto con la 

realtà.
- un’iniziativa dedicata alle claustrali, ai monasteri e alle religiose del 

Distretto.

N.B.: le iniziative più particolareggiate saranno comunicate di anno in anno.



562 Atti del Cardinale Arcivescovo

Pasqua - Pentecoste - Giugno 2002

La preparazione immediata della Missione specifica del Distretto.
Studio e approfondimento della terza parte della Lettera Pastorale dell'Arcivescovo.
• Parrocchia: - presentazione e discussione delle proposte comuni di Missione per l’an­

no successivo,
- elaborazione delle iniziative proprie e delle sperimentazioni,
- gruppi di approfondimento della terza parte della Lettera Pastorale.

* Zona: - conclusione del corso di formazione degli “Operatori della Missione”,
- un pellegrinaggio mariano ad un santuario della zona (maggio): una 

Chiesa che, sull’esempio di Maria, si pone in cammino.
■ Distretto: - consegna dei “mandati” agli “Operatori della Missione”.

1) I corsi di formazione zonali dovrebbero essere curati con la collaborazione dei vari 
Uffici pastorali anche fornendo gli strumenti necessari e dovrebbero riguardare la Missione 
specifica che verrà attivata l'anno seguente.

2) Le varie Giornate particolari, durante lo svolgimento del Piano Pastorale, dovrebbe­
ro essere caratterizzate dal tema generale in programma nell’anno e proposte in modo tale 
da non appesantire la programmazione, ma evidenziando alcuni aspetti o situazioni della 
Missione, cercando un’opportuna armonizzazione.

3) Si chiede in questo anno di sospendere i corsi per Operatori pastorali e il corso di 
Formazione all’impegno sociale e politico per realizzare, nel frattempo, una verifica e una 
nuova proposta da lanciare in un tempo successivo.

Secondo anno 2002-2003
PRIMA GRANDE MISSIONE DIOCESANA PER DISTRETTI

- Distretto Città: Fanciulli e Ragazzi
- Distretto Sud-Est:
- Distretto Ovest:

Giovani
Adulti (giovani coppie)

- Distretto Nord: Pensionati e Anziani

Ottobre 2002 - Incontro diocesano per la consegna dei Sussidi per la Missione

- Le varie iniziative della Missione dovrebbero articolarsi sulla triplice dimensione: annun­
cio, celebrazione, testimonianza.

- Potrebbe essere utile, mantenendo l’unità di questi tre momenti nelle diverse iniziative, 
evidenziarne, a turno, uno, nei diversi periodi liturgici.

- Indicazione delle possibili sperimentazioni pastorali delle diverse Missioni.

Ottobre 2002 - Avvento - Natale del Signore 2002

■ Parrocchia: - avvio delle iniziative specifiche della Missione per soggetti, con le 
“proposte di annuncio” e con particolare attenzione alla liturgia e alle 
celebrazioni in preparazione del Natale.

■ Zona: - un’iniziativa liturgica comune rivolta ai soggetti della Missione.
• Distretto: - un incontro di sintesi catechistico-liturgica dell’annuncio proposto.



Atti del Cardinale Arcivescovo 563

Gennaio 2003 - Quaresima - Pasqua 2003

Si continua l’impegno dell’annuncio col tentativo di sperimentare forme straordinarie di 
annuncio “fuori le mura".
• Parrocchia: - iniziative straordinarie di annuncio missionario nei vari ambienti.
" Zona: - celebrazione penitenziale in preparazione alla Pasqua.
* Distretto: - un'iniziativa distrettuale dell'Arcivescovo con i soggetti della Missione.

Pasqua - Pentecoste - Giugno 2003

• Parrocchia: - continuano le iniziative straordinarie di annuncio con particolare 
riguardo alla testimonianza negli ambienti e nelle situazioni particolari 
di vita.

■ Zona: - un’iniziativa straordinaria rivolta ai soggetti della Missione.
• Distretto: - assemblea di presentazione delle iniziative più significative realizzate

nelle parrocchie,
- prima verifica e bilancio.

* Le ulteriori elaborazioni del calendario e delle iniziative di questo anno dovrebbero 
avvenire nel corso dell’anno precedente in modo tale che siano precisate entro il mese di 
giugno del 2002', ugualmente i programmi delle Giornate e delle pastorali particolari, secon­
do le indicazioni di cui sopra.

* Nei Distretti in cui si svolge una particolare Missione, sarebbe opportuno curare anche 
la possibilità di alcune interazioni tra le varie età della vita. Sarebbe altresì interessante che i 
soggetti - almeno una delegazione - di un Distretto dove non si svolge la Missione che li 
riguarda direttamente, potessero prendere parte ad alcune iniziative degli altri Distretti.

CAMMINO PER GLI ANNI SUCCESSIVI

2003-2004 - Secondo turno di Missioni diocesane

- Distretto Città: Giovani
- Distretto Sud-Est: Adulti (giovani coppie)
- Distretto Ovest: Pensionati e Anziani
~ Distretto Nord: Fanciulli e Ragazzi

2004-2005 - Anno di sosta per una prima verifica del Piano Pastorale

Impegno comunitario per riproporre la santificazione della Domenica come “Giorno del 
Signore" e “Giorno della famiglia".

2005-2006 - Terzo turno di Missioni diocesane

~ Distretto Città:
~ Distretto Sud-Est:
~ Distretto Ovest:
" Distretto Nord:

Adulti (giovani coppie) 
Pensionati e Anziani 
Fanciulli e Ragazzi 
Giovani



564 Atti del Cardinale Arcivescovo »

2006-2007 - Quarto turno di Missioni diocesane

- Distretto Città:
- Distretto Sud-Est:
- Distretto Ovest:
- Distretto Nord:

Pensionati e Anziani 
Fanciulli e Ragazzi 
Giovani
Adulti (giovani coppie)

2007-2008 - Anno della “redditio fidei”
Sono previsti due momenti significativi
- Convegno diocesano di verifica del cammino fatto con il Piano Pastorale e di orienta­

mento su alcune linee comuni da privilegiare nella pastorale ordinaria.
- Solenne professione di fede fatta con tappe successive:

un momento parrocchiale,
un momento di unità pastorale o di zona,
un momento diocesano,
un grande Pellegrinaggio a Roma sulle Tombe degli Apostoli.



Atti del Cardinale Arcivescovo 565

Presentazione dell’Annuario 2001

Terminato il Grande Giubileo per i duemila anni dell'Incarnazione del 
 Salvatore, siamo entrati nel Terzo Millennio cristiano. L'Anno Giubilare ha 

avviato un cammino che non può assolutamente considerarsi di ordinaria 
amministrazione: alle prospettive aperte dal nostro recente Sinodo diocesa­
no, frutto delle premure pastorali dell'indimenticato Arcivescovo Card. Gio­
vanni Saldarmi, si aggiungono le precise e indilazionabili linee di azione 
proposte da Giovanni Paolo II nella Lettera Apostolica Novo Millennio ineun­
te. Ecco perché viene avviato un Piano Pastorale decennale, con sottolinea­
ture e indicazioni per affrontare quattro "Missioni" collegate a precisi 
momenti della vita umana che ne segnano l'esistenza. Dunque tutto il con­
trario di una "ordinaria" amministrazione ma la provocazione ad azioni 
pastorali mirate, con lo scopo di far giungere il messaggio cristiano ad ogni 
persona che vive in questo territorio, con una chiara convinzione: Colui che 
vuole predicati a tutte le genti la conversione e il perdono dei peccati (cfr. Le 
24,47) ha promesso esplicitamente: «Io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine 
del mondo» (Mt 28,20). Sono le parole con cui l'Evangelista Matteo conclude 
il suo Vangelo, quasi ad affermare che dopo ciò non vi è più nulla da dire: 
ormai si tratta di agire, ben consapevoli di non essere mai soli.

La pagine del nostro Annuario, che esce puntualmente aggiornato alla 
situazione concreta dell'Arcidiocesi, potrebbero quasi essere lette come una 
neppur troppo velata contrapposizione: il programma è promettente ed 
impegnativo, ma le concrete forze operative quali sono? Non è difficile, di 
anno in anno, rilevare gli aspetti della debolezza mentre le attese sembrano 
non trovare risposte adeguate, con la conseguenza inevitabile di un cre­
scente e apparentemente giustificato scoraggiamento. A fronte dei ragiona­
menti che seguono la sapienza umana, io ritengo che una rilettura attenta 
della Sacra Scrittura in ambedue i Testamenti possa invece sostenere forte­
mente una indefettibile e motivata speranza: Dio non agisce attraverso la 
forza dei numeri, Lui è la forza. Ripensiamo alle promesse che costellano la 
Storia Sacra: sempre mantenute, anche se al di fuori e al di là delle previ­
sioni umane. Anche oggi Dio è fedele, a noi tocca la responsabilità di entra­
re nei Suoi progetti. Guai se volessimo ridurci alle nostre progettazioni! Ecco 
perché io coltivo una grande fiducia, mentre certamente devo cercare di 
distinguere i segni dei tempi (cfr. Mt 16,3) e quindi agire di conseguenza.

Il volume che viene posto nelle nostre mani, frutto di un minuziosissimo 
lavoro che ogni anno si rinnova e che oserei quasi definire di cesello, ci offre 
abbondanti notizie per una conoscenza aggiornata dell'aspetto visibile della 
realtà diocesana. Attraverso i nomi delle persone, attraverso l'elenco delle 
parrocchie e delle varie istituzioni, gruppi, associazioni e movimenti, noi 
possiamo scorgere l'opera di Dio in mezzo a noi: in qualche modo è un 
manifestarsi di Dio stesso. Quanti segni della sua Provvidenza e della sua 
misericordia!



566 Atti del Cardinale Arcivescovo

La presentazione annuale di questo strumento per il nostro lavoro pasto­
rale è anche occasione di un abbozzo di lettura degli avvenimenti che ci 
lasciamo alle spalle ma che sono entrati nella nostra vita: un anno intenso il 
Duemila! L'Ostensione della Sindone ne ha caratterizzato un lungo periodo 
ed è stata una meravigliosa esperienza di grazia, come ho sottolineato nel­
l'omelia conclusiva; ma anche il Convegno "La Chiesa dialoga con la Città" è 
stato un momento significativo che sta continuando in quell'impegno a 
"costruire insieme" da me proposto e che già ha trovato alcune espressioni 
operative attraverso il lavoro del Forum scaturito dalle proposte allora emer­
se; la grande consultazione per giungere al nostro Piano Pastorale, ormai 
maturo per essere varato, è stata un'altra splendida esperienza di comunio­
ne che fa ben sperare in un'attuazione generosa: ho potuto constatare che 
sono davvero molti i cuori disponibili a lasciarsi coinvolgere da questa espe­
rienza missionaria.

L'anno trascorso è stato anche segnato dal triste momento di una allu­
vione che ha portato sofferenza, morte e distruzione in alcuni luoghi della 
nostra Arcidiocesi e non solo. Le ferite non sono tutte rimarginate, ma rima­
ne nel cuore il ricordo di una condivisione pronta e continuativa, capace di 
ridonare speranza e di asciugare molte lacrime: grazie a tutti i numerosi 
volontari!

Un altro avvenimento abbiamo vissuto nei mesi scorsi: dopo dieci anni 
di intenso ministero come Vicario Generale e Vescovo Ausiliare di Torino, 
Mons. Pier Giorgio Micchiardi è stato chiamato dal Santo Padre alla guida 
della Diocesi di Acqui. Abbiamo manifestato la nostra riconoscenza in vari 
modi, anche recandoci in molti ad accompagnarlo nella nuova destinazione 
e sentiamo con nostalgia la sua lontananza. Ma così è: ci conforta che nella 
Chiesa di Dio altri possano godere della sua sapiente opera pastorale e che 
lui stesso ora, portando la piena responsabilità episcopale in prima persona, 
sia in grado di esprimere direttamente l'abbondanza dei doni a lui elargiti.

Come è noto, il Papa Giovanni Paolo II nel Concistoro del 21 febbraio 
scorso ha voluto aggregarmi al Collegio Cardinalizio. È un avvenimento 
che, attraverso la mia persona, tocca l'intera Chiesa torinese al cui servizio 
Egli mi aveva voluto. «Un Vescovo sa, ed io ne sono cosciente, che viene 
mandato per immolarsi totalmente al servizio della Chiesa di cui è costitui­
to Pastore», così affermavo nell'omelia dell'inizio del mio servizio episco­
pale a Torino. Il Papa ha ricordato esplicitamente ai nuovi Cardinali: «La 
vostra più efficace testimonianza sarà sempre quella segnata dalla Croce. La 
Croce è la cattedra di Dio nel mondo. Su di essa Cristo ha offerto all'uma­
nità la lezione più importante, quella di amarci gli uni gli altri come Lui ha 
amato noi (cfr. Cv 13,34): sino all'estremo dono di sé». Così davvero voglio 
vivere anche questa nuova responsabilità.

Sono lieto di annunciare che la pubblicazione della mia Lettera Pastora­
le, con le linee dettagliate del Piano Pastorale destinato ad impegnare l'Ar­
cidiocesi tutta per un intero decennio, è ormai imminente. Questa Lettera 
andrà attentamente meditata, intendo infatti proporla come uno specifico 
vademecum per accompagnare e favorire le sperimentazioni pastorali che



Atti del Cardinale Arcivescovo 567

dovranno rendere operative - a partire dal prossimo autunno - le quattro 
"Missioni" in cui il Piano si articola e che potranno via via integrarsi con 
frutto nei vari Distretti a fronte delle iniziative che la sapiente inventiva 
pastorale degli operatori saprà certamente suscitare. Sono convinto che il 
normale progredire delle consuete attività nelle singole Comunità, mai frut­
to di scontata abitudine, potrà certamente - e fruttuosamente - essere inte­
grato da queste successive "Missioni" a tutto vantaggio di una crescita qua­
litativa che offrirà nuovi stimoli anche nell' "ordinario" della vita pastorale.

Mi piace affidare questo ulteriore tratto del nostro cammino pastorale 
alla preghiera del Beato Pier Giorgio Frassati, della cui nascita celebriamo il 
centenario, e di San Callisto Caravario, il nuovo Santo che nella Chiesa tori­
nese ha avuto le sue origini e la prima formazione proprio un secolo fa e che 
generosamente ha donato la sua vita sapendo affrontare il martirio mentre 
compiva l'opera missionaria. Siano icone a cui ispirarci nel nostro cammino 
di una evangelizzazione rinnovata anche in questa nostra terra che ha visto 
germinare e svilupparsi tanti frutti di santità: anche nel nuovo Millennio 
sorgeranno nuovi frutti di santità!

Torino, 6 aprile 2001 - Centenario della nascita del Beato Pier Giorgio Frassati

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

L'Annuario dell’Arcidiocesi di Torino - 2001, pp. 704, si può richiedere all'Opera 
Diocesana Buona Stampa (c. Matteotti n. 11 - 10121 TORINO). Viene messo a dispo­
sizione al prezzo di £. 50.000 (Euro 25.82).
Può essere inviato per posta, con addebito delle relative spese.



568 Atti del Cardinale Arcivescovo

Messaggio per la Pasqua

Volgere lo sguardo al Crocifisso
per trovarci pronti ad incontrare il Risorto

Non si riesce a comprendere con chiarezza e non si potrà sentirsi coin­
volti personalmente nel mistero della Pasqua del Signore se non troviamo il 
tempo di fermarci per dedicare maggior attenzione agli eventi della vita di 
Gesù che ci vengono presentati in questi giorni. Gesù ci ha detto: «Quando 
sarò innalzato da terra, attirerò tutti a me» (Gv 12,32). L'Evangelista Giovanni, 
quando ci narra l'episodio del colpo di lancia col quale uno dei soldati col­
pisce il fianco di Gesù, aggiunge: «Questo avvenne perché si adempisse la Scrit­
tura... Volgeranno lo sguardo a colui che hanno trafitto» (cfr. Gv 19,36.37).

Ecco quello che tutti dobbiamo fare: volgere lo sguardo, fissare a lungo 
l'immagine del Crocifisso per riuscire a comprendere questo grande 
"segno" dell'amore di Dio per noi e per trovarci pronti ad incontrare il 
Risorto, per ricevere sostegno e conforto per la nostra fede e il dono di una 
vita nuova.

11 cristiano più attento sa che partecipando alle celebrazioni liturgiche 
della Settimana Santa si sente come preso per mano dalla Chiesa, la quale 
come una madre lo conduce nel Cenacolo, al Getsemani, al Calvario e poi 
davanti al sepolcro vuoto, e di là all'incontro "vero" con la Persona viva di 
Gesù.

È dalla liturgia, fonte e culmine della vita cristiana, che noi dobbiamo 
attingere luce e forza per la nostra fede. Chi non trova tempo per il Signore, 
chi non sa fermarsi in silenzioso ascolto e prolungata preghiera, chi non 
cerca nella grazia sacramentale l'incontro col Signore non riesce a compren­
dere in pienezza il significato della Pasqua cristiana e non gusta la gioia che 
da essa promana.

Da Gesù il nostro sguardo si deve poi allargare ai fratelli per riuscire a 
vedere le loro croci, le loro piaghe, le loro attese nei nostri confronti. Quan­
te persone, anche accanto a noi, sperimentano sulla propria carne la passio­
ne del Signore e vivono ogni giorno una fatica particolare nel portare la pro­
pria croce! La solidarietà, la condivisione, la vicinanza a chi soffre è un 
modo autentico di celebrare la Pasqua. Il Vangelo ci narra che chi incontra­
va Gesù risorto correva subito dagli altri a portare la notizia: «Il Signore è 
veramente risorto!» e da qui scaturiva la gioia. Non si possono tenere per sé 
i doni di Dio. Gesù deve arrivare a tutti perché tutti hanno bisogno di spe­
ranza e di vita nuova.

Desidero perciò raccomandare a tutti maggior attenzione al mistero che 
celebriamo. Questo sguardo di fede e di preghiera diventa condizione per 
ricevere in dono i frutti pasquali. In questi giorni bisogna saper dirigere il 
nostro sguardo innanzi tutto su Gesù: per capire la sua sofferenza, scelta e



Atti del Cardinale Arcivescovo 569

voluta liberamente, il significato della sua morte come prova infinita d'a­
more, la verità della sua risurrezione come garanzia che la salvezza dal pec­
cato e dalla morte non è solo una promessa, ma è una realtà ormai compiu­
ta. Solo se si capisce, e per capire bisogna sostare a lungo per meditare e con­
templare nel silenzio interiore, si è poi in grado di accogliere il dono e 
soprattutto si diventa capaci di partecipare con la nostra vita e le nostre 
croci quotidiane alla passione del Signore, per condividere con Lui l'espe­
rienza della risurrezione, cioè della vita nuova.

Ma come potrà la Pasqua essere festa di tutti se prima non è festa cele­
brata da ciascuno, con sincerità di intenti, nel proprio cuore? A ciascuno di 
noi la Pasqua chiede il pentimento dei peccati, la ricerca del perdono nel 
sacramento della Penitenza, il desiderio di una vita più santa secondo le 
attese del Signore. Se non si guarda con coraggio sincero dentro la nostra 
coscienza per mettere ordine nella nostra vita, non accade nulla di nuovo e 
perciò la Pasqua vera non viene celebrata.

«Se siete risorti con Cristo - ci dirà San Paolo nella Messa pasquale -, cer­
cate le cose di lassù, dove si trova Cristo assiso alla destra di Dio; pensate alle cose 
di lassù, non a quelle della terra» (Col 3,1-2).

Spero che ciascuno, mentre gusta la gioia spirituale dell'incontro con la 
Persona di Gesù risorto, presente accanto a noi e in noi, senta anche il desi­
derio di migliorare la propria vita. Si farà in questo modo l'esperienza che il 
bene edifica sempre, mentre il male, quello personale e quello collettivo, 
distrugge.

A tutti noi Gesù dice: «Sono risorto e sono con te». Il significato della 
Pasqua cristiana è credere a questa verità e farla diventare ragione e forza di 
vita.

Auguro a tutti di prendere coscienza che proprio qui sta la soluzione ad 
ogni problema di vita. Proprio in forza di questa certezza, nonostante tutto, 
si può continuare a sperare.

Buona Pasqua a tutti.

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino



570 Atti del Cardinale Arcivescovo

Auguri ai Torinesi per la Pasqua

Quella luce che ci apre gli occhi
Sabato 14 aprile, il quotidiano La Stampa ha pubblicato questa riflessione del Cardinale Arcive­
scovo con i suoi auguri pasquali:

L'Evangelista Luca nel suo racconto della passione e morte di Gesù fa 
questa annotazione: «Era verso mezzogiorno, quando il sole si eclissò e si fece buio 
su tutta la terra fino alle tre del pomeriggio» (Le 23,44). È impressionante que­
sto oscuramento totale del sole, questa tenebra che avvolge tutta la terra nel 
momento in cui si consuma sulla croce la vita terrena di Gesù. Ci ricorda che 
quando l'uomo emargina Dio dalla propria storia, quando "oscura" l'im­
magine del suo Signore, non può non finire nel più grande buio e disorien­
tamento interiore.

Non si comprende in pienezza il significato della Pasqua di risurrezione, 
cioè l'evento veramente nuovo nella storia dell'umanità che è la risurrezione 
di Gesù, la sua vittoria definitiva sulla morte e la garanzia che questo sarà il 
percorso riservato anche a tutti noi, se non si torna indietro ad approfondire 
il mistero del Venerdì Santo. Si riesce a cogliere l'evento della risurrezione 
come una luce definitiva che illumina e distrugge l'oscurità della notte spiri­
tuale del peccato, solo se si prende coscienza del peso che le tenebre del male 
lasciano nel cuore delle persone e nelle vicende della storia dell'umanità.

Ad un osservatore attento agli avvenimenti di casa nostra, come pure a 
quanto succede nel mondo, l'umanità sembra oggi trovarsi come su un 
piano inclinato, talmente si ha l'impressione che il negativo emerga con pre­
potenza mentre la voce del bene si fa sempre più flebile.

Assistiamo ad un pauroso abbassamento di livello nella scala dei valori. 
Basti pensare a come la vita umana viene manipolata, sfruttata o distrutta. 
Valori, come l'amore, la giustizia, la libertà, il rispetto dei diritti di ciascuno, 
perdono di significato per il prevalere dell'egoismo, del successo, dell'affer- 
mazione di sé, della ricerca del piacere, del possedere, del contare più degli 
altri.

A questo si aggiunga lo smarrimento della dimensione soprannaturale 
dell'uomo, soprattutto la fede in Dio, per cui molti nel loro innato desiderio 
di onnipotenza pretendono di oscurare Dio per porre se stessi al centro di 
tutto.

A questa umanità, che pur «camminando nelle tenebre è chiamata a 
vedere una grande luce» (cfr. Is 9,1), la Chiesa non si stanca di annunciare la 
risurrezione di Gesù, come la risposta di Dio alla notte spirituale dell'uomo: 
«Il Signore è veramente risorto!» (cfr. Le 24,34). La Pasqua è l'irrompere della 
luce di Dio nelle tenebre dell'umanità. In Gesù è l'uomo stesso che risorge 
perché il peccato, questo "mysterium iniquitatis", non può avere il soprav­
vento sull'amore di Dio che continua ad accordare fiducia alla libertà del­
l'uomo con la certezza che il bene prevarrà sul male.



Atti del Cardinale Arcivescovo 571

La morte, con la risurrezione di Gesù, è stata sconfitta per sempre: nella 
vicenda umana di Cristo, Dio ha voluto rivelarci quello che accadrà a tutti noi.

Siamo invitati a non sostare nelle tenebre del male, a non essere profeti 
di sventura, a non enfatizzare le miserie umane quasi fossero capaci di oscu­
rare l'amore di Dio, ma ad aprire gli occhi sulla luce divina di Gesù Cristo 
risorto, che viene verso di noi, anche a porte chiuse, cioè anche quando 
siamo distratti, per offrirci il dono pasquale della sua pace. Con la morte e 
risurrezione di Gesù, Dio ci dice che non si è ancora stancato di volerci bene, 
nonostante i fatti gravissimi, che ancora accadono.

Da questa convinzione sgorga la gioia pasquale: dobbiamo ricordare che 
Dio è il più fedele alleato dell'uomo, che il bene sarà sempre il vero prota­
gonista della storia, che tutti possiamo cominciare una vita nuova, dopo l'e­
sperienza della misericordia divina.

È per questo che, nonostante tutto, bisogna continuare a sperare che mai 
si spegnerà la luce della presenza e dell'amore di Dio sul cammino, a volte 
oscuro, dell'umanità. Colui che sa aprirsi a queste considerazioni in questi 
giorni delle celebrazioni della Pasqua «non è lontano dal Regno di Dio» (cfr. 
Me 12,34).

Ed è con questa speranza che auguro, attraverso le colonne de La Stam­
pa, una Pasqua serena a tutti i Piemontesi.

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino



572 Atti del Cardinale Arcivescovo

Celebrazioni torinesi per il Centenario della nascita 
del Beato Pier Giorgio Frassati

Confrontarci con la santità attualissima 
di questo giovane torinese

Sono state numerose le iniziative, non solo torinesi, programmate per il primo Centenario della 
nascita del Beato Pier Giorgio Frassati.
Venerdì 6 aprile, anniversario esatto, al mattino, in Cattedrale dove è conservato e venerato il 
corpo del Beato, il Pro-Vicario Generale mons. Guido Fiandino ha presieduto una Concelebra­
zione Eucaristica per studenti delle Scuole cattoliche insieme alle rispettive famiglie; nel pome­
riggio il Politecnico di Torino con una solenne cerimonia ha conferito alla memoria del suo anti­
co studente la laurea in ingegneria mineraria e alla sera, nella parrocchia dedicata al Beato nella 
periferia torinese, il Cardinale Arcivescovo ha presieduto una Concelebrazione Eucaristica.
Sabato 7 aprile, al mattino, presso l’Aula Magna del Seminario Maggiore, vi è stato un incontro 
organizzato dalla Consulta diocesana delle aggregazioni laicali sul tema “Frassati: memoria e sfide 
per i progetti di laicato"; nel pomeriggio, presso il Politecnico di Torino, si è svolto un secondo 
incontro sul tema “Parole e immagini di Pier Giorgio" (i testi dei vari interventi sono pubblicati 
in Documentazione alle pp. 609-632); alla sera è stata la parrocchia Beata Vergine delle Grazie alla 
Crocetta ad accogliere giovani e adulti per una celebrazione penitenziale comunitaria presieduta 
dal Cardinale Arcivescovo.
Pubblichiamo il testo delle omelie di Sua Eminenza.

Venerdì 6 aprile
PARROCCHIA
BEATO PIER GIORGIO FRASSATI
OMELIA NELLA
CONCELEBRAZ1ONE EUCARISTICA

Carissimi, siamo qui a celebrare i cento anni della nascita di Pier Giorgio 
Frassati. Sono lieto di ricordare con voi questa data e di cogliere l'occasione 
per confrontarci con la santità attualissima di questo giovane torinese. Ciò 
non è facile soprattutto per noi che viviamo in un benessere molto più dif­
fuso che non ai tempi del Beato.

La lettura che abbiamo ascoltato dal Profeta (cfr. Ger 20,10-13) parlava di 
minacce e di nemici: lui è perseguitato perché è chiamato a parlare a nome 
di Dio. Nel Vangelo (cfr. Gv 10,31-42) vi è invece la discussione di Gesù con 
i Giudei dove Lui, il Figlio di Dio, mandato sulla terra dal Padre per la 
nostra salvezza e per rivelarsi a noi, si difende dalla minaccia di lapidazio­
ne. Gesù non si è lasciato prendere perché non era giunta la sua ora (cfr. Gv 
2,4). Muore quando Lui decide di consegnarsi, perché la sua vita nessuno 
gliela toglie ma è Lui che la dona (cfr. Gv 10,18).

Da queste due Letture che cosa possiamo imparare? Ci sono persone che 
davanti alla persecuzione scelgono di stare dalla parte di Gesù. Lui non si è 
impressionato di fronte alla morte: è venuto per realizzare il progetto del 
Padre e ha sofferto la persecuzione, la passione e la morte per poi risorgere. 
Che relazione intercorre tra queste Letture ed il Centenario di Pier Giorgio



Atti del Cardinale Arcivescovo 573

Frassati? Anche lui si è trovato nella condizione di scegliere tra il Signore e 
"altro". Il Vangelo di oggi termina con queste parole: «Molti credettero in lui» 
(Gv 10,42). Anche ai tempi di Gesù molti non hanno creduto e l'umanità si 
dividerà sempre in due categorie: quelli che accolgono, quelli che credono - 
anche se il credere non è facile, costa fatica, comporta persecuzione, deri­
sione da parte degli altri - e quelli che non credono.

Il capitolo 20 del Profeta Geremia inizia così: «Mi hai sedotto, Signore, 
e io mi sono lasciato sedurre; mi hai fatto forza e hai prevalso» (Ger 20,7). 
I Profeti erano uomini che si sono lasciati affascinare dal Signore, che si sono 
innamorati di Dio, che si sono arresi, consegnati, perché si fidavano di Lui. 
Pier Giorgio Frassati nel 1901 viveva in una Torino che non era certo quella 
di oggi. È nato in una Città con la maggioranza di gente povera che viveva 
nelle soffitte e in case vecchie. Ragazzo cresciuto in una famiglia ricca, non 
si chiude nella ricchezza: non osserva solo i privilegi, ma guarda intorno e 
vede che c'è gente che sta peggio di lui. E scopre tre grandi verità: l'amore 
di Dio, il valore dell'amicizia, la carità.

L'amore di Dio, di un Dio che lui conosce in famiglia, in parrocchia, nella 
realtà torinese ricca di Santi e di grande tradizione cristiana; di un Dio che 
cerca di conoscere nell'esperienza personale di fede, nutrita di preghiera, di 
adorazione eucaristica, di Sacramenti; di un Dio che diventa compagno di 
viaggio nella sua vita. La sua fede personale è rapporto diretto con Dio.

Il secondo elemento del suo percorso spirituale è il valore della comunità, 
della comunione, dell'amicizia, della fraternità. Pier Giorgio scopre che non 
si è cristiani da soli, ma in una Chiesa, in una comunità. É scopre la bellezza 
di fare esperienze spirituali insieme agli altri. Quando lui inventa la "Com­
pagnia dei tipi loschi" e si iscrive alle associazioni del tempo - l'Azione Cat­
tolica, la San Vincenzo, il Terz'Ordine domenicano - è per sentire che non si 
costruisce da soli, ma insieme agli altri; e con gli altri si deve condividere l'a­
micizia che è un grandissimo valore, se ci si aiuta a costruirsi nel bene. E lui 
è riuscito a realizzare questa amicizia attraverso la quale comunicava le sue 
ricchezze interiori. Prima di morire ha ancora scritto un bigliettino a un suo 
amico in cui gli raccomandava di caricare sul suo conto l'assistenza di un 
povero malato in una soffitta: l'amicizia diventa un modo per fare il bene.

La terza grande esperienza della sua vita cristiana è stata la carità. 
Oggi al Politecnico hanno conferito alla memoria di Pier Giorgio Frassati la 
laurea in ingegneria mineraria. Aveva scelto di diventare ingegnere minera­
rio - anche se suo padre voleva che diventasse giornalista e direttore de La 
Stampa, o una personalità nel mondo della politica - per poter sollevare la 
faticosa situazione di lavoro dei minatori, la categoria allora più scalcinata e 
sottoposta a rischi per la salute. Il ricco Pier Giorgio, si alzava alle quattro del 
mattino, andava a fare la Comunione, a confessarsi dal Beato Allamano alla 
Consolata e poi si recava al Cottolengo, o a trovare i poveri nelle soffitte,...

Cari giovani e ragazzi, facciamo un piccolo confronto: oggi ci sono giova­
ni che fanno gesti di solidarietà - anche se magari non a questi livelli di eroi­
cità - ma ci sono anche giovani che pensano solo a divertirsi fino alle prime 
ore del giorno... Non voglio far polemica, dico solo che i Santi sono nostri 
modelli e noi dobbiamo avere il coraggio di confrontarci con questo giovane:



574 Atti del Cardinale Arcivescovo

un giovane moderno, che va in montagna, che si diverte onestamente, che 
vive la vita dei giovani di tutto il mondo, ma che è molto pulito dentro. Que­
sta è la ricchezza della sua santità: lui è stato limpido, trasparente! La santità 
non è chiudersi in sacrestia, fare i bigotti: è essere persone normali, limpide, 
che cercano Dio, che si specchiano su di Lui e cercano il bene nella loro vita.

E la Parola di Dio che abbiamo ascoltato, che ci invita a scegliere il 
Signore anche a costo di sacrifici grandi o piccoli, in Pier Giorgio è diventa­
ta eroismo di santità. In noi, anche se non raggiungeremo i suoi livelli, deve 
diventare desiderio di bene. Iniziando da adesso, in questo tempo in cui la 
Chiesa celebra il mistero della passione, morte e risurrezione del Signore. 
Che il Beato Pier Giorgio Frassati susciti in tutti noi il desiderio per diven­
tare un po', almeno un po', bravi come lui.

Sabato 7 aprile
PARROCCHIA
BEATA VERGINE DELLE GRAZIE
OMELIA NELLA
CELEBRAZIONE PENITENZIALE

Carissimi giovani, la mia riflessione oggi è rivolta proprio a voi ed ha lo 
scopo di prepararci insieme a ricevere il sacramento della Riconciliazione, o 
della Penitenza. Prepararci vuol dire verificare la nostra condizione morale 
e spirituale.

Quando da bambino sono stato avviato ai sacramenti della Riconcilia­
zione e dell'Eucaristia mi dicevano, ed è giusto, che bisogna far l'esame di 
coscienza, ma non mi spiegavano abbastanza che l'esame di coscienza non 
è tanto il considerare i miei comportamenti per valutarli nella loro positività 
o negatività. Non mi hanno detto che fare l'esame di coscienza è specchiar­
ci in Dio: è confrontarci con Lui, con quello che Lui è, con quello che Lui ha 
fatto per noi e che ci ha detto.

Ecco perché, come introduzione all'esame di coscienza, abbiamo ascol­
tato un brano del Vangelo dove Gesù ci ha parlato e ci ha posto la doman­
da fondamentale. La sana teologia dice che i Sacramenti sono atti di Cristo, 
azioni che il Signore compie sul discepolo credente per realizzare la sua sal­
vezza, il suo cammino di santità, la sua realizzazione umana e soprannatu­
rale. Il Signore interviene nella nostra storia con i segni sacramentali per 
donarsi a noi, e noi sentiamo che la Riconciliazione di questa sera ci pone in 
rapporto, in relazione personale con Gesù.

Ecco sorgere il primo problema: chi è Gesù? La domanda può essere 
affrontata in modo molto generale, come l'ha affrontata Gesù con i discepo­
li, chiedendo loro: «Chi dice la gente che io sia?» (Me 8,27). E i discepoli 
rispondono dicendo: «Alcuni Giovanni il Battista, altri Elia, altri Geremia o 
qualcuno dei profeti» (Mt 16,14). La gente dà valutazioni molto superficia­
li, ma noi che siamo qui e ci vogliamo preparare alla Confessione, ci sentia-



Atti del Cardinale Arcivescovo 575

mo chiusi in un cerchio dove il Signore ci chiede: «Tu, chi dici che io sia? 
Lascia stare la gente, il loro parere; chi sono io per te?».

Cari ragazzi, a questa domanda dobbiamo dare una risposta perché, se 
la Confessione è l'incontro con Cristo, dobbiamo arrivare a dirgli con con­
vinzione: «Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio vivente» (Mt 16,16). Dobbiamo arri­
vare a confessare con la bocca e a credere col cuore che Gesù è il Figlio di 
Dio che si è fatto uomo, che è morto per noi sulla croce. Lui è morto davve­
ro ed è morto liberamente - «La mia vita nessuno me la toglie, ma sono io 
che la dono» (cfr. Gv 10,18) - e non perché è incappato in un incidente di 
percorso. Lui è morto perché il peccato fosse espiato, anche il mio peccato; 
perché la morte fosse vinta col grande segno della sua risurrezione e noi 
potessimo diventare eredi del Regno eterno, con Dio, per sempre.

«Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio vivente» (Mt 16,16). Così ha risposto Pie­
tro e così rispondiamo noi. E Gesù, parafrasando un po', ci risponde: «Hai 
detto bene, però: attento a come io mi presento a te, perché è vero che il 
Figlio dell'uomo sarà preso, giudicato, condannato, messo a morte, ma il 
terzo giorno risusciterà». Noi siamo invitati a conoscere un Gesù che soffre 
nella passione, che muore e risorge: noi riviviamo con Lui questo suo per­
corso nella Settimana Santa e nella celebrazione di ogni Eucaristia. Questo è 
il Gesù Crocifisso in cui devo credere e che devo accogliere nella mia vita.

Se Gesù muore per espiare il peccato, vuol dire che il peccato non è gra­
dito a Dio e non è una realtà positiva che edifica l'uomo, ma un fatto sem­
pre dirompente, sempre negativo: una realtà che distrugge e non edifica. 
Perciò il peccato non è secondo il progetto di Dio e nemmeno nel nostro 
interesse. Specchiandomi nel Signore inizio a vedere che cosa ho distrutto in 
me e negli altri, e confrontandomi con la Parola di Dio riesco a capire che 
ogniqualvolta prendo sul serio la sua Parola cresco, mi sento sereno e in 
pace. Non è un fatto emotivo, ma intellettuale, di giudizio, diciamo di 
coscienza; mentre tutte le volte che non ho agito come Dio mi diceva, io mi 
sono accorto che in me e intorno a me distruggevo qualcosa.

«Se qualcuno vuol venire dietro a me rinneghi se stesso, prenda la sua croce e mi 
segua» (Mt 16,24). Il Papa, nel Messaggio per la Giornata Mondiale della Gio­
ventù di quest'anno, scrive che non dobbiamo rinnegare solo ciò che in noi è 
inclinazione al male, tentazione, occasione di peccato, ma dobbiamo mettere 
da parte i nostri progetti ed assumere il progetto di Dio nella nostra vita. Cari 
giovani, Dio chiedendomi la fede, l'impegno per Lui e il prendere sul serio 
la sua Parola, credete che mi tolga qualcosa? Questa è solo una impressione, 
che crea l'inghippo più frequente in tanti cristiani per un loro rapporto sere­
no e generoso col Signore. Provate ad esaminare la vostra vita e verificate se 
non c'è magari un'inconscia paura di credere e di seguire il Signore, la paura 
di perdere qualcosa della propria umanità. Invece è vero il contrario, perché 
il più interessato alla nostra realizzazione umana è proprio il Signore.

Quando Gesù ci dice di lasciare da parte le nostre idee, i nostri progetti 
- che a volte sono schemi mentali che altri ci hanno fatto entrare in testa, 
compresa la cultura dominante di oggi - ci invita a fidarci di Lui, del suo 
progetto, della sua proposta. Lui ti dice di buttare via il male e di compiere 
il bene, di prendere la tua croce, cioè di assumerti le tue responsabilità, e di



576 Atti del Cardinale Arcivescovo

camminare dietro a Lui. E camminare dietro a Gesù vuol dire gestire la mia 
vita - la mia mente, la mia coscienza, la mia affettività, il mio corpo, le mie 
relazioni con gli altri - così come l'ha gestita Gesù, che si è fatto uomo per 
insegnarci come si vive da uomini, da persone umane. Gesù si è presentato 
a noi come modello.

«Qual vantaggio infatti avrà l'uomo se guadagnerà il mondo intero, e poi per­
derà la propria anima?» (Mt 16,26). Pier Giorgio Frassati, in ventiquattro anni 
di vita, si è fatto venire i calli sulle ginocchia stando in adorazione, non si 
vergognava di ricevere ogni giorno la Comunione e di andarsi a confessare 
frequentemente, ma sentiva la piena realizzazione di sé andando nelle sof­
fitte a visitare i poveri come a scalare le montagne, perché non è proibito 
divertirsi onestamente. Il problema è di non avere una bella vetrina, una 
bella apparenza ed essere vuoti dentro. Pier Giorgio Frassati aveva sì una 
bella vetrina di vita, ma dentro aveva sostanza: aveva i valori che coltivava 
e che cercava. Noi oggi abbiamo tante belle vetrine... ma dentro, forse, c'è il 
vuoto totale.

Mi fermo qui, sperando di avervi dato elementi sufficienti per aiutarvi 
nel confronto con Dio, con quello che il Signore ci ha detto, per verificare la 
nostra situazione spirituale, per verificare la nostra condizione di fede e per 
dire: «Signore, stasera decido di nuovo di camminare con te. Ricomincio la 
mia strada con te, tu accoglimi nella tua misericordia, nella tua amicizia e 
nella tua bontà. Tu ci hai spiegato, Signore Gesù, che quando noi torniamo 
al Padre per chiedere perdono dei nostri peccati Lui fa festa: "Ci sarà più 
gioia in cielo per un peccatore convertito, che per novantanove giusti..." (Le 15,7)». 
Se un giovane stasera si confessa bene, dà motivo di festa in cielo più di tutti 
i nostri Santi torinesi. Perché non diamo a Dio un'occasione di far festa per 
noi? Basta decidere e tornare a dire: «Padre, ho peccato. Perdonami, deside­
ro cominciare una vita nuova!».



Atti del Cardinale Arcivescovo 577

Omelia in Cattedrale nella Domenica delle Palme

Il Signore cerca persone 
attente al mistero del suo amore
Domenica 8 aprile, inizio della Settimana Santa, il Cardinale Arcivescovo ha presieduto in Catte­
drale la Concelebrazione Eucaristica con i Canonici del Capitolo Metropolitano ed ha tenuto la 
seguente omelia:

«Il Signore ne ha bisogno» (Le 19,31). Gesù ha usato questa espressione 
quando ha mandato i discepoli a cercare l'asinelio sul quale si sarebbe sedu­
to per il suo ingresso a Gerusalemme. «Se qualcuno vi chiede qualcosa - ha 
detto Gesù - rispondete che "il Signore ne ha bisogno"».

Oggi il Signore non sta cercando a Torino qualche asinelio per fare il suo 
ingresso nella Città. Il Signore cerca qualcos'altro: cerca degli amici, dei 
discepoli, cerca delle persone attente al mistero della sua presenza, del suo 
amore per noi. E in mezzo a folle magari distratte, mediocri, orientate su 
altro, cerca qualcuno che condivida con Lui la sua sofferenza e allo stesso 
tempo un cammino di rinnovamento di vita. Il Signore ne ha bisogno: ha 
bisogno di me, ha bisogno di ciascuno di voi, della nostra fede, di un po' più 
di attenzione verso di Lui.

Il Signore ha bisogno del nostro amore, amore verso di Lui e per i fra­
telli; ha bisogno della nostra speranza e della nostra fiducia. Per la nostra 
fede si apre oggi una settimana importante: io vi chiedo di trovare un po' di 
tempo Giovedì, Venerdì, Sabato Santo e Domenica per partecipare alle cele­
brazioni liturgiche che la Chiesa ci propone. È qui che si alimenta la nostra 
fede, è qui che la nostra Chiesa rinnova la sua fedeltà al Signore.

«Ho desiderato ardentemente di mangiare questa Pasqua con voi» (Le 22,15), 
dice ancora il Signore, nel Cenacolo. Gesù non celebra la Pasqua da solo, la 
vuole celebrare con noi, vuole che anche noi qui celebriamo la Pasqua con 
Lui. Cerchiamo di capire il posto che dobbiamo prendere in questa celebra­
zione pasquale, se è il posto degli amici, il posto di chi veglia e prega per 
non cadere nella tentazione o se invece per caso non sia il posto di chi pre­
sume di essere già bravo abbastanza, come ha detto Pietro. Che non sia il 
posto di chi tradisce, perché vuole seguire altri sentieri rispetto a quello di 
Cristo.

Vi invito a non sprecare l'occasione di questa settimana importante. Non 
sviliamo la Pasqua di Gesù, perché Gesù vuole trovare nel nostro cuore una 
sala accogliente, un ambiente preparato dove Lui possa venire per portarci 
la pace della sua risurrezione.



578 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia in Cattedrale alla Messa del Crisma nel Giovedì Santo

Ripartire da Cristo
per una rinnovata “prima” evangelizzazione

Giovedì 12 aprile, secondo l’ormai consolidata consuetudine, sono stati centinaia i presbiteri che 
hanno fatto corona al Cardinale Arcivescovo - che aveva al suo fianco il Vescovo em. di Pinerolo 
Mons. Pietro Giachetti, di cui quest’anno ricorre il XXV di consacrazione episcopale - per la Con­
celebrazione Eucaristica durante la quale sono stati particolarmente ricordati i confratelli che nel­
l'anno celebrano un giubileo sacerdotale. Quest'anno, per la prima volta dopo l’incendio che nel 
1997 ha devastato la cappella della Sindone, la celebrazione si è nuovamente svolta in Cattedrale 
dove, per l’occasione, il Cardinale è stato solennemente accolto alla porta maggiore dai Canonici 
del Capitolo Metropolitano e dagli allievi dei nostri Seminari.
Questo il testo dell'omelia di Sua Eminenza:

Carissimi confratelli sacerdoti, questa è una celebrazione nella quale 
desidero in modo particolare rivolgermi a voi e chiedo a tutte le altre per­
sone presenti, diaconi, religiosi/e, fedeli laici di seguire questa riflessione 
con due atteggiamenti nel cuore. Anzitutto ascoltare quello che il Vescovo 
sente nei confronti del grande dono del Sacerdozio che condivide con tutto 
il Presbiterio diocesano e nello stesso tempo ascoltare queste riflessioni 
avendo nell'animo la preghiera, il sostegno, l'affetto per i vostri sacerdoti, 
perché il Signore chiede che la Chiesa, la comunità cristiana dia segno e 
testimonianza di amore al Sacerdozio e ai sacerdoti.

Cari confratelli, desideriamo vivere questa Eucaristia del Crisma per 
rilanciare l'entusiasmo e la gioia di essere preti, perché sentiamo davvero 
che il Sacerdozio è stato un dono grande che il Signore ha fatto alle nostre 
persone, un dono che ci ha realizzati in pienezza anche nella nostra uma­
nità, un dono che ci chiede maggiore attenzione alla sua quotidiana azione 
su di noi e ci impegna nei confronti di Dio, della Chiesa e del mondo.

Ecco perché in questa celebrazione non solo noi rinnoveremo le nostre 
promesse sacerdotali ma siamo invitati ad aprire il cuore al dono dello Spi­
rito Santo. Quello Spirito effuso nei nostri cuori con l'imposizione delle 
mani, quello Spirito che ci costruisce nella gioia, nella festa di sentirci appar­
tenenti al Signore, il quale proprio attraverso le parole del Profeta Isaia che 
abbiamo ascoltato nella prima Lettura ci promette questo: Io darò loro «una 
corona invece della cenere, olio di letizia invece dell’abito da lutto, canto di lode 
invece di un cuore mesto» (Is 61,3).

Come vorrei, carissimi confratelli, che ciascuno di noi potesse fare una 
verifica della sua vita constatando che il Signore in noi ha compiuto que­
sto: ci ha dato una corona, olio di letizia e un canto di lode. Ci ha dato la 
gioia di essere suoi rappresentanti presso le nostre comunità, la gioia di 
appartenere a Lui come consacrati e ci ha dato anche lo stimolo a sentire col 
cuore e raccogliere come un invito per noi quello che il Santo Padre ha scrit­
to nella sua Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte e che poi ha ripetuto 
nella Lettera indirizzata ai sacerdoti per questo Giovedì Santo 2001:



Atti del Cardinale Arcivescovo 579

«Due in altum», prendi il largo. Perciò ci sentiamo invitati a prendere il 
largo nella realtà della Chiesa, nella realtà del mondo che attende l'opera 
della nostra evangelizzazione, ad allargare i nostri sguardi sull'orizzonte 
dell'umanità per percepire come il dono ricevuto deve essere condiviso con 
tutti.

La mia riflessione ci conduce perciò a vivere alcuni atteggiamenti fon­
damentali della nostra vita di preti.

1. Ripartire da Cristo
11 primo lo raccolgo dal Santo Padre, il quale nella sua Lettera Apostoli­

ca Novo Millennio ineunte ci richiama a ricordare l'esperienza del Giubileo.
Il Giubileo dell'Anno Santo 2000 ci ha riportato a vivere un orientamen­

to straordinario sulla Persona di Gesù Cristo. E tutti i segni del Giubileo, 
come il pellegrinaggio, la Porta Santa, il dono della riconciliazione e della 
misericordia, l'indulgenza, l'impegno della carità dovevano essere altret­
tanti segni di un cammino di rinnovamento che ci richiamavano all'incon­
tro con la Persona di Cristo. E noi nella nostra Diocesi, proprio in questa 
Cattedrale, durante il Giubileo abbiamo vissuto anche l'Ostensione straor­
dinaria della Sindone come un grande aiuto per cercare il Volto di Cristo: «Il 
tuo Volto, Signore, io cerco», era infatti il motto dell'Ostensione. E abbiamo 
anche sperimentato, soprattutto con il servizio nella penitenzieria e l'adora­
zione eucaristica quotidiana, quanto la gente cercasse l'incontro col Signore 
e il dono della sua misericordia.

Il Papa ci invita a ripartire da Cristo, perché la nostra vita spirituale con­
solidata, rafforzata dall'esperienza del Giubileo possa ora calarsi nella 
nostra esperienza pastorale e stimola le Chiese locali a tradurre in concreti 
progetti pastorali questo grande momento giubilare.

Sono stato contento nel constatare che i suggerimenti che il Papa dà nella 
sua Lettera Apostolica erano già oggetto della nostra attenzione e del nostro 
impegno di elaborazione del Piano Pastorale diocesano. Non ci deve però 
sfuggire che il Santo Padre scrive che non può esserci prospettiva di nuova 
evangelizzazione senza un impegno di sincera ricerca di santità di vita da 
parte di Vescovi, sacerdoti, operatori pastorali e di ogni cristiano. E inoltre 
suggerisce di uscire dalla stagnazione di certe stanchezze, di certi stili di 
mediocrità per vivere la misura alta della vita cristiana.

La prima riflessione che facciamo questa mattina e la prima grazia che 
domandiamo al Signore deve essere proprio quella di raggiungere una 
“misura alta" della vita cristiana ordinaria e della vita sacerdotale. E questo 
è possibile se riusciamo a raccogliere i suggerimenti del Papa contenuti nel 
capitolo terzo di questa stessa Lettera Apostolica, che riguardano l'attenzio­
ne ad alcuni valori prioritari per costruire una santità di vita come il prima­
to della preghiera, dell'Eucaristia, del sacramento della Riconciliazione, sul 
quale ritorna in modo diffuso nella sua Lettera ai sacerdoti per il Giovedì 
Santo di quest'anno, raccomandandoci l'attenzione a questo Sacramento sia 
come penitenti, per celebrarlo in fedeltà per noi, e sia come confessori.



580 Atti del Cardinale Arcivescovo

Inoltre ha sottolineato il primato della grazia insieme all'ascolto e all'an­
nuncio della Parola di Dio. Tutto questo costituisce la costruzione della 
nostra santità di vita. Santità come dono e santità come impegno.

Bisogna dunque con queste priorità pastorali riuscire a dare alla nostra 
vita sacerdotale lo slancio per ripartire da Cristo. E questo significa tenere 
fisso lo sguardo su di Lui. San Luca, nella pagina evangelica, ci diceva che 
nella sinagoga di Nazaret quando Gesù si alzò a leggere il brano di Isaia e 
poi si apprestava a commentarlo, «gli occhi di tutti ... stavano fissi sopra di 
lui» (Le 4,20). Questo non può essere solo l'atteggiamento di un momento 
ma l'orientamento di tutta la vita.

A Lui e solo a Lui vogliamo guardare per riuscire con la santità della 
nostra vita a riempire di profumo la casa di Dio che è la Chiesa. E la co­
munità cristiana che deve portare il profumo di Cristo al mondo intero. 
A questo ci richiama la benedizione del Crisma che faremo tra poco e col 
quale siamo stati un giorno unti, cioè consacrati al Signore e al servizio del 
Vangelo.

Vogliamo anche raccogliere in questa Messa del Crisma il messaggio che 
nasce dal segno del profumo. Il Crisma è olio profumato perché richiama il 
profumo delle virtù cristiane, che costituiscono la base della santità. Ma 
oggi il nostro olio che sarà benedetto per il sacro Crisma richiama anche il 
profumo singolare della libertà e del riscatto. Voi sapete che io ho accolto 
con gioia l'offerta fatta da don Luigi Ciotti - da sempre impegnato per soste­
nere i nostri fratelli più poveri, più emarginati, oppressi da tante piaghe che 
la società offre o che loro sono andati a cercarsi - dell'olio per il Crisma e per 
i vari Sacramenti, proveniente dalle tenute che prima erano in possesso 
della mafia siciliana e che ora, riscattate dallo Stato, sono state date all'As­
sociazione "Casa dei Giovani". L'olio che noi oggi benediciamo per i Sacra­
menti e per il sacro Crisma proviene da quella fatica di giovani, che riscat­
tano se stessi e ne offrono il frutto per indicare che ogni forma di oppres­
sione, di violenza, di sopruso deve essere combattuta sempre e ovunque, 
lontano da noi e qui da noi.

Quest'olio che ha il profumo del riscatto, della libertà non solo a livello 
di giustizia sociale ma anche a livello di tante liberazioni interiori, da tante 
schiavitù che noi, confratelli sacerdoti, siamo invitati a combattere in noi e 
intorno a noi assume anche il profumo del sacrificio. Ricordiamo il profumo 
di Maria di Betania, del quale ci parla Giovanni nel capitolo 12 del suo Van­
gelo. Quando questa donna arriva a profumare il corpo di Cristo e ad asciu­
garlo con i suoi capelli, Giuda protesta perché ritiene che si dovesse vende­
re quell'olio prezioso per farne parte ai poveri; ma Gesù gli dice: «Lascia 
fare, lei sta compiendo un gesto in vista della mia sepoltura» (cfr. Gv 12,7). 
È un gesto sacrificale.

I Sacramenti sono segno del sacrificio di Cristo che elargisce a noi i frut­
ti della salvezza. Quell'olio del riscatto dall'oppressione della mafia diven­
ta segno sacramentale dell'opera di Cristo, che ci libera dall'oppressione del 
peccato e che ci richiama al sacrificio di noi stessi perché insieme a Cristo 
vogliamo collaborare al suo progetto di salvezza.



Atti del Cardinale Arcivescovo 581

2. La cura di noi stessi
Insieme a questa riflessione vorrei aggiungerne un'altra più diretta, cari 

confratelli, alle nostre persone. Il testo del Profeta Isaia dove si dice: «Coloro 
che li vedranno - e parlava di coloro che sono scelti per il ministero del sacer­
dozio nell'Antico Testamento e che noi secondo l'indicazione della Chiesa 
applichiamo anche al sacerdozio di Cristo del quale siamo partecipi - ne 
avranno stima, perché essi sono la stirpe che il Signore ha benedetto».

Confratelli carissimi, riusciremo noi a suscitare questa stima - della 
gente, delle nostre comunità, delle persone che sono alla ricerca di Dio -, 
questo rispetto per la nostra missione? Riusciremo a dare un segno credibi­
le che siamo benedetti da Dio e portatori della sua Parola e della sua grazia?

Oggi è il giorno della gioia e della riconoscenza per il dono del Sacerdo­
zio, ma anche il giorno della verifica, soprattutto su come riusciamo a gesti­
re noi stessi. E questo testo di Isaia mi suggerisce di fare - a me e a voi - una 
raccomandazione: dobbiamo avere cura di noi stessi, delle nostre persone. 
Dicendo questo non intendo una preoccupazione egoistica, narcisistica, 
relativa alle nostre problematiche personali, ma intendo un'attenzione di 
responsabilità alla nostra vita spirituale, al nostro rapporto con Dio, profon­
do e convinto, alla preghiera - quella prescritta e quella gratuita - come vero 
ossigeno della vita di fede, ai Sacramenti - soprattutto l'Eucaristia e la Peni­
tenza -, attraverso la nostra generosa dedizione nel ministero.

Aggiungo anche la cura della nostra salute fisica e mentale. Perché ci 
sono malattie che non si possono evitare e che ci arrivano addosso senza che 
noi le andiamo a cercare. In questo momento apro una piccola parentesi per 
ricordare tutti i nostri confratelli ammalati, anziani, quelli che sono nelle 
Case del Clero, negli Ospedali, quelli che comunque sono fermati dalla sof­
ferenza e dalla malattia. Consentitemi di ricordare uno dei miei più stretti 
collaboratori, don Mario Operti, che si trova ricoverato all'Ospedale Cotto- 
lengo per una malattia alquanto seria dalla quale i medici garantiscono che 
può uscirne guarito ma con calma e con molte cure. Lo ricordiamo in modo 
particolare, gli siamo vicino con il nostro affetto, con la nostra riconoscenza 
e con la nostra preghiera.

Ci sono malattie, come dicevo, che non dipendono da noi ma ci sono 
situazioni che spesso si potrebbero prevenire. Ci sono degli stress inevitabili 
che sono legati allo stile di vita da cui non ci si può sottrarre, causati da 
ritmi che non dipendono sempre da noi, ma ci sono situazioni stressanti che 
sono frutto di una giornata, di una settimana, di un anno non ben organiz­
zato. E importante raggiungere un giusto equilibrio nelle nostre giornate, 
ponendo attenzione a tre valori che vanno comunque salvati: il tempo della 
preghiera, dello studio, del silenzio e della riflessione, il tempo del lavoro 
pastorale e il tempo del riposo, dello svago onesto e sano, soprattutto colti­
vando la fraternità e l'amicizia tra sacerdoti. Dobbiamo avere cura di noi 
stessi anche a livello di salute fisica e mentale per essere in grado di dare il 
meglio delle nostre persone per il compito che ci è stato affidato.

Inoltre bisogna avere cura di noi stessi a livello di relazioni interperso­
nali. Dobbiamo avere rapporti positivi con le nostre comunità. Sono con-



582 Atti del Cardinale Arcivescovo

vinto che certe solitudini, così deprecate come disgrazia dai preti, non ci 
sarebbero se i sacerdoti avessero un buon rapporto con la loro gente, con le 
persone della loro comunità, se coltivassero maggiormente l'amicizia con i 
confratelli e se vivessero di più circostanze, occasioni, momenti di fraternità 
e di sostegno vicendevole. Abbiamo bisogno di preti che siano modelli per 
i giovani di oggi: che vedano la bellezza della scelta di una vita come la 
nostra ... e che si ritorni a chiamare! Vi chiedo davvero con grande convin­
zione di porre attenzione maggiore alla pastorale vocazionale in genere ed 
anche al valore che possono avere "alcune chiamate mirate sulla singola 
persona".

3. Il cammino della nostra Chiesa nei prossimi anni
L'ultima riflessione che vi offro, cari confratelli, è questa. Desidero affi­

dare al vostro sostegno di preghiera e di sincera collaborazione il nostro 
Piano Pastorale. È il risultato di un lungo percorso di consultazione e pre­
senta la necessità di una rinnovata prima evangelizzazione, richiedendo 
una convergenza generale su un lavoro comune di annuncio ma anche di 
nuove sperimentazioni pastorali.

Avrei desiderato oggi distribuire almeno ai Vicari zonali, in modo sim­
bolico, la Lettera Pastorale che è in cantiere tipografico e non più sul mio 
tavolo di lavoro. Dico però subito che è una Lettera Pastorale impegnativa, 
non breve, ma l'unica in tutto il tempo che io prevedo, se non muoio prima, 
di stare qui. L'unica perché fondativa di tutto il nostro cammino pastorale. 
In seguito, certo, scriverò altre letterine, ma che saranno piccoli messaggi. 
Questo è veramente un testo fondante tutto il Progetto Pastorale della 
nostra Chiesa e bisognerà farla conoscere e approfondire a largo raggio per­
ché il nostro lavoro nei prossimi anni sia compreso ed attuato con motiva­
zioni convincenti. Nel cammino del primo anno pastorale, detto "anno della 
spiritualità", saremo anche chiamati a studiare questa Lettera per accoglier­
ne i messaggi, i suggerimenti e gli stimoli non solo per la vita pastorale ma 
anche spirituale di noi stessi.

Nella Lettera Pastorale troverete una novità di espressione. Non parlo 
più di "nuova" evangelizzazione, non perché non sia attuale questo termi­
ne tanto usato dal Papa, ma ho preferito scegliere quest'altra espressione: è 
urgente una rinnovata "prima" evangelizzazione. Il titolo, poi, indica uno 
stile che vorremo attuare sia all'interno della Chiesa che nei confronti della 
società civile: Costruire insieme.

Conclusione
Viviamo la nostra Pasqua, come sacerdoti, accogliendo l'invito che ci fa 

l'Autore della Lettera agli Ebrei che, parlando del sacrificio di Cristo, dice: 
«Perciò anche Gesù, per santificare il popolo con il proprio sangue, patì fuori della 
porta della città. Usciamo dunque anche noi dall'accampamento e andiamo verso di 
lui, portando il suo obbrobrio, perché non abbiamo quaggiù una città stabile, ma



Atti del Cardinale Arcivescovo 583

cerchiamo quella futura» (Eb 13,12-14). Ecco, con queste parole della Lettera 
agli Ebrei, carissimi fratelli sacerdoti, desidero chiudere la mia riflessione e 
augurare a voi una buona Pasqua. Di qui incomincia la "prima" evangeliz­
zazione, il primo annuncio che «Dio ha tanto amato il mondo da dare il suo 
Figlio unigenito» (Gv 3,16), Cristo, che patisce fuori della porta della Città. 
Noi che siamo invitati ad andare verso di Lui portando il suo patibolo, la 
sua croce. In questo modo Egli non è estromesso dalla nostra vita, come 
invece è avvenuto duemila anni fa mandandolo fuori della Città di Gerusa­
lemme, ma noi assumiamo nelle nostre persone tutto il mistero del suo 
sacrificio pasquale: passione, morte, immolazione ma anche vita nuova di 
risurrezione.

Se noi veramente vivremo, all'interno di questi giorni, questa dinamica 
di passaggio dalla passione e morte alla risurrezione, quindi da una situa­
zione magari non tanto generosa ad un nuovo slancio di entusiasmo, ecco 
che noi vivremo la Pasqua del Signore. Così lungo la strada di Emmaus Lui, 
camminando con noi, ci aprirà il cuore alla comprensione delle Scritture, ci 
scalderà d'entusiasmo, rivelandosi come «il Testimone fedele, il primogeni­
to dei morti e il principe dei re della terra», come diceva il testo dell'Apoca­
lisse che abbiamo ascoltato (Ap 1,5).

Questo è il mio augurio pasquale, questa la prospettiva ultima di ogni 
nostra fatica pastorale.



584 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelie del Triduo Sacro

L’amore esige totalità, generosità assoluta
Il Cardinale Arcivescovo ha presieduto nella Basilica Cattedrale di S Giovanni Battista tutte le cele­
brazioni del Triduo Sacro, assistito dai Canonici del Capitolo Metropolitano: la liturgia del Giovedì 
(con la lavanda dei piedi a un gruppo di ragazzi) e del Venerdì (compresa la Via Crucis nel cen­
tro storico), la Veglia Pasquale (con il conferimento dei sacramenti dell’Iniziazione cristiana a 49 
catecumeni adulti e del Battesimo a 2 bimbi), l'Ufficio delle Letture e delle Lodi Mattutine nel 
Venerdì e Sabato Santo, la grande Domenica della Risurrezione con la Messa Pontificale ed i 
Vespri. Alle celebrazioni pomeridiane del Giovedì e Venerdì Santo ed alla Veglia Pasquale si è 
unito anche il Vescovo em. di Acqui Mons. Livio Maritano.
Pubblichiamo il testo dei vari interventi di Sua Eminenza.

GIOVEDÌ SANTO:
CENA DEL SIGNORE

Carissimi, suscitiamo in noi l'atteggiamento giusto per vivere questo Tri­
duo che ci prepara a celebrare la Pasqua di risurrezione del Signore. E sta­
sera entriamo nel Cenacolo per contemplare nella Persona viva di Gesù, 
nelle parole che ci dice, nei gesti che compie, l'immagine viva del suo amore 
per noi.

«Come io vi ho amato, così amatevi anche voi gli uni gli altri» (Gv 13,34). Que­
sto è il testamento che ci ha lasciato Gesù, e questo dobbiamo cercare di fare 
per essere autentici suoi discepoli. Contemplare, osservare a lungo e a fondo 
lo stile del suo amore per noi per attuarlo nella nostra vita concreta, sia nei 
confronti di Dio che nei confronti dei fratelli. Nei gesti che Gesù ha com­
piuto nel Cenacolo la sera prima di morire, osserviamo innanzi tutto la 
lavanda dei piedi. Abbiamo sentito la pagina evangelica dove viene descrit­
to Gesù che compie questo gesto sconcertante; abbiamo sentito la reazione 
di Pietro e la spiegazione che ha dato Gesù: «Se dunque io, il Signore e il Mae­
stro, ho lavato i vostri piedi, anche voi dovete lavarvi i piedi gli uni gli altri» (Gv 
13,14), perché dovete capire che «il Figlio dell'uomo non è venuto per essere ser­
vito, ma per servire» (Mt 20,28), per essere dono di salvezza per tutti. Questo 
è il servizio di Gesù; nel Cenacolo si è espresso attraverso il dono dell'Eu­
caristia.

Abbiamo sentito Paolo narrare ai Corinzi l'istituzione dell'Eucaristia, 
raccontata anche dai tre Vangeli sinottici, e dire: «lo infatti, ho ricevuto dal 
Signore quello che a mia volta vi ho trasmesso» (ICor 10,23). L'ha ricevuto 
per rivelazione dal Signore e dagli Apostoli che erano presenti quella sera in 
cui il Signore ha preso il pane, lo ha benedetto, lo ha spezzato, lo ha distri­
buito agli Apostoli dicendo: «Questo è il mio corpo» (ICor 10,24). Altrettanto 
ha fatto col calice del vino: «Questo calice è la Nuova Alleanza nel mio sangue; 
fate questo, ogni volta che ne bevete, in memoria di me (1 Cor 10,25). Ripetete que­
sto gesto come memoriale, come attualizzazione - per voi e per tutti - della 
mia passione e morte, del mio sacrificio sulla croce».



Atti del Cardinale Arcivescovo 585

Nella Santa Messa riviviamo il momento in cui Gesù ha istituito l'Euca­
ristia: ci mettiamo in contatto diretto col mistero, coll'evento della passione e 
morte di Gesù e riceviamo il perdono dei peccati e la vita nuova, che sono i 
frutti di quel sacrificio. E in prospettiva, nel dono del Sacerdozio e dell'Eu­
caristia, noi vediamo il sacrificio di Cristo che il giorno dopo si compirà sulla 
croce: il Signore che ci offre il suo corpo immolato, il suo sangue sparso.

Oggi, Giovedì Santo, tutte le comunità cristiane sono invitate a fermarsi 
a contemplare questo dono del Signore, per riuscire a capire il significato di 
quella frase con cui si è aperta la lettura della pagina di Vangelo che abbia­
mo ascoltato: il Signore Gesù «dopo aver amato i suoi che erano nel mondo, li 
amò sino alla fine» (Gv 13,1), fino all'estremo limite del pensabile, del possi­
bile. Ha dato tutto, anche la sua vita. Se non ci si ferma in questi giorni per 
approfondire le verità fondamentali della nostra fede, c'è il rischio che la 
Pasqua passi senza toccarci nel profondo.

Vorrei proporvi un'altra riflessione. Nel Cenacolo - momento di intimità 
ed amicizia tra Gesù e gli Apostoli, momento in cui il Signore ci offre i doni 
più grandi - è evocata l'ombra del tradimento. Leggendo i Vangeli sappia­
mo che in quell'ultima Cena il Signore dice ai suoi Apostoli: «In verità, in 
verità vi dico: uno di voi mi tradirà» (Gv 13,21). E nasce la paura, nasce il 
timore, nasce la voglia di sapere chi è il traditore: tutti sono titubanti di se 
stessi, temono di essere vittime di fragilità future e il Signore rivela che il 
traditore sarà Giuda.

Proviamo un po' a meditare come nella vita tutti noi siamo "a rischio" 
di tradimento. E il tradimento può avere tanti significati, può avere tanti 
nomi. Il peccato grave è il tradimento più grande che un cristiano può fare 
nei confronti di Dio, perché è rompere la comunione con Lui, è voltare le 
spalle al suo amore. Ma non c'è solo questa specie di tradimento e forse nes­
suno di noi cade in questa situazione. C'è anche il tradimento di una scelta 
quasi sistematica di peccato veniale come atteggiamento normale di vita: ci 
si limita a non offendere il Signore in modo grave, ma per il resto ci si com­
porta con molta disinvoltura e si prende la vita cristiana un po' a metà. L'a­
more invece esige totalità, esige generosità assoluta: non si accontenta di 
mezze misure e tanto meno calcola quello che può essere il confine tra pec­
cato veniale e mortale per non oltrepassarlo, senza comprendere che una 
scelta sistematica di venialità è comunque mancanza di amore.

Potrebbe diventare "tradimento" in questi giorni anche il vivere la 
Pasqua un po' superficialmente. È il rischio al quale siamo sempre esposti 
nella nostra vita di fede, perché non è esperienza sensibile, materiale e 
richiede sforzo, richiede fatica: richiede affidamento totale a Dio senza 
"aver visto", ma basandosi solo sui segni e sulla testimonianza che il Signo­
re ci ha dato. Rischiamo perciò di vivere questi giorni senza il raccoglimen­
to necessario, senza quella fede grande, senza quella compassione per il 
Signore Gesù, senza offrire la nostra partecipazione di croce, di prova, di 
fatica che unita alla sua passione diventa salvezza per tutti.

Possiamo allora raccogliere, come suggerimento per questi tre giorni, la 
raccomandazione di Gesù agli Apostoli quando, terminata la sosta nel



586 Atti del Cardinale Arcivescovo

Cenacolo, si porta al Getsemani e chiede loro di vegliare e pregare per non 
entrare nella prova, nella tentazione. Questi sono giorni di veglia. Quando 
si dice "veglia" si intende una vigilanza interiore dello spirito che si espri­
me nella preghiera, nell'adorazione, nella riflessione: questi sono giorni nei 
quali siamo invitati a confrontarci col mistero della passione e della morte 
del Signore, e sono anche giorni di penitenza e di conversione. Nel Venerdì 
Santo la Chiesa ci chiede, anche attraverso l'astinenza e il digiuno, un segno 
di penitenza. Ma c'è una penitenza più profonda: abbandonare il peccato 
per prepararci alla vita nuova che la Pasqua del Signore ci offrirà.

Il Vangelo di Luca ci riferisce che mentre Gesù saliva al Calvario ha 
incontrato alcune donne di Gerusalemme che lo hanno seguito con amore, 
con affetto, con partecipazione di dolore e di pianto. Il Signore si è rivolto a 
loro dicendo: «Figlie di Gerusalemme, non piangete su di me, ma piangete 
su voi stesse e sui vostri figli... Perché se trattano così il legno verde, che 
avverrà del legno secco?» (Le 23,28.31). Il Signore non ci invita solo a com­
patire la sua passione e morte, ma anche a piangere i nostri peccati. Il Signo­
re ci richiama ad una presa di coscienza del nostro peccato: peccato nostro, 
delle nostre comunità, della nostra società. Se il Figlio di Dio subisce una 
morte ignominiosa, cosa avverrà a noi, legno secco, poveri peccatori?

Questi sono giorni di meditazione della passione e morte del Signore, 
ma devono anche diventare giorni di penitenza, di conversione. Allora sare­
mo persone che non cadranno nella debolezza, come gli Apostoli, ma che 
stanno deste in una attenzione d'amore al Signore che ancora una volta si 
rende presente a noi nel sacramento dell'Eucaristia.

VENERDÌ SANTO:
PASSIONE DEL SIGNORE

Carissimi, in questa liturgia del Venerdì Santo dovremmo lasciarci pren­
dere dal silenzio, dalla contemplazione personale e dalla meditazione del 
mistero della passione e morte di Gesù, che la Chiesa ci chiede di vivere in 
preghiera. È una giornata da passare nel silenzio, e questo mio breve com­
mento vorrebbe solo aiutare a raccogliere qualche spunto dalla Parola di 
Dio che abbiamo ascoltato perché il nostro silenzio e la nostra preghiera 
possano continuare.

La celebrazione si è aperta con un brano del Profeta Isaia che può essere 
la chiave interpretativa della celebrazione di questa sera, del racconto della 
passione di Gesù secondo Giovanni che abbiamo ascoltato. Diceva Isaia, pro­
fetando la sorte futura del Servo di Jahwé, il Messia, che «i re davanti a lui si 
chiuderanno la bocca, poiché vedranno un fatto mai ad essi raccontato e comprende­
ranno ciò che mai avevano udito» (Is 52,15). Quali saranno le cose mai sentite 
raccontare e mai immaginate? La sorte del Messia futuro. L'attesa del Messia 
per il popolo d'Israele era l'attesa di un trionfo, di una vittoria, di una libe-



Atti del Cardinale Arcivescovo 587

razione. Eppure Isaia descrive la sorte del Signore come quella di uno scon­
fitto: «Non ha apparenza né bellezza per attirare i nostri sguardi... disprezzato e 
reietto dagli uomini... Eppure egli si è caricato delle nostre sofferenze... è stato trafit­
to per i nostri delitti... per le sue piaghe noi siamo stati guariti» (Is 53,2-5).

Allora comprendiamo Paolo, il quale dice che il Cristo crocifisso è «scan­
dalo per i Giudei» (7 Cor 1,23): non sono riusciti a capire un Messia che si 
presenta umiliato, processato, condannato, coronato di spine, flagellato, cro­
cifisso, messo a morte con la tipica esecuzione che per i Giudei era conside­
rata maledizione di Dio. Eppure Isaia e tutto il Nuovo Testamento ci spie­
gano che questo è avvenuto perché Gesù si è caricato dei nostri peccati. E 
ciò che abbiamo sentito narrare da Giovanni - la passione e la morte di Gesù 
- dobbiamo interiorizzarlo come una vicenda che ci riguarda personalmen­
te: deve nascere il ringraziamento a Gesù che è morto per noi, e deve nasce­
re anche la coscienza che il peccato - la causa, la ragione di questa morte - 
deve essere eliminato dalla nostra vita.

Sentiamoci accompagnati nella meditazione della passione e morte di 
Gesù dalla Vergine Maria: è solo il Vangelo di Giovanni a ricordare che ai 
piedi della croce c'era Maria. E in quel momento avviene un grande "scam­
bio". Gesù dice alla Madonna, indicando il discepolo prediletto: «Donna, 
ecco il tuo figlio!» (Gv 19,26); e dice a Giovanni, e a tutti noi: «Ecco la tua 
Madre!» (Gv 19,27). E "prendendo in casa" con noi - cioè in comunione di 
vita - la Vergine Maria, noi riusciamo a capire il significato del sacrificio di 
Cristo che termina la sua vita con queste parole: «Tutto è compiuto!» (Gv 
19,30). Tutto quanto era scritto e doveva essere realizzato, Gesù lo ha porta­
to a compimento.

Giovanni termina il racconto della passione e morte di Gesù con l'episo­
dio del colpo di lancia citando il Profeta Zaccaria: «Volgeranno lo sguardo a 
colui che hanno trafitto» (Gv 19,37; cfr. Zc 12,10). Noi abbiamo trafitto il Signo­
re, abbiamo messo a morte Gesù e stasera siamo invitati a volgere lo sguar­
do a Lui perché dal pentimento dei nostri peccati quella morte diventi la 
nostra Pasqua, la nostra vita nuova.

Sostiamo per un momento in silenzio, perché il nostro grazie a Gesù 
diventi atto di pentimento, di riparazione dei peccati, ma soprattutto atto di 
amore sincero.

VENERDÌ SANTO:
ALLA VIA CRUCIS

Prima di lasciare la Basilica della Consolata per iniziare il cammino attraverso la vie del centro sto­
rico di Torino, il Cardinale Arcivescovo ha proposto questa riflessione:

Carissimi fratelli e sorelle, iniziamo davanti all'immagine della Vergine 
Consolata la processione che questa sera chiamiamo Via Crucis, la strada 
della Croce. Percorreremo alcune vie della nostra Città fino alla Cattedrale 
per rivivere in preghiera e meditazione il cammino di Gesù dal pretorio di



588 Atti del Cardinale Arcivescovo

Pilato fino al monte Calvario. Vogliamo compiere questo tragitto anche 
come atto penitenziale, per chiedere perdono al Signore dei nostri peccati, 
causa della sua passione e morte, e per invocare il frutto, la grazia, il dono 
della vita nuova che il Signore ci offre nella sua Pasqua.

La Vergine Maria stasera è addolorata, sofferente accanto al suo Figlio 
Gesù. Simeone gliel'aveva predetto: «E anche a te una spada trafiggerà l'ani­
ma» (Le 2,35). Ma la Vergine Addolorata è la donna che più di tutte ha spe­
rimentato la consolazione di Dio per lei: ecco perché la veneriamo consola­
ta da Dio, che l'ha sostenuta in questa prova. E a sua volta lei si fa consola­
trice del suo Figlio Gesù. Credo infatti che sia stato di grande conforto per 
Gesù in croce avere vicino sua Madre: lei diventava in quel momento con­
solatrice del suo Figlio e consolatrice per noi tutti che portiamo i pesi, le dif­
ficoltà, le fatiche della vita.

Ebbene, accompagnati dalla benedizione e dalla preghiera di Maria, 
diamo inizio a questo solenne, straordinario momento di preghiera per le 
strade della nostra Città. Iniziamo rivolgendoci alla Madonna con una pre­
ghiera:

Vergine Madre,
sulla via del Calvario incontri Gesù carico della croce.
Il volto sfigurato, stanche le membra martoriate, 
la voce senza lamento, lo sguardo pieno di amore. 
Lo incontri e comprendi...
Con Lui ascendi il colle del sacrificio,
con Lui condividi la passione per la salvezza dell'uomo.
Insegnaci, Vergine,
a riconoscere il volto del tuo Figlio
nel volto dell'uomo oppresso, emarginato, deriso.
Insegnaci a camminare accanto a lui 
finché il suo volto si illumini di speranza 
e nella luce della croce la sua pena si trasfiguri in gioia. 
Santa Maria, 
con il Figlio nel grembo 
sei salita, portatrice di grazia e di gioia, 
sulle montagne della Giudea.
Ora, con il cuore trafitto, 
sali con il Figlio il monte Calvario. 
Vergine, donna del dolore, 
insegnaci a salire come te, 
credendo e amando, il colle del sacrificio. 
A te, Vergine dell'incontro, 
forte nel dolore, 
la nostra lode, il nostro amore perenne.



Atti del Cardinale Arcivescovo 589

Durante le soste della Via Crucis - in piazza Savoia, davanti alle chiese di S. Dalmazzo e dei Santi 
Martiri in via Garibaldi - sono state proposte alcune riflessioni concluse da una orazione letta dal 
Cardinale Arcivescovo. Nella piazza Palazzo di Città, davanti al Municipio, è stato il Cardinale a pro­
porre personalmente questa meditazione:

A questo punto della Via Crucis, un breve commento dei due brani di 
Vangelo che abbiamo ascoltato. Uno ci ricorda un uomo che tornando dai 
campi fu costretto a portare la croce di Gesù; l'altro ci parla dello sguardo 
del Signore alle donne che piangevano su di Lui, che partecipavano alla sua 
sofferenza. Il Signore, nel guardarle, dice loro: «Vi capisco, siete commosse 
per la mia sorte, vi faccio compassione; ma guardate oltre, al mistero che sta 
davanti a voi, e domandatevi perché sono condannato a morte... “Figlie di 
Gerusalemme, non piangete su di me, ma piangete su voi stesse e sui vostri figli" 
(Le 23,28) perché io sono il Figlio di Dio innocente, senza peccato, e “se trat­
tano così il legno verde, che avverrà del legno secco?" (Le 23,31)».

Fratelli e sorelle, vorrei invitarvi a prendere coscienza di ciò che stiamo 
facendo. Siamo per le strade della nostra Città, ci troviamo davanti alla Casa 
Comunale e questa sera siamo il segno per tutta la Città del mistero che oggi 
nella Chiesa si celebra: stiamo portando nella Città il simbolo della morte di 
Cristo che è la croce. Desideriamo simbolicamente piantare la croce su que­
sta Città: Città cristiana, ricca di tradizione, di fede e di Santi, che nel suo 
ambito contiene persone non credenti, persone in ricerca o indifferenti. 
Gesù dice a noi che siamo qui: «Non piangete su di me, ma su voi stessi, 
sulla vostra vita, sui vostri peccati e sui figli di questa Città».

Il Signore ci chiede di pregare per la conversione dei peccatori, e i primi 
siamo noi: dobbiamo pregare per la conversione di tutti mettendo noi come 
primi della lista. Non si può, fratelli carissimi, fare la Via Crucis, evocare la 
sofferenza di Cristo, senza sentire nel cuore l'urgenza della conversione. 11 
Cristo è il legno verde, l'Innocente, il Figlio di Dio, l'Agnello senza macchia 
e noi siamo il legno secco, buono da bruciare: la sofferenza di Cristo aspet­
ta di essere unita alla nostra, e assunta nella nostra vita deve farsi espiazio­
ne. E la nostra sofferenza è il dovere quotidiano, è la responsabilità che 
abbiamo: io come Vescovo, voi come genitori. Le nostre responsabilità sono 
la croce che dobbiamo portare; e le infedeltà, le pigrizie sulle nostre respon­
sabilità sono il piangere su di noi che stasera dobbiamo fare. Questo ci chie­
de Gesù.

Camminando per la Città vogliamo essere segno e ricordo anche per chi 
ci guarda incuriosito. Un segno che interpella e dice: «Fratello, sorella, fer­
mati! Perché Cristo è morto anche per te!».

Dopo aver percorso la via Palazzo di Città e la sosta di riflessione davanti alla chiesa di S. Lorenzo, 
attraversando la piazzetta Reale il lungo corteo dei partecipanti alla Via Crucis è confluito in Cat­
tedrale dove il Cardinale Arcivescovo ha concluso la preghiera con queste riflessioni:

A conclusione di questa solenne Via Crucis abbiamo sentito leggere la 
morte di Gesù in croce. Se siamo riusciti a pregare, sicuramente ora abbia­
mo il cuore disponibile ad accogliere l'amore che Dio ci dimostra nella



590 Atti del Cardinale Arcivescovo

morte del suo Figlio: «Dio ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio unigeni­
to» (Gv 3,16). Quando sentiamo questa frase pensiamo al mondo, agli altri, 
e forse ci dimentichiamo di applicarla a noi. Proviamo allora a dire: «Dio mi 
ha tanto amato da darmi il suo Figlio, che è morto in croce per me».

Guardiamo il grande Crocifisso sull'altare maggiore della Cattedrale e 
adempiremo in noi, ancora una volta, la Parola della Scrittura: «Volgeranno 
lo sguardo a colui che hanno trafitto» (Gv 19,37; cfr. Zc 12,10). Siamo venuti a 
fare la Via Crucis per fissare la nostra attenzione di fede e di amore sul Tra­
fitto, sull'Inchiodato in croce. Se riusciamo a fissare lo sguardo di fede - e le 
meditazioni fatte per le vie della Città ci hanno aiutato a scaldare il cuore di 
fede nuova in questo amore - riusciamo a sentirci davvero amati da Lui. 
Nessuno di noi è escluso dall'amore di Cristo, neanche il più grande pecca­
tore e delinquente che vive sulla faccia della terra.

Ma bisogna aprire il cuore e lasciare che questo amore entri. Se lo lascia­
mo entrare nella nostra vita, sentiremo in noi il desiderio di cambiare qual­
cosa: ecco la Confessione pasquale, il ritorno a Dio, la conversione, il desi­
derio della vita nuova!

Il nostro venire qui deve assumere il significato della contemplazione, 
del ringraziamento a Gesù che è morto per me, ma deve anche assumere il 
significato di un desiderio di vita nuova. E domani, Sabato Santo, stiamo in 
attesa del Risorto. La Via Crucis non finisce qui: termina la mattina di Pasqua 
quando gli Apostoli, constatato il sepolcro vuoto, hanno incontrato Gesù 
Risorto. Domani sera nella Veglia Pasquale, o domenica nell'Eucaristia, 
siamo invitati anche noi ad incontrarlo: lo incontra chi lo attende, lo incon­
tra chi lo cerca, lo incontra chi lo ama.

Il Signore ci aiuti anche quest'anno a celebrare la sua Pasqua. E impor­
tante contemplare il Crocifisso, ma è più importante incontrare il Risorto, 
perché noi non crediamo ad un morto, ma al Vivente: al Figlio di Dio croci­
fisso che è risorto.

DOMENICA DELLA RISURREZIONE: 
VEGLIA PASQUALE

Carissimi, a voi che avete deciso di partecipare a questa solenne Veglia 
Pasquale, desidero rivolgere una parola di riconoscenza ed un invito. L'in­
vito è di vivere questo momento prolungato di preghiera lasciando entrare 
in noi i messaggi che in questa celebrazione ci sono stati dati dai segni che 
abbiamo compiuto, dalla Parola di Dio proclamata con abbondanza, e dai 
sacramenti dell'Iniziazione cristiana che riceveranno quarantanove adulti e 
due bambini delle nostre comunità.

Penso sia importante vivere la calma di questa Veglia che è un tempo 
prolungato di preghiera. Non possiamo lasciarci prendere dalla fretta, dalla 
voglia di terminare velocemente, perché correremmo il rischio di perdere il 
valore grande del dono che la Chiesa in questa celebrazione, la più solenne



Atti del Cardinale Arcivescovo 591

di tutto l'anno liturgico e verso la quale converge tutto il cammino quaresi­
male, desidera farci ricevere dal Signore Gesù. Nel Vangelo abbiamo senti­
to come il mattino di Pasqua le donne si recano al sepolcro per completare i 
riti di sepoltura. Trovano il sepolcro aperto, vi entrano, ma invece di trova­
re il corpo di Gesù si vedono apparire due angeli che dicono loro: «"Perché 
cercate tra i morti colui che è vivo? Non è qui, è risuscitato...”. E tornate dal sepol­
cro, annunziarono tutto questo agli Undici e a tutti gli altri» (Le 24,5-6.9). L'an­
nuncio della risurrezione, portato dalle donne, viene interpretato dagli Apo­
stoli come un vaneggiamento, perché in loro la fede non è sbocciata all'im­
provviso: lo stesso Pietro va al sepolcro per verificare l'annuncio delle 
donne e torna a casa colmo di stupore: si convincerà pienamente che Cristo 
è risorto quando gli apparirà, quando lo incontrerà vivo. Nella Messa di 
domani ascolteremo la testimonianza di Pietro che annuncia la risurrezione: 
«Dio lo ha risuscitato al terzo giorno e volle che apparisse, non a tutto il popolo, ma 
a testimoni prescelti da Dio, a noi, che abbiamo mangiato e bevuto con lui dopo la 
sua risurrezione dai morti» (At 10,40-41).

Questa notte abbiamo sentito come la Chiesa ci ha guidato a vivere il 
grande annuncio della risurrezione di Gesù, proclamato dal Vangelo, canta­
to nell'Exultet e simbolizzato dalla luce. La Cattedrale era immersa nell'o­
scurità e si è lentamente rischiarata fino ad essere sfolgorante di luce: alla 
fiammella del cero pasquale è seguita l'accensione dei nostri ceri fino alla 
completa illuminazione con la luce elettrica. E dopo che la luce ha piena­
mente trionfato sulle tenebre, ecco il grande annuncio della risurrezione del 
Signore!

Fratelli carissimi, non siamo qui per un morto ma per un Vivente! Siamo 
qui a realizzare l'incontro con Gesù risorto, vivo e presente, che si comuni­
ca a noi attraverso i Sacramenti, soprattutto l'Eucaristia, e ci chiede di vive­
re la sua Pasqua. Come la Pasqua di Cristo è stata il passaggio dalla morte 
alla vita, la nostra Pasqua deve essere passaggio da una situazione di pec­
cato ad una vita nuova. E tutta l'umanità, immersa nelle tenebre, deve len­
tamente aprirsi verso la luce del mondo che è Cristo. Questo ci hanno detto 
le varie letture ascoltate, che ci hanno narrato l'evento della creazione, il rac­
conto del popolo eletto liberato dalla schiavitù dell'Egitto, la promessa del 
cuore nuovo che il Signore ci dona. E San Paolo ci ricordava che l'esperien­
za della morte e della risurrezione di Cristo la facciamo nello spirito col Bat­
tesimo, che alcuni riceveranno fra poco: immersi nell'acqua, rinasciamo a 
vita nuova.

Ora una parola a coloro che saranno battezzati e riceveranno anche gli 
altri Sacramenti cristiani. Da sempre, carissimi fratelli e sorelle, siete stati 
pensati e progettati da Dio, ma questa sera il vostro cammino realizza un 
incontro importante col Signore Gesù. Battezzati nel nome della SS. Trinità, 
inizierà in voi la vita di Dio: diventerete tempio vivo della SS. Trinità e sare­
te inondati dalla grazia santificante - il dono gratuito della presenza di Dio 
nella vostra vita - che vi renderà santi. Purificati da tutti i vostri peccati, 
entrando nella comunità cristiana, incominciate una vita nuova.

Mi ha commosso, carissimi adulti, leggere nelle vostre testimonianze il 
racconto del cammino della vostra fede: è un racconto pasquale. Voi questa



592 Atti del Cardinale Arcivescovo

sera diventate cristiani col Battesimo e con la Cresima, e riceverete Gesù nel­
l'Eucaristia, perché avete incontrato una famiglia o una persona che vi ha 
parlato di Cristo e vi ha dato l'esempio di una vita cristiana impostata sul 
Vangelo. Io lodo Dio, perché la gioia di battezzare quarantanove adulti 
nasce dalla testimonianza visibile di cristiani che vivono la loro fede e la loro 
appartenenza alla Chiesa di Cristo, che ha suscitato in voi il desiderio di 
conoscere Gesù, il suo Vangelo, la sua regola di vita. Chiedo a me e a tutti 
voi di sentire la responsabilità di testimoniare il nostro Battesimo, di dimo­
strare col nostro comportamento che il Signore Gesù ci ha rinnovati.

La diversità che questa Pasqua, questo passaggio, deve suscitare tra il 
prima e il dopo, la si deve vedere: chi vive accanto a voi deve accorgersi che 
qualcosa è cambiato, che siete diventati cristiani, che avete iniziato una vita 
nuova. Una vita da vivere nella pienezza dell'amore: quello di Dio, effuso 
con abbondanza questa sera nel vostro cuore; e quello dei fratelli, che dove­
te amare e dai quali siete amati. Questo è il grande miracolo della Chiesa, 
che con la sua testimonianza deve diventare sempre più segno di questa 
presenza che ci ama e che ci rende capaci di amarci tra di noi.

Con voi benedico il Signore, con voi ringrazio Gesù Cristo che si è rive­
lato a ciascuno di voi come l'unico Salvatore della vostra vita. A voi auguro 
di non tradire, di non impoverire mai il grande dono che questa sera viene 
deposto da Dio nel vostro cuore.



Atti del Cardinale Arcivescovo 593

Alla Veglia di preghiera per la Giornata della Solidarietà

Lavoro degno dell’uomo 
lavoro degno di Dio

Giovedì 26 aprile, in preparazione alla Giornata Regionale di solidarietà con il mondo del lavoro, 
il Cardinale Arcivescovo ha presieduto una Veglia di preghiera nella parrocchia torinese del Patro­
cinio di S. Giuseppe, al Lingotto.
Questo il testo dell'omelia di Sua Eminenza:

In questa Veglia di preghiera sulle problematiche del mondo del lavoro, 
in preparazione della Giornata della Solidarietà, sento in modo particolare 
la responsabilità di aiutare me e voi a metterci in sintonia col Signore. Quan­
do si parla di problemi del lavoro, le strade che la gente percorre per risol­
verli, per trovare una soluzione, sono quelle del dialogo, del confronto con 
i politici: sono le strade del Sindacato, dell'Unione Industriali, delle Coope­
rative ed Associazioni.

Non sempre la gente pensa che sia utile la strada della preghiera. Ho 
l'impressione che molti, davanti alle problematiche sociali, pensino che la 
preghiera ed il confronto con la Parola di Dio siano cose per chi ha del buon 
tempo... Invece per noi è fondamentale, riflettendo sul lavoro come legge, 
necessità e dovere della vita, domandarci :«Cosa pensa Dio del lavoro?».

Abbiamo ascoltato dal Libro della Genesi la creazione dell'uomo, realiz­
zata da Dio nel sesto giorno. Il Signore crea l'uomo a sua immagine e somi­
glianza, lo pone in un giardino perché lo lavori, perché diventi il suo 
ambiente di vita: prima ancora del peccato originale, il lavoro viene asse­
gnato all'uomo come componente essenziale della sua esistenza. L'uomo 
non è stato creato per l'ozio, per il nulla, ma per una attività produttiva che 
non è certamente solo quella manuale.

San Paolo ci ricordava nella sua Lettera ai Romani che tutta la creazione 
geme nell'attesa di essere redenta. La creazione attende che l'uomo la usi 
bene, la valorizzi secondo il progetto di Dio. Oggi è l'anniversario dello 
scoppio della centrale nucleare di Cernobil: «Perché succedono queste cose? 
Perché assistiamo al fenomeno della "mucca pazza", o ad altri terribili estor­
sioni nella vita, nel creato?». Perché l'uomo usa male delle cose che Dio gli 
ha affidato. Usandole male, in modo da soddisfare la sua brama di egoismo, 
sfruttando le situazioni per i propri vantaggi e senza pensare alle conse­
guenze negative che vengono agli altri, si riduce la creazione in una situa­
zione di disordine. E il creato grida a noi attendendo di essere riscattato, 
riordinato, riutilizzato secondo i fini pensati da Dio.

Chi è in grado di capire il percorso della preghiera, pur riconoscendo il 
valore dell'impegno politico, dei Sindacati, delle Associazioni, degli stru­
menti umani? Abbiamo bisogno di un supplemento di sapienza per essere 
capaci di andare in profondità ai problemi. E Gesù nel Vangelo di Luca -



594 Atti del Cardinale Arcivescovo

brano parallelo a quello di Matteo che abbiamo ascoltato - esulta nello Spi­
rito, nella Trinità, perché contempla come i semplici, i piccoli - semplici non 
nel senso di tonti, ma di chi sa andare all'essenzialità dei valori - hanno rice­
vuto la rivelazione dei progetti del Padre, che li ha nascosti a coloro che si 
credono sapienti. Il Signore sottolinea come lo stile di Dio è compreso da chi 
si apre alla comprensione, all'ascolto, da chi desidera costruire la società 
secondo il pensiero di Dio e non secondo le nostre tentazioni. Il compendio 
di tutte le tentazioni possibili ed immaginabili sono le tre tentazioni di Gesù: 
del piacere, del possedere, del successo.

Noi dobbiamo stare attenti alle regole che il Signore ci pone, perché il 
nostro lavoro sia un lavoro degno. Degno di chi? Degno dell'uomo e degno 
di Dio.

Degno dell'uomo: sul versante della realizzazione personale; sul ver­
sante del diritto al lavoro, perché c'è un diritto ad avere i mezzi necessari 
alla propria esistenza; sul versante dell'ambiente, perché ci siano delle 
garanzie e delle sicurezze; sul versante della retribuzione; sul versante della 
giustizia, di una distribuzione equa dei redditi e dei beni, così che non ci sia 
l'accumulo nelle mani di pochi e la povertà per altri - e qui va un cenno alla 
globalizzazione.

Un lavoro degno anche di Dio. La Bibbia descrive la creazione come l'at­
tività di Dio: Dio "lavorò" per sei giorni «e cessò nel settimo giorno da ogni 
suo lavoro» (Gen 2,2) e si riposò. Quando la gente, oggi, si riposa? A voi 
parrà strano che parlando del lavoro io vi parli del riposo, di un riposo che 
spesso non c'è. C'è il fine settimana, ma non lo chiamerei riposo: si va sulle 
autostrade con chilometri di coda... È riposo questo? Il riposo è finalizzato a 
pensare allo spirito, ai valori soprannaturali; a ritrovare gli affetti personali 
e familiari, a vivere momenti di formazione e di socialità. In questo modo il 
lavoro diventa degno di Dio, perché è impostato in modo equilibrato.

Perché si tende a cancellare anche la domenica per una maggior produt­
tività? Oggi assistiamo ad una trasformazione molto veloce: quanto più si 
investe tanto meno è necessaria la mano d'opera dell'uomo. Allora, "lavoro 
degno" vuol dire che, pregando, cerchiamo una illuminazione interiore per 
essere ben rapportati col lavoro: nell'ambiente di lavoro dobbiamo dare una 
testimonianza, dobbiamo esercitarlo secondo canoni di responsabilità per­
sonale, e se non c'è lavoro bisogna trovare solidarietà. Ma io credo sia molto 
importante che stasera la nostra preghiera sia fatta anche con questo scopo: 
che nel suo insieme la nostra Chiesa sia annunciatrice del Vangelo del lavo­
ro, e sia testimonianza visibile e credibile di rispetto e di salvaguardia dei 
diritti delle persone.

La mia prossima Lettera Pastorale l'ho intitolata "Costruire insieme". Ho 
voluto l'avverbio insieme e il verbo costruire, perché questo lavoro di evan­
gelizzazione che faremo in tutte le nostre comunità, lo faremo per rimettere 
le cose a posto: Dio al primo posto, poi ciascuna persona, poi la famiglia e 
poi la comunità cristiana e quella civile. C'è una missione, un compito che 
la Chiesa ha ricevuto: non solo costruire insieme all'interno della Chiesa, ma 
costruire anche all'interno della società come cristiani in dialogo con la 
società. Noi esigiamo, è un'esigenza morale, che la società risponda al prò-



Atti del Cardinale Arcivescovo 595

getto di Dio, perché solo a questa condizione si crea un ambiente bello per 
la vita dell'uomo.

Avete mai sentito dire che un giogo sia dolce e un peso leggero? Io ho 
sempre sentito che un giogo è pesante e fa male al collo, schiavizza... Eppu­
re Gesù stasera ci dice che il suo peso è dolce, il suo giogo è leggero. Fac­
ciamo una verifica di quello che provate nell'ambiente di lavoro e poi, una 
volta fatto l'elenco di tutto, io lo concluderei così - e ciascuno di voi poi trovi 
le proprie deduzioni ci sono tante cose che non vanno perché non si è 
tenuto conto della Parola di Dio, di quello che Gesù è venuto ad insegnarci 
e che dovremmo fare. Allora il suo giogo diventa dolce! Ma deve essere il 
giogo di Gesù, e io devo accettare la regola di comportamento di vita che 
Lui mi offre: solo a questa condizione il suo peso diventa leggero. Quando 
i pesi invece sono nostri, allora il giogo non è né dolce, né leggero.

Preghiamo il Signore perché converta tutti noi: noi in prima persona, 
perché noi cristiani dobbiamo avere un comportamento differente. E se non 
si nota la differenza tra credenti e non credenti anche negli ambienti di lavo­
ro, la Chiesa - che Cristo definisce città sul monte - perde la sua finalità e 
perde di significato. Il Signore aiuti tutti a migliorare sulla strada della signi­
ficatività per attirare a Lui i nostri fratelli e le nostre sorelle.



596 Atti del Cardinale Arcivescovo

Incontro con Gruppi di Volontariato Vincenziano

La corresponsabilità
Sabato 28 aprile, presso l’Istituto Agnelli in Torino, il Cardinale Arcivescovo si è incontrato con gli 
appartenenti al Volontariato Vincenziano ed ha proposto le seguenti riflessioni:

Il tema che trattiamo oggi è molto noto e anche scontato, in particolare per voi apparte­
nenti al Volontariato Vincenziano che conoscete nella vostra scelta personale di fede e carità 
la corresponsabilità perché la Chiesa è segno e sacramento dell’amore di Dio per gli uomi­
ni e questo amore è reso visibile dall’agire di noi cristiani. Certo, possiamo riflettere sulla 
fede anche personalmente, ma il Signore ha voluto suscitare e diffondere la fede attraverso 
la mediazione della Chiesa. E quando diciamo la parola Chiesa non intendiamo solo il Papa, 
i Vescovi, i preti o le suore, ma tutto il Popolo di Dio, come il Concilio Vaticano II ha evi­
denziato. Il Concilio, pur non scoprendo una novità teologica, ha parlato della Chiesa usan­
do terminologie nuove per dire la stessa verità di sempre.

San Paolo parlava della Chiesa come il corpo mistico di Cristo che è uno, ma composto 
da molte membra, e tutte le membra convergono alla realizzazione completa dell’unico 
corpo. Questa immagine, ripresa da Pio XII nella sua Enciclica Mystici Corporis (29 giugno 
1943), rappresenta bene che come non ci può essere autonomia completa di una parte del 
corpo rispetto alla totalità del corpo stesso, allo stesso modo nella Chiesa ci sono doni diver­
si, ma uno solo è lo Spirito, uno solo è il Signore che suscita e offre questi doni per realiz­
zare l’unità totale del Corpo del Signore. La Chiesa ha quindi il compito, la missione di 
annunciare la pace che il Signore ci ha portato, e tutti noi cristiani dobbiamo sentirci - 
soprattutto, anche se non solo, nel tempo pasquale - sensibilizzati a vivere la Pasqua del 
Signore e a continuare la missione che gli Apostoli hanno ricevuto direttamente dal Risorto 
di andare in tutto il mondo a predicare il suo Vangelo e a battezzare (cfr. Me 16,15-16).

Per questo la missione della Chiesa è data a tutti noi e quindi tutti dobbiamo andare nel 
mondo ed essere coscienti, nella nostra società a cominciare dalla famiglia, di questo man­
dato ricevuto dal Signore, di annunciare il Vangelo con le parole e con le opere, perché la 
significatività dell’annuncio si manifesta molto di più con i comportamenti che con i discor­
si, ed anche i laici devono sentirsi impegnati a realizzare la missione che il Signore ha affi­
dato alla Chiesa.

Anche nello spirito della mia Lettera Pastorale Costruire insieme, che richiama l’ur­
genza di una rinnovata prima evangelizzazione, chiedo un grande impegno nell’annuncio. 
Nella Lettera c’è un capitolo nel quale io domando, prima a me stesso, e poi a tutti: «A chi 
tocca evangelizzare?». Rispondo facendo l’elenco di chi a Torino ha l’incarico di evange­
lizzare: l’Arcivescovo, i sacerdoti, i diaconi, i religiosi, le religiose, i consacrati secolari e i 
fedeli laici, quindi tutti abbiamo questo compito (cfr. pp. 25-29).

Il senso della corresponsabilità nasce da un’idea corretta di Chiesa che dobbiamo avere 
e all’interno della quale, pur con compiti specifici diversi, dobbiamo assumere la missione 
che il Signore ci ha dato. Per convincerci di questo o per comprendere meglio con quale spi­
rito noi dobbiamo sentirci corresponsabili nella Chiesa, è necessario vivere la passione per 
il Regno di Dio e soffrire insieme al Vescovo se tante persone si allontanano dal Signore, 
anche se non dobbiamo scoraggiarci perché alla fine è sempre Lui che fa e a noi chiede solo 
di svolgere il nostro compito.

A questo riguardo è bellissima e significativa la pagina del Vangelo di Giovanni, letta ieri 
nella Messa (cfr. Gv 6,1-15), dove ci viene presentato Gesù che, vedendo tanta gente al suo



Atti del Cardinale Arcivescovo 597

seguito, chiede a Filippo dove sarebbero andati a comprare il pane per tutte quelle persone. 
Filippo esprime la non possibilità di sfamare tanta gente con i duecento denari posseduti, poi 
si fa avanti Andrea segnalando la presenza di un ragazzo che possiede cinque pani e due 
pesci, ma comunque gli Apostoli dicono al Signore di non essere capaci di risolvere quel pro­
blema. Gesù, come sappiamo, invita a portargli i cinque pani e i due pesci, dice di far sedere 
la gente e poi fa il miracolo della moltiplicazione dei pani e dei pesci. A me, in questa pagi­
na del Vangelo di Giovanni, piace sottolineare un aspetto in particolare: quando il Signore fa 
il miracolo? Quando noi ammettiamo la nostra incapacità a risolvere un problema. È questo 
il momento in cui il Signore si mette all’opera, mentre quando noi abbiamo la pretesa di 
conoscere e sapere come fare tutto, il Signore se ne sta in disparte e ci lascia fare, fino a dove 
siamo capaci di arrivare. Dobbiamo convincerci che, anche noi come Filippo, senza il Signo­
re non andiamo da nessuna parte, non sappiamo risolvere i problemi che incontriamo.

Per animarci e trovare lo spirito giusto, che è quello della gratuità, perché l’amore se 
non è gratuito non è autentico amore, possiamo meditare insieme su una pagina del capito­
lo 20 del Vangelo di Matteo, pagina che io chiamo '‘l’elogio della gratuità”.

Leggiamo questa pagina. Gesù dice che il Regno dei cieli è simile a un padrone che al 
mattino uscì a cercare operai per la sua vigna. Uscì all’alba e, trovati alcuni uomini, si 
accordò con loro per retribuirli con un denaro al giorno e li mandò a lavorare nella vigna. È 
chiaro, quindi, che la gente che ha iniziato alle sei del mattino a lavorare nella vigna lo ha 
fatto contrattando la propria paga di un denaro al giorno. Lo stesso padrone uscì alle nove e 
trovando ancora gente disponibile a lavorare la mandò nella sua vigna, promettendo una 
ricompensa pari al giusto. Anche queste persone hanno così iniziato a lavorare con la pro­
spettiva di una paga. Successivamente uscì a mezzogiorno e alle tre del pomeriggio e si 
comportò in modo analogo con altre persone disponibili ad andare a lavorare nella sua 
vigna. A tutti promise una paga per ricompensare il lavoro fatto. Uscì un'ultima volta alle 
cinque, un’ora prima della fine della giornata di lavoro, e trovò ancora qualcuno in piazza. 
A questi chiese perché avevano trascorso tutto il giorno in quel luogo rimanendo in ozio. Ed 
essi gli risposero dicendo che nessuno li aveva chiamati a lavorare. A questo punto il padro­
ne mandò anche loro a lavorare nella sua vigna senza dire nulla circa l’eventuale paga. Così 
queste persone andarono senza aver ricevuto una promessa di ricompensa, ma solo felici di 
poter lavorare nella vigna di quel padrone. La loro soddisfazione personale sarebbe consi­
stita nell’essere stati ritenuti degni di poter lavorare in quella vigna. Alla conclusione della 
giornata, il padrone esortò il fattore a pagare tutti gli operai, cominciando dagli ultimi che 
erano stati mandati nella vigna. Un momento prima, in segreto, gli aveva indicato come fare. 
Agli ultimi fu dato un denaro, e così anche a tutti gli altri, compresi i primi che avevano 
lavorato dal mattino e avevano contrattato la paga, dimostrando che la stessa era importan­
te per loro e non era pertanto sufficiente l’onore di lavorare nella vigna di quel padrone. 
Riscuotendo il denaro quelle persone lamentarono un'ingiustizia, perché erano state trattate 
con la stessa ricompensa delle altre che avevano lavorato per un tempo inferiore. Il padro­
ne ricordò loro che quella era la paga concordata e perciò non potevano chiedere altro. Lo 
stesso padrone rivolse però loro questa domanda: «Siete forse invidiosi perché io sono 
buono?», sottolineando nuovamente di aver dato loro il giusto.

Dicevo prima che io chiamo questa parabola “l’elogio della gratuità" perché con essa il 
Signore ci presenta due realtà importanti. La prima è che tutti dobbiamo lavorare nella sua 
vigna, non è possibile rimanere tutto il giorno oziosi, non è possibile accampare la scusa del 
"nessuno mi ha chiamato”, perché nella Chiesa tutti siamo chiamati ad offrire la nostra 
disponibilità. In secondo luogo non dobbiamo mai lavorare - soprattutto nel campo della 
carità, anche se tutto è carità: l’evangelizzazione, la pastorale dell’oratorio, l’apostolato, la 
catechesi; tutto è amore verso gli altri - con la prospettiva di averne un tornaconto, pur non 
necessariamente materiale. Se in noi prende il sopravvento la prospettiva del tornaconto, il 
nostro servizio nella carità diminuisce di valore, si impoverisce di significato.



598 Atti del Cardinale Arcivescovo

Per questo io ritengo molto importante, anche per il vostro impegno di servizio e di visi­
ta alle famiglie - evidenziato dalla relazione che mi è stata consegnata nei giorni scorsi -, 
che la carità che viviamo sia caratterizzata da quella gratuità che il Signore ci ha presenta­
to. D’altra parte il Signore con noi è gratuito o no? Penso che possiamo rispondere in modo 
unanime dicendo che il Signore con noi è certamente e infinitamente gratuito, perché non 
chiede nulla in cambio rispetto a quello che Lui ha dato a ciascuno di noi. Noi non possia­
mo aggiungere qualche cosa da restituire al Signore per ringraziarlo del suo amore. Lui ci 
ha amati mandando suo Figlio sulla terra a morire in croce non perché noi fossimo stati 
meritevoli, o perché Lui avesse bisogno di noi, ma solo per amore infinito e gratuito nei 
nostri confronti. San Paolo mette in evidenza questo aspetto fondamentale dell’amore di Dio 
quando dice che, nel momento in cui eravamo ancora peccatori, Dio ci ha amati mandando 
suo Figlio a morire in croce per i nostri peccati (cfr. Rm 5,6-10).

È chiaro dunque che nella Chiesa vivere la corresponsabilità significa agire gratuita­
mente, agire senza scaricare sulle altre persone le nostre responsabilità. Non possiamo mai 
dire: «Questo non tocca a me!».

A proposito della domanda: «A chi tocca?», ricordo un’altra pagina del Vangelo di 
Luca. Perché, se non viviamo la corresponsabilità, di volta in volta fare un certo servizio 
tocca a chi ne ha voglia, a chi è più generoso, a chi è più sensibile, a chi ha più fede, a chi 
conosce più amore, e così tendiamo a scaricare sugli altri la nostra responsabilità. Desidero 
richiamare con voi la parabola del samaritano che tutti conosciamo molto bene e chiederci 
perché Gesù la racconta, chi è il samaritano, chi è questo straniero che soccorre quel mal­
capitato. La risposta è nella presenza stessa di Gesù: Gesù racconta la parabola perché vuole 
presentare se stesso. Il povero disgraziato incappato nelle mani dei briganti siamo noi, è l’u­
manità, e il samaritano è Lui, che scende dal cielo, si china su di noi, si prende cura di noi, 
ci mantiene, paga per noi e ci salva dalla morte. Considerando lo svolgimento della parabo­
la incontriamo quelle persone che non si interessano del malcapitato e poi invece troviamo 
una luce per comprendere a chi tocca nella Chiesa testimoniare il Signore nella carità rivol­
ta soprattutto verso i poveri. Tocca a tutti! Non solo a chi è qui oggi, tocca a tutti, perché 
nessuno può demandare ad altri la responsabilità di testimoniare il Signore nella propria vita 
(cfr. Le 10,25-37).

Certo, nelle nostre comunità cristiane non è facile tornare allo stile della prima comu­
nità descritto nel libro degli Atti degli Apostoli, quando nel secondo capitolo si dice che tutti 
erano assidui nella preghiera, nell’ascolto della Parola, nella frazione dei pane e poi nella 
vita in comune, e chi possedeva qualcosa lo metteva nelle mani degli Apostoli perché fosse 
a disposizione di tutti. Così la testimonianza è il percorso della vera evangelizzazione, il 
vedere l’unione profonda tra gli Apostoli e il loro provvedere ai poveri porta all’efficacia 
dell’evangelizzazione, nella prima comunità cristiana così come oggi.

Concludo questa mia meditazione dicendo che, come già sapete, il titolo della mia Let­
tera Pastorale è “Costruire insieme" e si riferisce alla Chiesa, ma anche alla società civile, 
alla Città dell’uomo. Però siamo chiamati soprattutto a lavorare nella Chiesa, perché sia viva 
e rinnovata nella sua testimonianza d’amore e possa continuare a rendere presente il Signo­
re, anche oggi, attraverso l’esercizio della carità.



Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Termine di ufficio

OSELLA don Giuseppe Giovanni, nato in Castagnole Piemonte 1’11-9-1937, ordinato 
il 29-6-1961, ha terminato in data 30 aprile 2001 l’ufficio di cappellano del Centro La Salle 
in Torino.

Nomine

- di parroco
FRANCO don Carlo, nato in Torino il 23-2-1958, ordinato il 7-6-1987, direttore del­

l'Istituto Diocesano di Musica e Liturgia, è stato anche nominato in data 1 maggio 2001 par- 
roco della parrocchia S. Giorgio Martire in l0090 REANO, v. Rivata n. 20, tei. 
011/931 02 01.

- di vicario parrocchiale
GRECHI p. Marco, O.F.M.Conv., nato in Brescia il 24-3-1971, ordinato il 28-4-2IX) 1. è 

stato nominato in data 1 maggio 2001 vicario parrocchiale nella parrocchia Madonna della 
Guardia in 10142 TORINO, v. Monginevro n. 251, tei. 011/70 08 03.

- di collaboratore parrocchiale
MAITAN mons. Maggiorino, nato in Ponte di Piave (TV) il 6-2-1928, ordinato il 29-6- 

1952, Economo Generale dei Seminari, è stato anche nominato in data 1 maggio 2001 col­
laboratore parrocchiale nella parrocchia Santa Croce in Torino.

- di assistente religioso
OSELLA don Giuseppe Giovanni, nato in Castagnole Piemonte 1'11-9-1937, ordinato 

il 29-6-1961, è stato nominato in data 1 maggio 2001 assistente religioso presso la Casa 
di riposo “Convalescenziario della Crocetta” in 10129 TORINO, v. Cassini n. 14. tei. 
011/50 09 95.

599



Curia Metropolitana - Cancelleria600

Nomine e conferme in Istituzioni varie

* Ordine Mauriziano
L’Ordinario Diocesano di Torino, a norma di legge, ha nominato in data 10 aprile 2001 

- per il quadriennio 2001-31 dicembre 2004 - suo delegato nel Consiglio di Amministra­
zione dell’Ordine Mauriziano il reverendo sacerdote FRANCO don Alessio.

Comunicazione

LANCIONI don Michele, - del Clero diocesano di Venado Tuerto -, nato in Villa 
Eloisa (Argentina) il 2-2-1950, ordinato il 26-12-1980, in data 30 aprile 2(M) 1 ha lasciato il 
territorio dell’Arcidiocesi.



Documentazione

La “Charta (Ecumenica” di Strasburgo
Il VII Incontro Ecumenico Europeo che si è svolto a Strasburgo dal 19 al 22 aprile è stato il primo 
grande avvenimento ecumenico del nuovo Millennio.
Nei quattro giorni del Convegno, 100 leaders cattolici, protestanti ed ortodossi e 100 giovani rigo­
rosamente sotto i 30 anni, scelti in rappresentanza dalle rispettive Chiese, hanno discusso del­
l’impegno alla comune testimonianza cristiana in Europa e per l’Europa. Al centro dei lavori c’è 
stata la Charta (Ecumenica, il documento che un Comitato misto (KEK-CCEE), dando esecu­
zione ad una indicazione emersa nell’ultima Assemblea Ecumenica di Graz, aveva elaborato e da 
qualche mese fatto circolare per raccogliere i pareri delle varie Chiese.
Pubblichiamo qui di seguito il testo integrale della Charta firmata dal Card. Miloslav VIk per il Con­
siglio delle Conferenze Episcopali Europee, e dal Metropolita Ortodosso greco Jérémie, per la 
Conferenza delle Chiese Europee.

LINEE GUIDA PER LA CRESCITA DELLA COLLABORAZIONE 
TRA LE CHIESE IN EUROPA

"Gloria al Padre, al Figlio e allo Spirito Santo!"

In quanto Conferenza delle Chiese Europee (KEK) e Consiglio delle Conferenze Episco­
pali Europee (CCEE)1 siamo fermamente determinati, nello spirito del messaggio scaturito 
dalle due Assemblee Ecumeniche europee di Basilea 1989 e di Graz 1997, a mantenere ed 
a sviluppare ulteriormente la comunione che è cresciuta tra noi. Ringraziamo il nostro Dio- 
Trinità che, mediante lo Spirito Santo, conduce i nostri passi verso una comunione sempre 
più intensa.

Si sono già affermate svariate forme di collaborazione ecumenica ma, fedeli alla pre­
ghiera di Cristo: «Tutti siano una sola cosa. Come tu, Padre, sei in me ed io in te, siano 
anch’essi in noi una cosa sola, affinché il mondo creda che tu mi hai inviato» (Gv 17,21), 
non possiamo ritenerci appagati dell’attuale stato di cose. Coscienti della nostra colpa e 
pronti alla conversione, dobbiamo impegnarci a superare le divisioni che esistono ancora tra 
noi, in modo da annunciare insieme, in modo credibile, il messaggio del Vangelo tra i 
popoli.

Nel comune ascolto della Parola di Dio contenuta nella Sacra Scrittura e chiamati a con­
fessare la nostra fede comune e parimenti ad agire insieme in conformità alla verità che 
abbiamo riconosciuto, noi vogliamo rendere testimonianza dell’amore e della speranza per 
tutti gli esseri umani.

1 Alla Conferenza delle Chiese Europee (KEK) appartiene la maggior parte delle Chiese ortodosse, riformate, 
anglicane, libere e vecchio-cattoliche d’Europa. Nel Consiglio delle Conferenze Episcopali Europee (CCEE) sono 
incluse le Conferenze Episcopali cattolico-romane d'Europa.

601



602 Documentazione - Charta (Ecumenica

Nel nostro Continente europeo, dall’Atlantico agli tirali, da Capo Nord al Mediterra­
neo, oggi più che mai caratterizzato da un pluralismo culturale, noi vogliamo impegnarci 
con il Vangelo per la dignità della persona umana, creata ad immagine di Dio, e contribuire 
insieme come Chiese alla riconciliazione dei popoli e delle culture.

In tal senso accogliamo questa Charta come impegno comune al dialogo e alla colla­
borazione. Essa descrive fondamentali compiti ecumenici e ne fa derivare una serie di linee 
guida e di impegni. Essa deve promuovere, a tutti i livelli della vita delle Chiese, una cul­
tura ecumenica del dialogo e della collaborazione e creare a tal fine un criterio vincolante. 
Essa non riveste tuttavia alcun carattere dogmatico-magisteriale o giuridico-ecclesiale. La 
sua normatività consiste piuttosto nell’auto-obbligazione da parte delle Chiese e delle orga­
nizzazioni ecumeniche europee. Queste possono “sulla base di questo testo” formulare nel 
loro ambito proprie integrazioni e orientamenti comuni che tengano concretamente conto 
delle proprie specifiche sfide e dei doveri che ne scaturiscono.

Dopo la seconda Assemblea Ecumenica celebrata a Graz nel giugno 1997, i cristiani 
delegati di tutte le Chiese e le Conferenze Episcopali d’Europa si ritrovano all’inizio del 
nuovo Millennio.

L’occasione della coincidenza della festa di Pasqua per la tradizione dell'Oriente e del­
l’Occidente ha un significato particolare. Per questo, il CCEEe la KEK hanno scelto di cele­
brare l’Incontro Ecumenico Europeo proprio nella settimana “pasquale”.

Crediamo che il Cristo morto e risorto che “resta con noi fino alla fine dei tempi” è l’o­
rigine dell’unica Chiesa e via per la riconciliazione tra i cristiani. Ci incontriamo a Stra­
sburgo per implorare da Dio il dono dell’unità, ponendoci insieme in ascolto della Parola. E 
il Risorto il vero protagonista dell’Incontro!

Crediamo che la presenza di Gesù risorto è viva e reale nel cuore degli uomini e delle 
donne, nelle strade nel nostro Continente e nella comunione dei credenti. Il programma del­
l’Incontro Ecumenico Europeo di Strasburgo è caratterizzato dal dialogo e dallo scambio. 
Esso sarà una “palestra” perché insieme possiamo scoprire le meraviglie che Dio compie 
nelle Chiese dell’Europa, in un clima di profondo ascolto e rispetto reciproco. «Al di sopra 
di tutto vi sia la carità» (Col 3,14).

Crediamo che la gioia è un segno della presenza del Cristo Risorto. Il nostro Incontro 
tra figli dello stesso Padre a Strasburgo sia segnato dalla gioia e dalla festa! «Com’è hello e 
come dà gioia che i fratelli stiano insieme» (Sai 133).

Crediamo che i giovani e gli adulti, i Pastori delle Chiese e il Popolo di Dio abbiano 
insieme la possibilità del discernimento e dell’ascolto dello Spirito che ci spinge a rinnovare 
il processo di riconciliazione all’inizio del nuovo Millennio.

Crediamo che i cristiani in Europa abbiano una grande responsabilità per una testimo­
nianza credibile del Vangelo e per la convivenza pacifica e costruttiva tra i popoli del nostro 
Continente e del mondo. A Strasburgo i Presidenti del CCEE e della KEK firmano la Charta 
(Ecumenica - Linee guida per la crescita della collaborazione tra le Chiese in Europa, che 
sarà affidata alle Chiese e alle Conferenze Episcopali del nostro Continente perché esse 
vivano insieme gli impegni che essa contiene, nello spirito del Vangelo, a sostegno della 
riconciliazione.

Ringraziamo tutti coloro che hanno donato il loro tempo, il loro lavoro e la loro pas­
sione per preparare questo Incontro:

- il Comitato ecumenico preparatorio che per due anni ha camminato insieme, nel 
lavoro e nell’organizzazione di questo evento;

- il Comitato locale e le Chiese di Strasburgo e della Francia che hanno accolto e soste­
nuto con entusiasmo l’Incontro e la sua preparazione;

- tutti coloro che hanno risposto all’invito e sono venuti a Strasburgo: la loro presenza 
è un segno prezioso della volontà delle Chiese di camminare ancora insieme;



Documentazione - Charta (Ecumenica 603

- tutti coloro che non sono potuti venire a Strasburgo e che nelle loro realtà locali 
sostengono e accompagnano attraverso la preghiera questi giorni di Incontro.

«Ora è tempo di gioia: non ve ne accorgere? Ecco faccio una cosa nuova, proprio ora 
germoglia» (Is 43,19).

Che lo Spirito rinnovi la nostra mente e i nostri cuori perché Strasburgo possa diventare 
il luogo in cui la novità germoglia.

Aldo Giordano Keith Clements
Segretario Generale Segretario Generale

del Consiglio delle Conferenze Episcopali d'Europa della Conferenza delle Chiese Europee

I. CREDIAMO “LA CHIESA UNA, SANTA, CATTOLICA ED APOSTOLICA”

«Cercate di conservare l'unità dello spirito per mezzo del vincolo della pace. Un 
solo corpo, un solo spirito, come una sola è la speranza alla quale siete stati chiamati, 
quella della vostra vocazione: un solo Signore, una sola fede, un solo battesimo. Un solo 
Dio Padre di tutti, che è al di sopra di tutti, agisce per mezzo di tutti ed è presente in 
tutti» (Ef 4.3-6).

I- Chiamati insieme all’unità della fede

In conformità al Vangelo di Gesù Cristo, come ci è testimoniato nella Sacra Scrittura ed 
è formulato nella Confessione ecumenica di fede di Nicea-Costantinopoli (381), crediamo 
al Dio-Trinità: Padre, Figlio e Spirito Santo.

Dal momento che, con questo Credo, professiamo la Chiesa "una. santa, cattolica ed 
apostolica”, il nostro ineludibile compito ecumenico consiste nel rendere visibile questa 
unità, che è sempre dono di Dio.

Differenze essenziali sul piano della fede impediscono ancora l'unità visibile. Sussi­
stono concezioni differenti soprattutto a proposito della Chiesa e della sua unità, dei Sacra­
menti e dei ministeri. Non ci è concesso di rassegnarci a questa situazione. Gesù Cristo ci 
ha rivelato sulla croce il suo amore ed il segreto della riconciliazione: alla sua sequela 
vogliamo fare tutto il possibile per superare i problemi e gli ostacoli, che ancora dividono le 
Chiese.

Ci impegniamo:
- a seguire l’esortazione apostolica all'unità della Lettera agli Efesini (Ef 4,3-6) e ad 

impegnarci con perseveranza a raggiungere una comprensione comune del messaggio sal­
vifico di Cristo contenuto nel Vangelo;

- ad operare, nella forza dello Spirito Santo, per l’unità visibile della Chiesa di Gesù 
Cristo nell’unica fede, che trova la sua espressione nel reciproco riconoscimento del Bat- 
tesimo e nella condivisione eucaristica, nonché nella testimonianza e nel servizio 
c°mune.



604 Documentazione - Charta (Ecumenica

II. IN CAMMINO VERSO L’UNITÀ VISIBILE DELLE CHIESE IN EUROPA

«Da questo tutti sapranno che siete miei discepoli, se avrete amore gli uni per gli 
altri» (Gv 13,35).

2. Annunciare insieme il Vangelo

Il compito più importante delle Chiese in Europa è quello di annunciare insieme il Van­
gelo attraverso la parola e l’azione, per la salvezza di tutti gli esseri umani. Di fronte alla 
multiforme mancanza di riferimenti, all'allontanamento dai valori cristiani, ma anche alla 
variegata ricerca di senso, le cristiane e i cristiani sono particolarmente sollecitati a testi­
moniare la propria fede. A tal fine occorrono, al livello locale delle comunità, un accresciuto 
impegno ed uno scambio di esperienze sul piano della catechesi e della pastorale. Al tempo 
stesso è importante che l’intero Popolo di Dio si impegni a diffondere insieme l’Evangelo 
all’interno dello spazio pubblico della società, ed a conferirgli valore e credibilità anche 
attraverso l’impegno sociale e l’assunzione di responsabilità nel politico.

Ci impegniamo:
- a far conoscere alle altre Chiese le nostre iniziative per l’evangelizzazione e a rag­

giungere intese in proposito, per evitare in tal modo una dannosa concorrenza ed il pericolo 
di nuove divisioni;

- a riconoscere che ogni essere umano può scegliere, liberamente e secondo coscienza, 
la propria appartenenza religiosa ed ecclesiale. Nessuno può essere indotto alla conversione 
attraverso pressioni morali o incentivi materiali. Al tempo stesso, a nessuno può essere 
impedita una conversione che sia conseguenza di una libera scelta.

3. Andare l'uno incontro all’altro

Nello spirito del Vangelo dobbiamo rielaborare insieme la storia delle Chiese cristiane, 
che è caratterizzata oltre che da molte buone esperienze, anche da divisioni, inimicizie e 
addirittura da scontri bellici. La colpa umana, la mancanza di amore, e la frequente stru­
mentalizzazione della fede e delle Chiese in vista di interessi politici hanno gravemente nuo­
ciuto alla credibilità della testimonianza cristiana.

L’ecumenismo, per le cristiane e i cristiani, inizia pertanto con il rinnovamento dei cuori 
e con la disponibilità alla penitenza ed alla conversione. Constatiamo che la riconciliazione 
è già cresciuta nell’ambito del movimento ecumenico.

E importante riconoscere i doni spirituali delle diverse tradizioni cristiane, imparare gli 
uni dagli altri e accogliere i doni gli uni degli altri. Per un ulteriore sviluppo dell’ecumeni­
smo è particolarmente auspicabile coinvolgere le esperienze e le aspettative dei giovani e 
promuovere con forza la loro partecipazione e collaborazione.

Ci impegniamo:
- a superare l'autosufficienza e a mettere da parte i pregiudizi, a ricercare rincontro 

reciproco e ad essere gli uni per gli altri;
- a promuovere l’apertura ecumenica e la collaborazione nel campo dell’educazione cri­

stiana, nella formazione teologica iniziale e permanente, come pure nell’ambito della ricerca.

4. Operare insieme

L’ecumenismo si esprime già in molteplici forme di azione comune. Numerose cristiane 
e cristiani di Chiese differenti vivono ed operano insieme come amici, vicini, sul lavoro e



Documentazione - Charta (Ecumenica 605

nell’ambito della propria famiglia. In particolare, le coppie interconfessionali devono essere 
aiutate a vivere l’ecumenismo nel quotidiano.

Raccomandiamo di creare e di sostenere a livello locale, regionale, nazionale ed in­
temazionale organismi finalizzati alla cooperazione ecumenica a carattere bilaterale e mul­
tilaterale.

A livello europeo è necessario rafforzare la collaborazione tra la Conferenza delle 
Chiese Europee (KEK) ed il Consiglio delle Conferenze Episcopali Europee (CCEE) e rea­
lizzare ulteriori Assemblee ecumeniche europee.

In caso di conflitti tra Chiese occorre avviare e sostenere sforzi di mediazione e di pace.
Ci impegniamo:
- ad operare insieme, a tutti i livelli della vita ecclesiale, laddove ne esistano i presup­

posti e ciò non sia impedito da motivi di fede o da finalità di maggiore importanza;
- a difendere i diritti delle minoranze e ad aiutare a sgombrare il campo da equivoci e 

pregiudizi tra le Chiese maggioritarie e minoritarie nei nostri Paesi.

5. Pregare insieme

L’ecumenismo vive del fatto che noi ascoltiamo insieme la Parola di Dio e lasciamo che 
lo Spirito Santo operi in noi ed attraverso di noi. In forza della grazia in tal modo ricevuta 
esistono oggi molteplici sforzi, attraverso preghiere e celebrazioni, tesi ad approfondire la 
comunione spirituale tra le Chiese, e a pregare per l’unità visibile della Chiesa di Cristo. Un 
segno particolarmente doloroso della divisione ancora esistente tra molte Chiese cristiane è 
la mancanza della condivisione eucaristica.

In alcune Chiese esistono riserve rispetto alla preghiera ecumenica in comune. Tuttavia, 
numerose celebrazioni ecumeniche, canti e preghiere comuni, in particolare il Padre nostro, 
caratterizzano la nostra spiritualità cristiana.

Ci impegniamo:
- a pregare gli uni per gli altri e per l’unità dei cristiani;
- ad imparare a conoscere e ad apprezzare le celeb^zioni e le altre forme di vita spiri­

tuale delle altre Chiese;
- a muoverci in direzione dell’obiettivo della condivisione eucaristica.

6. Proseguire i dialoghi

La nostra comune appartenenza fondata in Cristo ha un significato più fondamentale delle 
nostre differenze in campo teologico ed etico. Esiste una pluralità che è dono e arricchimento, 
ma esistono anche contrasti sulla dottrina, sulle questioni etiche e sulle norme di diritto eccle­
siastico che hanno invece condotto a rotture tra le Chiese; un ruolo decisivo in tal senso è stato 
spesso giocato anche da specifiche circostanze storiche e da differenti tradizioni culturali.

Al fine di approfondire la comunione ecumenica, occorre assolutamente proseguire 
negli sforzi tesi al raggiungimento di un consenso di fede. Senza unità nella fede non esiste 
piena comunione ecclesiale. Non c’è alcuna alternativa al dialogo.

Ci impegniamo:
- a proseguire coscienziosamente e con intensità il dialogo tra le nostre Chiese ai 

diversi livelli ecclesiali e a verificare quali risultati del dialogo possano e debbano essere 
dichiarati in forma vincolante dalle autorità ecclesiastiche;

- a ricercare il dialogo sui temi controversi, in particolare su questioni di fede e di etica 
sulle quali incombe il rischio della divisione, e a dibattere insieme tali problemi alla luce del 
Vangelo.



606 Documentazione - Charta (Ecumenica

III. LA NOSTRA COMUNE RESPONSABILITÀ IN EUROPA

«Beati gli operatori di pace, perché saranno chiamati figli di Dio» (Mt 5,9)

7. Contribuire a plasmare l’Europa

Nel corso dei secoli si è sviluppata un’Europa caratterizzata sul piano religioso e cultu­
rale prevalentemente dal cristianesimo. Nel contempo, a causa delle deficienze dei cristiani, 
si è diffuso molto male in Europa ed al di là dei suoi confini. Confessiamo la nostra corre­
sponsabilità in tale colpa e ne chiediamo perdono a Dio e alle persone.

La nostra fede ci aiuta ad imparare dal passato c ad impegnarci affinché la fede cristiana 
e l’amore del prossimo irraggino speranza per la morale e l’etica, per l’educazione e la cul­
tura, per la politica e l’economia in Europa e nel mondo intero.

Le Chiese promuovono un’unificazione del Continente europeo. Non si può raggiun­
gere l’unità in forma duratura senza valori comuni. Siamo persuasi che l’eredità spirituale 
del cristianesimo rappresenti una forza ispiratrice arricchente l’Europa. Sul fondamento 
della nostra fede cristiana ci impegniamo per un’Europa umana e sociale, in cui si facciano 
valere i diritti umani e i valori basilari della pace, della giustizia, della libertà, della tolle­
ranza, della partecipazione e della solidarietà. Insistiamo sul rispetto per la vita, sul valore 
del matrimonio e della famiglia, sull'opzione prioritaria per i poveri, sulla disponibilità al 
perdono e in ogni caso sulla misericordia.

In quanto Chiese e Comunità intemazionali dobbiamo contrastare il pericolo che l’Eu­
ropa si sviluppi in un Ovest integrato e un Est disintegrato. Anche il divario Nord-Sud deve 
essere tenuto in conto. Occorre nel contempo evitare ogni forma di eurocentrismo e raffor­
zare la responsabilità dell’Europa nei confronti dell’intera umanità, in particolare verso i 
poveri di tutto il mondo.

Ci impegniamo:
- a intenderci tra noi sui contenuti e gli obiettivi della nostra responsabilità sociale e a 

sostenere il più possibile insieme le istanze e la concezione delle Chiese di fronte alle isti­
tuzioni civili europee;

- a difendere i valori fondamentali contro tutti gli attacchi;
- a resistere a ogni tentativo di strumentalizzare la religione e la Chiesa a fini etnici o 

nazionalistici.

8. Riconciliare popoli e culture

Noi consideriamo come una ricchezza dell’Europa la molteplicità delle tradizioni regio­
nali, nazionali, culturali e religiose. Di fronte ai numerosi conflitti è compito delle Chiese 
assumersi congiuntamente il servizio della riconciliazione anche per i popoli e le culture. 
Sappiamo che la pace tra le Chiese costituisce a tal fine un presupposto altrettanto importante.

I nostri sforzi comuni sono diretti alla valutazione e alla risoluzione dei problemi poli­
tici e sociali nello spirito dei Vangelo. Dal momento che noi valorizziamo la persona e la 
dignità di ognuno in quanto immagine di Dio, ci impegniamo per l’assoluta eguaglianza di 
valore di ogni essere umano.

In quanto Chiese vogliamo promuovere insieme il processo di democratizzazione in 
Europa. Ci impegniamo per un ordine pacifico, fondato sulla soluzione non violenta dei con­
flitti. Condanniamo pertanto ogni forma di violenza contro gli esseri umani, soprattutto con­
tro le donne e i bambini.

Riconciliazione significa promuovere la giustizia sociale all’interno di un popolo e tra 
tutti i popoli e in particolare superare l’abisso che separa il ricco dal povero, come pure la 
disoccupazione. Vogliamo contribuire insieme affinché venga concessa un’accoglienza 
umana e dignitosa a donne e uomini migranti, ai profughi e a chi cerca asilo in Europa.



Documentazione - Charta (Ecumenica 607

Ci impegniamo:
- a contrastare ogni forma di nazionalismo che conduca all’oppressione di altri popoli 

e di minoranze nazionali e a ricercare una soluzione non violenta dei conflitti;
- a migliorare e a rafforzare la condizione e la parità di diritti delle donne in tutte le 

sfere della vita e a promuovere la giusta comunione tra donne e uomini in seno alla Chiesa 
e alla società.

9. Salvaguardare il creato

Credendo all’amore di Dio creatore, riconosciamo con gratitudine il dono del creato, il 
valore e la bellezza della natura. Guardiamo tuttavia con apprensione al fatto che i beni della 
terra vengono sfruttati senza tener conto del loro valore intrinseco, senza considerazione per 
la loro limitatezza e senza riguardo per il bene delle generazioni future.

Vogliamo impegnarci insieme per realizzare condizioni sostenibili di vita per l’intero 
creato. Consci della nostra responsabilità di fronte a Dio, dobbiamo far valere e sviluppare 
ulteriormente criteri comuni per determinare ciò che è illecito sul piano etico, anche se è rea­
lizzabile sotto il profilo scientifico e tecnologico. In ogni caso la dignità unica di ogni essere 
umano deve avere il primato nei confronti di ciò che è tecnicamente realizzabile.

Raccomandiamo l’istituzione da parte delle Chiese europee di una Giornata ecumenica 
di preghiera per la salvaguardia del creato.

Ci impegniamo:
- a sviluppare ulteriormente uno stile di vita nel quale, in contrapposizione al dominio 

della logica economica ed alla costrizione al consumo, accordiamo valore a una qualità di 
vita responsabile e sostenibile;

- a sostenere le organizzazioni ambientali delle Chiese e le reti ecumeniche che si assu­
mono una responsabilità per la salvaguardia della creazione.

10. Approfondire la comunione con l’Ebraismo

Una speciale comunione ci lega al popolo d’Israele, con il quale Dio ha stipulato una 
eterna alleanza. Sappiamo nella fede che le nostre sorelle ed i nostri fratelli ebrei «sono 
amati (da Dio), a causa dei Padri, perché i doni e la chiamata di Dio sono irrevocabili!» 
(Rm 11,28-29). Essi posseggono «l'adozione a figli, la gloria, le alleanze, la legislazione, il 
culto, le promesse, i patriarchi; da essi proviene Cristo secondo la carne...» (Rm 9,4-5).

Noi deploriamo e condanniamo tutte le manifestazioni di antisemitismo, i program, le 
persecuzioni. Per l’antigiudaismo in ambito cristiano chiediamo a Dio il perdono e alle 
nostre sorelle e ai nostri fratelli ebrei il dono della riconciliazione.

È urgente e necessario far prendere coscienza, nell’annuncio e nell’insegnamento, nella 
dottrina e nella vita delle nostre Chiese, del profondo legame esistente tra la fede cristiana 
e l’ebraismo e sostenere la collaborazione tra cristiani ed ebrei.

Ci impegniamo:
- a contrastare tutte le forme di antisemitismo e antigiudaismo nella Chiesa e nella società;
- a cercare e intensificare a tutti i livelli il dialogo con le nostre sorelle e i nostri fra­

telli ebrei.

11. Curare le relazioni con l’Islam

Da secoli musulmani vivono in Europa. In alcuni Paesi essi rappresentano forti mino­
ranze. Per questo motivo ci sono stati e ci sono molti contatti positivi e buoni rapporti di vici­
nato tra musulmani e cristiani, ma anche, da entrambe le parti, grossolane riserve e pregiu­
dizi, che risalgono a dolorose esperienze vissute nel corso della storia e nel recente passato.



608 Documentazione ■ Charta (Ecumenica

Vogliamo intensificare a tutti i livelli l'incontro tra cristiani e musulmani, e il dialogo 
cristiano-islamico. Raccomandiamo in particolare di riflettere insieme sul tema della fede 
nel Dio unico e di chiarire la comprensione dei diritti umani.

Ci impegniamo:
- a incontrare i musulmani con un atteggiamento di stima;
- a operare insieme ai musulmani su temi di comune interesse.

12. L’incontro con altre religioni e visioni del mondo

La pluralità di convinzioni religiose, di visioni del mondo e di forme di vita è divenuta 
un tratto caratterizzante la cultura europea. Si diffondono religioni orientali e nuove comu­
nità religiose, suscitando anche l’interesse di molti cristiani. Ci sono inoltre sempre più 
uomini e donne che rigettano la fede cristiana, si rapportano ad essa con indifferenza o 
seguono altre visioni del mondo.

Vogliamo prendere sul serio le questioni critiche che ci vengono rivolte, e sforzarci di 
instaurare un confronto leale. Occorre in proposito discernere le comunità con le quali si 
devono ricercare dialoghi ed incontri da quelle di fronte alle quali, in un’ottica cristiana, 
occorre invece cautelarsi.

Ci impegniamo:
- a riconoscere la libertà religiosa e di coscienza delle persone e delle comunità e a fare 

in modo che esse, individualmente e comunitariamente, in privato e in pubblico, possano 
praticare la propria religione o visione del mondo, nel rispetto dei diritto vigente;

- a essere aperti al dialogo con tutte le persone di buona volontà, a perseguire con esse 
scopi comuni e a testimoniare loro la fede cristiana.

Gesù Cristo, Signore della Chiesa “una”, 
è la nostra più grande speranza di riconciliazione e di pace. 

Nel suo nome vogliamo proseguire in Europa il nostro cammino insieme. 
Dio ci assista con il suo Santo Spirito!

«Il Dio della speranza vi riempia di ogni gioia e di pace nella fede, perché abbondiate 
nella speranza per la virtù dello Spirito Santo» (Rm 15,13)

* * *

In qualità di Presidenti della Conferenza delle Chiese Europee (KEK) e del Consiglio 
delle Conferenze Episcopali Europee (CCEE) noi raccomandiamo questa Charta (Ecume­
nica quale testo base per tutte le Chiese e Conferenze Episcopali d'Europa affinché venga 
recepita ed adeguata allo specifico contesto di ciascuna di esse.

Con questa raccomandazione sottoscriviamo la Charta (Ecumenica nel contesto del­
l’Incontro Ecumenico Europeo, che si svolge la prima domenica dopo la Pasqua comune 
dell’anno 2001.

Strasburgo, 22 aprile 2001

Metropolita Jérémie * Miloslav Card. Vlk
Presidente Presidente

della Conferenza delle Chiese Europee del Consiglio delle Conferenze Episcopali d’Europa



Documentazione 609

Iniziative torinesi per il Centenario della nascita 
del Beato Pier Giorgio Frassati

Sabato 7 aprile, vi sono stati due momenti di riflessione sulla figura del Beato Pier Giorgio Frassati, 
oltre alle celebrazioni di cui si dà relazione negli Atti del Cardinale Arcivescovo (pp. 572-576): 
- al mattino, nell'Aula Magna del Seminario Maggiore, vi è stato un incontro organizzato dalla 
Consulta diocesana delle aggregazioni laicali sul tema: “Frassati: memoria e sfide per i progetti di 
laicato";
- nel |pomeriggio, nell'Aula Magna del Politecnico torinese, a livello diocesano si è introdotta la 
XVI Giornata Mondiale della Gioventù con un incontro moderato da Antonio Labanca sul tema: 
“Parole e immagini di Pier Giorgio".

I - FRASSATI: MEMORIA E SFIDE 
PER I PROGETTI DI LAICATO

PIER GIORGIO FRASSATI: 
ORIGINALITÀ DI UNA PROFEZIA

PROF. BARTOLO GARIGLIO*

1. Vita religiosa, cultura e politica nella Torino degli anni Venti

Durante la breve vita di Pier Giorgio Frassati si succedono alla guida della diocesi di 
Torino due Vescovi. Il primo, Agostino Richelmy, era di famiglia aristocratica, di origini 
urbane, di solida formazione culturale. Della sua attività pastorale è in corso un’opera di 
rivalutazione sul piano storiografico. Tuttavia negli ultimi anni del suo lungo episcopato, 
che coincidono col primo dopoguerra e che sono quelli dell’impegno di Pier Giorgio, non si 
può negare che egli abbia assunto posizioni piuttosto conservatrici.

Il secondo Arcivescovo, Mons. Giuseppe Gamba, era invece di origini contadine. Era 
nato infatti in una famiglia di poveri mezzadri dell'Astigiano, la stessa zona da cui proveni­
vano Don Bosco, Cafasso, Bertagna, e «come tanti altri preti piemontesi del suo tempo si 
era formato alla loro scuola»'.

Mons. Gamba, che resse la diocesi di Torino dal 1924 al 1929, capì Pier Giorgio Fras­
sati. Lo dimostra tra l’altro una commossa pagina scritta dalla sorella sul proprio matrimo­
nio, vissuto da Pier Giorgio come una forma grave, irreparabile, di distacco. Il rito venne 
celebrato da Mons. Gamba. «Dopo la funzione - scrive -, l'Arcivescovo si occupò soia- 
mente» di mio fratello2. E nel luglio 1925, appresa la notizia della gravità della malattia di 
Pier Giorgio, «pur essendo in quel momento preso da un impegno importante [...], lasciò 
lutto per recarsi dal suo giovane amico». Ma gli fu «vietato di avvicinarlo»’. Gli inviò allora 
una «reliquia del Beato Cafasso»4.

* Il prof. Bartolo Ganglio è docente nell'Università degli Studi di Torino IN.d.RJ.
' F. Traniello, L'episcopato piemontese in epoca fascista, in Chiesa. Azione Cattolica e fascismo nell'Italia 

settentrionale durante il pontificato di Pio XI. Atti del quinto Convegno di Storia della Chiesa. Torreglia 25-27 
marzo 1977, a cura di P. Pecorari. Milano. Vita e Pensiero, 1979, p. 121.

L. Frassati, Pier Giorgio Frassati. I giorni della sua vita. Roma. Studium. 1975, p. 157.
' Ibid.. p. 189.
4 Ibid.



610 Documentazione

Mentre il mondo torinese presenta una certa tradizione di cattolici impegnati in campo 
culturale, spesso anche in ambito universitario, che stentano tuttavia a trovare udienza 
presso il più vasto mondo cattolico, il primo dopoguerra colle novità rappresentate dalla 
nascita del Partito Popolare e della CIL, cioè del Sindacato di ispirazione cristiana, colle ten­
sioni del “biennio rosso” e dell’avvento del fascismo, aprì il mondo cattolico ai propri intel­
lettuali, che si sentirono a loro volta stimolati all’impegno. Tipico fu il caso di Gustavo 
Colonnetti, docente e rettore del Politecnico di Torino. Egli fu membro del Consiglio nazio­
nale del Partito Popolare dal dicembre 1919 e dal 1920 anche della Direzione del Partito'. 
Colonnetti si impegnò pure nell’Azione Cattolica di cui fu presidente diocesano sino al giu­
gno 1927, quando la presenza di un ex popolare ai vertici di tale organizzazione divenne 
impossibile”. Per il suo antifascismo venne attaccato duramente dal Partito al potere e dal 
Gruppo universitario fascista e difeso dai giovani fucini, tra cui Pier Giorgio Frassati’.

Ma va ancora ricordato il grande storico della romanità Gaetano De Sanctis, candidato 
per il Partito Popolare alle elezioni amministrative del 1920", molto vicino alla FUCI, “mae­
stro” di Maria Carena, presidente nazionale dei circoli universitari femminili nell’immediato 
dopoguerra9. Gaetano De Sanctis fu pure presidente e principale animatore dell’Associa­
zione cattolica di Cultura sorta nel 1920, che si poneva come punto di coagulo e centro di 
propulsione della cultura dei cattolici nella città"’. Piero Gribaudi, docente di geografia eco­
nomica presso la Scuola Superiore di Commercio, poi Facoltà di Economia e Commercio di 
Torino, fu una delle figure di spicco della Federazione diocesana degli Uomini Cattolici".

Il Partito Popolare ebbe in quegli anni a subire a sinistra la concorrenza dei socialisti e 
del gruppo comunista dell’“Ordine Nuovo”; mentre a destra forte era il peso dei gruppi libe­
rali, ricchi di una lunga e tutt’altro che esaurita tradizione di pensiero. Si pensi al magistero 
di Luigi Einaudi ed ai coraggiosi e per certi aspetti “eretici” tentativi di rinnovamento di 
Piero Gobetti. Ciò stimola nel Partito Popolare l’emergere di posizioni nette. Si può indivi­
duare innanzi tutto una sinistra “politica” che fa capo ad Attilio Piccioni ”. Questi fondò nel 
1920 ‘Il Pensiero Popolare", la più importante rivista espressa dalla sinistra de) Partito a 
livello nazionale, sino alla nascita del "Domani d’Italia" di Ferrari e Miglioli”.

Ma è ad un'altra sinistra a cui guardò soprattutto Pier Giorgio Frassati, alla sinistra che 
definirei “sociale”. Questa ebbe il suo leader prima in Gioachino Quarello, segretario nazio­
nale dello SNOM, il Sindacato degli operai metallurgici di ispirazione cristiana14, poi nel 
“migliolino” Giuseppe Rapelli, che assunse giovanissimo nel 1924 a soli 19 anni la dire­
zione dell’Unione del Lavoro di Torino”, che come sappiamo venne frequentata dal giovane 
Frassati

’ Cfr. B. Gariglio. Colonnetti, Gustavo, in Dizionario storico dei movimento cattolico in Italia, diretto da F. 
Traniello e G. Campanini, Casale Monferrato, Marietti. 1984, voi. Ill/l, p. 245.

• Cfr. ID„ Cattolici democratici e clerico-fascisti, Bologna. Il Mulino, 1976, pp. 227-233.
’ Cfr. Congregatio pro Causis Sanctorum, Canonizationis Servi Dei Petri Georgii Frassati. Positio super 

virtutibus, Roma, Tipografia Guerra, 1987, voi. Il, pp. 419 e 422; voi. Ili, p. 435.
* Si rinvia in proposito a S. Accame, De Sanctis. Gaetano, in Dizionario storico del movimento cattolico, 

cit„ voi. III/l, p. 311.
’ Si veda lo., Gaetano De Sanctis fra cultura e politica, Firenze, La Nuova Italia, 1975, pp, 127 ss.

10 Ampia attenzione ad essa è dedicala Ibid., pp. 3-221.
" Su di lui cfr. B. Gariglio, Gribaudi, Piero, in Dizionario storico del movimento cattolico, cit., voi. III/l, 

p. 436. Si veda, inoltre. M. ReINERI, Cattolici e fascismo a Torino. 192511943, Milano, Feltrinelli, 1978, pp. 48 e 
224.

11 Cfr. B. Gariglio, Cattolici democratici, cit., pp. 51 ss. e C. Fanello Marcucci, Attilio Piccioni e la sini­
stra popolare. Roma, Cinque Lune, 1977, pp. 71 ss.

11 Cfr. G. Vecchio, Politica e democrazia nelle riviste popolari (1919-1926), Roma, Studium. 1988, pp. 54-60.
14 Cfr. B. Gariglio, Cattolici democratici, cit., p. 18.
” Ibid., pp. 107-108.
“ Si veda Canonizationis Servi Dei Petri Georgii Frassati, cit., voi. 1. p. I(X); voi. Il, pp. 69 e 60.3.



Documentazione 611

Questi potè ottenere la tessera del Partito solo nel dicembre 1920”. Fu, infatti, sottopo­
sto ad un periodo relativamente lungo di “anticamera”, dovuto al sospetto che, nella sezione 
torinese del PP1, destavano le posizioni liberali del padre"1. Ma già prima il giovane Frassati 
aveva seguito le vicende interne del Partito, ed in particolare le iniziative della sinistra, come 
il Congresso cittadino da questa promosso nel settembre 192019 o come quello a carattere 
regionale, svoltosi nello stesso mese a Bra20.

Nel corso della campagna elettorale della primavera 1921 egli si rammaricava di tro­
varsi in Germania, di non potersi così impegnare a favore dei candidati «di carattere deci­
samente popolare» ed in particolare di Ottavio Stella, il leader del movimento contadino 
“bianco"21, che proprio nei mesi precedenti aveva guidato nell’occupazione dei cascinali 
della collina torinese".

Nell’estate del 1922, durante la crisi del primo ministero Facta si schierò a favore di 
un’alleanza tra popolari e socialisti, che facesse argine contro la marea montante del fasci­
smo. Lo dimostra una lettera del 18 luglio 1922 all’amico Villani: «Chissà - scrive - se 
avremo i due Filippi [cioè un governo che vedesse la presenza di Filippo Meda e Filippo 
Turati), speriamo che finalmente il nostro Paese possa avere un Ministero capace di farsi 
rispettare; e si ponga finalmente fine ad uno scandalo così grosso com’è quello rappresen­
tato dal movimento fascista. Io spererei nel Ministero Popolare-Socialista. lo spiego ancora 
le violenze che in qualche paese purtroppo hanno esercitato i comunisti, almeno quelle 
erano per un grande ideale, quello di elevare la classe operaia per tanti anni sfruttata [...]; 
ma i fascisti che ideale hanno? Il vile denaro, pagati dagli industriali [...], non agiscono che 
sotto l’impulso della moneta e della disonestà. Per fortuna che una Grande Giustizia esiste 
al di là altrimenti se non esistesse un Dio Buono e Giusto la nostra vita sarebbe inutile»23.

Si sa che, sempre nel luglio 1922, l'eventualità di un governo popolare-socialista trovò 
consenziente il padre, il giolittiano Alfredo Frassati24. Certo è che posizioni, come quelle 
enunciate da Pier Giorgio nella lettera ad Antonio Villani, incontrarono un humus favorevole 
nella sinistra del Partito Popolare. Questa con Attilio Piccioni controllava dal marzo 1920 la 
segreteria cittadina2’ e con Federico Marconcini, altra interessante figura di antifascista, 
anche quella provinciale2'’.

Si comprende, perciò, come la marcia su Roma gli appaia: «tragica ora» per il Paese. 
Questo gli sembrava «caduto in mano ad una banda di furfanti»27, di «ottentotti» scriverà 
più tardi “.

Dura si faceva, quindi, la polemica contro le correnti clerico-fasciste. Non si potrebbero 
tuttavia capire appieno certe vigorose affermazioni polemiche di Pier Giorgio, se non si 
tenesse presente 1’esistenza a Torino di una destra, debole numericamente nel Partito, ma 
forte perché deteneva posizioni di controllo nell’organizzazione bancaria e nella stampa cat-

” Cfr. Ibid., voi. I. p. 108.
« Ibid.
" Cfr. P. G. Frassati. Lettere, a cura di L. Frassati, Brescia. Queriniana, 1976. p. 102.

Ibid., p. 103.
11 Ibid.p. 126.
21 Su questa vicenda e sulla figura di Ottavio Stella si veda B. Garigi.io, Cattolici democratici, cit., pp. 47. 

97-99 e 116.
” P. G. Frassati. Lettere, cit.. pp. 129-130.
“ In proposito si rinvia a L. Frassati. Un uomo, un giornale. Alfredo Frassati. Roma. Ed. di Storia e Lette- 

futura, 1979, voi. 11/2, pp. 469 ss.
“ Cfr. B. Gariglio, Cattolici democratici, cit., p. 20.
“ Fu segretario provinciale dal 1920 al 1922. Cfr. tbid., p. 18.
” P. G. Frassati, Lettere, cit., p. 136.
" Durante la crisi seguita al rapimento dcll’on. Matteotti. Cfr. la lettera alla sorella del 15 giugno 1924, 

,h>d. p. 8.



612 Documentazione

tolica29. L’estrema destra costituita nell’Unione Sociale, capeggiata dal barone Gianotti, rac­
coglieva i suoi aderenti soprattutto tra l'aristocrazia cattolica del capoluogo subalpino; essa 
era uscita dal PPI nel giugno 1922 “', ben prima del Congresso di Torino del Partito, antici­
pando seppur di poco la secessione dell’Unione Costituzionale del Comaggia". Ma effetti 
più gravi ebbe nell’estate del 1923, in seguito alle vicende connesse all’approvazione della 
legge elettorale Acerbo, la fuoruscita della parte della destra capeggiata da Filippo Crispolti, 
che trascinò con sé il giornale già clerico-moderato "Il Momento" ”, Esso venne sostituito 
dai Vescovi e dalle organizzazioni cattoliche piemontesi con il nuovo quotidiano ‘7/ Cor­
riere", che iniziò le sue pubblicazioni nel dicembre 1924 e si mantenne su posizioni di cat­
tolicesimo democratico sino al 1926, quando nel novembre fu soppresso con tutta la stampa 
antifascista".

Furono avvenimenti dolorosamente vissuti da Pier Giorgio Frassati, che era stato in pre­
cedenza sostenitore della stampa cattolica e dello stesso "Momento", sino a meritarsi il rim­
provero paterno *4. Si potrebbero al riguardo fare numerose citazioni. Particolarmente signi­
ficativa è una lettera del 16 novembre 1923. La riprendo anche perché dimostra la grande 
simpatia - starei per dire venerazione - con cui egli guardava alla figura di Luigi Sturzo, che 
aveva avuto modo di conoscere e di apprezzare durante il Congresso di Torino del Partito 
nell’aprile dello stesso anno”. In essa si scaglia contro i «girelli che quotidianamente si ven­
dono al fascismo» come aveva fatto proprio allora il "Momento". «lo sono ogni giorno più 
stomacato», proseguiva, e «se non avessi la certezza che la mia Fede è Divina certamente 
mi abbandonerei a qualche atto insano. Ma quello che allontana da me questi pensieri è la 
certezza di una vita migliore al di là [...]. Dinnanzi a me ho il ritratto di quel mirabile Mini­
stro di Dio Don Luigi Sturzo e nelle ore di sconforto lo guardo attingendo oltre che dalla 
Religione anche da lui la forza per proseguire»36.

Nella primavera del 1924 si impegnò nella campagna elettorale. Scriveva 1’11 marzo: 
«Fra qualche giorno ci saranno le elezioni adunque coraggio ed al lavoro contro il fascio per 
il PPI»37. Partecipò a vari contraddittori, tra cui quello di Chieri del 10 marzo 1924 «con la 
medaglia d’oro Bruno Gemelli ed Avenati». In questa occasione Frassati accompagnava l’a­
mico Vittorio Chauvelot, esponente di un certo rilievo della sinistra del Partito Popolare a 
Torino3". Il «comizio [...] fu più un nostro trionfo - osservava - che un trionfo fascista, per­
ché la milizia nazionale in omaggio della libertà che i fascisti sostengono di non aver 
represso, impedì a Chauvelot di rettificare alcune erronee espressioni dell'avversano assal­
tando il tavolo del conferenziere e facendo sciogliere il comizio»39.

Pier Giorgio Frassati provò sdegno di fronte al rapimento dell’on. Matteotti. Scriveva 
all'amica Lea Raiteri il 16 giugno 1924, riflettendo anche lo stato d'animo delle persone a 
lui più vicine: «I nostri animi sono scossi dalle cose mostruose che capitano in Italia. Si vive

” Cfr. B. Gariglio. Cattolici democratici, cit., pp. 35 ss.
“ Ibid. p. 18.
« Ibid., p. .33.
” Ibid., pp. 39 ss.
” Ibid.. pp. 157-182.
M Cfr. Canonizationis Servi Dei Petri Georgii Frassati. cit.. voi. II. pp. 144-145. dove l’episodio è rievocato 

dallo stesso Alfredo Frassati.
” A questo proposito si veda la preziosa testimonianza raccolta da G. De Rosa, Sturzo mi disse. Brescia. Mor­

celliana. 1982. p. 51.
“ P. G. Frassati, Lettere, cit.. pp. 151-152.
” Ibid.. p. 154. La lettera, come la precedente, è indirizzala ad Antonio Villani. Più anziano di Pier Giorgio, 

serio e maturo, è l’amico a cui più confida le sue riflessioni sui problemi politici e sociali.
" Su di lui cfr. B. Gariglio. Cattolici democratici, cit., pp. 3.3-34. 77. 129. 174, e M. Reineri, Cattolici e 

fascismo, cit.. pp. 225 e 235.
" P. G. Frassati, Lettere, cit., p. 154. L’episodio è narrato ad Antonio Villani.



Documentazione 613

agitati non sapendo a che cosa si andrà incontro»40. Egli sperò, anzi, che il delitto Matteotti 
potesse portare alla caduta del fascismo. Scriveva, infatti, qualche giorno più tardi, ancora 
ad Antonio Villani: «In questi momenti, mentre tutto il male si rivela nei suoi più nauseanti 
aspetti io vado col pensiero ai giorni passati insieme; mi ricordo le prime elezioni del 
periodo dopo guerra, la venuta del fascismo ed ora ricordo con gioia che non fummo mai un 
istante solo della nostra vita passata per il fascismo, ma sempre abbiamo combattuto contro 
questo flagello d’Italia, (...) (che) ora (...) va alla rovina»41.

In realtà, soprattutto a Torino, la crisi seguita alla scomparsa dell’on. Matteotti fu breve: 
mentre una parte dei fiancheggiatori e dei fascisti “dell’ultima ora’’ abbandonava il Partito43, 
questo, forte anche dell'appoggio sostanzialmente inalterato della grande industria, si rior­
ganizzava e passava al contrattacco4’. A prevenire diffuse sollevazioni popolari, a 11 giorni 
dalla scomparsa del deputato socialista, il 21 e 22 giugno una violenza fascista da “seconda 
ondata" si abbatteva sulla città44. Il 22 si teneva a Torino una grande manifestazione di “soli­
darietà al Governo”, a cui parteciparono 20.000 camicie nere, provenienti da tutto il Pie­
monte45. La manifestazione venne preceduta e seguita da episodi di violenza. Tra l’altro 
domenica 22 giugno un gruppo di fascisti penetrava nell’abitazione del sen. Frassati, per 
“punirlo” per la linea di opposizione al Governo tenuta dal suo giornale44’. Gli aggressori 
vennero messi in fuga dal pronto intervento di Pier Giorgio, che ingaggiò con loro una fiera 
colluttazione. Il suo nome ebbe allora una certa eco sulla stampa47.

Il precoce e tenace antifascismo di Pier Giorgio Frassati sembra trarre alimento, da un 
lato da influssi del liberalismo paterno, dall’altro da spunti di radicalismo sociale, prove­
nienti dalla sinistra torinese del PPI. Sebbene certa agiografia, com’era forse inevitabile, 
abbia sottolineato soprattutto la sua attività nelle organizzazioni confessionali e caritative, 
questa non va in lui mai disgiunta dall’impegno politico-sociale.

2. Pier Giorgio Frassati nella Gioventù cattolica e nella FUCI

Si è accennato alla presenza di Pier Giorgio Frassati nelle organizzazioni confessionali. 
Egli militò sia nella Gioventù cattolica che nella FUCI.

Nel 1923, la Gioventù cattolica torinese coi suoi 200 circoli e 4.500 soci federati su base 
diocesana rappresentava un quarto degli 800 circoli e 18.000 iscritti alla Gioventù cattolica 
della Regione4". Pier Giorgio Frassati fu iscritto al Circolo Milites Mariae, frequentato da 
giovani di varia estrazione sociale49. Ma, secondo la testimonianza di Carlo Trabucco, egli 
ebbe stretti collegamenti pure col Circolo Girolamo Savonarola della Barriera di Nizza, fre­
quentato in prevalenza da giovani operai

La Gioventù cattolica ebbe nel primo dopoguerra presidenti diocesani dalla solida spi-

" Ibid., p. 303.
41 tbid.. pp. 157-158. La lettera è del 21 giugno 1924.
42 B. Ganglio, Cattolici democratici, cit,, p. 49.
41 Cfr. V. Castronovo. Il Piemonte, Torino. Einaudi, 1977, p. 377.
44 Ibid.
44 Ibid.
• Cfr. Canonizationis Servi Dei Petri Georgii Frassati. cit.. p. 117.
47 Si veda L. Frassati, Pier Giorgio Frassati. I giorni della sua vita, cit.. pp. 145-148. Ma su questa vicenda 

cfr. pure P. G. Frassati, Lettere, cit.. pp. 158-159.
44 Cfr. B. Gariglio, Cattolici democratici, cit.. p. 211.
" Per l’opera svolta nel Circolo, di cui era stato tra i fondatori, si rinvia a Canonizationis Servi Dei Petri 

Georgii Frassati, cit.. voi. I. pp. 96-97.
4,1 Si veda C. Trabucco. Presentazione, in L. Frassati, L'impegno politico e sociale di Pier Giorgio. Roma. 

Ave, 1978, p. 11. Ma cfr. pure Canonizationis Servi Dei Petri Georgii Frassati, cit.. voi. IH. pp. 68-69. e P. Risso, 
Pier Giorgio Frassati. Il giovane ricco che disse "sì", Leumann. Elle Di Ci. 1990, p. 48.



614 Documentazione

ritualità, come Pier Giorgio Restagno e Andrea Guglielminetti. Su questi, che ebbe posizioni 
di responsabilità nella Resistenza piemontese, ha scritto interessanti pagine Valdo Fusi in 
Fiori rossi al Martinetto". Presidente del Consiglio regionale della Gioventù cattolica fu dal 
1919 al 1924 Renato Vuillermin, caduto vittima del fascismo il 27 settembre 1943“.

Pier Giorgio Frassati fu iscritto alla FUCI dal novembre 1919”. La prima iniziativa di 
rilievo, a cui partecipò, fu il Congresso nazionale dell’organizzazione svoltosi a Ravenna 
nell’agosto 1921. In tale occasione, con tre amici del Circolo torinese "Cesare Balbo” (Pie­
tro Scotti, figlio del futuro leader del Partito dei contadini. Enrico Delpiano, suo collega al 
Politecnico, e Negroni) presentò un ordine del giorno in sostituzione dell’articolo III dello 
Statuto. In esso si legge: «La FUCI è un distaccamento temporaneo della GCI. Sarà sciolta 
entro sei mesi, cioè non appena costituiti nel seno della massima associazione giovanile due 
segretariati universitari per gli affari sindacali e culturali»54.

Nelle intenzioni del Frassati, questo provvedimento mirava a stabilire un rapporto più 
stretto tra l’élite “intellettuale” fucina ed i ceti popolari, operai e contadini, presenti nella 
GCI, secondo il modello dei Circoli misti di studenti universitari ed operai, che aveva cono­
sciuto in Germania, alla scuola del Sonnenschein”. La proposta incontrò la netta opposi­
zione dei vertici della FUCI, e fu respinta a grande maggioranza56. Essa venne ripresa da 
Pier Giorgio, all’interno dell’Unione del lavoro di Torino, dove si fece promotore di incon­
tri tra studenti ed operai57. Si tratta di posizioni su cui avrebbe voluto trascinare l'intero Cir­
colo fucino. Si legge, per esempio, in una lettera del 23 ottobre 1921 : «Speriamo in Dio di 
poter trovare un Presidente che porti innanzi la bandiera del “Cesare Balbo” a fianco degli 
operai e dei contadini»5". Quell’anno venne eletto proprio Gian Maria Bertini, a cui era indi­
rizzata la lettera. Era uno dei suoi amici più cari, e fu l’ultima presidenza del Circolo che 
incontrò la sua piena approvazione.

In effetti Pier Giorgio partecipò vivacemente alla vita del “Cesare Balbo”, fu segretario, 
lui pur così restio alle cariche, della San Vincenzo del Circolo. Ma ne seguì tutta l’attività, 
si espose in prima persona e con molto ardore in occasione delle elezioni dei vari presidenti, 
segno dell’amore che portava all’associazione. Il suo timore era che venissero eletti presi­
denti che tentassero di “irreggimentare” il Circolo, con prevedibili negative ricadute sul­
l’impegno culturale dei soci, sul loro sforzo di formazione religiosa, sulla ricchezza e la 
varietà delle attività caritative.

Nel dicembre 1922 Pier Giorgio avrebbe voluto che Berlini accettasse un secondo 
mandato”, ma questi oppose un fermo rifiuto. Sostenne allora la candidatura di Negroni, 
il «buon Negroni», come lo definisce nelle sue lettere60. Riuscì invece eletto Costantino 
Guardia Riva che accusa di tendenze «burocratiche» e addirittura di «militarismo»61. In 
realtà le prime iniziative del nuovo presidente sembrarono dissipare i timori di Pier Gior­
gio Frassati62. Ma la situazione precipitò in ottobre, quando, in occasione della visita com-

51 Cfr. V. Fusi. Fiori rossi al Martinetto, Milano. Mursia. 1974. pp. 21-25 e passim.
” Su di lui si rinvia al profilo biografico traccialo da G. Griseri, Vuillermin. Renato, in Dizionario storico 

del movimento cattolico, cit.. voi. 111/2. pp. 900-902 cd alla bibliografia ivi indicata.
55 Si vedano Canonizationis Servi Dei Petri Georgii Frassati. cit.. voi. I. p. 120. e F. Antonioli, Pier Gior­

gio Frassati il borghese delle otto beatitudini. Milano. Ed. Paoline. 1989. p. 40.
54 Canonizationis Servi Dei Petri Georgii Frassati, cit., voi. I, p. 95.
” Ibid, voi. I, p. 83.
54 Ibid.. voi. I, p. 96.
” Ibid.. voi. I. p. 100.
” P. G. Frassati, Lettere, cit.. p. 114.
54 Cfr. quanto scrive allo stesso Berlini il 14 dicembre 1922. Ibid., pp. 116-117.
“ Si veda, per esempio, la lettera ad Antonio Severi del 4 dicembre 1922. Ibid., p. 171.
41 Lettera ad Antonio Villani. Ibid., p. 140.
“ Lettera ad Antonio Villani, senza data, ma del febbraio 1923. Ibid.. p. 141.



Documentazione 615

piuta a Torino da Mussolini, il presidente decise di esporre la bandiera del Circolo, nono­
stante il parere contrario dei pochi soci interpellati, confortato nella sua decisione, dal solo 
giudizio favorevole dell'assistente ecclesiastico, il «prudente» can. Bues65. Pier Giorgio 
Frassati, giunto in sede, rimosse il vessillo, e rassegnò le sue dimissioni: «Sono veramente 
indignato - scriveva il 24 a Guardia Riva - perché hai esposto la Bandiera che tante volte, 
benché indegno, ho portato nei cortei religiosi, dal balcone per rendere omaggio a colui 
che disfa le Opere pie, che non mette freno ai fascisti», «lascia uccidere i Ministri di Dio 
come Don Minzoni [...] e cerca di coprire questi misfatti col mettere il Crocefisso nelle 
Scuole [...]. Io mi sono preso tutta la responsabilità e ho tolta questa Bandiera purtroppo 
tardi e da ora ti comunico le mie dimissioni irrevocabili. Continuerò con l'aiuto di Dio 
anche fuori del Circolo, benché ciò mi rechi molto dispiacere e farò quel poco che potrò 
per la causa Cristiana e per la Pace di Cristo»64. Il 26 ottobre restituì la tessera e il distin­
tivo. Scrisse allora: «Farò parte della ACI come socio della GCI, che ha seguito in questa 
occasione una netta linea di condotta»65. Ritirò le sue dimissioni, dopo molte insistenze 
provenienti dagli amici del “Cesare Balbo”, il 14 novembre 1923, perché il suo atto non 
venisse inteso come «opposizione ad una persona», ed in definitiva «per il bene del Cir­
colo»66.

Il “Cesare Balbo" riebbe una presidenza di spicco solo dopo la morte di Pier Giorgio 
Frassati. Nell’autunno del 1925 venne eletto Baldovino di Rovasenda. rimasto in carica nel 
successivo triennio67. È questi una figura nota e cara non solo ai Torinesi. Divenuto dome­
nicano, fu figura di rilievo dell'Ordine. Amico di Paolo VI, fu, tra l’altro, segretario della 
Pontificia Accademia delle Scienze.

3. Il rapporto con gli Ordini e le Congregazioni religiose

Il profilo su Pier Giorgio Frassati nella Torino cattolica del primo dopoguerra sarebbe 
davvero incompleto se non dedicassi almeno un cenno al Clero, agli Ordini e alle Congre­
gazioni religiose. L’Arcivescovo di Torino è, com’è noto. Vescovo dei religiosi6", non solo 
per la significativa presenza in città e diocesi delle Congregazioni fondate dai “santi sociali” 
dell’Ottocento, da Don Bosco, dal Murialdo, dal Cottolengo, ma anche per quella degli 
Ordini colti come i Gesuiti e i Domenicani.

In effetti Pier Giorgio Frassati si colloca al crocevia delle tendenze religiose e delle 
correnti spirituali della Torino del tempo. Inoltre in lui gli influssi del cattolicesimo fran­
cese, tradizionalmente forti nella città e nella Regione, sono bilanciati e quasi equilibrati 
dagli stimoli provenienti dal cattolicesimo tedesco, che - come si è visto - egli ebbe occa­
sione di conoscere direttamente nel periodo in cui il padre fu ambasciatore a Berlino (1921- 
22), attraverso il Sonnenschein69, il movimento di Pax Romana™, la famiglia Rahner ed 
altri71.

Sulla vicenda di particolare interesse è la corrispondenza con Guardia Riva: Ibid.. pp. 267-271.
“ Ibid.. p. 269.
“ Lettera al Consiglio direttivo del “Cesare Balbo” del 26 ottobre 1923. Ibid.. p. 270.
“ Lettera a Costantino Guardia Riva. Ibid.. p. 271.

Sulla sua presidenza si veda B. Gariglio, Cattolici democratici, cit.. pp. 218-219 e 243-244.
“ Cfr. E TRANIELLO, Qualche ipotesi sui rapporti tra culture e strutture a Torino, in Cristiani e cultura a 

Torino. Atti del Convegno. Torino 3-5 aprile 1987. Milano, Angeli. 1988. p. 27.
“ Cfr. P. G. Frassati, Lettere, cit., p. 124 e passim. Inoltre: Canonizationis Servi Dei Petri Georgii Frassati. 

cit., voi. 1, p. 82.
70 Ibid.. voi. I, p. 82.
71 L. Frassati. Pier Giorgio Frassati. I giorni della sua vita, cit., pp. 93-97. Ma si veda pure la prefazione di 

Karl Rahner al volume: Ibid.. pp. 8-12. Per la corrispondenza con gli amici tedeschi cfr. P. G. Frassati, Lettere, 
cit., pp. 307-336.



616 Documentazione

Sono noti i rapporti con don Antonio Cojazzi, professore e poi preside del liceo sale­
siano Valsalice”, che nel novembre 1910 venne chiamato dalla famiglia ad impartire lezioni 
al giovane Pier Giorgio ed alla sorella Luciana": ciò che egli fece quasi quotidianamente per 
oltre due anni, nelle prime classi del ginnasio.

Sebbene la madre (la cui religiosità presentava caratteri piuttosto formali)74, coll’evi­
dente consenso del padre (agnostico, ma giolittianamente tollerante)7’ avesse già affidato ad 
altro sacerdote il compito di curare la preparazione religiosa dei figli”’, fu concesso al sale­
siano di toccare al termine delle lezioni tematiche di fede77. Terminati i suoi compiti istitu­
zionali, don Cojazzi conservò buoni rapporti colla famiglia e il Frassati (di cui fu primo bio­
grafo)7" ricorse a lui in momenti cruciali della sua vita”. Tra i Salesiani, un’influenza non 
trascurabile sul giovane ebbe pure don Felice Cane, che fu suo direttore spirituale negli anni 
universitari e «confessore stabile fino alla morte»”’.

Come si è testé accennato, Cesario Boria, del Clero secolare, venne chiamato dalla 
signora Frassati a curare la preparazione religiosa dei figli"'. La tappa più immediata fu la 
prima Comunione, celebrata nel giugno 1911“. Ma secondo la testimonianza della sorella 
Luciana, tale sacerdote riprese le lezioni di religione anche più tardi, nel 1917, quando Pier 
Giorgio aveva sedici anni"’. Non si conoscono le ragioni della scelta, né chi l’abbia sugge­
rita. Certo è che il teologo Boria era già allora uno dei sacerdoti più preparati della diocesi 
in campo catechistico"4.

Nel 1924 Mons. Gamba lo avrebbe nominato delegato arcivescovile per l’insegna­
mento religioso nelle scuole pubbliche"’. Come tale avviò un interessante esperimento di 
diffusione, sotto forma di “corsi liberi”, dell’insegnamento della religione cattolica nelle 
scuole medie inferiori e superiori. Nell’anno scolastico 1926-27, a due anni dai Patti Late­
ranensi, tali corsi vedevano la partecipazione di quasi I '80 per cento degli studenti della 
città e della diocesi"'’. Lasciata la Giunta diocesana nel luglio 1927, poco dopo le forzate 
dimissioni dalla presidenza di Gustavo Colonnetti"7, al momento del Processo Informativo

71 Cfr. A. Cojazzi. Pier Giorgio Frassati, Torino, SEI, 1928. Si tratta della prima biografia, dedicata al figlio 
del direttore de "La Stampa". Essa venne diffusa in oltre 120.000 copie e tradotta in 19 lingue. Il volume è stato 
riedito dalla SEI nel 1990, con una Prefazione di Francesco Traniello e una Postfazione, che presenta la figura del­
l'autore e delinca la fortuna dell'opera. Sul tema sono ritornati pressoché lutti i biografi. Si vedano in particolare: 
L. Frassati. Pier Giorgio Frassati. / giorni della sua vita, cit., pp. 33 ss. (che tende a ridimensionare gli influssi 
del Cojazzi sul fratello); F. Antonioli, Pier Giorgio Frassati il borghese delle otto beatitudini, cit.. pp. 30 ss. (inte­
ressante ed equilibrato); P. Risso, Pier Giorgio Frassati. cit., pp. 13 ss.

71 Cfr. Canonizationis Servi Dei Petri Georgii Frassati, cit., voi. II. pp. 8-9, e L. Frassati, Pier Giorgio Fras­
sati. / giorni della sua vita, cit., p. 33.

74 Si veda Canonizationis Servi Dei Petri Georgii Frassati, cit., voi. I, p. 49.
” Ibid.. voi. 1. pp. 44 e 48.
“ II teologo Cesario Boria, di cui si parlerà in seguito.
77 Si veda la testimonianza delle stesso don Cojazzi in Canonizationis Servi Dei Petri Georgii Frassati, cit., 

voi. II, p. 10.
” Cfr. quanto scritto alla nota 72.
74 Come nel caso della rinuncia al fidanzamento con Laura Hidalgo. Cfr. Canonizationis Servi Dei Petri Geor­

gii Frassati, cit., voi. Il, pp. 9 e 376.
"’ Ibid., voi. Ili, p. 52.
" Ibid.. voi. II. p. 14.
" Il sacerdote iniziò le sue lezioni nel 1908. Cfr. Ibid
” La si veda Ibid., voi. Ili, p. 19.
14 Su di lui cfr. A. Vaudagnotti, Orazione funebre per la trigesima del con. di: sac. Cesario Boria recitata 

in S. Francesco d'Assisi il IR marzo 1944, Torino, Tip. G. Montrucchio, 1944. pp. 16.
“ Cfr. B. Gariglio, Cattolici democratici, cit., p. 203.
" Ibid., p. 204.
" Ibid., p. 233.



Documentazione 617

per la Causa di Beatificazione di Pier Giorgio Frassati, Cesario Boria dirigeva la rivista 
"Fides" ”, Egli fu inoltre autore di una fortunata serie di testi per l'insegnamento della reli­
gione nelle scuole"9.

Tra il Clero diocesano, ricordo ancora il canonico Bues, professore di teologia dogma­
tica nella Facoltà Teologica di Torino, assistente ecclesiastico del Circolo fucino Cesare 
Balbo, presso il quale teneva ogni anno un corso di formazione religiosa90.

Pier Giorgio Frassati fu, inoltre, molto legato al santuario torinese della Consolata, che 
aveva allora come rettore il Beato Giuseppe Allamano91.

Se nel Processo Informativo, in cui si ebbe tra l’altro la partecipazione come testimoni 
di don Cojazzi, del teologo Boria, del canonico Bues, venne sottolineato soprattutto il con­
tributo del Clero diocesano e salesiano alla formazione religiosa di Pier Giorgio Frassati, il 
Processo Ordinario, che in questo caso appare davvero come complementare, colloca in una 
luce più adeguata gli influssi provenienti dagli Ordini dei Gesuiti e dei Domenicani.

Dei primi Pier Giorgio Frassati fu allievo presso l’Istituto Sociale, il prestigioso liceo 
frequentato anche dai giovani della borghesia liberale. Egli fece parte della Congregazione 
Mariana e si iscrisse alla Conferenza di San Vincenzo della scuola, che svolgeva la sua opera 
nella parrocchia del Carmine92.

Il postulatore della Causa, padre Paolo Molinari, S.I., ha sottolineato l’«impronta eser­
citata su Pier Giorgio Frassati» da parte di Pietro Lombardi91. Questi, come padre spirituale 
degli allievi del Sociale, «curava in modo particolare la loro formazione interiore»94. Dotato 
di «tenacia e profondità nella lavorazione delle anime», il Lombardi incentrava la sua dire­
zione spirituale «sull’Eucaristia e sulla Comunione frequente»95. Lo stesso teologo Cesario 
Boria, nel Processo Informativo, notò l’evoluzione avvenuta in questo ambito nel periodo 
del “Sociale”. «La Comunione di Pier Giorgio», riferì, si fece allora «più frequente sino a 
diventare» quotidiana «negli anni [...] del Politecnico»96.

Inoltre, a partire dai 1920, il Frassati partecipò annualmente, sempre quando era in Ita­
lia, agli esercizi spirituali presso i Gesuiti di Villa S. Croce, in San Mauro Torinese97. Essi 
venivano per lo più dettati dal direttore della casa, padre Pietro Righini9".

“ Cfr. Canonizattonis Servi Dei Petri Georgii Frassati, cit., voi. II. p. 14.
” Tutti scritti in collaborazione con il gesuita Celestino Testore: Dio nella vita dell'uomo. Manuale di reli­

gione per le svuole di avviamento al lavoro, per le scuole e gli istituti d'arte e i conservatori di musica (primi corsi 
normali), Torino, Paravia. 1931 (3 voli.); Dio nella vita dell'uomo. Manuale di religione per le scuole secondarie 
annuali di avviamento al lavoro, Torino, Paravia, 1931, pp. 175; Dio nella vita dell'uomo. Manuale di religione 
per i corsi secondari biennali di avviamento al lavoro. Torino, Paravia. 1931 (2 voli.); Lux Christi. Manuale di reli­
gione ad uso dei ginnasi. Torino, Paravia, 1931 (5 voli.); Parole di vita eterna. Manuale di religione per i corsi 
inferiori degli istituti tecnici e degli istituti magistrali. Torino. Paravia. 1931 (4 voli.); Le ragioni delle nostra fede. 
Manuale di religione ad uso del liceo classico, Torino. Paravia. 1931 (3 voli.); / sommi veri. Manuale di religione 
ad uso degli istituti tecnici e commerciali superiori, istituti industriali, licei scientifici. Torino. Paravia. 1931 (4 
voli.); Lumen vitae. Manuale di religione per l'Istituto magistrale superiore, Torino. Paravia. 1932 (4 voli.). Per le 
successive riedizioni e riadattamenti cfr. A. VAUDAGNOTTI, Orazione funebre, cit.. pp. 13-14. Inoltre, sempre in col­
laborazione con Celestino Testore. Cesario Boria pubblicò: Manuale di filosofia e pedagogia ad uso de l'Istituto 
magistrale superiore, Torino, Paravia, 1932 (3 voli.); Manuale di storia della filosofia ad uso dei licei classici, 
Torino. Paravia, 1934 (3 voli.); Manuale di storia della pedagogia. Torino. Paravia. 1935. pp. 4X7. Si veda infine 
C. Borla. La formazione morale e religiosa del fanciullo, Torino, Lice, 1937. pp. 224.

” Cfr. Canonizationis Servi Dei Petri Georgii Frassati, cit.. voi. 111. pp. 24 e 185.
” Ibid.. voi. IH, p. 24.
« Ibid., voi. I. p. 53.
- Cfr. Ibid.. voi. I. pp. 52-53.
” Ibid.. voi. I. p. 52.
” Ibid.
" Ibid., voi. II. p. 157.
” Ibid., voi. I. p. 128.
- Ibid: voi. II. pp. 20-21.



618 Documentazione

L'incontro con la spiritualità domenicana si colloca anche cronologicamente dopo le 
esperienze sopra ricordate, e rappresenta un'ulteriore tappa nella crescita spirituale di Pier 
Giorgio Frassati. L’incontro venne in larga misura mediato da una interessante figura di 
sacerdote, padre Filippo Robotti, del convento torinese di S. Domenico*1. «A lui si legò in 
forte amicizia» Ottimo predicatore, non si peritava di svolgere la propria opera nelle peri­
ferie torinesi dove, nel clima tormentato degli anni 1919-1924, non mancavano i rischi di 
attacchi personali101. Pier Giorgio Frassati ed altri esponenti della FUCI e della Gioventù 
cattolica torinese solevano, perciò, accompagnarlo nei «suoi giri di propaganda cristiana [...] 
in favore dei poveri e dei diseredati», anche per garantirne l’incolumità personale102.

«Per le pressioni dei ceti conservatori» e della destra cattolica sull’autorità ecclesiastica, 
padre Robotti nel gennaio 1924 fu costretto a lasciare l’Italia e ad emigrare in America'03. A 
Pier Giorgio Frassati, che si era recato a salutarlo, aveva chiesto di mantenersi fedele alla 
causa comune, «anche quando fosse diventato professionista». La risposta fu positiva. Essa 
«ormai - disse - si è immedesimata col mio spirito»101.

I Domenicani esercitarono una significativa influenza culturale e spirituale sulla FUCI 
torinese, prima attraverso padre Robotti, che proprio nei locali del “Cesare Balbo” conobbe 
Pier Giorgio Frassati poi attraverso padre Enrico Ibertis e padre Ceslao Pera, studioso di 
Dionigi e di S. Tommaso, che celebrava per i fucini la Messa domenicale e teneva l’omelia 
nella chiesa esterna del palazzo arcivescovile Ma, nell’immediato primo dopoguerra, sen­
sibili furono pure gli influssi dell’Ordine sulla Gioventù Cattolica. In essa numerosi furono 
i terziari domenicani: Enrico Delpiano, vicino alle posizioni della sinistra sindacale del 
PPIl07, Vittorio Chauvelot, giovane amico e collaboratore di Attilio Piccioni Valerio Fer
rua ed altri.

Tra i Domenicani torinesi erano vive le tradizioni savonaroliane fu un fenomeno che 
coinvolse vari ambienti cattolici della città, soprattutto di sinistra. Sul finire del 1910, 
venne costituita in Borgo S. Paolo una biblioteca circolante dedicata al domenicano ferra­
rese"0. Da questi prese pure il titolo «un giornale pacifista cattolico», uscito durante il 
primo conflitto mondiale1". Il nome del Savonarola, come è stato osservato, «sembrava 
unire» «idealmente (e forse inconsapevolmente) (...) esperienze diverse»; «ma egualmente 
caratterizzate dal desiderio di una purificazione delle radici cristiane e di un rinnovamento 
comportante [...] una netta apertura sociale»"2. Né si può dimenticare l’amicizia di Frassati

” Ibid., voi. 1, p. 101.
Ibid , voi. 1. p. 310.

"" Ibid.
m Ibid.

Ibid., voi. Ili, p. 76. La data della partenza del domenicano per l'America, nei volumi della Positio sem­
pre indicata come «giugno 1921», è evidentemente erronea. Risulta dalla stessa testimonianza di padre Filippo 
Robotti, pubblicata in Pier Giorgio Frassati terziario domenicano. Ricordi, testimonianze e studi, a cura di V. Bran- 
doni, Bologna, Edizioni Studio Domenicano, 1985, p. 102.

Ibid., p. 103.
Ibid.. p. 100.
Cfr. G. Grasso. Contributo alla biografia di padre Ceslao Pera, in "Quaderni del Centro studi Carlo Tra­

bucco", voi. II. 1982. pp. 35 ss.
,<n Cfr. B. Gariolio. La crisi del sindacalismo bianco e il caso del “Lavoratore". in / cattolici tra fascismo 

e democrazia, a cura di P. Scoppola e F. Traniello. Bologna. Il Mulino. 1975. p. 63.
™ Si veda Io., Cattolici democratici, cit., p. 77.

Cfr. Pier Giorgio Frassati terziario domenicano, cit.. p. 63.
Cfr. S. Soave, Fermenti modernistici e democrazia cristiana in Piemonte, Torino. Giappichelli, 1975, pp. 

251-252.
Sulla rivista cfr. A. Zussini, I cattolici pacifisti torinesi de "Il Savonarola". Una minoranza cattolica tra 

evangelici e socialisti negli anni della prima guerra mondiale, in “Quaderni del Centro studi Carlo Trabucco", voi. 
IV, 1984, pp. 25-64.

111 Canonizationis Servi Dei Petri Georgii Frassati, cit.. voi. I, p. 80.



Documentazione 619

con Clementina Luotto, il cui padre Paolo fu studioso del Savonarola e impegnato nella sua 
riabilitazione"’.

Non fu quindi una scelta inconsapevole, quella del nome di “fra’ Girolamo” operata dal 
Frassati al momento del suo ingresso nel Terz’Ordine Domenicano. Essa venne inoltre ali­
mentata dalla lettura delle opere del domenicano ferrarese"4. Come emerge dalle lettere, in 
lui vide il «modello di una radicalità, che a partire dall’esperienza cristiana, dà nuova forma 
all’esistenza, la riveste di una responsabilità ineludibile», la impegna in ambito sociale, per­
ché si realizzi l’ideale della giustizia cristiana"5.

Una personalità complessa, quindi, quella di Pier Giorgio Frassati, ricca di spunti inte­
ressanti, aperta a diverse esperienze. Una figura che si colloca sull’onda lunga degli esempi 
di santità dell’Ottocento piemontese, e che contribuisce a preparare la figura del laico quale 
è stata riconosciuta dal Concilio Vaticano II. Un Beato che lavorò particolarmente nel campo 
del volontariato, che non visse tuttavia come esperienza separata, ma inserita nella com­
plessità e nella ricchezza della società e della Chiesa del suo tempo.

QUALCHE PROVOCAZIONE POSITIVA

PROF. EUGENIO ZUCCHETTI*

Mio compito è reagire a qualche provocazione positiva della vita e del profilo di Fras­
sati, che ho potuto riscoprire anche in opere e scritti di esperti su questa grande figura, 
come laico e uomo che tenta di essere credente come voi in questa Chiesa oggi. Ci si sente 
sempre inadeguati a parlare di un tema così impegnativo come la santità, e viene da dire: 
«Mettessi in pratica un decimo delle cose che ho detto», ma questo vale per ciascuno 
di noi!

Non mi addentro neanche a definire cos’è la santità, impresa ardua che lasciamo ai teo­
logi e agli esperti. Mi limito a fare due ordini di considerazioni:

1. Quali sono i guadagni, le riscoperte che ci consente di fare il profilo di Frassati nel 
cammino della Chiesa post-conciliare sul tema della santità.

2. Qual è lo stile che ci suggerisce Frassati.

1. Quali sono i guadagni

In merito al primo punto occorre dire che non sono guadagni già consolidati nella vita 
nostra del laicato oggi: ci stanno di fronte come possibili mete, ma già ne intravedo qualche 
segnale e intravedo la necessità di ritornarci nella nostra attenzione.

Cfr., in particolare, P. Luotto, Dello studio della Scrittura Sacra secondo Girolamo Savonarola e Leone 
X111, Torino. Tip. S. Giuseppe degli Artigianelli, 1896, pp. XX-234. e lo., // vero Savonarola e il Savonarola del 
Pastor, Firenze, Le Monnier, 1900-', pp. 622.

114 Si vedano Pier Giorgio Frassati terziario domenicano, cit., p. 34. e Canonizationis Servi Dei Petri Geor- 
gii Frassati, cit., voi. I. p. 75; voi. Il, p. 222.

thid., voi. I, p. 80.
* Il prof. Eugenio Zucchetti è docente dell'Università Cattolica del Sacro Cuore IN d R./.



620 Documentazione

Dalla straordinarietà all'ordinarietà, ovvero la santità nella vita quotidiana
Guardando al profilo del Frassati e al cammino del laicato, associato e non, rilevo che 

è in atto un lento, faticoso e ambivalente superamento di un certo modo di intendere la san­
tità, di una santità ripiegata dentro la Chiesa, dentro i fatti ecclesiastici, e ancora di più, di 
una santità esclusivamente focalizzata sugli eroismi solitari, le visioni estatiche, la solitu­
dine orante. Sono certamente profili di santità, ma mi sembra che in questi anni, grazie a 
santi come Frassati, o Gianna Beretta Molla per rimanere nella mia Diocesi, c’è una atten­
zione della Chiesa, che esercita così la sua funzione di madre, ad indicarci santi che espri­
mano in qualche modo un diretto impegno nella quotidianità, nel mondo, la vicinanza, la 
solidarietà con i più poveri, la dinamica della storia.

Mi sembra questo un primo guadagno importante da recuperare, che in Frassati si espri­
meva nell’impegno politico, nella carità fattiva, e che costituisce un preziosissimo guadagno 
da recuperare sotto due profdi: da una parte l’intelligente carità e dall’altra l’impegno politico.

Una certa cultura laica si è scandalizzata quando si è saputo che si voleva avviare la 
Causa di Beatificazione di De Gasperi, avendo alle spalle l’idea che chi tratta con queste 
tematiche “si sporca le mani”: anche la politica è una via difficile, impegnativa, di santifi­
cazione personale. E la carità fattiva, come Frassati che andava nelle soffitte puzzolenti e 
maleodoranti, ci stimola ad un cammino di fede non ripiegato eccessivamente su di sé.

Oggi gli uomini e le donne cristiane hanno il problema di dare un profilo unitario alla 
loro quotidianità, ed anzi qualche volta c’è troppa straordinarietà: anche il volontariato è 
straordinario nella vita delle persone. Qualche volta mi pare di percepire una sorta di schi­
zofrenia nella vita delle persone: scompariamo nella dinamica della professione, però fac­
ciamo volontariato. C’è bisogno di riunificare, di far sì che il volontariato fecondi l’ordina- 
rietà, e l’ordinarietà sia unitariamente ricondotta ad un profilo cristiano.

Dai Comandamenti alle Beatitudini
Anche qui scontiamo una dicotomia sviluppatasi nei decenni passati: da una parte la 

santità vera dei preti e delle suore, e dall’altra una santità minore, che si accontenta, che fa 
sconti, per i laici. Una santità - lo dico da profano, non da teologo - centrata sui Comanda- 
menti e sui cinque Precetti della Chiesa. Una santità ancora anticotestamentaria, come testi­
monia l’origine dei dieci Comandamenti.

In questo riconosco un grosso guadagno: quello di ritornare ad un profilo di santità esi­
gente e radicale (e radicale non vuol dire straordinario, perché la radicalità del Vangelo è 
ordinaria) tipicamente cristiana che è indicata dalle Beatitudini. Esse valgono per tutti gli 
uomini e le donne cristiane del nostro tempo.

Anch’io ho un sogno: che nei nostri gruppi di adulti si ritorni a mettere al centro la 
riflessione sulle Beatitudini, riprendendole una ad una, a cominciare dalla beatitudine della 
povertà, che ha delle ricadute molto concrete e operative: ad esempio la sobrietà di vita, in 
un’epoca di sfrenato consumismo.

Dalla periferia della religiosità alla centralità di Gesù Cristo
Per usare un'immagine, prima del Vaticano II chi entrava in chiesa andava agli altari 

laterali per le sue devozioni private; il Vaticano II ha invece recuperato la centralità dell’al- 
tar maggiore.

Ecco il terzo guadagno che ci indica Frassati e la Chiesa post-conciliare: la centralità di 
Cristo come unico modello e fonte della santità.

A mio parere il problema della Chiesa di oggi è di riscoprire i percorsi della sequela e 
del discepolato. Ci sono ancora i laici che testimoniano, ma non ci sono le basi per la testi­
monianza, perché non ci sono più discepoli. Occorre quindi ridefinire un percorso di sequela 
e discepolato valido per l’oggi.

In questo non siamo sguarniti del tutto. Frassati ci dà almeno tre indicazioni:



Documentazione 621

- la centralità di Cristo emerge dai Sacramenti, in particolare dall’Eucaristia come 
fonte e radice;

- in secondo luogo la Parola di Dio (Frassati leggeva e invitava a leggere San Paolo);
- in terzo luogo la preghiera incessante: non possiamo farci troppi sconti, dicendo che 

siamo impegnati, che abbiamo tante cose da fare, che non abbiamo tempo per pregare.

Il passaggio dal salvare la propria anima alla santità della Chiesa

Anche qui il laicato sconta decenni nei quali la santità e il cristianesimo erano qualcosa 
di moralistico, individualistico, un certo eroismo etico. In realtà in questi anni siamo in cam­
mino per riscoprire una dimensione ecclesiale della santità: si è santi perché la Chiesa è 
santa ed esprime la sua presenza santa e santificante nella storia.

Questa dimensione ecclesiale della santità ha bisogno di due sottolineature per noi laici 
impegnati nella Chiesa: la prima è quella che deriva dall’amicizia, cioè ricercare rapporti 
nuovi nella Chiesa. La comunità ecclesiale, parrocchiale, deve essere realmente una comu­
nità alternativa, dove i rapporti cambiano, le relazioni hanno un timbro di carità, di Vangelo.

E l’altro grosso profilo della santità ecclesiale richiama il tema del laicato associato, del­
l’associazionismo: Frassati si iscriveva alle associazioni, prendeva la tessera. Il laicato asso­
ciato è una grande ricchezza nella Chiesa: esprime non la tarpatura della originalità laicale, ma 
esprime l’originalità del laicato, che diventa relativamente autonomo anche rispetto alla Gerar­
chia. C’è una originalità fontale del laicato che spinge ad associarsi, e fa sì che le associazioni 
diventino delle grandi scuole di formazione e di santità. L'Azione Cattolica e le altre associa­
zioni dentro la Chiesa sono una ricchezza, in quanto costituiscono dei luoghi che formano a 
questa originalità, salvo il rientrare dentro un disegno e un cammino comune di Chiesa locale.

2. Quale stile di essere laico ci viene insegnato da Frassati?

Il secondo ordine di considerazioni che mi spinge ad esprimere la figura di Frassati mi 
Porta a parlare dello stile che il Beato ci propone. In lui ho ritrovato due grandi virtù: la for­
tezza e la serenità, l'essere lieti.

La fortezza

La fortezza come resistenza nel tempo che ci è dato di vivere. Il Qoelet dice che è da 
stupidi continuare a pensare che i tempi passati erano migliori del presente. La fortezza è la 
resistenza nel tempo che ci è dato, che è sempre un tempo difficile.

La fortezza significa solidità, fedeltà, coerenza, incorruttibilità, superamento di sé prima 
di tutto, resistenza a se stessi. Prima di resistere agli altri, nemici o avversari, è resistere a se 
stessi, cioè la disciplina, il sacrificio, la volontà, il superamento di sé. Mi pare che questo 
stile della fortezza sia un profilo che in questo nostro tempo sia estremamente urgente: è uno 
dei doni dello Spirito.

La gioia, l'essere lieti

Lui diceva: «Il dolore c’è, ma non dobbiamo essere tristi». La vita è fatta di dolore, di 
prove, di sofferenze, ma la serenità rimane. 11 sogno è quello di una Chiesa lieta nel Signore, 
cioè di una Chiesa che non sia oppressa dalla fatica del vivere oggi. Riprendendo Cesare 
Pavese, si può dire che oggi vivere è faticoso, ma una Chiesa oppressa e sovraccarica di 
impegni diventa un’esperienza frustrante e faticosa.

Sogno una Chiesa fatta di laici non oppressi, non schiacciati, non brontoloni, non arrab­
biati con il mondo e con gli altri che ci attaccano e ci vogliono rubare i nostri spazi, ma una 
Chiesa serena, che viva uno stile di serenità che, come è successo per Pier Giorgio Frassati. 
diventi contagioso nei confronti degli altri.



622 Documentazione

INTERROGATIVI E ITINERARI DI LAICITÀ

DOTT. ALESSANDRO COLOMBO*

Sono imbarazzato e grato: imbarazzato per il compito impegnativo che mi è stato chie­
sto e per l’assemblea che mi sta di fronte, grato a mons. Mario Operti che mi ha invitato a 
partecipare a questo incontro. La richiesta che mi fu fatta è di reagire in modo estremamente 
personale e di conseguenza anche parziale. Seguirò le richieste di mons. Operti.

L'umanità di Frassati

Si muoveva nelle cose e con le persone con un’energia che era legata al suo tempera­
mento. E già questo è spiazzante per come noi siamo abituati a pensare ad un santo.

Un altro aspetto che mi colpisce di questa umanità la recupero da una testimonianza di 
un operaio del Circolo Savonarola: «Noi operai gli volevamo bene, perché sentivamo che 
aveva addosso qualcosa di diverso». Questo credo sia una testimonianza di cosa è il cri­
stianesimo. Si avvicina alla sensazione che hanno avuto Giovanni e Andrea dopo l’indica­
zione di Giovanni Battista della presenza di Gesù.

Un’altra testimonianza di don Cojazzi: «Viveva meglio di me, dunque aveva ragione». 
Il cristianesimo è questo: un'umanità che nelle cose normali mostra una umanità diversa, 
normalmente un’umanità di poveretti. La santità non è la coerenza, ma l'esplosione di un’u­
manità così. La santità è la vocazione dei battezzati. Il cristianesimo a me si è presentato 
così: rincontro con degli uomini guardando i quali veniva voglia di dire: «Mi piacerebbe 
essere come lui». Come dice il Vangelo: «Stettero con lui tutto il pomeriggio»: è l’inizio di- 
una compagnia di questo tipo.

Gli amici
Richiamo la testimonianza commovente di Laura Hidalgo, per dire che un'amicizia 

matura mette il Signore come contenuto del rapporto, e non è un’amicizia che mette il pro­
prio miglioramento come contenuto del rapporto. L’amicizia cristiana non mette un tra­
guardo da raggiungere, una misura di quanto si può o non si può essere bravi, ma un’ami­
cizia che mette una presenza riconosciuta tra loro.

Laura Hidalgo dice: «Egli poneva sempre il Signore fra sé e noi, come vincolo di unione 
e nel Signore santificava l'amicizia, la gioia, ogni sentimento, ogni istante di vita». Per me 
l’amicizia, la comunione è la condizione della santità, perché la santità è un rapporto perso­
nale con il Cristo, ma che io non riuscirei nemmeno ad immaginarmi fuori dalla compagnia 
in cui sono stato messo, dalla Chiesa che mi tiene, perché senza aver incontrato gente che 
viveva meglio di me, e dunque aveva ragione, non riuscirei nemmeno ad immaginare una 
vita diversa.

La missione
La missione è la libertà di un uomo che accetta questo incontro e quindi si piega nella 

fede, nella carità e nella speranza e vive nel mondo impegnato a portare qualcosa di più 
grande nelle cose. Mi colpisce pensare che la Patrona delle missioni è S. Teresina, che a mio 
parere ha molto in comune con Frassati: la missione è questa diversità umana, questo

* Il dott. Alessandro Colombo è direttore del Centro Studi per la Dottrina Soeiale della Chiesa dell'Univer- 
sità Cattolica del Sacro Cuore, sede di Milano /N il K /.



Documentazione 623

fascino umano («aveva addosso qualcosa di diverso») che tocca le cose con cui uno ha a 
che fare (e questo qualcosa può essere anche la cella del Carmelo di Lisieux). Facendo que­
sto si abbraccia il mondo, cioè si porta dentro la vita normale una cosa più grande di quello 
che normalmente incontreresti.

Tutti gli uomini hanno bisogno di questo fascino: vedere un uomo che ha addosso qual­
cosa per cui vale la pena vivere, che riempie la vita. In forza di questo si diventa capaci, 
come faceva Pier Giorgio, di accorgersi di tutti i bisogni che aveva la gente.

La lettura di Frassati fa emergere la differenza tra la beneficenza e la carità: la benefi­
cenza nasce e muore nella risposta al bisogno; la carità invece, attraverso il bisogno, arriva 
al destino dell’altro, perché il grande bisogno, dentro ai bisogni umani, è che conoscano Lui. 
Non c’è nient’altro di cui gli uomini abbiano bisogno.

Questo è il sì a delle compagnie che iniziano e continuano, e riconoscere che tra noi non 
c’è altro contenuto che la Sua presenza. Come dice la Novo Millennio ineunte, gli uomini 
chiedono ai credenti di far loro vedere il Cristo: «“Vogliamo vedere Gesù” (Gv 12,21). Que­
sta richiesta, fatta all’Apostolo Filippo da alcuni Greci che si erano recati a Gerusalemme 
per il pellegrinaggio pasquale, è riecheggiata spiritualmente anche alle nostre orecchie in 
questo Anno Giubilare. Come quei pellegrini di duemila anni fa, gli uomini del nostro 
tempo, magari non sempre consapevolmente, chiedono ai credenti di oggi non solo di “par­
lare” di Cristo, ma in certo senso di farlo loro “vedere”. E non è forse compito della Chiesa 
riflettere la luce di Cristo in ogni epoca della storia, fame risplendere il volto anche davanti 
alle generazioni del nuovo Millennio?» (Novo Millennio ineunte, 16).

Il credente ha addosso qualcosa di diverso, paradossalmente anche nello sbaglio, perché 
è più grande ricominciare che non sbagliare, c’è più gloria: gli uomini vedono di più uno 
che ricomincia, piuttosto che uno che non sbaglia. Occorre avere addosso qualcosa di 
diverso, perché gli uomini possano vedere: vedere non uno che è perfetto, ma uno che porta 
in sé qualcosa che gli uomini hanno sempre aspettato.

La missione inoltre fa giustizia della questione delle aggregazioni e dei gruppi: il pro­
blema è la missione, non un equilibrio da ricercare fra di noi. La missione quindi non vuol 
dire soltanto partecipare da laici alla vita della Chiesa, e lo esprime sinteticamente l’ultimo 
biglietto lasciato da Frassati sul suo letto di morte. In quell'ultima carità faticosa c’è tutto: 
l’attenzione al bisogno degli uomini, la novità che stupisce e che lui aveva addosso e la 
richiesta agli amici perché gli uomini, quelle due famiglie, attraverso quel bisogno, Lo 
conoscano.



624 Documentazione

Il - PAROLE E IMMAGINI 
DI PIER GIORGIO

UN RITRATTO

PROF. GIAN MARIO VENEZIANO*

Il Centro Culturale è nato per la suggestione di una provocazione data dal Pontefice che 
indicò, come esempio affascinante per la vita degli uomini, Pier Giorgio Frassati: da quella 
sollecitazione è nato il Centro Frassati, che ha tenuto sempre presente e viva questa solleci­
tazione. Abbiamo scoperto con il tempo che Pier Giorgio Frassati non è stato soltanto un 
uomo di azione, come solitamente lo si dipinge, ma anche un uomo dell' essere ed anzi 
abbiamo capito come la sua ricca vita di azione caritatevole avesse come punto genetico 
proprio un dono nell’ordine dell’essere. Quell’essere che si forma anche attraverso le let­
ture. Abbiamo scoperto, dunque, come pur senza essere uno specialista di discipline lettera­
rie o filosofiche, vi era però nella sua formazione tutta una serie di incontri letterari: da 
Dante a Shakespeare, a Manzoni, ai tragici greci e ai classici del pensiero cristiano, da S. 
Agostino a S. Tommaso, e prima ancora S. Paolo, la cui prima Lettera ai Corinzi, nel 
sublime passo dell’inno alla carità, era quotidianamente letta e meditata da Frassati; e 
abbiamo quindi compreso come anche l’impegno verso il prossimo nasca da una persona­
lità nuova, da una personalità forte, da una forte personalità di fede. Questo ci ha sempre 
guidati nel nostro ventennale impegno come Centro Culturale. Oggi però io mi soffermerò, 
leggendo alcuni brani di lettere, su un episodio della vita di Frassati: nell’estate del 1924 
Frassati si innamora di una ragazza che si chiamava Laura Hidalgo. Per ragioni che non c’è 
tempo di approfondire, e comunque legate alle vicende familiari, questo rapporto non ebbe 
storia e Frassati vi dovette rinunciare, soffrendo non poco per questo. Con grande intensità, 
e al tempo stesso con semplicità e ardita profondità, però, ne parla in alcune lettere ad un 
amico, Isidoro Bonini. È forse superfluo dire (siamo ad un anno circa dalla morte di Fras­
sati) che questa è stata un'esperienza anche lacerante, dolorosa; un’esperienza di sacrificio, 
termine questo che, da un certo punto di vista, è forse il più orribile che ci sia. Ebbene, Fras­
sati lo ha attraversato con una profondità di pensiero e di giudizio che mi ha veramente col­
pito. Questo rapporto dunque, probabilmente, non era voluto dalla famiglia, in un momento 
in cui anche la sorella stava per sposarsi andando fuori da Torino e fuori dall'Italia, quindi 
in un momento difficile per la famiglia, quella famiglia Frassati in cui padre e madre vive­
vano un momento non propriamente di armonia. E, allora, per una serie di ragioni appunto, 
Pier Giorgio decide di rinunciare, ma la sua rinuncia è una lotta e dato che mi sono preso 
l’impegno di leggere Frassati, lo leggo. Comincio con una lettera del 28 dicembre 1924: 
«Carissimo, sto leggendo il romanzo di Italo Mario Angeloni “Ho amato così’’ dove egli 
descrive nella prima parte il suo amore per un'andalusa e credi provo delle emozioni per­
ché sembra la storia del mio amore, Anch'io ho amato così, solo che nel romanzo il sacri­
fìcio lo fa l'andalusa mentre nel mio sarò io il sacrificato, però se Iddio vuole così sia fatta 
la Sua Santa Volontà» '. Ma non è facile, non è un moto spontaneo; infatti, sempre alla stessa 
persona, scrive il 29 gennaio 1925, quindi qualche settimana dopo: «Dura è la lotta, ma pur

* Il prof. Gian Mario Veneziano, docente di lettere nell'Istituto Tecnico Peano in Torino, fa parte del Diret­
tivo del Centro Culturale Pier Giorgio Frassati /N il R./.

1 Tutte le citazioni delle lettere di Frassati le traggo da P. G. Frassati. Lettere, a cura di Luciana Frassati. pre­
fazione di Luigi Sturzo, Roma. Editrice Studium. 1950.



Documentazione 625

bisogna cercar di vincere e ritrovare la nostra piccola via di Damasco per poter marciare 
in essa, verso quella Meta a cui tutti dobbiamo arrivare. Ancora un piccolo sforzo e poi 
anch’io avrò conseguito il tanto sospirato diploma, ma dopo v’è tutto un problema assai più 
arduo da risolvere, su cui tutta la nostra responsabilità pesa gravemente. Saprò io risolvere 
questo grave problema? Avrò io la forza di arrivare? Certo la Fede unica àncora di sal­
vezza, ad essa bisogna aggrapparci fortemente: senza di essa, che sarebbe tutta la nostra 
vita? Nulla o meglio sarebbe spesa inutilmente, perché nel mondo v’è solo dolore ed il 
dolore senza Fede è insopportabile, mentre il dolore alimentato dalla fiaccola della Fede 
diventa cosa bella perché tempra l'animo alle lotte. Oggi nella lotta non posso che ringra­
ziare Iddio che ha voluto nella Sua Infinita Misericordia concedere al mio cuore questo 
dolore, affinché, attraverso le ardue spine, io ritornassi ad una vita più interiore, più spiri­
tuale ... ed ecco che quest'anno mi dedicherò alla lettura di S. Tommaso d'Aquino; così 
assorto in quelle meravigliose pagine, ogni pensiero del mondo sarà morto ed io vivrò 
giorni lieti perché esse sole danno al cuore quella gioia che non ha fine, perché non è umana 
ed è vera gioia».

E questo è anche il modo per affrontare un momento difficile, che si presenta come 
un'apparente contraddizione con quello che è il desiderio del proprio cuore, che è il deside­
rio della felicità anche nel rapporto con una persona dell’altro sesso; il modo per affrontare 
una contrarietà, una circostanza negativa: questo è anche un esempio, con cui si può dire 
Frassati abbia tradotto quella sua necessità di vivere e non di vivacchiare. Ma su questo 
tema, c’è una lettera che secondo la mia esperienza di lettore di epistolari, anche di lettera­
tura, è veramente un capolavoro: è datata 6 marzo 1925; in essa dice il senso profondo del­
l’esperienza che ha vissuto: «Sono stato in montagna spesse volte con Lei, spesse volte con 
altri; ma ormai io mi sono convinto che non potendo raggiungere lo Scopo, bisogna ucci­
dere il germe che se condotto bene apporta beneficii immensi, ma altrimenti crucci. Nella 
mie lotte interne - quanto risuona il termine lotta - mi sono spesse volte domandato perché 
dovrei io essere triste? Dovrei soffrire, sopportare a malincuore questo sacrifizio? Ho forse 
io perso la Fede? No, grazie a Dio, la mia Fede è ancora abbastanza salda ed allora rinfor­
ziamo, rinsaldiamo questa che è l'unica Gioia, di cui uno possa essere pago in questo 
mondo. Ogni sacrificio vale solo per essa: poi, come cattolici, noi abbiamo un Amore che 
supera ogni altro e che dopo quello dovuto a Dio è immensamente bello, come bella è la 
nostra religione. Amore che ebbe per avvocato quell'Apostolo, che lo predicò giornalmente 
in tutte le sue lettere ai varii Fedeli. La Carità, senza di cui, dice S. Paolo, ogni altra virtù 
non vale - la carità, la grande parola, che sorge sulle apparenti rovine della parola amore -. 
Ebbene, il mio programma sta in questo: convertire quella simpatia speciale, che avevo per 
Lei - per la donna - e che non è voluta, al fine a cui noi dobbiamo pervenire, alla luce della 
Carità, nel rispettoso legame di amicizia intesa nel senso cristiano, nel rispetto verso le sue 
virtù, nell' imitazione delle sue doti preclare, come ho per le altre. Tu forse potrai dirmi che 
è follia sperare ciò; ma io credo, se voi pregherete un po' per me, che in poco tempo io possa 
' aggiungere nella preghiera questo stato. Ecco il mio programma che spero nella Grazia di 
Dio di raggiungere - è impressionante la frase che segue -, anche se mi costerà il sacrifi­
cio della vita terrena, ma poco importa». E impressionante perché di lì a quattro mesi 
morirà: allora, o le parole hanno un valore, hanno un significato, oppure è tutta retorica; ma 
se è così come io penso, sono parole profondissime, perché in quei giorni per lui difficilis­
simi Frassati ha offerto a Dio tutto il suo cuore, senza porre alcuna condizione: «Ecco il mio 
programma convertire quella simpatia speciale, alia luce della Carità, nel rispettoso legame 
dell’amicizia».

Concludo dicendo perché ho scelto queste brevi note e mi dispiace di doverlo fare così 
in fretta, io faccio l’insegnante e vivo quindi tutti i giorni insieme ai giovani; per questo sono 
stato molto colpito dalle notizie che, in questo ultimo periodo, abbiamo letto: notizie tragiche



626 Documentazione

di ragazzi e di ragazze, di terribili omicidi, ad esempio quello di cui si è reso responsabile un 
diciassettenne abbandonato dalla fidanzata, che ammazza la ragazza. Ebbene, mi è sembrato 
molto significativo questo modo di parlare dell’amore che diventa carità, mi pare che ci inse­
gni che ama davvero chi tiene presente il bene dell’altro, chi tiene presente che tutto, anche 
il cuore di una persona è fatto da un Altro, è fatto da Dio; che chi ama desidera il vero bene 
dell’altra persona e questo vero bene non sono io, essendo piuttosto il fatto che la persona 
raggiunga il suo destino, la sua maturazione, la sua profonda felicità. Questo modo di conce­
pire il rapporto affettivo mi sembra profondissimo. Per questo mi è dispiaciuto non poco leg­
gere ieri su La Stampa che qualcuno ha detto che il pensiero di Gobetti era più maturo di 
quello di Frassati; non lo so, può anche darsi che la politica sia tutto nella vita, ma certo que­
sti brevi pensieri che vi ho letto credo giungano ad una profondità veramente rara e testimo­
nino una maturità di fede, così che è una grazia per tutti noi poterli leggere e meditare.

L’IMPEGNO SOCIO-POLITICO DI PIER GIORGIO FRASSATI

DON GIOVANNI FORNERO*

1. La Torino in cui vive Pier Giorgio è travagliata da tre grandi questioni:
- anzitutto la grande e terribile prima guerra mondiale, con le drammatiche notizie dal 

fronte lontano dove muoiono tanti piemontesi;
- la questione operaia: la fase della ricostruzione porta con sé un impetuoso sviluppo 

industriale, accompagnato però da gravi problemi occupazionali (specialmente dei reduci), 
da condizioni di lavoro e di abitazione penose, fino alla disperazione e alla ribellione. Nelle 
fabbriche scoppiano scioperi diffusi e sempre più organizzati, che culminano nel cosiddetto 
“biennio rosso”, quando solo l’intervento di Giolitti riesce a smorzare le tensioni. La Città 
vede crescere nuove squallide periferie urbane, nonché 1'ammassarsi di famiglie e poveri 
nelle soffitte e nelle vecchie case dei quartieri centrali. Pier Giorgio, nel 1921-22, a seguito 
della nomina del papà ad ambasciatore, sotto la guida di un prete sociale quale p. Sonnen- 
scheim, conosce anche Berlino, vista però non solo dai scintillanti saloni di rappresentanza 
patemi, ma ancor più vividamente dalla parte dei poveri, dei lavoratori, dei primi immigrati;

- la terza grande questione degli anni '20 è quella relativa alla politica, al conflitto fra 
popolari e socialcomunisti e poi all'insorgere prepotente della violenza fascista. (Il film di 
Leandro Castellani - “Se non avessi l'amore” - non è solo una bella biografia di Pier Gior­
gio ma anche una buona ricostruzione del contesto in cui si sviluppa la sua breve esistenza).

2. La prima impressione che emerge guardando all’azione sociale di Pier Giorgio è che 
ha vissuto una incredibile serie di impegni, veramente a 360 gradi: assistenza al poveri, 
pace, politica, casa, lavoro, ... C’è quasi da confondersi nel cercare anche solo di fare il 
conto di tutti gli ambiti toccati da questo giovane instancabile. C’è anche spazio per qual­
che dubbio: da dove gli viene tutta questa frenesia? E ancora: non c’è il rischio di un'esa­
gerazione ossessiva? Non c’è il pericolo di dispersione e di confusione?

* Don Giovanni Fornero è direttore dell’Ufficio Diocesano di Torino per la Pastorale sociale e del lavoro 
IN.d.RJ.

/



Documentazione 627

3. Ma, dopo aver riletto qualche sua lettera e quanto scritto dai suoi biografi, si fa strada 
una seconda impressione, assai più forte: alla base del suo frenetico attivismo sociale c’è un 
motivo originante e unificante: la fede. Un rapporto interiore con il Signore vissuto con 
crescente intensità sotto la guida di diversi maestri spirituali (Gesuiti e Salesiani) e che trova 
poi particolare ispirazione (con p. Robotti) in Gerolamo Savonarola, il frate domenicano 
integerrimo che sognò di stabilire una sorta di repubblica cristiana a Firenze in pieno Medio 
Evo. «La carità non è elemosina ma amore - scrive Pier Giorgio l'amore chiede giusti­
zia!». E ancora: «Cristo nella scuola, nella politica, nel sindacato, nelle fabbriche».

Tre aspetti vorrei subito rilevare, corrispondenti a tre nodi del cristiano laico e della 
pastorale:

- Pier Giorgio vive una fede e una spiritualità intensa, ma non evanescente e sfuggente 
dalla realtà. Fa la Comunione quotidiana, legge intensamente le Scritture, ma non si sottrae 
alla sfida della storia. Questo forse per noi. oggi, è il messaggio più importante (Novo Mil­
lennio ineunte, 52: «Si deve respingere la tentazione di una spiritualità intimistica e indivi­
dualistica»);

- vedo in lui un singolare equilibrio tra impegno d'ambiente (nel suo caso è la scuola) 
e volontariato (verso i poveri); tra attenzione alle persone e capacità di analisi dei problemi 
economici e politici. Non è un intellettuale sopraffino, ma neppure un praticone: è un gio­
vane che pensa e che fa funzionare al meglio la sua intelligenza, in sintonia con la sua 
grande passione religiosa e sociale. Anche questa è oggi una lezione rara, nei tempi in cui si 
rischia di celebrare il volontariato e di dimenticare la testimonianza d’ambiente;

- Pier Giorgio però non è un "militonto”, non è cioè un invasato della politica, né si 
sente un messia sociale. È un ragazzo impegnato, molto impegnato; ma è anche un amante 
della montagna, della bicicletta, delle allegre compagnie, capace dei memorabili scherzi e 
giochi tipici dei “fucini doc”. La sua vita è cioè equilibrata. Ha vissuto in pieno tutta la sua 
giovinezza.

4. Lo specifico di uno studente cristiano:
- lo studio

Pier Giorgio aveva un’intelligenza pratica: era chiaro nei suoi programmi: affrontò la 
fatica della scuola prima nelle superiori (dove ebbe diversi momenti di crisi) poi al Politec­
nico. Nonostante i suoi mille impegni aveva chiaro il suo primo dovere: «Studierò dalla 
mattina alla sera - scrive ad un suo amico -. So che abbisogna una grande energia, ma con­
fido nella Provvidenza e perciò nelle preghiere degli amici».

Va ricordata la scelta della facoltà (ingegneria mineraria): «Sarò ingegnere minerario - 
scrive - per poter ancor di più dedicarmi a Cristo tra i minatori. Come prete non lo potrei 
fare, ma come laico esemplare e veramente cattolico sì».

Proprio in funzione dei suoi studi visita con altri studenti varie miniere in Piemonte, in 
Lombardia, in Germania. Molti restano spaventati dalle condizioni di lavoro e pensano di 
cambiare ambiente. Lui invece si sente confermato: «Voglio fare l'ingegnere minerario pro­
prio per stare al fianco di coloro che soffrono di più!».

~ l'impegno all'Università
Nel 1919 (al secondo anno di Politecnico) si iscrive al Circolo C. Balbo della FUCI. Lo 

fa aggirando l’opposizione del papà (di orientamento laico) e forzando la mano alla mamma.
Proprio in quell’anno, il 4 dicembre 1919 viene ucciso dai socialisti lo studente catto­

lico Pierino Delpiano (membro del C. Balbo) perché si era rifiutato di gridare «Abbasso 1T- 
talia». Questo ci dice la violenza esistente e la tensione anti-cristiana dominante.

Nonostante ciò Pier Giorgio vive una testimonianza a tutto tondo. Durante il carnevale



628 Documentazione

del 1922 espone su una bacheca della FUCI le iniziative della sua Associazione e in parti­
colare l'invito per una adorazione notturna. I manifestini vengono distrutti più e più volte, 
sistematicamente. Pier Giorgio alla fine si oppone e fa muro con il suo corpo davanti alla 
bacheca; un gruppo di anticlericali aggredisce lui e i pochi amici presenti. D'altronde l’im­
pegno di Frassati non è solo confessionale ma si estende a tutti i problemi degli studenti del 
“Poli” (libri, difficile reinserimento dei reduci dalla guerra, ecc.).

5. Altri impegni a cascata

- La pace. Giovanissimo, con il papà, segue con grande preoccupazione le notizie della 
guerra. A 17 anni, all'annuncio della pace nel 1918, corre a perdifiato dalla sua casa di Pol­
lone fino alla chiesa, si attacca alle corde delle campane e suona a distesa!

- / poveri. Sono stati probabilmente il suo impegno più intenso, anche se discreto e 
talora nascosto. Come confratello della San Vincenzo frequenta le barriere operaie, le 
baracche, le stamberghe dei poveri e delle famiglie disagiate (soprattutto a Torino, ma 
anche a Berlino nei pochi mesi che vi trascorre). Si espone in prima persona, sempre dispo­
nibile a dare una mano anche nei lavori manuali, nei traslochi, nelle pulizie. Tiene cura 
minuziosa dei suoi risparmi per poter venire incontro alle innumerevoli persone bisognose 
che incontra.

- / lavoratori. Pier Giorgio è un “volontario” intelligente, attento alle sofferenze della 
gente, ma è anche consapevole dei processi economici che le producono. Si interessa quindi 
intensamente dei problemi dei lavoratori. Si reca spesso al Circolo operaio “Savonarola” del 
Lingotto, dove si incontrano gli operai cristiani del nuovo quartiere; propugna (forse un po’ 
ingenuamente) una unione studenti e operai; le prende e le dà di santa ragione (ancora con 
i "rossi”); ma spesso interviene per pacificare gli animi. Frequenta anche l’Unione del 
lavoro (il Sindacato bianco di Torino) in via Santa Chiara per discutere sulle vertenze in 
corso e sul rinnovamento sociale,

- La politica. Potremmo definire Pier Giorgio un “militante politico di base", nel senso 
che si impegna con entusiasmo anche nei lavori più umili (attacchinaggio, servizio d’ordine) 
ma partecipa nel contempo molto attivamente al dibattito politico, direi con sorprendente 
intelligenza. Nonostante l’opposizione del padre, sceglie - senza esitazioni, proprio per 
ragioni di coerenza con l’insegnamento sociale cristiano - il Partito Popolare.

La sua frequentazione dei lavoratori lo porta a schierarsi con la sinistra sindacale del 
Partito Popolare, ad opporsi sempre più vigorosamente e in modo intransigente alle spire 
avvolgenti del fascismo incalzante. La manifestazione dei giovani dell’Azione Cattolica a 
Roma nel 1921 (dove difende la bandiera del suo Circolo contro fascisti e celerini) e la ban­
diera della FUCI strappata dalla finestra della sede di Torino come rifiuto di rendere omag­
gio a Mussolini in visita alla Città: sono due gesti inequivocabili di intransigenza rispetto ai 
fasci. L’analisi politica è netta: piuttosto allearsi con i socialisti che cedere alla dittatura!

La sua consapevolezza è tale da avere un occhio anche per il futuro. «Prima o poi la dit­
tatura finirà - scrive -. Ci deve essere la possibilità per quel giorno che almeno un gruppo 
sparuto di cattolici possano tenere alta la testa e sostenere che non tutti tradirono». Anche 
grazie a lui noi possiamo tenere alta la testa.

Più giovane di Gramsci di 10 anni, coetaneo di Gobetti (morto sette mesi dopo di lui). 
Pare che non si siano conosciuti. Gramsci e Gobetti hanno influenzato profondamente la 
politica italiana, ad essi si deve grande attenzione. Molti si chiedono oggi cosa ci resta del 
pensiero di Gramsci. Altri si accapigliano - fra destra e sinistra, in modo strumentale - sulla 
figura di Gobetti.

Da Pier Giorgio viene a noi un messaggio nitido e chiaro sull’impegno sociale di un 
giovane credente; ma anche le sue scelte politiche e sindacali sembrano oggi molto attuali:



Documentazione 629

potremmo forse dire che sono frutto della intuizione della fede. La terza Torino, quella un 
po’ nascosta e ritrosa dei credenti, ha in lui una delle figure più limpide. Per Pier Giorgio la 
fede cristiana è davvero una straordinaria avventura che ci porta a vivere la vita con gioia 
ed entusiasmo, che deborda necessariamente nella prossimità ai poveri, nella solidarietà con 
i lavoratori, nell'impegno civile e politico. Straordinaria testimonianza di vita.

FRASSATI: UN MODELLO PER I LAICI GIOVANI DI OGGI

DOTT.SSA PAOLA BIGNARDI*

Introduzione

La figura di Frassati è quella di un giovane che continua ad affascinare i giovani di oggi. 
La sua testimonianza ci dice anzitutto che la santità nella condizione laicale è possibile: 
abbiamo bisogno di sentircelo dire, perché è con fatica che ciascuno di noi riesce a vivere 
con serietà il Vangelo; con gli stereotipi, che ci siamo fatti sulla santità, rischiamo di pensare 
che la santità sia un’utopia, una possibilità per persone eccezionali, una prospettiva eroica 
non alla portata di noi persone comuni, che non hanno scelto di tirarsi fuori dallo scorrere 
della vita di tutti. La santità è possibile entro la vita; entro lo studio e gli affetti; entro la fami­
glia e le amicizie. Non si è santi nonostante, ma si è santi dentro e attraverso, e allora la vita 
stessa diventa un sacramento del nostro incontro con Dio; percorso verso di Lui.

Frassati ci dice pure che è possibile una santità quotidiana. La sua vita affascina non 
per i caratteri straordinari delle realizzazioni e degli eventi, ma piuttosto per quelli ordinari 
e comuni. È un giovane come tanti giovani di oggi: la sua vita è fatta di studio, famiglia, 
amici, impegno, affetti. ... Dentro questo tessuto, quello ordinario e comune della vita di 
ogni giovane, la fede ha dato il timbro della pienezza, della gioia, della realizzazione, del­
l’impegno, che ha suscitato e orientato: una fede né periferica né aggiunta al vivere quoti­
diano; una fede che non è un impegno in più. ma la chiave, il tesoro della vita.

Frassati ci dice infine che la santità è giovane: si può vivere anche solo pochi anni e 
tanti bastano per costruire il proprio capolavoro. E allora la santità acquista i colori freschi 
della giovinezza; la santità esplode dentro l'amore e le gite in montagna; dentro l'amicizia 
e la pratica dello studio...!

Vorrei immaginare qui Pier Giorgio, a dire oggi a noi il segreto della vita, a parlarci non 
di sé. ma dell’esistenza, della testimonianza cristiana, della fede.

Che cosa ci direbbe, con il linguaggio di oggi?

L Pier Giorgio ci dice che la fede dà pienezza e slancio alla vita

A leggere le riflessioni, gli appunti, le lettere di Pier Giorgio si ha l’impressione di tro­
varsi davanti ad una persona piena di entusiasmo; una persona che affronta l’esistenza non 
solo con impegno, ma con una prorompente vitalità. E che. anche quando non parla di Dio.

* La doti.ssa Paola Bignardi è Presidente Nazionale dell’Azione Cattolica Italiana /N.d.R /



630 Documentazione

lascia intuire, dietro le parole e gli atteggiamenti, Dio e il suo mistero, che non sono una cosa 
accanto, ma sono il segreto della sua esistenza.

Ecco, questa fede vale la pena di essere vissuta: una fede che dà pienezza, gioia, realiz­
zazione all'esistenza; in una lettera a Isidoro Bonini, del 1925, si legge: «Vivere senza una 
Fede, senza un patrimonio da difendere, senza sostenere in una lotta continua la Verità, non 
è vivere ma vivacchiare».

Una fede che non sta accanto alle cose della vita, ma che di essa assume i tratti, che ne 
esalta la grandezza, la bellezza, la forza e rende testimoni di un Dio egli stesso amante della 
vita, di un Dio che ha creato il mondo e su di esso ha espresso la sua compiacenza: «E Dio 
vide che era cosa bella!».

2. Pier Giorgio ci dice che la fede è gioia e riempie di gioia la vita

La gioia, anzi, 1'allegria, è stata un tratto distintivo della vita di Pier Giorgio. In una let­
tera del 1925 alla sorella Frassati scrive: «Finché la Fede mi darà forza [sarò] sempre alle­
gro!»; e ancora: «La tristezza dev'essere bandita dagli animi cattolici». Una gioia dunque 
che non nasce da una vita spensierata, ma ritenuta un segno di quella pace interiore che è la 
certezza che il Signore si accompagna a noi; che è frutto della fiducia di chi ha messo tutto 
nelle sue mani; gioia come testimonianza di fede dunque.

Da Pier Giorgio riceviamo dunque l’invito ad essere testimoni di gioia, di fiducia, di 
speranza. Anche in questo modo diciamo il Vangelo, diciamo il segreto di un'esistenza resa 
lieve, perché liberata dalla preoccupazione di se stessa.

Credo che noi laici cristiani siamo chiamati a dire la bellezza della vita attraverso il nostro 
atteggiamento di fronte ad essa: attraverso il nostro modo di pensarla e di dirla, attraverso il 
nostro stile, attraverso le scelte che compiamo. E questo non perché siamo ingenui; non per­
ché non vediamo le dimensioni negative dell’esistenza, ma perché sappiamo che queste, nel 
mistero del Signore, non sono l'ultima parola sulla vita, perché tutto è portato a compimento 
ed è guidato da un amore. Per questo viviamo con quella serenità e con quella pace a cui Fras­
sati dava il nome di allegria: e in questo modo diciamo la bellezza della vita c contribuiamo a 
diffondere attorno a noi fiducia e serenità. Anche questo è un servizio, e un servizio prezioso.

Accade spesso di incontrare persone generose, affaticate dallo sforzo di vivere con 
impegno la vita cristiana; non già appesantite dal l’obicttiva fatica di una vita che si dedica, 
ma da un impegno affaticato, come è quello che rischia di pensarsi come dipendente da noi 
e dalle nostre capacità; questo impegno toglie la gioia e spegne la dimensione creativa ed 
affascinante dell'essere cristiani.

Mi accade spesso di riflettere su questo aspetto tanto più evidente oggi, nelle condizioni 
di difficoltà in cui si svolge la testimonianza cristiana, messa alla prova da una società plu­
ralista e neo-pagana: Pier Giorgio testimonia la naturalezza dell'impegno del cristiano.

3. Si vive una volta sola: e l'unico modo di vivere è quello di prendere sul serio la vita

L'impegno, la responsabilità, la dedizione, la serietà mi sembra che contraddistinguano 
1’esistenza di Pier Giorgio.

E come se di fronte alla vita egli avvertisse che non si può prenderla alla leggera, né si 
può rinviare - magari con la scusa che si è giovani - il dovere di affrontarla, disposti a 
rispondere di essa, del nostro stile, di come abbiamo fatto la nostra parte.

Vorrei toccare tre aspetti dell'impegno di Pier Giorgio:
- quello dello studio, che egli affronta sul serio: è la responsabilità normale della sua 

esistenza c non può sacrificarlo magari in nome delle cose più gratuite - quelle che lui ha 
scelto di fare!



Documentazione 631

- c’è solo una cosa che può essere anteposta al dovere dello studio, e sono i poveri; 
gli umili sono tra i suoi pensieri e le sue preoccupazioni più presenti: i poveri, la San Vin­
cenzo.

Appartenere alla San Vincenzo per Pier Giorgio significa una scelta seria e concreta di 
solidarietà, di vicinanza, di condivisione... che egli viveva andando a trovare gli ospiti del 
Cottolengo, visitando famiglie che vivevano spesso in case luride...; «Non dimenticare che 
anche se la casa è sordida, tu ti avvicini a Cristo». Pier Giorgio aveva già scoperto uno dei 
misteri più grandi della vita cristiana, quel sacramento che si scopre a poco a poco: il mistero 
del Signore Gesù che si nasconde nel povero, nell’affamato, nel disperato, nel malato... e in 
loro continua misteriosamente la sua pasqua; essa rivive anche nell’impegno con cui noi cer­
chiamo di essere per loro il segno forse implicito dell’amore di Dio e lo stimolo per il loro 
riscatto. Sono sicura che a chi è stato chiamato a comprendere questa dimensione della vita 
sarà chiesto l’ultimo giorno quanto e come ha servito il Signore nel povero, e non solo in 
quello che ti ha guardato riconoscente, ma nel bambino che ti ha messo alla prova, nella 
donna che ti ha insultato perché le chiedevi di vivere all’altezza della sua dignità, o nel­
l’uomo che ti ha minacciato perché gli chiedevi di rispettare la sua donna... L’incontro con 
il Signore è mistero: il mistero di Lui che si nasconde in chi ci mette alla prova, in un’uma­
nità umiliata e che si umilia; Lui che ha scelto lo scherno della croce ci chiede di ricono­
scerlo in ogni forma di umanità sfigurata.

E Pier Giorgio ha anche capito che entrare in questo mistero, del Signore che si fa 
povero, significa diventare poveri, condividere quello che si ha fino ad essere segnati dalla 
debolezza del fratello. Pier Giorgio era figlio di una famiglia ricca, ma era povero, e non 
aveva mai un soldo. Quello che aveva, lo dava.

E poi nella vita di Pier Giorgio c’è la preghiera: ci sono le adorazioni notturne, c’è la 
dimensione interiore della fede, quella a tu per tu con Dio, vissuta con radicalità, con una 
preghiera non superficiale, non sbrigativa, ma quella seria che conosce il silenzio, l’adora­
zione, il sacrificio; e insieme a questa c’è quella più popolare, fatta insieme agli amici, 
magari in un rifugio di montagna.

4. Il valore di essere insieme. L'Azione Cattolica

Accanto alla gioia della fede, la gioia dell’essere insieme; un essere insieme non 
improvvisato, benché lieto c ironico. Pier Giorgio fonda la Società dei Tipi Loschi, i cui 
membri si chiamano Lestofanti e Lestofantesse, ma fa parte anche di altre associazioni: la 
FUCI, l’Apostolato della Preghiera, la San Vincenzo, la Congregazione Mariana, la Com­
pagnia del SS. Sacramento,... Segnali di una vita intensa e impegnata, di una ricerca inces­
sante. ma anche del grande valore che Frassati attribuiva all’associazionismo, allo stare 
insieme in forma strutturata, organica, impegnativa.

Per Pier Giorgio è come se la scelta di vivere con impegno non potesse essere portata 
avanti se non nella forma responsabile di una realtà organizzata; se non nella forma pubblica 
di un associazionismo nel quale si dà il proprio nome anche per dire pubblicamente nella 
comunità la propria condivisione di un ideale, di un progetto, di un impegno che non è solo 
il proprio; che è anche il proprio.

Ha molto da dire alla nostra cultura un po’ meno sensibile di quella di Pier Giorgio la 
scelta così impegnativa di un apostolato associato. Credo che la sua testimonianza ci induca 
a pensare quanto la forma strutturata, impegnativa e pubblica com’è quella di un fatto asso­
ciativo sia più coinvolgente e compromettente di ogni forma spontanea. Pier Giorgio ci 
invita ad una riflessione critica e ad una prospettiva più coraggiosa.

Tra le associazioni cui Pier Giorgio aderì c’è l’Azione Cattolica; anzi, egli fondò nel 
1922 il Circolo Milites Mariae e poi il Circolo di Pollone.



632 Documentazione

Credo che si possa dire che egli è stato ed è per noi oggi una possibile narrazione di 
come si possa vivere il programma dell’A.C.: Preghiera-Azione-Sacrificio. La preghiera 
come anima della vita; l’azione come dedizione di ogni giorno; il sacrificio come carità e 
dono di sé.

Giovanni Paolo II ha definito Frassati “il giovane delle otto Beatitudini": vivere 
secondo le Beatitudini significa avere compreso il senso e il gusto del vivere secondo 
modelli alternativi a quelli correnti; significa avere intuito la sapienza misteriosa della croce; 
significa aver imparato ad apprezzare la fecondità delle dimensioni "perdenti” della vita. 
L'impegno che Pier Giorgio fa suo è effettivamente quello dello spirito e dello stile delle 
Beatitudini. Non so quanto siamo abituati a misurarci con questa dimensione radicale di vita 
cristiana: le Beatitudini, cioè la felicità che ha origine non dal successo delle nostre imprese, 
ma dall’adesione della nostra vita alla persona di Gesù, il povero, il mite, il misericordioso, 
... ; non da una vita che - magari anche attraverso percorsi generosi - conosce il successo, 
e ci fa degli arrivati, ma una vita più profonda, che ha altrove il suo segreto, ne) cuore, nel­
l’amore.

Dio in Gesù ci ha detto il suo amore attraverso la condivisione totale della nostra vita, 
fino nelle sue dimensioni più mortificanti e povere. Il Signore Gesù non ci ha portato un 
messaggio forte e vincente, ma se stesso nella debolezza della croce, che è la sua scelta di 
amore per noi; ci ha comunicato se stesso non nella luce abbagliante del Sinai o dentro pro­
getti vincenti di successo, ma attraverso la fragilità della parola, che comunica nella libertà, 
che affida il suo messaggio non alla potenza rivelativa delle azioni ma alla libertà della 
coscienza che ascolta e comprende... Che cosa c’è di più debole della parola? La debolezza 
dell’amore, questa forza perdente delle Beatitudini è per noi un insegnamento grande che 
non basterà la vita a comprendere. La testimonianza di Pier Giorgio ce lo rende più vicino 
e più familiare. Credo che questo sia uno dei doni più grandi che Frassati offre alla nostra 
vita di laici cristiani oggi.



CATECHESI È COMUNICARE CON I TUOI FEDELI AD UNO AD UNO...

SISTEMI AUDIO E VIDEO

È LA SOLUZIONE PIÙ SEMPLICE E SICURA 
AFFINCHÉ LA PAROLA GIUNGA LIMPIDA E CHIARA

PASS costruisce, installa ed assiste:
— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— radiomicrofoni esenti da disturbi
— sistemi video - grandi schermi
— microfoni “piatti” da altare

PASS inoltre:
— HA UN ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI 
— GARANTISCE UNA ACCURATA ASSISTENZA TECNICA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi: 
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario 
Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Chiesa 
Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. 
Alpignano, S. Margherita dei colli, S. 
Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo 
(Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, 
Parr. Reano, Pan. Trana, Parr. Allessano, 
Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco 
(Valdocco), Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, 
Parr. Varisella, Ist. La Salle, Parr. B.ta 
Paradiso, Parr. S. Giulia. Parr. Bussolino, 
Parr. Coassolo.

Interno basilica di Maria Ausiliatrice

10144 TORINO — CORSO REGINA MARGHERITA, 209/a 
(Oli) 473.24.55 /437.47.84 

FAX (011)48.23.29



Costruiamo e realizziamo
— I migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di comunicare.
— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.
— Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite. 
— Servizio assistenza immediato.

WEB Sede: 12040 Govone (CN) - V. Piana, 5 - Tel. (0173) 58677- 58812 
10147 Torino: Tagliante Giovanni - V. Cardinale Massaia, 76 - Tel. 2296198 - 766897



BASILICA DI S. PIETRO IN VATICANO 
Un nuovo impianto di elettrificazione campane e orologio da torre 

realizzato ed installato dalla TREB1NO nel 1994.

COMANDI
ELETTRONICI^ 
PER CAMPANE

SrebTnq)
gk CMUM4M QfUTUn»

CAV. ROBERTO TREBINO s.n.c. éSSSÈSl 

16030 USCIO (GE) ITALY - TEL. 0185/919410 ■ FAX 0185/919427



Interventi tecnici 
di manutenzione, 
riparazione, 
pronto intervento 
con corde 
e tecniche 
alpinistiche

• Chiese

• Campanili

• Torri

• Ospedali

• Scuole

Raggiungiamo 
l’irraggiungibile 
con la massima 
competenza, 
sicurezza, rapidità 
e risparmio.

•

Ditta Castagneri Saverio 
10074 Lanzo Torinese

Via S. Ignazio, 22 
Tel. 0123/320163 

sito internet; www.castagneri.com

http://www.castagneri.com


Orologi da torre - Campane

F.lli JEMINA
Fond. nel 1780

- Fabbricazione programmatori e orologi elettronici
- Progetto, costruzione e posa in opera incastellature antivibrazioni
- Fornitura, automazione, riparazioni e manutenzioni campane singole 

o a concerto

• COSTRUTTORI ESCLUSIVI
DEL NUOVO SISTEMA BREVETTATO CM 12

ceppo motorizzato senza cerchi, catene e motori esterni, di piccolo 
ingombro con meccanismi al riparo dalle intemperie, colombi, ecc., 
e con assoluta silenziosità di funzionamento.

PREVENTIVI GRATUITI

MONDOVÌ (CN) - Via Soresi, 16 - Tel. 0174/43010

CAPANNI Fonderie
CAMPANE - OROLOGI - IMPIANTI

Via Reg. S. Stefano, 23-25
15019 STREVI (AL)
Tel. 0144/37 27 90

0337/24 01 80

FORNITORI DEL SANTUARIO B. V. CONSOLATA - TORINO
ASSISTENZA - MANUTENZIONI SU OGNI TIPO DI IMPIANTO



{JaVccedelPcpdo
LA TUA VITA IN PRIMA PAGINA

Il settimanale della Chiesa torinese che ti informa su:
• i fatti principali del territorio torinese
• la vita della Chiesa locale e universale
• i problemi e l’attualità culturale e sociale

Corso Matteotti, 11 - 10121 Torino
Tel. 011.562.18.73-011.545.768. Fax 011.549.113

il nostro 
tempo

LA CULTURA DELLA GENTE

Il giornale cattolico a diffusione nazionale propone ogni settimana:
• i fatti principali dell'attualità culturale e politica
• commenti, analisi, riflessioni sui temi in discussione
• un punto di vista “cristiano” sugli avvenimenti

Corso Matteotti, 11 - 10121 Torino
Tel. 011.562.18.73-011.545.768. Fax 011.549.113



2002

amai® 

soggetti vari con didascalie, 
stampa a quattro colori 

su carta patinata 
formato 35,5 x 17,5, 

13 figure, 
pagine 12 + 4 di copertina

RICHIEDETECI 
SUBITO 

COPIE saggio!

PER FORTI 

TIRATURE

PREZZI

DA CONVENIRSI

Con un adeguato 
aumento di spesa 

si possono aggiungere 
notizie proprie

a colori, 
con riproduzioni artistiche 

di quadri d'autore, 
formato 34 x 24



O
UIJO

l'

CONI NUOVI APPARI
JlV XÀM

I DI RISCALDAMENTO A NORME EUROPEE "CE":

GRANDE RISPARMIO 
ALTO RENDIMENTO (OLTRE IL 90%) 

MASSIMA SICUREZZA 
QUALITÀ' CONTROLLATA

OMNIA TERMOAIR

riscaldamento di grandi spazi, 
come Chiese, Oratori, palestre, 
teatri e locali di riunione.

Con la sua trentennale 
esperienza nel settore ed un ricco 
catalogo di prodotti e soluzioni, 
è in grado di offrire studi 
e preventivi gratuiti per 
nuovi impianti, trasformazioni 
ed adeguamenti alle 
normative, 
manutenzioni.

Omnia lermoair
10040 LEINI' (TORINO) • STRADA DEL FORNACINO, 87/C • TEL.011.998.99.21 r.a. • FAX 011.998.13.72 

www.omniatermoair.com • e-mail: omnia@omniatermoair.com

http://www.omniatermoair.com
mailto:omnia@omniatermoair.com


I

UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56 201 - fax 011/51 56 209 - ore 9-12

Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56271 - E-mail: archivio@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 01 1/51 56203 - fax 01 1/51 56209
E-mail: sacranienti@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi (tei. ab. 011/7402 72) su appuntamento
Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56295 (ab. 0335/632 3590)

ore 9-12 (escluso giovedì e sabato)
Ufficio per l'Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56360 - fax 011/51 56369

E-mail: amministrativo@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio dell'Avvocatura - tei. 011/51 56210 - fax 011/51 56209

E-mail: avvocatura@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
' fficio per le Confraternite - tei. 011/51 56210 - fax 011/51 56209

ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56286

ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 011/51 56310 - fax 011/51 56319

E-mail: catechistico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)
Ufficio Liturgico - tei. 011/51 56280 - fax 011/51 56289

E-mail: liturgico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18
f fficio per il Servizio della Carità - tei. 011/5371 87 - 011/53 06 26 - fax 01 1/5371 32

E-mail: caritas@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5
ore 9-12,30 - 1430-17,30 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 01 1/51 56220 - fax 011/51 56 229
E-mail: missionario@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

' fficio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 01 1/51 56 350 - fax 01 1/51 56 349
E-mail: giovani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/51 56340 - fax 011/51 56 349
E-mail: famiglia@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 01 1/51 56 335
E-mail: anziani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

’ fficio per la Ristorale Sociale e del Lavoro - tei. 011/56252 11-011/562 58 13 - fax 011/562 5922
E-mail: lavoro@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Vjfr *"ciò per la Pastorale dell'Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e dell'Università
•el. 011/51 56230 - fax 011/51 56239 - E-mail: scuola@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 011/53 8796 - 011/539052
E-mail: sanita@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Migranti - tei. 011/2462092 - fax 01 1/202542
E-mail: serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it - www.torino.chiesacattolica.it/migranti
via Ceresole n. 42 - ore 9-12 - 14,30-17,30 (chiuso mercoledì pomeriggio e sabato)

l h'< io per |a Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 01 1/51 56330
E-mail: turismo@torino.chiesacattolica.it
°re 9-12 martedì e venerdì - ore 15,30-17,30 tutti i giorni (escluso sabato)

ffi’io per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 011/51 56300 - fax 011/51 56309
-•mail: comunicazioni@torino.chiesacattolica.it - ore 10,30-13 (escluso sabato)

mailto:archivio@torino.chiesacattolica.it
mailto:sacranienti@torino.chiesacattolica.it
mailto:amministrativo@torino.chiesacattolica.it
mailto:avvocatura@torino.chiesacattolica.it
mailto:catechistico@torino.chiesacattolica.it
mailto:liturgico@torino.chiesacattolica.it
mailto:caritas@torino.chiesacattolica.it
mailto:missionario@torino.chiesacattolica.it
mailto:giovani@torino.chiesacattolica.it
mailto:famiglia@torino.chiesacattolica.it
mailto:anziani@torino.chiesacattolica.it
mailto:lavoro@torino.chiesacattolica.it
mailto:scuola@torino.chiesacattolica.it
mailto:sanita@torino.chiesacattolica.it
mailto:serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it
http://www.torino.chiesacattolica.it/migranti
mailto:turismo@torino.chiesacattolica.it
mailto:comunicazioni@torino.chiesacattolica.it


RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= RDTo)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Abbonamento annuale per il 2001 L. 85.000 - Una copia L. 8.500
Anno LXXVIII - N. 4 - Aprile 2001

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - corso Matteotti n. 11 - 10121 Torino 
Conto Corrente Postale 10532109 - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 9/2001
Spedito: Settembre 2001


