
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

5 ANNO LXXV1II 
MAGGIO 2001



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
- il sabato pomeriggio;
- nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il ! 6 agosto, il 2 novembre;
— nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56240 - fax 011/51 56249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56 333 - fax 01 1/51 56 209

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Pro-Vicari Generali - ore 9-12
Fiandino mons. Guido (ab. tei. 011/568 28 17 - 0349/15741 61 )
Operti mons. Mario (ab. tei. 011/436 13 96 - 033.3/56743 95)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TO Città:
Lanzetti don Giacomo (ab. tei. 011/38 93 76 - 0347/2462067)
venerdì ore 10-12
Distretti pastorali:
TO Nord: Foieri don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - 0347/546 05 94) 
lunedì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Carlo (ab. Carmagnola tei. 011 /972.31 71 - 0339/359 68 70) 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Mana don Gabriele (ab. Orbassano tei. 01 1/9002794 - 0.33.3/68696 55) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 011/58 111) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 011/51 56216

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ah. 01 1/31 1 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/205 3474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani.

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/972 00 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e de! lavoro; scuola e Università; sanità; mi- 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO

Cattaneo don Domenico (tei. uff. 01 1/51 56.360 - ab. 011/521 1557)
(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
UFFICIALE PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA METROPOLITANA

SOMMARIO
pag-

Atti del Santo Padre

Messaggio all'Unione Intemazionale delle Superiore Generali 643
Messaggio in occasione del IX Centenario della morte di S. Bruno 646
Ai partecipanti a un Congresso promosso dall’Ufficio Nazionale per la pastorale della

sanità (12.5) 650
Ai Vescovi italiani riuniti per la XLVIII Assemblea Generale della C.E.I. (17.5) 652
Il VI Concistoro straordinario del Collegio Cardinalizio:

Lunedì 21 maggio: Saluto di apertura 655
Giovedì 24 maggio: - Omelia nella Concelebrazione Eucaristica 656

- Al termine dell’agape fraterna 659
Messaggio dei Cardinali 660

Al Pontificio Istituto per Studi su Matrimonio e Famiglia (31.5) 662

Atti della Santa Sede

Congregazione per la Dottrina della Fede:
Notificazione riguardante alcuni scritti del R. P. Marciano Vidal, C.SS.R. 665

Congregazione per il Clero:
Sacerdote, sei mistero di misericordia! 672

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

XLVU1 Assemblea Generale (Roma. 14-18 maggio 2001):
Discorso del Santo Padre 652
1. Prolusione del Cardinale Presidente 691
2. Verso gli "Orientamenti pastorali" dell’Episcopato italiano per il primo decennio

del 2000 (* Renato Corti) 702
3. Comunicato finale dei lavori 709
4. Ripartizione e assegnazione dell’otto per mille IRPEF per l’anno 2(X) 1 715
5. Modifica della misura della quota capitaria prevista dalla Delibera n. 58 (art. 4 § 3) 717

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

Convegno dei Consigli Presbiterali delle Diocesi piemontesi: La pastorale della famiglia 
in dialogo con la pastorale parrocchiale (mons. Renzo Bonetti) 719



642

Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia nella Veglia di preghiera per le Vocazioni 739
Omelia nella memoria liturgica della Sindone 742
Omelia nella Giornata Mondiale di preghiera per le Vocazioni 745
Incontro con il Clero nel XXI anniversario della Ordinazione episcopale: 

- Meditazione durante l’Ora media 748
- Presentazione della Lettera Pastorale Costruire insieme 751

Omelia ad Oropa nel Centenario del Beato Frassati 755
Esortazione ai fedeli al termine della processione di Maria Ausiliatrice 759
Presentazione della Lettera Pastorale ai giornalisti 761

Curia Metropolitana

Cancelleria:
Termine di ufficio - Nomine - Capitolo Collegiale della SS. Trinità in Torino - 
Nomine e conferme in Istituzioni varie 765

Atti del IX Consiglio Presbiterale

Verbale della XI Sessione (Pianezza, 15 novembre 2(XX)) 767
Verbale della XII Sessione (Pianezza, 14 febbraio 2001) 770

Documentazione

Unità pastorali. Dopo nove anni circa dall'inizio dell'esperienza (don Giovanni Villata) 773

In margine alla Notificazione della Congregazione per la Dottrina della Fede circa alcuni 
scritti del R. P. Marciano Vidal, C.SS.R. 783

Riconoscere e attuare il diritto alla nutrizione adeguata quale diritto umano fondamen­
tale (* Agostino Marchetto) Idi

Notificazione del Vescovo di Vicenza sui "fatti" di Schio e sul Movimento mariano 
"Regina dell’amore” 791



Atti del Santo Padre

Messaggio all’Unione Internazionale delle Superiori Generali

Solo in forza della carità di Cristo le religiose 
possono rispondere efficacemente alle sfide 

del mondo moderno e diventare annuncio vivo 
di comunione per una nuova umanità

All'Unione Intemazionale 
delle Superiori Generali

1. Con grande gioia mi rivolgo a voi, care Superiore, venute da ogni parte del 
mondo per il consueto incontro dell'Unione Internazionale delle Superiore Genera­
li. Siete state convocate per riflettere sui problemi e sulle speranze della vita consa­
crata all'inizio del Terzo Millennio, così da poter continuare ad essere, in piena 
fedeltà ai vostri carismi, segno dell'amore di Cristo. Non potendovi accogliere in 
Udienza a motivo del pellegrinaggio sulle orme di San Paolo, che mi porterà nei 
prossimi giorni ad Atene, Damasco e Malta, volentieri vi rivolgo il presente Mes­
saggio, grazie al quale mi è dato di sostare almeno spiritualmente in mezzo a voi.

Siete radunate a Roma per riflettere su un tema che unisce mirabilmente non 
solo l'arricchente diversità dei vostri carismi nella Chiesa, ma anche il pluralismo 
delle culture che rendono significative le vostre tradizioni. Vi stringe in un cuore 
solo l'anelito dell'Apostolo Paolo: «Caritas Christi urget nos» (2Cor 5,14). In questo 
mondo, lacerato da tante contraddizioni, vi proponete, nella vostra identità di 
'donne'', di «essere presenza viva della tenerezza e della misericordia di Dio». Solo in 
ferza della carità di Cristo le comunità religiose possono rispondere efficacemente 
alle sfide del mondo moderno e diventare annuncio vivo di comunione per una 
nuova umanità, che scaturisca dalla misericordia e dalla tenerezza di Dio.

2. Caratterizza la vostra vita consacrata la comunione con Dio-Amore, al quale 
volete riservare il primato in ogni scelta. Questo Dio a cui vi siete date in libero e 
consapevole dono, è il Dio di Gesù Cristo, Dio di Amore, di Relazione, Dio-Trinità. 
Egli coinvolge la nostra piccolezza nella sua stessa dinamica di amore e di unità. Ma 
come appartenere ad un Dio di comunione se non si partecipa la comunione a chi 
avviciniamo, esprimendola concretamente nella vita? Nell'Esortazione post-sino- 
dale Vita consecrata ho voluto sottolineare che «la comunione fraterna, prima di

643



644 Atti del Santo Padre

essere strumento di una determinata missione, è spazio teologale in cui si può speri­
mentare la mistica presenza del Signore risorto» (n. 41) e ultimamente, nella Lette­
ra Apostolica Novo Millennio ineunte, ho osservato che «spiritualità di comunione» 
significa «sguardo del cuore portato sul mistero della Trinità che abita in noi e la cui 
luce va colta sul volto dei fratelli che ci stanno accanto» (n. 43). La stessa chiamata che 
Gesù vi ha rivolto, ed alla quale ciascuna ha dato risposta con il dono della propria 
vita, non può realizzarsi senza entrare in comunione con il mondo intero per amore 
di Dio.

3. Per riconoscere Cristo e la Chiesa il mondo ha bisogno anche della vostra 
testimonianza. Non scoraggiatevi, pertanto, se incontrate delle difficoltà. Talora 
può sembrare che amore, giustizia, fedeltà non siano più presenti nel mondo d'og­
gi. Non abbiate paura; il Signore è con voi, vi precede e vi segue con la fedeltà del 
suo amore. Testimoniate con la vita quello in cui credete!

C'è bisogno della testimonianza forte e libera del vostro voto di povertà, vissuto 
con amore e gioia, perché le vostre sorelle e i vostri fratelli capiscano che l'unico "teso­
ro" è Dio con il suo amore salvifico. La povertà custodisce la castità e vi impedisce 
di diventare schiave dei bisogni artificiosamente creati dalla civiltà del benessere. 
Liberate da tutto ciò che è superfluo, darete alla vostra povertà il volto evangelico 
della libertà e della fiducia di chi è sicuro che Dio provvede ai suoi figli. Non vi è 
chiesto di essere potenti, ma di essere sante!

C'è bisogno della vostra castità fedele e limpida che "annuncia", nel silenzio del 
suo dono quotidiano, la misericordia e la tenerezza del Padre e grida al mondo che 
c'è un "amore più grande" che riempie il cuore e la vita, perché fa spazio al fratel­
lo, come suggerisce l'Apostolo: «Portate gli uni i pesi degli altri» (Gal 6,2). Non 
abbiate paura di testimoniare questo grande dono di Dio. La gioventù vi osserva; 
possa da voi apprendere che c'è un amore diverso da quello che il mondo procla­
ma, un amore fedele, totale, capace di rischiare. La verginità, vissuta per amore di 
Gesù, è profetica oggi più che mai!

C'è bisogno della vostra obbedienza responsabile e piena di disponibilità a Dio attra­
verso le persone che Egli mette sul vostro cammino. Siete chiamate a mostrare, con 
la vostra vita, che la vera libertà sta nell'entrare decisamente nella via segnata e 
benedetta dall'obbedienza, la via di morte e di risurrezione che Gesù ci ha indicato 
con il suo esempio. Abbiate presente il suo grido, insieme di solitudine e di abban­
dono al Padre: «Padre mio, se è possibile, passi da me questo calice! Però non come 
voglio io, ma come vuoi tu!» (Mt 26,39) (cfr. Novo Millennio ineunte, 26). Vivete l'ob­
bedienza nella comunione. Non lasciate che l'individualismo insidi le vostre comu­
nità. Chi svolge il servizio dell'autorità s'impegni sempre, perché tutte le Consorel­
le testimonino una profonda comunione con il Magistero della Chiesa, specialmen­
te quando una mentalità secolarizzata ed edonistica tenta di mettere in discussione 
verità fondamentali e norme morali. La vostra obbedienza sia abbandono sconfina­
to ai disegni del Padre, come lo è stata per Gesù.

4. Da questo abbandono all'amore di Dio prende vigore la carità verso il pros­
simo. «È l'ora di una nuova "fantasia della carità"» (Novo Millennio ineunte, 50), che 
si dispieghi non solo nell'organizzazione di soccorsi, pur tanto necessari, ma «nella 
capacità di farsi vicini, solidali con chi soffre, così che il gesto di aiuto sia sentito non 
come obolo umiliante, ma come fraterna condivisione» (Ibid.)- La vita religiosa, per 
ritrovare se stessa, deve riscoprire il contatto con la gente perché questa possa cono­
scerla quale essa è: dono di Dio fatto agli uomini nel mistero di comunione che vivi­
fica la Chiesa. Comprenderete sempre più profondamente nella sua vitalità il cari-



Atti del Santo Padre 645

sma che Dio vi ha donato, attraverso i vostri Fondatori e le vostre Fondatrici, quan­
to più vi metterete al servizio degli altri a cominciare dai più poveri. Ogni carisma 
è dato per la vita del mondo. La contemplazione come l'evangelizzazione, il servi­
zio agli emarginati e agli ammalati come l'insegnamento, sono sempre un dialogo 
con l'umanità, quella stessa umanità per la quale Dio non ha esitato a mandare suo 
Figlio, perché donasse la vita per la sua redenzione.

Quante volte è stato detto che oggi si sente il bisogno non tanto di maestri quan­
to di testimoni! Siate, pertanto, testimoni del Vangelo, fedeli a Dio e fedeli all'uomo. 
La vita religiosa, proprio per la forza della fede nella presenza di Cristo nella sua 
Chiesa - «Ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo» (Mt 28,20) -, 
vivrà allora con tutta la Comunità ecclesiale «un rinnovato slancio nella vita cri­
stiana» (Novo Millennio ineunte, 29), facendo della presenza divina la forza ispiratri­
ce del suo cammino.

La certezza della presenza di Dio nella vostra vita vi aiuta a comprendere il rap­
porto esistente tra vita consacrata e annuncio del Vangelo. Dio vuole avere bisogno 
della vostra disponibilità personale e comunitaria al suo Spirito, perché l'umanità 
si accorga e scopra finalmente la sua misericordia e la sua tenerezza per ogni crea­
tura. San Paolo afferma: «Quando sono debole è allora che sono forte» (2 Cor 12,10). 
Perché? Perché Dio non ha paura della debolezza dell'uomo, purché questi accolga 
la sua misericordia.

5. Care Superiore Generali, sono tra voi spiritualmente presente e vi accompa­
gno con la preghiera, pensando che ogni vocazione religiosa nella Chiesa porta un 
sempre rinnovato messaggio di speranza. Il cuore della donna si direbbe creato per 
recare al mondo il messaggio della misericordia e della tenerezza di Dio, Volentie­
ri, pertanto, vi affido a Maria Vergine, la prima consacrata, che nell'obbedienza è 
divenuta Madre di Dio. E con fiducia vi ripeto: «Andiamo avanti con speranza! ... 
Non è stato forse per riprendere contatto con questa fonte viva della nostra speran­
za, che abbiamo celebrato l'Anno Giubilare? Ora il Cristo contemplato e amato ci 
invita ancora una volta a metterci in cammino» (Novo Millennio ineunte, 58).

Maria vi aiuti ad amare, a costo di ogni sacrificio, anche fino all'eroismo, come 
hanno saputo fare tante vostre Consorelle. La sua presenza sia per ciascuna di voi 
guida e sostegno.

Con tali sentimenti, imparto di cuore a tutte una speciale Benedizione, che 
volentieri estendo ai vostri Istituti, alle singole comunità e a ogni Sorella, quale 
espressione dell'amore di Dio che vi segue ad una ad una con eterna fedeltà.

Dal Vaticano, 3 maggio 2001

IOANNES PAULUS PP. Il



646 Atti del Santo Padre

Messaggio in occasione del IX Centenario della morte di S. Bruno

Nella preghiera e nella contemplazione, la vostra vita 
nascosta in Cristo è come una Croce silenziosa 

piantata nel cuore dell’umanità redenta

AI Reverendo Padre 
MARCELLIN THEEUWES 

Priore di Chartreuse 
Ministro Generale dell'Ordine dei Certosini 
e a tutti i membri della Famiglia certosina

1. Mentre i membri della Famiglia certosina celebrano il IX Centenario della 
morte del loro Fondatore, insieme ad essi rendo grazie a Dio che ha suscitato nella 
sua Chiesa la figura eminente e sempre attuale di San Bruno. Con una preghiera fer­
vente, apprezzando la vostra testimonianza di fedeltà alla Sede di Pietro, mi asso­
cio volentieri alla gioia dell'Ordine Certosino, che ha in questo «padre molto buono 
e incomparabile» un maestro di vita spirituale. Il 6 ottobre 1101, «ardente di amore 
divino», Bruno lasciava «le ombre fuggitive del secolo» per raggiungere definitiva­
mente i «beni eterni» (cfr. Lettera a Raul, n. 13). 1 fratelli dell'eremo di Santa Maria 
della Torre, in Calabria, ai quali aveva dato tanto affetto, non potevano aver dubbi 
sul fatto che questo Dies natalis avrebbe inaugurato un'avventura spirituale singo­
lare che ancora oggi produce frutti abbondanti per la Chiesa e per il mondo.

Testimone del fremito culturale e religioso che scuoteva a quell'epoca l'Europa 
nascente, artefice nella riforma che la Chiesa desiderava realizzare di fronte alle dif­
ficoltà interne che incontrava, dopo essere stato un insegnante stimato, Bruno si 
sentì chiamato a consacrarsi al bene unico che è Dio stesso. «Vi è nulla di così buono 
come Dio? Vi è un altro bene oltre Dio solo? Così l'anima santa che percepisce que­
sto bene, il suo incomparabile fulgore, il suo splendore, la sua bellezza, arde della 
fiamma del celeste amore e grida: "L'anima mia ha sete di Dio, del Dio vivente: 
quando verrò e vedrò il volto di Dio?"» (Lettera a Raul, n. 15). Il carattere radicale di 
questa sete spinse Bruno, nell'ascolto paziente dello Spirito, a inventare con i suoi 
primi compagni uno stile di vita eremitico, dove ogni cosa favorisce la risposta alla 
chiamata di Cristo che, in ogni tempo, sceglie uomini «per condurli in solitudine e 
unirsi a loro in un amore intimo» (Statuti dell'Ordine dei Certosini). Con questa scel­
ta di "vita nel deserto" Bruno invita tutta la comunità ecclesiale a «non perdere mai 
di vista la suprema vocazione, che è di stare sempre con il Signore» (Vita consecrata, 7).

Bruno manifesta il suo vivo senso della Chiesa, lui che fu capace di dimentica­
re il "suo" progetto per rispondere agli appelli del Papa. Consapevole del fatto che 
il cammino lungo la via della santità non si può concepire senza l'obbedienza alla 
Chiesa, ci mostra che vera vita nella sequela di Cristo significa mettersi nelle sue 
mani, manifestando nell'abbandono di sé un supplemento di amore. Un simile 
atteggiamento lo manteneva sempre nella gioia e nella lode costanti. I suoi fratelli 
osservarono che «aveva sempre il volto raggiante di gioia e la parola modesta. Con 
il vigore di un padre, sapeva dimostrare la sensibilità di una madre» (Introduzione



Atti del Santo Padre 647

alla Pergamena funebre dedicata a San Bruno). Queste delicate parole della Pergame­
na funebre esprimono la fecondità di una vita dedicata alla contemplazione del volto 
di Cristo, fonte di efficacia apostolica e motore di carità fraterna. Possano i figli e le 
figlie di San Bruno, sull'esempio del loro padre, continuare instancabilmente a con­
templare Cristo, montando così «una guardia santa e perseverante, in attesa del 
ritorno del loro Maestro per aprirgli non appena busserà» (Lettera a Raul, n. 4); ciò 
costituisce un appello incoraggiante affinché tutti i cristiani restino vigili nella pre­
ghiera al fine di accogliere il loro Signore!

2. Dopo il Grande Giubileo dell'Incarnazione, la celebrazione del IX Centena­
rio della morte di San Bruno acquisisce oggi ulteriore rilievo. Nella Lettera Aposto­
lica Novo Millennio ineunte invito tutto il Popolo di Dio a ripartire da Cristo, per per­
mettere a quanti sono assetati di senso e di verità di udire battere il cuore di Dio e 
il cuore della Chiesa. La Parola di Cristo, «ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino 
alla fine del mondo» (Mt 28,20), invita tutti coloro che portano il nome di discepo­
li ad attingere da questa certezza un rinnovato slancio nella loro vita cristiana, forza 
ispiratrice del loro cammino (cfr. Novo Millennio ineunte, 29). La vocazione alla pre­
ghiera e alla contemplazione, che caratterizza la vita certosina, dimostra in modo 
particolare che solo Cristo può apportare alla speranza umana una pienezza di 
significato e di gioia.

Come dubitare, allora, per un solo istante che una simile espressione del puro 
amore dia alla vita certosina una straordinaria fecondità missionaria? Nel ritiro dei 
monasteri e nella solitudine delle celle, pazientemente e silenziosamente, i Certosi­
ni tessono la veste nuziale della Chiesa, «pronta come una sposa adorna per il suo 
sposo» (Ap 21,3); essi presentano quotidianamente il mondo a Dio e invitano l'inte­
ra umanità alla festa nuziale dell'Agnello. La celebrazione del sacrificio eucaristico 
costituisce la fonte e il culmine di tutta la vita nel deserto, conformando all'essere 
stesso di Cristo quanti si abbandonano all'amore, al fine di rendere visibili la pre­
senza e l'azione del Salvatore nel mondo, per la salvezza di tutti gli uomini e per la 
gioia della Chiesa.

3. Nel cuore del deserto, luogo di prova e di purificazione della fede, il Padre 
conduce gli uomini lungo un cammino di spoliazione che si oppone a tutte le logi­
che dell'avere, del successo e della felicità illusoria. Guigues il Certosino non cessa­
va di incoraggiare quanti volevano vivere secondo l'ideale di San Bruno a «seguire 
l'esempio di Cristo povero (per)... prendere parte alle sue ricchezze» (Sur la vie soli- 
taire, n. 6). Questa spoliazione passa attraverso una rottura radicale con il mondo, 
che non è disprezzo del mondo, ma un orientamento preso per tutta 1'esistenza in 
una ricerca assidua dell'unico Bene: «Mi hai sedotto, Signore, e io mi sono lasciato se­
durre» (Ger 20,9). Beata è la Chiesa che può disporre della testimonianza certosina 
di disponibilità totale allo Spirito e di una vita totalmente dedita a Cristo!

Invito dunque i membri della Famiglia certosina, attraverso la santità e la sem­
plicità della loro vita, a restare come una città sopra un monte e come una lucerna 
s°pra il lucerniere (cfr. Mt 5,14-15). Radicati nella Parola di Dio, dissetati dai Sacra­
menti della Chiesa, sostenuti dalla preghiera di San Bruno e dei fratelli, che essi 
restino per tutta la Chiesa e al centro del mondo «luoghi di speranza e di scoperta 
delle Beatitudini, luoghi nei quali l'amore, attingendo alla preghiera, sorgente della 
comunione, è chiamato a diventare logica di vita e fonte di gioia» (Vita consecrata, 
51)! Espressione sensibile di un'offerta di tutta la vita vissuta in unione con quella 
di Cristo, la vita in clausura, facendo percepire la precarietà dell'esistenza, invita a 
contare su Dio solo. Essa acuisce la sete di ricevere le grazie concesse dalla medita-



648 Atti del Santo Padre

zione della Parola di Dio. È anche «il luogo della comunione spirituale con Dio e 
con i fratelli e le sorelle, dove la limitazione degli spazi e dei contatti opera a van­
taggio dell'interiorizzazione dei valori evangelici» (ìbid., 59). La ricerca di Dio nella 
contemplazione è in effetti inscindibile dall'amore dei fratelli, amore che ci fa rico­
noscere il volto di Cristo nel più povero fra gli uomini. La contemplazione di Cri­
sto vissuta nella carità fraterna resta il cammino più sicuro della fecondità di ogni 
vita. San Giovanni non cessa di ricordarlo: «Carissimi, amiamoci gli uni gli altri, 
perché l'amore è da Dio: chiunque ama è generato da Dio e conosce Dio» (1 Gv 4,7). 
San Bruno l'aveva compreso bene, lui che non ha mai scisso la priorità che per tutta 
la sua vita ha conferito a Dio dalla profonda umanità di cui era testimone fra i suoi 
fratelli.

4. Il IX Centenario del Dies natalis di San Bruno mi dà l'opportunità di rinno­
vare la mia viva fiducia all'Ordine dei Certosini nella sua missione di contempla­
zione gratuita e d'intercessione per la Chiesa e per il mondo. Sull'esempio di San 
Bruno e dei suoi successori, i monasteri di Chartreuse non cessano di risvegliare la 
Chiesa alla dimensione escatologica della sua missione, ricordando le meraviglie 
che Dio opera e vegliando nell'attesa del compimento ultimo della speranza (cfr. 
Vita consecrata, 27). Sentinella instancabile del Regno che viene, cercando di "esse­
re" prima di "fare", l'Ordine Certosino dà alla Chiesa vigore e coraggio nella sua 
missione, per andare al largo e per permettere alla Buona Novella di Cristo di 
infiammare tutta l'umanità.

In questi giorni di festa dell'Ordine, prego ardentemente il Signore di far risuo­
nare nel cuore di numerosi giovani l'appello a lasciare ogni cosa per seguire Cristo 
povero, lungo il cammino esigente ma liberatore dell'iter certosino. Invito inoltre i 
responsabili della Famiglia certosina a rispondere senza paura agli appelli delle gio­
vani Chiese a fondare monasteri nei loro territori.

Con questo spirito, il discernimento e la formazione dei candidati che si pre­
sentano devono essere oggetto di un'attenzione rinnovata da parte dei formatori. In 
effetti, la nostra cultura contemporanea, segnata da un forte sentimento edonistico, 
dal desiderio di possesso e da una concezione erronea della libertà, non agevola l'e­
spressione della generosità dei giovani che vogliono consacrare la loro vita a Cristo, 
desiderando procedere, nella sua sequela, lungo il cammino di una vita di amore 
oblativo, di servizio concreto e generoso. La complessità dei cammini personali, le 
fragilità psicologiche, le difficoltà di vivere la fedeltà nel tempo, invitano a far sì che 
nulla venga trascurato per offrire a quanti chiedono di entrare nel deserto della 
Chartreuse una formazione che comprenda tutte le dimensioni della persona. Inol­
tre, si presterà particolare attenzione alla scelta di formatori capaci di seguire i can­
didati lungo il cammino della liberazione interiore e della docilità allo Spirito Santo. 
Infine, sapendo che la vita fraterna è un elemento fondamentale del cammino delle 
persone consacrate, s'inviteranno le comunità a vivere senza riserve l'amore reci­
proco, sviluppando un clima spirituale e uno stile di vita conformi al carisma del­
l'Ordine.

5. Cari figli e care figlie di San Bruno, come ho ricordato alla fine dell'Esorta­
zione Apostolica post-sinodale Vita consecrata, «voi non avete solo una gloriosa sto­
ria da ricordare e da raccontare, ma una grande storia da costruirei Guardate al futu­
ro, nel quale lo Spirito vi proietta per fare con voi ancora cose grandi» (n. 110). Nel 
cuore del mondo, rendete la Chiesa attenta alla voce dello Sposo che parla al suo 
cuore: «Abbiate fiducia, io ho vinto il mondo» (Gv 16,33). Vi incoraggio a non rinun­
ciare mai alle intuizioni del vostro Fondatore, anche se l'impoverimento delle



Atti del Santo Padre 649

comunità, la diminuzione delle entrate e l'incomprensione suscitata dalla vostra 
scelta di vita radicale potrebbero portarvi a dubitare della fecondità del vostro Ordi­
ne e della vostra missione i cui frutti appartengono misteriosamente a Dio!

A voi, cari figli e care figlie della Chartreuse, che siete gli eredi del carisma di 
San Bruno, spetta conservare in tutta la sua autenticità e la sua profondità la speci­
ficità del cammino spirituale che vi ha mostrato con la sua parola e il suo esempio. 
La vostra gustosa conoscenza di Dio, alimentata nella preghiera e nella meditazio­
ne della sua Parola, invita il Popolo di Dio ad estendere il proprio sguardo agli oriz­
zonti di un'umanità nuova alla ricerca della pienezza del suo significato e di unità. 
La vostra povertà offerta per la gloria di Dio e la salvezza del mondo è un'eloquente 
contestazione delle logiche di redditività e di efficacia che spesso chiudono il cuore 
degli uomini e delle Nazioni ai veri bisogni dei loro fratelli. La vostra vita nascosta 
con Cristo, come la Croce silenziosa piantata nel cuore dell'umanità redenta, resta 
in effetti per la Chiesa e per il mondo il segno eloquente e il richiamo permanente 
del fatto che ogni essere, oggi come ieri, può lasciarsi afferrare da Colui che è solo 
amore.

Affidando tutti i membri della Famiglia certosina all'intercessione della Vergi­
ne Maria, Mater singularis Cartusiensium, Stella dell'evangelizzazione del Terzo Mil­
lennio, vi imparto un'affettuosa Benedizione Apostolica, che estendo a tutti i bene­
fattori dell'Ordine.

Dal Vaticano, 14 maggio 2001

IOANNES PAULUS PP. Il



650 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti a un Congresso
promosso dall’Ufficio Nazionale per la pastorale della sanità

Si faccia più spedito il passo di chi è chiamato a chinarsi 
per curare l’uomo ferito e sofferente, 

come il Buon Samaritano
Sabato 12 maggio, ricevendo i partecipanti a un Convegno sul tema “La Chiesa italiana nel 
mondo della salute: identità e nuovi percorsi" organizzato dall’Ufficio Nazionale C.E.I. per la 
pastorale della sanità, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Sono molto lieto di porgere il benvenuto a tutti voi, che in questi giorni riflet­
tete sulla presenza della Chiesa nel mondo della salute, della malattia e della soffe­
renza. Saluto anzitutto il Cardinale Camillo Ruini, Presidente della Conferenza Epi­
scopale Italiana, Mons. Javier Lozano Barragàn, Presidente del Pontificio Consiglio 
per la Pastorale della Salute, e li ringrazio per le loro cordiali parole. Saluto gli altri 
Presuli presenti, specialmente Mons. Alessandro Plotti, Arcivescovo di Pisa e Vice­
presidente della Conferenza Episcopale Italiana, e Mons. Benito Cocchi, Vescovo di 
Modena e Presidente della Commissione Episcopale della Conferenza Episcopale 
Italiana per il servizio della carità e la pastorale della salute.

Estendo, poi, il mio saluto a tutte le persone malate e sofferenti, alle loro fami­
glie e a quanti si prendono cura di loro. Davvero - come ho avuto modo di scrive­
re nel Messaggio di quest'anno per la Giornata Mondiale del Malato - desidero 
idealmente, ogni giorno, recarmi a visitare chi soffre, per «sostare al fianco dei 
degenti, dei familiari e del personale sanitario» (n. 3).

Questo vostro Convegno, significativo per molti motivi, si inserisce nel cammi­
no intrapreso dalla Chiesa italiana per una sempre più attiva promozione della 
pastorale della salute. Vi incoraggio a proseguire su tale strada, perché venga rico­
nosciuta alla pastorale della salute tutta la sua forza di testimonianza evangelica, in 
piena fedeltà al mandato del Cristo: «Andate, annunciate il Regno di Dio e curate 
gli infermi» (cfr. Le 5,1-2; Mt 10,7-9; Me 3,13-19).

2. Vi siete riuniti per approfondire il senso e le modalità con cui attualizzare 
oggi questo mandato di Cristo. Da un attento discernimento delle attuali realtà 
socio-culturali scaturiscono di certo indicazioni concrete su quale debba essere la 
presenza della Chiesa nel campo della cura della salute, migliorandone la qualità e 
individuandone nuovi percorsi di penetrazione apostolica.

È utile, in proposito, ricordare, come scrivevo nella Lettera Apostolica Novo Mil­
lennio ineunte, che «non si tratta di inventare un nuovo programma. 11 programma 
c'è già: è quello di sempre, raccolto dal Vangelo e dalla viva Tradizione. Esso si 
incentra in ultima analisi in Cristo stesso» (n. 29).

E nel Messaggio per l'VIII Giornata Mondiale del Malato durante il Grande 
Giubileo del 2000 osservavo: «Gesù non ha solo curato e guarito i malati, ma è 
anche stato un instancabile promotore della salute attraverso la sua presenza salvi­
fica, l'insegnamento, l'azione... In Lui la condizione umana mostrava il volto reden­
to e le aspirazioni umane più profonde trovavano realizzazione. Questa pienezza 
armoniosa di vita Egli vuole comunicare agli uomini di oggi» (n. 10). Sì, Gesù è 
venuto perché tutti «abbiano la vita e l'abbiano in abbondanza» (Gv 10,10). E quale



Atti del Santo Padre 651

ambito, più di quello della salute e della sofferenza, attende l'annuncio, la testimo­
nianza e il servizio del Vangelo della vita?

Imitando Cristo, che ha preso su di sé il volto "dolente" dell'uomo per render­
lo "glorioso", la Chiesa è chiamata a percorrere la via dell'uomo, specie se soffe­
rente (cfr. Redemptor hominis, 7. 14. 21; Salvifici doloris, 3). La sua azione va incontro 
alla persona inferma per ascoltarla, prendersene cura, lenirne le pene, aprirla alla 
comprensione del senso e del valore salvifico del dolore.

Mai si insisterà abbastanza, e voi l'avete fatto nel Convegno, sulla necessità di 
porre al centro la persona, sia del malato che degli operatori.

3. La Chiesa apprezza quanto altri operano in questo campo e offre alle pub­
bliche strutture il suo apporto per rispondere alle esigenze di una cura integrale 
della persona.

In ciò è mossa e sostenuta da una visione di salute che non è semplice assenza 
di malattia, ma tensione verso un'armonia piena e un sano equilibrio a livello psi­
chico, spirituale e sociale. Propone un modello di salute che si ispira alla "salvezza 
salutare" offerta da Cristo: un'offerta di salute "globale", "integrale" che risana il 
malato nella sua totalità. L'esperienza umana della malattia è così illuminata dalla 
luce del Mistero pasquale. Gesù crocifisso, sperimentando la lontananza del Padre, 
a Lui grida la sua richiesta di aiuto ma, in un atto di amore e di fiducia filiale, si 
abbandona nelle sue mani. Nel Messia crocifisso sul Golgota la Chiesa contempla 
l'umanità che tende fiduciosa a Dio le sue braccia doloranti. A chi è nel dolore, essa 
si accosta con compassione e solidarietà, facendo suoi i sentimenti della misericor­
dia divina. Questo servizio all'uomo provato dalla malattia postula la stretta colla­
borazione tra operatori sanitari e pastorali, assistenti spirituali e volontariato sani­
tario. Quanto preziosa appare, a questo riguardo, l'azione delle diverse associazio­
ni ecclesiali di operatori sanitari, sia di tipo professionale, medici, infermieri, far­
macisti, sia di tipo più spiccatamente pastorale e spirituale!

4. Una menzione speciale meritano, a questo proposito, le Istituzioni religiose 
che, fedeli al proprio carisma, continuano a svolgere un ruolo importante in questo 
settore. A queste Istituzioni, maschili e femminili, mentre le ringrazio per la testi­
monianza che pur in mezzo a non poche difficoltà offrono con generosità e compe­
tenza, chiedo di salvaguardare e rendere sempre più riconoscibile nelle presenti 
situazioni il proprio carisma.

Il loro è un servizio pubblico, al quale auspico vivamente che non manchi mai 
il giusto riconoscimento da parte delle autorità civili. Un servizio che domanda, 
inoltre, un forte e convinto investimento nel campo della formazione specifica degli 
operatori sanitari. Si tratta di "opere di Chiesa", patrimonio e diaconia del Vangelo 
della carità per quanti sono bisognosi di cura. A tali opere non deve mai mancare il 
supporto dell'intera Comunità ecclesiale.

Carissimi Fratelli e Sorelle! Ecco un ambito privilegiato nel quale la Chiesa è 
chiamata a testimoniare la presenza del Signore risorto. A tutti coloro che vi sono 
coinvolti vorrei ripetere quanto ho scritto nella citata Lettera Apostolica Novo Mil­
lennio ineunte: «Andiamo avanti con speranza! Un nuovo Millennio si apre davanti 
alla Chiesa come oceano vasto in cui avventurarsi, contando sull'aiuto di Cristo» (n. 
58). All'inizio di questo secolo si faccia più spedito il passo di chi è chiamato a chi­
narsi per curare l'uomo ferito e sofferente, come il Buon Samaritano. Maria, che dal 
Cielo veglia materna su chi è provato dal dolore, sia il costante sostegno di quanti 
si dedicano ad alleviarlo.

Con tali sentimenti, ben volentieri a tutti imparto una speciale Benedizione 
Apostolica.



652 Atti del Santo Padre

Ai Vescovi italiani 
riuniti per la XLVIII Assemblea Generale della C.E.I.

L’Italia ha bisogno di stabilità e di concordia 
per poter esprimere nel modo migliore 

le sue grandi potenzialità
Giovedì 17 maggio il Santo Padre ha incontrato i Vescovi italiani riuniti per la XLVIII Assemblea 
Generale della Conferenza Episcopale Italiana ed ha loro rivolto questo discorso:

Carissimi Fratelli nell'Episcopato!

1. «Grazia a voi e pace da Dio Padre nostro e dal Signore Gesù Cristo» (ICor 
1,3). Mi è caro salutarvi con queste parole dell'Apostolo Paolo. Saluto e ringrazio 
per l'indirizzo rivoltomi, in particolare per gli auguri di compleanno, il Cardinale 
Camillo Ruini, vostro Presidente, insieme con gli altri Cardinali italiani, i Vicepre­
sidenti e il nuovo Segretario Generale.

In questa propizia circostanza della vostra Assemblea Generale, desidero espri­
mere a voi, e attraverso di voi a tutte le comunità ecclesiali italiane, la mia vivissi­
ma gratitudine per l'eccezionale contributo che avete dato al felice esito del Grande Giu­
bileo del Duemila, che è stato per tutta la Chiesa una straordinaria stagione di grazia. 
In particolare, intendo ringraziarvi dell'impegno profuso per la XV Giornata Mon­
diale della Gioventù: oltre due milioni di giovani, di cui una parte considerevole 
italiani, sono convenuti a Roma in quei giorni indimenticabili, a testimonianza di 
quanto sia viva la fede cristiana e sentita l'appartenenza ecclesiale tra le nuove 
generazioni. I giovani provenienti da altre Nazioni, essi pure arrivati in grandissi­
mo numero, hanno potuto sperimentare le capacità di accoglienza, nutrita di 
amore, delle Diocesi italiane.

2. Tema centrale di questa vostra Assemblea sono gli Orientamenti pastorali che 
intendete offrire alla Chiesa in Italia per il decennio da poco iniziato. Molto opportu­
namente avete unito in maniera stretta ed organica questi Orientamenti alla Lette­
ra Apostolica Novo Millennio ineunte, che ho firmato a conclusione dell'Anno Santo. 
In essa ho indicato i punti di riferimento fondamentali e irrinunciabili della vita e 
della pastorale della Chiesa, impegnando i fedeli a tenere fisso lo sguardo sul volto 
di Cristo. Da questa contemplazione è possibile attingere un rinnovato slancio nella 
sequela del Maestro e l'energia ispiratrice per quell'opera ad ampio respiro di evan­
gelizzazione e di inculturazione della fede, necessaria e urgente in un mondo attra­
versato da sfide radicali e da profondi cambiamenti.

Carissimi Fratelli nell'Episcopato, ringrazio Dio con voi per il dinamismo spiri­
tuale e pastorale che caratterizza la Chiesa in Italia, per la testimonianza di fedeltà 
e di zelo apostolico che offrono i sacerdoti, tanto vicini alle persone e alle famiglie 
affidate alla loro cura pastorale, per la generosità con cui tanti religiosi e religiose 
vivono la loro specifica vocazione nella contemplazione, nell'evangelizzazione, 
nella formazione scolastica, nel servizio agli ammalati e agli emarginati. E come 
dimenticare quei cristiani laici, spesso riuniti in associazioni e movimenti, che 
maturano una crescente consapevolezza della loro vocazione battesimale, assu-



Atti del Santo Padre 653

mendo la propria parte di responsabilità nell'edificazione della Chiesa? Con impe­
gno coerente essi si sforzano di dare vita ad autentiche famiglie cristiane e di offri­
re una testimonianza convincente nel lavoro e nello studio, nelle attività sociali, eco­
nomiche e politiche.

Anche in Italia, però, sono diffuse le tendenze a vivere "come se Dio non esi­
stesse", e queste tendenze vengono spesso enfatizzate e rilanciate dai mezzi di 
comunicazione sociale, con gravi rischi per la formazione morale delle persone e 
della collettività. È parte della missione del Pastore sia insegnare con chiarezza la 
retta dottrina in materia di fede e di morale, sia sostenere e incoraggiare tutte quel­
le iniziative che possono porsi come una valida alternativa a simili tendenze. Voi 
sapete, cari Fratelli nell'Episcopato, che il Papa è al vostro fianco nella testimonian­
za che rendete alla verità e all'amore di Cristo. È al vostro fianco nell'impegno di 
promuovere e diffondere, anche attraverso gli strumenti della comunicazione, una 
cultura e stili di vita ispirati cristianamente.

3. Il Papa condivide con voi un'affettuosa sollecitudine per il bene comune di questa 
diletta Nazione che, dopo aver attraversato un decennio di forti contrasti e cambia­
menti, ha bisogno di stabilità e di concordia per poter esprimere nel modo miglio­
re le sue grandi potenzialità.

Fattore decisivo per il presente e per le sorti future dell'Italia è senza dubbio la 
famiglia: su di essa, dunque, giustamente si concentra la vostra attenzione, come 
emerge anche dal grande Incontro Nazionale delle famiglie che avete in program­
ma per il 20 e 21 ottobre. Ad esso, a Dio piacendo, sarò lieto di prendere parte. 
Occorre incrementare la pastorale delle famiglie, non limitandola al periodo della 
preparazione al matrimonio o alla cura di qualche specifico gruppo. È indispensa­
bile che le famiglie stesse diventino maggiormente protagoniste, nell'evangelizza­
zione e nella vita sociale, affinché sia tutelata la loro autentica fisionomia e sia ade­
guatamente riconosciuto il loro ruolo. Rinnovo, pertanto, la richiesta che siano sal­
vaguardati i diritti della famiglia fondata sul matrimonio, senza confonderla con 
altre forme di convivenza. Auspico di cuore che venga realizzata un'organica poli­
tica per la famiglia, idonea a sostenerla nei suoi compiti essenziali, a cominciare 
dalla procreazione e dall'educazione dei figli.

L'impegno per la famiglia è inscindibile da quello a favore della vita umana, dal 
concepimento al suo termine naturale. Oggi poi, con lo sviluppo delle biotecnolo­
gie, si allargano le frontiere sulle quali è richiesta la nostra vigile presenza e la 
coraggiosa proposta della verità sull'uomo. Cari Fratelli nell'Episcopato, le accuse 
che oggi ci vengono rivolte di difendere posizioni ormai superate sono destinate, 
prima o poi, a lasciare il passo al riconoscimento che la Chiesa ha saputo guardare 
avanti e discernere, alla luce del Vangelo di Cristo, ciò che è indispensabile per l'au­
tentico progresso umano.

4. L'educazione delle nuove generazioni rappresenta a sua volta una nostra fonda­
mentale preoccupazione pastorale. Le nostre parrocchie, oratori, associazioni svol­
gono al riguardo un servizio prezioso, che va sostenuto e incrementato. Importan­
tissimo, inoltre, è il compito della scuola: la Chiesa offre perciò la più convinta col­
laborazione, anche attraverso i benemeriti insegnanti di religione, per il migliora- 
mento dell'intero sistema scolastico italiano.

Essa rinnova un forte appello perché sia finalmente realizzata un'effettiva parità 
scolastica, superando vecchie concezioni stataliste per procedere alla luce del prin­
cipio di sussidiarietà e della valorizzazione, anche in ambito scolastico, delle mol­
teplici risorse della società civile.



654 Atti del Santo Padre

Il bene comune non può, poi, costruirsi al di fuori di una prospettiva di concre­
ta solidarietà, che si esprime anzitutto sviluppando nuove possibilità di lavoro spe­
cialmente in quelle aree geografiche, collocate per lo più nel Meridione, tuttora 
pesantemente afflitte dalla piaga della disoccupazione. Di fronte all'aggravarsi 
delle situazioni di povertà, che coinvolgono numerose famiglie precedentemente in 
grado di condurre un'esistenza normale, le nostre comunità ecclesiali sono chiama­
te ad impegnarsi in prima persona, sollecitando al contempo una più solerte e con­
creta attenzione da parte delle pubbliche istituzioni. Tutto ciò vale, in particolare, 
per quell'opera difficile ma doverosa che è l'accoglienza degli immigrati, nella quale 
sono molte le testimonianze esemplari offerte dagli Organismi del volontariato cri­
stiano.

5. Carissimi Fratelli nell'Episcopato, mentre continua, pur tra varie difficoltà, la 
costruzione della "casa comune” dei popoli europei, chiedo a voi e alle vostre Chiese di 
essere presenti in questa impresa di portata storica, con quelle ricchezze di fede e di 
cultura che sono proprie del popolo italiano. Ciò perché, come è scritto nella Dichia­
razione che ho pubblicato unitamente all'Arcivescovo Ortodosso di Atene e di tutta 
la Grecia, «siano conservate inviolabili le radici e l'anima cristiana dell'Europa», 
senza cedere alla tendenza «a trasformare alcuni Paesi europei in Stati secolarizza­
ti senza alcun riferimento alla religione». Questo in effetti costituisce «un regresso 
e una negazione della loro eredità spirituale».

Vi ringrazio, inoltre, per la generosità di cui date costante prova nei confronti dei 
Paesi più poveri e di quelli nei quali la Chiesa ha subito ostinate persecuzioni. In par­
ticolare, ho molto apprezzato l'iniziativa che avete preso per la riduzione del debi­
to estero di alcune Nazioni, favorendo così illuminate decisioni da parte dello Stato 
italiano.

Carissimi Fratelli, vi assicuro la mia quotidiana preghiera per voi e per le comu­
nità affidate al vostro servizio pastorale. Attraverso l'intercessione della Vergine 
Maria, Stella dell'evangelizzazione, esse possano rafforzarsi nella fede, crescere 
nella comunione e nel coraggio della missione. E come segno del mio affetto, per­
ché il Signore vi conceda questi doni, imparto di cuore la Benedizione Apostolica a 
voi e a tutto il popolo italiano.



Atti del Santo Padre 655

Il VI Concistoro straordinario del Collegio Cardinalizio 

«La Chiesa si trova oggi ad affrontare sfide enormi, 
che mettono alla prova

la fiducia e l’entusiasmo degli annunciatori»
Da lunedi 21 a giovedì 24 maggio, si è svolto in Vaticano il VI Concistoro straordinario del Colle­
gio Cardinalizio: apeno da tre relazioni introduttive affidate ai Cardinali Roger Etchegaray, Cre­
scenzio Sepe e Jean-Marie Lustiger, ha visto una intensa panecipazione sui temi proposti alla 
comune riflessione e si è concluso nella Basilica Vaticana con la Concelebrazione Eucaristica pre­
sieduta da Giovanni Paolo II nella solennità liturgica dell’Ascensione e l'agape fraterna con lui 
nella Domus Sanctae Marthae.
Pubblichiamo gli interventi del Santo Padre ed il Messaggio diffuso dai Cardinali al termine dei 
lavori.

Lunedì 21 maggio 
SALUTO
DI APERTURA

Venerati Fratelli Cardinali!

1. «Grazia a voi e pace da Dio, Padre nostro, e dal Signore Gesù Cristo» (Rm 
1,7). Con queste parole dell'Apostolo Paolo, saluto ciascuno di voi e a tutti porgo il 
mio più cordiale benvenuto.

Ringrazio con affetto il Signor Cardinale Bernardin Gantin, Decano del Sacro 
Collegio, che ha voluto farsi interprete dei comuni sentimenti. Egli mi ha indirizza­
to gentili e deferenti espressioni non solo a nome dei presenti, ma anche di quanti, 
non potendo essere con noi fisicamente, si uniscono con la loro preghiera ai lavori 
di questi giorni, che rendono ben manifesta la comunione esistente tra il Successo­
re di Pietro e i Padri Cardinali, suoi primi e più stretti collaboratori. La composi­
zione di questa venerata Assemblea, che raccoglie Porporati provenienti da ogni 
parte della terra e appartenenti a svariate culture, ben raffigura l'unità, l'universa­
lità e la missionarietà della Chiesa, proiettata verso nuovi traguardi apostolici.

2. L'incontro, che prende avvio questa mattina, è quanto mai importante e si col­
lega idealmente al Grande Giubileo, la cui eco è ancora viva in tutti noi. Mentre con 
emozione ripenso alle varie fasi e ai molteplici appuntamenti che insieme abbiamo 
vissuto nel corso dell'Anno Santo, prego perché lo Spirito del Signore, che ci ha per­
messo di vivere esperienze ecclesiali straordinarie, continui a guidarci e ci aiuti ora 
nell'individuare le sfide emergenti nell'attuale passaggio epocale. Nella Lettera Apo­
stolica Novo Millennio ineunte, che ho voluto firmare proprio durante il solenne rito 
conclusivo dell'itinerario giubilare, ho sottolineato l'esigenza di ben evidenziare i 
tratti programmatici concreti" dell'azione evangelizzatrice della Chiesa, all'alba di 

un nuovo Millennio. Si tratta di porre a fuoco gli obiettivi missionari prioritari e i 
metodi di lavoro più idonei, nonché di ricercare i mezzi necessari. Occorre dedicar- 
si ad una adeguata formazione e valorizzazione di tutti gli operatori pastorali, per­
ché vasto e complesso dinanzi a noi è il campo di azione apostolica.

Sappiamo, però, che, se è indispensabile il nostro impegno, tutto dipende dal- 
l' azione divina. Per tale ragione, lo sforzo prioritario di ogni credente e della comu-



656 Atti del Santo Padre

nità ecclesiale non può non essere quello di tendere alla santità, alla ricerca appas­
sionata di Dio, alla contemplazione amorosa del suo volto.

3. Venerati e cari Fratelli, in questi giorni avremo modo di ascoltare riflessioni 
e testimonianze; ci confronteremo fraternamente su problemi e sfide pastorali; 
ricercheremo insieme le linee più confacenti per essere, anche oggi, segno credibile 
dell'amore di Dio per ogni uomo. Soprattutto resteremo in preghiera, docili allo 
Spirito Santo e alle sue ispirazioni, avvertendo a noi unito, come avvenne all'inizio 
del cristianesimo, l'intero Popolo di Dio, al cui servizio il Padre celeste costante- 
mente ci invia.

Ci accompagni come accompagnò gli Apostoli nel Cenacolo, Maria, Madre 
della Chiesa e Stella dell'evangelizzazione. Nelle sue mani materne vorrei par­
ticolarmente porre i lavori di questo Concistoro straordinario e gli auspicati frutti 
spirituali e pastorali che da esso deriveranno per il bene della Chiesa e del mondo 
intero.

Giovedì 24 maggio
OMELIA NELLA
CONCELEBRAZIONE EUCARISTICA

Signori Cardinali, venerati Fratelli nell'Episcopato, carissimi Fratelli e Sorelle!

1. Siamo raccolti intorno all'altare del Signore per celebrare la sua Ascensione 
al cielo. Abbiamo udito le sue parole: «Avrete forza dallo Spirito Santo che scenderà 
su di voi e mi sarete testimoni... fino agli estremi confini della terra» (At 1,8). Da 
duemila anni queste parole del Signore risorto spingono la Chiesa "al largo" della 
storia, la rendono contemporanea di tutte le generazioni, ne fanno il fermento di 
tutte le culture del mondo.

Le riascoltiamo oggi per accogliere con rinnovato fervore l'imperativo «due in 
altum! - prendi il largo!» - rivolto un giorno da Gesù a Pietro: un imperativo che ho 
voluto far riecheggiare in tutta la Chiesa nella Lettera Apostolica Novo Millennio 
ineunte, e che alla luce dell'odierna solennità liturgica assume un significato ancor 
più profondo. L'altum verso cui la Chiesa deve andare, non è soltanto un più forte 
impegno missionario, ma prima ancora un più intenso impegno contemplativo. Siamo 
invitati anche noi, come gli Apostoli testimoni dell'Ascensione, a fissare lo sguardo 
sul volto di Cristo, assunto nello splendore della gloria divina.

Certo, contemplare il cielo non significa dimenticare la terra. Se facesse capolino 
questa tentazione, ci basterebbe riascoltare i «due uomini in bianche vesti» dell'o­
dierna pagina evangelica: «Perché state a guardare il cielo?». La contemplazione cri­
stiana non ci sottrae all'impegno storico. Il "cielo" in cui Gesù è stato assunto non è lon­
tananza, ma velamento e custodia di una presenza che mai ci abbandona, fino a quan­
do Egli verrà nella gloria. Intanto è l'ora esigente della testimonianza, perché nel 
nome di Cristo «siano predicati a tutte le genti la conversione e il perdono dei pec­
cati» (cfr. Le 24,47).

2. E appunto per ravvivare questa consapevolezza, che ho voluto convocare il 
Concistoro straordinario che oggi si chiude. I Signori Cardinali di tutto il mondo, che 
saluto con fraterno affetto, si sono riuniti in questi giorni con me, per affrontare



Atti del Santo Padre 657

alcuni tra i temi più rilevanti dell'evangelizzazione e della testimonianza cristiana 
nel mondo d'oggi, all'inizio di un nuovo Millennio. È stato per noi innanzi tutto 
un momento di comunione, nel quale abbiamo sperimentato un po' di quella gioia che 
inondò l'animo degli Apostoli, dopo che il Risorto, benedicendoli, si era staccato 
da loro per ascendere al cielo. Dice infatti Luca che, «dopo averlo adorato, torna­
rono a Gerusalemme con grande gioia, e stavano sempre nel tempio lodando Dio» 
(Le 24,52-53).

La natura missionaria della Chiesa affonda le radici in questa icona delle origini. 
Ne porta i tratti. Ne ripropone lo spirito. Lo ripropone cominciando dall'esperienza 
della gioia, che il Signore Gesù ha promesso a quanti lo amano: «Vi ho detto queste 
cose affinché la mia gioia sia in voi e la vostra gioia giunga alla pienezza» (Gv 15,11). 
Se la nostra fede nel Signore risorto è viva, l'animo non può non essere colmo di 
gioia, e la missione si configura come un "traboccare" di gioia, che ci spinge a reca­
re a tutti la "bella notizia" della salvezza con coraggio libero da paure e da com­
plessi, fosse pure a costo del sacrificio stesso della vita.

La natura missionaria della Chiesa, che parte dal Cristo, trova sostegno nella 
collegialità episcopale ed è incoraggiata dal Successore di Pietro, il cui ministero 
mira a promuovere la comunione nella Chiesa, garantendo l'unità in Cristo di tutti 
i fedeli.

3. Fu proprio questa esperienza che fece di Paolo 1' "Apostolo delle genti", por­
tandolo a percorrere gran parte del mondo allora conosciuto, sotto la spinta di una 
forza interiore, che lo obbligava a parlare di Cristo: «Vae mihi est si non evangelizave- 
ro - Guai a me se non predicassi il Vangelo!» (1 Cor 9,16). Ho voluto anch'io, nel 
recente pellegrinaggio apostolico in Grecia, in Siria, a Malta, mettermi sulle sue orme, 
quasi completando, in questo modo, il mio pellegrinaggio giubilare. Ho sperimen­
tato in esso la gioia di condividere con affettuosa ammirazione qualche aspetto 
della vita dei nostri amatissimi fratelli cattolici orientali e di vedere aprirsi nuove 
prospettive ecumeniche nei rapporti con i nostri non meno amati fratelli ortodossi: 
con l'aiuto di Dio sono stati fatti dei passi significativi verso la meta sospirata della 
piena comunione.

Bello è stato anche l'incontro con i musulmani. Come durante il tanto desidera­
to pellegrinaggio nella Terra del Signore, compiuto nel corso del Grande Giubileo, 
ho avuto occasione di mettere in rilievo i vincoli particolari della nostra fede con 
quella del popolo ebraico, così è stato molto intenso il momento di dialogo con i cre­
denti dell'Islam. Il Concilio Vaticano II, infatti, ci ha insegnato che l'annuncio di Cri­
sto, unico Salvatore, non ci impedisce, al contrario ci suggerisce, pensieri e gesti di 
pace verso i credenti appartenenti ad altre religioni (cfr. Nostra aetate, 2).

4. Mi sarete testimoni! Queste parole di Gesù agli Apostoli prima dell'Ascen­
sione determinano bene il senso dell'evangelizzazione di sempre, ma in modo parti­
colare suonano attuali nel nostro tempo. Quello che viviamo è un tempo in cui 
sovrabbonda la parola, moltiplicata all'inverosimile dai mezzi di comunicazione 
sociale, che tanto potere hanno sull'opinione pubblica sia nel bene che nel male. Ma 
la parola di cui abbiamo bisogno è quella ricca di sapienza e di santità. Per questo 
nella Novo Millennio ineunte ho scritto che «la prospettiva in cui deve porsi tutto il 
cammino pastorale è quella della santità» (n. 30), coltivata nell'ascolto della Parola 
di Dio, nella preghiera e nella vita eucaristica, specialmente in occasione della cele­
brazione settimanale del "Dies Domini". Solo grazie alla testimonianza di cristiani 
veramente impegnati a vivere radicalmente il Vangelo, il messaggio di Cristo può 
far breccia nel nostro mondo.



658 Atti del Santo Padre

La Chiesa si trova oggi ad affrontare sfide enormi, che mettono alla prova la fidu­
cia e l'entusiasmo degli annunciatori. E non si tratta solo di problemi "quantitati­
vi", dovuti al fatto che i cristiani rappresentano una minoranza, mentre il processo 
di secolarizzazione continua a erodere la tradizione cristiana anche di Paesi di anti­
ca evangelizzazione. Problemi ancor più gravi derivano da un cambiamento generale 
dell'orizzonte culturale, dominato dal primato delle scienze sperimentali ispirate ai 
criteri dell'epistemologia scientifica. Anche quando si mostra sensibile alla dimen­
sione religiosa e sembra anzi riscoprirla, il mondo moderno accetta al massimo 
l'immagine di Dio creatore, mentre trova difficile accogliere - come capitò agli udi­
tori di Paolo all'areopago di Atene (cfr. At 17,32-34) - lo «scandalum crucis» (cfr. 1 Cor 
1,23), lo "scandalo" di un Dio che per amore entra nella nostra storia e si fa uomo, 
morendo e risorgendo per noi. È facile intuire la sfida che questo comporta per le 
scuole e le Università cattoliche, come pure per i Centri di formazione filosofica e 
teologica dei candidati al sacerdozio, luoghi tutti nei quali occorre offrire una pre­
parazione culturale che sia all'altezza del momento culturale presente.

Problemi ulteriori derivano dal fenomeno della globalizzazione, che se offre il van­
taggio di avvicinare i popoli e le culture, rendendo più accessibili a ciascuno innu­
merevoli messaggi, non facilita tuttavia il discernimento e una sintesi matura, favo­
rendo un atteggiamento relativistico che rende più difficile accettare Cristo come 
«via, verità e vita» (Gv 14,6) per ogni uomo.

E che dire poi di quanto va emergendo nell'ambito degli interrogativi morali? Mai 
come oggi, soprattutto sul piano dei grandi temi della bioetica, oltre che su quelli 
della giustizia sociale, dell'istituzione familiare, della vita coniugale, l'umanità è 
interpellata da problemi formidabili, che mettono in questione il suo stesso destino.

Il Concistoro ha riflettuto ampiamente su alcuni di questi problemi, sviluppan­
do analisi approfondite e proponendo meditate soluzioni. Diverse questioni saran­
no riprese nel prossimo Sinodo dei Vescovi, che si è dimostrato valido ed efficace 
strumento della collegialità episcopale, al servizio delle Chiese locali. Vi sono grato, 
venerati Fratelli Cardinali, per i preziosi contributi da voi ora offerti: da essi inten­
do trarre opportune indicazioni operative, perché l'azione pastorale ed evangelizzatri­
ce in tutta la Chiesa cresca nella tensione missionaria, con piena consapevolezza 
delle odierne sfide.

5. Il mistero dell'Ascensione ci spalanca oggi dinanzi l’orizzonte ideale in cui 
questo impegno deve collocarsi. È innanzi tutto l'orizzonte della vittoria di Cristo 
sulla morte e sul peccato. Egli ascende al cielo come re di amore e di pace, sorgen­
te di salvezza per l'intera umanità. Ascende per «presentarsi al cospetto di Dio in 
nostro favore», come abbiamo ascoltato dalla Lettera agli Ebrei (9,24). È un invito 
alla fiducia quello che ci viene dalla Parola di Dio: «È fedele colui che ha promes­
so» (Eb 10,23).

Ci dà forza inoltre lo Spirito, che Cristo ha effuso senza misura. Lo Spirito è il 
segreto della Chiesa di oggi, come Io è stato per la Chiesa della prima ora. Sarem­
mo condannati al fallimento, se non continuasse ad essere efficace in noi la pro­
messa fatta da Gesù ai primi Apostoli: «Io manderò su di voi quello che il Padre mio 
ha promesso; ma voi restate in città, finché non siate rivestiti di potenza dall'alto» 
(Le 24,49). Lo Spirito, Cristo, il Padre: tutta la Trinità è impegnata con noi!

Sì, miei cari Fratelli e Sorelle! Non saremo soli a percorrere il cammino che ci 
attende. Ci accompagnano i sacerdoti, i religiosi ed i laici, giovani e adulti, seria­
mente impegnati per dare alla Chiesa, sull'esempio di Gesù, un volto di povertà e 
di misericordia specialmente verso i bisognosi e gli emarginati, un volto che splen­
da per la testimonianza della comunione nella verità e nell'amore. Non saremo soli,



Atti del Santo Padre 659

soprattutto perché con noi ci sarà la Trinità Santissima. Gli impegni che ho affidato 
come consegna a tutta la Chiesa nella Novo Millennio ineunte, i problemi sui quali il 
Concistoro ha riflettuto, non li affronteremo con forze soltanto umane, ma con la 
potenza che viene "dall'alto". È questa la certezza che trova continuo alimento nella 
contemplazione di Cristo asceso al cielo. Guardando a Lui, accogliamo volentieri il 
monito della Lettera agli Ebrei, a mantenere «senza vacillare la professione della 
nostra speranza, perché è fedele colui che ha promesso» (10,23).

Il nostro rinnovato impegno si fa canto di lode, mentre con le parole del Salmo 
additiamo a tutti i popoli del mondo Cristo risorto e asceso al cielo: «Applaudite, 
popoli tutti, acclamate Dio con voci di gioia... Dio è re di tutta la terra» (Sai 46 
[47],1.8).

Con rinnovata fiducia, dunque, "prendiamo il largo" nel suo nome!

AL TERMINE
DELL’AGAPE FRATERNA

Cari Signori Cardinali!
È giunto il momento di congedarci. Rendiamo grazie al Signore per i giorni di 

grazia e di profonda comunione ecclesiale che insieme abbiamo vissuto. Questo 
Concistoro straordinario ha permesso di rafforzare i vincoli di fraternità, di reci­
proca stima e di proficua intesa, che ci uniscono nel servizio alla Chiesa. Del clima 
disteso e fraterno, vissuto nel corso dei nostri lavori, è felice espressione anche l'a­
gape fraterna, che va ora concludendosi.

Desidero ringraziare ciascuno di voi per la presenza e per l'apporto significati­
vo offerto generosamente a queste giornate di ascolto e di riflessione comune.

Farete ora ritorno alle vostre sedi. Vi chiedo di recare a quanti il Signore affida 
alle vostre cure pastorali il mio cordiale saluto, mentre rimaniamo uniti nell'invo­
cazione dello Spirito Santo, i cui doni attendiamo nella prossima Pentecoste per il 
fecondo esercizio del nostro quotidiano lavoro apostolico.

Un particolare ringraziamento dirigo al carissimo Cardinale Decano Bernardin 
Gantin per le parole che anche qui ha voluto indirizzarmi a nome di tutti. In esse ho 
percepito l'affetto con cui il Collegio Cardinalizio accompagna il Successore di Pie­
tro e il desiderio ardente di ognuno dei suoi membri di coadiuvarlo nel ministero 
petrino al servizio della Chiesa universale.

Viva gratitudine esprimo, inoltre, a tutti coloro che in diversi modi hanno col­
laborato per la realizzazione ed il buon svolgimento del Concistoro. Un grazie di 
cuore anche alle carissime Figlie della Carità e a tutto il Personale della Domus Sanc­
tae Marthae. Ancora una volta abbiamo beneficiato del carisma di Santa Marta, in 
questa Casa che ne porta il nome.

Come era giusto nell'odierna ricorrenza liturgica, questa accogliente sala ci ha 
aiutato a rimanere nel clima del Cenacolo. In questo spirito ci lasciamo ora, confi­
dando sempre nel vicendevole ricordo al Signore. Nel prossimo ottobre ci rivedremo 
con alcuni di voi in occasione del Sinodo dei Vescovi e potremo così sperimentare 
ancora una volta questa forma molto valida di esercizio della collegialità episcopale.

Maria, che oggi veneriamo sotto il bel titolo di "Aiuto dei cristiani", vi accom­
pagni e sempre vi protegga. Vi sono vicino con la mia preghiera e di cuore vi 
benedico.



660 Atti del Santo Padre

MESSAGGIO
DEI CARDINALI

1. Al termine del Concistoro, noi Cardinali venuti da tutte le parti del mondo, riconfer­
miamo la nostra profonda comunione di fede e di amore con il Santo Padre, Successore di 
Pietro.

A lui va la nostra cordiale gratitudine perché, come già ci aveva convocato in Conci­
storo per la preparazione al Grande Giubileo del 2000, così ora in questo nuovo Concistoro 
ci ha chiamati a riflettere sull’attuazione spirituale e pastorale della grazia giubilare, 
approfondendo le linee programmatiche presenti nella preziosa Lettera Apostolica Novo 
Millennio ineunte.

2. Con tutta la Chiesa rendiamo grazie al Signore, datore d’ogni dono, per il fiume di 
grazie che con l’Anno Santo si è riversato sul Popolo di Dio e sull’umanità intera.

3. Siamo convinti che la grande eredità che il Giubileo ci offre come dono e responsa­
bilità è quella di rinnovare, con intima convinzione e con crescente fiducia, la nostra con­
fessione di fede in Gesù Cristo, Figlio di Dio fatto uomo, crocifisso e risorto, unico e uni­
versale Salvatore del mondo.

Per questo accogliamo con gioia e riproponiamo a tutti la consegna di continuare a 
tenere fisso lo sguardo su Cristo e contemplare il suo volto attraverso la familiarità con la 
Parola di Dio, la preghiera assidua e la comunione personale con Lui, la partecipazione 
all’Eucaristia soprattutto nel Giorno del Signore, l’accoglienza della misericordia del Padre 
nel sacramento della Riconciliazione, in un coraggioso impegno verso la santità, senso e 
destino di ogni uomo e sorgente e forza dell’agire pastorale della Chiesa. Così l’esperien­
za giubilare potrà animare e orientare la vita dei credenti accogliendo l’assoluto primato 
della grazia.

4. La contemplazione orante di Cristo, mentre conduce alla comunione d’amore con 
Lui, alimenta la missione evangelizzatrice della Chiesa. Di fronte al grande bisogno che 
ogni uomo ha di Cristo ci sentiamo con urgenza chiamati non solo a “parlare” di Lui, ma 
anche a farlo “vedere”: con l’annuncio della Parola che salva e con l’audace testimonianza 
di fede, in un rinnovato slancio missionario.

5. Condizione, forza e frutto della missione evangelizzatrice è la comunione, l’unità dei 
discepoli, per la quale Cristo ha pregato.

In un mondo pesantemente segnato da lacerazioni e conflitti e in una Chiesa che porta 
le ferite delle divisioni sentiamo più forte il dovere di coltivare la spiritualità della comu­
nione: sia all’interno delle comunità cristiane, sia nel proseguire con carità, verità e fiducia 
il cammino ecumenico e il dialogo inter-religioso, seguendo l’esemplare impulso che ci 
viene dal Santo Padre.

6. La comunione spinge la Chiesa a farsi solidale con l'umanità, particolarmente nel­
l’attuale contesto della globalizzazione con la folla crescente dei poveri, dei sofferenti, di 
quanti sono calpestati nei sacrosanti diritti alla vita, alla salute, al lavoro, alla cultura, alla 
partecipazione sociale, alla libertà religiosa.

Verso i popoli che soffrono a causa di tensioni e di guerre rinnoviamo il nostro impe­
gno ad operare per la giustizia, la solidarietà e la pace. Il nostro pensiero va particolarmen­
te verso l’Africa, ove numerose popolazioni sono provate da conflitti etnici, da una persi­
stente povertà e da gravi malattie. Àll'Africa vada la solidarietà di tutta la Chiesa.

Un accorato appello, unitamente al Santo Padre, rivolgiamo a tutti i cristiani perché 
intensifichino la loro preghiera per la pace nella Terra Santa e chiediamo ai responsabili 
delle Nazioni di aiutare israeliani e palestinesi a vivere pacificamente insieme. Nella Terra



Atti del Santo Padre 661

di Gesù la situazione ultimamente si è aggravata e troppo sangue è già stato versato. In unio­
ne con il Santo Padre, supplichiamo le parti in causa di giungere subito ad un "cessate il 
fuoco” e a riprendere il dialogo su un piano di parità e mutuo rispetto.

7. Di fronte alle numerose, gravi e nuove sfide che la Chiesa incontra nell’attuale svol­
ta epocale, l’esperienza di fede vissuta con il Giubileo ci sprona a non avere paura, ma a 
prendere il largo, ponendo la nostra speranza in Cristo e confidando nella materna interces­
sione di Maria Santissima.

Mentre accompagniamo con la preghiera il Santo Padre nel suo prossimo pellegrinag­
gio in Ucraina, desideriamo confermare la nostra fraterna comunione con tutte le Chiese 
d’Oriente.

Città del Vaticano, 24 maggio 2001 - Solennità dell'Ascensione del Signore.



662 Atti del Santo Padre

Al Pontificio Istituto per Studi su Matrimonio e Famiglia

Il contesto dell’amore sponsale e la mediazione 
corporea dell’atto coniugale sono l’unico luogo in cui è 
pienamente riconosciuto e rispettato il valore singolare 

del nuovo essere umano chiamato alla vita
Giovedì 31 maggio, ricevendo docenti e studenti del Pontificio Istituto Giovanni Paolo li per Studi 
su Matrimonio e Famiglia in occasione del XX della fondazione, il Santo Padre ha pronunciato 
questo discorso:

1. Sono molto lieto di celebrare insieme con voi, docenti, studenti e personale 
addetto, il ventennale della fondazione del vostro, anzi del "nostro" Istituto per 
Studi su Matrimonio e Famiglia. Grazie per la vostra gradita presenza. Tutti vi salu­
to con affetto, riservando un particolare pensiero per il Cardinale Gran Cancelliere 
Camillo Ruini, per il Presidente del Consiglio Superiore di Istituto Cardinale Alfon­
so Lopez Trujillo, e per Mons. Carlo Caffarra, Arcivescovo di Ferrara, iniziatore del­
l'Istituto. Saluto pure Mons. Angelo Scola, Preside dell'Istituto, i docenti e gli alun­
ni, il personale e quanti a vario titolo cooperano alla benemerita attività del Centro 
Accademico.

Questa ricorrenza è un segno eloquente della sollecitudine della Chiesa per il 
matrimonio e la famiglia, che costituiscono uno dei beni più preziosi dell'umanità, 
come ebbi a dire nell'Esortazione Apostolica Familiaris consortio, di cui pure si cele­
bra quest'anno il ventesimo anniversario di pubblicazione (cfr. n. 1).

Dal momento che ormai siete presenti con Sezioni in tutti i Continenti, l'intui­
zione originaria, che ha dato avvio all'Istituto, ha mostrato la sua fecondità a contat­
to con le nuove situazioni e con le sempre più radicali sfide del momento presente.

2. Sviluppando la tematica affrontata in precedenti circostanze, vorrei oggi atti­
rare la vostra attenzione sull'esigenza di elaborare un'antropologia adeguata che cerca 
di comprendere e di interpretare l'uomo in ciò che è essenzialmente umano.

La dimenticanza del principio della creazione dell'uomo come maschio e fem­
mina rappresenta, in effetti, uno dei fattori di maggiore crisi e debolezza della 
società contemporanea, con preoccupanti ricadute a livello del clima culturale, della 
sensibilità morale e del contesto giuridico. Dove il principio è smarrito, si oscura la 
percezione della singolare dignità della persona umana e si apre la strada ad una 
minacciosa "cultura di morte".

Tuttavia l'esperienza dell'amore rettamente inteso rimane una porta di accesso, 
semplice ed universale, attraverso la quale ogni uomo è chiamato a prendere 
coscienza dei fattori costitutivi della propria umanità: ragione, affezione, libertà. 
Dall'interno dell'insopprimibile interrogativo sul significato della sua persona, 
soprattutto muovendo dal principio del suo essere creato ad immagine di Dio, maschio 
e femmina, il credente può riconoscere il mistero del Volto trinitario di Dio, che lo 
crea ponendo in lui il sigillo della sua realtà di amore e comunione.

3. Il Sacramento del matrimonio e la famiglia che ne deriva rappresentano la 
via efficace mediante la quale la grazia redentrice di Cristo assicura ai figli della



Atti del Santo Padre 663

Chiesa una reale partecipazione alla communio trinitaria. L'amore sponsale del 
Risorto per la sua Chiesa, sacramentalmente elargito nel matrimonio cristiano, ali­
menta, nello stesso tempo, il dono della verginità per il Regno. Questa, a sua volta, 
indica il destino ultimo dello stesso amore coniugale.

In tal modo, il mistero nuziale ci aiuta a scoprire che la Chiesa stessa è "fami­
glia di Dio". Per questo l'Istituto, approfondendo la natura del Sacramento del 
matrimonio, offre elementi per il rinnovamento della stessa ecclesiologia.

4. Un aspetto particolarmente attuale e decisivo per il futuro della famiglia e 
dell'umanità riguarda il rispetto dell'uomo alle sue origini e delle modalità della sua 
procreazione. Sempre più insistentemente si affacciano progetti che pongono gli inizi 
della vita umana in contesti diversi dall'unione sponsale tra l'uomo e la donna. 
Sono progetti spesso sostenuti da pretese giustificazioni mediche e scientifiche. Col 
pretesto, infatti, di assicurare una migliore qualità di esistenza mediante un con­
trollo genetico, oppure di far progredire la ricerca medica e scientifica, vengono 
proposte sperimentazioni sugli embrioni umani e metodiche per la loro produzio­
ne, che aprono la porta a strumentalizzazioni e ad abusi da parte di chi si arroga un 
potere arbitrario e senza limiti sull'essere umano.

La verità piena sul matrimonio e sulla famiglia, rivelataci in Cristo, è una luce 
che permette di cogliere le dimensioni costitutive di ciò che è autenticamente 
umano nella stessa procreazione. Come insegna il Concilio Vaticano II, gli sposi, 
uniti nel vincolo coniugale, sono chiamati ad esprimere, mediante gli atti onorevo­
li e degni propri del matrimonio (Gaudium et spes, 49), la loro mutua donazione e ad 
accogliere con responsabilità e gratitudine i figli, «preziosissimo dono del matri­
monio» (Ibid., 50). Essi diventano così, proprio nel loro donarsi corporeo, collabora­
tori dell'amore di Dio Creatore. Partecipando al dono della vita e dell'amore, rice­
vono la capacità di corrispondervi e, a loro volta, di trasmetterlo.

Il contesto dell'amore sponsale e la mediazione corporea dell'atto coniugale 
sono quindi l'unico luogo in cui è pienamente riconosciuto e rispettato il valore sin­
golare del nuovo essere umano, chiamato alla vita. L'uomo, infatti, non è riducibile 
alle sue componenti genetiche e biologiche, che pure partecipano della sua dignità 
personale. Ogni uomo che viene nel mondo è da sempre chiamato dal Padre a par­
tecipare in Cristo, per lo Spirito, alla pienezza della vita in Dio. Fin dall'istante 
misterioso del suo concepimento, pertanto, egli dev'essere accolto e trattato come 
persona, creata a immagine e somiglianza di Dio stesso (cfr. Gen 1,26).

5. Un'altra dimensione delle sfide che attendono oggi un'adeguata risposta 
dalla ricerca e dall'attività dell'Istituto è quella di natura socio-culturale e giuridica.

In alcuni Paesi, talune legislazioni permissive, fondate su concezioni parziali ed 
erronee della libertà, hanno favorito, nel corso degli ultimi anni, presunti modelli 
alternativi di famiglia, non fondata più sull'impegno irrevocabile di un uomo e di 
una donna a formare una "comunità di tutta la vita". I diritti specifici riconosciuti 
finora alla famiglia, primordiale cellula della società, sono stati estesi a forme di 
associazione, a unioni di fatto, a patti civili di solidarietà, pensati in riferimento ad 
esigenze e interessi individuali, a rivendicazioni volte a sanzionare giuridicamente 
scelte indebitamente presentate come conquiste di libertà. Chi non vede che la pro­
mozione artificiosa di simili modelli giuridico-istituzionali tende sempre più a dis­
solvere il diritto originario della famiglia a venire riconosciuta come un soggetto 
sociale a pieno titolo?

Vorrei qui ribadire con forza che l'istituto familiare, atto a consentire all'uomo 
di acquisire in modo adeguato il senso della propria identità, gli offre contestual-



664 Atti del Santo Padre

mente un quadro conforme alla dignità naturale e alla vocazione della persona 
umana. I legami familiari sono il primo luogo di preparazione alle forme sociali 
della solidarietà. L'Istituto, promovendo nel rispetto della sua natura accademica 
una "cultura della famiglia", contribuisce a sviluppare quella "cultura della vita", 
che più volte ho avuto occasione di auspicare.

6. Vent'anni fa nella Familiaris consortio ebbi ad affermare che «l'avvenire del­
l'umanità passa attraverso la famiglia» (n. 86). Lo ripeto oggi a voi con profonda 
convinzione e con accresciuta preoccupazione. Lo ripeto anche con piena fiducia, 
affidando voi e il vostro lavoro alla Madonna di Fatima, in questi anni Patrona 
dolce e forte dell'Istituto. A Lei, Regina della famiglia, affido ogni vostro progetto e 
il cammino che vi attende agli albori di questo Terzo Millennio.

Nell'assicurarvi che vi seguo nel vostro impegno con la mia preghiera, di cuore 
vi benedico.



Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE
PER LA DOTTRINA DELLA FEDE

NOTIFICAZIONE
RIGUARDANTE ALCUNI SCRITTI 

DEL R. P. MARCIANO VIDAL, C.SS.R.

PREAMBOLO

Uno dei compiti affidati alla Congregazione per la Dottrina della Fede è di vigilare e cu­
stodire la dottrina della fede, affinché il Popolo di Dio rimanga fedele all’insegnamento ri­
cevuto. Talvolta la Congregazione deve procedere a un esame dottrinale e segnalare, anche 
con una Notificazione pubblica, le ambiguità o gli errori contenuti in opere di ampia diffu­
sione che possono nuocere alla fede del Popolo di Dio, affinché sia fatta l’opportuna rettifi­
ca. Tale Notificazione, in alcune occasioni, si rende necessaria anche quando l’Autore è di­
sponibile per la rettifica o addirittura questa sia già in atto.

In seguito ad uno studio condotto sulle opere Diccionario de ètica teològica. La pro- 
puesta maral de Juan Pahlo II. Comentario teológico-moral de la enciclica "Veritatis splen­
dor" ed i volumi di Moral de actitudes, sia nella versione spagnola, sia nell’ultima versio­
ne italiana del R. P. Marciano Vidal, C.SS.R., la Congregazione, a motivo degli errori e delle 
ambiguità riscontrati, nonché della loro diffusione e dell’influsso esercitato soprattutto nella 
formazione teologica, decise di approfondire l’esame delle suddette opere con procedura or­
dinaria, secondo quanto stabilito dalla Agendi Ratio in Doctrinarum Examine.

In data 13 dicembre 1997 essa inviò all’Autore, tramite il R. P. Joseph William Tobin, Su­
periore Generale della Congregazione del Santissimo Redentore, il testo della Contestazione 
ufficiale. Questa si componeva di una introduzione concernente la fondazione cristologica del­
l’etica teologica, seguita da due parti, distinte rispettivamente in questioni di carattere episte­
mologico (rapporto S. Scrittura-Tradizione-Magistero; rapporto Teologo-Magistero), e in er­
rori di carattere particolare (Persona-Sessualità-Bioetica; Morale sociale: Escatologia-Utopia).

Il 4 giugno 1998 è pervenuto il testo della Respuesta redatta dal R. P. Marciano Vidal, 
coadiuvato dal Consigliere da lui scelto, e corredata dalla lettera accompagnatoria del Su­
periore Generale. Esso fu esaminato dalle istanze proprie della Congregazione che, non ri­
tenendolo soddisfacente, offrì a P. Vidal un’ulteriore possibilità di chiarificazione del pro- 

665



666 Atti della Santa Sede

prio pensiero sui punti contestati. Il nuovo testo di domande fu sottoposto al giudizio della 
Sessione Ordinaria del 20 gennaio 1999, che decise di concedere nuovamente all’Autore i 
tre mesi previsti dalla Ratio Agendi. Tale procedura, unitamente al suddetto testo, fu appro­
vata dal Santo Padre nell’Udienza concessa al Cardinale Prefetto il 5 febbraio 1999.

La nuova documentazione e la relativa lettera accompagnatoria furono consegnate al 
Superiore Generale dei Redentoristi in un incontro presso il Dicastero (7 giugno 1999). In 
detta occasione furono comunicati l’esito dell’esame della precedente Respuesta e la deci­
sione della Congregazione per la Dottrina della Fede di riformulare, in via eccezionale, le 
questioni discusse in modo da ottenere risposte più puntuali e precise. Inoltre, mentre veni­
va manifestata la viva speranza che P. Vidal comprendesse questa ulteriore possibilità of­
fertagli come un invito ad una riflessione più approfondita per il bene suo e della Chiesa, in 
nome della quale svolge il suo servizio di docenza teologica, si decise che le risposte di P. 
Vidal sarebbero dovute pervenire alla Congregazione per la Dottrina della Fede in forma 
personale, inequivocabile e succinta entro il 30 settembre successivo.

Informato del nuovo passo intrapreso, P. Vidal, tramite il proprio Ordinario, diede assi­
curazione che si sarebbe attenuto alle richieste avanzate dalla Congregazione. In data 28 set­
tembre 1999 il Superiore Generale ha consegnato personalmente al Cardinale Prefetto il testo 
della Respuesta a la “Preguntas dirigidas al Rev. P. Marciano Vidal, C.SS.R.”, unitamente al 
proprio parere personale. Il testo della seconda Respuesta è stato quindi sottoposto al giudi­
zio delle istanze proprie della Congregazione, secondo quanto stabilito dalla Ratio Agendi.

Il 10 novembre 1999 la Sessione Ordinaria della Congregazione, sulla base di tutte le fasi 
dell’esame dei testi e dell’intera documentazione prodotta, ritenne conclusa la procedura ec­
cezionale adottata. La Congregazione per la Dottrina della Fede, prendendo atto con soddi­
sfazione del fatto che l’Autore aveva manifestato la sua disponibilità a correggere le ambi­
guità riguardanti la procreazione artificiale eterologa, l’aborto terapeutico ed eugenesico e le 
leggi sull’aborto, e dichiarato la propria adesione al Magistero negli aspetti dottrinali conte­
stati, senza però proporre modificazioni concrete e sostanziali circa le altre posizioni conte­
nute nella Contestazione, ritenne necessario che si redigesse il testo di una Notificazione. 
Questa avrebbe dovuto essere presentata a P. Vidal nel contesto di un colloquio, mirato ad ot­
tenere il riconoscimento esplicito degli errori e delle ambiguità riscontrati, e a verificare, se­
condo i principi confessati dall’Autore stesso, l’assenso alla rielaborazione dei propri libri, 
secondo le modalità stabilite dalla Congregazione. Inoltre, il testo della Notificazione, com­
pletato con le integrazioni attestanti l’esito dell’incontro ed approvato dalla Sessione Ordi­
naria, doveva essere in seguito pubblicato. Queste decisioni furono confermate dal Santo 
Padre nell’Udienza concessa all’Ecc.mo Segretario il 12 novembre 1999.

Il 2 giugno 2000 è avvenuto il previsto incontro, al quale hanno partecipato l’Em.mo 
Cardinale Prefetto, l’Ecc.mo Segretario, S. E. Mons. Antonio Canizares Llovera, Arcivesco­
vo di Granada e Membro della Congregazione, in rappresentanza della Conferenza Episco­
pale Spagnola, ed alcuni Delegati nominati dal Dicastero; il R. P. Vidal era accompagnato 
dal R. P. Joseph William Tobin e dal R. P. Joseph Pfab, C.SS.R., già Superiore Generale e 
Consigliere scelto per l’occasione. In seguito alla formalizzazione della Notificazione e ad 
un sereno e proficuo colloquio in merito sia alle questioni prettamente dottrinali sia ai pre­
scritti adempimenti procedurali, il R. P. Marciano Vidal ha accettato il giudizio dottrinale 
formulato dalla Congregazione per la Dottrina della Fede nonché l’impegno formale a rie­
laborare i propri scritti, secondo le modalità stabilite.

Informati dell’esito positivo dell’incontro, gli Em.mi ed Ecc.mi Padri della Sessione 
Ordinaria, rispettivamente del 14 giugno 2000 e del 7 febbraio corrente, hanno preso atto 
con soddisfazione della adesione del R. P. Vidal ed hanno comunque confermato la proce­
dura prevista, e cioè la pubblicazione della presente Notificazione. Decidevano, inoltre, 
che le edizioni de Moral de actitudes (compreso anche il volume sulla morale sociale), del 
Diccionario de ètica teològica, de La propuesta moral de Juan Pablo II e delle rispettive 
traduzioni in altre lingue anteriori alla data della Notificazione stessa non possono essere



Atti della Santa Sede 667

adottate per la formazione teologica, e che l’Autore rielaborasse, in particolare, Moral de 
actitudes, sotto la supervisione della Commissione Dottrinale della Conferenza Episcopa­
le Spagnola. Il testo della presente Notificazione con le relative clausole, tramite il Su­
periore Generale, è stato trasmesso al R. P. Vidal, che Io ha accettato apponendovi la pro­
pria firma.

Questa risoluzione, che non intende giudicare la persona dell’Autore, la sua intenzione 
né la totalità della sua opera e del suo ministero teologico, ma soltanto gli scritti presi in 
esame, è volta a tutelare il bene presente e futuro dei fedeli, dei pastori e dei professori di 
teologia morale, soprattutto di quanti si sono formati secondo la teologia dell’Autore o che 
comunque si riconoscono nelle stesse prospettive teologico-morali, affinché essi si allonta­
nino dagli errori o lacune nei quali sono stati formati o persistono tuttora, nonché dalle con­
seguenze pratiche che tali posizioni hanno in ambito pastorale e ministeriale.

NOTA DOTTRINALE

1. Valutazione generale
Moral de actitudes è diviso in tre volumi. Il primo è dedicato alla morale fondamentale'. 

Il secondo è diviso in due tomi, dedicati rispettivamente alla morale della persona e della 
bioetica teologica2 e alla morale dell’amore e della sessualità’. Il terzo volume si occupa 
della morale sociale4. Il Diccionario de ètica teologica' offre uno studio più conciso, ma 
sufficientemente particolareggiato, dei principali concetti e temi della morale cristiana.

In Moral de actitudes si avverte la preoccupazione pastorale per un dialogo con «l’uo­
mo autonomo, secolare e concreto»'’. Questo scopo viene perseguito attraverso un atteggia­
mento di benignità e comprensione, attento al carattere graduale e progressivo della vita e 
dell'educazione morale, e mediante la ricerca di una mediazione che tenti di attenuare posi­
zioni considerate estreme, tenendo presenti i dati offerti dalle scienze umane e da diversi 
orientamenti culturali attuali. Però tale lodevole preoccupazione spesso non raggiunge lo 
scopo inteso, perché prende il sopravvento su aspetti che sono essenziali e costitutivi per una 
integrale presentazione della dottrina morale della Chiesa; in modo particolare: l’impiego di 
una corretta metodologia teologica, l’adeguata definizione della moralità oggettiva delle 
azioni, la precisione del linguaggio e la completezza delle argomentazioni.

Come afferma l’Autore, Moral de actitudes è costruito sulla «opzione per il paradigma 
di “autonomia teonoma" reinterpretato dall’“etica di liberazione”»7. Egli si propone di ope­
rare una personale revisione di questo paradigma, ma non riesce ad evitare alcuni degli er-

1 Moral de actitudes, I. Moral fundamenta/, Editorial PS. Madrid 1990, 8a ed. (ampliada y refundida en su 
totalidad) 902 pp. |trad. it. Manuale di etica teologica, 1. Morale fondamentale, Cittadella Editrice. Assisi 1994, 
958 pp. | (in seguito citato Ma I, secondo la versione italiana seguita a corrispondente versione spagnola, indicata 
mediante il segno =).

1 Moral de actitudes. li-la. Moral de la persona y bioética teològica, Editorial PS. Madrid 1991, 8a ed.. 797 
PP- |trad. it. Manuale di etica teologica, ll-la. Morale della persona e bioetica teologica. Cittadella Editrice. As­
sisi 1995. 896 pp. | (in seguito citato Ma llll, secondo la versione italiana seguita a corrispondente versione spa­
gnola. indicata mediante il segno =).

1 Moral de actitudes. Il-2a Moral del amor y de la sexualidad, Editorial PS. Madrid 1991, 8a ed.. 662 pp. 
Brad. it. Manuale di etica teologica, ll-2a. Morale dell'amore e della sessualità. Cittadella Editrice. Assisi 1996, 
748 pp. | (in seguito citato Ma 1112, secondo la versione italiana seguita a corrispondente versione spagnola, indi­
cata mediante il segno =).

‘ Moral de actitudes. III. Moral social, Editorial PS, Madrid 1995, 8a ed.. 1015 pp. [trad. it. Manuale di etica 
teologica. III. Morate sociale. Cittadella Editrice, Assisi 1997, 1123 pp. | (in seguito citato Ma III. secondo la ver­
sione italiana seguita a corrispondente versione spagnola, indicata mediante il segno =).

’ Diccionario de ètica teològica, Editorial Verbo Divino. Estella (Navarra) 1991. 649 pp. (in seguito citato Det).
• Ma I, p. 283 = 266; cfr. Ma I, pp. 147-148 = 139, 222-226 = 211-215.
’ Ma I, p. 276 = 260; cfr. Ma I. pp. 276-301 = 260-284.



668 Atti della Santa Sede

rari legati al modello scelto, che sostanzialmente corrispondono a quelli segnalati dall’En­
ciclica Veritatis splendor". Non si considera infatti che, pur nella loro distinzione, fede e ra­
gione hanno una sorgente e un fine comuni, e quindi che esse non si rapportano a vicenda 
solo per delimitare in modo sempre esclusivo ed escludente i loro ambiti di competenza, op­
pure per estenderli l’una a discapito dell’altra in un’ottica di emancipazione. La «“ratio" 
normativa»9 non si concepisce come qualcosa che sta tra l’uomo e Dio come un anello che 
li unisce'", ma piuttosto come un diaframma che si frappone tra l’uomo e Dio, e perciò non 
risulta più possibile porre nella «Sapienza divina» il fondamento ontologico (e perciò og­
gettivo) della competenza morale che ogni uomo indubbiamente possiede", con la conse­
guenza di non ammettere che la ragione morale possa essere «illuminata dalla rivelazione 
divina e dalla fede»l2.

Perciò l’Autore ripete più volte una delle affermazioni determinanti dell’impostazione 
dell’opera: «Il proprio e lo specifico dell’éthos cristiano non va cercato nell’ordine dei con­
tenuti concreti dell’impegno morale», ma «nell’ordine della cosmovisione che accompa­
gna» quei contenuti'5. Solo sullo sfondo di tali affermazioni si deve capire - come precisa 
l’Autore - che cosa significa «il riferimento a Gesù di Nazaret in quanto orizzonte o nuovo 
ambito di comprensione e di esperienza vissuta della realtà»14, oppure in che senso si so­
stiene che la fede offre un «influsso», un «contesto», un «orientamento»IS, un «nuovo am­
bito di riferimento» e una «dimensione» “. E anche se l’Autore afferma occasionalmente che 
«la norma decisiva dell’etica cristiana è Cristo» e che «non c’è altra norma per il cristiano 
che l’evento Gesù di Nazaret»17, tuttavia il suo tentativo di fondazione cristologica non rie­
sce a concedere normatività etica concreta alla rivelazione di Dio in Cristo"1. La fondazio­
ne cristologica dell’etica viene ammessa in quanto «ridimensiona la normativa intramonda- 
na del personalismo di alterità politica»1’.

L’etica cristiana che ne risulta è «un’etica influenzata dalla fede»20, ma si tratta di un in­
flusso debole, perché si giustappone di fatto ad una razionalità secolarizzata tutta proget­
tata su un piano orizzontale. Pertanto, in Moral de actitudes non è sufficientemente messa 
in rilievo la dimensione verticale ascendente della vita morale cristiana, e i grandi temi cri­
stiani quali la redenzione, la croce, la grazia, le virtù teologali, la preghiera, le beatitudini, 
la risurrezione, il giudizio, la vita eterna, oltre ad essere poco presenti, sono quasi ininfluenti 
sulla presentazione dei contenuti morali.

Consequenziale al modello morale assunto è l’attribuzione di un ruolo insufficiente alla 
Tradizione e al Magistero morale della Chiesa, che vengono filtrati attraverso le frequenti

" Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Veritatis splendor (6 agosto 1993), specialmente nn. 36-37: MS 85 
(1993), 1162-1163.

’ Mal.p. 224 = 213.
10 Cfr. S. Tommaso d'Aquino, Summa Theologiae, I-II, q. 100, a. 2, c.
" Cfr. Lett. Enc. Veritatis splendor, 36. 42-45: l.c., 1162-1163. 1166-1169.
17 Lett. Enc. Veritatis splendor, 44: l.c., 1168-1169.
” Ma /, pp. 214 = 203; la stessa affermazione si ritrova in Ma ll/l, pp. 140 = 131 e 148 = 139; Ma III, pp. 

107-108 = 99-100 e in Ma I, p. 103 = 99 con riferimento alla Sacra Scrittura; si confronti il tutto con Lett. Enc. Ve­
ritatis splendor, 37: l.c., 1163: "Si è giunti conseguentemente al punto di negare resistenza, nella rivelazione di­
vina, di un contenuto morale specifico e determinato, universalmente valido e permanente: la Parola di Dio si li­
miterebbe a proporre un’esortazione, una generica parenesi, che poi solo la ragione autonoma avrebbe il compito 
di riempire di determinazioni normative veramente "oggettive", ossia adeguate alla situazione storica».

“ Ma I, p. 214 = 203-204.
« Ma I, pp. 202-203 = 192-193.
“ Mal, p. 291 =274.
17 Ma l, p. 476 = 452.
'• Cfr. Ma /, pp. 285-287 = 268-270.
'• Ma 1, p. 291 = 275.
M Ma 1, pp. 202-203 = 192.



Atti della Santa Sede 669

«opzioni» e «preferenze» dell’Autore21. Dal commento all’Enciclica Veritatis splendor, in 
modo particolare, si evince la concezione manchevole della competenza morale del Magi­
stero ecclesiastico22. L’Autore, pur informando i lettori sulla dottrina ecclesiale, si allontana 
criticamente da essa nella soluzione data a diversi problemi di morale speciale, come si 
vedrà di seguito.

Si deve considerare, infine, la tendenza ad utilizzare il metodo del conflitto di valori 
o di beni nello studio dei diversi problemi etici, nonché il ruolo svolto dai riferimenti al 
livello ontico o pre-morale2’. Forme che conducono a ridurre alcuni problemi teoretici e 
pratici, quali il rapporto tra libertà e verità, tra coscienza e legge, tra opzione fondamen­
tale e scelte concrete, che non possono essere risolti positivamente per la mancata coe­
rente presa di posizione dell’Autore. Sul piano pratico, egli non accetta la dottrina tradi­
zionale sulle azioni intrinsecamente cattive e sul valore assoluto delle norme che vietano 
tali azioni.

2. Questioni particolari

L’Autore ritiene che i metodi intercettivi, vale a dire quelli che agiscono dopo la fecon­
dazione e prima dell’impianto, non sono abortivi. Generalmente non si possono considera­
re come procedimenti moralmente leciti per controllare la natalità24, tuttavia sono moral­
mente accettabili «in situazioni di notevole gravità, quando è impossibile ricorrere ad altri 
mezzi»25. L’Autore applica questo stesso criterio di giudizio alla sterilizzazione, afferman­
do che in alcune situazioni esso non pone difficoltà morale, «dato che l'intenzione è quella 
di realizzare in modo responsabile un valore umano»26. In entrambi i casi si tratta di giudi­
zi contrari alla dottrina della Chiesa27.

L’Autore sostiene che la dottrina della Chiesa sull’omosessualità possiede una certa 
coerenza, però non gode di un sufficiente fondamento biblico2" c risente di importanti con­
dizionamenti2’ ed ambiguità”. In essa si riscontrano i difetti presenti «in tutto l'edificio sto­
rico dell'etica sessuale cristiana»’1. Nella valutazione morale dell'omosessualità - aggiunge 
l’Autore - si deve «adottare un atteggiamento di provvisorietà» e dopo «si deve formulare

11 Cfr. per esempio Ma I. pp. 276 = 260; 837-839 = 789-790; 872 = 816; 904 = 848; Ma 1111, pp. 434-437 = 
400-403; 550-551 = 497; 660-661 = 597; Ma 1112, pp. 202 = 189; 204 = 191; 311 = 263; 312 = 264; 553 = 495.

22 Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. dogm. Lumen nentium, 25; Congregazione per la Dottrina della 
Fede, Istr. Donum veritatis (24 maggio 1990), 16: AAS 82 (199O),1557. Al riguardo, si veda; La propuesta maral 
de Juan Pahlo II. Contentano teológico-moral de la enciclica Veritatis splendor. PPC. Madrid 1994, ed in parti­
colare specialmente pp. 24-26. 29. 54. 76-78. 82. 89-90. 94-95. 98. 102. 116. 120. 130-131. 136. 167. Si veda anche 
Ma I, pp. 82-83 = 80; 154= 145; Det. 362-363; Manuale di etica teologica. I. Morale fondamentale. Cittadella Edi­
trice, Assisi 1994, 142-145 (queste pagine, riservate all'Enciclica Veritatis splendor, sono posteriori all'edizione 
spagnola e quindi compaiono soltanto nell'edizione italiana).

22 Cfr. per esempio Ma I, p. 492 = 468.
24 Cfr. Ma 1112. p. 651 = 574.
“ Ma 11/2. p. 651 = 574.
“ Ma II/1, p. 714 = 641; cfr. anche Ma 11/2, p. 652 = 575, dove la sterilizzazione viene considerala come una 

"soluzione adeguata" per alcuni casi, e Det, p. 225, dove si afferma che in alcune occasioni la sterilizzazione sarà 
‘ "ùnico mètodo aconsejahle».

” Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. De abortu procurato ( 18 novembre 1974), 12-13: 
4A.S’ 66 (1974),737-739; Giovanni Paolo II, Leti. Enc. Evangelium vitae (25 marzo 1995), 58: 44S 87 (1995), 466- 
467 Riguardo alla sterilizzazione, cfr. Paolo VI. Lett. Enc. Humanae vitae (25 luglio 1968), 14: A4S 60 (1968), 
490-49) e le fonti ivi citate; Congregazione per la Dottrina della Fede, Risp. Circa sterilizationem in nosoco­
miis catholicis (13 marzo 1975): 4AS 68 (1976), 738-740; Catechismo della Chiesa Cattolica. 2399.

’* Cfr. Ma 1112, pp. 314-315 = 266-267.
22 Cfr. Mail 12, p. 315 = 267.
” Cfr. Ma 1112, p. 316 = 268; inoltre Det. pp. 294-295.
" Ma 11/2, p 316 = 268; cfr. pp. 316-318 = 268-270.



670 Atti della Santa Sede

in chiave di ricerca e di apertura»’2. Per l’omosessuale irreversibile un giudizio cristiano 
coerente «non passa necessariamente attraverso l’unica via di uscita di una morale rigida: 
passaggio all’eterosessualità o astinenza totale»”. Tali giudizi morali non sono compatibili 
con la dottrina cattolica, secondo la quale esiste una valutazione precisa e ferma sulla mo­
ralità oggettiva delle relazioni sessuali tra persone dello stesso sesso34.11 grado di imputabi­
lità morale soggettiva che tali relazioni possono avere in ogni caso singolo è una questione 
che qui non è in discussione.

L’Autore sostiene che non è stata provata la «gravità ex toto genere suo della mastur­
bazione»35. Alcune condizioni personali sono in realtà elementi oggettivi di questo compor­
tamento e pertanto «non è corretto fare “astrazione oggettiva” dai condizionamenti perso­
nali e fare una valutazione universalmente valida a partire dal punto di vista oggettivo»36. 
«Non ogni atto di masturbazione è “materia oggettivamente grave”»37. Non sarebbe corret­
to il giudizio della morale cattolica, secondo la quale gli atti di autoerotismo sono oggetti­
vamente azioni intrinsecamente cattive38.

Per quanto concerne la procreazione responsabile, l’Autore afferma che nessuno dei 
metodi attuali per la regolazione delle nascite è buono sotto tutti gli aspetti. «È incoerente e 
rischioso far propendere la valutazione morale per un metodo determinato»39. Benché al 
Magistero della Chiesa spetti orientare positivamente e negativamente l’uso delle diverse 
soluzioni concrete40, se venissero a crearsi conflitti di coscienza, «continuerà a essere vali­
do il principio basilare dell’inviolabilità della coscienza morale»41. Ma anche prescindendo 
da queste situazioni conflittuali, «l’utilizzazione morale dei metodi strettamente anticonce­
zionali deve essere oggetto di discernimento responsabile dei coniugi»42. Fra i diversi crite­
ri offerti dall’Autore per orientare tale discernimento43, non viene annoverato il valore og­
gettivo e vincolante della norma morale contenuta nell’Enciclica Humanae vitaeu e nei 
documenti del Magistero pontificio precedente45 e susseguente46.

Sulla fecondazione in vitro omologa, l’Autore si allontana dalla dottrina ecclesiale47. «Per 
quanto riguarda la fecondazione pienamente intraconiugale (“caso semplice”), riteniamo che 
non può essere rifiutata...»48. Neutralizzando per quanto possibile la probabilità di rischi per il 
nascituro, essendoci una ragionevole proporzione tra i fallimenti e il successo fondatamente 
sperato, e sempre rispettando la condizione umana dell'embrione, «la fecondazione artificiale 
omologa non può essere dichiarata come immorale in linea di principio»49.

« Ma II12, p. 330 = 281-282.
” Ma 11/2, p. 332 = 283.
54 Cfr. Rm 1,24-27; ICor 6,10; ITm 1,10; Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. Persona hu­

mana (29 dicembre 1975), 8: AAS 68 (1976), 84-85; Lett. Homosexualitas problema (1 ottobre 1986), 3-8: AAS79 
(1987), 544-548; Catechismo della Chiesa Cattolica, 2357-2359. 2396.

" Ma 11/2, p. 374 = 324.
* Ma 11/2, p. 381 = 330; cfr. anche Det, p. 45.
” Ma 11/2, p. 382 = 332.
“ Cfr. Dich. Persona humana, 9: l.c., 85-87; Catechismo della Chiesa Cattolica, 2352. Cfr. anche Leone IX, 

Lett. Ad splendidum nitentis [anno 1054]: DH 687-688.
» Ma 1112, p. 653 = 576.
" Cfr. Ma 11/2, p. 653 = 576.
41 Ma 11/2, p. 653 = 576.
41 Ma 11/2, p. 653 = 576.
45 Cfr. Ma 11/2, pp. 653-654 = 576-577.
44 Cfr. Lett. Enc. Humanae vitae, 11-14: l.c., 488-491.
43 Cfr. le fonti elencate in Lett. Enc. Humanae vitae, 14: l.c., 490-491.
44 Cfr. Giovanni Paolo II, Esort. Ap. Familiaris consortio (22 novembre 1981), 32: AAS 74 (1982), 118-120; 

Catechismo della Chiesa Cattolica, 2370 e 2399. Cfr. anche Ma 1112, pp. 648-650 = 571-573.
" Congregazione per la Dottrina della Fede, Istr. Donum vitae (22 febbraio 1987), n. II. B, 5: AAS 80 

(1988), 92-94.
44 Ma UH, p. 660 = 597.
n Ma 11/1, p. 661 = 597.



Atti della Santa Sede 671

Anche su altri problemi di morale speciale, Moral de actitudes contiene giudizi ambigui. 
Così, per esempio, riguardo al ricorso all’inseminazione artificiale fra coniugi con sperma di 
un donatore50, come alla fecondazione in vitro eterologa51 e all’aborto. L’Autore afferma giu­
stamente l’immoralità globale dell’aborto, ma, per quanto riguarda l’aborto terapeutico, la 
sua posizione è ambigua52: sostenendo la possibilità di alcuni interventi medici in alcuni casi 
molto difficili, non si capisce se intende riferirsi a ciò che tradizionalmente veniva chiamato 
“aborto indiretto”, o se invece viene ammessa la liceità di interventi che non rientrano nella 
categoria tradizionale testé citata. Altrettanto ambiguo è quanto si dice sull’aborto eugeneti­
co”. Sulle leggi riguardanti l’aborto, l’Autore afferma giustamente che non si può conside­
rare la pratica dell’aborto come il contenuto di un diritto individuale54, tuttavia in seguito af­
ferma che «non ogni liberalizzazione giuridica [dell’aborto] è contraria in modo frontale nei 
riguardi dell’etica»’5. L’Autore sembra riferirsi alle leggi che stabiliscono una certa depena­
lizzazione dell’aborto56. Tuttavia, dato che esistono diversi tipi di depenalizzazione dell’a­
borto, alcuni dei quali sono in pratica una legalizzazione e gli altri comunque non risultano 
accettabili per la dottrina cattolica57, e dal momento che il contesto non è sufficientemente 
chiaro, al lettore non è data la possibilità di determinare che tipo di leggi di depenalizzazio­
ne dell’aborto vengono considerate «non contrarie in modo frontale nei riguardi dell’etica».

La Congregazione, prendendo atto con soddisfazione dei passi già fatti dall’Autore e 
della sua disponibilità a seguire i testi magisteriali, ha fiducia che, dalla sua collaborazione 
con la Commissione Dottrinale della Conferenza Episcopale Spagnola, risulterà un manua­
le adatto per la formazione degli studenti in teologia morale.

La Congregazione, con questa Notificazione, desidera anche incoraggiare i teologi mo­
ralisti a proseguire il cammino di rinnovamento della teologia morale, in particolare nel­
l’approfondimento della morale fondamentale e nell’uso rigoroso del metodo teologico-mo- 
rale, secondo gli insegnamenti dell’Enciclica Veritatis splendor e con il vero senso di 
responsabilità ecclesiale.

Il Sommo Pontefice Giovanni Paolo II, nel corso dell' Udienza accordata al sottoscrit­
to Cardinale Prefetto il 9 febbraio 2001, alla luce degli ulteriori sviluppi, ha confermato la 
Sua approvazione alla presente Notificazione, decisa nella Sessione Ordinaria di questa 
Congregazione, e ne ha ordinato la pubblicazione.

Roma, dalla sede della Congregazione per la Dottrina della Fede, il 22 febbraio 2001, 
nella Festa della Cattedra di San Pietro Apostolo.

* Joseph Card. Ratzinger
Prefetto

* Tarcisio Bertone, S.D.B.
Arcivescovo em. di Vercelli 

Segretario

Contestualmente alla Notificazione, in data 16 maggio 2001 L’Osservatore Romano ha pubblicato anche una nota non 
firmata, e quindi particolarmente autorevole, che riportiamo in Documentazione alle pp. 783-786.

” Cfr. Ma liti, p. 649 = 586 e Det, p. 315.
51 Cfr. Mall/l. p. 660 = 597.
» Cfr. Ma IUI, p. 437 = 403.
” Cfr. Ma UH, pp. 437-438 = 403.
54 Cfr. Ma UH, p. 454 = 412.
” Ma llll.p. 454 = 412.
56 Cfr. Ma II/l, pp. 442. 444 = 408.
” Cfr. Dich. De abortu procurato, 19-23: l.c., 742-744; Lett. Enc. Evangelium vitae, 71-74: l.c., 483-488.



672 Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE 
PER IL CLERO

SACERDOTE, 
SEI MISTERO DI MISERICORDIA!

Riflessioni e preghiere sul sacerdote e la misericordia di Dio 
alla luce della Lettera del Santo Padre Giovanni Paolo II 

ai sacerdoti per il Giovedì Santo 2001

Carissimo amico sacerdote,
spero che possa esserti di qualche utilità questo libretto intitolato "Sacerdote, sei miste­

ro di misericordia!", che questa Congregazione ha curato in occasione della Giornata Mon­
diale di Preghiera per la santificazione dei sacerdoti, che si celebra nella solennità del Sacro 
Cuore di Gesù.

La scelta della tematica è stata operata in sintonia con il Santo Padre, che ci ha indiriz­
zato la preziosa Lettera*, lo scorso Giovedì Santo, sul tema del sacramento della Riconci­
liazione, come via fondamentale della nostra santificazione.

Questa sua Lettera ci esortava a riscoprire il nostro Sacerdozio quale mistero di miseri­
cordia e ciò ci ha incoraggiato a percorrere con te, in questa Giornata, un cammino tutto in­
centrato sulla misericordia di Dio. Lo faremo commentando con semplicità, insieme a te, i 
passi salienti della suddetta Lettera, alla luce della Parola di Dio e dell’esperienza cristiana.

Non è forse la via dell’amore misericordioso, come ci indicano innumerevoli Santi, la 
strada più immediata e semplice per raggiungere la santità?

11 Grande Giubileo ha impresso nei nostri cuori un più grande desiderio di riconcilia­
zione con il Signore e fra noi tutti; forse questo è il frutto più sensibile, che è stato avverti­
to anche da coloro che credenti non sono: oggi si sente un diffuso bisogno di trovare nuove 
vie che appianino quelle troppo disastrate dalle conflittualità. Si invoca da ogni parte la pace 
e il Vangelo ci testimonia che la pace è frutto del perdono ricevuto e donato.

Il Signore risorto porta a ciascuno di noi il dono inesauribile del suo perdono. Egli ci 
mostra le sue piaghe (cfr. Gv 20,20) per invitarci ad avere fiducia nel suo indicibile amore 
per noi. Egli nulla si è risparmiato per sollevarci dalle nostre miserie. Ognuno di noi si sente 
a volte come Tommaso, l’incredulo, ma Tommaso diventa l’adoratore del Signore Dio, dopo 
che ha fatto l’esperienza della sua misericordia (cfr. Gv 20,27-29). È una conversione che si 
è operata in lui e che Gesù vuole operare in tutti noi, nella misura della nostra fede nella on­
nipotenza della sua misericordia.

Nel Sacramento del perdono troviamo lo spazio per eccellenza dove fare esperienza 
della divina misericordia. Questo Sacramento ci è donato, a noi è stato confidato, perché 
come sacerdoti ne facessimo esperienza in prima persona, imitando gli Apostoli, che hanno 
incontrato il Signore risorto nel cenacolo (cfr. Gv 20,19-23).

Ci vogliamo rinnovare proponendoci la frequenza regolare nella nostra Confessione e 
la disponibilità eroica nella Confessione degli altri.

Vogliamo essere i fedeli e gli apostoli della Confessione, ben sapendo che nessuna

* In RDTo 78 (2001 ), 301-306 IN.d.RJ.



Atti della Santa Sede 613

nuova evangelizzazione sarà possibile senza far rifiorire i nostri confessionali dai quali si di­
partono i fiumi della misericordia rigenerante e, quindi, della pace e dell’amore.

A questo ci invitano le parole del Santo Padre: «E hello poter confessare i nostri pec­
cati, e sentire come un balsamo la parola che ci inonda di misericordia e ci rimette in cam­
mino. Solo chi ha sentito la tenerezza dell’abbraccio del Padre, quale il Vangelo lo descri­
ve nella parabola del figlio! prodigo - «gli si gettò al collo e lo baciò» (Le 15,20) - può 
trasmettere agli altri lo stesso calore, quando da destinatario del perdono se ne fa ministro» 
(Lettera di Giovanni Paolo II ai Sacerdoti per il Giovedì Santo 2001, n. 10).

Nello spazio evangelico della Parabola del figlio! prodigo (cfr. Le 15,11-32), si potreb­
be dire che è contenuto lo spazio sconfinato della misericordia del Padre. In questa straor­
dinaria parabola tutta l’umanità è compresa, colpevole di immense colpe ma confrontata con 
l’assoluta gratuità dell’amore divino che, a contatto col peccato del mondo, si rivela amore 
misericordioso.

Se per assurdo ci mancasse l’esperienza della divina misericordia, come potremmo es­
sere in comunione vitale con il Padre, ricco di misericordia? Non saremmo tralci vivi ma 
tralci secchi, separati dalla vite (cfr. Gv 15,6).

La vocazione sacerdotale si comprende e si spiega proprio come tralcio totalmente unito 
alla vite che è Cristo (cfr. Gv 15,5); questa è la sua essenza: “alter Christus" ! In questa vite 
scorre una linfa che dà la vita: la misericordia del Padre. Senza misericordia le anime di­
ventano come una terra arida, dove il deserto avanza implacabilmente, divorando la speran­
za e il cuore dell’uomo assomiglia allora ad una caverna solitaria ed oscura.

Gesù risorto, invece, vuole entrare nella nostra vita, impregnare di sé tutta la nostra di­
mensione umana e spirituale; come sacerdoti Egli ci vuole inondare di bontà e di compas­
sione. La pietra dal sepolcro, il Risorto l’ha rotolata via per sempre e la luce della sua mi­
sericordia si è diffusa nei cuori di coloro che confidano in Lui.

Nessuno può trattenere questa luce, niente la può limitare, essa si effonde su tutti gli uo­
mini di buona volontà, che restano aperti, nell’umiltà, alla potenza dell’amore misericor­
dioso di Gesù, che si sprigiona dalle sue piaghe gloriose.

Il mio augurio, oggi a te, caro sacerdote, è quello di fare esperienza sempre più profon­
da ed efficace della bontà del Signore, che ti ha scelto ed unto come suo consacrato e di es­
sere tu stesso spazio di misericordia per ogni confratello e per ogni uomo!

Dal Vaticano, 13 maggio 2(X) 1

Dario Card. Castrillón Hoyos
Prefetto

PREMESSA

Caro amico sacerdote, su questo cammino di 
riflessione sarai accompagnato da brani del 
Santo Padre Giovanni Paolo 11 tratti dalla Lette- 
ra a noi indirizzata in occasione del Giovedì 
Santo di questo anno. Ad essi seguiranno dei 
commenti, che vorrebbero aiutarti a meditare 
sulla tua vocazione tutta immersa nella divina 
misericordia, che ti ha concepito come sacerdote 
e che ti vuole costantemente nutrire, sostenendo 
ogni tuo passo verso il Cielo, dove guidi le anime 
a te affidate.

A noi. ministri del Vangelo, il Vangelo co­
manda: «Siate misericordiosi come è misericor­
dioso il Padre vostro» (Le 6.36). In questa frase 
è racchiusa tutta la nostra perfezione: diventare 
come il Padre celeste! «Siate voi dunque perfet­
ti come è perfetto il Padre vostro celeste» (Mt 
5.48).

La misericordia di Dio è la sua perfezione e 
deve diventare anche la nostra perfezione sacer­
dotale.

«La Chiesa vive una vita autentica - ci dice il



674 Atti della Santa Sede

Santo Padre - quando professa e proclama la mi­
sericordia - il più stupendo attributo del Creato­
re e Redentore - e quando accosta gli uomini 
alla fonte della misericordia del Salvatore di cui 
essa è depositaria e dispensatrice» (Giovanni 
Paolo II, Dives in misericordia, 13)

1. Sacerdote: sei prezioso agli occhi di Dio

•Penso... al lavoro che svolgete ogni giorno, 
lavoro spesso nascosto, che. pur non salendo alla 
ribalta delle cronache, fa avanzare il Regno di 
Dio nelle coscienze. Vi dico la mia ammirazione 
per questo ministero discreto, tenace, creativo, 
anche se rigato talora di quelle lacrime dell'ani­
ma che solo Dio vede e "raccoglie nel suo otre" 
(cfr. Sai 56,9). Ministero tanto più degno di stima 
quanto più provato dalle resistenze di un ambien­
te ampiamente secolarizzato, che espone l’azione 
del sacerdote all'insidia della stanchezza e dello 
scoramento. Voi lo sapete bene: questo impegno 
quotidiano è prezioso agli occhi di Dio» (n. 3).

Quanto è prezioso il tuo lavoro dinanzi a Dio: 
non in primo luogo per quello che tu fai, ma per 
quello che tu sei. Come sacerdoti siamo infatti

•Accostare gli uomini alla fonte della miseri­
cordia del Salvatore»; non è forse questo il tuo 
più sublime compito?

Possano queste pagine esserti di aiuto per un 
desiderio sempre più profondo di glorificare Dio, 
glorificando la sua infinita misericordia.

Cristo, lo siamo realmente e per sempre. Questo, 
a volte, ci incute quasi una certa paura, il timore 
di trovarci davanti a qualcosa di talmente grande, 
troppo grande per un povero uomo. Per questo, 
forse, il Signore ha rivolto proprio ai primi chia­
mati, più di una volta, l’incoraggiamento che 
oggi rivolge anche a noi: «Coraggio, sono io, non 
abbiate paura» (Mt 14,27).

«Non temere, sono io», questa parola del Si­
gnore deve entrarti dentro, soprattutto nei mo­
menti di sconforto e abbattimento, la devi lascia­
re dimorare in te, fino a percepirla con la tua 
coscienza, come rivolta proprio a te, non sola­
mente agli Apostoli di un tempo.

Curare la propria interiorità resta sempre la 
priorità. È il primato dell’essere sull’agire.

2. L’autenticità della testimonianza

«Desidero farmi voce di Cristo, che ci chiama 
a sviluppare sempre di più il nostro rapporto con 
Lui. "Ecco, sto alla porta e busso" (Ap 3,20). 
Come annunciatori di Cristo, siamo innanzi tutto 
invitati a vivere nella sua intimità: non si può dare 
agli altri ciò che noi stessi non abbiamo! C'è una 
sete di Cristo che, nonostante tante apparenze 
contrarie, affiora anche nella società contempo­
ranea, emerge tra le incoerenze di nuove forme di 
spiritualità, si delinea persino quando, sui grandi 
nodi etici, la testimonianza della Chiesa diventa 
segno di contraddizione. Questa sete di Cristo - 
consapevole o meno - non può essere placata da 
parole vuote. Solo autentici testimoni possono ir­
radiare credibilmente la Parola che salva» (n. 3).

Gli Apostoli hanno fatto l'esperienza del Si­
gnore risorto, essenzialmente, accogliendo il suo 
amore misericordioso e divenendone testimoni. 
Come Tommaso, anche tu sei invitato a «mettere

3. La Riconciliazione sacramentale

•Tra i tanti aspetti di questo incontro, mi 
piace oggi scegliere, per questa riflessione, quel­
lo della Riconciliazione sacramentale» (n. 4).

Una grande mistica, la prima Santa canoniz-

il tuo dito sulle piaghe del Signore, a contempla­
re le sue mani; a stendere la tua mano e a metter­
la nel suo costato; e solo così l’incredulità diven­
terà fiducia!» (cfr. Gv 20,27).

Quale altra sorgente può dissetare il cuore di 
un sacerdote se non la misericordia di Dio!

L’immagine di Cristo che siede sul pozzo e at­
tende la samaritana (cfr. Gv 4,6) si potrebbe ap­
plicare anche a te, che sei allo stesso tempo come 
Cristo, in attesa paziente delle creature per sa­
ziarle di Lui, e come la samaritana, che va da Cri­
sto a trovare l'acqua della vera felicità, che sca­
turisce dalla fiducia nella Parola del Maestro.

Solo in questo incontro personale con Gesù 
Cristo, noi sacerdoti ci dissetiamo e a nostra 
volta dissetiamo gli altri: «Chi ha sete venga a 
me e beva chi crede in me; come dice la Scrittu­
ra: fiumi di acqua viva sgorgheranno dal suo 
seno» (Gv 7,37-38).

zata durante il Grande Giubileo del 2000, l’umi­
le suora polacca, Santa Faustina Kowalska, “por­
tavoce della divina misericordia", come l’ha de­
finita Giovanni Paolo II, ha ricevuto dal Signore



Atti della Santa Sede 675

risorto, rivelatosi a lei tra due guerre mondiali, 
uno straordinario messaggio quanto mai attuale, 
che il Santo Padre ha espressamente consegnato 
alla generazione del nuovo Millennio: «La luce 
della divina misericordia, che il Signore ha volu­
to quasi riconsegnare al mondo attraverso il ca­
risma di Suor Faustina, illuminerà il cammino 
degli uomini del Terzo Millennio» (Omelia della 
Canonizzazione, 30 aprile 2000).

In questo messaggio, così Gesù parla a Santa 
Faustina del miracolo della divina misericordia, 
che avviene nel sacramento della Riconciliazio­
ne: «Scrivi, parla della mia misericordia. Di’ alle 
anime dove debbono cercare le consolazioni cioè 
nel tribunale della misericordia, lì avvengono i 
più grandi miracoli che si ripetono continuamen­
te. Per ottenere questo miracolo non occorre fare 
pellegrinaggi in terre lontane, né celebrare solen­
ni riti esteriori, ma basta mettersi con fede ai 
piedi di un mio rappresentante e confessargli la 
propria miseria ed il miracolo della Divina Mise­
ricordia si manifesterà in tutta la sua pienezza. 
Anche se un’anima fosse in decomposizione

come un cadavere ed umanamente non ci fosse 
alcuna possibilità di risurrezione e tutto fosse 
perduto, non sarebbe così per Dio: un miracolo 
della Divina Misericordia risusciterà quest'ani­
ma in tutta la sua pienezza. Infelici coloro che 
non approfittano di questo miracolo della Divina 
Misericordia! Lo invocherete invano, quando 
sarà troppo tardi!» (Diario, QV, pag. 476).

Nella Lettera, su cui stiamo riflettendo, il 
Papa non nasconde che questo Sacramento negli 
scorsi decenni ha subito una certa crisi. Nel 
Grande Giubileo, però, ci sono stati segnali di ri­
presa della pratica della Confessione, che sono 
incoraggianti. Il Santo Padre ti invita a coglierne 
l'importanza pastorale, ma la sua attenzione non 
si ferma qui sul tuo agire, come pastore in mezzo 
al gregge di Dio a te affidato: l'accento egli lo 
pone sul tuo essere, sulla tua personale santifica­
zione e ti invita a vedere nel sacramento della Ri­
conciliazione proprio la strada maestra per rive­
stirti della santità del sacerdozio di Cristo, santità 
di cui tanto ti senti indegno, ma che in realtà ti 
appartiene!

4. Il sacerdote, mistero di misericordia

«Ebbene, guardando a Cristo nell'ultima 
Cena, al suo farsi "pane spezzato" per noi, al 
suo chinarsi in umile servizio ai piedi degli Apo­
stoli, come non provare, insieme con Pietro, lo 
stesso sentimento di indegnità dinanzi alla gran­
dezza del dono ricevuto? "Non mi laverai mai i 
piedi!" (Gv 13,8). Aveva torto, Pietro, a rifiuta­
re il gesto di Cristo. Ma aveva ragione a sentir­
sene indegno.

È importante, in questa giornata per eccel­
lenza dell'amore, che noi sentiamo la grazia del 
sacerdozio come una sovrabbondanza di miseri­
cordia.

Misericordia ? l'assoluta gratuità con cui Dio 
ci ha scelti: "Non voi avete scelto me, ma io ho 
scelto voi" (Gv 15,16).

Misericordia è la condiscendenza con cui ci 
chiama ad operare come suoi rappresentanti, 
Pur sapendoci peccatori.

Misericordia è il perdono che Egli mai ci ri­
fiuta, come non lo rifiutò a Pietro dopo il rinne-

5. L'atteggiamento spirituale di Pietro

«Riscopriamo, dunque, la nostra vocazione 
come “mistero di misericordia". Nel Vangelo 
troviamo che è proprio questo l'atteggiamento 
spirituale con cui Pietro riceve il suo speciale 
mìnistero. La sua vicenda è paradigmatica per

gamento. Vale anche per noi l'asserto secondo 
cui c’è "più gioia in cielo per un peccatore con­
vertito, che per novantanove giusti che non 
hanno bisogno di conversione" (Le 15,7)» (n. 6).

Il Sacerdozio è mistero indicibile della divina 
misericordia! Quante volte gli Apostoli lo avran­
no meditato, ricordando il loro Maestro, le sue 
parole e le parabole, i suoi gesti e la preghiera per 
loro... e il comandamento nuovo: «Come io vi ho 
amato, così amatevi anche voi gli uni gli altri. Da 
questo tutti sapranno che siete miei discepoli, se 
avrete amore gli uni per gli altri» (Gv 13,34-35).

La misericordia di Dio dovrebbe inondare la 
tua vita, cominciando dai tuoi pensieri, dagli at­
teggiamenti interiori che generano quelli esterio­
ri. Poter dire con S. Paolo: «Noi abbiamo il pen­
siero di Cristo» (ICor 2,16). significa essere 
misericordiosi nella propria mentalità, nelle pro­
prie intenzioni e azioni, nelle parole come nei 
gesti. Per dirla con il Vangelo, significa essere 
convertiti a Cristo come bambini (cfr. Mt 18,3).

tutti coloro che hanno ricevuto il compito apo­
stolico, nei vari gradi del sacramento dell'Ordi­
ne» (n. 7).

Pietro, come Paolo e gli altri Apostoli, era il 
prodotto finale di questa inesauribile misericor-



676 Atti della Santa Sede

dia di Dio. Lo conosceva bene, lui, il mistero di 
misericordia della sua vocazione sacerdotale, 
che gli faceva scrivere parole come queste: «De­
posta dunque ogni malizia e ogni frode e ipo­
crisia, le gelosie e ogni maldicenza, come bam­
bini appena nati bramate il puro latte spirituale, 
per crescere con esso verso la salvezza: se dav-

6. «Sulla parola di Gesù»

«Il pensiero va alla scena della pesca miraco­
losa quale è descritta nel Vangelo di Luca (5,1- 
11 ). A Pietro Gesù chiede un atto di fiducia nella 
sua parola, invitandolo a prendere il largo per la 
pesca. Una richiesta umanamente sconcertante: 
come credergli, dopo una notte insonne e spos­
sante, trascorsa a gettare le reti senza alcun risul­
tato? Ma ritentare «sulla parola di Gesù» cambia 
tutto. I pesci accorrono in quantità tale da rompe­
re le reti. La Parola svela la sua potenza. Ne nasce 
lo stupore, ma insieme il tremore e la trepidazio­
ne, come quando si è improvvisamente raggiunti 
da un intenso fascio di luce, che mette a nudo ogni 
proprio limite. Pietro esclama: «Signore, allonta­
nati da me che sono un peccatore» (Le 5,8). Ma 
quasi non ha finito di pronunciare la sua confes­
sione, che la misericordia del Maestro si fa per lui 
inizio di vita puova: «Non temere; d’ora in poi 
sarai pescatore di uomini» (Le 5,10). Il "peccato­
re" diventa ministro di misericordia. Da pesca­
tore di pesci, a "pescatore di uomini"!» (n. 7).

7. «Signore, tu sai tutto, tu sai che ti amo»

«Mistero grande, carissimi sacerdoti: Cristo 
non ha avuto paura di scegliere i suoi ministri 
tra i peccatori. Non è questa la nostra esperien­
za? Toccherà ancora a Pietro di prenderne più 
viva coscienza nel toccante dialogo con Gesù, 
dopo la risurrezione. Prima di conferirgli il man­
dato pastorale, il Maestro pone l’imbarazzante 
domanda: "Simone di Giovanni, mi ami tu più di 
costoro?” (Gv 21,15). L'interpellato è colui che 
qualche giorno prima lo ha rinnegato per ben tre 
volte. Si comprende bene il tono umile della sua 
risposta: "Signore, tu sai tutto; tu sai che ti 
amo" (Ivi, v. 17). E sulla base di questo amore 
esperto della propria fragilità, un amore trepida­
mente quanto fiduciosamente confessato, che 
Pietro riceve il ministero: "Pasci i miei agnelli", 
"pasci le mie pecorelle" (Ivi, vv. 15.16.17). Sarà 
sulla base di questo amore, corroborato dal 
fuoco della Pentecoste, che Pietro potrà adem­
piere al ministero ricevuto» (n. 8).

vero avete già gustato come è buono il Signore» 
(IPt 2,1-3).

Se davvero abbiamo gustato quanto buono è il 
Signore, allora cresceremo e sovrabbonderemo 
anche noi di misericordia. Il Santo Padre non si 
stancherà di ripeterlo in queste pagine a te indi­
rizzate.

Chi di noi non si è riconosciuto almeno una 
volta nella vicenda umana di Pietro? Colui che 
ha il primato di governo nella Chiesa, dovrà 
avere anche il primato di misericordia. Gesù 
glielo fa sperimentare in un modo misterioso; 
permette che Pietro, il primo tra gli Apostoli, lo 
rinneghi (cfr. Le 22,54-62).

L'Apostolo che ha ricevuto più fiducia dal Si­
gnore è anche colui che rinnega pubblicamente 
questa fiducia e fa l’esperienza amara del pecca­
to. Era stato appena consacrato da Cristo, e già 
gli era infedele.

Come non vedere in Pietro anche la nostra 
miseria, che l’onnipotenza di Dio vuole con­
vertire in virtù, proprio mediante la sua mise­
ricordia? Il peccato, che l’orgoglio umano usa 
per separarci da Dio, confessato e consegnato a 
Gesù, viene da Lui riparato: «Laddove è abbon­
dato il peccato, ha sovrabbondato la grazia» 
(Rm 5,20).

Quanto coraggio ci infonde la stessa fragilità 
di Pietro, che fa riflettere ancora di più lo splen­
dore della misericordia di Dio e non illude l’uo­
mo, tentato altrimenti di credere che potrebbe ca­
varsela da solo. «Senza di me non potete fare 
nulla» (Gv 15,5); questo ripete il Signore anche 
a te oggi e ti offre la pienezza della sua miseri­
cordia, per essere tralcio fecondo allacciato a 
Lui, la vite, per portare molti frutti.

«La nostra attenzione si sofferma sul gesto 
del Maestro, che trasmette ai discepoli timorosi e 
stupefatti la missione di essere ministri della di­
vina Misericordia. Egli mostra le mani e il co­
stato con impressi i segni della passione e comu­
nica loro: "Come il Padre ha mandato me 
anch'io mando voi" (Gv 20,21). Subito dopo 
"alitò su di loro e disse: Ricevete lo Spirito 
Santo; a chi rimetterete i peccati saranno rimes­
si e a chi non li rimetterete, resteranno non ri­
messi" (Gv 20,22-23). Gesù affida ad essi il



Atti della Santa Sede 677

dono di "rimettere i peccati", dono che scaturi­
sce dalle ferite delle sue mani, dei suoi piedi e 
soprattutto del suo costato trafitto. Di là un’on­
da di misericordia si riversa sull'intera uma­
nità... Anche a noi quest’oggi il Signore mostra 
le sue piaghe gloriose e il suo cuore, fontana ine­
sausta di luce e di verità, di amore e di perdono» 
(Giovanni Paolo II, 22 aprile 2001).

Il Santo Padre ha parlato con questi accenti 
commoventi, nell’omelia del 22 aprile 2001, se­
conda Domenica di Pasqua, in cui è stata cele­
brata la “festa della Misericordia di Dio” (Regi­
na Coeli, 22 aprile 2001). Giovanni Paolo II 
aveva infatti proclamato, per tutta la Chiesa, la 
seconda Domenica di Pasqua, “Domenica della 
Divina Misericordia” (omelia del 30 aprile 
2000). Nel messaggio a Santa Faustina Kowal- 
ska, Gesù promette per questa Domenica: «In 
quel giorno sono aperte le viscere della mia mi­
sericordia, riverserò tutto un mare di grazia sulle 
anime che si avvicinano alla sorgente della mia 
misericordia. L’anima che si accosta alla Confes­
sione ed alla santa Comunione, riceve il perdono 
totale delle colpe e delle pene. In quel giorno 
sono aperti tutti i canali attraverso i quali scorro­
no le grazie divine. Nessuna anima abbia paura 
di accostarsi a me, anche se i suoi peccati fosse­
ro come lo scarlatto» (Diario, QII, pag. 267).

Dal costato trafitto di Cristo era scaturito il san­
gue e l'acqua (cfr. Gv 19,34). Giovanni nel con­
templare questo flusso sovrabbondante di miseri­
cordia, vi aveva trovato la forza per rimanere 
fedele al Signore. Per questo lo credette risorto

8. Avvolti dalla misericordia

«E non è dentro un’esperienza di misericor­
dia che nasce anche la vocazione di Paolo? Nes­
suno come lui ha sentito la gratuità della scelta 
di Cristo. Il suo passato di accanito persecutore 
della Chiesa gli brucerà sempre nell’animo: "lo 
infatti sono l'infimo degli apostoli, e non sono 
degno neppure di essere chiamato apostolo, per­
ché ho perseguitato la Chiesa di Dio" ( l Cor 
15,9). E tuttavia questa memoria, lungi dal de­
primere il suo entusiasmo, gli metterà le ali. 
Quanto più si è stati avvolti dalla misericordia, 
'unto più si sente il bisogno di testimoniarla e di 
irradiarla» (n. 9).

La misericordia non è qualcosa ma è Qualcu­
no: Gesù Cristo, come ci dice Giovanni Paolo 11 
(cfr. Redemptor hominis, 9). Tu puoi capire la 
misericordia soltanto se fai esperienza di Lui 
nella tua vita. Questa esperienza, come per Pietro 
e Paolo, si chiama innanzi tutto "riconciliazio-

prima di Pietro (cfr. Gv 20,8) e poi, sul lago di Ga­
lilea, lo riconobbe, dicendo: «È il Signore», men­
tre lo scorgeva da lontano sulla riva (cfr. Gv 21,7).

Giovanni, imitando la Vergine Maria, la 
Madre di Gesù, si era lasciato conquistare dall'a­
more misericordioso di Cristo, al quale non 
aveva fatto resistenza. Giovanni aveva imparato 
a fidarsi della parola del Maestro, il suo atteggia­
mento era diventato quello di un bambino, come 
il Signore lo aveva chiesto ai suoi: «Se non vi 
convertirete e diventerete come i bambini, non 
entrerete nel Regno dei Cieli» (Mt 18,3).

Accade oggi anche a noi la stessa cosa: chi ha 
il cuore pieno di fiducia nel Signore penetra ra­
pidamente nel cuore di Dio, disceme con sempli­
cità gli innumerevoli segni del suo amore e della 
sua presenza, percepisce i suoi desideri e li rea­
lizza insieme a Lui. Gli altri, pur facendo l'espe­
rienza della fragilità umana, non confessano però 
al Signore, con fiducia e trepidazione, il loro 
amore e ne restano come esclusi. Per loro è come 
se Cristo non avesse mai lasciato il sepolcro, non 
fosse mai risorto e non potesse avvolgerli con la 
potenza della sua risurrezione. La storia si ripete 
anche oggi: Cristo manifesta la potenza della sua 
misericordia solo a coloro che si abbandonano a 
Lui incondizionatamente.

Ecco perché, per alcuni di noi, è così diffici­
le fare l’esperienza trasformante della misericor­
dia di Dio. Questa grande e autentica esperienza, 
che hanno fatto gli Apostoli di Cristo risorto, se 
non lo è giù diventata, può e deve diventare 
anche la tua.

ne", “perdono". Cristo è la Porta, in quanto mi­
sericordia incarnata del Padre, per introdurci nel 
mistero del Regno di Dio.

Come è avvenuto per Pietro e Paolo, anche a 
noi Dio vuole mettere le ali dell'entusiasmo per 
lo straordinario ministero di riconciliazione che 
ci è stato affidato, con la Confessione sacramen­
tale, non in virtù dei nostri meriti ma per la so­
vrabbondante carità del Cuore di Cristo.

Quanto allora acquistano valore, soprattutto 
per noi sacerdoti, le parole di Gesù: «Siate mise­
ricordiosi, come è misericordioso il Padre vo­
stro. Non giudicate e non sarete giudicati: non 
condannate e non sarete condannati: perdonate e 
vi sarà perdonato; date e vi sarà dato; una buona 
misura, pigiata, scossa e traboccante vi sarà ver­
sata nel grembo, perché con la misura con cui 
misurate, sarà misurato a voi in cambio» (Le 
6,36-38)!



678 Atti della Santa Sede

9. Tutto è grazia

«Le testimonianze di Pietro e Paolo, carissimi 
sacerdoti, contengono preziose indicazioni per 
noi. Esse ci invitano a vivere con senso di infini­
ta gratitudine il dono del ministero: nulla noi ab­
biamo meritato, tutto è grazia! L'esperienza dei 
due Apostoli ci induce, al tempo stesso, ad ab­
bandonarci alla misericordia di Dio, per conse­
gnare a Lui con sincero pentimento le nostre fra­
gilità, e riprendere con la sua grazia il nostro 
cammino di santità» (n. 10),

Forse abbiamo trascurato la preghiera, fonda­
mentale parte, anzi struttura portante del nostro 
essere e del nostro agire. La preghiera che si fa 
adorazione, rendimento di grazie, invocazione, 
meditazione, esame di coscienza, lode a Dio per 
tutti i benefici ricevuti, benefici che vengono di­
menticati se nel nostro cuore non resta il canto 
della lode e della benedizione. I Salmi ne sono ri­
colmi. come quelli scritti da Davide, un altro 
apostolo della misericordia di Dio, che così can­
tava:

«Benedici il Signore, anima mia, 
quanto è in me
benedica il suo santo nome.
Benedici il Signore, anima mia, 
non dimenticare tanti suoi benefici.
Egli perdona tutte le tue colpe, 
guarisce tutte le tue malattie; 
salva dalla fossa la tua vita, 
ti corona di grazia e di misericordia; 
egli sazia di beni i tuoi giorni 
e tu rinnovi come aquila 
la tua giovinezza ...
... Buono e pietoso è il Signore, 
lento all’ira e grande neH'amore...

... Non ci tratta secondo
i nostri peccati, 
non ci ripaga secondo 
le nostre colpe.
Come il cielo è alto sulla terra, 
così è grande la sua misericordia 
su quanti lo temono;
come dista l’oriente dall’occidente, 
così allontana da noi le nostre colpe. 
Come un padre 
ha pietà dei suoi figli, 
così il Signore ha pietà
di quanti lo temono ...» (Sai 103).
Non si sarebbe potuto perdere per sempre Da­

vide, dopo il suo grande peccato? Non è forse ri­
tornato a Dio, pentito come il figliol prodigo, 
perché ha riscoperto la divina misericordia?

Devi prendere coraggio, fratello sacerdote, 
anche a te il Papa ripete in nome di Cristo: «Non 
aver paura». Impara a guardare alle tue infedeltà 
nella prospettiva della misericordia di Dio, per­
ché solo nella fiducia e nell'accoglienza del suo 
perdono trarrai la forza per non cadere più negli 
stessi peccati. Si realizzeranno così perfettamen­
te nella tua vita le parole dell’Apostolo Giovan­
ni: «Voi sapete che egli è apparso per togliere i 
peccati e che in lui non v’è peccato. Chiunque ri­
mane in lui non pecca» (IGv 3,5-6).

Rimanere in Lui, non significa forse confida­
re sempre nel suo amore misericordioso?

«Noi abbiamo riconosciuto e creduto all’amo­
re che Dio ha per noi. Dio è amore; chi sta nel­
l'amore dimora in Dio e Dio dimora in lui. Per 
questo l’amore ha raggiunto in noi la sua perfe­
zione, perché abbiamo fiducia...» (/Gv 4,16-17).

10. Riscoprire il sacramento della Riconciliazione

«Nella Novo Millennio ineunte ho additato 
l'impegno di santità come il primo punto di una 
saggia "programmazione" pastorale. È impegno 
fondamentale di tutti i credenti, quanto più dun­
que deve esserlo per noi (cfr. nn. 30-31)/

A questo scopo, è importante che riscopriamo 
il sacramento della Riconciliazione come stru­
mento fondamentale della nostra santificazione. 
Avvicinarci a un fratello sacerdote, per chieder­
gli quell'assoluzione che tante volte noi stessi 
diamo ai nostri fedeli, ci fa vivere la grande e 
consolante verità di essere, prima ancora che 
ministri, membri di un unico popolo, un popolo 
di “salvati" » (n. 10).

A volte anche noi sacerdoti andiamo a cercare 
lontano soluzioni a problemi esistenziali, che

sono invece a portata di mano. Non è forse un 
“problema" esistenziale quello di diventare santi?

Il Santo Padre ci fa il dono inestimabile di 
confermarci nella fede, anche per quanto attiene 
al sacramento della Riconciliazione, che, come 
egli dice, è «strumento fondamentale della nostra 
santificazione».

Che cosa c’è di più semplice che ricevere 
il perdono gratuito di Gesù, farlo diventare so­
vrabbondante nella nostra vita sacerdotale? Il
Papa ci invita a cercarlo frequentemente nella 
Confessione sacramentale, per la quale, a volte, o 
non abbiamo il tempo, o la riduciamo ad un atto 
vissuto superficialmente, poco preparato, come 
non poche Confessioni di routine che noi ascol­
tiamo.



Atti della Santa Sede 679

11. La tenerezza dell'abbraccio del Padre

«E bello poter confessare i nostri peccati, e 
sentire come un balsamo la parola che ci inonda 
di misericordia e ci rimette in cammino. Solo chi 
ha sentito la tenerezza dell'abbraccio del Padre, 
quale il Vangelo lo descrive nella parabola del 
figlio! prodigo - "gli si gettò al collo e lo baciò" 
(Le 15,20) - può trasmettere agli altri lo stesso 
calore, quando da destinatario del perdono se ne 
fa ministro» (n. 10).

Non può certo accadere per noi sacerdoti di 
diventare come il fratello maggiore della parabo­
la del figliol prodigo: era sempre nella casa del 
Padre, lo serviva e si sforzava di fare tutto secon­
do la disciplina ricevuta, ma non faceva esperien­
za della sua bontà. Era uno scettico, non poteva

12. Con il cuore stesso di Cristo

«Ricorriamo assiduamente, carissimi sacer­
doti, a questo Sacramento, perché il Signore 
possa purificare costantemente il nostro cuore 
rendendoci meno indegni dei misteri che cele­
briamo. Chiamati a rappresentare il volto del 
Buon Pastore, e dunque ad avere il cuore stesso 
di Cristo, dobbiamo più degli altri far nostra 
l'intensa invocazione del Salmista: "Crea in me, 
o Dio, un cuore puro, rinnova in me uno spirito 
saldo" (Sai 51,12). Il sacramento della Riconci­
liazione, irrinunciabile per ogni esistenza cri­
stiana, si pone anche come sostegno, orienta­
mento e medicina della vita sacerdotale» (n. 11).

Sacerdote, sei mistero di misericordia! Sei 
esperto del Vangelo, diventa esperto del sovrab­
bondante perdono che esso rivela.

«Il sacerdote che fa pienamente l’esperienza 
gioiosa della Riconciliazione sacramentale avver­
te poi del tutto naturale ripetere ai fratelli le paro­
le di Paolo: "Noi fungiamo quindi da ambasciato- 
ri per Cristo, come se Dio esortasse per mezzo 
nostro. Vi supplichiamo in nome di Cristo: lascia­
tevi riconciliare con Dio" (2Cor 5,20)» (n. 12).

* * *

Il Santo Padre, proseguendo nella Lettera, 
dopo aver richiamato quella crisi della Confes­
sione derivante da molteplici fattori, primo fra 
lutti l’attenuazione del senso del peccato, ci ri­
volge un invito.

«Forse dobbiamo riconoscere che talvolta 
può aver giocato a sfavore del Sacramento anche 
un certo indebolimento del nostro entusiasmo o 
della nostra disponibilità nell'esercizio di questo 
esigente e delicato ministero. Occorre invece più

credere che il Padre era tanto buono, di una bontà 
inverosimile (cfr. Le 15,28-29). Eppure stava 
sempre con Lui e si era illuso di conoscerlo!

Un giorno Gesù ad un tale "fratello maggiore” 
dirà: «Vedi questa donna? Sono entrato nella tua 
casa e tu non m’hai dato l’acqua per i piedi; lei 
invece mi ha bagnato i piedi con le lacrime e li ha 
asciugati con i suoi capelli. Tu non mi hai dato un 
bacio, lei invece da quando sono entrato non ha 
cessato di baciarmi i piedi. Tu non mi hai co­
sparso il capo di olio profumato, ma lei mi ha co­
sparso di profumo i piedi. Per questo ti dico: "Le 
sono perdonati i suoi molti peccati, poiché ha 
molto amato”. Invece quello a cui si perdona 
poco, ama poco» (Le 7,44-47).

che mai farlo riscoprire al Popolo di Dio. Biso­
gna dire con fermezza e convinzione che è il sa­
cramento della Penitenza la via ordinaria per ot­
tenere il perdono e la remissione dei peccati 
gravi commessi dopo il Battesimo. Bisogna cele­
brare il Sacramento nel migliore dei modi, nelle 
forme liturgicamente previste, perché esso con­
servi la sua piena fisionomia di celebrazione 
della divina Misericordia» (n. 12).

Celebrare la divina misericordia! Che bella 
espressione per descrivere quello che avviene nel 
segreto di ogni confessionale. Quante volte lo 
avrai sperimentato, sia amministrando ai fedeli il 
sacramento della Riconciliazione, sia nel ricever­
lo dalle mani di un confratello. Nessuna istitu­
zione umana può rimettere i peccati. Solo la 
Chiesa fondata da Cristo su Pietro, la roccia, e 
quindi di istituzione divina, ha il potere di rimet­
tere i peccati. È lunghissima la schiera di coloro 
che nel corso dei secoli hanno difeso, anche a 
prezzo della loro vita, le prerogative divine del 
sacramento della Riconciliazione. Abbiamo i 
martiri dell’Eucaristia e quelli della Confessione, 
come ad esempio S. Giovanni Nepomuceno.

Purtroppo la secolarizzazione e l’indifferenza 
religiosa, cercano di corrodere le fondamenta 
anche di questo Sacramento. Come ci ricorda lo 
stesso Vicario di Cristo, a volte, la tentazione è di 
ridimensionarlo, facendogli perdere la prima e 
fondamentale dimensione trascendentale: con­
fessare, pentiti, i propri peccati, per ricevere dal 
Signore il perdono e con il perdono la grazia san­
tificante. Essere riconciliati con Dio per vivere 
riconciliati con i fratelli, essere in pace intima­
mente per divenirne operatori.



680 Atti della Santa Sede

13. Ministro della Riconciliazione

«Certamente, la Confessione sacramentale 
non va confusa con una pratica di sostegno 
umano o di terapia psicologica. Non si deve tut­
tavia sottovalutare il fatto che, vissuto bene, il 
sacramento della Riconciliazione svolge sicura­
mente anche un ruolo "umanizzante", che ben si 
coniuga con il suo valore primario di riconcilia­
zione con Dio e con la Chiesa.

È importante che. anche su questo versante, il 
ministro della Riconciliazione svolga bene il suo 
compito. La sua capacità di accoglienza, di 
ascolto, di dialogo, la sua disponibilità mai 
smentita, sono elementi essenziali perché il mini­
stero della Riconciliazione possa manifestarsi in 
tutto il suo valore» (n. 13).

Certo, caro amico sacerdote, è vero che ti 
viene richiesto tanto. Hai bisogno di molta pa­
zienza, di attenzione, discrezione e soprattutto di 
tanta compassione e bontà. Ma non è forse vero 
che la ricompensa di Gesù è abbondante? Quan-

14. La Riconciliazione, mistero di Cristo e della

«Occorre poi dare la necessaria importanza 
alla configurazione liturgica del Sacramento. Il 
Sacramento sta all'interno della logica di comu­
nione che caratterizza la Chiesa. Il peccato 
stesso non si comprende fino in fondo, se lo si 
intende in modo solo “privatistico", dimentican­
do che esso tocca inevitabilmente l'intera comu­
nità e ne fa abbassare il livello di santità. A mag­
gior ragione esprime un mistero di solidarietà 
soprannaturale l’offerta del perdono, la cui lo­
gica sacramentale poggia sull'unione profon­
da che sussiste tra Cristo capo e le sue membra.

Far riscoprire questo aspetto "comunionale" 
del Sacramento, anche attraverso liturgie peni­
tenziali comunitarie che si concludano con la 
confessione e l’assoluzione individuali, è di 
grande importanza, perché consente ai fedeli di

15. Riconciliazione e messaggio evangelico

«Resta poi il fondamentale problema di una ca­
techesi sul senso morale e sul peccato, che faccia 
prendere più chiara coscienza delle esigenze evan­
geliche nella loro radicalità. C'è purtroppo una 
tendenza minimalistica, che impedisce al Sacra­
mento di portare tutti i frutti auspicabili. Per molti 
fedeli la percezione del peccato non è misurata sul 
Vangelo, ma sui “luoghi comuni", sulla “norma­
lità" sociologica, che fa pensare di non essere par­
ticolarmente responsabili di cose che "fanno 
tutti". tanto più se sono civilmente legalizzate.

te volte lo avrai sperimentato nel confessionale. 
Ad ogni assoluzione, il Signore dona anche a te, 
che l’amministri in suo nome, la partecipazione 
alla gioia che sgorga dal suo Cuore per ogni pec­
catore che si converte (cfr. Le 15,10).

Quante volte poi sei stato aiutato, nel tuo sfor­
zo di conversione, proprio ascoltando le Confes­
sioni dei tuoi penitenti. Oppure, quanta consola­
zione per il tuo cuore sacerdotale ascoltare la 
Confessione dei bambini, magari di coloro che si 
preparano a ricevere la prima santa Comunione. 
Si prova la stessa gioia che sentiva Gesù nel 
cuore davanti alla loro innocenza.

«Lasciate che i bambini vengano a me non 
glielo impedite» (Me 10,14), ciò vale anche per 
la Confessione dei fanciulli, che imprime nelle 
loro chiare coscienze la dolcezza della misericor­
dia di Dio e fa loro gustare la gioia del perdono, 
di cui anch’essi sentono di avere bisogno.

Chiesa

percepire meglio la duplice dimensione della Ri­
conciliazione e li impegna maggiormente a vive­
re il proprio cammino penitenziale in tutta la sua 
ricchezza rigeneratrice» (n. 14).

Le liturgie penitenziali che tu stesso hai cura­
to, in preparazione alla confessione e all’assolu­
zione individuali, sono di grande ricchezza per la 
comunità dei fedeli, proprio per il loro valore 
“comunionale”, come ci insegna il Santo Padre. 
È uno sforzo in più che viene richiesto a tutti e, 
soprattutto, a te, ma i frutti sono poi anche così 
visibili!

Quale grande dono è per l’intera società avere 
comunità riconciliate con Dio e in se stesse. Dal 
perdono infatti scaturisce il dono della pace. 
Dove non si fa scuola di perdono, presto o tardi, 
scoppiano le guerre.

L'evangelizzazione del Terzo Millennio deve 
fare i conti con l’urgenza di una presentazione 
viva, completa, esigente dei messaggio evangeli­
co. Il cristianesimo a cui guardare non può ri­
dursi ad un mediocre impegno di onestà secondo 
criteri sociologici, ma deve essere un vero tende­
re alla santità» (n. 15).

Il Vangelo deve ridiventare l’unico metro di 
misura delle nostre intenzioni e azioni. Solo così 
potrà fiorire la santità tra i cristiani, che il Santo 
Padre tanto auspica e promuove nel suo infatica-



Atti della Santa Sede 681

bile ministero apostolico, anche e soprattutto, at­
traverso le numerose Beatificazioni e Canonizza­
zioni.

Solo il Vangelo ci dona l’esatta proporzione 
tra peccato e grazia, colpa e perdono. Gesù in­
fatti è venuto nel mondo per perdonare i nostri 
peccati.

Una volta forse, in taluni ambienti, si temeva 
il castigo di Dio e allora si restava distanti dalla 
sua misericordia, non credendovi fino in fondo. 
Oggi, invece, si banalizza il peccato e si resta di­
stanti dal perdono di Dio, perché non si sente la 
necessità di riceverlo. Siamo un po' tutti conta­
minati da questa mentalità e vale anche per noi la 
parola di Paolo: «Non conformatevi alla menta­
lità di questo secolo, ma trasformatevi rinnovan­
do la vostra mente, per poter discernere la vo­

lontà di Dio, ciò che è buono, a lui gradito e per­
fetto» (Rm 12,2).

Paura e indifferenza, due atteggiamenti estre­
mi, contrapposti, che tentano l’uomo nei con­
fronti della misericordia divina. Il Signore ci 
aiuti a non cadere in queste terribili tentazioni, 
che vanificano il Sangue di Cristo! Anche agli 
Apostoli questa tentazione non venne risparmia­
ta: a volte hanno avuto paura o sono restati indif­
ferenti all’amore di Gesù per loro. Per questo, al­
lora come oggi, dobbiamo accostarci con fiducia 
al Cuore misericordioso di Dio, da dove scorre 
ininterrotto il flusso della sua misericordia e da­
vanti al costato trafitto di Cristo possiamo prega­
re: «O Sangue e Acqua, che scaturisti dal Cuore 
di Gesù, come sorgente di misericordia per noi, 
confido in te» (Santa Faustina Kowalska).

16. Nella gioia del nostro ministero

«Andiamo avanti, cari fratelli sacerdoti, nella 
gioia del nostro ministero, sapendo di avere ac­
canto a noi Colui che ci ha chiamati e che non ci 
abbandona. La certezza della sua presenza ci so­
stenga e ci consoli» (n. 16).

Che cosa renderò al Signore
per quanto mi ha dato?
Alzerò il calice della salvezza
e invocherò il nome del Signore.
Adempirò i miei voti al Signore, 
davanti a tutto il suo popolo.
Preziosa agli occhi del Signore

è la morte dei suoi fedeli.
Sì, io sono il tuo servo. Signore, 
io sono tuo servo, 
figlio della tua ancella: 
hai spezzato le mie catene. 
A te offrirò sacrifici di lode 
e invocherò il nome del Signore. 
Adempirò i miei voti al Signore 
davanti a tutto il suo popolo, 
negli atri della casa del Signore, 
in mezzo a te, Gerusalemme (Sal 116).

MEDITAZIONI SULLA MISERICORDIA E IL PERDONO SACRAMENTALE DI CRISTO

La misericordia di Cristo

«La sera di quello stesso giorno, il primo 
dopo il sabato, mentre erano chiuse le porte del 
luogo dove si trovavano i discepoli per timore dei 
Giudei, venne Gesù, si fermò in mezzo a loro e 
disse: "Pace a voi!". Detto questo, mostrò loro 
le mani e il costato. E i discepoli gioirono al ve­
dere il Signore. Gesù disse loro di nuovo: "Pace 
a voi! Come il Padre ha mandato me, anch'io 
mando voi". Dopo aver detto questo, alitò su 
di loro e disse: "Ricevete lo Spirito Santo, a chi 
rimetterete i peccati saranno rimessi e a chi non 
li rimetterete, resteranno non rimessi"» (Gv 
20,19-23).

Dal commento di Francois Mauriac nella sua 
Vita di Gesù.: «Una prima volta Gesù era entrato

nella camera dove i discepoli stavano riuniti per 
timore dei Giudei. Aveva mostrato loro le sue 
piaghe, li aveva inondati della sua pace e della 
sua gioia e aveva comunicato loro quella potestà 
che rimetteva i peccati (oh, certezza di essere 
perdonati a mezzo del sacerdote! Sulla nostra 
fronte la parola di assoluzione che discende sul 
nostro cuore e sulla nostra carne, come l’acqua e 
il sangue dal fianco aperto dalla lancia)».

«È cresciuto come un virgulto
davanti a lui
e come una radice in terra arida.
Non ha apparenza né bellezza
per attirare i nostri sguardi.
non splendore per provare in lui diletto.



682 Atti della Santa Sede

Dispreizato e reietto dagli uomini, 
uomo dei dolori 
che ben conosce il patire, 
come uno davanti 
al quale ci si copre la faccia, 
era disprezzato 
e non ne avevamo alcuna stima. 
Eppure egli si è caricato 
delle nostre sofferenze, 
si è addossato i nostri dolori 
e noi lo giudicavamo castigato, 
percosso da Dio e umiliato.
Egli è stato trafitto per i nostri delitti, 
schiacciato per le nostre iniquità. 
Il castigo che ci dà salvezza 
si è abbattuto su di lui; 
per le sue piaghe 
noi siamo stati guariti» (Is 53,2-5). 
Dalla Omelia di Giovanni Paolo II per la Ca­

nonizzazione di Suor Faustina Kowalska (30 
aprile 2000): «Attraverso il cuore di Cristo cro­
cifisso la misericordia divina raggiunge gli uo-

Fiducia nella divina misericordia

«Ma Dio, ricco di misericordia, per il gran­
de amore con il quale ci ha amati, da morti che 
eravamo per i peccati, ci ha fatti rivivere con 
Cristo: per grazia infatti siete stati salvati. Con 
lui ci ha anche risuscitati e ci ha fatti sedere nei 
cieli, in Cristo Gesù, per mostrare nei secoli 
futuri la straordinaria ricchezza della sua grazia 
mediante la sua bontà verso di noi in Cristo 
Gesù.

Per questa grazia infatti siete salvi mediante 
la fede; e ciò non viene da voi, ma è dono di Dio; 
né viene dalle opere, perché nessuno possa van­
tarsene» (Ef 2,4-9)

Dal Commento a Matteo del Crisostomo: 
«Quasi sempre il Signore desiderava essere invi­
tato a guarire, affinché nessuno pensasse che Egli 
operava miracoli per desiderio di gloria. E non 
per questo soltanto, ma perché voleva mostrare 
che i due ciechi erano degni di essere guariti e 
allo scopo, infine, di prevenire l’accusa che qual­
cuno avrebbe potuto fare: se Egli salva e guarisce 
gii uomini per misericordia, dovrebbe guarirli 
tutti. Ma la misericordia di Dio tiene conto della 
fede degli uomini».

«Celebrate il Signore, perché è buono: 
eterna è la sua misericordia.
Dica Israele che egli è buono: 
eterna è la sua misericordia. 
Lo dica la casa di Aronne: 
eterna è la sua misericordia.

mini: “Figlia mia, di’ che sono l’Amore e la Mi­
sericordia in persona”, chiederà Gesù a Suor 
Faustina (Diario, 374). Questa misericordia Cri­
sto effonde sull’umanità mediante l’invio dello 
Spirito che, nella Trinità, è la Persona-Amore. 
E non è forse la misericordia un “secondo 
nome" dell’amore (cfr. Dives in misericordia, 
7), colto nel suo aspetto più profondo e tenero, 
nella sua attitudine a farsi carico di ogni biso­
gno, soprattutto nella sua immensa capacità di 
perdono?».

San Leopoldo Mandic: «Oh, quanto è debole 
la natura umana! Il peccato originale l’ha ferita 
tremendamente. Quanto abbiamo bisogno della 
misericordia infinita del Padrone Iddio!... La mi­
sericordia di Dio è superiore ad ogni aspettati­
va... voglio usare tanta misericordia e bontà con 
le anime dei peccatori... Se il Signore mi rimpro­
verasse di troppa larghezza, potrei dirgli: “Pa- 
dron benedetto, questo cattivo esempio me l’ave­
te dato Voi, morendo sulla croce per le anime, 
mosso dalla vostra divina Carità’’!».

Lo dica chi teme Dio: 
eterna è la sua misericordia.
...È meglio rifugiarsi nel Signore 
che confidare nell’uomo.
È meglio rifugiarsi nel Signore 
che confidare nei potenti...
... Mia forza e mio canto è il Signore, 
egli è stato la mia salvezza» (Sal 118).
Dal Diario di Santa Faustina Kowalska: «Fi­

glia mia, di’ che sono l’amore e la misericordia in 
persona. Quando un’anima si avvicina a Me con 
fiducia, la riempio di una tale quantità di grazia, 
che essa non può contenerla in sé e la irradia 
sulle altre anime. Le anime che diffondono il 
culto della mia misericordia, le proteggo per tutta 
la vita, come una tenera madre protegge il suo 
bimbo ancora lattante e nell’ora della morte non 
sarò per loro Giudice, ma Salvatore misericor­
dioso. In quell'ultima ora, l'anima non ha nulla 
in sua difesa, all’infuori della mia misericordia. 
Felice l’anima che durante la vita si è immersa 
nella sorgente della misericordia, poiché la giu­
stizia non la raggiungerà.

Scrivi: tutto ciò che esiste è racchiuso nelle 
viscere della mia misericordia più profondamen­
te di un bimbo nel grembo materno. Quanto do­
lorosamente mi ferisce la diffidenza verso la mia 
bontà! I peccati di sfiducia sono quelli che mi fe­
riscono nella maniera più dolorosa». (Diari, QUI, 
p. 374)



Atti della Santa Sede 683

Dalla Omelia di Giovanni Paolo II per la Ca­
nonizzazione di Suor Faustina Kowalska (30 
aprile 2000): «Questo messaggio consolante si 
rivolge soprattutto a chi, afflitto da una prova 
particolarmente dura o schiacciato dal peso dei 
peccati commessi, ha smarrito ogni fiducia nella 
vita ed è tentato di cedere alla disperazione. A lui 
si presenta il volto dolce di Cristo, su di lui arri­
vano quei raggi che partono dal suo cuore e illu­
minano, riscaldano, indicano il cammino e infon­
dono speranza. Quante anime ha già consolato 
l’invocazione "Gesù, confido in Te”, che la Prov­
videnza ha suggerito attraverso Suor Faustina! 
Questo semplice atto di abbandono a Gesù squar­
cia le nubi più dense e fa passare un raggio di 
luce nella vita di ciascuno».

Da Cristo vita dell'anima di dom Columba 
Marmion: «Non dimenticate mai dunque che 
ogni qualvolta ricevete degnamente, con devo­
zione, questo Sacramento, anche se ci sono sol­
tanto colpe veniali, il sangue di Cristo scorre ab­
bondantemente sulle anime vostre per vivifi-

L’effusione della misericordia divina

«Otto giorni dopo i discepoli erano di nuovo 
in casa e c'era con loro anche Tommaso. Venne 
Gesù, a porte chiuse, si fermò in mezzo a loro e 
disse: "Pace a voi!". Poi disse a Tommaso: 
"Metti qua il tuo dito e guarda le mie mani; sten­
di la tua mano, e mettila nel mio costato; e non 
essere più incredulo ma credente!". Rispose 
Tommaso: “Mio Signore e mio Dio!". Gesù gli 
disse: "Perché mi hai veduto, hai creduto: beati 
quelli che pur non avendo visto crederanno!" » 
(Gv 20,26-29).

Dal Commento a Giovanni di Sant’Alberto 
Magno: «Spiritualmente mostra le mani che eb­
bero la virtù di operare, per donare l’Opera 
della virtù; mostra poi il costato, sotto cui si na­
scondeva il cuore, per offrire la contemplazione 
della verità. Mostra le mani con cui compì da 
vivo le opere e i piedi con cui camminando ci 
portò la salvezza, e il costato da cui già moren­
te fece fluire i Sacramenti dell’espiazione e 
della redenzione. E perciò nel costato, contro il 
cuore, ricevette il colpo di lancia, per farci com­
prendere che non dobbiamo allontanarci dal suo 
cuore».

«Lodate il Signore perché è buono: 
perché eterna è la sua misericordia.
Lodate il Dio degli dei:
perché eterna é la sua misericordia.

carie, fortificarle contro la tentazione e renderle 
generose nella lotta contro l’attaccamento al pec­
cato. per distruggere in esse le radici e gli effetti 
del peccato. L’anima trova in questo Sacramento 
una grazia speciale per sradicare i vizi e purifi­
carsi sempre più, per ritrovare od aumentare in sé 
la vita della grazia.

Riaccendiamo dunque sempre, prima della 
Confessione, la nostra fede nel valore infinito 
dell’espiazione di Gesù Cristo... Vi ho detto che, 
quando percorreva la Palestina e gli indemoniati 
si presentavano a Lui per essere liberati dal de­
monio, Gesù Cristo esigeva la fede nella sua di­
vinità ed alla fede soltanto concedeva la guari­
gione o la remissione dei peccati: “Andate, i 
vostri peccati vi sono rimessi, perché la vostra 
fede vi ha salvati”. La fede deve, prima di ogni 
altra cosa, accompagnarci a questo tribunale di 
misericordia; la fede nel carattere sacramentale 
di tutti i nostri atti; la fede soprattutto nella so­
vrabbondanza delle soddisfazioni date per noi da 
Gesù al Padre suo».

Lodate il Signore dei signori: 
perché eterna è la sua misericordia. 
Egli solo ha compiuto meraviglie 
perché eterna è la sua misericordia...
... Nella nostra umiliazione
si è ricordato di noi:
perché eterna è la sua misericordia:
ci ha liberati dai nostri nemici: 
perché eterna è la sua misericordia.
Egli dà il cibo ad ogni vivente:
perché eterna è la sua misericordia.
Lodate il Dio del cielo:
perché eterna è la sua misericordia» (Sal 136).
Da Cristo vita dell’anima di dom Columba 

Marmion: «Noi conosciamo la magnifica orazio­
ne che la Chiesa, guidata dallo Spirito Santo, 
mette sulle nostre labbra nella Messa della deci­
ma Domenica dopo Pentecoste: “O Dio, che fate 
soprattutto risplendere tutta la vostra potenza 
perdonandoci e avendo pietà di noi, spargete in 
abbondanza su noi questa misericordia”: Deus 
qui omnipotentiam tuam parcendo maxime et mi­
serando manifestas, multiplica super nos miseri­
cordiam tuam.

Ecco una rivelazione che Dio ci fa per bocca 
della Chiesa: perdonandoci, parcendo, avendo 
pietà, miserando, Dio manifesta soprattutto, 
maxime, la sua potenza».



684 Atti della Santa Sede

La divina misericordia rende gli uomini fratelli

«Rivestitevi dunque, come amati di Dio, santi 
e diletti, di sentimenti di misericordia, di bontà, 
di umiltà, di mansuetudine, di pazienza; soppor­
tandovi a vicenda e perdonandovi scambievol­
mente, se qualcuno abbia di che lamentarsi nei 
riguardi degli altri. Come il Signore vi ha perdo­
nato, così fate anche voi. Al di sopra di tutto poi 
vi sia la carità, che è il vincolo di perfezione. E 
la pace di Cristo regni nei vostri cuori, perché ad 
essa siete stati chiamati in un solo corpo. E siate 
riconoscenti!

La parola di Cristo dimori tra voi abbondan­
temente; ammaestratevi e ammonitevi con ogni 
sapienza, cantando a Dio di cuore e con gratitu­
dine salmi, inni e cantici spirituali. E tutto quel­
lo che fate in parole ed opere, tutto si compia nel 
nome del Signore Gesù, rendendo per mezzo di 
lui grazie a Dio Padre» (Col 3,12-17).

Dalla Dives in misericordia (n. 15) di Gio­
vanni Paolo II: «Nel nome di Gesù Cristo croci­
fisso e risorto, nello spirito della sua missione 
messianica che continua nella storia dell’uma-

La Confessione sacramentale frequente

«Poiché dunque abbiamo un grande sommo 
sacerdote, che ha attraversato i cieli, Gesù, Fi­
glio di Dio, manteniamo ferma la professione 
della nostra fede. Infatti non abbiamo un sommo 
sacerdote che non sappia compatire le nostre in­
fermità, essendo stato lui stesso provato in ogni 
cosa, a somiglianza di noi, escluso il peccato. 
Accostiamoci dunque con piena fiducia al trono 
della grazia, per ricevere misericordia e trovare 
grazia ed essere aiutati al momento opportuno» 
(Eb 4.14-16).

Dalla Presbyterorum Ordinis (n. 18): «Essi, 
che sono i ministri della grazia sacramentale, si 
uniscono intimamente a Cristo salvatore e pasto­
re attraverso la fruttuosa recezione dei Sacra­
menti, soprattutto con la Confessione sacramen­
tale frequente, giacché essa - che va preparata 
con un quotidiano esame di coscienza - favo­
risce in sommo grado la necessaria conversio­
ne del cuore all'amore del Padre delle miseri­
cordie».

Dalla Mystici corporis di Pio XII sulla Con­
fessione frequente o “di devozione”: «... si au­
menta la retta conoscenza di se stessi, si sviluppa 
la povertà di spirito, si sradica l’egoismo, si resi­
ste alla negligenza e al torpore, si purifica la co­
scienza, si rinvigorisce la volontà, si procura la 
direzione spirituale, si aumenta la grazia».

nità, eleviamo la nostra voce e supplichiamo 
perché, in questa tappa della storia, si riveli 
ancora una volta quell’amore che è nel Padre, e 
per opera del Figlio e dello Spirito Santo si di­
mostri presente nel mondo contemporaneo e più 
potente del male: più potente del peccato e della 
morte. Supplichiamo per intercessione di Colei 
che non cessa di proclamare “la misericordia 
di generazione in generazione”, ed anche di 
coloro per i quali si sono compiutamente realiz­
zate le parole del discorso della montagna: 
“Beati i misericordiosi, perché troveranno mise­
ricordia”».

«Siate misericordiosi come è misericordioso 
il Padre vostro. Non giudicate e non sarete giu­
dicati; non condannate e non sarete condannati; 
perdonate e vi sarà perdonato; date e vi sarà 
dato; una buona misura, pigiata, scossa e tra­
boccante vi sarà versata nel grembo, perché con 
la misura con cui misurate, sarà misurato a voi 
in cambio» (Le 6,36-38).

Il Beato Padre Pio: «Che la speranza nella mi­
sericordia di Dio ci sostenga nel tumulto delle 
passioni e delle contrarietà. Corriamo con fiducia 
verso il sacramento della Penitenza, dove il Si­
gnore ci attende in ogni momento con una tene­
rezza infinita. E una volta che i nostri peccati 
sono stati perdonati, dimentichiamoli, perché il 
Signore lo ha già fatto prima di noi».

Il Santo Curato d’Ars: «Quando ci si va a 
confessare, bisogna capire quello che si va a fare. 
Si può dire che si va a togliere nostro Signore 
dalla Croce.

Quando avete fatto una buona Confessione, 
avete incatenato il diavolo.

Le nostre colpe sono un granello di sabbia 
accanto alla grande montagna delle misericordie 
di Dio».

Santa Teresa d’Avila: «Mi confessavo spesso 
e ne sentivo il desiderio».

Da un'Omelia di San Giovanni Crisostomo: 
«Non vedi quanto la verità sia travolgente?... 
Quell'atto, con il quale il fianco di Gesù venne 
trafitto, non servì soltanto a compiere le profezie, 
ma in seguito giovò anche per provare a San 
Tommaso e ad altri increduli la realtà della croci- 
fissione e della risurrezione. Inoltre, attraverso 
quell'avvenimento, s'attuò un ineffabile mistero, 
perché sgorgarono immediatamente sangue e ac-



Atti della Santa Sede 685

qua. Non senza motivo, né per puro caso, scatu­
rirono queste sorgenti: da entrambe infatti si for­
mò la Chiesa... considerando il tesoro in esse

Sulla Confessione

La preghiera
Da Il gran mezzo della preghiera, di 

Sant’Alfonso Maria de' Liguori: «Oh, volesse 
Dio, ed i predicatori fossero più attenti ad insi­
nuare ai loro uditori questo gran mezzo della 
preghiera! Alcuni in tutto il Quaresimale appena 
la nomineranno una o due volte, e quasi di pas­
saggio; quando dovrebbero parlarne di proposi­
to più volte, e quasi in ogni predica; gran conto 
dovranno renderne a Dio, se trascurano di farlo. 
E così anche molti confessori attendono solo al 
proposito dei penitenti di non offendere più Dio; 
e poco si prendono fastidio d’insinuare loro la 
preghiera, per quando saranno tentati di nuovo a 
cadere; ma bisogna persuadersi, che quando la 
tentazione è forte, se il penitente non domanda 
aiuto a Dio per resistere, poco gli serviranno 
tutti i propositi fatti, la sola preghiera può sal­
varlo. E certo che chi prega, si salva, chi non 
prega, si danna».

L’esame di coscienza
Da Filotea di San Francesco di Sales: «Non 

contentarti di certe accuse superficiali, che si 
fanno per abitudine, come dire: non ho amato 
Dio come dovevo, non ho pregato Dio con la do­
vuta devozione, non ho voluto bene al prossimo, 
non ho ricevuto i Sacramenti con la debita rive­
renza... Pensa piuttosto alla ragione speciale che 
hai di fare coleste accuse, e, trovatala, accusate­
ne con semplicità e schiettezza».

Dalla Catechesi di Giovanni Paolo 11 del 14 
marzo 1984: «Forse occorre insistere; riconosce­
re le proprie colpe non significa soltanto ricor­
dare degli avvenimenti nella loro nuda /atticità, 
lasciando che riemergano in seno alla memoria 
dei semplici comportamenti, dei gesti quasi stac­
cati dalla libertà, e magari in qualche modo “ri­
mossi” dalla coscienza. Riconoscere le proprie 
colpe implica piuttosto il mettere in luce l'inten­
zionalità che sta dietro e dentro i singoli atti che 
abbiamo consumato. Ciò richiede il coraggio di 
ammettere la propria libertà che si è giocata nel 
male. Ciò impone di confrontarsi con le esigen­
ze morali, che Dio ha disegnato nel nostro inti­
mo come imperativi che conducono alla perfe­
zione, quando ci ha creati "a sua immagine e 
somiglianza” (cfr. Gen 1,26) e ci ha “predesti­
nati ad essere conformi all’immagine del suo Fi­

contenuto, l’Apostolo ne fa un racconto partico­
lareggiato preannunciando con ciò i futuri Sacra­
menti».

glio” (cfr. Rm 8,29). Ciò impone, in particolare, 
di “rientrare in noi stessi” (cfr. Le 15,17) per la­
sciar parlare l'evidenza; le nostre scelte cattive 
non ci passano accanto; non esistono prima di 
noi; non ci attraversano quasi fossero accadi­
menti che non ci coinvolgono. Le nostre scelte 
perverse, in quanto perverse, nascono in noi, 
unicamente da noi...

... Soltanto alla luce di Dio che si rivela in Cri­
sto e che vive nella Chiesa sappiamo scorgere 
con chiarezza le nostre colpe. Soltanto di fronte 
al Signore Gesù che offre la vita "per noi e per la 
nostra salvezza” riusciamo a confessare i nostri 
peccati. Ci riusciamo anche perché li sappiamo 
già perdonati, se noi ci apriamo alla sua miseri­
cordia. Possiamo lasciare che il nostro cuore “ci 
rimproveri”, perché siamo certi che “Dio è più 
grande del nostro cuore e conosce ogni cosa” 
(1 Gv 3,20). E per ogni colpa ci offre la sua be­
nevolenza e la sua grazia.

Allora emerge dentro di noi anche la volontà 
di emendarci. Pascal osserverebbe: "Se tu cono­
scessi i tuoi peccati, ti perderesti d'animo... Via 
via che li espierai, li conoscerai, e ti sarà detto: 
‘Ecco i peccati che ti sono rimessi’” ("Pensées", 
553)».

San Leopoldo Mandic: «Noi, nel confessiona­
le, non dobbiamo fare sfoggio di cultura e non 
dobbiamo parlare di cose superiori alla capacità 
delle singole anime: altrimenti, con la nostra im­
prudenza, roviniamo quello che il Signore va in 
esse operando. È Dio che opera nelle anime: noi 
dobbiamo scomparire e limitarci ad aiutare que­
sto divino intervento nelle misteriose vie della 
loro salvezza e santificazione».

Im direzione spirituale
Dalla Catechesi di Giovanni Paolo II dell’ 11 

aprile 1984: «Certo, la “direzione spirituale" (o 
il “consiglio spirituale” o il “dialogo spirituale”, 
come talvolta si preferisce esprimersi) può esse­
re svolta anche al di fuori del contesto del sacra­
mento della Penitenza e anche da chi non è insi­
gnito dell’Ordine sacro. Non si può, però, 
negare che tale funzione - insufficiente, se at­
tuata soltanto all’interno di un gruppo, senza un 
rapporto personale - di fatto è frequentemente e 
felicemente legata al sacramento della Riconci­
liazione e viene svolta da un "maestro" di vita



686 Atti della Santa Sede

(cfr. Ef 4,11 ), da uno “spiritualis senior" (Rego­
la di San Benedetto, c. 4, 50-51), da un “medi­
co”, da una “guida nelle cose di Dio” che è il sa­
cerdote, il quale è reso idoneo a mansioni 
speciali nella Chiesa per “un dono singolare di 
grazia” (cfr. Summa Theologica, Supplemen­
tum, qq. 18, 36, 35). In tal modo il penitente su­
pera il pericolo dell’arbitrio e viene aiutato a co­
noscere e a decidere la propria vocazione alla 
luce di Dio».

Dalla Lettera Apostolica di Giovanni Paolo II 
per l’Anno Intemazionale della Gioventù (31 
marzo 1985): «A sua volta - e sempre in rappor­
to all’Eucaristia - bisogna riflettere sull’argo­
mento dei sacramento della Penitenza, il quale ha 
un’importanza insostituibile per la formazione 
della personalità cristiana, specialmente se ad

esso viene unita la direzione spirituale, cioè una 
scuola sistematica di vita interiore».

La Confessione sacramentale dei bambini
Giovanni Paolo II ai Vescovi americani in Vi­

sita "ad limina", 15 aprile 1983: «Vorrei fare an­
cora una volta appello alla vostra zelante solleci­
tudine pastorale e collegiale per contribuire ad 
assicurare che queste norme, così come le norme 
che regolano la prima Confessione dei bambini, 
siano capite e adeguatamente applicate. I tesori 
dell’amore di Cristo nel sacramento della Peni­
tenza sono così grandi che anche i bambini deb­
bono esservi iniziati. Il paziente sforzo di genito­
ri, insegnanti e sacerdoti necessario a preparare i 
bambini a questo Sacramento è di grande valore 
per la Chiesa tutta».

PREGHIERA PER LA SANTIFICAZIONE DEI SACERDOTI

Dio, nostro Padre, ricco di misericordia, che nel Sangue e nell’Acqua sgorgata dal 
Cuore di Cristo, tuo Figlio e nostro Signore, hai effuso su tutta l’umanità il tuo infinito 
amore, donaci, ti preghiamo, di rispondere fedelmente alla tua bontà, che ci ha resi per sem­
pre ministri di riconciliazione tra i fratelli.

Preghiamo insieme e diciamo: Effondi su di noi la tua misericordia, Signore!
1. Per tutti i sacerdoti sparsi nel mondo, affinché riscoprano la loro vocazione sacerdo­

tale come “mistero di misericordia” e, attingendo a piene mani alla sorgente sacramentale 
dell’Eucaristia e della Riconciliazione, diventino essi stessi canali di misericordia per il 
mondo, preghiamo:

2. Per la nuova evangelizzazione, all’alba di questo Millennio, affinché il Signore su­
sciti in ogni sacerdote profondi desideri di santità nel proprio specifico stato, per poter vi­
vere il primato della santità e agire nel mondo come contemplativi del suo amore miseri­
cordioso, preghiamo:

3. Per i sacerdoti infermi o in qualsiasi difficoltà, affinché la nostra preghiera possa rag­
giungerli tutti e trasmetta loro l’autentica consolazione dello spirito, che rafforzi la convin­
zione della predilezione del Signore per loro, che si manifesta anche nel segno della sua 
Croce, preghiamo:

4. Per i chiamati al Sacerdozio, affinché la loro scelta sia unicamente motivata dal de­
siderio di glorificare Dio e di servirlo nei fratelli, comunicando loro i doni della sua divina 
misericordia, che è venuta a ritrovare ciò che era perduto e a far tornare in vita ciò che non 
era più, preghiamo:

5. Per l’unità dei sacerdoti tra loro e con i propri Vescovi, affinché l’autentica carità di 
Cristo possa regnare in mezzo ad essi, per formare, uniti al Papa in effettiva comunione, un 
solo corpo e un solo spirito, dando così al mondo l’esempio che può conquistarlo alla mis­
sione salvifica di Gesù, preghiamo:

6. Per i sacerdoti che sono in difficoltà, affinché nella preghiera accolgano dal Signore 
la luce per riscoprire la gioia della propria identità come uomini nel mondo ma non del 
mondo, consacrati nella verità e testimoni della Croce e della Risurrezione, preghiamo:



Atti della Santa Sede 687

7. Affinché noi tutti qui radunati possiamo gustare, oggi e sempre, quanto è buono il 
Signore e, per intercessione di Maria, Madre di misericordia, riscoprirci amati e perdonati 
in Cristo da Dio Padre, preghiamo:

8. Perché tutti i sacerdoti passati all'eternità possano vivere gioiosamente lo splendore 
della liturgia celeste nella beata visione di pace, preghiamo:

Dio nostro Padre, tu ci riveli la tua onnipotenza nella sovrabbondanza della misericor­
dia, che inonda il mondo scaturendo dalle sante piaghe del tuo Figlio Redentore, ti suppli­
chiamo, concedi ai tuoi ministri di diventare un riflesso trasparente del tuo perdono, affin­
ché illuminino con la parola e con la vita l’umanità disorientata dal peccato, per ricondurla 
a Te, che sei l’Amore.

Per Cristo nostro Signore. Amen.

PREGHIERA A MARIA SANTISSIMA

Maria, 
Madre di Gesù Cristo 
e Madre dei sacerdoti, 
ricevi questo titolo 
che noi tributiamo a te 
per celebrare la tua maternità 
e contemplare presso di te 
il Sacerdozio del tuo Figlio e dei tuoi figli, 
Santa Genitrice di Dio.
Madre di Cristo, 
al Messia Sacerdote hai dato il corpo di carne 
per l’unzione del Santo Spirito 
a salvezza dei poveri e contriti di cuore, 
custodisci nel tuo cuore e nella Chiesa 
i sacerdoti, 
Madre del Salvatore.
Madre della fede, 
hai accompagnato al tempio 
il Figlio dell’uomo, 
compimento delle promesse date ai Padri, 
consegna al Padre per la sua gloria 
i sacerdoti del Figlio tuo, 
Arca dell’Alleanza.
Madre della Chiesa, 
ria i discepoli nel Cenacolo pregavi lo Spirito 
Per il Popolo nuovo ed i suoi Pastori, 
ottieni all’Ordine dei presbiteri 
la pienezza dei doni, 
Regina degli Apostoli.
Madre di Gesù Cristo, 
eri con Lui agli inizi della sua vita 
e della sua missione.



688 Atti della Santa Sede

lo hai cercato Maestro tra la folla, 
lo hai assistito innalzato da terra, 
consumato per il sacrifico unico eterno, 
e avevi Giovanni vicino, tuo figlio; 
accogli fin dall’inizio i chiamati, 
proteggi la loro crescita, 
accompagna nella vita e nel ministero 
i tuoi figli, 
Madre dei Sacerdoti.
Amen!

Giovanni Paolo II 
(Pastores dabo vobis, 82)

«Pensando al sacrificio del Corpo e del Sangue, che in persona Christi viene da noi of­
ferto, ci è difficile non ravvisare in esso la presenza della Madre. Maria ha dato la vita al 
Figlio di Dio, così come han fatto per noi le nostre madri, perché Egli si offrisse e anche 
noi ci offrissimo in sacrificio insieme con Lui mediante il ministero sacerdotale.

... Se il sacerdozio è per sua natura ministeriale, occorre viverlo in unione con la Madre, 
che è serva del Signore. Allora, il nostro Sacerdozio sarà custodito nelle sue mani, anzi nel 
suo cuore, e potremo aprirlo a tutti. Sarà in tal modo fecondo e salvifico, in ogni sua di­
mensione».

Giovanni Paolo II
(Lettera ai Sacerdoti per il Giovedì Santo 1995)

LITANIE DELLA DIVINA MISERICORDIA

Signore, pietà. Signore pietà
Cristo, pietà Cristo, pietà
Signore, pietà Signore pietà
Misericordia di Dio, massimo attributo della divinità confido in te!
Misericordia di Dio, mistero incomprensibile confido in te!
Misericordia di Dio, sorgente che emani dal mistero della Trinità confido in te!
Misericordia di Dio, che nessuna mente né angelica né umana può scrutare confido in te!
Misericordia di Dio, da cui proviene ogni vita e felicità confido in te!
Misericordia di Dio, sublime più dei cieli confido in te!
Misericordia di Dio, sorgente di stupende meraviglie confido in te!
Misericordia di Dio, che abbracci tutto l’universo confido in te!
Misericordia di Dio, che scendi al mondo nella persona del Verbo Incarnato confido in te!
Misericordia di Dio, che scorresti dalla ferita aperta del Cuore di Gesù confido in te!
Misericordia di Dio, racchiusa nel Cuore di Gesù per noi 

e soprattutto per i peccatori confido in te!
Misericordia di Dio, imperscrutabile nell’istituzione dell’Eucaristia confido in te!
Misericordia di Dio, che fondasti la santa Chiesa confido in te!
Misericordia di Dio, che istituisti il sacramento del Battesimo confido in te!
Misericordia di Dio, che ci giustifichi attraverso Gesù Cristo confido in te!



689Atti della Santa Sede

Misericordia di Dio, che per tutta la vita ci accompagni confido in te!
Misericordia di Dio, che ci abbracci specialmente nell’ora della morte confido in te!
Misericordia di Dio, che ci doni la vita immortale confido in te!
Misericordia di Dio, che ci segui in ogni istante della nostra esistenza confido in te!
Misericordia di Dio, che converti i peccatori induriti confido in te!
Misericordia di Dio, che ci proteggi dal fuoco dellTnfemo confido in te!
Misericordia di Dio, meraviglia per gli Angeli, incomprensibile ai Santi confido in te!
Misericordia di Dio, presente in tutti i divini misteri confido in te!
Misericordia di Dio, che ci sollevi da ogni miseria confido in te!
Misericordia di Dio, sorgente d’ogni nostra gioia confido in te!
Misericordia di Dio, che dal nulla ci chiamasti all’esistenza confido in te!
Misericordia di Dio, che abbracci tutte le opere nelle tue mani confido in te!
Misericordia di Dio, che coroni tutto ciò che esiste ed esisterà confido in te!
Misericordia di Dio, in cui tutti siamo immersi confido in te!
Misericordia di Dio, amabile conforto dei cuori esacerbati confido in te!
Misericordia di Dio, speranza unica dei disperati confido in te!
Misencoraia ai dio, in cui i cuori riposano e gii spauriti trovano la pace confido in te!
Misericordia di Dio, che ispiri speranza contro ogni speranza confido in te!
Agnello di Dio, che togli i peccati del mondo perdonaci, o Signore
Agnello di Dio, che togli i peccati del mondo ascoltaci, o Signore
Agnello di Dio, che togli i peccati del mondo abbi pietà di noi

Preghiamo.
Dio eterno, la cui Misericordia è infinita e in cui il tesoro della compassione è inesauri­

bile, rivolgi a noi uno sguardo di bontà e moltiplica in noi la tua Misericordia, affinché, nei 
momenti difficili non ci perdiamo d’animo e non smarriamo la speranza, ma, con la massi­
ma fiducia, ci sottomettiamo alla tua santa volontà, la quale è Amore e Misericordia. Amen.





Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

XLVIII Assemblea Generale (Roma, 14-18 maggio 2001)

1. PROLUSIONE DEL CARDINALE PRESIDENTE

Venerati e cari Confratelli,
ci ritroviamo per la nostra Assemblea qui a Roma, in quest’Aula Sinodale, dopo un 

intervallo di ben due anni, poiché nel maggio del 2000 preferimmo riunirci a Collevalenza. 
Nel corso dell’Anno Santo, però, sono state eccezionalmente numerose le occasioni di 
incontrarci a Roma, presso la sede del Successore di Pietro, e di vivere in profondità la 
comunione ecclesiale. Ora chiediamo al Signore di guidarci e illuminarci in queste giorna­
te di lavoro comune e di farci nuovamente assaporare la gioia dell’essere insieme, al servi­
zio delle nostre Chiese e per contribuire al bene della nostra Nazione.

1. Da poco più di due mesi il Santo Padre mi ha nuovamente confermato Presidente 
della nostra Conferenza: mentre gli rinnovo l’espressione della mia profonda e filiale grati­
tudine, desidero ringraziare anche ciascuno di voi e ribadire il proposito di un’umile e sin­
cera collaborazione. La comunione piena, affettuosa e concreta che ci unisce al Papa e tra 
noi è un dono grande, per il quale ogni giorno vanno rese grazie al Signore. Questa comu­
nione, che ci incoraggia nel nostro servizio pastorale e ci sostiene nelle difficoltà, viene 
arricchita, e non indebolita, dal contributo libero e originale di cui ciascuno è portatore, sulla 
base dei propri carismi, della propria esperienza e sensibilità.

Ancora più recente della mia conferma a Presidente è l’avvicendamento nel ruolo di 
Segretario Generale, che ha un’importanza centrale per la vita e le funzioni della nostra Con­
ferenza. Vorrei rinnovare a Mons. Ennio Antonelli, con l’augurio più affettuoso per la mis­
sione che lo attende a Firenze, un vivissimo grazie per l’opera che ha svolto durante quasi sei 
anni, mettendo a servizio della C.E.I. la sua grande intelligenza e finezza d’animo, genero­
sità e capacità di rapporti fraterni. Gli subentra Mons. Giuseppe Betori, che una settimana fa 
ho avuto la grazia di consacrare Vescovo. Egli è stato, come ben sappiamo, per un quin­
quennio Direttore dell’Ufficio Catechistico Nazionale, e poi, dal settembre 1996, Sottosegre­
tario della nostra Conferenza e strettissimo collaboratore di Mons. Antonelli. Ricordiamo, in 
particolare, il ruolo da lui svolto nella preparazione, nello svolgimento e nella messa a frutto 
del Convegno ecclesiale di Palermo. La sua grande preparazione, il suo amore alla Chiesa, la 
sua straordinaria dedizione e competenza hanno dunque già potuto ampiamente manifestar­
si. Lo accompagnamo nel nuovo compito con totale fiducia e con affetto fraterno: le sue fre­
sche energie potranno essere uno stimolo prezioso per la nostra Conferenza.

691



692 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Colgo volentieri l’occasione di queste nomine per ricordare, anzitutto a me stesso, che 
le Conferenze Episcopali esistono per aiutare i Vescovi ad adempiere il loro ministero, a 
vantaggio dell’intero Popolo di Dio, e non certo per sostituirsi ad essi. Questa precisa con­
sapevolezza deve guidare e orientare tutte le attività della C.E.I., rappresentando un indi­
spensabile correttivo rispetto alle spinte, pur seriamente motivate, che provengono dal con­
testo sociale e culturale e vanno nel senso di una crescente assunzione di responsabilità della 
nostra Conferenza in quegli ambiti che difficilmente potrebbero essere affrontati da una sin­
gola Diocesi, o anche Regione ecclesiastica.

Il criterio per non rimanere prigionieri di queste esigenze contrastanti è offerto anzitut­
to dal principio di sussidiarietà: l’intervento diretto dell’istanza più ampia, nel caso la Con­
ferenza Episcopale nazionale, si giustifica cioè soltanto laddove esista una reale impossibi­
lità ad intervenire adeguatamente da parte delle singole Chiese particolari o Regioni eccle­
siastiche, mentre normalmente, fermo restando il valore delle normative vigenti, il compito 
della C.E.l. è piuttosto quello di mettere a disposizione delle Diocesi aiuti e sussidi pastora­
li dei quali esse stesse decideranno se e in quale misura avvalersi, a seconda delle situazio­
ni concrete, e spesso assai differenziate, in cui vivono e operano. D’altra parte la comunio­
ne ecclesiale, «che incarna e manifesta l’essenza stessa del mistero della Chiesa» (Novo Mil­
lennio ineunte, 42), dà una dimensione nuova e soprannaturale a tutte le realtà e i rapporti 
istituzionali nella Chiesa, comprese le possibili applicazioni del principio di sussidiarietà.

2. Cari Confratelli, il nostro saluto, devoto e affettuoso, va come sempre anzitutto al 
Santo Padre: proprio ieri abbiamo vissuto con commozione il ventesimo anniversario di quel 
13 maggio 1981 nel quale la provvidenza di Dio lo ha preservato da un’insidia mortale, per 
il bene della Chiesa e dell’umanità intera.

Sono vivissime in noi, come in tutto il Popolo di Dio ed in ogni persona aperta al bene, 
la memoria e la gratitudine per quello che Giovanni Paolo II ha significato e ha operato 
lungo tutto il corso del Grande Giubileo, la cui singolare portata e rilevanza spirituale egli 
stesso per primo aveva percepito, interpretato e preparato. A Roma, come nelle singole 
Chiese locali, l'Anno Santo del 2000 è stato una straordinaria riscoperta delle radici profon­
de della nostra fede, a cominciare dalla presenza viva e salvifica del Signore Gesù Cristo, 
centro della storia, capo del corpo della Chiesa e unica via che conduce a Dio Padre. Attra­
verso le iniziative che hanno segnato l’itinerario giubilare, varie e molteplici e però profon­
damente unitarie nel loro significato, abbiamo potuto toccare con mano come Gesù Cristo, 
mediante il dono dello Spirito Santo che opera nell’intimo di ogni persona, interpelli gli 
uomini e le donne del nostro tempo, anche al di là di coloro che sono normalmente parteci­
pi della vita delle nostre comunità ecclesiali.

Mentre rendiamo grazie a Dio per ciò che abbiamo sperimentato, ci sentiamo incorag­
giati e impegnati, sulla scorta della Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte, che il Papa 
ha firmato alla conclusione del Giubileo, ad immergerci sempre più nella contemplazione 
del volto di Cristo e proprio così a «prendere il largo» (cfr. Le 5,4), cioè «a vivere con pas­
sione il presente» e «ad aprirci con fiducia al futuro» (Novo Millennio ineunte, 1), allargan­
do il respiro della nostra pastorale e mettendola maggiormente a contatto con la vita reale 
della nostra gente e i vari ambiti in cui essa si svolge, dalla famiglia alle attività lavorative 
e professionali, alla scuola e ai problemi della salute.

Nei giorni scorsi il Papa ha portato a termine l’ultimo dei viaggi che, nella sua Lettera 
del 29 giugno 1999 sul pellegrinaggio ai luoghi legati alla storia della salvezza (n. 9), aveva 
preventivato per l’Anno Santo, e cioè quello ad Atene, Damasco e Malta, sulle orme del­
l’Apostolo delle Genti, massimo protagonista dello slancio missionario della prima genera­
zione cristiana. Questo viaggio, per il valore dei gesti compiuti e delle parole pronunciate, 
è stato davvero una ulteriore grande pagina della straordinaria avventura spirituale che 
abbiamo vissuto con il Giubileo. Lo è stato per ricostruire rapporti di fraternità con la Chie-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 693

sa Ortodossa di Grecia e per incrementare quelli già esistenti con le Chiese Ortodosse di 
Siria; lo è stato per aprire le vie di una più profonda comprensione tra il Cristianesimo e l'I- 
slam; lo è stato per riaffermare che anche in Medio Oriente è possibile la pace, una pace 
nella giustizia e nel rispetto dei diritti di ogni persona e di ciascun popolo, che appare anco­
ra più necessaria e urgente di fronte ai nuovi, orribili fatti di sangue di questi ultimi giorni.

Cari Confratelli, giovedì, al termine della mattinata, potremo manifestare direttamente 
al Santo Padre la nostra gratitudine e la nostra affettuosa comunione, incontrandolo e ascol­
tandolo in quest’Aula Sinodale.

3. Vorrei porgere ora il saluto deferente e cordiale di questa Assemblea al nuovo Pre­
fetto della Congregazione per i Vescovi, il Cardinale Giovanni Battista Re, che venerdì mat­
tina, appena ritornato da una visita al C.E.L.A.M. in Venezuela, presiederà la nostra Conce­
lebrazione Eucaristica in San Pietro. Abbiamo già potuto sperimentare la spontaneità e fra­
ternità di rapporti e la concreta operosità che caratterizzano il suo stile di lavoro.

Salutiamo inoltre, e ringraziamo di cuore, il Nunzio Apostolico in Italia, Mons. Andrea 
Cordero Lanza di Montezemolo, che è ormai vicino al termine del suo mandato e che negli 
oltre tre anni del suo servizio tra noi ci ha offerto costante testimonianza di sollecitudine, 
amicizia e premurosa partecipazione alle vicende delle nostre Chiese.

Rivolgiamo il più cordiale saluto anche al nuovo Nunzio Apostolico, Mons. Paolo 
Romeo, che inizierà a giugno il suo mandato, e gli assicuriamo fin d’ora piena e sincera col­
laborazione.

4. Salutiamo con affetto e ringraziamo per la loro presenza i Confratelli Vescovi rap­
presentanti di numerose Conferenze Episcopali d’Europa.

Essi sono:
Mons. Maximilian Aichem,Vescovo di Linz (Austria);
Mons. Iacinto Tomàs de Carvalho Botelho, Vescovo di Lamego (Portogallo);
Mons. Josip Bozanic, Arcivescovo di Zagabria, Presidente della Conferenza Episcopale 

Croata;
Mons. Pierre Bürcher, Vescovo Ausiliare di Losanna (Svizzera);
Mons. Petko Christov, Vescovo di Nicopoli (Bulgaria);
Mons. Bellino Ghirard, Vescovo di Rodez (Francia);
Mons. Piotr Jarecki, Vescovo Ausiliare di Varsavia (Polonia);
Mons. Szilàrd Keresztes, Vescovo di Hajdùdorog (Ungheria);
Mons. Daniel Joseph Mullin, Vescovo di Menevia (Gran Bretagna);
Mons. Rafael Palmero Ramos, Vescovo di Palencia (Spagna);
Mons. Aurel Perca, Vescovo Ausiliare di Iasi (Romania);
Mons. Metod Pirih, Vescovo di Koper (Slovenia);
Mons. Anton Schlembach, Vescovo di Speyer (Germania);
Mons. Jaroslav Skarvada, Vescovo Ausiliare di Praga (Repubblica Ceca);
Mons. Pero Sudar, Vescovo Ausiliare di Sarajevo (Bosnia-Erzegovina);
Mons. Cristoforo Palmieri, Amministratore Apostolico di Rrèshen (Albania).
A loro si aggiunge Mons. Bernardo Antonini, in rappresentanza delle Amministrazioni 

Apostoliche della Russia.
Il saluto più cordiale va anche a don Aldo Giordano, Segretario del Consiglio delle Con­

ferenze dei Vescovi d’Europa, mentre rivolgiamo un vivissimo augurio di buon lavoro al 
nuovo Presidente del medesimo Consiglio, Mons. Amédée Grab, eletto lo scorso 18 aprile 
nella riunione che ha avuto luogo a Strasburgo immediatamente prima dell’Incontro ecu- 
menico europeo.

La firma, a conclusione di tale Incontro, della "Charta (Ecumenica" con le linee guida 
Per la crescita della collaborazione tra le Chiese in Europa, apre, come ha sottolineato il Car­
dinale Miloslav Vlk, finora Presidente del C.C.E.E., una pista importante, che potrà essere



694 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

percorsa con successo nella misura in cui la “Charta" stessa sarà effettivamente recepita, 
adattata e messa in pratica nei diversi contesti nazionali e locali. La "Charta" è dunque affi­
data ora anche al nostro impegno. Su di essa è prevista una comunicazione di Mons. Giu­
seppe Chiaretti, Presidente della Commissione Episcopale per l’ecumenismo e il dialogo.

Tornerò in seguito sulle grandi tematiche europee, che richiedono sempre più la nostra 
comune attenzione.

5. Facciamo ora affettuosa memoria dei nostri fratelli Vescovi che hanno terminato la 
loro esistenza terrena. Domandiamo al Padre ricco di misericordia che hanno fedelmente 
servito di accoglierli nella sua eterna pienezza di vita e confidiamo nella loro intercessione, 
per noi e per tutto il popolo al quale si sono dedicati.

Ecco i loro nomi:
Mons. Francesco Amadio, Vescovo emerito di Rieti;
Mons. Vittorio Bernardetto, Vescovo emerito di Susa;
Mons. Roberto Carniello, Vescovo emerito di Volterra;
Dom Cesario D’Amato, già Abate di San Paolo fuori le Mura;
Mons. Alessandro Maria Gottardi, Arcivescovo emerito di Trento;
Dom Michele Marra, già Abate della SS.ma Trinità di Cava de’ Tirreni;
Mons. Antonio Pagano, Vescovo emerito di Ischia;
Mons. Giuseppe Petralia, Vescovo emerito di Agrigento;
Mons. Giovanni Pisanu, Vescovo emerito di Ozieri;
Mons. Alberico Semeraro, Vescovo emerito di Oria;
Mons. Macario Tinti, Vescovo emerito di Fabriano-Matelica;
Mons. Umberto Tramma, Vescovo emerito di Nola;
Mons. Antonio Valentini, Arcivescovo emerito di Chieti-Vasto.
Speciale riconoscenza e vicinanza spirituale desideriamo esprimere ai Confratelli che 

hanno lasciato nell’ultimo anno la guida delle loro Diocesi.
Essi sono:
Mons. Alberto Ablondi, Vescovo di Livorno, già nostro Vicepresidente;
Mons. Ennio Appignanesi, Arcivescovo di Potenza-Muro Lucano-Marsico Nuovo;
Mons. Alfredo Battisti, Arcivescovo di Udine;
Mons. Sennen Corrà, Vescovo di Concordia-Pordenone;
Mons. Enzio D’Antonio, Arcivescovo di Lanciano-Ortona;
Mons. Martino Gomiero, Vescovo di Adria-Rovigo;
Mons. Livio Maritano, Vescovo di Acqui;
il Cardinale Silvano Piovanelli, Arcivescovo di Firenze, anch’egli già nostro Vicepresi­

dente;
Mons. Francesco Saverio Toppi, Arcivescovo Prelato di Pompei.
Il nostro saluto memore e affettuoso va anche a tutti gli altri Vescovi emeriti e in parti­

colare a quelli che sono presenti alla nostra Assemblea.
Diamo un benvenuto fraterno e cordiale ai nuovi Vescovi che sono entrati quest’anno a 

far parte della nostra Conferenza. Confidiamo nel loro impegno solidale e chiediamo al 
Signore abbondanza di grazia per gli inizi del loro ministero.

Oltre a Mons. Giuseppe Betori, che ho già ricordato, essi sono:
Mons. Alfonso Badini Confalonieri, Vescovo di Susa;
Mons. Diego Coletti, Vescovo di Livorno;
Mons. Salvatore Di Cristina, Vescovo Ausiliare di Palermo;
Mons. Carlo Ghidelli, Arcivescovo di Lanciano-Ortona;
Mons. Filippo Iannone, Vescovo Ausiliare di Napoli;
Mons. Luigi Martella, Vescovo di Molfetta-Ruvo-Giovinazzo-Terlizzi;
Mons. Andrea Bruno Mazzocato, Vescovo di Adria-Rovigo;



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 695

Mons. Francescantonio Nolè, Vescovo di Tursi-Lagonegro;
Mons. Ovidio Poletto, Vescovo di Concordia-Pordenone,
Mons. Orazio Soricelli, Arcivescovo di Amalfi-Cava de’ Tirreni;
Mons. Domenico Sorrentino, Arcivescovo Prelato di Pompei;
Mons. Elio Tinti, Vescovo di Carpi.

6. Soltanto nel settembre scorso sono stati eletti dal Consiglio Permanente i membri 
delle nostre Commissioni Episcopali e perciò non sono stati pubblicati, nell’ultimo anno, 
documenti di particolare rilievo della nostra Conferenza. Il 1° settembre sono stati promul­
gati però i testi dello Statuto della C.E.I., con le ultime modifiche introdotte nell’Assemblea 
del maggio scorso e “recognitae" dalla Santa Sede, e del Regolamento, parimenti modifi­
cato dalla medesima Assemblea.

Lungo tutto il decorso dell’Anno Santo la nostra Conferenza ha in genere evitato di dar 
vita a proprie speciali iniziative, per portare la più convinta collaborazione ai grandi appun­
tamenti giubilari, come la Giornata Mondiale della Gioventù, il Congresso Eucaristico Inter­
nazionale e i Giubilei dedicati a specifici ministeri ecclesiali o a determinate categorie socia­
li e professionali. Ora le nostre attività riprendono, come ha mostrato nei giorni scorsi il 
Congresso promosso a Fiuggi dall’Ufficio e dalla Consulta Nazionale per la pastorale della 
sanità sul tema “La Chiesa italiana nel mondo della salute. Identità e nuovi percorsi”.

7. Cari Confratelli, anche questa Assemblea, come quella del maggio scorso a Colle- 
valenza, è dedicata anzitutto agli Orientamenti pastorali della Chiesa italiana per il decen­
nio 2001-2010. Quando però, il 6 gennaio scorso, il Santo Padre ha firmato e pubblicato la 
Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte, abbiamo subito compreso che essa stessa con­
teneva tutta la sostanza di una grande e organica proposta pastorale per gli anni del dopo- 
Giubileo. La Lettera d’altronde chiede che i suoi indirizzi di portata universale siano tradotti 
«in orientamenti pastorali adatti alle condizioni di ciascuna comunità», stabilendo «quei 
tratti programmatici concreti - obiettivi e metodi di lavoro, formazione e valorizzazione 
degli operatori, ricerca dei mezzi necessari - che consentono all’annuncio di Cristo di rag­
giungere le persone, plasmare le comunità, incidere in profondità mediante la testimonian­
za dei valori evangelici nella società e nella cultura» (n. 29): questo compito viene affidato 
ai «Pastori delle Chiese particolari, aiutati dalla partecipazione delle diverse componenti del 
Popolo di Dio», ma è anche sottolineato il contributo derivante «dal lavoro collegiale... che 
viene svolto dai Vescovi nelle Conferenze Episcopali» (Ibid.).

È proprio questo l’ambito nel quale intendono collocarsi gli Orientamenti pastorali che 
dobbiamo esaminare e possibilmente approvare nella presente Assemblea, mettendo i con­
tenuti della Novo Millennio ineunte in relazione con lo specifico contesto religioso, cultura­
le e sociale italiano e con la missione della Chiesa in Italia, e lasciando al contempo ampio 
spazio all’elaborazione dei programmi pastorali delle nostre Chiese locali, ciascuna con la 
sua propria fisionomia e con situazioni storiche, sociali e pastorali spesso assai differenzia­
te. Così, già nell’ordine del giorno della nostra Assemblea, si parla unitariamente della rece­
zione della Novo Millennio ineunte e dei nostri Orientamenti pastorali per il prossimo 
decennio.

Mons. Renato Corti illustrerà la nuova bozza di questi Orientamenti, che abbiamo rice­
vuto nei giorni scorsi. Per parte mia, oltre ad associarmi fin d’ora a quanto egli ci dirà, vor­
rei proporre qualche riflessione su ciò che sta alla base delle nostre preoccupazioni, ma 
anche della nostra fiducia e dei nostri concreti indirizzi pastorali.

La prima riflessione non può che riguardare il nostro rapporto con Dio, che si realizza 
nel Signore Gesù Cristo. Di questo rapporto viviamo tutti noi, come Chiesa, come Vescovi, 
come singoli credenti; di questo rapporto vive l’umanità e vive l’universo intero. Rendere 
lode e gloria a Lui, adorarlo, ringraziarlo, invocare la sua grazia e il suo perdono è pertanto



696 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

il nostro compito essenziale, adempiendo il quale diamo voce ad ogni creatura. È questo il 
motivo per cui le nostre comunità devono essere e diventare sempre meglio «autentiche 
scuole di preghiera» (Novo Millennio ineunte, 33).

Il Dio contemplato nel volto di Cristo è al tempo stesso Colui che non possiamo mai 
stancarci di annunciare e testimoniare. Che ciascuno dei nostri fratelli creda in Dio, nel Dio 
vivo e vero, e possa incontrarsi con il Signore Gesù Cristo è dunque la nostra prima preoc­
cupazione e fondamentale missione, il servizio decisivo che siamo chiamati a rendere alla 
porzione di umanità a noi affidata e a tutta la società italiana. Nel contesto sociale e cultu­
rale di oggi, nel quale ben poco può essere dato per sicuro o per scontato, è più che mai 
importante tener ferma, e far nuovamente apparire, l’unità tra il Dio creatore e il Dio salva­
tore. Non possiamo quindi accontentarci di una proposta di fede e di itinerari catechistici e 
formativi che facciano leva soltanto su un’esperienza comunitaria più o meno gratificante o 
sul soddisfacimento di qualche bisogno interiore. Occorre allargare lo sguardo al vasto 
mondo e al suo rapido e spesso inquietante divenire, aprire le porte alle grandi domande, 
antiche e nuove, e costruire passo dopo passo una rinnovata intelligenza della fede, sia nelle 
grandi elaborazioni del pensiero sia in quel quotidiano e capillare impegno educativo delle 
persone, delle famiglie e delle comunità che è parte essenziale della pastorale della Chiesa. 
Proprio così contribuiamo anche a ridare fiducia in se stessa alla ragione umana, restituen­
dole il coraggio di occuparsi non soltanto degli strumenti ma anche, e anzitutto, dei fini.

L’apertura al Dio creatore trova però piena verità e significato nella croce e nella risur­
rezione di Gesù Cristo, fonte di salvezza unica e universale. Qui è racchiusa la forza di inno­
vazione e di liberazione di cui come Chiesa siamo destinatari e portatori, e solo da qui può 
nascere l’umanità nuova. 1 modi di vivere e di pensare oggi diffusi e comunemente accetta­
ti, che appaiono tanto spesso estranei alla fede nella croce e nella risurrezione - ma una simi­
le estraneità era già ben nota all’Apostolo Paolo (cfr. ICor 1,23) ed accompagna, in una 
forma o nell’altra, tutta la vicenda umana -, hanno invece un radicale bisogno proprio di 
questa fede per poter raggiungere una comprensione meno parziale e fuorviarne dell’auten­
tica realtà dell’uomo. Soprattutto ne hanno bisogno per ricuperare la fiducia che il bene può 
davvero prevalere sul male e che all’umanità, come ad ogni singola persona, è aperta la stra­
da verso una salvezza integra c piena, che proprio perché tale non può essere in primo luogo 
opera nostra, ma è da accogliere come il dono che Dio, in Gesù Cristo, una volta per tutte 
ha già oggettivamente realizzato (cfr. Eh 9,11-12).

Perciò, come credenti nel Dio creatore e redentore, possiamo e dobbiamo vivere in noi 
stessi e proporre sempre di nuovo a tutti la realtà e la novità, specifica e inconfondibile, del­
l’uomo cristiano. È una novità che attraversa tutti gli ambiti della vita, dal rapporto tra l’uo­
mo e la donna e tra i genitori e i figli al lavoro e alle professioni, dalle arti e dalle scienze 
alla politica e all’economia, dalla sofferenza alla festa e allo svago. Sarebbe certamente erra­
to circoscrivere questa novità alla sola dimensione etica; è innegabile però che l’etica ne rap­
presenta una componente essenziale. Così, da una parte, sono destinati al fallimento i tenta­
tivi di mantenere vivi i valori, le norme e i contenuti dell’etica cristiana quando vengano 
meno la fede nel Dio creatore e salvatore e la connessa immagine dell’uomo: perciò, spe­
cialmente oggi, sarebbe poco lungimirante una pastorale che si concentrasse sulle proble­
matiche morali dando per scontati i loro decisivi presupposti cristologici e antropologici. 
Dall’altra parte sarebbe pure poco illuminata e scarsa di risultati durevoli una pastorale che 
non si facesse carico di una solida e concreta educazione morale: senza di essa infatti l’uo­
mo nuovo che nasce in Cristo rimarrebbe un’astrazione, o un’apparenza vuota, piuttosto che 
una realtà capace di dar prova di sé nelle circostanze serie della vita.

8. La Chiesa dunque, ciascuna delle nostre comunità ecclesiali, è chiamata anzitutto a 
lasciarsi plasmare dalla presenza di Dio, dalla sua conoscenza e dall’accoglienza della sua 
volontà: se il primato di Dio non è autentico in lei, essa non può vivere e fruttificare; il suo



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 697

primo servizio al mondo, la prima forma della missione, è che questa presenza di Dio sia 
trasparente in lei.

Ma. poiché il mistero del Dio in tre Persone è l’amore, che come tale si è a noi rivelato 
nel Cristo crocifisso e comunicato nel dono dello Spirito Santo (cfr. I Gv 4,7-16), questa pre­
senza di Dio si rende visibile principalmente nella carità e nella comunione. Perciò il Papa 
ci chiede di «fare della Chiesa la casa e la scuola della comunione” (Novo Millennio ineun­
te. 43), promuovendo il più possibile la spiritualità della comunione, con l’umiltà e il supe­
ramento degli egoismi personali e di gruppo che essa comporta, e di dare una testimonian­
za senza frontiere della carità di Cristo verso ogni essere umano, a cominciare dai poveri di 
ogni specie, antica e nuova (cfr. Ibid., 49-52).

Questa Chiesa che vive il primato del Dio amore è missionaria per sua natura e voca­
zione, ed è chiamata a esserlo specialmente oggi, quando sono forti e diffusi, anche in Ita­
lia, i processi di scristianizzazione. Questa missionarietà, che in un Paese come il nostro 
prende la forma della nuova evangelizzazione, «non potrà essere demandata ad una porzio­
ne di “specialisti”, ma dovrà coinvolgere la responsabilità di tutti i membri del Popolo di 
Dio» ed essere vissuta «quale impegno quotidiano delle comunità e dei gruppi cristiani» 
(Ihid., 40). Mi sia consentito ricordare in proposito l’esperienza della “Missione cittadina", 
fatta dalla Diocesi di Roma negli anni di preparazione del Giubileo e vissuta in forme ana­
loghe anche in molte altre Chiese particolari: essa si è imperniata sul principio teologico e 
pastorale del “Popolo di Dio in missione” ed ora, dopo il Giubileo, viene ripensata e rilan­
ciata dalla Diocesi di Roma non più come iniziativa speciale, ma come durevole “conver­
sione missionaria” della nostra pastorale.

In una società e in una cultura soggette a cambiamenti rapidi e profondi, che riguarda­
no le concrete condizioni di vita, di lavoro, di comunicazione, come i modi di sentire e di 
comportarsi, le idee, le convinzioni e le scale di valori, l’evangelizzazione deve però misu­
rarsi con una forte esigenza di nuova inculturazione della fede. Mentre tradizionalmente i 
problemi dell'inculturazione erano visti piuttosto nell'ottica della missione “ad gentes", e 
quindi delle diverse aree geografiche, ciascuna con le proprie forme di cultura, nelle quali 
la fede in Cristo andava annunciata e incarnata, oggi la sfida dell’inculturazione appare forse 
ancora più impegnativa, e decisiva, lungo l’asse che potremmo chiamare "cronologico”, 
cioè in rapporto al mutare della realtà socio-culturale in un medesimo territorio; anzi, in que­
gli spazi sempre più ampi e tendenzialmente planetari in cui si sviluppano o almeno si riper­
cuotono i cambiamenti culturali.

L'Italia, come ben sappiamo, vive pienamente dentro a questo contesto di trasforma­
zioni. Ma per grazia di Dio lo fa, almeno finora, mantenendo una forte e specifica vitalità 
cristiana e cattolica, insidiata certo, ma non eliminata o emarginata, dai processi di secola­
rizzazione e scristianizzazione. Qui in Italia, pertanto, siamo chiamati ad impegnarci con 
speciale responsabilità nell’evangelizzazione e nell’inculturazione della fede, essendo con­
sapevoli che ogni nostro progresso in questo campo rappresenta anche un conforto e un 
aiuto per i nostri fratelli di altre Nazioni, che possono così avere conferma concreta delle 
possibilità missionarie che esistono anche in un mondo secolarizzato.

È questo il motivo sostanziale per il quale, già da alcuni anni, abbiamo posto mano a 
quello che abbiamo chiamato il “Progetto Culturale”; ed è parimenti questa la ragione del 
nostro forte impegno sul versante della comunicazione sociale. Nel decennio che si apre 
davanti a noi appare quanto mai importante sviluppare ulteriormente una tale progettualità, 
imparando dall’esperienza a correggere i difetti e a meglio calibrare le impostazioni, gli stru­
menti e i metodi di lavoro. Lo richiede tra l’altro il dialogo con l’attuale “cultura pubblica”, 
spesso distante dalla vita e dagli interessi reali delle persone e delle comunità, con il rischio 
concreto di impedire anzitutto una genuina formazione delle coscienze: anche sotto questo 
Profilo infatti non possiamo, come credenti in Cristo, limitarci ai lamenti e alle deplorazioni, 
ma dobbiamo operare con umiltà, coraggio e tenacia per aprire nuove e migliori prospettive.



698 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

L’esperienza della Giornata Mondiale della Gioventù ci ha offerto a questo proposito 
dei segni particolarmente incoraggianti: quei tanti giovani e ragazze che hanno dato testi­
monianza spontanea di amore a Cristo e alla Chiesa e della voglia di vivere allo stesso tempo 
da giovani di oggi e da autentici cristiani, rappresentano infatti il sintomo e l’indizio che una 
nuova inculturazione della fede è già silenziosamente in atto e va mettendo radici, come 
quel seme di cui parla Gesù nel Vangelo (cfr. Me 4,26-29). Un nostro speciale desiderio, 
nutrito di preghiera, è che da questo seme possano nascere anche quelle vocazioni, in parti­
colare al sacerdozio e alla vita consacrata, di cui sia le nostre Chiese sia la missione “ad gen­
tes" hanno grande bisogno.

9. Le elezioni politiche che hanno avuto luogo ieri, insieme a quelle per molti Comuni 
e per alcune Provincie, sono giunte a conclusione di una campagna elettorale protrattasi in 
realtà per molti mesi e assai duramente combattuta, con risvolti inevitabilmente non positi­
vi per la vita politica e per il buon funzionamento delle istituzioni. E poi assai spiacevole 
che per carenze e imprevidenze organizzative l’esercizio del voto sia diventato faticoso, e in 
alcuni casi problematico, per molti cittadini.

Non è nostro compito esprimere un giudizio sui risultati, e del resto sarebbe comunque 
troppo presto per una ponderata valutazione. Formuliamo piuttosto volentieri l’auspicio che 
possa aversi ora un congruo periodo di stabilità e che le asprezze del confronto elettorale 
siano superate, per dar luogo a un lavoro proficuo con il comune obiettivo del bene dell’in­
tero Paese, pur nella diversità degli orientamenti politici e dei ruoli di governo o di opposi­
zione. L’Italia potrà così forse uscire dalla già troppo lunga fase di transizione che ha carat­
terizzato, pur con forme e intensità diverse, praticamente tutto l’ultimo decennio.

L’atteggiamento della Chiesa rimane naturalmente quello che abbiamo confermato 
anche in vista dell’appuntamento elettorale, incentrato sulla ferma determinazione di non 
coinvolgersi con alcuna scelta di schieramento politico o di partito e al contempo sulla 
volontà di dare tutta la propria collaborazione per la promozione dell’uomo e il bene del 
Paese, come è detto nel primo articolo dell’Accordo di revisione del Concordato. Continue­
remo dunque a proporre quei valori e contenuti, imperniati sul primato e sulla centralità 
della persona umana, da articolare nel concreto dei rapporti sociali e in relazione all’evol- 
versi del costume e agli sviluppi dell’economia, delle scienze e delle tecnologie, che già 
abbiamo ricordato per aiutare il discernimento degli elettori. Questi stessi valori e contenu­
ti costituiscono infatti dei punti di riferimento precisi anche per la concreta azione politica 
e per le connesse scelte legislative. Essi potranno forse apparire alquanto astratti e ideali a 
fronte della pressione dei diversi interessi e della complessità delle situazioni e dei rapporti 
sociali, ma in realtà nulla diventa più concreto e impegnativo dei principi, quando si sia ani­
mati dalla coerente volontà di dar loro il più possibile effettiva attuazione.

Auspichiamo quindi una simile coerenza da parte di coloro che hanno, a diverso titolo, 
le principali responsabilità per il bene comune, ma anche da parte di ogni cittadino di buona 
volontà. Chiediamo in particolare questa coerenza ai cattolici impegnati in politica o in altri 
compiti di peculiare rilevanza sociale. Essi sono chiamati ad operare sulla base di una con­
vinta adesione a tutto l’insegnamento sociale della Chiesa, senza indebite selezioni, cercan­
do di individuare e realizzare quelle sintesi di valori e di interessi che aiutino a rendere le 
strutture sociali più rispettose della verità e della dignità dell’uomo. Questi comuni punti di 
riferimento richiedono di essere tradotti in una sintonia di orientamenti e convergenza di 
scelte, specialmente quando il confronto politico e i pronunciamenti legislativi riguardano 
aspetti essenziali e irrinunciabili della concezione dell’uomo e dell’assetto della società. 
Rinnoviamo dunque l’invito, già formulato dal Santo Padre al Convegno di Palermo 
(Discorso, n. 10), ad un discernimento «anche comunitario, che consenta ai fratelli di fede, 
pur collocati in diverse formazioni politiche, di dialogare, aiutandosi reciprocamente a ope­
rare in lineare coerenza con i comuni valori professati».



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 699

Le nostre comunità ecclesiali devono naturalmente offrire a chi agisce in prima perso­
na sulle non facili frontiere dell’impegno politico e sociale il necessario nutrimento spiri­
tuale, morale e culturale. Più in generale, la Chiesa propone all’attenzione di tutti la propria 
dottrina sociale, «sottolineando... che non si tratta di imporre ai non credenti una prospetti­
va di fede, ma di interpretare e difendere i valori radicati nella natura stessa dell’essere 
umano» (Novo Millennio ineunte, 51). Nostro sommesso desiderio è, infatti, essere fonte di 
serenità, di reciproca fiducia e di riconciliazione, tra i semplici cittadini come tra le forze 
politiche, nel quadro di un sistema democratico che, pur tra diverse vicissitudini, è diventa­
to ormai patrimonio comune del popolo italiano: le polemiche che hanno caratterizzato la 
campagna elettorale non devono dunque indurre i cittadini a dubitare della legittimità e 
democraticità delle nostre istituzioni.

10. Tra gli argomenti che la precedente Legislatura lascia in eredità a quella che ora si 
apre, vi è certamente la questione, già tanto a lungo dibattuta, delle riforme istituzionali: in 
particolare, una preoccupazione che dovrebbe essere condivisa sembra quella di assicurare 
attraverso norme opportune una maggiore stabilità dell’esecutivo e capacità di governo del 
Paese.

Hanno parimenti bisogno di rinnovata attenzione e di concrete soluzioni alcune proble­
matiche attinenti l’economia, il lavoro, la previdenza sociale, trovando le strade che con­
sentano di rendere meno rigido e più dinamico il nostro sistema, nel quadro di una solida­
rietà che si avvalga di strumenti nuovi ma proprio così possa risultare più vera, responsabi­
lizzante ed efficace.

Una grande sfida per l’intera Nazione rimane quella della cosiddetta “questione meri­
dionale”. In una società e in un’economia sempre più aperte al mondo e sottoposte a conti­
nue trasformazioni la valorizzazione del Mezzogiorno d’Italia va certamente concepita in 
termini nuovi, puntando sulle sue caratteristiche e risorse specifiche, oltre che su grandi 
interventi principalmente nel campo delle infrastrutture - ad esempio per adeguare il siste­
ma delle comunicazioni -, Due presupposti diversi ma entrambi necessari e tra loro colle­
gati restano la lotta più energica alla criminalità organizzata e un grandissimo, rinnovato 
impegno nell’ambito educativo e formativo: ad essi non intendiamo certo sottrarci come cri­
stiani e come Chiesa. Sembrano queste le vie per dare risposte non effimere anche al pro­
blema della disoccupazione, che non per caso proprio in certe aree del Sud raggiunge le sue 
punte estreme.

Poco visibile, ma proprio per questo ancora più doloroso, è poi l’altro e connesso pro­
blema dell’impoverimento di tante persone e nuclei familiari, con una percentuale modesta 
ma non piccolissima della popolazione che giunge ad avere elementari problemi di sussi­
stenza. In analoghe o peggiori condizioni versano, in percentuale ben più rilevante, molti 
immigrati. La via maestra per combattere la povertà consiste certamente nell’incrementare 
l’offerta di lavoro, e contestualmente nel promuovere quella formazione umana e quella 
qualificazione professionale che mettano in grado di corrispondere a tale offerta. Ma non 
sono poche le situazioni nelle quali rimangono comunque necessarie anche forme di inter­
vento di tipo assistenziale, per le quali grande spazio può essere ricoperto dal volontariato, 
ma in una logica di sussidiarietà che non prescinde dall’impegno e dalle responsabilità dei 
pubblici poteri,

11. Cari Confratelli, l’esperienza pastorale, oltre che la cronaca quotidiana, ci fanno toc­
care con mano che la povertà, specialmente oggi, non è soltanto, e forse nemmeno in primo 
luogo, un fatto economico e materiale. Sono larghe, in effetti, le zone di insensibilità mora­
le, sono frequenti i casi di smarrimento e quasi di disintegrazione delle coscienze, che danno 
talvolta luogo a quegli eventi tragici e abominevoli che scuotono, purtroppo in maniera quasi 
sempre emotiva e provvisoria, la pubblica opinione. Dobbiamo chiederci, senza reticenze, 
quanto su simili atteggiamenti e comportamenti incidano immagini e modelli di vita negati-



700 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

vi e corruttori del senso morale, proposti con disinvolta e anche ostentata insistenza dalla 
televisione e dagli altri mezzi di comunicazione. Ma occorre ugualmente interrogarsi sul 
genere di esempi che, in casi frequenti sebbene tutt’altro che da generalizzare, gli adulti tra­
smettono alle nuove generazioni; o ancora, sulle finalità propriamente educative che la scuo­
la persegue o invece sembra talvolta avere smesso di perseguire. Né possiamo evitare di 
spingere più a fondo la riflessione, riguardo alle concezioni morali e antropologiche, o forse 
semplicemente al vuoto etico, che contraddistinguono ampi settori della cultura.

Sappiamo bene che i lamenti servono a poco c che bisogna invece andare per quanto è 
possibile alle radici della povertà morale, per risanarle e rigenerare anzitutto l’uomo inte­
riore. Per questa missione, che supera ogni forza umana, confidiamo anzitutto sulla presen­
za viva del Signore, di cui come Chiesa siamo ministri, annunciatori e testimoni. Ma ciò non 
implica in alcun modo una minore attenzione alle forme concrete entro le quali crescono le 
persone, con la loro consistenza umana e coscienza morale.

La prima e più importante di queste forme rimane la famiglia, secondo il disegno origi­
nario del Creatore e secondo l’universale esperienza umana, che trova una conferma partico­
larmente significativa nelle abitudini di vita del popolo italiano, dove alla famiglia spetta, 
anche oggi, un ruolo centrale. Perciò in questo decennio intendiamo dedicare un’attenzione 
ancora più grande che nel passato alla pastorale familiare ed invitiamo le famiglie stesse ad 
esprimere maggiormente la propria “soggettività” e ad adempiere alla propria missione, tanto 
nella Chiesa quanto nella società civile. L’Incontro Nazionale delle famiglie, che è in corso 
di preparazione per il 20-21 ottobre a Roma e per il quale è prevista la presenza del Santo 
Padre, vuol essere un segno particolarmente forte e significativo in questa direzione.

I fattori di crisi che anche in Italia minacciano l’identità familiare, come le separazioni, 
i divorzi e le forme di convivenza senza matrimonio, e soprattutto la gravissima denatalità, 
se vengono non semplicemente registrati come un dato di fatto, ma interpretati e valutati in 
una prospettiva sia etica, sia anche sociale ed economica, inducono a rafforzare l’impegno 
a favore della famiglia fondata sul matrimonio, anche a livello di scelte politiche e legisla­
tive. In particolare, sembra essere una questione di equità e giustizia distributiva, oltre che 
un investimento di importanza essenziale per il nostro futuro, riformulare i criteri del pre­
lievo fiscale, ponendo come suo soggetto più che le singole persone il nucleo familiare, ed 
adottare vari altri provvedimenti che, tutti insieme, liberino la maternità e l’educazione dei 
figli da oneri non necessari, come è stato fatto già da molto tempo in altri Paesi d’Europa.

Anche le problematiche, in buona parte nuove, che riguardano la vita umana e la pro­
creazione, vanno affrontate avendo come punto di riferimento, insieme alla dignità inviola­
bile di ogni essere umano, a cominciare da quello appena concepito, il valore e l’indole spe­
cifica della famiglia fondata sul matrimonio.

E chiaro però che la famiglia, specialmente nell’attuale contesto sociale e culturale, ha 
assoluto bisogno di proficue sinergie con altre realtà che l’aiutino a far fronte alle proprie 
responsabilità educative. Il pensiero va qui immediatamente alla scuola, oltre che alle altre 
forme di proposta formativa messe in atto, ad esempio, dalle nostre comunità ecclesiali. In 
questo tempo, nel quale sono oggetto di grande attenzione e dibattito i processi di riforma 
del sistema scolastico italiano, il contributo più proprio che può venire dalla Chiesa sembra 
quello di un preciso richiamo al ricupero della priorità dei compiti educativi, nel senso della 
cura per la formazione integrale della persona: una priorità che va concepita e realizzata non 
in opposizione ma in costruttivo rapporto con gli sviluppi delle tecnologie e con le altre mol­
teplici trasformazioni che caratterizzano il nostro tempo.

Le finalità educative sono certamente centrali nella scuola cattolica: per essa, come per 
le altre scuole non statali, riproponiamo la richiesta di una effettiva parità, in vista del rin­
novamento di tutto il nostro sistema formativo, con il passaggio, graduale ma concreto, da 
una scuola sostanzialmente dello Stato ad una scuola della società civile, dove lo Stato con­
serva un ruolo irrinunciabile, ma lo esercita nella linea della sussidiarietà.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 701

È poi di questi ultimi giorni la notizia che nel corrente anno scolastico si è registrato un 
incremento della percentuale degli alunni delle scuole pubbliche che si avvalgono dell’in­
segnamento della religione cattolica: questo dato è tanto più significativo perché quella per­
centuale era da sempre molto elevata e soprattutto perché l’aumento si è verificato princi­
palmente nelle scuole superiori, dove sono gli alunni stessi a compiere la scelta. È giusto 
ringraziare per questi risultati anzitutto gli insegnanti di religione, che ancora attendono 
dallo Stato il pieno riconoscimento della loro professionalità.

12. Cari Confratelli, la vita sociale ed economica italiana anno dopo anno è sempre più 
profondamente inserita nel contesto dell’Unione Europea e condizionata dai suoi sviluppi: 
tra alcuni mesi l’Euro diventerà moneta corrente, mentre si lavora, pur tra molti contrasti, 
alla definizione di un “orizzonte costituzionale” per l’Unione; si avvicinano inoltre, sebbe­
ne anche qui non manchino le difficoltà, le scadenze del suo allargamento ai Paesi che hanno 
fatto domanda di adesione. Quel grande impegno per l’unità dell’Europa che ha caratteriz­
zato, fin dall’immediato dopoguerra, sia la politica italiana sia il sentire del nostro popolo, 
deve ora pienamente proseguire. In particolare, come Chiesa e come cristiani, siamo chia­
mati a dare tutto il nostro contributo perché l’Europa che si va edificando sia tenuta insie­
me anzitutto dal suo comune patrimonio di cultura e di valori, dove il cristianesimo ha avuto 
e continua ad avere un ruolo di primario rilievo. Dobbiamo a questo scopo, anche come 
Vescovi, abituarci a pensare ed operare sempre più in termini europei e non solo italiani, 
impegnandoci in fraterna solidarietà con le Chiese degli altri Paesi e con tutti coloro che par­
tecipano del nome cristiano perché il nostro Continente sia di nuovo evangelizzato. Al con­
tempo va sottolineato che l’unità dell’Europa non può consistere in una forzata omologa­
zione, dove vadano perduti la storia, le tradizioni, il genio proprio di ciascuna Nazione; tanto 
meno ciò dovrà significare, sul piano sia della cultura e dei comportamenti, sia della legi­
slazione e delle istituzioni, un livellamento verso il basso, che pretenda di imporre a tutti 
quelle derive contrastanti con la natura e la dignità dell’essere umano che sembrano preva­
lere in alcuni Paesi.

L’Europa unita, se intende rispondere alla sua più autentica vocazione, deve essere aper­
ta al mondo, ispirandosi ad un atteggiamento di concreta sclidarietà, specialmente verso i 
popoli più poveri o comunque conculcati nei loro diritti fondamentali. E indispensabile, 
sotto questo profilo, una forte attenzione al fenomeno della globalizzazione, che il Santo 
Padre ha magistralmente affrontato nel suo discorso alla Pontificia Accademia delle Scien­
ze Sociali, lo scorso 27 aprile. Egli ha messo in luce come la globalizzazione, realtà com­
plessa e in rapida evoluzione che implica un’affermazione universale dell’economia di mer­
cato e delle sue logiche, provochi grandi cambiamenti anche nelle culture e nei sistemi 
sociali. La globalizzazione, ha precisato il Papa, non è "a priori” né buona né cattiva: sarà 
ciò che gli uomini ne faranno. I problemi che essa pone riguardano principalmente la rapi­
dità dei cambiamenti nelle tecnologie - con particolare attenzione all’ambito biomedico - e 
nei rapporti di lavoro, ai quali la cultura e le legislazioni faticano a rispondere adeguata- 
niente. Un’etica autentica richiede comunque che qualsivoglia sistema si adatti alle esigen­
ze dell’uomo, che deve essere sempre considerato come un fine e mai come un mezzo. In 
secondo luogo, di fronte al rischio che la globalizzazione indebolisca o addirittura distrug­
ga quel fondamentale patrimonio di ciascun popolo che è la sua cultura, va affermato chia­
ramente che tale patrimonio deve essere invece salvaguardato e che un codice etico comu­
ne può essere fondato non sulle presunte esigenze della globalizzazione, ma su quei valori 
umani universali che esistono in tutte le varie forme culturali. Queste parole del Papa offro­
no un orientamento prezioso non solo per i credenti ma per chiunque abbia responsabilità 
economiche, politiche, legislative.

Cari Confratelli, la nostra Conferenza ha cercato in questi anni di dare il proprio aiuto 
allo sviluppo dei Paesi più poveri e di contribuire così alla causa della giustizia e della pace.



702 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Da ultimo si è anche fruttuosamente impegnata per la riduzione del debito di alcuni fra que­
sti Paesi. Un servizio e una testimonianza di superiore valore e significato vengono poi, 
sempre di nuovo, dai missionari che spendono la vita per evangelizzare e per sostenere sotto 
ogni profilo quelle popolazioni: anche in questi primi mesi dell’anno alcuni di loro hanno 
pagato col sangue, facendo continuare così, nel nuovo secolo, quel martirologio che per il 
secolo ventesimo il Grande Giubileo ci ha stimolato a celebrare.

Grazie, cari Confratelli, per avermi ascoltato e per tutto quello che vorrete osservare e 
proporre. Affidiamo al Signore i lavori di questa Assemblea, chiedendo la luce del suo Spi­
rito e raccomandandoci all’intercessione della Vergine Maria, del suo sposo Giuseppe e di 
tutti i Santi e le Sante venerati nelle nostre Chiese.

2. VERSO GLI “ORIENTAMENTI PASTORALI” DELL’EPISCOPATO 
ITALIANO PER IL PRIMO DECENNIO DEL 2000*

L’incarico di seguire da vicino la redazione degli Orientamenti pastorali per il prossimo 
decennio, mi ha messo sulle spalle un grande carico di responsabilità che vivo con umiltà. 
Anche in questo momento mi accompagna qualche sentimento di preoccupazione. Nel con­
tempo, però, penso che mi sia stata offerta anche l’opportunità - quasi l’obbligo - di riflette­
re seriamente, con l’aiuto di molte persone, sul compito pastorale che quotidianamente svol­
giamo e sui denominatori comuni che potrebbero esprimere la comunione pastorale tra tutte 
le nostre Chiese e sul servizio “sussidiario” che la C.E.I. può offrire ai Vescovi, lasciando alle 
singole Diocesi l'impegno di tradurre, nei prossimi anni, questi Orientamenti in progetti con­
creti (con tutto quello che ciò significa), anche con l'aiuto degli Uffici della C.E.I.

Il testo che oggi presento prende l’avvio dalle riunioni del Consiglio Permanente (gen­
naio 2000-marzo 2001) e della nostra Assemblea Generale dello scorso anno. Quest’ultima 
stesura è stata compiuta dopo la pubblicazione della Novo Millennio ineunte e intende espri­
mere la nostra recezione e una prima risposta (dico “prima”: il decennio dovrà articolare 
opportunamente questa “receptio") agli inviti rivolti da Giovanni Paolo 11 alle Chiese par­
ticolari di tutto il mondo. Mi sembra giusto annotare che, quando lessi, subito dopo l’Epifa­
nia la Novo Millennio ineunte, mi sorprese la consonanza profonda tra la “bozza” dei nostri 
Orientamenti e la Lettera Apostolica.

Già dal titolo (da considerare ancora provvisorio), i nostri Orientamenti fanno emerge­
re un grande nostro compito, anzi quello fondamentale: comunicare la fede. Con l’aggiunta 
del riferimento al tempo presente, nel quale la nostra responsabilità pastorale è chiamata ad 
esprimersi: si tratta di un mondo che cambia, e che cambia con grande velocità, toccando 
questioni radicali per la vita e la speranza dell’uomo e per il cammino del cristiano. In que­
sto contesto appare sempre più urgente che la Chiesa sia e resti pienamente dedicata alla 
comunicazione della fede, della vita in Cristo sotto la guida dello Spirito Santo, della perla 
preziosa del Vangelo.

Vorrei, in questa relazione, scorrere il testo, dando evidenza a ciò che esprime la logica 
da cui è guidato e la spinta che vuole imprimere al nostro cammino ecclesiale.

* Relazione di Mons. Renato Corti, Vescovo di Novara, Vicepresidente della C.E.I.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 703

Una pagina emblematica (IGv 1,1ss.)

1. La logica è espressa, in maniera sintetica, nell' Introduzione (nn. 1-9) e, in particola­
re, nella pagina biblica assunta non tanto come semplice cornice, quanto come indicazione 
dell'itinerario tipico della fede cristiana. Il Prologo della prima Lettera di Giovanni ne indi­
ca i passi indispensabili. Si va dall’ascolto alla condivisione. L’ascolto è precisato soprat­
tutto come rivolto alla Parola di Dio fatta carne, e dunque come conoscenza esperienziale e 
amorosa e come trasformazione dei nostri cuori.

La comunicazione della vita ricevuta è poi vista come fondamento della comunione e 
della gioia. Il suggerimento di questo prologo è estremamente prezioso, ma tutt’altro che 
ovvio. Mentre ci parla della comunicazione della fede, la "magna pars” è identificata con 
ciò che deve costituirne il fondamento: l’ascolto, la contemplazione del Verbo di vita. E 
inoltre, l’esito di questa comunicazione è pure indicato in termini originali e sorprendenti: 
la comunione e la gioia.

Questo approdo attraversa tutto il documento ed è ripreso nella conclusione. Se voglia­
mo dunque essere i collaboratori della gioia per i nostri fedeli e porci a servizio della spe­
ranza per ogni uomo, sappiamo quale strada seguire.

Peraltro, negli anni dal Concilio Vaticano II in qua, la Chiesa italiana ha cercato di 
seguire l’itinerario indicato dall’Apostolo Giovanni. In questo è stata molto aiutata dagli 
insegnamenti del Papa Giovanni Paolo II: dalla Redemptor hominis alla Tertio Millennio 
adveniente, alla celebrazione del Giubileo, alla Novo Millennio ineunte ha costantemente 
invitato a riflettere sul mistero di Cristo per porsi, sotto la guida dello Spirito, a servizio 
della sua missione. Nell’anno del Giubileo, in particolare, tra i molti momenti significativi, 
è risuonata la chiamata alla conversione ed è stata posta in primo piano l’eloquenza della 
santità. L’annuncio della "Buona Notizia” di Cristo e la sua condivisione chiede alla Chie­
sa di lasciarsi purificare dall’amore misericordioso di Dio.

La testimonianza dei Santi, e soprattutto di coloro che hanno perseverato fino al marti­
rio, resta il messaggio più forte e convincente che la Chiesa può trasmettere nella storia. 
Entrambi questi “segni” giubilari sono indicazioni di sapienza e anche dei moniti per noi. 
Insieme con altri “segni” ed esperienze che hanno positivamente contrassegnato i decenni 
trascorsi dal grande evento del Concilio, risvegliano in noi l’urgenza di rinnovare e 
approfondire il nostro servizio alla missione di Cristo, inviato del Padre, di guardare avanti 
e “prendere il largo” con un dinamismo nuovo e iniziative concrete, come-chiede la Novo 
Millennio ineunte (nn. 15.19).

Stimolati dalla celebrazione del Giubileo, nella sua prima parte, il nostro documento 
concentra l’attenzione su Gesù Cristo, Verbo del Padre. Nella seconda, accenna un'analisi 
dell’ambiente culturale italiano in cui siamo chiamati a recare il lieto annuncio cristiano, 
onde poter contestualizzare alcune conseguenze ecclesiologiche e pastorali che ci pare 
opportuno raccogliere, ricentrandole sul mistero dell'Incarnazione.

L'itinerario missionario di Gesù Cristo, inviato del Padre

2. Per affrontare seriamente il compito dell’evangelizzazione, le nostre Chiese devono 
dunque essere, anzitutto e sempre, premurose di mettersi di fronte a Gesù Cristo. Egli è l’In­
viato del Padre, suo apostolo e missionario. Per riprendere vigore nel servizio di evangeliz­
zazione che ci è affidato e ritrovarne le motivazioni autentiche, dovremo rivolgere l’orec­
chio del nostro cuore all’itinerario globale del Verbo della vita: Egli è uscito dal Padre ed è 
venuto nel mondo per la salvezza dell'uomo, che in Lui è stato benedetto fin dalla creazio- 
ne del mondo; dopo il suo cammino tra noi, ha poi lasciato il mondo ed è salito alla destra 
del Padre, diventando così il fondamento della nostra speranza e germe di vita eterna; di là, 
verrà di nuovo, questa volta glorioso, per giudicare i vivi e i morti ed esprimere nel giorno 
ultimo la giustizia e la misericordia di Dio.



704 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Le pagine di questo capitolo (nn. 10-31), analogamente a quanto scritto nella prima 
parte degli Orientamenti proposti negli anni ’90 (dove un capitolo era dedicato, in termini 
teologici, all’esplorazione del senso trinitario della carità), possono essere un valido stru­
mento per esplorare la lunghezza, l’ampiezza, l’altezza e la profondità della missione di Cri­
sto. È un quadro globale di riferimento prezioso per affrontare problemi etici e risvolti antro­
pologici e culturali della nostra vita quotidiana. Si tratta di pagine che potranno essere lette 
e rilette, e anzi meditate, per diventare orientamento profondo e criterio di giudizio nel 
nostro cammino di fede e di testimonianza.

a) Il primo momento che viene illustrato, a proposito dell’itinerario missionario del 
Verbo di Dio, può sorprendere perché non è dedicato alla vita pubblica di Gesù, ma risale 
molto più indietro ed esprime, in certo senso, la "lunghezza” della missione di Cristo. Essa 
abbraccia la storia fin dal suo inizio; ricorda la radicalità del rapporto tra Cristo e ogni uomo, 
benedetto in Cristo fin da prima della creazione del mondo; lascia intuire la bellezza e il dram­
ma della libertà umana, chiamata a realizzare una vocazione filiale ed esposta, fin dall’inizio, 
all’inganno del seduttore; mette di fronte ai ripetuti tentativi di Dio, attraverso i Patriarchi e i 
Profeti, per ricondurre la creazione al fine per cui l’ha voluta e per stimolare il popolo eletto 
a vivere l’alleanza con verità. E infine, ci aiuta a cogliere che l’Incarnazione rende visibile, 
tangibile e sperimentabile, da parte degli uomini, l’intenzione eterna di Dio. Per fare breccia 
nella nostra sordità, il Verbo ha scelto la traiettoria della kénosis; per rivelare Dio si è posto 
accanto all’uomo, e anzi ha compiuto il dono di sé fino alla morte. E così, la croce è diventa­
ta la suprema cattedra per la rivelazione del suo volto e di quello del Padre. La Chiesa, nello 
svolgimento della sua missione, non lo dovrà mai dimenticare perché questa è anche la sua 
strada. Ancor prima, non dovrà dimenticare la radicalità del rapporto tra Cristo e l’uomo,

h) Il secondo momento dell’itinerario del Verbo è quello della sua vita terrena fra 
noi. In queste pagine, i nostri Orientamenti incrociano più volte la Novo Millennio ineunte 
(cap. II), anche se il punto di vista che caratterizza il nostro testo è quello di scrutare la mis­
sione di Gesù per apprendervi i lineamenti del servizio della Chiesa. Noi sappiamo che la 
Chiesa è giunta a capire la missione dell’Inviato del Padre attraverso la lettura della vicen­
da storica di Gesù consegnatale dalla Tradizione Apostolica. È giusto, dunque, che ci sof­
fermiamo sull’esperienza storica, umana di Gesù: è dentro questo quadro complessivo, e 
non solo quello della vita pubblica, che si rende visibile la missione ricevuta dal Padre. Sarà 
sempre questa ampia meditazione a illuminare il dispiegarsi completo della missione della 
Chiesa.

Nazaret dice missione come immersione effettiva in una storia, in un luogo, in un 
ambiente, in una famiglia, in una tradizione. Già questo ha molto da dire per la missione 
della Chiesa alle varie latitudini e nelle varie epoche. E molto ha da dire il nascondimento 
e il silenzio di Nazaret.

La vita pubblica dice missione come annuncio del Regno di Dio. Il battesimo segna una 
svolta decisiva: la testimonianza dall’alto e la consapevolezza di essere il Figlio prediletto, 
porta Gesù a iniziare la predicazione del Regno di Dio e ad assumere fino in fondo la pro­
pria missione di Inviato dei Padre. Il deserto, con le sue tentazioni, mostra Gesù come il 
nuovo Adamo e il vero Israele, e indica a noi il cammino necessario per ogni uomo che 
voglia accogliere alla pienezza la propria vocazione: ascoltare la Parola di Dio e lottare con­
tro le tentazioni. La vita pubblica sulle strade della Palestina svela ciò che in Gesù si com­
pie e diventa un invito a seguirlo sulla via del Regno di Dio; inaugura l’anno di grazia che 
non avrà più fine e offre segni di liberazione dal male; prendendo frequentemente la forma 
della parabola, fa appello all’esperienza umana e coinvolge la libertà delle persone; a tutti 
egli testimonia, in Gesù, una vita bella, piena, attenta a valorizzare tutti i registri della rela­
zione umana.

La passione e la croce sospingono a riconoscere la missione di Cristo nel compimento 
del sacrificio totale di sé. Egli lo compie affrontando la solitudine e l’abbandono con la



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 705

forza che gli è data dal dialogo con il Padre nella preghiera. Già nell’ultima cena aveva 
affidato il compito della trasmissione del Vangelo del Regno con l’istituzione dell’Eucari­
stia, nuova alleanza nel suo sangue, e cioè nel dono totale di sé; attraverso quel “culto spi­
rituale” che farà, anche della vita dei suoi discepoli, una narrazione dell’amore di Dio per 
gli uomini.

c) Il terzo momento dell’itinerario del Verbo incarnato è dedicato a Cristo risorto e 
alla speranza che in Lui si fonda e prende significato. È un momento che diversi Vescovi, 
negli scorsi mesi, hanno chiesto di rimarcare, sentendolo particolarmente necessario oggi.

In effetti, se tutta la vita di Cristo ne manifesta la missione, solo la sua risurrezione è 
l’esperienza che dà origine alla Chiesa perché è la conferma che Dio dà, davanti agli uomi­
ni, della missione portata a compimento dal Figlio. Con essa il Crocifisso è elevato a Signo­
re del cosmo e delia storia, a redentore e giudice dell’umanità intera. Ormai, con Cristo, l’u­
manità intera è in Dio (cfr. EH 2; Col 3). Già dalla prima generazione la Chiesa sa che la vita 
cristiana è bella, degna di essere vissuta; sa però che solo l’intervento divino che risuscita il 
Figlio e l’azione potente dello Spirito rendono sicuro l’orizzonte della nostra speranza. Per­
ciò essa dovrà farsi carico di annunciare il fondamento e il significato di questa speranza 
offerta a tutti gli uomini. Dovrà predicare che Dio non è un Dio dei morti ma dei viventi; 
Egli ci ha pensati e amati da sempre e chiama ciascuno per nome; attraverso Gesù Cristo 
morto e risorto, il Padre ha manifestato definitivamente il suo desiderio di una vita piena ed 
eterna per gli uomini. Questa vita nuova è chiamata anche a trasparire, giorno per giorno. 
Quando tutto questo avviene, siamo resi capaci, a poco a poco, di vincere persino la paura 
della morte: «Se anche il nostro uomo esteriore si va disfacendo, quello interiore si rinnova 
giorno per giorno» (2 Cor 4,16).

Non vi è dubbio che, nell’attuale orizzonte culturale segnato da poca speranza, la testi­
monianza a Cristo risorto esprime un servizio prezioso dei cristiani in favore di ogni uomo.

d) Può risultare sorprendente che il discorso non finisca qui. Se il primo momento 
dell’itinerario di Cristo ci riconduce alle origini, quest’ultimo ci proietta sul futuro, su Cri­
sto il Veniente, e fa emergere il tema del giudizio, che si colloca tra l’iniziativa gratuita del­
l’amore di Dio che ci chiama ad essere figli e la risposta della nostra libertà. Questo tema 
può apparire, purtroppo, addirittura nuovo (e non è certo un buon segno!). Una ragione in 
più per rimetterlo in circolazione: anche questa è una scelta pastorale, e certamente non la 
minore, che può caratterizzare il nostro cammino ecclesiale superando certe dimenticanze e 
vincendo il timore del mondo o la tentazione di conformarsi alle attese mondane e di chiu­
dersi in esse. Si tratta, anche qui, di trovare le parole per dire la verità circa la vita eterna, 
così da scuotere le coscienze e provocare conversione.

Sarà necessario aiutare noi stessi e gli altri a far cadere le maschere e a fare la verità. 
Dovremo indicare il giudizio anche come risposta di Dio alle esigenze di giustizia, soprat­
tutto nei confronti di tutti i giusti oppressi e di tutte le vittime e i perseguitati della storia. 
Da parte nostra, precisamente in quanto credenti in Cristo, dovremo misurarci ogni giorno 
con la strada tracciata da Gesù: in Lui, infatti, si rivela la verità sull’uomo e ci viene mostra­
to come Dio pensa alla nostra vita. In Lui troviamo dunque i criteri per conformarci alla 
volontà del Padre. Dovremo meditare le parole di Gesù sul giudizio e la vita eterna, anche 
per cogliere che per Gesù la carità è criterio fondamentale sul quale, al suo ritorno glorioso, 
chiederà conto.

Come Chiesa diremo, in conformità alle Scritture e alla Tradizione, che l’uomo può sot­
trarsi alla vocazione ricevuta da Dio, operando in tal modo un giudizio sulla propria vita; 
che lo svelamento della nostra verità alla fine della vita comporta l'esigenza di una purifi­
cazione per poter accedere al banchetto del Regno dell’Agnello; che occorre vegliare, ascol­
tare, discernere il passaggio della grazia divina, attraverso persone ed eventi; e infine che, 
se l’uomo ha la possibilità di rifiutare Dio e il suo amore, le braccia di Cristo restano sem­
pre in attesa fino all’ultimo istante della nostra vita.



706 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Il dinamismo missionario delle nostre comunità

3. Vengo ora a sottolineare qualcosa della parte più direttamente pastorale del nostro 
documento. Vuol essere particolarmente attento al cammino delle persone, alla loro crescita 
e alla natura e responsabilità educativa della Chiesa (nn. 32-58). La comunicazione della 
fede, a servizio di Cristo e della sua missione, che è universale e ci impegna anzitutto per la 
"missio ad gentes", chiede alcune scelte pastorali. Anzi, in questo decennio faremo bene a 
rivedere tutta l’impostazione del nostro lavoro educativo e pastorale da questo punto di vista.

Nell’intraprendere questo cammino dovremo metterci in ascolto delle attese più intime 
dei nostri contemporanei. Per vie inattese, il Signore può farci sentire la sua voce attraver­
so di loro. Ma ciò non può significare rinuncia alla “differenza” cristiana, alla trascendenza 
del Vangelo come ricorda Paolo ai Galati. Non possiamo misurare con criteri mondani l’an­
nuncio che siamo chiamati a fare.

Tenendo conto di questo, ci possiamo domandare quali potenzialità e ostacoli si incon­
trano oggi nelle nostre comunità e nel nostro Paese per quanto riguarda la diffusione della 
buona notizia cristiana. Nel nostro documento si riconosce l’emergere, almeno in qualche 
misura, del desiderio di autenticità, ben sapendo che da solo esso non basta. Si riconoscono 
delle potenzialità anche là dove emerge il desiderio di prossimità e una nuova sensibilità nei 
confronti del creato. Si colgono fermenti fecondi là dove si osserva il coniugarsi tra auten­
ticità e alterità, spontaneità e perseveranza, libertà e riconoscimento della verità, dello spes­
sore della realtà che ci circonda, nonché della realtà ultima che costituisce l’orizzonte verso 
cui siamo tutti incamminati.

Ma non mancano rischi e problemi. Su molte questioni rilevanti si tende a strappare, 
anche in termini legislativi, le radici evangeliche; è difficile parlare, da parte della Chiesa, 
del bene e del male perché subito emergono forti incomprensioni; operano, nella nostra 
società, forme culturali di agnosticismo e persino di nichilismo, col risultato di diffondere 
indifferenza nei confronti delle domande di fondo; la società multimediale, che ci investe di 
mille immagini ed emozioni, mette a rischio la nostra capacità di interiorizzare gli eventi, 
fino a trovarvi un senso; la scarsa trasmissione della memoria storica pone pure degli inter­
rogativi perché copre di oblio tradizioni e vicende senza le quali noi non saremmo quello 
che siamo oggi e non ci aiuta certo ad affrontare le sfide del futuro.

Quali decisioni, dunque, privilegiare per il prossimo decennio, tenuto conto di questo 
contesto, in ordine alla trasmissione della fede? Ci aiutano a rispondere alcune voci profeti­
che, e tra queste quella di Giovanni Paolo II, che intuiscono e propongono per il futuro della 
Chiesa, comunità radicalmente ancorate al Vangelo e segni di una vita diversa, cristiani ani­
mati da una fede adulta, costantemente impegnati nella conversione, infiammati dalla chia­
mata alla santità, capaci di testimoniare con umiltà e mitezza il Vangelo, consapevoli di 
essere chiamati, prima che a portare dei valori, a rendere visibile nella storia il volto del loro 
Signore, conformando la loro vita alla sua e testimoniando sulle sue tracce la loro piena soli­
darietà con gli uomini.

Nel nostro documento vengono indicati due livelli ai quali rivolgere l’attenzione da 
parte delle nostre comunità locali:

- l’attenzione a edificare una comunità autenticamente eucaristica da parte di coloro 
che sono assidui all'Eucaristia domenicale, e tra essi in particolare quelli che collaborano 
regolarmente alla vita delle nostre parrocchie;

- e poi ci sembra importante una rinnovata attenzione a tutti i battezzati che, nei con­
fronti della comunità parrocchiale, hanno un rapporto limitato a qualche incontro più o 
meno sporadico, in occasioni particolari della loro vita.

Se questi livelli saranno seriamente assunti, si metterà in moto un dinamismo missio­
nario delle nostre comunità e riprenderà vigore e significato anche la "missio ad gentes", 
che rimane sempre il paradigma fondamentale di ogni nostro impegno di evangelizzazione.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 707

a) Per una comunità realmente eucaristica
La comunità che si raduna regolarmente attorno all’Eucaristia va riconosciuta come 

realtà essenziale per la comunicazione della fede nella storia. Perciò la sua qualità cristiana 
è da coltivare premurosamente attraverso un vigoroso lavoro formativo, sia spirituale, sia 
culturale, sia umano.

Nel nostro documento si fanno alcune proposte:
- la prima riguarda il “giorno del Signore”;
- la seconda una fede “pensata”.
Si aggiunge l’indicazione dei giovani e della famiglia come priorità pastorali per ogni 

nostra comunità cristiana.
Quanto alla prima proposta, le nostre comunità saranno missionarie se resteranno comu­

nità di discepoli, che ascoltano la Parola del Signore, e mai di persone che ritengono di aver 
finito il tempo della conversione. Perché questo avvenga occorrono "tempi e spazi”. 
Dovranno, in particolare, custodire la centralità della domenica, “giorno fatto dal Signore”, 
con a sua volta al centro la celebrazione dell’Eucaristia, e, in questo quadro, valorizzeranno 
la parrocchia come luogo - anche fisico - di riferimento e di comunione. Celebreranno l’Eu­
caristia in modo tale che l’esperienza del cenacolo sospinga i discepoli a uscire con il desi­
derio di essere apostoli. In tutto questo, grande è la responsabilità dei pastori.

Quanto alla seconda proposta, la comunità cristiana va aiutata a prendere coscienza 
della necessità di maturare una fede adulta e “pensata”, capace di tenere insieme i vari aspet­
ti della vita, facendo unità di tutto in Cristo. Di questo vi è bisogno per vivere nel quotidia­
no (studio, lavoro, tempo libero, affetti) la sequela del Signore, fino a rendere conto della 
speranza che la abita. Su questo punto va deciso un cambiamento, soprattutto là dove il lavo­
ro formativo fosse carente o assente. Vanno anche valorizzate tutte le sinergie necessarie per 
questo. In particolare andrà accolto, come stimolo e sostegno, il lavoro espresso dal servi­
zio per il “Progetto Culturale” della C.E.I., facendolo atterrare fino alla “base", attenti alla 
continuità, ai metodi e a tutte le iniziative per la comunicazione sociale. Là dove la forma­
zione spirituale e culturale viene presa sul serio, le nostre comunità potranno diventare vera­
mente il grembo in cui avviene quel "discernimento comunitario” che è stato indicato dal 
Convegno di Palermo come scuola di comunione, di riconoscimento della corresponsabilità 
laicale e come metodo fondamentale per il rapporto Chiesa-mondo.

Nel quadro della loro vita quotidiana, le nostre comunità vanno sospinte a privilegiare, 
in ordine alla comunicazione della fede, i giovani e la famiglia. 1 primi perché, mentre costi­
tuiscono sicuramente un dono, sono anche il luogo nel quale si avverte particolarmente la 
fatica della comunicazione. Nel nostro documento si offrono indicazioni perché si possa dire 
che i nostri gruppi di adolescenti e giovani vengono impostati come un vero laboratorio 
della fede: luoghi nei quali si educa il gusto per l’ascolto della Parola di Dio, per la pre­
ghiera, la capacità di leggere il mondo con attenzione a tutto ciò che è umano, il coraggio di 
assumersi delle responsabilità, a cominciare da quella nei confronti di se stessi, mettendo al 
centro il tema della vocazione.

Quanto alla famiglia, la comunità cristiana - mentre la riconosce come soggetto a cui 
spetta la trasmissione dei primi elementi nella fede e una reale introduzione all’esperienza 
cristiana - l’aiuta ad essere tale accompagnandola, stando vicina al vissuto della gente, leg­
gendo i dinamismi operanti (anche per l’azione segreta della grazia di Dio) nel cuore delle 
persone, evitando di camminare su sentieri paralleli, mostrando una vera ricchezza di uma­
nità, annunciando il matrimonio cristiano, approfondendo le ragioni e le vie di uscita dalle 
difficoltà, favorendo la solidarietà tra le famiglie, elaborando nuove forme di ministerialità, 
predisponendo una rete di relazioni con ogni famiglia.

Il rinnovamento apostolico della comunità cristiana ha molto bisogno dei presbiteri e dei 
loro col laboratori. Quanto ai primi, è la loro "figura" che va rimeditata: devono essere total­
mente dediti a formare al "sensus fidei", a far gustare la Parola di Dio. a coltivare il sentire di



708 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Cristo, ad accompagnare nella vita spirituale, ad essere padri nella fede. Quanto ai collabora­
tori, dovranno soprattutto crescere, anche attraverso un valido lavoro educativo delle aggrega­
zioni ecclesiali (nella pluriformità delle sensibilità e, più ancora, dei carismi), nella conoscen­
za del mistero di Cristo e della Chiesa, e nella capacità di leggere e sostenere con sapienza il 
cammino della comunità cristiana nel suo insieme, aprendosi anche a nuovi ministeri.

b) Una rinnovata attenzione a tutti i battezzati
11 dinamismo missionario delle nostre comunità può esprimersi e crescere anche attra­

verso una rinnovata attenzione alla vasta area dei battezzati che, pur non avendo rinnegato 
il loro Battesimo, spesso non ne vivono la forza di trasformazione e di speranza, e stanno ai 
margini della comunità ecclesiale.

I passi da compiere sono diversi, e nel nostro documento ne vengono accennati alcuni.
- Anzitutto sono da valorizzare i momenti in cui concretamente le nostre 

parrocchie incontrano questi battezzati. Non sono nemmeno pochi; sono preziosi 
e non vanno sciupati (come purtroppo potrebbe pur capitare). Possono ravvivare 
il fuoco della fede e dell’amore che sonnecchia in molti cuori e attende qualcuno 
o qualcosa che tolga la cenere e rinnovi la fiamma.

- Da qualche anno a questa parte è sempre più evidente che già rincontro 
catechistico con i fanciulli ha bisogno di essere pensato e condotto in modo che 
potremmo dire kerigmatico e mistagogico. Ciò vuol dire che, tenendo conto che 
spesso ignorano del tutto il cristianesimo, vanno aiutati a coltivare una relazione 
con Gesù, a compiere l’atto di fede, il gesto della preghiera, a incontrare una 
comunità viva di giovani e di adulti. Questa attenzione conduce a ripensare 
costantemente gli strumenti catechetici e l’iniziazione cristiana nel suo insieme.

- Ma c’è da pensare anche ad altro: i cristiani più consapevoli, insieme con 
le loro comunità, devono immaginare e offrire forme di dialogo e di incontro con 
tutti coloro che non sono partecipi dei cammini ordinari della comunità. Un simi­
le lavoro può rivitalizzare i battezzati che vivono lontano dalla Chiesa ed essere 
una forma di primo annuncio del Vangelo. Nuovi itinerari pastorali sono esigiti 
dai “cristiani della soglia”. Essi poi ci fanno pensare anche agli adulti che chie­
dono il Battesimo e, tra questi, agli immigrati non cristiani: un capitolo sostan­
zialmente inedito che va ad arricchire il lavoro del catecumenato.

- Modalità importante della nuova evangelizzazione sarà il dialogo culturale sui 
grandi temi, di rilevanza soprattutto antropologica, che investono e scuotono la nostra 
società. In questa direzione va il servizio C.E.I. per il “Progetto Culturale” e posso­
no andare i “Centri culturali” e altre realtà simili nelle nostre Diocesi. In questo 
campo diventa importante un'efficace e ordinata ripresa dello studio della “dottrina 
sociale” della Chiesa. Sviluppato con senso di discernimento, il dialogo culturale ora 
citato potrà essere benefico anzitutto per i cristiani: saranno aiutati a comprendere 
meglio il cuore dei loro contemporanei e, in tal modo, a capire meglio anche lo stes­
so Vangelo. Intanto cresceranno relazioni umane e condivisione della ricerca. Tutto 
questo potrà aprire sentieri per trasmettere la speranza che sgorga dalla fede.

Se questi sono alcuni dei passi da compiere, è indispensabile la presenza significativa 
dei fedeli laici in tutti gli ambienti di vita: luoghi di lavoro. Università, scuole, ecc. Occor­
rerà una lettura attenta di questi contesti onde poter rilanciare una pastorale di ambiente 
sempre più necessaria per ridare respiro alla comunità battesimale e per raggiungere quanti 
sono in attesa dell’annuncio cristiano. La parrocchia dovrà ripensare la propria forma di pre­
senza e il suo rapporto con il territorio. Sarà giustissima un’azione concertata con associa­
zioni, movimenti e gruppi, in particolare con le associazioni professionali di ispirazione cri­
stiana. Occorreranno anche laici disposti ad assumere nuovi ministeri laicali con fisionomia 
missionaria e a ridare freschezza a quelli antichi: catechisti, animatori, responsabili di “grup-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 709

pi di ascolto” nelle case, “visitatori delle famiglie”, accompagnatori di giovani coppie di 
sposi, ecc. Tutto questo variegato esercizio apostolico sarà sostenuto e coordinato dalla 
responsabilità ultima del Vescovo.

In queste pagine del nostro documento, che mettono in primo piano il Battesimo, trova 
rilievo il pensiero ai cristiani di altre confessioni. E anche il pensiero che. in forza del Bat­
tesimo che ci unisce al Verbo diventato uomo per noi e per la nostra salvezza, siamo chia­
mati a farei prossimi agli uomini e alle donne che vivono in situazioni di frontiera: dai mala­
ti, agli anziani, ai poveri, agli stranieri. Il capitolo XXV di Matteo, ci ha ricordato Giovan­
ni Paolo II, è innanzi tutto una pagina di cristologia. Ed ha aggiunto: «Non sarebbe, questo 
stile, la più grande ed efficace presentazione della buona novella del Regno?» (Novo Mil­
lennio ineunte, 50). I religiosi, in particolare - ognuno secondo il suo carisma, e proprio in 
virtù della loro scelta di vita che li fa "poveri e marginali” - potranno essere segno di spe­
ranza e testimonianza data ad ogni uomo perché trovi un senso, una ragione per cui è pos­
sibile vivere abitando tutte le frontiere della società, anche le più difficili.

4. Concludo. Pensando al prossimo anno pastorale 2001-2002, mi domando se non si 
potrebbe fame un tempo quasi di preludio, e cioè valorizzarlo per guardare al futuro e chie­
derci, nelle nostre Diocesi, come favorire, anche attraverso un “evento” ecclesiale, un largo 
coinvolgimento delle nostre comunità nei propositi espressi dal Papa nella Lettera Aposto­
lica Novo Millennio ineunte e da noi Vescovi attraverso questi nostri Orientamenti pastora­
li. Potrebbe essere un modo efficace per rispondere poi, lungo tutto il decennio, al Signore 
con le parole di Pietro: «Sulla tua parola getterò le reti» (Le 5,5).

3. COMUNICATO FINALE DEI LAVORI

1. La memoria giubilare, l'incontro con il Papa e il cammino europeo

1 lavori della XLVIII Assemblea si sono aperti con la prolusione del Cardinale Presi­
dente che ha espresso un devoto e affettuoso saluto al Santo Padre Giovanni Paolo II, nel 
XX anniversario dell’attentato subito il 13 maggio 1981, testimone infaticabile del Vangelo 
nel percorso giubilare che ha riproposto con forza la riscoperta delle radici profonde della 
fede e pastore audace che, con la Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte, incoraggia la 
Chiesa a “prendere il largo”, aprendosi con fiducia al futuro. Anche l’ultimo pellegrinaggio 
del Pontefice in Grecia, Siria e Malta, sulle orme dell’Apostolo Paolo, è stato un forte richia­
mo, anzitutto alla comunità dei credenti, a non tralasciare parole, gesti e impegno per 
costruire ponti di fraternità, e un invito a trovare le vie della pace nella giustizia e nel rispet­
to dei diritti di ogni persona e di ciascun popolo.

Al centro dell’Assemblea Generale, nella tarda mattinata di giovedì 17 maggio, si è 
svolto l'incontro tra i Vescovi italiani e il Santo Padre, momento di particolare intensità e 
commozione. Agli auguri per l’ottantunesimo genetliaco rivolti al Papa da S. Em. il Card. 
Camillo Ruini, uniti alla gratitudine per l’Anno Giubilare e per il dono della Lettera Apo­
stolica, sono seguite le parole di incoraggiamento e di speranza del Pontefice. Oltre a sotto­
lineare il grande contributo che la Chiesa italiana ha offerto per il felice esito del Grande 
Giubileo del Duemila - e in modo particolare l’impegno profuso per la XV Giornata Mon-



710 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

diale della Gioventù -, Giovanni Paolo II ha avuto parole di sostegno e di conferma per le 
scelte pastorali intraprese: la rinnovata missionarietà per la comunicazione della fede, la 
promozione della centralità della famiglia e la custodia della vita umana, l’attenzione alla 
educazione delle nuove generazioni, lo spazio alla concreta solidarietà e alla generosità nei 
confronti degli immigrati e dei Paesi più poveri.

Il Pontefice, nel salutare i Vescovi riuniti in Assemblea, ha chiesto di rendersi presenti 
nella costruzione della “casa comune” dei popoli europei e ha richiamato la preoccupazio­
ne che «siano conservate inviolabili le radici e l’anima cristiana dell’Europa», contrastando 
la tendenza «a trasformare alcuni Paesi europei in Stati secolarizzati senza alcun riferimen­
to alla religione». A questo proposito, è stato ricordato che la Charta (Ecumenica - docu­
mento unitario delle Chiese e comunità ecclesiali cristiane in Europa, varato il 22 aprile 
scorso a Strasburgo e illustrato in Assemblea per una sua ricezione in Italia - costituisce sia 
un significativo passo avanti verso l’unità dei cristiani sia una base condivisa tra i cristiani 
per elaborare cammini comuni, affinché il Vangelo continui ad essere criterio di riferimen­
to nella costruzione dell'Europa.

All’Assemblea erano presenti membri rappresentanti di numerose Conferenze Episco­
pali d’Europa e nel corso dei lavori assembleari frequente è stato il richiamo al contesto 
europeo. In modo particolare sono stati illustrati alcuni problemi rilevanti nell’Unione Euro­
pea e le azioni promosse dalla Commissione degli Episcopati della Comunità Europea 
(COM.E.C.E.). In questo territorio, che si allarga sempre di più e verso cui occorre sentire 
una più convinta appartenenza, è urgente l’impegno per la formazione di un laicato compe­
tente, culturalmente preparato e capace di assumere responsabilità sociali e politiche.

I Vescovi hanno espresso l’esigenza di dedicare a questo tema un congruo tempo di 
riflessione per individuare concreti itinerari di partecipazione al cammino europeo e coin­
volgere le diverse articolazioni ecclesiali, specialmente quelle operanti nel campo educati­
vo, culturale, sociale e professionale. Con particolare interesse è stata accolta l’iniziativa 
editoriale dell’Agenzia S1R, che con SIR-Europa intende «raccontare l’Europa, cogliendo 
l’essenziale del pensiero e delle scelte delle istituzioni sociali e politiche».

2. La ricezione della Novo Millennio ineunte
e gli Orientamenti pastorali per il decennio

Il documento sugli Orientamenti pastorali per il decennio 2001-2010 è stato approvato nel 
corso dell’Assemblea Generale e sarà pubblicato e consegnato alla comunità ecclesiale prima 
dell’estate. L’impostazione del testo recepisce pienamente le indicazioni della Lettera Aposto­
lica Novo Millennio ineunte, consegnata da Giovanni Paolo II a conclusione dell’Anno Santo. 
In essa, infatti - come lo stesso Santo Padre ha avuto modo di ribadire direttamente nel suo 
saluto ai Vescovi riuniti in Assemblea - sono indicati i punti di riferimento fondamentali e irri­
nunciabili della vita e della pastorale della Chiesa: solo dalla contemplazione del volto di Cri­
sto «è possibile attingere un rinnovato slancio nella sequela dei Maestro e l’energia ispiratrice 
per quell’opera ad ampio respiro di evangelizzazione e di inculturazione della fede, necessa­
ria e urgente in un mondo attraversato da sfide radicali e da profondi cambiamenti».

Gli Orientamenti si presentano articolati in due parti. La prima parte costituisce un 
richiamo forte al rapporto vitale con Dio contemplato nel volto di Cristo: è questa la prima 
preoccupazione che deve animare la missione e il servizio di ogni credente ai propri fratel­
li. Lo sguardo fisso sul “Verbo della vita”, inviato dal Padre, icona di Dio Creatore e Salva­
tore, intende essere criterio fondamentale della vita personale e comunitaria, ragione e slan­
cio per un’autentica e incisiva azione pastorale. La seconda parte sviluppa l’invito rivolto a 
ciascun credente e all’intera comunità perché sappiano farsi promotori di una missione 
senza confini, nella coerente testimonianza di ciò che si è contemplato, partendo dal rinno­
vamento della comunità credente che si raccoglie attorno alla Parola e all’Eucaristia, fino a



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 711

coinvolgere tutti i battezzati, quanti sono “sulla soglia” rispetto a una piena appartenenza di 
fede e a un'attiva vita di comunità. I conseguenti percorsi pastorali deriveranno da uno 
sguardo altrettanto attento e sollecito verso la storia, con i suoi rapidi e spesso inquietanti 
cambiamenti; uno sguardo capace di cogliere le grandi domande e di sviluppare una rinno­
vata intelligenza della fede, sia nelle organiche elaborazioni del pensiero sia nel quotidiano 
e capillare impegno educativo delle persone, delle famiglie e delle comunità.

La consegna è quella di comunicare la fede con una forte “qualità formativa” e nella 
costante pratica di un illuminato dialogo culturale. In questo contesto, la programmazione 
pastorale che ogni Chiesa locale è chiamata a fare non potrà non tener conto di alcune prio­
rità: i giovani e la famiglia, rincontro ecumenico e l’attenzione verso coloro che sono indif­
ferenti al cammino di fede. In appendice al documento, infine, vengono enucleati cinque 
ambiti di approfondimento e di lavoro: la comunicazione, la speranza, la formazione, la mis­
sione, l’attuazione del Concilio Vaticano II.

3. La situazione e le urgenze del Paese
Il dibattito che è seguito alla prolusione del Cardinale Presidente e la discussione sugli 

Orientamenti pastorali hanno offerto ai Vescovi l’opportunità di riflettere sulla situazione 
del Paese e di rilevarne alcune urgenze.

Con riferimento anche alle recenti elezioni politiche, si è auspicato che l’Italia possa 
uscire dalla già troppo lunga fase di transizione, attraverso il completamento delle riforme 
istituzionali che consentano la stabilità dell’esecutivo e la capacità di governo per il bene del 
Paese, con il contributo di ogni parte politica. La Chiesa, pur nella ferma determinazione di 
non coinvolgersi in alcuna scelta di schieramento, non può mancare di richiamare, nella 
ricerca del bene comune, a quei valori e contenuti che sono imperniati sul primato e sulla 
centralità della persona umana e si articolano nel concreto dei rapporti sociali, in relazione 
all’evolversi del costume e agli sviluppi dell'economia, delle scienze e delle tecnologie.

L'invito a tale coerenza è rivolto in modo particolare ai cattolici che operano in politica, 
chiamati a operare sulla base di una convinta adesione a tutto l’insegnamento sociale della 
Chiesa, senza indebite selezioni, cercando di individuare e realizzare una sintesi di valori e di 
interessi che aiuti a rendere le strutture sociali più rispettose della verità e della dignità del­
l’uomo. Per questo si rinnova l’invito al “discernimento comunitario”, come luogo del dialo­
go e del reciproco aiuto per operare in lineare coerenza con i valori professati.

Tra le urgenze i Vescovi hanno sottolineato l’esigenza di una rinnovata attenzione ai 
problemi attinenti l’economia, il lavoro e la previdenza sociale, per muoversi sul terreno di 
una solidarietà vera, responsabilizzante ed efficace. Ritorna con forza, nelle preoccupazioni 
dei Vescovi, la richiesta di valorizzare il Mezzogiorno d’Italia, puntando sulle sue caratteri­
stiche e risorse; una lotta più energica alla criminalità organizzata; un rinnovato impegno 
nell'ambito educativo e formativo. Di fronte al persistente impoverimento di tante persone 
e di nuclei familiari, i Vescovi fanno richiesta di concentrare tutti gli sforzi possibili per 
incrementare l’offerta di lavoro senza far mancare, lì dove fosse necessario, adeguate forme 
di assistenza. I Pastori hanno espresso preoccupazione anche per l’emergere di una certa 
insensibilità morale, di forme di smarrimento e di fenomeni di disintegrazione delle coscien­
ze: tipiche espressioni di un’epoca attraversata dal vuoto etico, presente in ampi settori della 
cultura c della vita sociale, che coinvolge spesso la comunicazione sociale.

4. La centralità della famiglia e la custodia della vita
È quanto mai forte la convergenza tra le indicazioni del Pontefice e le scelte dei Vesco­

vi italiani che ripropongono con determinazione, tra le priorità pastorali per il nuovo decen­
nio, innanzi tutto l’attenzione alla famiglia. Con particolare soddisfazione, quindi, nel corso



712 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

di questa Assemblea Generale, è stato approvato l’adattamento, da sottoporre alla recogni­
tio della Santa Sede, del Rito del matrimonio, nel rispetto dell’edizione tipica del 1990. L’a­
dattamento si caratterizza per l’aggiunta di alcuni testi eucologici e di alcune sequenze ritua­
li, come anche di un lezionario più ampio. A vent’anni dalla pubblicazione dell’Esortazione 
Apostolica post-sinodale Familiaris consortio e a otto anni dal Direttorio di pastorale fami­
liare, l’approvazione dell’adattamento del Rito del matrimonio rappresenta per i Pastori 
un’occasione per ricordare l’importanza del Sacramento e per ridare vigore alla pastorale 
familiare. Lo stesso Giovanni Paolo II ha ricordato come la famiglia sia fattore decisivo per 
il presente e per le sorti future dell’Italia e ha espresso tutto il suo apprezzamento per l’In­
contro Nazionale delle famiglie in programma per il prossimo 20 e 21 ottobre, di cui si è 
data comunicazione nel corso dell’Assemblea. Tale incontro non mancherà di verificare il 
cammino della pastorale familiare in Italia, ma soprattutto sarà occasione per riaffermare la 
via del matrimonio come via alla santità e per richiamare la “soggettività” del nucleo fami­
liare anche a livello sociale. Tra gli obiettivi di tale iniziativa, che sarà preceduta da un Con­
vegno scientifico promosso dalla Commissione Episcopale per la famiglia e la vita assieme 
al Servizio Nazionale per il Progetto Culturale e al Forum delle Associazioni familiari, c’è 
anche quello di sollecitare coloro che operano nella vita sociale e nelle istituzioni perché 
riconoscano la centralità della famiglia e il suo apporto alla vita sociale. In questa direzio­
ne, sono state ribadite le ricadute a livello di scelte politiche e legislative, come, ad esem­
pio, la riformulazione dei criteri del prelievo fiscale e l’adozione di provvedimenti che 
sostengano la maternità e il compito educativo dei genitori.

All’impegno per la famiglia si affianca inscindibilmente quello a favore della vita 
umana, dal concepimento al suo termine naturale. Di fronte alle nuove frontiere aperte dalle 
biotecnologie, ha ricordato il Papa rivolgendosi ai Vescovi, è necessaria una “vigile presen­
za” e una coraggiosa proposta della verità sull’uomo. Le problematiche connesse alla bioe­
tica occupano un posto sempre più rilevante nel dibattito pubblico e nell’interesse delle per­
sone, sia per le novità che continuamente emergono nella ricerca scientifica e nelle applica­
zioni tecnologiche, sia per i non pochi risvolti etici che pongono la persona e la società di 
fronte a nuove e delicate questioni. Per sostenere il compito magisteriale dei Vescovi verrà 
organizzato un Corso di aggiornamento sui temi della bioetica che si terrà nei giorni 13-14- 
15 del mese di novembre.

5. I giovani e la responsabilità educativa

Altra priorità nel rinnovamento pastorale è l’attenzione al mondo giovanile. Dopo la 
straordinaria esperienza della XV Giornata Mondiale della Gioventù a Roma, infatti, la 
comunità cristiana deve continuare ad esprimere grande fiducia nei giovani, offrendo spazi 
di aggregazione, di formazione e di discernimento, incontrandoli ovunque essi decidono 
della loro vita, dalla scuola al lavoro come negli spazi informali dove passano il loro tempo. 
Nel corso dell’Assemblea è stata data una prima informazione sulla prossima Giornata Mon­
diale della Gioventù, che si svolgerà a Toronto, in Canada, dal 23 al 28 luglio del 2002. Il 
tema, “Voi siete il sale della terra... voi siete la luce del mondo”, sarà il punto di riferimen­
to per la pastorale giovanile diocesana e nazionale, in un cammino di riflessione, di condi­
visione e di spiritualità che guarda all’appuntamento canadese come un evento di grazia.

Particolare attenzione i Vescovi hanno posto al tema della responsabilità educativa, 
avendo riguardo alla formazione integrale della persona. Un compito che riguarda la par­
rocchia, gli oratori, le associazioni e, in modo singolare, la scuola. Per questo, nel corso dei 
lavori dell’Assemblea, ci si è soffermati sui recenti sviluppi delle riforme scolastiche, che 
obbligano a ripensare “il senso dell’educare” in presenza di cambiamenti sempre più acce­
lerati e sorprendenti, quali: l’estendersi della scolarizzazione a cui si unisce un preoccupan-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 713

te analfabetismo di ritorno, il proliferare delle agenzie educative, i riflessi culturali della glo­
balizzazione, i consistenti flussi migratori. Sono il riflesso della complessità sociale e cul­
turale sotto la cui influenza si muovono le giovani generazioni. Per questa ragione, la Chie­
sa italiana, quale punto qualificante e specifico del Progetto Culturale cristianamente ispira­
to, intende sviluppare un “patto educativo” tra famiglia, scuola e comunità. In risposta ai 
cambiamenti in atto, è indispensabile sia un forte impegno culturale di viva partecipazione 
e di attiva proposta da parte dei cristiani che operano nella scuola, sia il potenziamento e il 
sostegno delle associazioni professionali e di quelle familiari e studentesche. Una tale scel­
ta volge, inoltre, a far crescere nei credenti una forte volontà missionaria, perché proprio nel 
“progetto unitario formativo” siano accolti ed evidenziati gli imprescindibili valori umani, 
spirituali e culturali che scaturiscono dal Vangelo. La comunità ecclesiale, quindi, non farà 
mancare la più convinta collaborazione, anche attraverso gli insegnanti di religione, per il 
miglioramento dell’intero sistema scolastico, e tornerà ad insistere per un’effettiva parità 
scolastica, invitando le istituzioni preposte a superare vecchie concezioni stataliste e a pro­
cedere, alla luce del principio di sussidiarietà, nella valorizzazione, anche in ambito scola­
stico, delle molteplici risorse della società civile.

Sul versante delle scuole cattoliche, proprio le leggi sulla autonomia, sul riordino dei 
cicli e sulla parità scolastica richiedono un impegno di riorganizzazione della loro presenza 
sul territorio che i Vescovi hanno indicato nell’elaborazione del “Progetto diocesano di 
scuola cattolica”. Non si tratta di affidare alla Diocesi la gestione diretta delle scuole catto­
liche; ma di «costruire con la collaborazione delle Congregazioni e degli Istituti religiosi, 
presenti in Diocesi con le proprie scuole, e delle federazioni delle scuole cattoliche, le linee 
strategiche e il coordinamento necessario per raggiungere tre obiettivi fondamentali:

- assicurare una corretta e razionale distribuzione delle scuole nell’ambito della Chie­
sa locale;

- promuovere sinergie e una rete di raccordi tra le scuole cattoliche del territorio;
- garantire la qualità del servizio e il potenziamento dell’offerta formativa».
Quanto all’insegnamento della religione cattolica, esso è entrato nei processi di riforma 

scolastici, con significative sperimentazioni che hanno portato ad una riformulazione degli 
indirizzi per questo insegnamento, a cui i Vescovi hanno dato ampia approvazione. 11 rin­
novamento disciplinare coinvolgerà anche i docenti, chiamati a coordinate iniziative forma­
tive nel quadro della riqualificazione di tutto il corpo insegnante della scuola. Resta sempre 
nelle attese dei Vescovi una soddisfacente soluzione del problema dello stato giuridico dei 
docenti di religione cattolica.

6. Solidarietà e attività della Caritas

Speciale attenzione è stata rivolta dai Vescovi alla “Iniziativa ecclesiale per la riduzio­
ne del debito estero dei Paesi più poveri”, inserita fra gli impegni giubilali e a cui lo stes­
so Giovanni Paolo II ha fatto cenno nel suo saluto all’Assemblea, con parole di apprezza­
mento per la generosità espressa e per la benefica pressione che tale iniziativa ha prodotto 
sulle istituzioni. La campagna di informazione, avviata nell’Avvento 1999 e conclusasi nel 
2000, ha favorito la crescita di una più informata consapevolezza delle condizioni dram­
matiche di tanti popoli del mondo e ha richiamato l’imperativo della solidarietà che deve 
coniugarsi con una schietta verifica degli stili di vita. La raccolta, che complessivamente 
ha raggiunto circa 34 miliardi, favorirà, in Guinea e Zambia, la conversione del debito in 
promozione dello sviluppo. Ancor più importante dell’intervento economico è l’ampia 
opera di sensibilizzazione e di promozione che ha certamente contribuito a far crescere in 
tutto il Paese un orientamento preciso e una sollecitudine puntuale sollecitando le istitu­
zioni ad adottare iniziative, sia nazionali che intemazionali, atte a consentire ai Paesi del



714 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Sud del mondo di imboccare la strada per uscire dalla spirale del debito. Per portare a com­
pimento questa iniziativa i Vescovi hanno espresso il loro parere favorevole perché al 
Comitato ecclesiale, nato per questa iniziativa, e in scadenza il prossimo 3 giugno, possa 
ora succedere una Fondazione, in grado di continuarne l’opera, secondo le finalità e gli 
obiettivi già definiti.

È stata data ampia informazione, inoltre, circa le attività della Caritas italiana nell’anno 
2000. Fedele alla sua natura di organismo pastorale con prevalente funzione pedagogica, la 
Caritas sul fronte nazionale non ha mancato di richiamare l’attenzione su alcuni problemi 
emergenti connessi alla tratta di esseri umani, all’immigrazione, al carcere. L’impegno inter­
nazionale della Caritas è stato ampiamente illustrato sia circa gli interventi economici per le 
diverse calamità (alluvioni in Venezuela, Mozambico, golfo del Bengala; siccità nei Como 
d’Africa; conflitti interni in Colombia, Angola, Sudan, Repubblica democratica del Congo, 
Indonesia e Palestina e, soprattutto, area balcanica), sia circa l’avvio di iniziative di sensi­
bilizzazione ed educazione (progetti tematici; “caschi bianchi”; microrealizzazioni; colla­
borazione con altre Caritas e realtà analoghe).

7. Documenti approvati, Delibere e comunicazioni

Nel corso dell’Assemblea Generale, i Vescovi hanno anche approvato, in vista della 
recognitio della Santa Sede, la traduzione del Rito degli esorcismi nella prospettiva di offri­
re ai Pastori e, in particolare agli esorcisti, anche in lingua italiana un rituale che possa aiu­
tarli ad affrontare un ambito in cui una corretta impostazione dottrinale e cultuale potrà per­
mettere di far fronte a confusioni tra i credenti circa il mistero del male come pure alla dif­
fusione di pratiche religiose deviate, superstiziose e magiche.

È stata data ampia comunicazione, inoltre, dell’attività svolta dal Gruppo di lavoro per 
la revisione della traduzione della Bibbia per l’uso liturgico. Il testo rivisto verrà prossima­
mente consegnato a ciascun Vescovo per raccoglierne il parere. Si procederà poi all’appro­
vazione assembleare e, quindi, alla richiesta di recognitio della Santa Sede.

Con un’articolata relazione si è dato conto delle iniziative in atto nel campo dei mezzi 
di comunicazione sociale, mettendo in risalto sia la crescita delle sinergie, la buona attesta­
zione dell’emittenza televisiva e radiofonica e l’uso ampio delle nuove tecnologie. Non è 
mancato, tra l’altro, un invito all’integrazione tra gli strumenti e il cammino pastorale, a 
investire sul piano formativo e a dare maggiore attenzione progettuale alla comunicazione 
sociale nei percorsi pastorali ordinari.

Come ogni anno, l’Assemblea è stata chiamata ad approvare il bilancio della Conferen­
za Episcopale Italiana e a decidere circa le proposte di ripartizione e assegnazione delle 
somme derivanti dall’otto per mille IRPEF per l’anno 2001. L’aumento di coloro che hanno 
operato la scelta per la destinazione dell’otto per mille in favore della Chiesa cattolica e l’ac­
cresciuto gettito fiscale hanno portato la somma assegnata ad un totale di circa 1.476 miliar­
di. I Vescovi ne hanno approvato le assegnazioni destinando globalmente alle esigenze di 
culto e pastorale 626 miliardi, agli interventi caritativi 288 miliardi, e al sostentamento del 
Clero 562 miliardi. Sono state inoltre approvate alcune Delibere concernenti la disciplina 
dei contributi per la costruzione di case canoniche nelle Regioni del Sud d’Italia; il tratta­
mento dei sacerdoti italiani impegnati nei Paesi di missione; l’adeguamento della quota 
capitaria a carico delle parrocchie. È stato presentato, inoltre, il bilancio consuntivo dell’I­
stituto Centrale per il sostentamento del Clero dell'anno 2000. Il Segretario Generale ha 
informato i Vescovi sulla raccolta per la Giornata della Carità del Papa che per l’anno 2000 
è stata complessivamente di 10 miliardi e 531 milioni, sommando l’obolo di San Pietro e le 
offerte erogate alla Santa Sede ai sensi del can. 1271. Quest’anno la Giornata sarà celebra­
ta domenica 24 giugno.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 715

8. Nomine e adempimenti

L’Assemblea Generale ha eletto S.E. Mons. Paolo Rabitti, Vescovo di San Marino- 
Montefeltro, Presidente della Commissione Episcopale per il laicato, in sostituzione di S.E. 
Mons. Agostino Superbo, Arcivescovo di Potenza-Muro Lucano-Marsico Nuovo, eletto Pre­
sidente della Conferenza Episcopale della Basilicata.

* * *
Nel corso dell’Assemblea Generale si è riunito il Consiglio Episcopale Permanente che 

ha provveduto alle seguenti nomine:
- S.E. Mons. Attilio Nicora delegato della Conferenza Episcopale Italiana presso la 

Commissione degli Episcopati della Comunità Europea (COM.E.C.E.) (conferma);
- mons. Domenico Mogavero, Sottosegretario della C.E.I.
- S.E. Mons. Luigi Moretti, Assistente Ecclesiastico Nazionale dell’Unione Nazionale 

Italiana Trasporto Ammalati a Lourdes e Santuari Intemazionali (UNITALSI);
- mons. Luigi Marrucci, della diocesi di Volterra, Vice Assistente Ecclesiastico Nazio­

nale dell’UNITALSI;
- dott. Antonio Diella, dell’arcidiocesi di Trani-Barletta-Bisceglie, Presidente dell’U- 

NITALSI.

Roma, 21 maggio 2001

4. RIPARTIZIONE E ASSEGNAZIONE
DELL’OTTO PER MILLE IRPEF PER L’ANNO 2001

DETERMINAZIONE

La XLVIII Assemblea Generale della Conferenza Episcopale Italiana

PRESO ATTO che, sulla base delle informazioni ricevute il 9 maggio 2001 dal Ministero 
delle Finanze, la somma relativa all'8 per mille IRPEF che lo Stato è tenuto a versare alla 
C.E.I. nel corso dell’anno 2001 risulta pari a £. 1.476.079.564.150 (£. 259.289.529.150 a 
titolo di conguaglio per l’anno 1998 e £. 1.216.790.035.000 a titolo di anticipo dell’anno 
2001);

CONSIDERATE le proposte di ripartizione e assegnazione presentate dalla Presidenza 
della C.E.I.;

VISTI i paragrafi 1 e 5 della Delibera C.E.I. n. 57;

approva 
le seguenti Determinazioni

1. La somma di £. 1.476.079.564.150, di cui in premessa, è così ripartita e assegnata:



716 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

a) all’Istituto Centrale per il sostentamento del Clero: 562 miliardi:
b) per le esigenze di culto e pastorale: 626 miliardi,

di cui:
- alle Diocesi: 260 miliardi;
- per la nuova edilizia di culto: 160 miliardi;

(di cui 10 destinati alla costruzione di case canoniche nel Sud d’Italia);
- per i beni culturali ecclesiastici: 50 miliardi;
- al Fondo per la catechesi e l’educazione cristiana: 90 miliardi;
- ai Tribunali Ecclesiastici Regionali: 10 miliardi;
- per esigenze di culto e pastorale di rilievo nazionale: 56 miliardi;

c) per gli interventi caritativi: 288.079.564.150,
di cui:
- alle Diocesi: 133 miliardi;
- per esigenze caritative di rilievo nazionale: 30.079.564.150;
- per interventi nei Paesi del Terzo Mondo: 125 miliardi.

2. Eventuali incrementi della somma, di cui in premessa, derivanti dalle comunicazio­
ni definitive dell’Amministrazione statale competente saranno assegnati per metà alla nuova 
edilizia di culto e per metà agli interventi caritativi nei Paesi del Terzo Mondo.

Ove dalle medesime comunicazioni risultasse che la somma effettivamente dovuta dallo 
Stato è inferiore a quella indicata in premessa si provvederà alla copertura delle assegna­
zioni di cui al n. 1 attingendo al “fondo di riserva” costituito presso la C.E.l.

3. Le somme assegnate al fondo speciale per la costruzione di case canoniche nel Sud 
d’Italia prima dell’anno 2000 e ancora disponibili sono utilizzabili fino alla scadenza del ter­
mine perentorio del 30 giugno 2002 alle condizioni previste dal Regolamento approvato 
dalla Presidenza della C.E.I. 1’11 novembre 1996.

La somma che eventualmente risulterà non coperta dalle richieste presentate entro tale 
data e ammesse al finanziamento sarà stornata al capitolo di spesa concernente l’edilizia di 
culto ordinaria.

4. A partire dall’entrata in vigore della presente Determinazione le somme assegnate 
per la costruzione di case canoniche nelle Regioni ecclesiastiche Campania, Basilicata, 
Puglia, Calabria e Sicilia nel quadro del finanziamento dell’edilizia di culto sono erogate 
attraverso contributi concessi in conto capitale e in forma forfettaria fino a un massimo 
dell’85% del costo preventivato nei limiti dei parametri indicativi previsti dalle vigenti 
“Disposizioni concernenti la concessione di contributi finanziari della Conferenza Episco­
pale Italiana per la nuova edilizia di culto”.

I contributi sono regolati dalle richiamate “Disposizioni", restando inteso che:
A) Essi sono erogabili:

- in favore di parrocchie prive di casa canonica, per la costruzione ex novo della stessa 
oppure per l’acquisto e il conseguente adattamento di edifici o complessi abitativi interpar- 
rocchiali da destinare all’abitazione di sacerdoti in cura d’anime;

- in favore di parrocchie dotate di casa canonica dichiarata inagibile con provvedimen­
to della competente autorità civile, per interventi di recupero, risanamento conservativo, 
consolidamento, adeguamento a norma, ristrutturazione, fino a un massimo, in tali casi, del 
50% del costo preventivato.

B) Essi non possono in ogni caso riguardare:
a) gli edifici danneggiati da eventi calamitosi ammissibili a provvidenze pubbliche 

secondo la normativa dello Stato o delle Regioni;
b) le porzioni del fabbricato non destinate all’abitazione dei sacerdoti in cura d’anime.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 717

5. MODIFICA DELLA MISURA DELLA QUOTA CAPITARIA 
PREVISTA DALLA DELIBERA N. 58 (ART. 4 § 3)

DETERMINAZIONE

La XLVIII Assemblea Generale della Conferenza Episcopale Italiana

CONSIDERATO che l’attuale misura della quota capitaria dovuta dalla parrocchia al par­
roco che vi svolge il proprio ministero è stata stabilita con decorrenza dal mese di gennaio 
1999 ed è pari a £. 130;

PRESO ATTO degli oneri crescenti gravanti sul sistema di sostentamento del Clero a moti­
vo del progressivo aumento del valore monetario del punto e soprattutto della consistente 
rivalutazione della misura del contributo annuo, versato per ciascun sacerdote che vi è tenu­
to, al Fondo Clero istituito presso l’INPS, avvenuta a partire dall’anno 2000;

RITENUTO che debba essere con ogni attenzione mantenuto l’equilibrio tra le diverse fonti 
del sostentamento del Clero previste dal sistema pattizio per salvaguardarne lo spirito ispi­
ratore e la sostenibilità economica, e che quindi, trascorso un triennio, si renda necessario 
un pur modesto adeguamento della misura capitaria (da £. 130 a £. 140);

VISTO l’art. 4 della Delibera C.E.I. n. 58;

approva 
la seguente Determinazione

«La misura della quota capitaria dovuta dalla parrocchia per la remunerazione del par­
roco che vi presta servizio a norma del § 3 dell’art. 4 della Delibera C.E.I. n. 58 è stabilita, 
a partire dal 1° gennaio 2002, in EURO 0,07230».





Atti della
Conferenza Episcopale Piemontese

Convegno dei Consigli Presbiterali delle Diocesi piemontesi

La pastorale della famiglia 
in dialogo con la pastorale parrocchiale

Giovedì 31 maggio, al Colle Don Bosco, si è tenuto un Convegno dei Consigli Presbiterali delle 
Diocesi della Regione Ecclesiastica Piemontese, organizzato dalla Commissione Presbiterale regio­
nale, Erano presenti anche parecchi dei Vescovi della Regione.
Dopo un'introduzione del Card. Severino Poletto, Arcivescovo Metropolita di Torino e Presidente 
della Conferenza Episcopale Piemontese, è seguita la relazione di mons. Renzo Bonetti, direttore 
dell’Ufficio Nazionale C.E.I. per la Pastorale della Famiglia, seguita da vari interventi dei presenti. 
Pubblichiamo il testo della relazione.

Premessa

Il tema in esame, ad una prima lettura superficiale, sembrerebbe richiedere dei suggeri­
menti su come far interagire i due soggetti in questione: la famiglia e la parrocchia; o meglio 
ancora su come porre in atto una sinergia che veda insieme la pastorale familiare e quella 
parrocchiale.

Mi sembrerebbe una riflessione che rischia di risolversi in qualche buon consiglio di carat­
tere organizzativo e di valore estremamente limitato nel tempo e nello spazio, oltreché di gran­
de debolezza. Infatti la pastorale parrocchiale ha una tradizione consolidata con una struttura 
delineata (vedi aspetto catechistico-liturgico-sacramentale, con la figura del presbitero al cen­
tro), anche se mostra i segni di grandi fatiche ed è in costante ricerca di rinnovamento; dal­
l’altra la pastorale della famiglia che ha fatto i suoi primi passi negli anni '70 quando sono ini­
ziati i primi segni di difficoltà (referendum sul divorzio 1974 e legge sull’aborto 1978).

Prima di allora si dava per scontata la “tenuta" della famiglia, ed era collaudata una sua 
•ntegrazione con l’organizzazione pastorale della parrocchia. Ora dopo questi 30 anni la 
Pastorale familiare contempla al suo attivo i “corsi di preparazione al matrimonio” obbliga­
tori e più o meno ritoccati in questi anni e, dove si è riusciti, qualche iniziativa per le gio- 
vani coppie; l’istituzione di gruppi sposi e un appuntamento annuale - dove si fa - di festa 
diocesana della famiglia.

Per il resto una valanga straordinaria di indicazioni pastorali del Magistero che non tro- 
vano attuazione nella vita ordinaria della parrocchia. Una pastorale familiare perciò che

719



720 Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

vede la famiglia come oggetto passivo coinvolta per ricevere servizi che vengono offerti e 
non pensata come soggetto; con la ritornante motivazione che non è matura, non è prepara­
ta, che le coppie disponibili sono poche.

Tale impostazione è comprensibile perché nella mentalità e nel vissuto ecclesiale (e 
ancor più in quello sociale) la tipologia dei soggetti chiamati ad interagire si ferma a due: da 
una parte la singola persona e dall’altra la comunità (parrocchia, società civile, aggregazio­
ne, club) con la conseguente impostazione pastorale che vede il rapporto articolato tra par­
roco e fedeli, parroco e gruppi di vario genere. È la stessa modalità che noi vediamo fre­
quentemente nelle pubblicazioni di tipo pastorale o sociale, dove la famiglia sembra essere 
chiamata in causa o per le persone che la compongono, o perché fa parte di una comunità, 
ma non in virtù della propria identità. Ora, la famiglia, cioè la coppia sposata, comprensiva 
di figli desiderati e/o presenti, non è assolutamente riconducibile al fatto di essere solamen­
te una somma di due persone o più, né è identificabile con la comunità, qualsiasi essa sia. 
La famiglia ha una sua identità-soggettività con connotazioni originali proprie ed esclusive 
e totalmente diversa e distinta dai due soggetti di diritto sopradescritti (persona-comunità):

- è un soggetto unitario nel quale la reciprocità uomo-donna diventa "una caro"',
- è una comunità intergenerazionale con relazioni di “sangue”, parentali, che si espri­

me in interdipendenza, trasversalità di valori, di esigenze, di funzioni e di ruoli;
- ha una sua continuità: la famiglia non è mai qualche cosa di isolato nel tempo. Ha 

sempre un prima (di chi ha generato) e un dopo (di chi cresce e si riproduce), è quindi una 
realtà dinamica in continuo divenire dove avviene una continua integrazione di passato, pre­
sente e futuro;

- ha un suo codice di vita, quello dell’amore, che la qualifica in modo originale in tutto 
il suo percorso, positivo e/o negativo;

- per noi cristiani c’è poi una “novità” che rilancia la soggettività sopra descritta con 
“la dignità sacramentale del matrimonio”1.

Lo stesso evolversi storico della famiglia in modalità diverse, accentuando l’uno o l’al­
tro aspetto, non ne ha modificato la sostanza2. È per questo motivo che la Familiaris con­
sortio definisce la famiglia una «società che gode di un diritto proprio e primordiale», e per 
tale motivo la società e lo Stato sono «gravemente obbligati ad attenersi al principio di sus­
sidiarietà»’. Noi rischiamo di chiedere allo Stato e alla società civile di riconoscere la prio­
rità della soggettività della famiglia prima ancora di averla attuata noi nelle nostre parroc­
chie. Che dire perciò del rapporto parrocchia-famiglia? Sappiamo storicamente che la fami­
glia, pur nelle varie modalità assunte storicamente, era nella società e nella Chiesa, una 
struttura molto forte, coesa e influente: un soggetto di azione sociale economico e religioso 
così affermato da reggere gli stessi travolgenti passaggi critici della storia. Lo stesso orga­
nizzarsi della pastorale nel tempo non poteva che dare per scontata questa soggettività forte 
(pur con le sue fatiche, debolezze, contraddizioni) ed offrire un servizio di sostegno, aiuto e 
integrazione al ruolo da essa svolto. L’articolarsi della pastorale per fasce di età (ad esem­
pio inizialmente con il catechismo dei bambini e poi via via negli anni fino a quello degli

' W. Kasper, Teologia del matrimonio cristiano, Qucriniana, Brescia 1985.
1 P. Donati, La famiglia al tornante del XXI secolo: da dove a dove, in: Centro Internazionale Studi Fami­

glia, La famiglia italiana vecchi e nuovi percorsi, San Paolo. Roma 2000: «Essenziale, pertanto, è chiarire che la 
realtà familiare è originaria (cioè nasce ultimativamente da motivazioni e impulsi propri, non solamente per pres­
sioni dovute a fattori esterni alla relazione come tale) e originale (cioè si dispiega secondo una propria logica o 
codice simbolico, quello dell’amore, ovviamente diverso a seconda dei contesti e periodi storici). Benché l'am- 
biente in cui la famiglia esiste la influenzi potentemente, la ragione primordiale della sua esistenza non può essere 
derivata da altro da sé. come molti hanno tentato e ancora pensano di fare». Cfr. anche F. D'Agostino, Linee di 
una filosofia della famiglia, Giuffrè. Milano 1991. in cui l’Autore ribadisce l'originarietà dello stato familiare, 
rispetto alle sue forme culturali.

’ Giovanni Paolo II, Esort. Ap. post-sinodale Familiaris consortio, 15.



Atti della Conferenza Episcopale Piemontese 721

adulti) era, nella maggior parte dei casi, un collocarsi accanto alla famiglia per contribuire 
a completare e perfezionare una formazione religiosa ma senza che cessasse il dialogo tra la 
comunità e la famiglia con il suo ruolo riconosciuto. In questi ultimi decenni la situazione è 
radicalmente cambiata: la famiglia, nella maggior parte dei casi, non è più così. Eppure si 
continua a dare per scontata una certa forma dell’istituto familiare. Viene inevitabile la 
domanda: oggi, la nostra pastorale, settorializzata al massimo, considera ancora nella sua 
prassi la famiglia come un soggetto primordiale che viene prima della parrocchia, ed è chia­
mato ad essere una componente con la sua originalità e specificità? Viene messo in atto un 
processo formativo e responsabilizzante perché essa possa svolgere il suo ruolo?

Non sono mancati in questi anni tentativi (anche se limitati) di singole Diocesi o par­
rocchie che, per la creatività di parroci di buona volontà, hanno realizzato nuove forme di 
collaborazione, che vedono la famiglia maggiormente coinvolta nella parrocchia e parroc­
chie più attente alla famiglia. Ma queste innovazioni rischiano di essere più legate al cari­
sma delle persone che alla prassi pastorale ordinaria.

Credo che il confronto-incontro tra parrocchia e famiglia, non possa esprimersi solo nel 
promuovere qualche iniziativa in più “per” la famiglia, salvo poi raccogliere frequenti delu­
sioni, o nel partire dal capitolo della pastorale per famiglie cosiddette irregolari.

Mi sembra invece che la domanda più profonda e ultima che viene posta da questo tito­
lo sia: perché questa interazione delle due pastorali? Quale l’obiettivo finale? Chi sono i 
soggetti pre-pastorali che sono chiamati ad interagire e perché? La risposta a quest’ultima 
domanda farà luce anche sulle due precedenti e illuminerà il tema che ci siamo proposti.

I due soggetti in questione sono i presbiteri e gli sposi. È vero che la pastorale parroc­
chiale non coincide con il suo parroco, ma è altrettanto vero che per il ruolo che gli è con­
ferito per l'Ordine sacro e per la collaudata esperienza in atto, chiedere il dialogo alla pasto­
rale parrocchiale significa primariamente chiederlo al sacerdote. Facciamo però attenzione 
che non ci chiediamo come costruire relazioni tra sacerdoti e sposati perché, per grazia di 
Dio, ci sono testimonianze di legami profondi tra essi, fino alla costruzione di significative 
amicizie e di buone collaborazioni pastorali. Ma non è certamente questa la radice, anche se 
è un’ottima condizione, per una nuova progettazione della pastorale che veda interagire 
sacerdoti e sposi in virtù del dono-missione che scaturisce dalla loro rispettiva identità sacra­
mentale. Solo a questo punto saremo in grado di stabilire il dialogo tra la soggettività della 
famiglia e la comunità parrocchiale.

1. Ordine e Matrimonio alla luce del Magistero

Innanzi tutto va detto che ci troviamo in una situazione “sbilanciata". Per motivi stori­
ci, culturali e sociali, ma anche ecclesiali, si è sviluppata una produzione teologica e pasto­
rale abbondantissima e curata riguardo al ministero ordinato, rispetto ad una riflessione 
meno articolata sul matrimonio e sul ministero (o servizio o compito) originale degli sposi 
proprio in forza del Sacramento che hanno ricevuto, cioè in quanto coppia e famiglia4. Que­
sta situazione, di fatto, ci pone nella condizione di poter raccogliere molto materiale sul 
sacerdozio, mentre ci crea qualche difficoltà riguardo alla teologia del matrimonio e al rap-

4 Al riguardo è illuminante questo passaggio: «Lo sviluppo teologico sul matrimonio e sulla famiglia ha scel­
to di preferenza i contenuti morali, giuridici, pastorali e solo in secondo ordine quelli più propriamente dogmatici; 
quelli riguardanti la vita spirituale delle coppie sono posti in terzo ordine (almeno a livello di scritti teologici veri 
c propri, che risultano assai poco numerosi). Se ci addentriamo ora. in modo specifico, nel settore particolare della 
spiritualità coniugale ci sembra di dover confermare l'impressione della povertà teologica: s'incontrano scritti che 
sviluppano temi particolari d'indubbio interesse per l'elaborazione di una spiritualità coniugale, ma che rimango- 
no particolari; più difficile diventa trovare scritti che tentino una presentazione all'insegna di una certa completez- 
za e. ancor più a fondo, all'insegna di una vera e propria organicità» (D. Tettamanzi, Linee di sviluppo della spi­
ritualità coniugale in Italia, in lo.. / due saranno una carne sola, Leumann (TO) 1986. 297).



722 Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

porto tra il ministero presbiterale e quello coniugale, chiamati ad essere per la comunità via 
privilegiata per la edificazione della Chiesa’.

In questo contesto sono significativi alcuni testi magisteriali che vi propongo.
«L’Ordine e il Matrimonio significano e attuano una nuova e particolare forma del con­

tinuo rinnovarsi dell’alleanza nella storia. L’uno e l’altro specificano la comune e fonda­
mentale vocazione battesimale e hanno una diretta finalità di costruzione e di dilatazione del 
Popolo di Dio. Proprio per questo vengono chiamati Sacramenti sociali»6.

«Due altri Sacramenti, l’Ordine e il Matrimonio, sono ordinati alla salvezza altrui. Se 
contribuiscono anche alla salvezza personale, questo avviene attraverso il servizio degli 
altri. Essi conferiscono una missione particolare nella Chiesa e servono all’edificazione del 
Popolo di Dio»7. Lo stesso Catechismo degli adulti così titola la parte dedicata al Sacerdo­
zio e al Matrimonio: / Sacramenti per il servizio della vita comunitaria, spiegando poi che 
«abbiamo imparato a dire “padre” non solo a chi ci ha generato, ma anche al sacerdote. Due 
paternità, una biologica e spirituale, l’altra solo spirituale. Due Sacramenti, il Matrimonio 
che consacra la coppia e fonda la famiglia, l'Ordinazione che inserisce nell'Ordine o Colle­
gio dei pastori: l’uno e l’altro direttamente finalizzati a formare e dilatare il Popolo di Dio, 
l’uno e l’altro segno dell’amore sponsale di Cristo per la Chiesa»’.

Credo che bastino poche sottolineature ad evidenziare questi testi.
a) Ordine e Matrimonio specificano la comune vocazione battesimale. Nulla è 

superiore al fatto di essere diventati “figli di Dio” e poterlo chiamare col nome di Padre. Da 
questa dignità altissima che si condivide con tutto il Popolo di Dio, “si scende” a servire, “a 
lavare i piedi”, specificandosi in un servizio che scaturisce da ciascuno dei due Sacramenti.

b) Il sacramento dell’Ordine è conferito ad una singola persona per il servizio; il 
sacramento del Matrimonio per il servizio è dato ad una “unità di persone”: è la “relazione” 
che diventa Sacramento.

c) Ambedue attualizzano in due modi essenzialmente diversi lo stesso realizzarsi 
della alleanza di Dio con l’umanità e di Cristo con la Chiesa. Sono “partecipazione e diver­
sificazione” dell’unica sponsalità di Cristo con la Chiesa9.

d) Ambedue sono chiamati con ministerialità diverse a edificare, costruire il Popolo 
di Dio. Cristo ha voluto due Sacramenti per “costruire” la Chiesa e nessuno dei due Sacra­
menti può pensare di costruire “Chiesa” da solo.

È necessario esplicitare un minimo di fondamento teologico di tale complementarità tra 
il ministero ordinato e il matrimonio, che specifici la relazione di questi due Sacramenti, 
come tali pari in dignità. L'intera Chiesa, in quanto «sacramento dell’intima unione con Dio 
e dell’unità di tutto il genere umano»"’ realizza in molteplici stati di vita la propria realtà di 
Sposa dell’Agnello e deriva dall’unico mistero eucaristico, che essa ad un tempo realizza ed 
esprime. È dunque in riferimento all’unità sacramentale della Chiesa che dobbiamo perce­
pire la complementarità dei due Sacramenti.

Nell’ambito di una ecclesiologia articolata è l’unico mistero pasquale di Cristo che si 
partecipa alla persona dei credenti in diversa modalità, ad un tempo soggettiva ed oggetti­
va, realizzando così l’intima partecipazione a Cristo dell’intera Chiesa, che «è il suo corpo» 
(Ef 5,23; Col 1,18). Il mistero di Cristo morto e risorto dona alla persona umana il suo vero 
destino, unendola a sé nella relazione misterica e reale del corpo mistico. Nel Battesimo la 
persona umana attinge il suo significato più autentico c definitivo, corrispondente a quello 
iniziale della creazione, divenendo persona costiforme. Nel realizzare la pienezza del suo

’ Cfr. D. Tettamanzi, Famiglia via della Chiesa. Milano 1991.
• C.E.I., Evangelizzazione e sacramento del Matrimonio. "Notiziario C.E.I.” 6/1975. n. 32.
’ Catechismo della Chiesa Cattolica. 1534.
' C.E.I., Catechismo degli Adulti La verità vi farà liberi. Libreria Editrice Vaticana. Roma 1995. n. 718.
’ C. Rocchetta, in / sacramenti dell'Ordine e del Matrimonio in comunione per la missione. E.D.R. 1999. a 

cura dell'Ufficio Nazionale della C.E.I. per la Pastorale della Famiglia e del Centro di Orientamento Pastorale. 75.
10 Concilio Vaticano II. Cost. dogm. Lumen gentium. 1.



Atti della Conferenza Episcopale Piemontese 723

corpo che è la Chiesa il Risorto dona alla sua sposa i doni necessari per realizzare la pie­
nezza della sua natura, che coincide con la relazione stessa che essa - una, santa, cattolica 
ed apostolica -, trova in Lui.

Il ministero ordinato tende per sua natura alla costituzione e santificazione di ogni cre­
dente, cioè al compimento della sua relazione con Cristo. Esso trova quindi nel “in perso­
na Christi" la sua più autentica dimensione. Cristo stesso, nella forma sacramentale dei 
ministri - secondo il loro ordine e grado - realizza e compie per il suo popolo il mysterium 
salutis. Tale mistero è mistero di relazione sponsale, secondo la teologia dell’alleanza e del­
l’amore dell’Antico Testamento ripresa e rimeditata in chiave cristologica dal Nuovo Testa­
mento, soprattutto da Giovanni, sia nel Vangelo, che nelle Lettere e nell’Apocalisse. Tale 
orizzonte sponsale fu recepito dall’intera patristica e si riversò come chiave ermeneutica nel­
l’itinerario di santità che la tradizione ecclesiale ci trasmette. Così che “in persona Christi" 
viene a coincidere con “in forma Sponsi". Il sacerdote esprime sacramentalmente la pre­
senza di Cristo sposo della Chiesa.

In questa luce sponsale il matrimonio si colloca come luce che illumina e sacramental­
mente esprime, compiendolo, il mistero nuziale di Cristo e della Chiesa. Cristo stesso, come e 
più che alle nozze di Cana, dice e compie se stesso, il proprio mistero di morte e risurrezione 
(il che ci rimanda alla radice battesimale) nella unità duale dell’uomo e della donna, nella 
verità del loro mysterium nuziale. Essi esprimono dunque, per l’intera Chiesa e per il corpo 
intero dell’umanità il mistero nuziale di Cristo, già in radice contenuto nell’atto creativo ed 
affondante la sua origine nel mistero stesso della Trinità, comunione ipostatica di Amore. Così 
gli sposi compiono e testimoniano, secondo l’intima vocazione della natura del sacramento del 
Matrimonio, la relazione stessa di Cristo con ogni uomo ed ogni donna credente. La loro "per­
sona coniugale”, la loro intima unidualità sacramentale si esprime, a differenza del ministero 
ordinato, “in forma amoris sponsalis". Gli sposi infatti esprimono sacramentalmente, nella 
loro unità sponsale, la relazione di Cristo con la Chiesa, pasquale e salvifica.

L’unico mistero e l’unica relazione con Cristo specifica, secondo due volti dell'unico 
mistero, che solo in Cristo si fonda e solo il Risorto vive nella pienezza dell’unità senza 
frammentazioni, due Sacramenti che, vissuti nell’unità della sacramentaiità della Chiesa, 
contribuiscono a dare alla Chiesa stessa il volto della sua pienezza. I due Sacramenti sono 
su questa matrice partecipi, secondo volti e modi diversi, ontologicamente e sacramental­
mente differenti, anche della missionarietà della Chiesa, secondo una diversa soggettività 
ecclesiale, ma costituendo entrambi, in quanto Sacramenti, un elemento essenziale della 
missione. E in questo modo che essi contribuiscono a costituire quella «pienezza del suo 
corpo, che è la Chiesa» (Ef 1,21-23).

Sponsalità della persona umana e sponsalità della Chiesa si illuminano dunque a vicen­
da ed illuminano l’intima relazione tra i due Sacramenti dell’Ordine sacro e del Matrimo­
nio. E si comprende anche che qualcuno pensi alla loro relazione in chiave di una comple­
mentarità che diviene reciprocità, poiché le due specificità non solo si completano, ma tro­
vano l’una nell'altra un più pieno significato della propria identità".

Poiché entrambi costituiscono elementi essenziali dell'essere della Chiesa e della sua mis­
sione si comprende lo sforzo che qualche teologo realizza di ricondurli, secondo il dettato con­
ciliare, all’unico mistero eucaristico, coincidente con l’identità ecclesiale, che essi esprimono. 
Secondo il Mazzanti infatti Ordine e Matrimonio derivano dall’unico mistero eucaristico, uni­
tamente all’intera dinamica sacramentale della Chiesa, e ad esso riconducono”,

" Vedi F. Pll.l.oNl, Cristo Signore Sposo della Chiesa, Ed. Esperienze. Fossano-Cuneo 2000,51 -87; Io.. "Per 
v°i e per tutti". Eucaristia e Matrimonio: una spiritualità per la missione in R. Bonetti (Ed.). Eucaristia e matri- 
monio unico mistero nuziale. Città Nuova. Roma 2000, 180-183.

11 Vedi G. Mazzanti, I sacramenti simbolo e teologia. 2 voli.. EDB, Bologna 1997.1998. Il primo volume 
tratta del Sacramento in se stesso, il secondo sviluppa in chiave eucaristica e nuziale i sacramenti dell’Iniziazione 
cristiana. Attendiamo il terzo volume che tratterà nella medesima luce dell’Ordine sacro e del Matrimonio.



HA Atti delia Conferenza Episcopale Piemontese

Fermiamoci ora a contemplare i doni.
«1 presbiteri sono, nella Chiesa e per la Chiesa, una ripresentazione sacramentale di 

Gesù Cristo Capo e Pastore, ne proclamano autorevolmente la Parola, ne ripetono i gesti di 
perdono e di offerta della salvezza, soprattutto col Battesimo, la Penitenza e l’Eucaristia, ne 
esercitano l’amorevole sollecitudine, fino al dono totale di sé per il gregge, che raccolgono 
nell’unità e conducono al Padre, per mezzo di Cristo, nello Spirito»13.

Gli sposi sono, in virtù del sacramento del Matrimonio, «segno e riproduzione di quel 
legame che unisce il Verbo di Dio alla carne umana da Lui assunta e il Cristo capo della 
Chiesa suo corpo nella forza dello Spirito»l4.

«Per i battezzati il patto coniugale è assunto nel disegno salvifico di Dio e diventa segno 
sacramentale dell’azione di grazia di Gesù Cristo per l’edificazione della sua Chiesa»15.

«Nell’incontro sacramentale Gesù Cristo dona agli sposi un nuovo modo di essere per 
il quale sono come configurati a Lui Sposo della Chiesa e posti in un particolare stato di vita 
entro il Popolo di Dio»16.

Saper cogliere il dono straordinario che è dato all’uomo che è consacrato presbitero 
deve renderci simultaneamente capaci di cogliere il Mistero di Dio presente nel sacramen­
to del Matrimonio, la novità che inizia con il rito e permane nella vita degli sposi. Così scri­
ve lo Scheeben: «Il matrimonio cristiano, sta in relazione reale, essenziale, intrinseca col 
mistero dell’unione di Cristo con la Chiesa; ha la sua radice in esso, è intrecciato organica- 
mente con esso, e quindi partecipa della sua natura e del suo carattere soprannaturale. Non 
è semplicemente il simbolo di questo mistero, o un esemplare che rimane fuori del medesi­
mo, bensì una copia germogliata dall’unione di Cristo con la Chiesa, prodotta e impregnata 
della medesima, dato che non solo raffigura quel mistero, ma lo rappresenta in se stesso real­
mente, ossia mostrandolo attivo ed efficiente dentro di sé»'7.

Si può concludere questa breve riflessione con le parole del Card. D. Tettamanzi «Se 
questo è il profilo teologico, ben diverso è quello pastorale, perché il più delle volte la vita 
vissuta e la prassi pastorale non manifestano affatto la “pari dignità’’ dei Sacramenti. Per 
questo la relazione tra i due Sacramenti - Ordine e Matrimonio - da dato oggettivo deve 
diventare dato soggettivo, deve cioè entrare e stabilirsi nella coscienza, nella mentalità, nel 
costume, nell’agire concreto. Occorrerà poi allora iniziare pazientemente e coraggiosamen­
te con il “restituire” nella prassi pastorale la rilevanza sacramentale al Matrimonio, che - 
ripeto - non può essere pensato unicamente come un “dato naturale”. In un certo senso è 
questione di “giustizia”, di giustizia soprannaturale, che dev’essere assicurata da tutti: dagli 
sposi stessi, anzitutto, e dagli altri, a cominciare dai presbiteri. Significativo al riguardo è 
l’appello rivolto da Giovanni Paolo II agli sposi: “Parafrasando S. Leone Papa non posso 
evitare di dirvi: ‘Sposi cristiani, riconoscete la vostra eminente dignità!’”1’".

2. Ordine e Matrimonio alla luce della prassi pastorale

Oltre alla differenza di approfondimento teologico che vede la teologia del sacramento 
del Matrimonio e ancor più quella della famiglia molto meno sviluppata rispetto a quella del 
Sacerdozio, possiamo dire che anche la pastorale, per altri motivi, mette in evidenza che il

” Giovanni Paolo II, Esort. Ap. post-sinodale Pastores dabo vobis, 15.
14 C.E.I., Evangelizzazione e sacramento del Matrimonio. 34.
” Ibid., 43.
'• Ibid.. 44.
” M. J. Scheeben, / misteri del cristianesimo. Morcelliana, Brescia 1953.
11 Cfr. D. Tettamanzi, in / sacramenti dell'Ordine e del Matrimonio in comunione per la missione, a cura 

dell'Ufficio Nazionale della C.E.l. per la Pastorale della Famiglia e del Centro di Orientamento Pastorale, EDR 
1999, 30.

” Giovanni Paolo II, Omelia alla Messa per le famiglie, Kinshasa, 3 maggio 1980.



Atti della Conferenza Episcopale Piemontese 725

Matrimonio sacramento e la famiglia sono “soggetto debole” rispetto al presbitero. Premet­
to subito che questa lettura in parallelo dei due Sacramenti non vuole assolutamente smi­
nuire la diversità essenziale che esiste tra i due ed il ruolo totalmente diverso che hanno nella 
Chiesa e nella società, ma semplicemente prendere in esame la prassi pastorale a partire dal 
fatto che sono due Sacramenti che dicono una presenza efficace di Cristo nella Chiesa per 
il mondo, per verificare se vi è espressa la stessa fede conseguente.

a) La preparazione al Sacramento
Nella preparazione al Sacerdozio c’è un obiettivo preciso: far crescere un adulto nella 

fede perché «rispondendo alla chiamata ad attualizzare Cristo Pastore, sia reso capace di 
esprimere questo dono a servizio della comunità. L’obiettivo è di formare un soggetto atti­
vo nella vita della Chiesa per il mondo». Vengono messe in atto strategie educative perché 
il “chiamato" impari ad agire "in persona Christi”, a comportarsi in modo da testimoniare, 
far trasparire il “mistero di Cristo” che è in lui 20.

Nella preparazione al sacramento del Matrimonio quale obiettivo si propongono i 
“corsi”? È una domanda indispensabile perché dalia definizione dell’obiettivo scaturiscono 
poi i modi, i tempi e i contenuti per realizzarlo. Guardando la prassi, gli obiettivi che sem­
brano alternarsi sono: dare un minimo di preparazione per garantirsi come Chiesa la 
coscienza che non abbiamo dato un Sacramento della fede a degli adulti senza far loro sape­
re che cosa fanno; oppure non spegnere il “lucignolo fumigante” e tentare di recuperare cul­
turalmente qualche elemento essenziale della fede; proporre un cammino di riconciliazione 
e riavvicinamento alla Chiesa offrendo un buon cammino di fede; ricordare le norme mora­
li che sono chiamati a vivere gli sposi nel Matrimonio.

Sono tutti obiettivi che stanno sotto la soglia della verità del Matrimonio sacramento. 
Per esso infatti gli sposi sono chiamati a partecipare dell’amore21 sponsale che unisce Cri­
sto alla Chiesa ed a testimoniarlo nella modalità laicale. Sono chiamati ad essere un “sog­
getto ecclesiale” che è memoria, attuazione e presenza di ciò che è accaduto sulla croce22. 
Sono “trasportatori attivi” nelle strade del mondo, mediante la loro unione coniugale, del 
«mistero grande» (Ef 5,32): “soggetto sociale”.

La domanda da porsi davanti ad una coppia che chiede il Matrimonio in chiesa è: che 
cosa è chiamata a “diventare” con il sacramento del Matrimonio? La differenza con la pre­
parazione al Sacerdozio si manifesta lampante perché mentre i seminaristi rimangono in 
Seminario con un obiettivo preciso verso cui tendere e tutto è finalizzato ad esso, chi va al 
corso per fidanzati quale finalità si trova proposta?

Anche per questo il Direttorio di pastorale familiare parlando della pastorale prematri- 
moniale arriva a scrivere che «essa si trova di fronte ad una svolta storica. Essa è chiamata 
ad un confronto chiaro e puntuale con la realtà e ad una scelta: o rinnovarsi profondamente 
o rendersi sempre più ininfluenti e marginali»2’.

h) Formazione permanente
Bastano pochi cenni per capire la diversità di impostazione tra il sacramento del Sacer­

dozio e quello del Matrimonio. Nel primo caso non si risparmia tempo, energia e passione 
Per aiutare il presbitero fin dal primi anni a tenere viva la sua dimensione sacramentale, a 
ricordargli che pur nell’abitudine di ruoli e servizi egli è “segno visibile” di un mistero d’a- 
more, di una presenza viva di Cristo nella Chiesa (ritiri, esercizi spirituali, incontri, appun- 
tamenti, guide spirituali, fraternità sacerdotali, collaborazioni, letture, ecc.).

20 Cfr. Giovanni Paolo 11, Esort. Ap. Pastores dabo vobis, 13.
21 Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. past. Gaudium et spes. 48,
22 Cfr. Giovanni Paolo II, Esort. Ap. post-sinodale Familiaris consortio. 13.
21 C.E.I., Direttorio di pastorale familiare per la Chiesa in Italia. 40.



726 Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

Per gli sposati nel Signore si perde di vista immediatamente la novità dell’essere stati 
costituiti Sacramento; basta che ci sia un minimo d’amore che li fa rimanere insieme, ridu­
cendo la coscienza e la grazia sacramentale al solo dato naturale. La dimensione sacramen­
tale negli sposi proprio perché inerisce pienamente al dato umano ha bisogno ancora più di 
essere tenuta viva, fatta crescere, nutrita di Parola e di Pane eucaristico perché sono stati 
chiamati ad annunciare Cristo. Proprio perché la vita stessa di coppia è segno sacramentale 
della «presenza e testimonianza della grazia del Salvatore, che purifica, rinnova ed eleva la 
realtà umana»24 dovrà essere tenuta più viva la dimensione sacramentale.

c) Ruolo dei due Sacramenti nella prassi pastorale
Il ruolo del presbitero è ormai precisato e consolidato anche se non mancano fatiche nel­

l’esercizio di ciò che è specifico del Sacerdozio e di ciò che è gestione di una organizzazio­
ne necessaria. Per quanto riguarda il Matrimonio, accanto ad enunciati magisteriali non vi è 
questo approfondimento del ruolo specifico che scaturisce dal Sacramento e ancor meno la 
sua affermazione nella prassi.

Oltre a ciò va fatta un’altra osservazione. La parola "Pastorale”, senza cattiva volontà 
di nessuno, è finita per essere intesa nel vissuto comune come “tutto ciò che si fa attorno alla 
parrocchia o al presbitero”. Per questo proporre a degli sposati di collaborare nella pastora­
le è immediatamente sinonimo dell’aver tempo (poco o tanto) da dare per l’attività che si fa 
in parrocchia. È certo che la parrocchia ha un suo posto importantissimo, ma se prendiamo 
tante affermazioni del Concilio riscopriamo che è tutta la comunità, in tutti i suoi membri, 
che sono soggetto pastorale là dove vivono e operano. “Pastorale” è il rendersi presente ora 
di Cristo Pastore risorto mediante il suo Corpo (la Chiesa, comunità di credenti), per salva­
re, per lavare i piedi, per incontrare, per illuminare, per andare a pranzo con Zaccheo, per 
offrire il suo Corpo, la sua riconciliazione. In questo orizzonte c’è uno straordinario spazio 
“pastorale”, non solo in parrocchia, ma anche fuori per tutti gli sposi che nel loro vissuto 
normale possono essere “presenza di Cristo” che ama, costruttori di relazioni, costruttori di 
Chiesa che vive nel territorio.

d) Visione riassuntiva
Se vogliamo condensare questa diversità tra Ordine e Matrimonio nella prassi pastora­

le potremmo dire che i sacerdoti, per il Sacramento ricevuto, sono sempre pensati e attivati 
come "soggetto, risorsa per la vita della Chiesa”. Anche se talora mostrano nel vissuto difet­
ti o contraddizioni rimangono a pieno titolo una “risorsa”. Dall’altra parte il sacramento del 
Matrimonio è considerato come un “oggetto della pastorale” e rischia di rimanere tale. La 
famiglia è convocata per circostanze (inizio della catechesi, prime Comunioni, Cresime, 
ecc.) ma non è considerata parte organica e strutturale alla vita della parrocchia, è più vista 
nell’ottica del costituire un “problema” piuttosto che una risorsa pastorale. Molto spesso 
abbiamo progettazioni pastorali che non tengono in nessun conto la presenza e il ruolo 
sacramentale del Matrimonio e la sua specificità viene diluita nella dizione "laici” fino a 
scomparire.

Alla luce della prassi si possono elencare diverse iniziative o comportamenti o celebra­
zioni che dicono la fede della comunità cristiana nel Sacerdozio e dall’altra parte non intra­
vedo, nell’insieme dei gesti della stessa comunità, che dicano la fede nel sacramento del 
Matrimonio (solo qualche volta la celebrazione del rito), che mostrino attenzione al miste­
ro di Cristo che in esso si manifesta. Sembra che tutto sia solamente un dato umano che non 
ha bisogno di “fede” per essere compresa, aiutata, valorizzata come “risorsa” per l’evange­
lizzazione e la pastorale.

“ C.E.I.. Evangelizzazione e sacramento del Matrimonio. 44.



Atti della Conferenza Episcopale Piemontese in

3. Dal dialogo alla “complementarità”2' tra il Ministero ordinato
ed il “servizio specifico’' che scaturisce dal sacramento del Matrimonio

Innanzi tutto vorremmo fare alcune precisazioni circa le parole usate.
“Complementarità” non significa che ciascuno dei due Sacramenti è in sé incompleto o 

inefficace senza la presenza dell’altro, ma che ambedue sono complementari in ordine al 
fine che si propongono: tutti e due sono doni essenziali, costitutivi e permanenti per la 
costruzione del Regno. Mentre ciò viene immediatamente in evidenza per il Sacerdozio, non 
sembra altrettanto per la dimensione sacramentale del Matrimonio. Non basta che sia “cele­
brato” il sacramento del Matrimonio per dime tutta la verità e il significato, ma va promos­
so nel suo significato costitutivo.

Così scrive il Card. Tettamanzi: «Per questo il ministero della coppia cristiana nella 
Chiesa deve dirsi ordinario e permanente: ordinario non certo nel senso di secondario o mar­
ginale, ma nel senso di ministero connesso con la struttura stessa della Chiesa e quindi come 
elemento essenziale e costitutivo della Chiesa; e permanente, non solo e primariamente in 
rapporto alla singola coppia il cui ministero è permanente in quanto connesso con uno stato 
stabile di vita ma anche e soprattutto in rapporto alla Chiesa come tale nella quale il mini­
stero coniugale è qualcosa di costitutivo e per ciò stesso ineliminabile»26.

L'altra precisazione che va fatta è attorno alla parola “ministero” usata per gli sposi. Vi 
è una diversità di opinioni teologiche. Da una parte c'è chi preferisce non usarla, perché più 
specificatamente legata al sacramento dell’Ordine. Dall’altra un costante uso che ne è stato 
fatto nel Magistero, particolarmente nella Familiaris consortio. Ma al di là degli approfon­
dimenti teologici il dato è certo e inequivocabile: dal sacramento del Matrimonio scaturisce 
una missione, un compito originale e specifico degli sposi nella Chiesa e nel mondo.

La Deliberazione conclusiva dei Vescovi italiani del 1975 affermava: «Insieme al sacra­
mento dell’Ordine, il Matrimonio è costante punto di riferimento per la edificazione e la vita 
della comunità cristiana»27. A queste affermazioni fanno eco quelle del Convegno Ecclesia­
le di Palermo (1995) che così si esprime nella sintesi conclusiva del quarto ambito sulla 
famiglia: «Esplicitare il ministero coniugale e rendere più cosciente la famiglia dei suoi 
compiti. Gli sposi, in quanto ministri del Sacramento, sono portatori di una specifica mini- 
sterialità, che si manifesta nella vita della famiglia (nella fedeltà, fecondità, comunione, edu­
cazione) e che li rende vero soggetto protagonista della vita ecclesiale e sociale, in quanto 
dotati di un carisma particolare»2".

Come si realizza questo “insieme”? È solo un accostarsi rispettoso, un dialogo o c’è una 
organicità di relazione in ordine alla Chiesa e al suo essere nel mondo? È per organizzarsi 
pastoralmente o c’è un dialogo tra le identità per poi armonizzarsi per la missione?

Per non formulare ipotesi pastorali fantasiose propongo una strada sicura sotto il profi­
lo magisterialc. La Presbyterorum Ordinis descrive tutto il ministero specifico del presbite­
ro secondo i “tria munera” ”, 11 documento post-sinodale Familiaris consortio così si espri­
me per sintetizzare il compito della famiglia: «Perciò la famiglia cristiana che nasce dal 
Matrimonio, come immagine c partecipazione del patto di amore del Cristo e della Chiesa, 
renderà manifesta a tutti la viva presenza del Salvatore del mondo e la genuina natura della 
Chiesa, sia con l'amore, la fecondità generosa, l’unità e la fedeltà degli sposi che con l’a­
morevole cooperazione di tutti i suoi membri. Posto così il fondamento della partecipazio-

” B. Searrazza. Ministero presbiterale e ministero coniugale, complementarità e reciprocità, in “Orienta­
menti Pastorali" 6 (1998).

“ Cfr. D. Tettamanzi, Il ministero coniugale. Spazio pastorale della coppia cristiana, AVE, Roma 1978.
27 Cfr. C.E.I., Evangelizzazione e sacramento del Matrimonio. Deliberazioni conclusive, I. 1.
“ Cfr. C.E.I., Il Vangelo della carità per una nuova società in Italia ■ Atti del III Convegno ecclesiale - Paler­

mo, 20-24 novembre 1995. Ed. AVE.
” Concilio Vaticano II. Decr. Presbyterorum Ordinis. 4. 5. 6. 13.



728 Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

ne delle famiglie cristiane alla missione ecclesiale, è ora da illustrare il suo contenuto nel tri­
plice e unitario riferimento a Gesù Cristo Profeta, Sacerdote e Re, presentando la famiglia 
cristiana come: comunità credente ed evangelizzante, comunità in dialogo con Dio, comu­
nità a servizio dell’uomo» w.

Va precisato che la triplice configurazione a Cristo Profeta, Sacerdote e Re per gli sposi 
acquisisce per la grazia del sacramento del Matrimonio una specificazione di quello batte­
simale. Per la “communio personarum" dei coniugi queste tre dimensioni assumono una 
modalità ed un contenuto specifico nuovo che è dato dalla vita stessa di coppia. Perciò il ser­
vizio e la testimonianza di uno/a sposato/a non è solamente quello/a di un laico qualsiasi, 
ma di chi è stato segnato da una grazia e da una missione propria e originale, come esplici­
ta la Familiaris consortio: «La famiglia cristiana è chiamata a prendere parte viva e respon­
sabile alla missione della Chiesa in modo proprio e originale, ponendo cioè al servizio della 
Chiesa e della società se stessa, nel suo essere ed agire, in quanto intima comunità di vita e 
di amore» ’1.

Una lettura sinottica dei “tria munera" nell’Ordine e nel Matrimonio metterà in evi­
denza come famiglia e sacerdote possono far crescere l’autentica comunità cristiana che 
vive in un territorio.

a) Dimensione profetica
Il sacerdote per il Sacramento è costituito maestro autorevole nell’annuncio. Così si 

esprime il Concilio: «I presbiteri in quanto cooperatori dei Vescovi hanno come primo dove­
re quello di annunciare a tutti il Vangelo di Dio, cosicché, seguendo il mandato del Signo­
re: “Andate nel mondo intero e predicate il Vangelo a ogni creatura” (Me 16,15), possono 
costituire e incrementare il Popolo di Dio» '2.

Non mi dilungo nell’approfondimento di questo ministero del sacerdote perché da tutti 
voi conosciuto e ben approfondito nella letteratura specifica.

L'annuncio del Vangelo da parte del presbitero non può non intersecarsi con quello che 
è affidato alla famiglia cristiana, che così è descritto dalle parole di Paolo VI: «La famiglia, 
come la Chiesa, deve essere uno spazio in cui il Vangelo è trasmesso e da cui il Vangelo si 
irradia. Dunque nell’intimo di una famiglia cosciente di questa missione tutti i componenti 
evangelizzano e sono evangelizzati. I genitori non soltanto comunicano ai figli il Vangelo, 
ma possono ricevere da loro lo stesso Vangelo profondamente vissuto. E una simile fami­
glia diventa evangelizzatrice di molte altre famiglie e dell’ambiente nel quale è inserita»”.

Le modalità di annuncio sono straordinarie. La coppia è “immagine-parola” con la 
quale Dio ha scelto fin dall’inizio di autopresentarsi, di autocomunicarsi, di farsi conoscere. 
La coppia uomo-donna è la prima porta di ingresso alla conoscenza di Dio. «A immagine di 
Dio lo creò, maschio e femmina li creò» (Gen 1,27). Il Santo Padre chiama il matrimonio il 
“sacramento primordiale”M, perché è la prima visibilizzazione di chi è Dio. È un'impronta 
che Cristo non ha cancellato. Certo, Gesù è il Verbo fatto carne, è manifestazione di Dio, ma 
Egli non annulla questa iniziale modalità di Dio di autoesprimersi.

■ Giovanni Paolo II, Esort. Ap. post-sinodale Familiaris consortio, 50.
" Ihid.
" Concilio Vaticano II. Dece Presbyterorum Ordinis, 4.
11 Paolo VI. Esort. Ap. Evangeli! nuntiandi, 71.
“ Giovanni Paolo II, Uomo e donna lo creò. Catechesi sull'amore umano. Città Nuova - LEV, Roma 1995, 

91: «Si costituisce un primordiale sacramento, inteso quale segno che trasmette efficacemente nel mondo visibile 
il mistero nascosto in Dio dall'eternità. E questo è il mistero della Verità e dell'Amore, il mistero della vita divi­
na. alla quale l'uomo partecipa realmente. (...) Il sacramento, come segno visibile, si costituisce con l'uomo, in 
quanto "corpo" mediante la sua “visibile” mascolinità e femminilità. Il corpo, infatti, e soltanto esso, è capace di 
rendere visibile ciò che è invisibile: lo spirituale e il divino. Esso è stato creato per trasferire nella realtà visibile 
del mondo il mistero nascosto dall'eternità in Dio, e così esserne segno».



Atti della Conferenza Episcopale Piemontese 729

In questa epoca delle immagini siamo arrivati a farci un’infinità di modi di presentare 
Dio, facendo a meno di quella che Lui ha scelto. Non solo Cristo non ha cancellato la paro­
la-immagine primordiale dell’uomo e della donna, ma ha reso il loro vincolo partecipe della 
novità di Cristo: «Perciò la famiglia cristiana che nasce dal Matrimonio, come immagine e 
partecipazione del patto d’amore del Cristo e della Chiesa, renderà manifesta a tutti la viva 
presenza del Salvatore nel mondo e la genuina natura della Chiesa»”.

Possiamo dire che i due sposi per il sacramento del Matrimonio sono costituiti "parola- 
carne”, "parola-parlata” che testimonia, "racconta” il mistero grande dell’alleanza” il miste­
ro che unisce Cristo alla sua Chiesa.

Con il Sacramento delle nozze umane gli sposi partecipano del vissuto di Cristo e lo 
possono esprimere mediante le loro persone nelle loro vicende nuziali/familiari; possono 
dare volto e storia alla Parola stessa fatta carne. 11 Santo Padre arriva a dire nella Lettera alle 
Famiglie: «Non si può, pertanto, comprendere la Chiesa come Corpo mistico di Cristo, 
come segno dell’Alleanza dell’uomo con Dio in Cristo, come sacramento universale di sal­
vezza, senza riferirsi al "grande mistero”, congiunto alla creazione dell'uomo maschio e 
femmina ed alla vocazione di entrambi all’amore coniugale, alla paternità e alla maternità. 
Non esiste il “grande mistero”, che è la Chiesa e l’umanità in Cristo, senza il “grande miste­
ro” espresso nell’essere “una sola carne” (cfr. Gen 2,24; E/5,31-32), cioè nella realtà del 
matrimonio e della famiglia. La famiglia stessa è il grande mistero di Dio. Come "Chiesa 
domestica”, essa è la sposa di Cristo. La Chiesa universale, e in essa ogni Chiesa particola­
re, si rivela più immediatamente come sposa di Cristo nella "Chiesa domestica” e nell’a­
more in essa vissuto: amore coniugale, amore paterno e materno, amore fraterno, amore di 
una comunità di persone e di generazioni»”.

E un evangelizzare a livello di “essere” prima ancora che dell’“operare”. «La vita cri­
stiana degli sposi deve perciò essere un’evangelizzazione credibile ed efficace»’". Essa si 
pone nella lunghezza d’onda del vissuto di tutti gli uomini e donne, parla con la vita e il lin­
guaggio della sponsalità e delle famiglie comprensibile a tutti. «È per questo che la parola 
centrale della Rivelazione, “Dio ama il suo popolo”, viene pronunciata anche attraverso le 
parole vive e concrete con cui l’uomo e la donna si dicono il loro amore coniugale» ". L’at- 
tualizzazione di questi principi apre uno spazio consistente:

Come la parola-carne, parola-parabola, parola-immagine che è il matrimonio e la 
famiglia può essere dono dei coniugi tra loro, del rapporto con i figli, con le altre 
famiglie?
Quale formazione e quale identità-ruolo sono chiamati ad assumere nelle varie 
situazioni della vita pastorale?
Come sono chiamati ad essere “parola-parlante” mediante il loro essere nella 
comunità civile, dal condominio alle istituzioni culturali?40

Forse prima di tutte queste domande dobbiamo porne una decisiva: quanto e come le 
nostre coppie e famiglie cristiane sanno di essere "parola-carne" manifestativa e comunica­
tiva del mistero di Dio in modo efficace?

1 nostri sposi conoscono la “specificità" di grazia del sacramento del Matrimonio per il 
quale sono resi idonei a testimoniare il Vangelo mediante la vita di coppia e di famiglia, 
“conduttori in carne ed ossa” della parola di Dio-Amore?

” Concilio Vaticano II, Cosi. past. Gaudium ei spes, 48. Per approfondimenti cfr. G. Baldanza. La grazia 
del sacramento del Matrimonio, Edizioni Liturgiche, Roma 1993.

“ Giovanni Paolo II. Esort. Ap. post-sinodale Familiaris consortio, 13.
” Cfr. Giovanni Paolo II. Lettera alle Famiglie (1994), 19.
" C.E.L, Evangelizzazione e sacramento del Matrimonio, 102.
“ Giovanni Paolo II. Esort. Ap. post-sinodale Familiaris consortio, 12.
" Cfr. C.E.L, Evangelizzazione e sacramento del Matrimonio, 103.



730 Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

Possiamo così comprendere quanto e come gli sposi e le nostre famiglie “nutrite dalla 
Parola" annunciata dal sacerdote ne sono la prima attualizzazione anche perché c’è una 
profonda sintonia tra la parola “amore" annunciata e l’identità della coppia scaturita da Dio.

b) Dimensione sacerdotale
«I presbiteri sono consacrati da Dio, mediante il Vescovo, in modo che, resi partecipi in 

modo speciale del sacerdozio di Cristo, nelle sacre celebrazioni agiscano come ministri di 
Colui che ininterrottamente esercita la sua funzione sacerdotale in favore nostro nella litur­
gia, per mezzo del suo Spirito. Essi infatti, con il Battesimo, introducono gli uomini nel 
Popolo di Dio; con il sacramento della Penitenza, riconciliano i peccatori con Dio e con la 
Chiesa; con l’Olio degli infermi sollevano gli ammalati; e soprattutto con la celebrazione 
della Messa offrono sacramentalmente il sacrificio di Cristo»41.

In Familiaris consortio leggiamo: «Anche la famiglia cristiana è inserita nella Chiesa, 
popolo sacerdotale: mediante il sacramento del Matrimonio, nel quale è radicata e da cui 
trae alimento, essa viene continuamente vivificata dal Signore Gesù, e da Lui chiamata e 
impegnata al dialogo con Dio mediante la vita sacramentale, l’offerta della propria esisten­
za e la preghiera. E questo il compito sacerdotale che la famiglia cristiana può e deve eser­
citare in intima comunione con tutta la Chiesa, attraverso le realtà quotidiane della vita 
coniugale e familiare: in tal modo la famiglia cristiana è chiamata a santificarsi ed a san­
tificare la comunità ecclesiale e il mondo»*1. Quale dialogo si può stabilire tra queste due 
identità sacramentali? La strada più semplice è passare in rassegna i singoli Sacramenti.

Battesimo: Cristo unisce a sé come suo corpo i figli dell’uomo per renderli partecipi 
della sua pienezza di vita (cfr. Gv 10,10). Gli sposi-genitori sono coinvolti in modo straor­
dinario per due motivi principali: sono attualizzazione di questa unione sponsale che unisce 
Cristo al suo Corpo, la Chiesa. Essi inoltre, generando una nuova vita che è orientata a que­
sta appartenenza piena a Cristo, avranno l’impegno di farla crescere non solo fisicamente, 
ma in quella stessa vita nuova della quale loro sono memoriale vivo e profezia.

Per gli sposi, ogni Battesimo dei figli è un “ravvivare" la grazia che è in loro, e una 
nuova chiamata ad esprimerla nel far crescere la vita che è nata per condurla alla pienezza 
della maturità, che è l’unione totale con Cristo. Ma nel contempo si apre l’orizzonte del ser­
vizio alla vita proprio di ogni coppia di sposi. È un servizio che è qualificato dal “conosce­
re” che ogni vita viene da Dio e a Lui è destinata. I genitori sono così costituiti edificatori 
della vita non solo nel farla nascere ma anche nel farla crescere unitariamente nella sua 
dimensione naturale e spirituale (padri e madri nella carne e nello spirito). È l’esercizio di 
una maternità e paternità che, sperimentata nella sua origine e nel suo fine, si allarga ad ogni 
figlio/a di questo mondo, cosicché “Mio figlio/a/i” sono solamente l'inizio della paternità 
grande di Dio, della quale i genitori sono stati resi partecipi e della quale sono chiamati ad 
essere nella Chiesa e nella società un segno, una testimonianza viva, leggibile e sperimen­
tabile. Quanto padri e madri sono chiamati a dare alle nostre comunità cristiane il volto della 
paternità e della maternità di Dio! Quanto la nostra società ha bisogno di padri e madri che 
nel tessuto del vivere ordinario dicano la preziosità e si prendano la responsabilità per l’ori­
ginalità di ogni vita, dal suo concepimento al suo termine naturale! Oggi rischiamo di rima­
nere con un elenco di principi sulla vita da difendere, più che con un esercito di padri e 
madri che in forza di un’esperienza straordinaria, che è la partecipazione alla paternità di 
Dio, siano difensori della vita e collaborino con chiunque perché ogni vita sia accolta e fatta 
crescere fino a maturità.

È su questa risorsa di sposi e genitori che si può ravvivare un dialogo tra parroci e fami­
glia per una rinnovata attenzione e servizio ad ogni vita. Va riconosciuto che è stata nella

41 Concilio Vaticano II. Decr. Presbyterorum Ordinis, 5.
42 Giovanni Paolo II, Esort. Ap. post-sinodale Familiaris consortio, 55.



Atti della Conferenza Episcopale Piemontese 731

storia la presenza di queste famiglie che ha dato alla Chiesa santi preti e laici. L’esperienza 
di molti parroci può testimoniare cosa significa la presenza di una famiglia di questo tipo in 
parrocchia.

Cresima: è il dono dello Spirito perché il figlio viva la sua responsabilità e testimo­
nianza cristiana nella sua vocazione. Lo Spirito Santo, accolto come “artefice” del cammi­
no di configurazione della vita del battezzato a quella di Cristo Signore, fino alla maturità. 
È lo stesso Spirito Santo che, donato agli sposi nel sacramento del Matrimonio e operante 
in essi in modo permanente, li accompagna non solo nel donarsi la vita reciprocamente ma 
anche perché, nel generare, conformino la loro vita di padri e madri attualizzando per i figli 
la “presenza” del Padre che è nei Cieli per educarli alla pienezza della maturità in Cristo. 
Chi ha generato la vita e la riconosce animata dallo Spirito sa che essa è chiamata a diven­
tare un dono per gli altri; sa che c’è la “chiamata”, la vocazione ad “occupare un posto” non 
da spettatore, ma da protagonista nella Chiesa e nella società per costruire il Regno di Dio. 
Da qui scaturisce la responsabilità diretta e successivamente la corresponsabilità dei genito­
ri che sono invitati a collaborare nella formazione cristiana dei figli, con modi e forme diver­
se, perché arrivino a capire e vivere la propria vocazione nella Chiesa e nel mondo. Senza 
questa dimensione di servizio i figli rischiano di rimanere sempre “bambini” che devono 
essere serviti da altri nella loro vita di Chiesa e finiscono per “servirsi degli altri” nella vita 
sociale.

La stessa pastorale vocazionale talora è intesa da qualcuno solo legata al Sacerdozio e 
alla vita consacrata, facendo più leva sulla disponibilità dei genitori a donare i loro figli per 
la consacrazione religiosa, che intrecciare il percorso dei genitori con quello del divenire dei 
figli per renderli capaci di amare e servire, aprendosi alla molteplicità della vocazione. «La 
famiglia deve formare i figli alla vita, in modo che ciascuno adempia in pienezza il suo com­
pito secondo la vocazione ricevuta da Dio»45.

Eucaristia: non credo necessario approfondire il legame del presbitero con l’Eucaristia 
perché è un argomento ampiamente trattato e per molti costituisce anche la fonte di una 
grande spiritualità.

Richiamo solamente il legame tra Matrimonio ed Eucaristia perché può motivare e far 
crescere il dialogo-collaborazione tra sacerdoti e sposi, per una pastorale con la famiglia. 
«Nella cena eucaristica “prende carne”, si realizza il simbolo delle Nozze tra Dio e l’uma­
nità, tra Cristo e la sua sposa: i due saranno una carne sola». E questo in modo che si com­
pie in maniera insuperabile la realtà nuziale. Se c’è un luogo e un momento in cui si può 
vedere e comprendere il cuore della realtà nuziale questo è, secondo alcuni Padri della Chie­
sa, l’Eucaristia, mistero nuziale per eccellenza44; «Convito nuziale del suo (Figlio) 
Amore»4’. Per cui leggere l’Eucaristia è leggere insieme la nuzialità, sua interna dimensio­
ne; ma anche, a sua volta, la comprensione della nuzialità implica e comporta l’approfondi­
mento eucaristico, perché nell’Eucaristia la nuzialità umana ha il suo fondamento e, per ciò 
stesso, il suo riferimento archetipale44. Sulla stessa lunghezza d’onda si pronuncia l’Esorta­
zione post-sinodale sulla famiglia: «L’Eucaristia è la fonte stessa del Matrimonio cristiano. 
•1 sacrificio eucaristico, infatti, ripresenta l’alleanza d’amore di Cristo con la Chiesa, in 
quanto sigillata con il sangue della sua croce. È in questo sacrificio della nuova ed eterna 
alleanza che i coniugi cristiani trovano la radice dalla quale scaturisce, è interiormente pla-

*' Giovanni Paolo II, Esort. Ap. post-sinodale Familiaris consortio, 53. Cfr. anche C.E.I., Direttorio di pasto­
ralefamiliare, 144.

“ Per alcuni riferimenti indicativi si veda Q. Mazzanti, I sacramenti. Simbolo e teologia. 2. Eucaristia. Bat­
tesimo e Confermazione, EDB, Bologna 1998, cap. IV: La simbolica nuziale dell'Eucaristia. 117-135.

44 Colletta della Messa In Cena Domini del Giovedì Santo.
44 G. Mazzanti, Eucaristia e Nozze, in R. Bonetti (Ed.). Eucaristia e Matrimonio. Unico mistero nuziale, 

Città Nuova. Roma 2000, 69-95.



732 Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

smata e continuamente vivificata la loro alleanza coniugale»47. Ne consegue che il “mistero 
d’amore” e di alleanza che Cristo ci offre con il suo corpo per unirci a sé, è attualizzato e 
reso presente in modo efficace anche “mediante” la coniugalità degli sposi. Infatti la loro 
alleanza d’amore è “abitata” dall’alleanza di Dio con l’umanità e di Cristo con la Chiesa e 
con la loro relazione d’amore rendono presente sacramentalmente lo stesso mistero d’amo­
re che si cela nell'Eucaristia. Non attualizzano solamente l’essere “corpo donato per amore” 
l’uno per l’altro, ma con la loro unità sono “nutrimento” d’amore per le relazioni ecclesiali 
e sociali, sono “esportatori di alleanza divina”. La coppia è chiamata con e come l’Eucari­
stia ad essere “pane spezzato” per la Chiesa e la società, perché Cristo le compenetri total­
mente.

Alla luce di queste semplici riflessioni si può immaginare cosa significhi preparare e 
accompagnare un figlio alla prima Comunione e, ancor più, cosa significhi la partecipazio­
ne della coppia c della famiglia alla Messa domenicale. Vanno all’Eucaristia per rinnovarsi, 
rimodellarsi dall’intimo del cuore fino all’espressione più esterna per poter essere loro stes­
si, singolarmente e come coppia, “corpo donato per amore”. Questo non solo nella recipro­
cità uomo-donna, ma ciascuno dei due è corpo-persona che dovunque è presente per qual­
siasi motivo è un “segno eucaristico”: persona-dono. Ciò esprime la stretta coerenza inter­
na e continuità tra Eucaristia, vita di coppia-famiglia, vita di società, vita di parrocchia. 
Anche gli sposi per “un solo corpo ricevuto” diventano costruttori di comunità cristiana, di 
fecondità relazionale e di socializzazione nella società civile.

Riconciliazione: per questo Sacramento, mentre vi è un rapporto unico e singolare con 
il sacerdote perché in lui si attualizza il mandato di Gesù a riconciliare i peccatori, per il 
Matrimonio i coniugi sono chiamati a vivere la riconciliazione come dono dato dallo Spiri­
to alla loro vita di coppia. Il primo “agente” di riconciliazione nella coppia è il coniuge, non 
solo per un perdono “a misura umana”, ma anche per il dono di un maggiore amore nei con­
fronti dell’altro. Ciò significa anche che questa dinamica di conversione tocca non solo colui 
o colei a cui viene perdonato, ma anche chi ha subito il torto. Egli è chiamato ad una acco­
glienza spirituale, si assiste alla trasformazione spirituale del coniuge che perdona.

E questo anche il luogo, reale e simbolico per la natura del sacramento del Matrimonio, 
dove si esprime la fedeltà all’amore e la fedeltà dell’amore.

Tale dimensione di riconciliazione, che ha modalità e tempi diversi dalla Riconciliazio­
ne sacramentale, ma che è pervasa dalla stessa natura dell’amore purificatore, trova nella 
famiglia il luogo non solo di riconciliazione “tra” membri della famiglia, ma anche “con”: 
con i vicini, con ogni persona (si pensi ad esempio a rancori tra parenti, conoscenti, alle 
faide familiari, e alla portata sociale di gesti di perdono dei familiari delle vittime della vio­
lenza e della mafia).

Un’osservazione di carattere più sacramentale: il perdono che il coniuge offre (anche 
nel caso estremo del coniuge che perdona chi ha tradito o chi ha voluto il divorzio) mette in 
atto il dono dello Spirito Santo dato ai due; non è solo un esercitare la fedeltà giuridica al 
proprio Matrimonio, ma una grazia di riconciliazione ricevuta c sempre offerta. Senza la 
riconciliazione come contenuto e regola di vita si finisce per “adattarsi alla situazione” o 
difendendosi quando le richieste dell’altro e dell’altra sorpassano la misura dovuta, come in 
una buona cooperativa dove si spartiscono a metà guadagni e fatiche.

La relazione, componente essenziale della vita coniugale per poter accedere al dono di 
amarsi «l’un l’altro come Cristo ci ha amati»4*, deve passare inevitabilmente dalla riconci­
liazione. Se questa è la struttura di vita della coppia, la comunità parrocchiale sarà permea­
ta, mediante le coppie e le famiglie, da un evidente stile di riconciliazione, accoglienza, per­
dono reciproco a tutti i livelli a tal punto da far riscoprire e vivere in pienezza il sacramen-

*’ Giovanni Paolo II, Esort. Ap. post-sinodale Familiaris consortio, 57.



Atti della Conferenza Episcopale Piemontese 733

to della Penitenza come il luogo celebrativo di una riconciliazione che viene da Dio stesso 
ma che si è potuta respirare nella comunità parrocchiale riconciliante con tutti. A questo 
aspetto intraecclesiale va aggiunto lo stile di riconciliazione e di pace che gli sposati sono 
chiamati a portare nella società e nei vari ambienti di vita in virtù della grazia di riconcilia­
zione che sono “costretti” a vivere perché sono Sacramento dell’alleanza eterna. Condivi­
dono con loro lo stile e la missione della riconciliazione gli stessi figli.

Unzione dei malati: è Cristo che si fa presente là dove c’è una vita che soffre e median­
te il ministero del sacerdote porta il suo conforto e sostegno. Oggi sempre di più, questo 
mandato del presbitero, rischia di essere un esercizio “solitario”, una testa senza corpo che 
dice l’attenzione di Cristo alla vita sofferente. Anche in questo caso il dialogo tra presbiteri 
e coppia/genitori si fa collaborazione e condivisione di missione. Chi ha generato la vita ed 
è stato reso partecipe della paternità di Dio creatore è chiamato ad esprimere il suo amore e 
la sua attenzione alla vita soprattutto quando essa è messa alla prova e incontra le difficoltà 
della sofferenza, della malattia. 1 primi “curatori” della vita ammalata sono coloro che hanno 
generato la vita. Chi ha goduto e sofferto un parto, chi conosce sulla propria pelle il valore 
di una vita (di un figlio, di un marito) non può non intravedere in ogni vita il dono prezioso 
che viene dall’alto; anzi si muoverà perché tutta la comunità ecclesiale e sociale ponga il 
massimo di attenzione ad ogni vita. La cura amorevole degli sposi/genitori a chi è malato in 
parrocchia precederà e seguirà ogni Unzione dei malati.

Per completare la descrizione della dimensione sacerdotale nel presbitero e negli sposi 
dovremmo parlare della preghiera. Pur non potendo sviluppare questo argomento mi permet­
to solamente di invitare noi sacerdoti, in vario modo impegnati nella liturgia, a porre attenzio­
ne ad una espressione della Familiaris consortio: «Il Matrimonio cristiano... è in se stesso un 
atto liturgico di glorificazione di Dio in Gesù Cristo e nella Chiesa»49. In quest’ottica prende 
significato particolare educare alla preghiera e trasformare tutta la vita in sacrificio spirituale.

c) Dimensione regale
La descrizione di questo compito per i sacerdoti viene così espressa dal Concilio: «Eser­

citando l’ufficio di Cristo Capo e Pastore per la parte di autorità che spetta loro, i presbite­
ri, in nome del Vescovo, riuniscono la famiglia di Dio come fraternità animata nell’unità, e 
per mezzo di Cristo la conducono al Padre nello Spirito»50. Per questo mandato egli svolge 
il suo servizio in varie modalità con l’attenzione di non limitarsi alla cura dei singoli ma di 
impegnarsi nella formazione di una autentica comunità cristiana.

Per quanto riguarda i laici, punto di partenza significativo è quanto dice il Concilio: 
«Fattosi obbediente fino alla morte e perciò esaltato dal Padre, Cristo è entrato nella gloria... 
Questo suo potere Cristo l’ha comunicato ai discepoli, perché anch’essi siano stabiliti nella 
libertà regale... perché, servendo Cristo anche negli altri, conducano umilmente e paziente- 
mente i loro fratelli a quel Re, servire il quale è regnare»51.

Questa dimensione di servizio è segnata per il sacramento del Matrimonio da una moda­
lità e da un contenuto specifico nel loro essere dono per la Chiesa e la società: «La famiglia 
cristiana è chiamata a prendere parte viva e responsabile alla missione della Chiesa in modo 
proprio e originale, ponendo cioè al servizio della Chiesa e della società se stessa nel suo 
essere ed agire in quanto intima comunità di vita e di amore. Se la famiglia cristiana è comu­
nità, i cui vincoli sono rinnovati da Cristo mediante la fede e i Sacramenti, la sua partecipa­
zione alla missione della Chiesa deve avvenire secondo una modalità comunitaria: insieme, 
dunque, i coniugi in quanto coppia, i genitori e i figli in quanto famiglia, devono vivere il

" tbid., 56.
” Concilio Vaticano II, Decr. Presbyterorum Ordinis, 6.
” Concilio Vaticano II. Cosi. dogm. Lumen gentium. 36.



734 Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

loro servizio alla Chiesa e al mondo. Devono essere nella fede “un cuore solo e un’anima 
sola” (At 4,32) mediante il comune spirito apostolico che li anima e la collaborazione che li 
impegna nelle opere di servizio alla comunità ecclesiale e civile»52.

«In questa prospettiva è facile comprendere quanto sia necessario promuovere la comu­
nione tra le famiglie cristiane nella Diocesi e nella parrocchia, chiamata quest’ultima a dive­
nire veramente “famiglia di famiglie” ... Una parrocchia è fedele alla sua missione pastora­
le nella misura in cui aiuta concretamente le famiglie a vivere nella comunione la vita comu­
nitaria secondo la ricchezza delle sue molteplici espressioni. In tal modo si introduce nella 
comunità ecclesiale uno stile più umano e più fraterno di rapporti personali che della Chie­
sa rivelano la dimensione familiare, e del mistero della Chiesa la sua “maternità”, il suo 
esser “famiglia di Dio”: potrà così destarsi negli uomini divisi e dispersi la nostalgia 
dell’“unico gregge sotto un solo pastore”»53.

Vi è quindi un apporto sacramentale specifico dei coniugi e della famiglia alla costru­
zione della comunità. Le componenti essenziali del vivere della famiglia, complementarità, 
corresponsabilità, compresenza, compartecipazione, possono diventare apporto essenziale 
nel costruire la famiglia dei figli di Dio fino ad essere la famiglia stessa “a dare forma” alla 
comunità ecclesiale e civile.

Il dono comunionale della coppia e della famiglia è risorsa permanente per costruire ed 
animare le relazioni dei figli di Dio che formano l’unico corpo di Cristo. Diventa compren­
sibile allora l’espressione della Familiaris consortio: «Per questo la famiglia riceve la mis­
sione di custodire, rivelare e comunicare l'amore, quale riflesso vivo e reale partecipazione 
dell’amore di Dio per l’umanità e dell’amore di Cristo Signore per la Chiesa sua sposa»54.

E interessante notare che la famiglia, fonte e luogo di comunione, è chiamata a svolge­
re il suo compito simultaneamente nella comunità ecclesiale e civile esprimendo così la 
coincidenza perfetta tra identità (cristiana, ecclesiale) e la missione (l’essere nel mondo, nel 
territorio). In questo suo compito la famiglia non ha bisogno di tempi o di ruoli particolari, 
ma è missione semplicemente manifestando e partecipando ciò che è.

Tali contenuti vengono ben esplicitati nel Direttorio di pastorale familiare, nel capito­
lo sulla missione della famiglia nella Chiesa e nella società. Ne riporto solamente la parte 
relativa al fondamento sacramentale e sociale del compito della famiglia cristiana: «Per la 
famiglia cristiana, inoltre, la partecipazione alla vita della società affonda le sue radici nella 
stessa grazia del sacramento del Matrimonio, il quale, assumendo pienamente la realtà 
umana dell’amore coniugale, abilita e impegna i coniugi e i genitori cristiani a vivere la loro 
vocazione di laici, e pertanto a cercare il Regno di Dio trattando le cose temporali e ordi­
nandole secondo Dio. Di conseguenza il compito sociale e politico della famiglia cristiana 
rientra in quella missione regale o di servizio, alla quale gli sposi cristiani partecipano in 
forza del sacramento del Matrimonio, ricevendo ad un tempo un comandamento al quale 
non possono sottrarsi ed una grazia che li sostiene e li stimola»55.

Se queste sono le verità conosciute e proclamate, si può progettare la pastorale o pro­
muovere un dialogo tra pastorali, o parlare di costruzione della comunità ecclesiale o civile 
prescindendo dalla famiglia o parlando solo genericamente di laici? Accanto a questa dimen­
sione di “servizio alla comunione” per la Chiesa e per la società, andrebbe sviluppato il ser­
vizio alla “persona” del quale abbiamo già dato qualche spunto di riflessione parlando del 
Battesimo e che vede la famiglia coinvolta in tutto ciò che riguarda la vita, le persone nella 
loro singolarità, dal concepimento alla loro morte naturale. Per un approfondimento organi­
co di questo tema rimando al documento Familiaris consortio e alla Evangelium vitae.

” Giovanni Paolo II. Esort. Ap. post-sinodale Familiaris consortio, 50.
” C.E.I., Comunione e comunità: II. Comunione e comunità nella Chiesa domestica, 23.
“ Giovanni Paolo II. Esort. Ap. post-sinodalc Familiaris consortio, 17.
” C.E.I., Direttorio di pastorale familiare, 163.



Atti della Conferenza Episcopale Piemontese 735

Mi permetto di concludere questo aspetto della regalità richiamando un particolare che 
può costituire non solo luogo di incontro e complementarità tra preti e sposi, tra parrocchia 
e famiglia, ma può diventare strumento di pastorale: la casa.

Le case delle famiglie cristiane dei primi secoli erano il luogo dell’incontro, della 
costruzione di relazioni cristiane, di conversione di parenti e amici, fino alle celebrazioni 
dell’Eucaristia. Oggi le case rischiano di essere supercurate per se stesse e non per la pre­
ziosità del Sacramento che vi “abita”. Vengono benedette, sono talora incontro per gruppi 
familiari ma raramente sono il luogo della “buona notizia”, della comunicazione e testimo­
nianza di fede, della dimostrazione di fraternità e amicizia.

La casa, pur piccola, va riportata nel vissuto della famiglia cristiana e della comunità 
parrocchiale ad essere “strumento pastorale”, mezzo per l’edificazione del Regno di Dio. 
«Nel nostro tempo, così duro per molti, quale grazia essere accolti in questa piccola Chie­
sa, secondo le parole di S. Giovanni Crisostomo, entrare nella sua tenerezza, scoprire la sua 
maternità, sperimentare la sua misericordia, tant’è vero che un focolare cristiano è il volto 
ridente e dolce della Chiesa!»56.

4. Quale percorso pastorale per una corresponsabilità tra parrocchia e famiglia 
e soprattutto per una pastorale “con” la famiglia

Preliminari
• La prospettiva pastorale sopra descritta passa dalla conversione. Si tratta di ravvivare 

la nostra coscienza nella dimensione “misterica” della Chiesa e in essa del significato e 
ruolo sacramentale non solo del Sacerdozio ma anche del Matrimonio. Si tratta di riespri­
mere la fede nella presenza di Cristo che agisce "nel" e "col" sacramento del Matrimonio, 
non meno di quanto agisce, sia pur in modo diverso, nel Sacerdozio.

• In questo contesto di recupero veritativo-fondamentale per la pastorale va ripensata la 
relazione tra verginità e matrimonio per riscoprire che in ciascuna delle due forme di vita si 
compie il disegno di Dio. «La rivelazione cristiana conosce due modi specifici di realizzare 
la vocazione della persona umana, nella sua interezza, all’amore: il matrimonio e la vergi­
nità. Sia l’uno che l’altra, nella forma loro propria, sono una concretizzazione della verità 
più profonda dell’uomo, del suo “essere a immagine di Dio”»57.

• Nello stesso tempo va promosso un approfondimento teologico della relazione tra i 
due sacramenti dell’Ordine e del Matrimonio in vista della missione. Questo consentirà 
innanzi tutto di ampliare la teologia del Matrimonio e della famiglia ma, nello stesso tempo, 
di avere più possibilità di affrontare alla radice la motivazione sottesa alla “corresponsabi­
lità” dei due Sacramenti per il Regno. Senza questo contributo si rischia di ridurre la rela­
zione ad un “coordinamento” pastorale. Mi permetto di suggerire che siano inviati agli studi 
teologici superiori su Matrimonio e famiglia anche persone sposate o coppie, perché con la 
loro sensibilità e la loro vita possono dare un contributo significativo di riflessione teologi­
ca e di modalità espressiva, oltreché poter essere poi trasmettitori efficaci del “Vangelo del 
matrimonio” a fidanzati e sposi.

• Va data più attenzione alla formazione teologica e pastorale dei seminaristi intorno al 
Matrimonio e alla famiglia. «I compiti che attendono i futuri sacerdoti in questo campo del

* Paolo VI, Allocuzione ai membri delle Équipes Notre-Dame (1970).
” Giovanni Paolo li, Esort. Ap. post-sinodale Familiaris consortio, 11. Per l’approfondimento di questo 

tema cfr. i tre volumi: R. Bonetti (Ed.), Verginità e matrimonio. Due parabole dell’unico amore. Atti del Semina­
rio di Studi organizzato dall’ Ufficio Famiglia della C.E.I. e dall' U.S.M.I., Ancora Editrice. 1998; R. Bonetti (Ed.) 
Lo reciprocità Verginità-Matrimonio. Il dono dell'alterità nella Chiesa Una Santa. Atti del Seminario di Studi orga­
nizzato dall'Ufficio Famiglia C.E.I., dall' U.S.M.I. e dalla C.I.S.M., Edizioni Cantagalli, 1999; Aa.Vv., Ufficio 
Nazionale della C.E.I. per la Pastorale della Famiglia, La reciprocità Verginità-Matrimonio. Profezia di comunio­
ne nella Chiesa Sposa. Atti del Seminario di Studi organizzato dall’Ufficio Famiglia della C.E.I.. dall'U.S.M.I. e 
dolla C.I.S.M., Edizioni Cantagalli, 2000.



736 Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

ministero sono, rispetto al passato, molto più delicati, più esigenti e soprattutto più com­
plessi. Si tratta da una parte di annunciare la novità e la bellezza della “verità divina sulla 
famiglia” (cfr. Giovanni Paolo II, Lettera Gratissimam sane alle Famiglie 11994], 18. 23), 
di accompagnare la famiglia cristiana verso la perfezione della carità e, dall’altra, di fron­
teggiare situazioni di crisi...»58. La novità e la bellezza della famiglia è proprio la sua sog­
gettività pastorale voluta da Cristo con il sacramento del Matrimonio. 1 seminaristi rischia­
no di essere formati ad un esercizio nel Sacerdozio come “Sacramento solitario” nella pras­
si pastorale, prescindendo dalla risorsa che è il Matrimonio per la pastorale. Mi permetto di 
segnalare su questo argomento un significativo contributo di Pino Scabini59.

• Un ultimo elemento che dovrebbe precedere e accompagnare la pastorale con la fami­
glia è la promozione di una dimensione sponsale della spiritualità del presbitero, in ordine al 
fondamento teologico che sopra abbiamo indicato. L’immagine della Chiesa Sposa e di Cristo 
Sposo - di origine biblica, realizzata già nella creazione, cara ai Padri e quindi non confondi­
bile con altro tipo di “analogia” od immagine - che sta a fondamento della verità stessa del 
Matrimonio cristiano (cfr. Ef 5,31-32) può divenire feconda in ordine alla interiorizzazione del 
ministero ordinato, come sopra abbiamo indicato sommariamente. Ed inoltre essa diviene 
feconda in ordine alla reciproca comprensione dei due misteri: il sacerdote che si pensi Sposo 
della Chiesa in persona Christi guarderà al sacramento del Matrimonio come alla forma per­
sonale dell’amore nuziale di Cristo e della Chiesa e le implicanze pastorali di questo, che 
riconducono all’unico mistero eucaristico, sono facilmente intuibili. In questa luce sarà più 
facile per il presbitero vedere nel sacramento del Matrimonio e nelle sue varie dimensioni una 
forma elettiva del mistero nuziale che eucaristicamente celebra e guardare al concreto della 
coppia/famiglia come al paradigma di una ecclesialità relazionale e viva. L’orizzonte della 
comprensione teologica pone al di là degli immediati ostacoli psicologici e di quelli stratifica­
ti dalla storia. Ma su questo ci proponiamo di riflettere in un intervento specifico di prossima 
pubblicazione. La percezione della famiglia come “modello” relazionale dell’essere Chiesa 
opera una significativa trasformazione dell’approccio pastorale del sacerdote nei confronti 
della famiglia, un approccio che ne valorizza ad un tempo l’ecclesialità e la soggettività e la 
cui fecondità pastorale appare evidente, con un minimo di riflessione, agli occhi di tutti. Il pre­
sbitero «è chiamato, pertanto, nella sua vita spirituale a rivivere l’amore di Cristo Sposo nei 
riguardi della Chiesa sposa. La sua vita deve essere illuminata e orientata anche da questo trat­
to sponsale, che gli chiede di essere testimone dell’amore sponsale di Cristo, di essere quindi 
capace di amare la gente con cuore nuovo, grande e puro, con autentico distacco da sé, con 
dedizione piena, continua e fedele, e insieme con una specie di “gelosia” divina (cfr. 2 Cor 
11,2), con una tenerezza che si riveste persino delle sfumature dell’affetto materno, capace di 
farsi carico dei “dolori del parto” finché “Cristo non sia formato” nei fedeli (cfr. Gal 4,19)»“.

Proposte
• Verso percorsi differenziati. Nel panorama delle famiglie e dei fidanzati che vengono 

a chiedere di sposarsi in chiesa, abbiamo una grande diversità di collocazione nella fede e 
talora nella stessa maturazione umana. La nostra proposta, invece, è uguale per tutti. Abbia­
mo individuato un “minimo” da offrire che salvi l’identità del matrimonio che dobbiamo 
dare e la nostra coscienza pastorale si sente a posto. Va superato questo schema, comin­
ciando ad offrire, almeno a qualcuno, a chi vuole o a chi è disponibile, “tutto” del sacra­
mento del Matrimonio e mettendoli poi nelle condizioni reali di poterlo vivere con un

Congregazione per l’Educazione Cattolica, Direttive sulla formazione dei seminaristi circa i problemi 
relativi al matrimonio e alla famiglia, LEV. Città del Vaticano 1995. n. 2.

” P. Scabini, Formazione dei Presbiteri alla "reciprocità" dei sacramenti dell'Ordine e del Matrimonio, in 
C.E.I.-C.O.P.. / sacramenti dell'Ordine e del Matrimonio in comunione per la missione, EDR, 1999.

“ Giovanni Paolo II, Esort. Ap. post-sinodale Pastores dabo vobis, 22.



Atti della Conferenza Episcopale Piemontese 737

accompagnamento ed una spiritualità specifica. Non si può ipotizzare di promuovere la sog­
gettività del sacramento del Matrimonio se non vi è la formazione adeguata. Detto in altre 
parole, la famiglia in vari momenti è “oggetto” di attenzione e servizio pastorale della Chie­
sa per poter diventare ed essere permanentemente un “soggetto”. Quindi non deve venire 
meno l’offerta di “servizio” (Parola, Eucaristia, riconciliazione, catechesi specifica per gli 
sposi e la famiglia) ma il tutto deve essere finalizzato al far diventare la famiglia una risor­
sa per la Chiesa del territorio.

• In questa pastorale differenziata e alla luce della teologia del sacramento del Matri­
monio e in particolare della storia del rito del Matrimonio va ripensato il fidanzamento come 
tempo di vera e propria iniziazione formativa per preparare ad una “missione specifica”. È la 
proposta di superare, almeno per alcuni, i corsi di preparazione al matrimonio e far coincide­
re la crescita umano-affettiva dei fidanzati con la crescita spirituale-pastorale mettendo in atto 
la dinamica vocazionale: «Dall’amore come Sacramento (fidanzamento) al Sacramento del­
l'amore (il matrimonio)»61. Con lo stesso criterio per cui mentre si propone qualcosa a tutti 
si cerca di offrire tutto a chi vuole, cioè la possibilità di approfondire la propria grazia sacra­
mentale e cominciare ad esercitare in parrocchia e nel territorio la missionarietà specifica. Si 
tratta così di offrire realmente esempi ed ideali di vita per tracciarne il cammino per le nuove 
generazioni. Creare perciò una formazione permanente approfondita e specifica.

• Iniziare con alcune coppie/famiglie a progettare insieme la pastorale o nel suo insie­
me, o in parte. Ad esempio prendere un aspetto della pastorale come un campo-scuola o una 
festa o un percorso catechistico e progettarlo insieme con qualche famiglia. Naturalmente in 
questa progettazione va tenuto in conto lo specifico che è chiamato a dare il presbitero ma 
anche quello che può dare la coppia di sposi o la famiglia. È l’obiettivo che si propone un 
Convegno che si terrà a Cagliari (22-26 giugno 2001) e che avrà per tema: “Progettare la 
pastorale con la famiglia in parrocchia". Si cercherà, mediante lezioni e laboratori, di fare 
interagire il contenuto teologico del sacramento del Matrimonio e i compiti che ne deriva­
no con il vissuto concreto di una parrocchia. Individuare, approfondire insieme, sacerdoti e 
laici sposati, ciò che di specifico sposi e figli possono apportare di “dono-risorsa” nel loro 
essere nel territorio in tutte le sue espressioni di vita sociale.

• Mentre si inizia a valorizzare e specificare il dono sacramentale che è il Matrimonio e 
la famiglia per la pastorale va data attenzione alle situazioni matrimoniali difficili e irregolari.

• Va anche promossa la formazione di “operatori di pastorale familiare” da distinguere 
in modo netto da una “operatività” che è chiamata ad avere ogni famiglia. Anzi si può 
meglio dire che l’obiettivo di ogni operatore di pastorale familiare è quello di promuovere 
la soggettività di ogni famiglia che è chiamata ad essere "soggetto” anche senza far nulla di 
specifico in parrocchia o dintorni. La finalità di questi operatori è di collaborare in modo più 
stretto con i sacerdoti e la parrocchia particolarmente per quegli aspetti che riguardano la 
famiglia stessa: formazione dei fidanzati, accompagnamento delle famiglie, accostamento 
delle famiglie in difficoltà, pastorale generale, pastorale familiare, catechesi con la famiglia, 
pastorale dei malati62. Va posta molta attenzione a tenere un alto livello di formazione per 
questi operatori, proprio per l’obiettivo che si propone il loro servizio.

61 C. Rocchetta, Il fidanzamento come "sacramentalità" in germe, in C.E.I., Ufficio Nazionale per la Pasto­
rale della Famiglia-Servizio Nazionale per la Pastorale Giovanile, Il fidanzamento tempo di crescita umana e cri­
stiana, San Paolo. Roma 1998: «Il passaggio dall'amore del fidanzamento all'amore sponsale di Cristo per la Chie­
sa come sposi è reso possibile dal Battesimo, il fidanzamento è in se stesso un tempo di vissuta “convocazione" 
battesimale. I fidanzati, in virtù del loro Battesimo, sono chiamati a rinnovarsi nella loro identità battesimale, spe­
rimentando il loro dono del Battesimo come una chiamata a due: una chiamata a vivere insieme, come coppia, l'in­
contro col Cristo, per predisporsi in pienezza a quell'evento di grazia che il Cristo stesso realizzerà in loro con l'e­
vento del Matrimonio-sacramento».

“ Per approfondire questo argomento può essere utile qualche spunto offerto da Sulle orme di Aquila e Pri­
scilla - La formazione degli operatori di pastorale "con e per" la famiglia. Ufficio Nazionale della C.E.I. per la 
Pastorale della Famiglia, San Paolo 1998.



738 Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

5. Questo contesto culturale “invoca” il matrimonio e la famiglia
vissuto e testimoniato come Dio lo ha definito: «Cosa molto buona» (Gen 1,31)

La più semplice descrizione circa la situazione della cultura odierna, credo ci venga 
offerta significativamente da una pubblicazione intitolata "Vado a scuola” (Presidenza del 
Consiglio dei Ministri, Dipartimento degli Affari Sociali, Osservatorio Nazionale per l’In­
fanzia, pubblicato nel novembre 2000, che è stato distribuito ai genitori degli alunni delle 
scuole pubbliche del I anno della scuola di base) che vuole aiutare i bambini a capire che 
cosa è la famiglia oggi. «Uno dei fenomeni più rilevanti del nostro tempo è la trasforma­
zione della famiglia. Un tempo vi era un unico modello di nucleo familiare, quello formato 
da padre, madre, figli. Ora le famiglie sono molte: oltre a quelle tradizionali, vi sono fami­
glie formate da un solo genitore, separate, risposate, adottive, affidataric. I genitori possono 
essere sposati, conviventi oppure vivere ciascuno per conto proprio. II panorama è vario e 
in evoluzione, tanto più che gli immigrati portano in Italia costumi e tradizioni molto lonta­
ni dai nostri. I bambini, che sono i primi a cogliere i mutamenti, l’hanno ormai capito: non 
vi è una regola che valga per tutti e il matrimonio o la convivenza dei loro genitori non sono 
necessariamente eterni. Può sempre accadere che papà e mamma che oggi si vogliono bene, 
domani si separino...». Credo inutile ogni commento al testo ma si evidenzia ancor più che 
il Matrimonio e la famiglia cristiana è in questo momento storico un “buon annuncio” che 
viene offerto per “salvare" l’uomo e la donna nella loro identità e nella loro relazione. Infat­
ti prima ancora del matrimonio è messo oggi in questione il “genere” (maschile-femminile), 
il fatto di sposarsi, con chi sposarsi, quando sposarsi, per quanto tempo, fino al “se vale la 
pena sposarsi”. Si vanno allungando le fila di coloro che temono il matrimonio, più che 
vederlo come un ideale di vita, il luogo del realizzarsi del maschile e del femminile, se le 
statistiche indicano un calo di “nuzialità” che si avvia verso il 30% della popolazione'1'.

Se i monasteri hanno salvato e diffuso la “cultura”, oggi le famiglie cristiane sono chia­
mate a salvare la “natura” e diffondere la bellezza della coniugalità. Perciò, pur preoccu­
pando pastoralmente la crescita in percentuale delle situazioni cosiddette “irregolari”, devo­
no preoccuparci molto di più quelle famiglie e coppie che “non sanno di niente”, sale senza 
sapore, non sono “cosa buona”, ma solamente la conservazione di un “istituto di diritto”, 
senza mostrare la forza ideale nella quale si vede il riflettersi dell’immagine di Dio e il coin­
volgimento dell’amore di Cristo per la Chiesa.

Per questo il Santo Padre nel discorso tenuto ai Vescovi italiani nell’Assemblea Gene­
rale (maggio 2001) ha nuovamente sollecitato: «Occorre incrementare la pastorale della 
famiglie, non limitandola al periodo della preparazione al matrimonio o alla cura di qualche 
specifico gruppo. E indispensabile che le famiglie stesse diventino maggiormente protago- 
niste, nell’evangelizzazione e nella vita sociale...». Per i sacerdoti e per la parrocchia inte­
ragire con la famiglia significa aver capito che il futuro dell’evangelizzazione dipende in 
gran parte dalla famiglia. Perciò l’invito conclusivo è che mentre crescono le varie forme di 
ministerialità che si affiancano al faticoso compito dei presbiteri è tempo di valorizzare il 
sacramento del Matrimonio come dono prezioso che il Signore ha fatto alla sua Chiesa nel 
mondo.

mons. Renzo Bonetti 
direttore dell'Ufficio Nazionale 
per la Pastorale della Famiglia

C. Saraceno, Mutamenti delle famiglie e politiche sociali in Italia, Il Mulino, 1998.



Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia nella Veglia di preghiera per le Vocazioni

«Chi segue me... avrà la luce della vita» (Gv 8,12)
La sera di giovedì 3 maggio, in preparazione alla Giornata Mondiale di preghiera per le Vocazioni, 
il Cardinale Arcivescovo ha presieduto in Cattedrale una Veglia di preghiera nel corso della quale 
ha tenuto questa omelia:

Vogliamo raccogliere dai testi ascoltati un aiuto per la nostra preghiera. 
Il tema di questa sera, della Giornata Mondiale di preghiera per la risposta 
alle chiamate di Dio di quest'anno, è: Vocazione luce della vita. Abbiamo usato 
dei segni per richiamarci alla luce: soprattutto il fuoco, che procedeva al 
centro della navata davanti al libro della Parola di Dio prima della procla­
mazione del brano evangelico. Mentre vedevo procedere questa fiamma di 
luce e di fuoco, pensavo: «Chissà se noi siamo capaci di passare dal segno 
alla realtà?». Siamo bravissimi ad esprimerci con dei segni, ma poi rimania­
mo sempre gli stessi e in noi non cambia nulla. Invece, se ascolto con serietà 
Gesù, che mi dice: «Io sono la luce del mondo; chi segue me non camminerà nelle 
tenebre, ma avrà la luce della vita» (Gv 8,12) allora sento che posso cambiare in 
qualche cosa e che confrontandomi col Signore posso riascoltare la sua chia­
mata.

Questa sera non sono solo i giovani ad interrogarsi sulla chiamata del 
Signore, ma tutti dovremmo chiederci se ascoltiamo la chiamata di Dio. È 
una chiamata che mi raggiunge ogni giorno, perché ogni giorno il Signore mi 
chiama a compiere il mio dovere: a dare una risposta alle sue attese, a quel­
le della comunità cristiana di cui sono pastore, a quelle dell'umanità e di tanti 
fratelli e sorelle che aspettano l'annuncio dei Vangelo. Ogni giorno siamo 
chiamati e c'è una risposta quotidiana da dare alla Parola di Dio, che può 
variare da un momento all'altro e secondo le circostanze: posso ricevere una 
bella notizia, vivere un evento lieto; posso ricevere una brutta notizia o vive­
re un evento triste, di dramma e di morte. E il Signore, attraverso gli eventi 
della vita, mi chiama a dare delle risposte. Solo la sua chiamata interpretata, 
accolta, approfondita diventa luce; se no camminiamo nelle tenebre.

C'è poi una chiamata di vita che normalmente chiamiamo vocazione: 
riguarda le persone che non hanno ancora individuato con chiarezza il pro-

739



740 Atti del Cardinale Arcivescovo

getto di Dio su di loro, che non hanno ancora compreso su quale strada il 
Signore vuole che donino la loro vita. Qui nasce il motivo per il quale stase­
ra stiamo pregando: di chiamate ad una speciale consacrazione che ancora 
oggi Dio fa e che trovano sempre meno risposte. Nonostante il Signore con­
tinui a chiamare, è strano come nelle nostre comunità la maggior parte delle 
persone viva senza prendere coscienza che c'è un progetto di Dio su di noi, 
e che solo entrando in questo progetto si è felici. Ed è anche strano pensare 
che il Signore non chiami più.

Qui c'è un Vescovo, ci sono sacerdoti, ci sono genitori che sono venuti a 
pregare per coloro che non hanno ancora visto chiaro il progetto di Dio sulla 
loro persona. Siamo qui a pregare per le vocazioni, ma anche per saper ria­
scoltare la nostra chiamata: è la chiamata della vita, e oggi siamo invitati a 
verificare come viviamo la nostra risposta a questa chiamata di Dio. È una 
verifica che implica conversione, rinnovamento, maggior generosità nel 
nostro sì quotidiano,

C'è anche la chiamata che Dio fa ad una Chiesa particolare. Quale è la 
vocazione che il Signore oggi rivolge alla nostra Chiesa di Torino? Io riten­
go che non possa essere diversa dalla missione che il Signore ha affidato per 
tutto l'arco della storia alla Chiesa universale: «Andate in tutto il mondo e pre­
dicate il Vangelo ad ogni creatura» (Me 16,15). In questi giorni è uscita la mia 
Lettera Pastorale che illustra il nuovo Piano Pastorale che ci apprestiamo a 
vivere, tutto incentrato sull'annuncio: l'annuncio di Cristo come unico Sal­
vatore, l'annuncio di Dio Trinità, l'annuncio del progetto di Dio su di noi e 
la prospettiva della salvezza eterna, lo credo che dobbiamo veramente 
ascoltare la chiamata che il Signore fa alla nostra Chiesa di Torino per 
costruire insieme il Regno di Dio, che è la persona che si apre al Signore, che 
è la realtà delle nostre comunità, che è anche una società impostata secondo 
le attese di Dio e secondo ciò che Dio vuole che ogni uomo realizzi nella sua 
vita.

Se noi avvertiamo che ogni giorno c'è una chiamata per la vita di cia­
scuno e per la Chiesa, alla luce di questo Vangelo ci domandiamo: «Cosa 
deve produrre tale chiamata?». Deve produrre la luce, la comprensione di 
ciò che il Signore ci dice. Guardiamo al cieco di Gerico, il quale si era ormai 
rassegnato a vivere di elemosina. Un giorno sente un po' di trambusto e, 
non vedendo, domanda a qualche vicino cosa succede. Gli rispondono che 
passa Gesù di Nazaret. Venendo a conoscenza della presenza di Cristo, il 
cieco rivolge a Lui l'attenzione che prima rivolgeva all'elemosina da racco­
gliere ogni giorno: capisce che l'occasione era unica e straordinaria, in grado 
di mutare tutta la sua vita. «Gesù, figlio di Davide, abbi pietà di me» (Le 18,38): 
da Lui poteva ricevere tutto ciò di cui aveva bisogno. Gesù lo fa chiamare e 
il cieco va da Lui buttando via il mantello, liberandosi da ciò che impedisce 
e non aiuta una corsa veloce, e gli domanda di vedere. Gesù gli risponde: 
«La tua fede ti ha salvato» (Le 18,42). Da quel momento ci vede ed inizia a 
seguire Gesù.

Applichiamo questo brano di Vangelo alle diverse chiamate: alla chia­
mata di ogni giorno, alla chiamata della vita, alla chiamata della nostra Dio­
cesi di Torino. La chiamata deve produrre un cambiamento di direzione. Mi



Atti del Cardinale Arcivescovo 741

rivolgo in particolare ai giovani che sono qui, ma lo dico a tutti: «Carissimi 
giovani, in questo momento della vita dove state guardando? Cosa nella 
giornata, nella settimana, nel mese, nell'anno, cattura di più la vostra atten­
zione? Cosa più v'interessa nella vita?». Proviamo a verificare chi o che cosa 
oggi ha catturato maggiormente la nostra attenzione... Io non sto ad analiz­
zare la possibilità di risposta, ma forse il Signore vuol farci constatare come 
abbiamo guardato da altre parti, mentre è ora che guardiamo verso di Lui: 
ecco il cambiamento di direzione che la presenza di Gesù può realizzare in 
ogni nostra giornata.

Questo vale anche per la chiamata della vita: «Da che parte guardiamo? 
Cosa attendiamo dal futuro, cosa aspettiamo?». Il cieco di Gerico aveva 
ormai il suo progetto: si era rassegnato a vivere di elemosine. La presenza 
di Gesù lo fa sperare nella guarigione totale. Forse stasera per qualcuno il 
Signore ha questo messaggio: «Ragazzo, ragazza mia, metti da parte le tue 
idee e ascolta me che ho una proposta diversa da farti rispetto a ciò che da 
tanto o poco tempo stai coltivando». Bisogna avere il coraggio di questo 
confronto col Signore che magari ci chiede di cambiare progetto. Questa è la 
luce che improvvisamente si accende dentro di noi e ci fa capire che bisogna 
orientarci in modo diverso.

Così è per la nostra Chiesa diocesana. Quante stanchezze, quante cose 
vanno rinnovate! E il Signore ci dice: «Prendete in mano il Vangelo, che è la 
buona notizia di salvezza, andate per le strade del mondo e con coraggio 
invitate tutti a confrontarsi col Vangelo».

Il problema è di avere il coraggio di buttare via il mantello, di liberarci 
da qualche cosa che ci frena, che ci intralcia: magari è il sorrisino degli amici, 
la paura di cosa diranno, il rispetto umano... E il Signore ci fa la domanda 
che ha fatto al cieco: «"Che vuoi che io faccia per te?" ... "Signore, che io riabbia 
la vista"» (Le 18,41), che io capisca, che io senta la tua voce e veda chiaro in 
che direzione andare.

Ecco ciò che volevo comunicarvi, perché la nostra preghiera sia prima di 
tutto efficace per noi: che serva a noi per uscire da questa celebrazione un 
po' cambiati, risvegliati ad una maggior attenzione al Signore. Una pre­
ghiera non solo per noi, ma per tutta la Chiesa e per tutta l'umanità, perché 
tutta l'umanità - come dice Isaia - cammina per tanti versi nelle tenebre e 
deve vedere la luce che splende come salvezza e speranza. E questa luce è 
Cristo: «Io sono la luce del mondo; chi segue me non camminerà nelle tenebre, ma 
avrà la luce della vita» (Gv 8,12).

Il Santo Padre, dopo il recente Concistoro, ha nominato il Cardinale Severino 
Poletto membro dei seguenti Dicasteri:

- Congregazione per il Clero
- Prefettura degli Affari Economici della Santa Sede
- Pontificia Commissione per i Beni Culturali della Chiesa.



742 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia nella memoria liturgica della Sindone

«Volgeranno lo sguardo 
a Colui che hanno trafitto» (Gv 19,37)

Nel pomeriggio di venerdì 4 maggio, giorno in cui ogni anno la Chiesa torinese fa memoria della 
Sindone nella Liturgia, il Cardinale Arcivescovo ha presieduto in Cattedrale una Concelebrazione 
Eucaristica durante la quale ha tenuto questa omelia:

Carissimi, il segno caratteristico della divisa dei numerosi volontari pre­
senti questa sera alla Celebrazione mi fa ricordare il grande evento dell'O- 
stensione della Sindone che ho vissuto insieme con voi lo scorso anno duran­
te il Giubileo. L'Ostensione dell'anno scorso era però strettamente collegata 
con quella di due anni prima, avvenuta nel 1998 nel centesimo anniversario 
della prima fotografia riproducente la Sindone. Ci troviamo in Cattedrale 
questa sera per celebrare la memoria liturgica della Venerazione della Sindo­
ne anche come ringraziamento, come ricordo riconoscente per aver vissuto, 
qui a Torino durante il Giubileo, quel grande evento. Il Giubileo ha fatto con­
vergere una eccezionale attenzione su Roma, però anche a Torino è stato pos­
sibile constatare il dono di grazia elargito dal Signore ai numerosissimi pelle­
grini giunti per venerare la Sindone durante l'Ostensione dell'Anno Santo.

Questa sera ringraziamo il Signore di quanto abbiamo vissuto, di quan­
to tutti noi abbiamo cercato di fare, con un particolare grazie ancora a voi 
volontari, alle varie associazioni e a tutte le persone che a diverso titolo 
hanno collaborato alla buona riuscita dell'Ostensione. Siamo qui per rin­
graziare il Signore e per raccogliere il frutto dell'Ostensione e della venera­
zione della Sindone, che non può ridursi ad un episodio, a questa celebra­
zione, ma deve essere un atteggiamento di vita che continua sempre.

Nel testo del Vangelo di Giovanni, in questa commovente pagina in cui 
l'Apostolo ed Evangelista racconta l'episodio del colpo di lancia avvenuto 
dopo la morte di Gesù e che ha fatto uscire il sangue misto ad un po' di siero 
del cuore di Cristo, ci impressiona soprattutto il commento che l'Evangeli­
sta fa: «Questo infatti avvenne perché si adempisse la Scrittura: ... volgeranno lo 
sguardo a colui che hanno trafitto» (Gv 19,36.37). Ecco l'atteggiamento costan­
te di vita che noi dobbiamo mantenere, conservare, coltivare, dobbiamo cioè 
volgere il nostro sguardo sul "trafitto", sul "crocifisso":

- per capire il mistero dell'amore di Dio che in Cristo si è rivelato e si è 
donato a noi aprendoci le porte del Paradiso, quindi della prospettiva di sal­
vezza finale;

- per capire l'amore di Dio che deve essere accolto da noi e condiviso 
con i fratelli, per cui ne consegue una responsabilità di annuncio, di evan­
gelizzazione, in particolare per la nostra Chiesa che si accinge a vivere la 
grande stagione di evangelizzazione prevista dal Piano Pastorale diocesano 
e che la Lettera Pastorale diffusa in questi giorni presenta alla Diocesi.



Atti del Cardinale Arcivescovo 743

L'atteggiamento di chi volge lo sguardo, di chi cerca il volto di Cristo, mi 
sembra essere il messaggio che la Sindone ci richiama.

Quando ho l'occasione di parlare con dei giornalisti, mi viene sempre 
rivolta qualche domanda relativa all'autenticità della Sindone, mentre è 
necessario distinguere i due campi: il significato che la Sindone ha in campo 
religioso, per il nostro cammino di fede, da quanto si può rilevare in campo 
scientifico e storico e che non è di stretta competenza della Chiesa.

Quindi sul piano religioso, quando siamo davanti alla Sindone, è impor­
tante accantonare le questioni storico-scientifiche e approfondire un percor­
so di fede che a partire dall'immagine impressa sul Lenzuolo aiuta a legge­
re pagine e pagine del Vangelo e da quell'immagine ci si può lasciar com­
muovere perché presenta una sofferenza tanto somigliante a quanto i Van­
geli ci dicono di Gesù, della sua Passione, della sua Morte e anche del colpo 
di lancia che abbiamo sentito raccontare dal Vangelo di questa sera a cui il 
costato dell'immagine sindonica corrisponde con la macchia di sangue e di 
siero presente sul Lenzuolo.

Lasciandoci così trasportare dalla commozione, dalla contemplazione, 
dalla riflessione, ascoltiamo quel messaggio che ci dice: «Guarda quanta sof­
ferenza!» e diventa facile fare il passaggio al racconto evangelico, che è il 
vero fondamento della nostra fede, per esclamare: «Signore, quanto hai sof­
ferto per me, quanto mi hai amato!». Dalla contemplazione nasce poi la con­
sapevolezza, la presa di coscienza che noi non amiamo come il Signore ci ha 
amato, cresce in noi il desiderio di pentirci per i nostri peccati, come ci è 
stato testimoniato dai molti pellegrini che durante l'Ostensione dello scorso 
anno hanno frequentato la Penitenzieria in piazzetta Reale cercando di rin­
novare la propria vita o sostando in adorazione davanti all'Eucaristia espo­
sta nella Cappella adiacente.

Questo è il percorso di fede che la Sindone ci aiuta a fare: la contempla­
zione dell'amore di Dio, rivelato a noi nel Cristo e ricordato dalla Sindone, 
ci spinge alla conversione, alla santità, a cercare il volto del Signore. Quan­
do Paolo VI aveva mandato un messaggio alla nostra Diocesi nell'occasione 
della prima Ostensione televisiva della Sindone, avvenuta per iniziativa del 
compianto Card. Pellegrino nel 1973, aveva proprio invitato a cercare il 
volto di Gesù.

Se leggiamo il Vangelo troviamo alcuni episodi di gente che voleva 
vedere Gesù, come per esempio i Greci giunti a Gerusalemme che dicono a 
Filippo di voler vedere il Signore; e Gesù si presenta con l'immagine del 
chicco di grano, quindi richiamando il mistero della sua passione, morte e 
risurrezione, e dicendo che in quel momento sarebbe stato conosciuto come 
Figlio di Dio: il Figlio dell'Uomo innalzato svelerà in pienezza l'essere del 
Figlio di Dio, perché è Colui che sarà glorificato per dare la vita. Allo stesso 
modo Zaccheo, andato a Gerico e salito sulla pianta del sicomoro per vede­
re Gesù magari senza alcuna intenzione di convertirsi, quando incontra il 
Signore si sente dire: «Oggi devo fermarmi a casa tua» (Le 19,5), e durante il 
momento conviviale Zaccheo non vede solo Gesù, ma individua in Lui il 
Messia, il Salvatore e si converte e tutti sappiamo cosa ha detto concluden­
do quell'incontro col Signore.



744 Atti del Cardinale Arcivescovo

Penso che anche noi dovremmo stare davanti alla Sindone con il desi­
derio di vedere il Volto e quel volto che vedo mi aiuta a pensare a Gesù. In 
tal modo, se la nostra riflessione è mirata verso la persona di Cristo, potrem­
mo - come è stato per Filippo - sentirci rispondere: «Chi ha visto me, ha visto 
il Padre» (Gv 14,9).

L'atteggiamento costante di vita che dobbiamo assumere sul piano della 
fede volgendo lo sguardo al Crocifisso si concretizza allora in un percorso 
di fede che poi diventa via alla santità, fino all'incontro finale con Dio, quan­
do lo vedremo faccia a faccia, così come Egli è.

Il frutto dell'Ostensione dello scorso anno diventi l'impegno quotidiano 
di tutta la nostra vita.



Atti del Cardinale Arcivescovo 745

Omelia nella Giornata Mondiale di preghiera per le Vocazioni

Chiamati a camminare dietro a Gesù
Domenica 6 maggio, Giornata Mondiale di preghiera per le Vocazioni, il Cardinale Arcivescovo ha 
presieduto in Cattedrale una Concelebrazione Eucaristica durante la quale ha conferito il mini­
stero del Lettorato a 3 candidati al Diaconato permanente e a 6 candidati al Sacerdozio ed il mini­
stero dell'Accolitato a 6 candidati al Diaconato permanente e a 6 candidati al Sacerdozio, tutti 
appartenenti alla nostra Arcidiocesi, ed inoltre il ministero del Lettorato a un seminarista della dio­
cesi di Constantine (Algeria). Con L’Arcivescovo hanno concelebrato i Canonici del Capitolo 
Metropolitano, i Superiori del Seminario e molti parroci dei candidati.
Questo il testo dell’omelia tenuta da Sua Eminenza:

Iniziamo la nostra riflessione facendo un piccolo sforzo per interpretare 
l'applauso che è stato suggerito dopo la vostra presentazione. E stato un 
applauso rivolto a voi, cari candidati al Lettorato e all'Accolitato, o è stato 
un applauso rivolto al Signore che continua a chiamare nella nostra Chiesa 
persone per il Presbiterato e per il Diaconato permanente? Direi che è stato 
un po' l'una e un po' l'altra cosa, ma il primo applauso vorrei che lo rivol­
gessimo al Signore, che è buono con noi e manifesta la ricchezza dei suoi 
doni elargiti continuamente alla nostra Chiesa, e poi anche a voi che rispon­
dete generosamente e con il vostro "Eccomi!" manifestate la personale 
disponibilità a ricevere il ministero che oggi vi viene conferito, inserito nel 
cammino più ampio che state compiendo verso una meta più alta rispetto 
alla tappa che vivrete questa sera.

Se allora, carissimi, siamo coscienti che i ministeri di oggi sono doni, ma 
anche passi verso una sequela più grande nei confronti di Gesù, in questa 
Giornata Mondiale di preghiera per le Vocazioni e alla luce della Parola di 
Dio che abbiamo ascoltato cerchiamo di renderci conto di cosa significhi 
seguire Gesù.

La riflessione che ora propongo vale per ogni cristiano, perché alla 
sequela di Cristo non si mettono solo i Vescovi, i sacerdoti o i diaconi, ma 
tutti siamo chiamati a camminare dietro a Gesù e con Gesù, anche se indub­
biamente per chi riceve un carisma, un dono particolare, la sequela di Gesù 
comporta delle esigenze più forti e più radicali. Abbiamo ascoltato dal libro 
degli Atti degli Apostoli la vicenda di San Paolo, missionario della Parola di 
Dio - in questa Celebrazione possiamo ricordare il Santo Padre che oggi è 
pellegrino a Damasco, in Siria, proprio sulle orme di Paolo, dopo essere 
stato ad Atene ieri e prima di andare martedì a Malta, percorrendo così tre 
tappe fondamentali dei viaggi missionari dell'Apostolo delle Genti - e 
abbiamo ascoltato come il ministero sia particolarmente legato alla Parola 
annunciata da Cristo, rivelazione definitiva del Padre, che noi dobbiamo 
accogliere, interiorizzare e portare agli altri.

Proviamo a pensare insieme all'effetto che ha fatto la Parola di Gesù nei 
confronti di Paolo proprio quando era in cammino sulla strada di Damasco 
per andare a far arrestare i cristiani. Paolo viene folgorato da una grande



746 Atti del Cardinale Arcivescovo

luce e Cristo gli parla così: «Saulo, Saulo, perché mi perseguiti?» (At 9,4). E 
Paolo risponde chiedendo a sua volta: «Chi sei, o Signore?» e Gesù di riman­
do: «Io sono Gesù, che tu perseguiti!» (cfr. At 9,5). Alla successiva domanda 
di Paolo su cosa fare e come comportarsi, Gesù gli indica di recarsi in città, 
da un cristiano di nome Anania che lo accoglierà e lo battezzerà, e poi lui 
dovrà confrontarsi con la sua Parola. In questo modo il Signore ha espresso 
verso Paolo una scelta di amore preferenziale nei suoi confronti, lo ha costi­
tuito come «vaso di elezione» (cfr. At 9,15) perché su di lui aveva un gran­
de progetto.

In questo modo vediamo come per Paolo la Parola di Dio è stata travol­
gente, convertendolo e rendendolo servo della Parola stessa.

Voi candidati al Lettorato sapete che questo ministero vi impegna a pro­
clamare la Parola di Dio nelle assemblee liturgiche, però solo dopo averla 
ascoltata, interiorizzata e soprattutto creduta.

Sempre nella prima Lettura abbiamo sentito che Paolo è andato ad 
Antiochia ed ha cominciato a parlare ad alcuni Giudei e ai proseliti. Dalla 
sua predicazione è nato entusiasmo, al punto che il sabato successivo, dice 
il libro degli Atti, quasi tutta la città era andata ad ascoltarlo (cfr. At 13,44). 
Ma in quel momento è nata anche l'invidia di altri che cercavano di ostaco­
lare l'effetto derivante dalla divulgazione della Parola di Dio e Paolo allora 
ha detto che avrebbe interrotto la propria predicazione ed avrebbe portato 
la Parola di Dio ai pagani.

Come è stato per Paolo, così anche per noi la sequela di Cristo compor­
ta prima di tutto sentirci interpellati, chiamati dalla Parola di Dio, ma poi 
anche non poter incatenare la Parola, che deve essere portata a tutti gli 
uomini, perché è Vangelo cioè buona notizia di salvezza, con coraggio, con 
perseveranza e mettendo anche in conto il sacrificio e la persecuzione. D'al­
tra parte anche voi, candidati al ministero dell'Accolitato, sapete che il ser­
vizio all'Eucaristia comporta non soltanto una presenza maggiormente vici­
na all'altare dove si celebra, ma prima ancora una sintonia profonda con il 
mistero che viene celebrato.

Ieri ho presentato la Lettera Pastorale ai giornalisti e ho richiamato un 
dettaglio relativo al Piano Pastorale e alle possibili sperimentazioni che pos­
siamo e dobbiamo fare. Ho citato l'esempio dell'iniziazione cristiana dei 
fanciulli e dei ragazzi nella quale ritengo sia importante equilibrare molto 
di più la presenza dei ragazzi alla preparazione catechistica con la loro par­
tecipazione alla Messa domenicale e ho detto che se un ragazzo va al cate­
chismo solo per poi fare la festa della prima Comunione e non perché è inte­
ressato ad incontrare Gesù e ad avere un'apertura di vita verso il Signore, 
c'è qualcosa da rivedere. Se il catechismo non confluisce nella partecipazio­
ne alla Messa domenicale, non ha raggiunto il suo scopo.

Ho richiamato oggi questo esempio per dire che diventando Accoliti e 
aprendovi ad un servizio particolare verso il sacramento dell'Eucaristia 
bisogna entrare nella logica dell'Eucaristia, che è sacrificio, che è rinuncia a 
tutto ciò che il Signore non gradisce della nostra vita, che è conversione, che 
è santità, che è condivisione, che è carità verso gli altri.



Atti del Cardinale Arcivescovo 747

Voi, diventando Accoliti, non diventate solo ministri straordinari della 
Comunione, ma servi del mistero eucaristico. Per questo non dovete aver 
paura dei sacrifici. «Chi sono - domanda un anziano a Giovanni, l'autore 
dell'Apocalisse - quelli vestiti di bianco?» (cfr. Ap 7,13). E poi continua: 
«Sono coloro che sono passati attraverso la grande tribolazione e hanno 
lavato le loro vesti rendendole candide col sangue dell'Agnello» (Ap 7,14). 
Sono quindi coloro che non hanno avuto paura di fare sacrifici per seguire 
Gesù, sono i martiri.

Ecco voi, giovani seminaristi, siete un grande segno di risposta genero­
sa a Gesù che vi chiama al Sacerdozio; e voi, candidati al Diaconato perma­
nente, siete un grande segno di questa particolare vocazione che nella 
nostra Chiesa ha avuto ed ha una buona accoglienza.

Tutti però siamo invitati a raccoglierci, a radunarci intorno all'unico vero 
Pastore che è Gesù.

Gesù questa sera si è presentato a noi nel breve brano del Vangelo di 
Giovanni come il Pastore che conosce le pecore e poi ha detto che le pecore 
ascoltano la sua voce e lo seguono.

Noi quindi siamo qui a pregare perché il vostro cammino formativo 
rivolto al ministero presbiterale o al Diaconato permanente sia un cammino 
serio di formazione e di ricerca della santità, che non si accontenta di rag­
giungere la sufficienza minima per esercitare un ministero nella Chiesa, ma 
punta sulla perfezione a cui il Signore ci chiama, sapendo che Lui stesso ci 
conduce, ci corregge, ci consiglia, ci illumina, ci sostiene, ci conforta e ci 
salva perché Lui dà la vita per le sue pecore.

Concludo invitando a partecipare all'Eucaristia ringraziando il Signore 
per i nuovi Lettori e i nuovi Accoliti e sentendoci come Chiesa molto 
responsabilizzati a che tutti, dai bambini piccoli fino agli anziani e ai moren­
ti, sentano che la vita è un cammino dietro a Gesù fino alla casa del Padre.



748 Atti del Cardinale Arcivescovo

Incontro con il Clero 
nel XXI anniversario della Ordinazione episcopale

Testimoni della risurrezione di Cristo
Venerdì 18 maggio, in occasione del XXI anniversario della Ordinazione episcopale del Cardinale 
Arcivescovo avvenuta per l’imposizione delle mani del Card. Anastasio Alberto Ballestrero nella 
Cattedrale di Casale Monferrato il 17 maggio 1980 (lo spostamento dell’incontro rispetto al gior­
no esatto dell'Ordinazione è stato dovuto alla concomitanza con l’Assemblea Generale dei Vesco­
vi italiani), il Clero torinese si è riunito in Cattedrale per una mattinata di preghiera e riflessione 
in festa intorno al suo Pastore.
La solenne celebrazione dell'Ora Media ha visto nel presbiterio l’intero Capitolo Metropolitano 
fare corona intorno al Cardinale Poletto che, dopo la lettura breve, ha proposto una meditazione. 
Successivamente l’Arcivescovo ha presentato ai numerosissimi presenti, che gremivano la navata 
centrale - e non solo - della Cattedrale, la recente sua Lettera Pastorale Costruire insieme con 
cui viene proposto all’Arcidiocesi il Piano Pastorale per I prossimi anni.
Al termine, nel cortile del vicino Seminario Metropolitano, vi è stato un momento conviviale in 
fraternità.
Pubblichiamo il testo dei due interventi di Sua Eminenza.

MEDITAZIONE
DURANTE L’ORA MEDIA

Carissimi, il motivo per il quale desideravo - oggi e, a Dio piacendo, 
anche negli anni prossimi - vivere un momento di fraternità con voi sacer­
doti nell'occasione del mio anniversario di Ordinazione episcopale, è pro­
prio per rinfrancarci nella comunione dell'amicizia tra di noi, e nelle moti­
vazioni profonde che animano il nostro ministero. Questa mattina sono pro­
grammati due miei interventi: il primo ora, nel contesto della celebrazione 
dell'Ora Media, quindi in un contesto di preghiera; il secondo sarà la pre­
sentazione della Lettera Pastorale, che voi avrete già letto ma per la quale 
può essere utile qualche sottolineatura da fare insieme.

Vi sarete domandati come mai l'Arcivescovo ha scelto per la Lettura 
breve il brano degli Atti dove Pietro, dopo aver parlato di Giuda che se ne 
è andato al suo destino, presenta la necessità di sostituirlo. Pietro si rivolge 
alla comunità dicendo che tra i fratelli presenti se ne sarebbe dovuto sce­
gliere uno «tra coloro che ci furono compagni per tutto il tempo in cui il Signore 
Gesù ha vissuto in mezzo a noi, incominciando dal battesimo di Giovanni fino al 
giorno in cui è stato di tra noi assunto in cielo, uno che divenga, insieme a noi, testi­
mone della sua risurrezione» (At 1,21-22). Mi ha colpito l'espressione testimo­
ne della risurrezione, che delinea la caratteristica che deve avere il nuovo pre­
scelto da aggregarsi al Collegio apostolico, ed ora desidero commentarla 
con voi.

Come mai Pietro dice che il nuovo prescelto deve essere uno che è stato 
con Gesù nei suoi anni di vita pubblica, dal battesimo di Giovanni fino 
all'Ascensione, ed essere con noi testimone della sua risurrezione? Mi pare di 
dover dire, a me e a voi, che queste righe ci sollecitano ad andare un po'



Atti del Cardinale Arcivescovo 749

indietro nella storia della nostra vita per risalire alla fonte, alla radice della 
fede, che è appunto la risurrezione. Dobbiamo andare indietro negli eventi 
socio-politici, negli eventi ecclesiali, nella nostra storia personale, nel nostro 
lavoro pastorale di ogni giorno: dobbiamo andare indietro per risalire alla 
radice della fede cristiana, per verificare se siamo pronti - prima di tutto per 
noi, poi per le nostre comunità e per il mondo - ad essere testimoni della 
risurrezione di Cristo, perché questo ci viene chiesto.

Leggendo i discorsi di Pietro e di Paolo riportati negli Atti, impressiona 
come "le omelie" che gli Apostoli facevano abbiano sempre lo stesso conte­
nuto: quel Gesù che avete messo a morte, che avete fatto crocifiggere da 
Pilato... è risorto, e noi ne siamo testimoni. La mia riflessione vorrebbe invi­
tarvi a verificare se noi siamo testimoni della risurrezione ai tre livelli: per 
noi stessi, per le nostre comunità cristiane, per il mondo.

Testimone della risurrezione per me stesso, vuol dire che la mia espe­
rienza personale di fede, iniziata tanti anni fa, mi ha portato alla certezza che 
Cristo è risorto. Attenzione: ci può essere differenza tra ciò che noi diciamo 
attraverso i microfoni delle nostre chiese e ciò che viviamo personalmente! 
Quando dico "certezza della risurrezione di Cristo" mi riferisco ad una vita 
che si snoda giorno dopo giorno in un rapporto personale con Gesù Cristo 
vivo, presente perché risorto. Gesù non è un Qualcuno a cui io penso solo 
quando devo fare l'omelia o quando prego, ma è Uno per il quale vivo, è la 
ragione della mia stessa vita. È molto importante che la mia giornata sia vis­
suta in rapporto a e con Gesù Cristo: è per Lui che corro, mi affatico, sudo, 
consumo l'esistenza. Se ciò non è chiaro, subentrano altri motivi ed altri 
obiettivi: la gratificazione che può nascere dal consenso che trovo nella mia 
parrocchia o dalle persone che mi lodano per una piccola cosa, la mia voglia 
di essere qualcuno, di fare, di sentirmi utile... No, il motivo del mio vivere è 
la certezza che Gesù Cristo è risorto, ed io lo devo dire a tutti. Io devo diven­
tare testimone di me stesso, capace di fondarmi sulla verità della risurrezio­
ne di Cristo per cui ho verificato, o avrei dovuto verificare, quanto in me ha 
prodotto la vita nuova, anche se con fatica. Attraverso i miei alti e bassi, i 
miei fallimenti, le mie punte di generosità o i miei punti bassi, avverto che il 
mio rapporto con Cristo, giorno dopo giorno, mi fa diventare uomo nuovo, 
aperto aH'amore, alla pazienza, alla comprensione degli altri, certo della 
misericordia di Dio che sperimento su di me, più sensibile al bene, più luci­
do nei confronti del male per evitarlo: avverto che maturo, dentro al cammi­
no della vita nuova. Questa verifica bisogna farla, perché se non miglioria­
mo, procedendo negli anni e nell'esperienza sacerdotale, vuol dire che l'a­
zione dello Spirito di Gesù risorto è un'azione da noi trascurata.

La certezza della risurrezione di Cristo, che me lo fa sentire vivo in me e 
accanto a me - «non sono più io che vivo, ma Cristo vive in me» (Gal 2,20), dice 
Paolo - fa acquistare una prospettiva diversa anche all'apostolato: se va 
bene, lode al Cristo che ha dato fecondità al mio lavoro; se va male e se non 
raccolgo nulla, io ho lavorato... il Signore valuterà.

Testimoni della risurrezione per le nostre comunità cristiane. Le nostre 
comunità sono convocate intorno al Risorto, o no? Quando celebrate la 
Messa alla domenica o radunate i fedeli per un incontro di formazione o di



750 Atti del Cardinale Arcivescovo

preghiera, avete l'impressione che il centro sia Gesù Cristo, o è altro? Pro­
vate ad osservare quanti fanno la genuflessione entrando in chiesa: i giova­
ni si comportano come in pizzeria, entrano e si siedono... perché non c'è la 
percezione che c'è Gesù Cristo presente nel tabernacolo. Loro non lo metto­
no in discussione a livello teorico, ma a livello di vita pare non ci sia più il 
momento in cui entrando in chiesa ci si rapporta con Uno che è presente. In 
certe celebrazioni eucaristiche, prima dell'inizio c'è la cantoria che strim­
pella e fa le sue prove; durante la celebrazione c'è l'impegno a che tutto fun­
zioni bene a livello esterno, ma l'anima qual è? Lo spirito con cui si fanno 
queste cose è veramente la percezione, la celebrazione della Pasqua del 
Signore o è la preoccupazione di una bella liturgia sotto il profilo estetico o 
artistico? Queste cose le dico perché se noi trascuriamo l'aspetto della pre­
senza di Cristo vivo, e se lo perdiamo di vista, non facciamo pastorale: por­
tiamo avanti delle iniziative, ma l'amore al Signore, la fede, la convergenza 
delle persone verso Gesù Cristo non avviene.

Se davvero siamo convinti di dover dare testimonianza del Risorto, non 
ha giustificazione la stanchezza pastorale di far sempre le stesse cose, per­
ché non sono io a misurare l'efficacia dei miei gesti anche sacramentali, ma 
è Gesù Cristo che opera attraverso l'azione del suo Spirito. Perciò bisogne­
rebbe che nelle nostre comunità cristiane si riuscisse a riscoprire che ogni 
volta il gesto liturgico, sacramentale, è nuovo, perché ogni volta è Lui che si 
fa presente: Lui che cerco, che avverto, che sento. E da qui dovrebbe nasce­
re nelle nostre comunità quel fervore di fede e di carità che ci porta nel 
mondo: le iniziative dei nostri bravi cristiani - caritative, di volontariato - 
sono motivate soltanto dalla certezza che il Signore risorto vive nei fratelli 
che andiamo a soccorrere, o sono motivate anche da altro?

Noi dovremmo essere testimoni della risurrezione anche per il mondo 
intero. Un'attenzione generale alla nostra pastorale ci fa vedere che i nostri 
cristiani si dividono in due categorie: quelli che cercano di vivere con un po' 
di buona volontà la partecipazione al cammino di fede - che ha nell'Eucari­
stia il suo centro, il suo culmine - e quelli detti "della soglia, dei confini", i 
quali non hanno chiuso definitivamente con Dio, ma, pur battezzati e pur 
avendo forse ricevuto l'Eucaristia e la Cresima, vivono lontani da noi. Ai 
vicini dobbiamo dare la testimonianza del Risorto, e questo viene prima di 
ogni altra cosa, però tenendo presente anche coloro che stanno "sulla 
soglia"; come pure dobbiamo tener presenti quelli che sono lontani dalla 
fede e che "cercano", magari per altre strade, o si vantano di essere "lonta­
ni" e si definiscono laici nel senso di non-credenti. C'è chi si vanta di questa 
laicità: io spero che non sia una chiusura definitiva al mistero, ma piuttosto 
un appagamento di autosufficienza della loro intelligenza e della loro capa­
cità filosofica o culturale in genere. Dobbiamo tener presente anche questo 
tipo di persone alle quali in qualche modo, con i dovuti metodi e le dovute 
prudenze, deve giungere l'annuncio della risurrezione del Signore.

Cari confratelli, voi siete tutti testimoni della risurrezione del Cristo, e 
non sareste qui ad ascoltare il vostro Arcivescovo se non foste animati dalla 
certezza che abbiamo dato la vita ad una Persona e non ad un ideale politi­
co, ad una filosofia, ad un progetto umano.



Atti del Cardinale Arcivescovo 751

E se Cristo non fosse risorto vana sarebbe la nostra fede (cfr. ICor 15,14) 
e noi saremmo le persone più stolte di questo mondo. Cerchiamo di riani­
marci nell'incontro con Gesù risorto come è avvenuto per i due di Emmaus 
(cfr. Le 24,13 ss.). Senza Gesù, delusi, tornano indietro abbandonando l'idea 
dell'attesa di un Messia. Gesù si mette al loro fianco, cammina con loro 
anche se loro non lo sanno; spiega loro le Scritture e chiede ascolto alla sua 
spiegazione, non alla nostra. Ma il grande segno della sua rivelazione è la 
frazione del pane, che rimanda all'Eucaristia. E nel momento in cui i due 
discepoli si convincono che è Lui, il Risorto, Gesù sparisce alla loro vista per 
insegnarci che dopo aver visto bisogna credere. Dal testo di Luca possiamo 
vedere come da quel momento la vita dei due di Emmaus è rilanciata nella 
missionarietà: tornano senza indugio a Gerusalemme a riferire ciò che era 
accaduto lungo la via e come avevano riconosciuto il Signore nello spezza­
re del pane (cfr. Le 24,33-35).

Non vi pare, cari confratelli, che dovremmo camminare per le strade 
delle nostre città o dei nostri paesi partecipi della stessa esperienza vissuta 
dai due di Emmaus? Se siamo delusi e ci stiamo allontanando dal Signore 
Gesù, Lui ha compassione, cammina con noi; anche se noi non lo vediamo 
o ci sembra che sia andato a spasso altrove, non ci abbandona, ci spiega le 
cose. E quando in qualche modo ci capita di avvertire - in noi o nei nostri 
fratelli - l'opera di Dio, il Signore ci vuol dare un segno non solo della sua 
risurrezione, ma che Lui converte i cuori e dà significato al nostro lavoro. 
Questo ci dà speranza e ci fa correre.

Noi siamo preti, siamo Chiesa per questo: per dire a tutti che il Signore 
Gesù è risorto e che col suo sacrificio ha redento l'umanità. È Lui l'unico Sal­
vatore, e non esiste salvezza se non in Lui.

PRESENTAZIONE
DELLA LETTERA PASTORALE 
COSTRUIRE INSIEME

Carissimi confratelli, avete visto la Lettera Pastorale: sarà l'unica di que­
sta portata in tutto il mio episcopato, perché fonda il lavoro che faremo nei 
prossimi anni. È consistente nel suo contenuto e nella sua lunghezza, ma 
non è necessario digerirla in un quarto d'ora: avremo un anno per com­
mentarla, approfondirla, studiarla con le nostre comunità parrocchiali. Io 
continuerò a scrivere, ma mi limiterò a brevi messaggi per l'Avvento, la 
Quaresima o per altre particolari circostanze.

Questa Lettera si delinea in tre capitoli con una premessa. Parte dal tema 
Costruire insieme, da non mettere in relazione con la Lettera Camminare insie­
me del Card. Pellegrino. Il titolo di questa Lettera è nato dal Convegno che 
abbiamo fatto l'anno scorso: "La Chiesa dialoga con la Città", e nella mia con-



752 Atti del Cardinale Arcivescovo

clusione dissi che bisognava costruire insieme la famiglia, la persona, le 
comunità cristiane e la Città. Bisogna costruire insieme: questo sarà il pro­
gramma, il desiderio, l'impegno che metteremo come Chiesa.

Ci tengo a dire che nella premessa ho fatto una scelta, in cui credo molto 
e che riguarda un discorso di fede. Il titolo, preso dal capitolo 15 della Let­
tera ai Corinzi (1 Cor 15,3), non è casuale: vuol mettere in evidenza il valore 
della traditio fidei nella Chiesa. Noi non annunciamo delle novità spuntate 
ieri, perché sono duemila anni che si annuncia la risurrezione di Cristo, 
unico Salvatore. Mettere in evidenza come il collegamento dell'annuncio di 
evangelizzazione di oggi - che ho chiamato rinnovata prima evangelizzazione, 
una parola chiave che vi pregherei di tenere in vista - è in una linea di tra­
dizione nella fede, tramandata di generazione in generazione ed iniziata 
nella famiglia; mettere in evidenza l'esperienza di aver imparato in famiglia 
i primi elementi della fede, trovando poi nella parrocchia la conferma, mi 
sembra una cosa molto positiva per il nostro tempo.

Il primo capitolo della Lettera Pastorale è teologico: dà il fondamento 
alla missione della Chiesa e al compito di annunciare Gesù Cristo. Sottoli­
neo perciò che in questa missione ecclesiale nessuno viene escluso: tutti 
devono annunciare il Vangelo e tutti ci dobbiamo sentire coinvolti in questo 
progetto pastorale dove ci sarà largo spazio per la sperimentazione, dalla 
quale mi aspetto moltissimo, perché in questi anni noi dobbiamo preparare 
la pastorale del futuro. Dobbiamo sentirci responsabilizzati a gestire la tran­
sizione da una pastorale incentrata sulla cosiddetta società cristiana ad una 
pastorale missionaria. È una conversione copernicana, un giro di prospetti­
va di trecentosessanta gradi, perché non si tratta più di aspettare, ma di anda­
re. Dobbiamo sentirci coinvolti, tenendo conto che nella nostra realtà ci sono 
cose che favoriscono la missione della Chiesa, ma ce ne sono altre che la 
ostacolano. Per esempio, una insicurezza di fede dei nostri cristiani, una cul­
tura antievangelica, il peccato e l'opera del demonio. Questo primo capito­
lo vuol dare le motivazioni di fondo perché una Chiesa come la nostra si 
impegni in questa straordinaria esperienza.

Prima di continuare vorrei chiarire l'idea di Piano Pastorale, sottesa nel 
secondo capitolo che illustra il Piano Pastorale vero e proprio. Riguardo a 
certi temi, capita che tutti ne parlano, ma molti pensano cose diverse dagli 
altri e bisogna che ci si intenda. Dobbiamo scegliere una definizione, anche 
se non è detto che sia quella giusta, poi andare avanti con quella e fra 
vent'anni si potrà verificare se era giusta o sbagliata.

Per me un Piano Pastorale non è una proposta di tema su cui riflettere, 
ma sono iniziative pastorali - annuncio, preghiera, carità - straordinarie, 
eccezionali, destinate a finire nel loro metodo, nella loro impostazione, 
lasciando al centro la parrocchia. Normalmente la pastorale delle parrocchie 
orientata sui ragazzi, sui giovani, sui giovani sposi e sugli anziani ha biso­
gno di qualcosa di nuovo che riesca a ravvivare il cammino dei ragazzi nel 
ricevere i Sacramenti, la pastorale giovanile, il coinvolgimento nel cammino 
di fede dei genitori e rivitalizzare un po' l'esperienza degli anziani.

Abbiamo scelto queste quattro categorie per tentare su due aspetti la 
"rotazione" nei vari Distretti della Diocesi. La Città comincerà coi ragazzi a



Atti del Cardinale Arcivescovo 753

fare il suo nuovo cammino. Quando la stessa iniziativa passerà al Distretto 
Sud-Est le sue esperienze, verificate alla fine dell'anno, potranno diventare 
patrimonio comune sul quale continuare la sperimentazione. Il frutto della 
sperimentazione, arricchito dal contributo di tutti i Distretti e passato attra­
verso le fasi di verifica, potrà diventare, fra otto o dieci anni, scelta diocesa­
na di cambiamento pastorale. Naturalmente questi esperimenti saranno 
fatti con stile evangelico, senza voler scartare nessuno. Bisogna sperimenta­
re e tentare cose nuove: la nostra missione è un po' un laboratorio pastora­
le, un cantiere dove si costruisce insieme. E mentre si costruisce si vede cosa 
è bene fare, cosa è meglio tralasciare.

Riguardo ai ragazzi, bisognerà far capire che il catechismo non basta, 
occorre anche frequentare la Messa. Che senso ha prepararsi a ricevere la 
prima Comunione senza andare a Messa alla domenica? Altra cosa difficile 
da attuare, è sganciare la preparazione ai Sacramenti dalle classi scolastiche. 
Che senso ha stabilire che in una certa classe bisogna ricevere l'Eucaristia, 
se i ragazzi non sono preparati? Questi esempi di sperimentazione non sono 
norme: le norme le daremo tra otto anni, se saremo tutti d'accordo che una 
tal cosa vada fatta. Qui parliamo solo di tentativi per arrivare a certi obiet­
tivi. I Sacramenti è bene riceverli quando si è pronti, ma bisogna stare atten­
ti: se da una parte non dobbiamo spegnere i lucignoli fumiganti, dall'altra 
non dobbiamo diventare superficiali, perché il Signore ce ne chiederà conto. 
Infatti oggi stiamo pagando lo scotto: dopo la Cresima, perché i ragazzi se 
ne vanno? Mi sono dato questa risposta: perché non siamo riusciti ad inna­
morarli di Gesù Cristo. Per loro Gesù conta poco o niente, e allora se ne 
vanno.

L'attuazione del Piano Pastorale è anticipata e preparata da un anno 
detto "di spiritualità": faremo l'apertura solenne il 21 ottobre e in questo 
primo anno sono previste proposte di preghiera e di adorazione settimana­
le nelle parrocchie, ci saranno iniziative di lectio divina dell'Arcivescovo per 
tutti - non solo per i giovani - e sarete invitati a studiare ed approfondire 
coi vostri gruppi la Lettera Pastorale. Ci sarà anche un corso di formazione 
per gli operatori della missione e i collaboratori laici. È stata suggerita l'in­
dividuazione di una "chiesa penitenziale" per ogni zona e tale scelta si con­
serverà non solo in questo anno, ma anche nel futuro. Se noi ci orientiamo 
verso le Unità Pastorali, dove più parrocchie lavorano insieme, è importan­
te delineare una chiesa dove ci saranno sempre preti disponibili a ore stabi­
lite. Il ministero della Confessione potrà essere amministrato da parte dei 
sacerdoti con fedeltà e con disponibilità, e i fedeli impareranno e sapranno 
che per confessarsi si può andare in quella tal chiesa ad orari prestabiliti. 
Sensibilizzeremo la nostra gente a ricevere con più frequenza questo Sacra­
mento.

Lo sforzo che stiamo facendo e che faremo per modificare alcuni aspetti 
e scelte pastorali non è determinato dal fatto che prima non funzionavano: 
si tratta solo di migliorare. Anche lo sforzo che faremo per spostare l'ubica­
zione degli Uffici pastorali va in questa direzione.

Il secondo capitolo ci richiama sostanzialmente all'essenziale della 
nostra vita: la santità. Ci sono due parole chiave che vorrei fossero impres-



754 Atti del Cardinale Arcivescovo

se in voi. La prima: responsabilizzazione dei laici, cioè il puntare sulla forma­
zione; la seconda: la pastorale del possibile, cioè una pastorale che non è mini­
malista, ma che valuta e decide tenendo conto delle forze in campo, ciò che 
realmente è possibile fare, per poi impegnarci fino in fondo.

Per ultimo c'è il discorso Chiesa-mondo, la costruzione della Città del­
l'uomo, perché a noi sta a cuore la società: a noi pastori interessa la proble­
matica sociale delle nostre città e dei nostri paesi. E qui si puntualizza come 
il nostro Piano Pastorale vuole essere un ponte lanciato verso tanti - cre­
denti e non-credenti - che sono impegnati nel sociale, nel civile, per annun­
ciare il Vangelo e portare Gesù Cristo ai non-credenti. Si invitano i non-cre­
denti a non essere chiusi nelle loro categorie mentali, ad essere aperti alla 
ricerca. Naturalmente vogliamo veramente prendere coscienza come su 
tante cose, che vengono portate avanti dalla cultura cittadina o da scelte 
legislative nazionali, noi non siamo d'accordo e dobbiamo avere il coraggio 
di dirlo: sull'aborto e sul divorzio non siamo d'accordo, sulla non-parità 
scolastica non siamo d'accordo, sull'ammissione di famiglie da legittimare 
comunque non siamo d'accordo. Non vogliamo imporre niente a nessuno, 
ma la libertà di annunciare il Vangelo vogliamo tenercela; non scomuni­
chiamo nessuno, ma la verità abbiamo il dovere di dirla.

C'è poi un capitoletto sulle situazioni difficili. Vorrei richiamarvi, cari 
confratelli, a questo: con i divorziati risposati usiamo lo spirito di Gesù, il 
quale non ha mai detto che va bene il peccato. Gesù chiede pentimento, con­
versione di vita ed offre comprensione e misericordia. La strada per aiutare 
i divorziati risposati è quella che ho scritto: «Con sofferta partecipazione cri­
stiana dovremmo trovare i modi opportuni e i segni concreti per annunciare e testi­
moniare anche a questi fratelli e sorelle la misericordia del Padre che Cristo ci ha 
rivelato, e che anche a loro, per vie misteriose che Dio solo conosce, non sarà nega­
ta, se cercano di vivere nel modo migliore gli impegni cristiani secondo la loro par­
ticolare condizione» (Costruire insieme, p. 77). Perciò il problema non è: Comu­
nione sì, o Comunione no; e noi dobbiamo essere obbedienti alle disposi­
zioni della Chiesa perché non siamo i padroni dei Sacramenti. Dobbiamo 
saper capire le situazioni senza giudicarle e dobbiamo dire a queste perso­
ne di non insistere per ricevere i Sacramenti, cercando invece di individua­
re la strada di salvezza per loro, che non sarà quella di accostarsi all'Eucari­
stia ma di accettare con sacrificio di non poterla ricevere; sarà il vivere one­
stamente i propri doveri affidandosi alla misericordia di Dio. Dobbiamo dar 
loro il senso che sono ancora nella Chiesa e dare speranza di salvezza, per­
ché l'esclusione dai Sacramenti non vuol dire condannare le persone all'in­
ferno: è una disciplina ecclesiastica per difendere l'indissolubilità del matri­
monio.

Vi ringrazio della benevolenza che mi dimostrate. Se mi consentite, vi 
ringrazio di un clima di sostanziale comunione che avverto intorno a me, 
che mi sostiene e mi incoraggia. Augurandovi buon lavoro, vi ricordo che 
sono sempre e mi sentirete sempre al vostro fianco. Se io scrivo una Lettera 
alla Diocesi, il mio desiderio è che venga letta: a voi lascio il compito di 
diffondere la Lettera Pastorale nell'ambito delle vostre comunità.



Atti del Cardinale Arcivescovo 755

Omelia ad Oropa nel Centenario del Beato Frassati

Pier Giorgio nella sua vita ha capito 
che bisognava puntare su Gesù Cristo

Domenica 20 maggio, a chiusura di una Tre Giorni con uno specifico Convegno in occasione dei 
Centenario della nascita del Beato Pier Giorgio Frassati programmata dalla Diocesi di Biella, il Cardi­
nale Arcivescovo è salito al Santuario d’Oropa dove ha presieduto una Concelebrazione Eucaristica. 
Questo il testo dell’omelia di Sua Eminenza:

Carissimi, sono venuto volentieri al Santuario d'Oropa prima di tutto 
per venerare la Vergine Santissima, in questo mese di maggio a lei dedicato, 
e poi per onorare la memoria del Beato Pier Giorgio Frassati, tanto cara ai 
biellesi ed altrettanto cara ai torinesi. Abbiamo voluto ricordarlo sia a Tori­
no come a Biella nell'occasione del Centenario della sua nascita, avvenuta il 
6 aprile 1901, e sono contento di condividere oggi con voi l'attenzione ad un 
giovane che in ventiquattro anni è riuscito a raggiungere così alte mete di 
santità. Il Papa, che lo ha beatificato il 20 maggio di undici anni fa, lo ha 
ripresentato come un santo moderno, attuale, verso il quale non solo i gio­
vani ma tutti ci dobbiamo orientare per confrontarci con il suo stile di vita 
cristiana. Il terzo motivo per il quale oggi sono qui è l'amicizia che mi lega 
al vostro Vescovo, Mons. Massimo Giustetti.

Vorrei aiutare me e voi ad attualizzare la Parola di Dio che abbiamo letto 
in questa sesta Domenica di Pasqua, correlandola con la testimonianza di 
Pier Giorgio Frassati. La prima Lettura, tratta dagli Atti degli Apostoli, ci 
presentava una situazione di incertezza, di ricerca della verità, di disorien­
tamento all'interno del Collegio apostolico. Si trattava di valutare se i paga­
ni che venivano convertiti al cristianesimo dovessero essere sottoposti alla 
legge di Mosè, alla circoncisione e a tutte le altre leggi giudaiche. Gli Apo­
stoli si erano resi conto che nelle comunità, in particolare ad Antiochia, alcu­
ni, che non avevano ricevuto nessun mandato da loro, creavano confusione 
nei fedeli. Si è avuto così il primo Concilio a Gerusalemme, dove gli Apo­
stoli hanno deciso che non si era obbligati a passare attraverso la fede giu­
daica per diventare cristiani, perché Cristo è il vertice della rivelazione ed è 
l'unico Salvatore del mondo.

Veniamo ai nostri giorni. Anche oggi nelle nostre comunità possono 
esserci persone che, pur non avendo ricevuto nessun incarico da parte dei 
Pastori, creano confusione: in tali situazioni si rivela importante e necessa­
rio un discernimento comunitario, un criterio di giudizio e di valutazione 
fatto insieme, per capire qual è la strada della verità e per comprendere le 
condizioni per sentirci in cammino con la Chiesa, vero sacramento, vero 
segno di salvezza che Cristo ha dato per tutti noi.

Pier Giorgio Frassati si è fatto santo perché era innamorato della Chiesa. 
Dalla sua famiglia, ricca e benestante, non riceveva tutti gli appoggi e gli



756 Atti del Cardinale Arcivescovo

incoraggiamenti che si aspettava per professare la fede straordinaria che il 
Signore gli aveva donato e alla quale lui corrispondeva in modo eccelso, ma 
aveva trovato nelle comunità cristiane, nelle associazioni cattoliche del 
tempo, quell'aiuto, quell'incoraggiamento, quel sostegno di cui aveva biso­
gno per costruirsi nella sua fedeltà a Cristo, alla Chiesa, al mondo. Ha dato 
molto alla Chiesa come testimonianza, come servizio, come apostolato, 
come anticipazione di un ruolo di protagonismo dei laici, perché tutti siamo 
popolo santo di Dio: Papa, Vescovi, sacerdoti, religiosi, diaconi, laici e mem­
bri degli Istituti secolari.

Pier Giorgio ha dato molto, ma ha anche ricevuto molto dalla Chiesa: la 
sua formazione cristiana, il suo spirito di preghiera, il suo slancio apostoli­
co lo ha ricevuto in quel cammino di formazione che le sue guide spiritua­
li, le comunità alle quali si sentiva appartenente gli hanno fatto percorrere: 
la sua parrocchia della Crocetta e quella di Pollone, dove ha passato molto 
tempo della sua vita. Si è fatto santo perché si è tenuto in profonda comu­
nione con la Chiesa, ascoltando le direttive del suo Pastore. L'Arcivescovo 
Giuseppe Gamba, mio predecessore a Torino - si conserva una fotografia 
del suo ingresso a Torino mentre Pier Giorgio reggeva al suo fianco un'asta 
del baldacchino - ha visto subito in questo giovane il particolare legame alla 
Chiesa.

Non so se avete prestato attenzione alla seconda Lettura dove l'Apoca­
lisse ci presentava una visione di Giovanni, che viene portato su un alto 
monte a contemplare la città santa di Dio, la nuova Gerusalemme, che scen­
de dal cielo (cfr. Ap 21,10ss.). Questa città santa che scende dal cielo, che è 
la dimora di Dio fra gli uomini, siamo noi, fratelli carissimi: è la Chiesa santa 
di Dio. È bellissimo contemplare la descrizione espressa nell'Apocalisse di 
alcune sue caratteristiche, una delle quali è quella di essere circondata da un 
alto muro (cfr. Ap 21,12ss.). Questo muro indica una separazione, una 
distinzione, perché il cristiano non è impostato secondo le idee del mondo 
ma secondo il messaggio di Cristo, però nello stesso tempo è apertura: in 
questo muro ci sono dodici porte distribuite per i quattro punti cardinali, 
quasi a significare che verso ogni parte del mondo questa città è aperta, e da 
ogni parte del mondo si è chiamati ad entrare in essa. E le dodici tribù di 
Israele, il cui nome è scritto sulle porte, e i nomi dei dodici Apostoli, i cui 
nomi sono scritti sui basamenti delle mura, indicano che tutta l'umanità è 
chiamata alla salvezza e che alla guida della Chiesa sono gli Apostoli del­
l'Agnello. In questa città non vi è bisogno di luce di sole o di luna, «perché la 
gloria di Dio la illumina e la sua lampada è l'Agnello» (Ap 21,23).

Pier Giorgio Frassati è santo perché nella sua vita ha capito che bisogna­
va puntare su Gesù Cristo: ecco un'altra caratteristica della sua santità. Lui 
non ha cercato soluzioni ai problemi al di fuori di Cristo: lampada della sua 
vita è l'Agnello immolato, Cristo Gesù. La ricerca del Signore Gesù - che lo 
portava a vedere nella celebrazione eucaristica, nella Comunione frequente, 
nell'adorazione notturna l'incontro con Lui e l'amore esclusivo del Signore 
- è stato un altro punto di forza, il punto fondamentale della sua santità.

Il Vangelo ci ha fatto risentire una bellissima espressione di Gesù. Per 
noi oggi è importante capirla, accoglierla, viverla: «Se uno mi ama, osserverà



Atti del Cardinale Arcivescovo 757

la mia parola e il Padre mio lo amerà e noi verremo a lui e prenderemo dimora pres­
so di lui» (Gv 14,23). Con queste parole Gesù descrive il dono della grazia 
santificante, della vita di Dio, che comporta da parte nostra l'esclusione del 
peccato grave, l'amore a Lui, l'osservanza dei suoi comandamenti e la cer­
tezza che Dio ha iniziato ad abitare in noi col Battesimo. Dobbiamo custo­
dire questa grazia santificante evitando il peccato grave, e se ne incappiamo 
andiamo a riconciliarci con Dio nella Confessione.

Pier Giorgio Frassati è stato un santo straordinario perché si è preoccu­
pato di custodire sempre la sua vita nella grazia di Dio con la Confessione 
frequente, la preghiera assidua, lo spirito di mortificazione, l'ascetismo 
della sua vita, una giovinezza esuberante ma nel bene: è stato appassionato 
di montagna, ha partecipato alle feste con gli amici, ha goduto e coltivato 
l'amicizia positiva che costruisce e non distrugge o svuota dei valori. Non 
ha rifiutato nulla di ciò che la vita offre di bello, a condizione che tutte que­
ste realtà non andassero a turbare il dono grande della grazia santificante, 
della presenza di Dio in lui.

Ho pensato di collegare così le Letture della Messa odierna con la testi­
monianza di Pier Giorgio Frassati. Ci troviamo ad Oropa e non possiamo 
che sintetizzare la santità di questo giovane intorno a queste tre caratteristi­
che: una grande devozione all'Eucaristia, una grande devozione alla 
Madonna ed il servizio ai poveri.

Pier Giorgio veniva spesso ad Oropa e giustamente voi avete voluto 
celebrare insieme al vostro Vescovo questo Convegno per ricordare i cento 
anni della nascita e la sua presenza in questo Santuario. Ogni volta che veni­
va qui, lui portava a Maria dei fiori di montagna: gli otto chilometri che 
separano Oropa da Pollone, lui li faceva a piedi e a volte sul cavallo, racco­
gliendo qualche fiore lungo la strada per portarlo alla Madonna, quasi con 
la semplicità di un bambino che porta un segno di affetto e di amore alla sua 
mamma. Io credo che sia stata la devozione alla Madonna a far sì che Pier 
Giorgio si aprisse al mistero di Cristo, perché la missione della Madonna è 
di orientarci a Gesù.

E l'amore di Cristo trasferito, attualizzato, continuato verso i poveri è la 
grande manifestazione della santità di Pier Giorgio. Una santità che non si 
è manifestata durante la sua vita: i suoi familiari, i suoi parenti, quasi non si 
erano accorti di quel che lui faceva e quasi non si accorgevano che tutte le 
sere prima di andare a dormire si inginocchiava vicino al letto e recitava il 
Rosario. I suoi familiari non si sono accorti che nei tempi liberi, anche tra 
una lezione e l'altra all'Università o al liceo, andava a trovare i poveri nelle 
soffitte di Torino. E proprio andando a visitare i poveri, ha contratto la 
malattia della quale poi è morto. Al suo funerale tutti si sono meravigliati 
nel vedere un nugolo di poveracci, di barboni, di gente a cui nessuno avreb­
be pensato, muoversi e correre per presenziare alle sue esequie.

Oggi dobbiamo imparare da Pier Giorgio la vita cristiana espressa in 
gesti concreti: l'amore alla Madonna, all'Eucaristia e il servizio ai poveri. I 
poveri non sono solo i barboni o gli straccioni, ma sono tutti quelli che 
hanno bisogno di noi. Quest'anno il Politecnico di Torino ha voluto conferi­
re a Pier Giorgio la laurea in ingegneria mineraria post mortem. Il Rettore del



758 Atti del Cardinale Arcivescovo

Politecnico ha modificato il Regolamento di questo Istituto per sottolineare 
non solo l'impegno, lo studio di questo giovane, ma il motivo per cui ha 
scelto questa Facoltà: per migliorare la condizione di vita dei minatori, che 
in quel tempo erano gli operai più disagiati. Per lui era stata una scelta di 
carità, di amore e di fede.

Fratelli carissimi, preghiamo insieme la Madonna di Oropa perché attra­
verso i frutti di questa Eucaristia ci aiuti a contemplare in Pier Giorgio Fras- 
sati la santità attuale per noi. Noi a Torino custodiamo le spoglie mortali in 
Cattedrale; voi qui custodite la memoria di Pier Giorgio che a Pollone e ad 
Oropa ha passato tanto tempo della sua vita. Noi custodiamo le sue reliquie 
perché è nato a Torino ed è morto a Torino, però la Chiesa santa di Dio, pro­
clamandolo Beato, lo offre al mondo intero perché Pier Giorgio Frassati - 
come ha detto il Papa - è il santo delle otto Beatitudini che ci insegna la stra­
da di Cristo, che è strada di sacrificio, ma soprattutto è strada di felicità, di 
gioia e di salvezza.



Atti del Cardinale Arcivescovo 759

Esortazione ai fedeli al termine della processione di Maria Ausiliatrice

«Consegniamo alla Madonna
il nostro atto di fiducia e di amore!»

Giovedì 24 maggio, a motivo del Concistoro straordinario che ha riunito a Roma tutti i Cardinali 
intorno al Santo Padre, non è stato possibile al Cardinale Arcivescovo presiedere come di con­
sueto la Concelebrazione Eucaristica centrale della festività di Maria Ausiliatrice a Valdocco; però 
ha voluto essere presente alla Processione serale, resa straordinaria della partecipazione di tre dei 
Cardinali Salesiani e di circa ottanta Vescovi appartenenti alla Famiglia religiosa nata dal cuore di 
S. Giovanni Bosco.
Queste le parole che Sua Eminenza ha rivolto ai numerosissimi fedeli al termine della Processione:

Carissimi fratelli e sorelle, il sentimento che mi nasce nel cuore alla con­
clusione di questa solenne processione in onore di Maria Ausiliatrice è 
espresso dall'invito di un Salmo: «Cantiamo al Signore un canto nuovo perché 
ha compiuto meraviglie» (Sai 96,1):

- la meraviglia suscitata in noi da questa grande manifestazione di fede, 
di amore, di attaccamento alla Vergine Ausiliatrice, che ancora una volta è 
avvenuta in occasione della sua festa. Questa sera è presente non solo la 
nostra Città, la nostra Chiesa di Torino, ma anche tutta la realtà ecclesiale 
legata in qualche modo alla Famiglia dei Salesiani e delle Figlie di Maria 
Ausiliatrice, offrendo una profonda testimonianza di devozione mariana;

- la meraviglia di vedere questa sera, qui, tanti Vescovi e alcuni Cardi­
nali appartenenti alla Famiglia dei Salesiani, insieme al Rettor Maggiore 
don Juan Vecchi; per lui vogliamo avere un particolare pensiero di affetto, 
di riconoscenza, di amicizia e soprattutto di confidente invocazione alla Ver­
gine per ottenergli il dono della salute;

- la meraviglia di pensare che nel mondo ci sono circa 17.000 Salesiani 
e quasi altrettante Figlie di Maria Ausiliatrice che portano il carisma nato nel 
posto dove noi ci troviamo, perché qui Don Bosco centocinquantacinque 
anni fa ha iniziato la sua grande avventura che a distanza di anni continua 
attraverso l'opera dei suoi figli e delle sue figlie spirituali;

- la meraviglia di sentire e di vedere come questa processione in onore 
di Maria Ausiliatrice, la prima del Terzo Millennio cristiano, abbia avuto 
una partecipazione così grande di fede e di amore.

Tutto questo ci suggerisce di cantare la nostra riconoscenza al Signore per­
ché ci infonde speranza pensando all'avvenire della Chiesa e dell'umanità.

Non dobbiamo, fratelli carissimi, lasciarci influenzare dai profeti di 
sventura, da coloro che fanno l'elenco di tante cose che non vanno nel 
mondo - anche se è vero che nel mondo ci sono molte cose che non vanno 
bene - ma dobbiamo, su invito e sulla testimonianza di Maria, guardare al 
positivo, al bene, alla fede di questo popolo che siete voi che stasera ancora 
dimostrate a tutti la fiducia nel Signore, la speranza nei valori spirituali e 
anche la certezza che Maria ci accompagna: Ausiliatrice! Colei che ci aiuta!



760 Atti del Cardinale Arcivescovo

E vorrei esprimere tre intenzioni particolari per chiedere questa sera 
l'aiuto della Madonna, pensando alla sua esperienza terrena, pensando a 
come Lei è stata coinvolta nel mistero dell'Incarnazione e della Redenzione 
realizzati dal Figlio di Dio, Gesù.

Maria accanto a Gesù fanciullo e adolescente. Chiediamo questa sera alla 
Vergine un aiuto per i nostri ragazzi e per i nostri giovani: rappresentano il 
futuro della Chiesa e dell'umanità; hanno bisogno di trovare in noi degli 
educatori, dei testimoni, degli aiuti, per il progetto della loro vita, che è sem­
pre da parte di Dio un progetto d'amore.

Maria accanto a una famiglia che comincia, a Cana di Galilea, dove si preoc­
cupa che per quella famiglia non ci sia sofferenza, non ci sia mancanza di 
gioia. Chiediamo l'aiuto di Maria per tutte le famiglie del mondo. Vorrei, 
fratelli carissimi, qui davanti all'immagine della Vergine Ausiliatrice, riaf­
fermare l'importanza della famiglia fondata sul matrimonio, su un patto 
d'amore definitivo tra un uomo e una donna che amandosi realizzano la 
propria comunione con Dio, la comunione tra loro e trasmettono la vita ai 
figli. La meraviglia di una famiglia unita, dove regnano l'amore e la fedeltà, 
deve continuare ad essere il grande segno che la Chiesa difende in modo 
assoluto perché questo progetto che viene da Dio è condizione per la felicità 
degli uomini e delle donne sulla terra.

E infine Maria accanto a Gesù sofferente nella sua Passione e nel momento 
del suo sacrificio quando consuma la vita sulla croce. Vogliamo allora chie­
dere un aiuto particolare alla Madonna per tutti i fratelli e le sorelle soffe­
renti. Siamo passati in processione - e chi ci proponeva la preghiera ha in 
quel momento suggerito particolari intenzioni - accanto al Cottolengo, un 
luogo di sofferenza, ma un luogo dove la sofferenza vissuta con amore e 
sostenuta dalla carità diventa redentiva per l'umanità intera. Maria accanto 
alla croce di Gesù è stata conforto per il suo Figlio, nostro Salvatore, e que­
sta sera diventa conforto e aiuto per noi.

Fratelli carissimi, consegniamo alla Madonna il nostro atto di fiducia e 
di amore! Siamo convenuti qui per dire che abbiamo bisogno di Lei, della 
sua mediazione, per orientare il nostro sguardo sul suo Figlio Gesù, unico e 
vero Salvatore, e torniamo a casa con la certezza che Maria ha guardato den­
tro al cuore di ciascuno di noi, ha ascoltato la nostra preghiera, ha visto la 
speranza e il desiderio di qualche grazia particolare e siamo certi che come 
Mamma non delude mai i suoi figli.

Con questa certezza e con l'ultima preghiera ci disponiamo a ricevere la 
benedizione del Signore che giunge in comunione e in unità con il Santo 
Padre con il quale noi Cardinali stamattina, celebrando la S. Messa nella 
solennità dell'Ascensione del Signore (in Vaticano si celebra oggi), abbiamo 
concluso il Concistoro straordinario.



Atti del Cardinale Arcivescovo 761

Presentazione della Lettera Pastorale ai giornalisti

Il Piano Pastorale per la Diocesi di Torino
Sabato 5 maggio, in Arcivescovado, il Cardinale Arcivescovo ha convocato una Conferenza Stam­
pa per presentare ai giornalisti la sua Lettera Pastorale Costruire insieme.
Questo il testo del suo intervento:

Desidero presentarvi in modo semplice e anche con lo scritto, così che resti meglio 
impressa nella memoria, questa mia importante Lettera Pastorale con la quale viene illu­
strato alla Diocesi di Torino il Piano Pastorale. Come vedete il testo si presenta in modo ele­
gante con una buona grafica e con tante illustrazioni, ma quello che conta è lo scritto.

La Lettera si divide in tre capitoli più una premessa. Vorrei che riusciste a cogliere da 
questa Lettera Pastorale l’ispirazione profonda, le idee fondamentali, le prospettive e le spe­
ranze per il lavoro futuro.

I tre capitoli sono preceduti da una premessa per sottolineare da dove parte l’idea di 
questa Lettera e di questo Piano Pastorale per la Diocesi di Torino. Parte dal fatto che sono 
cosciente della responsabilità che ho, come Vescovo, di annunciare Gesù Cristo a tutti. Que­
sto l’ho detto arrivando a Torino il 5 settembre 1999 e questo lo sento come essenza del mio 
compito e della mia responsabilità. Nella premessa infatti dico che trasmetto quello che 
anch’io ho ricevuto. Mi ricollego con la mia storia spirituale, con la conoscenza del Signo­
re che ho ricevuto in famiglia e poi in tutti gli anni della mia formazione e con il desiderio 
di continuare questa “traditio fidei”, cioè trasmissione della fede di generazione in genera­
zione. Inoltre il messaggio che do in questa Lettera Pastorale è in perfetta sintonia con quan­
to il Papa suggerisce nella sua Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte (All’inizio del 
nuovo Millennio). Infatti il Papa chiede alle singole Chiese che. dopo il Giubileo, cerchino 
di darsi programmi pastorali soprattutto sul piano dell’evangelizzazione.

Il primo capitolo della Lettera Pastorale cerca di motivare la missione della Chiesa, la 
quale è stata mandata da Cristo nel mondo per annunciare il suo Vangelo. Quindi tutti noi 
cristiani siamo mandati dal Signore nel mondo per convocare l’umanità intorno alla sua Per­
sona. Tutti perciò, dall'Arcivescovo fino all'ultimo cristiano, nessuno escluso, dobbiamo 
metterci all’opera in questo affascinante lavoro di evangelizzazione. Naturalmente bisogna 
farlo con lo stile richiesto dai tempi, quindi con un’attenzione a chi frequenta, ma soprat­
tutto con un’attenzione a chi si è allontanato, a chi vive ai margini o a chi ancora attende il 
primo annuncio. Siamo in una realtà culturale che per certi versi favorisce l’azione missio­
naria della Chiesa ma ci sono anche tanti elementi che la ostacolano come l’insicurezza di 
tanti cristiani, la loro controtestimonianza, la realtà del peccato, una cultura non cristiana e 
anche l’opera del demonio.

Nel secondo capitolo si presenta il Piano Pastorale. Per capire qualche cosa di quello 
che noi faremo nei prossimi anni voi dovrete andare a vedere l’appendice in fondo alla Let­
tera. Il secondo capitolo spiega l’obiettivo di fondo che è l’impegno per una “rinnovata 
prima evangelizzazione”. Il Papa da tanti anni ci suggerisce di fare “nuova evangelizzazio­
ne”. Io ho l’impressione che dobbiamo prendere atto che oggi molta gente ha bisogno anco­
ra del primo annuncio. Per primo annuncio non si intende tanto, come dico nella Lettera, 
verità annunciate per la prima volta, ma l’essenza del messaggio cristiano. Quindi nei pros­
simi anni noi abbiamo in programma di fare quattro grandi Missioni diocesane per catego­
rie di persone alle quali normalmente si rivolge la pastorale parrocchiale. È la parrocchia il 
punto di riferimento e di attenzione della nostra attività anche se poi alcune iniziative saran-



762 Atti del Cardinale Arcivescovo

no a livello di zona, di Distretto pastorale e di Diocesi. Nelle parrocchie la normale attività 
pastorale si rivolge a queste quattro categorie: fanciulli e ragazzi, giovani, genitori che 
hanno figli in età scolare e anziani. Ebbene noi abbiamo pensato di impegnarci nei prossi­
mi anni in quattro grandi Missioni diocesane per ciascuna di queste categorie di persone. 
Con la parola “missione” intendo un’opera capillare di evangelizzazione, di annuncio cri­
stiano, di presentazione in sintesi di tutto il contenuto della fede. Questo lavoro sarà fatto 
per un anno ai ragazzi e poi per i giovani, per le coppie di giovani sposi e per gli anziani. E 
lo si farà in rotazione nei quattro Distretti. Quindi se un Distretto comincia con i ragazzi, 
l’altro comincia con i giovani, un altro con i genitori e il quarto con gli anziani. L’anno 
seguente si ruota, per cui chi ha fatto l’opera evangelizzatrice con i ragazzi passa ai giova­
ni e poi in successione alle altre categorie. In questo modo si riesce in quattro tappe a com­
pletare questa straordinaria iniziativa di evangelizzazione.

Con queste caratteristiche:
- la capillarità, nel senso che vogliamo raggiungere tutti;
- la sperimentazione, nel senso che alcune iniziative saranno uguali per tutti e già sta­

bilite nella progettazione comune, ma molto sarà lasciato alla sperimentazione personale, 
così che i nostri sacerdoti e i loro collaboratori pastorali possano veramente tentare nuovi 
metodi di azione pastorale. Successivamente in una verifica si valuterà se sono stati effica­
ci e se in seguito potrebbero essere recepiti da tutta la Diocesi;

- la rotazione, che consente a tutta la Diocesi di avere in contemporanea quattro Mis­
sioni a quattro categorie diverse di persone.

Ci tengo a precisare che il Piano Pastorale è una proposta di iniziative straordinarie che 
non cancella il ritmo della pastorale ordinaria delle parrocchie. Questo Piano Pastorale punta 
anche a sintonizzare tutta la Diocesi su un unico progetto. Uno dei frutti che mi attendo da 
questa iniziativa, che ci occuperà per anni, è quella di vedere i sacerdoti, i diaconi, i reli­
giosi, le religiose e i fedeli laici convergere su un progetto comune. Questo farà crescere la 
comunione e il senso di appartenenza alla Chiesa locale, che è la Diocesi.

Ci sono poi alcune “parole-chiave” che desidererei mettere in evidenza e che dovran­
no caratterizzare la nostra attenzione pastorale negli anni futuri.

Innanzi tutto le Unità Pastorali. Sarà necessario riflettere e organizzare la collabora­
zione tra parrocchie attraverso queste mini-strutture chiamate Unità Pastorali, che richiedo­
no la collaborazione delle parrocchie vicine tra di loro. Stiamo inoltre attuando un miglio­
ramento nelle strutture diocesane per essere di più al servizio delle realtà parrocchiali. Si 
dovrà inoltre avere una maggior preoccupazione per una responsabilizzazione più profon­
da del nostro laicato. Infine una parola-chiave che vorrei passasse nel linguaggio dei pros­
simi anni e che potrà dare molta serenità non solo ai sacerdoti ma a tutti è la “pastorale del 
possibile”, cioè tener presente che a ciascuno di noi è chiesto dal Signore di fare solo ciò 
che, tenuto conto delle forze e mezzi a disposizione, gli è possibile fare. Però una volta valu­
tato ciò che è possibile fare, dobbiamo impegnarci con generosità fino all’ultima fibra delle 
nostre forze. Ritengo che la prospettiva, che non è minimalista, della pastorale del possibi­
le dia molta serenità ed anche molto più coraggio.

Il terzo capitolo della Lettera Pastorale, intitolato “Costruire insieme la Città dell’uo­
mo” si ricollega all’iniziativa del Convegno “La Chiesa dialoga con la Città" che si è svol­
to nel giugno del 2000 e perciò ci mette in relazione con la società civile. Rappresenta quin­
di l’impegno di apertura al mondo, ai non credenti, a coloro che sono lontani, e vorrei vera­
mente mettere in evidenza con voi, cari giornalisti, quanto io dico all’inizio di questo terzo 
capitolo nei confronti di coloro che si considerano lontani da Dio, lontani dalla fede, e che 
magari hanno già abbandonato l’idea di continuare la ricerca di confrontarsi con il messag­
gio cristiano. Vedo l’importanza di invitare anche questi amici a considerare come il mes­
saggio cristiano offra ai grandi interrogativi dell’uomo una risposta che noi riteniamo esau-



Atti del Cardinale Arcivescovo 763

riente, completa e rasserenante: che cos’è l’uomo, qual è il significato del dolore, del male, 
della morte che malgrado il progresso continua a sussistere, cosa ci sarà dopo questa vita? 
Sono interrogativi che già la Gaudium et spes del Concilio Vaticano II metteva in evidenza 
e che possono diventare stimolo per una riflessione comune tra la Chiesa e coloro che non 
credono. Infatti, a pagina 92 della Lettera scrivo: «Vorrei lanciare a tutti coloro che, pur in 
ricerca, ancora dubitano e non si sentono di accogliere Gesù come riferimento di vita que­
sto interrogativo: “E se fosse vero? Se quanto insegna la Chiesa su Gesù, su Dio, sulla sorte 
dell’uomo dopo la morte fosse la verità?”». Allora invito ad aprirsi ad un passo in più nella 
ricerca, leggendo il Vangelo, fidandosi di più del Signore e verificare poi se qualcosa dav­
vero può cambiare nella propria vita. Indubbiamente parlando del dialogo con il mondo si 
prendono in considerazione i valori condivisi, ma anche i conflitti attuali di idee e di pro­
getti perché non tutto quello che il mondo propone corrisponde alla visione evangelica della 
società e dell’uomo. La Chiesa, che si sente al servizio della verità, si pone in rapporto alla 
Città, tenendo davanti a sé l’icona biblica di come Cristo si è rapportato alla città di Geru­
salemme. Invito quindi a considerare che cosa può significare per noi il pianto di Gesù su 
Gerusalemme, l’accoglienza che Gerusalemme ha riservato al Signore nel giorno del suo 
ingresso in Città, l’esclusione e la condanna del Signore crocifisso fuori della porta della 
Città e il suo rientrare in Città da risorto per portare i frutti della sua Pasqua. L’auspicio è 
che nasca veramente una collaborazione sincera, onesta, pur nella distinzione dei compiti, 
una stagione in cui veramente Chiesa e società civile si preoccupano di costruire il progres­
so dell’uomo.

La mia Lettera Pastorale termina con la preghiera, che sarà recitata negli anni in cui si 
svolgeranno le Missioni e che ci ricorda come ogni opera umana, senza l’aiuto di Dio, è 
destinata a rimanere senza risultati.





Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Termine di ufficio
COLI don Ferdinando, nato in Busana (RE) il 22-5-1922, ordinato il 29-6-1945, ha ter­

minato in data 19 maggio 2001 l’ufficio di notaio presso la Cancelleria della Curia Metro­
politana.

BRUNI can. Angelo, nato in Bra (CN) il 4-10-1927, ordinato il 29-6-1950, ha terminato 
in data 31 maggio 2001 l’ufficio di assistente religioso presso la Casa di cura “S. Luca” in 
Pecette Torinese.

Nomine
BAY diac. Angelo, nato in Chieri il 10-9-1943, ordinato il 25-6-1988, 
e
CUCCOTTI diac. Lorenzo, nato in Rivoli il 3-7-1937, ordinato il 18-11-1984,
sono stati nominati in data 19 maggio 2001 notai presso la Cancelleria della Curia 

Metropolitana.
BIANCOTTI diac. Giuseppe, nato in Torino il 18-9-1936, ordinato il 25-6-1988, è stato 

nominato in data 1 giugno 2001 assistente religioso presso la Casa di cura “S. Luca” in 
Pecetto Torinese.

Capitolo Collegiale della SS. Trinità in Torino
Il Cardinale Arcivescovo, a seguito della elezione compiuta dai Canonici della Congre­

gazione di S. Lorenzo del Capitolo Collegiale della SS. Trinità in Torino, ha confermato in 
data 24 maggio 2001 - per il quinquennio in corso 1997-13 dicembre 2002 - il can. Franco 
MARTINACCI come Rettore della predetta Congregazione.

Nomine e conferme in Istituzioni varie
* Istituto della Sacra Famiglia • Torino

L’Arcivescovo di Torino, a norma di Statuto, con decreto in data 16 maggio 2001 - per 
il quadriennio 1 giugno 2001-31 maggio 2005 - ha nominato membri del Consiglio di 
Amministrazione dell’Istituto della Sacra Famiglia, con sede in Torino, v. Le Chiuse n. 14, 
i signori:

ARATA Giovanni
VESPA Angela.

765





Atti del IX Consiglio Presbiterale

Verbale della XI Sessione
Pianezza, 15 novembre 2000

Il Consiglio, riunito a Villa Lascaris di Pianezza, ha dato inizio al proprio lavoro con la 
preghiera dell’Ora media. Tutti i consiglieri erano presenti, tranne i seguenti, giustificati: 
padre Aldegani, don Andriano, don Braida, don Bonino, mons. Carrù, padre Costa, don D. 
Cravero, don Fantin, don Giraudo, don Laratore, padre Marcato, don Marchesi, don Mira
bella, don Mitolo, don Piovano, don Raglia, don Salussoglia, don Vironda.

Prima di entrare nella discussione dell’o.d.g. è stato approvato il verbale della Sessione 
del 9 giugno 2(X)0.

L’Arcivescovo ha aperto la seduta presentando la Lettera pastorale Costruire insieme, 
con la quale intende lanciare il Piano Pastorale diocesano. Sarà strutturata in tre parti: la 
prima dedicata ai fondamenti teologici, la seconda al Piano Pastorale, la terza al rapporto 
Chiesa-mondo.

Mons. Operti ha presentato una sintesi delle consultazioni effettuate nelle assemblee 
zonali del Clero e dei laici e in altre sedi ecclesiali. Il testo è stato messo a disposizione 
dei presenti. 1 dati rilevati sono stati organizzati nei seguenti nuclei tematici: significato 
della progettualità del Piano Pastorale diocesano, proposta della dimensione missionaria, 
problema della pastorale ordinaria, destinatari, impegno comune di evangelizzazione. Ele­
menti ricorrenti nella consultazione sono risultati: la situazione delle famiglie irregolari, 
per le quali è necessario precisare scelte e proposte di cammini; lo stile consultivo, come 
modello di pastorale; la necessità di tempo per sensibilizzare soggetti e comunità. In mar­
gine ai dati raccolti ha osservato che i rapidi cambiamenti sociali in atto richiedono una 
progettazione pastorale flessibile, supportata da un metodo rigoroso, che consenta il supe­
ramento della eccessiva frammentazione. A tale scopo sarà opportuno avviare dei labora­
tori che sperimentino iniziative nuove sia nell’evangelizzazione sia nella prassi sacramen­
tale. Ha poi sottolineato la necessità che il Piano Pastorale sia inserito nella storia più 
ampia della Diocesi.

Don Amore ha esposto considerazioni e proposte su destinatari, contenuti e metodo di 
attuazione dei Piano. Sui destinatari la consultazione ha invitato a non separare troppe le età 
e a tenere conto delle interazioni, privilegiando la famiglia come polo di riferimento. Ha 
suggerito di collegare il tema dell’evangelizzazione ad aspetti particolarmente rivelativi 
della società d’oggi, come evangelizzazione e società della comunicazione virtuale, evan­
gelizzazione e società in libertà vigilata, evangelizzazione e società emotiva. Sui contenuti 
la consultazione ha rilevato la necessità di annunciare il messaggio in modo essenziale e cre­
dibile. Ha poi sottolineato in proposito l’urgenza di far emergere soprattutto la potenzialità

767



76« Atti del IX Consiglio Presbiterale

di significato del messaggio cristiano; il riferimento alle età della vita potrebbe incarnare 
questa offerta di senso. Sul metodo la consultazione ha richiamato la centralità delle rela­
zioni personali, lo stile di accoglienza e di ascolto, il ruolo del laicato.

Successivamente si è svolta un’ampia discussione, di cui si riportano in modo tematico 
gli interventi.

E stato osservato che il Piano Pastorale deve aiutare a rinnovare la pastorale ordinaria: 
ciò significa valorizzare le cose che già si stanno facendo (don Paglietta), imparare a pen­
sare quello che si fa (don Coha), operare scelte innovative (don Migliore), realizzare cam­
biamenti effettivi (don Terzariol), mettersi in atteggiamento di ascolto (don Paradiso). È 
emersa la necessità di collegare il Piano Pastorale con le dichiarazioni sinodali su: Batte­
simo, catechesi degli adulti, rapporto con la Città (don Coha), giorno del Signore (don 
Paradiso, don Sibona), Unità pastorali e riqualificazione delle Zone (don Coha, don 
Bagna).

Uno dei nodi problematici è risultato essere quello dell' ammissione ai Sacramenti, non 
per la determinazione dell’età ma per la possibilità di offerta di itinerari significativi in occa­
sione dei Sacramenti (don Fontana, don Bagna). Don Foradini ha posto la questione se i 
bambini che non vengono a Messa possano fare la prima Comunione. Don Sotgiu ha osser­
vato che il Piano Pastorale sembra ancora incentrato sulla sacramentalizzazione.

È stata discussa la possibilità della sperimentazione. Don Sibona ha chiesto indicazioni 
precise perché sperimentazione non diventi frammentazione. Don Coha ha proposto la rea­
lizzazione di laboratori nell’ambito dell iniziazione cristiana (sia degli adulti sia dei ragazzi) 
e di itinerari di approfondimento per gli adulti. Don Campa ha suggerito che si costruiscano 
progetti differenziati, flessibili, attenti all’essenziale del messaggio, in sinergia tra parroc­
chie, associazioni, gruppi. Mons. Fiandino ha ribadito la necessità di coniugare direttive e 
sperimentazione, per rispondere al bisogno di orientamento presente in Diocesi.

È stato evidenziato anche il problema dei contenuti. Don Zorzan ha domandato come, 
quando e da chi verranno dettagliati. Secondo don Paglietta la domanda di fondo è come 
dire Gesù Cristo oggi, mettendo la Parola di Dio al centro di tutto. Don Negri ha dichiarato 
l’urgenza di affrontare il problema dell’ignoranza religiosa e dell’accesso alla fede. Don 
Mana ha suggerito di affermare il primato della fede e ha proposto che i sussidi curino par­
ticolarmente la preghiera e siano incisivi nella vita della comunità. Sono state anche 
espresse delle priorità quali la pastorale giovanile (don Bagna), l’attenzione ai poveri (don 
Terzariol), la famiglia (don Mana), gli orientamenti della C.E.I. (don Sibona).

È stato osservato che la realizzazione del Piano Pastorale comporta l’esigenza di for­
mazione. Secondo don Terzariol le comunità debbono essere formate, perché non ancora 
preparate ad essere missionarie; anche i preti, gli operatori pastorali, i catechisti, gli anima­
tori hanno bisogno di formazione. Don Coha ha rilevato come i preti debbano soprattutto 
condividere le parole-chiave del progetto (missione, evangelizzazione, Sacramenti). Don 
Paradiso e don Bagna hanno sottolineato il valore del confronto e della fraternità per il Pre­
sbiterio.

Alcuni interventi hanno richiamato l'opportunità di prestare attenzione alle modalità di 
attuazione del Piano: importanza di verifiche durante lo svolgimento (don Bagna), utilizzo 
di un metodo esperienziale che non oscuri l’aspetto veritativo (don Mana), stile di atten­
zione e di ascolto (don Paradiso).

A conclusione del dibattito l’Arcivescovo ha espresso il bisogno di poter contare, nella 
prosecuzione del Piano, sul consenso effettivo dei consiglieri, manifestando l’esigenza di 
condividere la guida della Diocesi. Ha invitato a considerare il Piano Pastorale una tessera 
della missione della Chiesa, trattandosi di un’iniziativa particolare e straordinaria di annun­
cio, che deve perciò essere distinta da elementi strutturali, come le Unità pastorali, e da ele­
menti normativi, quali le decisioni sinodali. Ha precisato che il Piano vuole essere un evento



Atti del IX Consiglio Presbiterale 769

straordinario di annuncio del Vangelo a tutti, con l’obiettivo di raggiungere anche coloro che 
normalmente non sono raggiunti dalla pastorale ordinaria. Ha dichiarato che sono previste 
iniziative comuni, per le quali saranno determinati contenuti e approntati sussidi entro il 
2001, e possibilità di sperimentazione, da cui potranno nascere indicazioni valide per la 
Diocesi. Ha infine esortato ad assumere la prospettiva della pastorale del possibile, che 
programma passi concretamente realizzabili e s’impegna al meglio nell’ambito che spetta a 
ciascuno.

I presenti hanno espresso, a grande maggioranza, l’adesione al Piano Pastorale proget­
tato dall’Arcivescovo.

Il Consiglio ha proceduto alla votazione per l’elezione del Gruppo dei Parroci consul­
tori. A norma dei canoni 1742 e 1750 sono risultati eletti, per il quinquennio 2001-2006:

COCCOLO mons. Giovanni
AVATANEO don Giacomo
SANINO don Antonio Michele
PEROLINI can. Paolo
CHIOMENTO don Carlo
BOARINO can. Sergio
OLIVERO can. Michele
DELBOSCO don Piero

Il Consiglio ha proceduto all’elezione dei membri del Consiglio d'Amministrazione del- 
l'I.D.S.C. Sono risultati eletti:

GAMBALETTA don Marino
SCREMIN can. Mario
BASSO don Marino

In sostituzione del can. Scremin, dimissionario, subentra don Giovanni Carlo VACHA. 
Il diac. CUTELLÈ Benito è stato eletto come membro nel Collegio dei revisori dei conti 

dell’I.D.S.C.

Il direttore dell’Ufficio liturgico diocesano, don Coletto, ha presentato la richiesta di 
dimissione ad usi profani della chiesa della' Confraternita della Misericordia sita in Marene. 
Il Consiglio ha espresso parere favorevole.

La seduta si è conclusa alle ore 16.



770 Atti del IX Consiglio Presbiterale

Verbale della XII Sessione
Pianezza, 14 febbraio 2001

Il Consiglio, riunito alla Villa Lascaris di Pianezza, ha dato inizio al proprio lavoro con 
la preghiera dell’Ora media. Tutti i consiglieri erano presenti, tranne i seguenti, giustificati: 
don Avataneo G., don Bonino, don Braida, don Casetta E„ can. Cavallo F., don Coha, padre 
Costa, don Cravero D., don Fontana, don Marchesi, don Mirabella, don Raglia, don 
Varello.

Prima di entrare nella discussione dell’o.d.g. è stato approvato il verbale della Sessione 
del 15 novembre 2000.

Mons. Berruto ha aperto la riunione con una relazione sul tema Formazione perma­
nente del Clero: criteri e programmi. Il testo è stato messo a disposizione dei presenti. L’Ar­
civescovo ha invitato i presenti ad individuare il modo di equilibrare gli impegni del mini­
stero con la presenza agli appuntamenti formativi e a diffondere tra i confratelli la 
convinzione che tale equilibrio possa essere raggiunto.

Successivamente si è svolta la discussione, di cui si riportano sinteticamente gli in­
terventi.

Don Cattaneo ha osservato che la formazione permanente è parte integrante del mini­
stero: ci si aggiorna per servire meglio il prossimo; che la formazione deve riguardare 
soprattutto l’ambito dogmatico e morale, senza pretendere di spaziare in altri settori.

Don Laratore ha sottolineato la difficoltà pratica di reperire annualmente alcuni giorni 
per partecipare ai corsi formativi.

Don Baravalle ha indicato come punto nodale della formazione l’interazione tra i vari 
aspetti della vita del prete e la sua fede; ha richiamato il nesso tra preparazione individuale 
e aggiornamento: il modo migliore di imparare è quello di prepararsi a insegnare.

Don Migliore ha rilevato che il successo della formazione permanente è dovuto all’ob­
bligatorietà e che anche gli anziani debbono essere favoriti nella possibilità di accedervi.

Il can. G. C. Avataneo ha constatato che già esiste la risorsa dei ritiri mensili e delle 
riunioni zonali del Clero; ha invitato a valorizzare gli esperti eventualmente presenti in loco. 
Ha richiamato il documento La formazione permanente dei presbiteri nelle nostre Chiese 
particolari (18 maggio 2000), della Commissione Episcopale C.E.I. per il Clero; ha colle­
gato i programmi di formazione permanente con il Progetto Culturale della Chiesa italiana 
che invita a saper discernere, progettare e comunicare.

Don Fantin, dopo aver osservato la sistematica assenza del Clero ai momenti formativi, 
ha proposto che si individuino alcuni preti, autorevoli e confidenti, cui affidare il ruolo di 
consiglieri spirituali. Ha aggiunto che anche la liturgia è di per sé formazione permanente, 
anche se occorrerebbe approntare strumenti di verifica.

Don Foradini ha individuato, come momenti importanti della formazione, la teologia 
dello Spirito Santo e il rapporto con il Vescovo.

Mons. Carrù ha evidenziato che le scelte pastorali, se non rimandano ad un rapporto 
tra evangelizzazione e cultura, scadono nell’effimero; di ciò deve tener conto un progetto di 
formazione permanente, che miri ad una lettura sapienziale della vita. Per l’immediato ha 
proposto di rivalutare gli incontri zonali del Clero.

Don Bergesio ha messo in primo piano il fatto d’essere contenti del proprio ministero, 
mostrando come questo conti più d’ogni altra cosa nel dialogo con la gente, che sembra 
apprezzare più le convinzioni che le risposte preconfezionate.



Atti del IX Consiglio Presbiterale 771

Don Basso ha distinto due livelli nella formazione: quello personale e quello funzio­
nale, sottolineando che il primo è prioritario sul secondo.

Don Casto ha osservato che i problemi pastorali rimandano a nodi teologici e quindi 
che una buona teologia, quasi sempre, risolve le questioni pastorali; di qui l’esigenza di 
recuperare alcuni temi di teologia morale, sacramentaria e sul dialogo inter-religioso.

Mons. Fiandino ha delineato un quadro possibile della formazione permanente, così 
articolato: una tre giorni annuale (come momento forte), quattro giornate di ritiro spirituale, 
quattro giornate di aggiornamento pastorale. In aggiunta ha rilevato l’opportunità di seguire, 
con itinerari appropriati, coloro che sperimentano il primo periodo di vicecura, coloro che 
ricevono la prima nomina a parroco, coloro che cambiano tipo di servizio.

Don Zorzan ha richiamato il ruolo formativo del parroco nei confronti dei preti gio­
vani; ha sottolineato che la formazione permanente deve diventare fruttuosa nell’esercizio 
del ministero.

Don Norbiato ha sottolineato il ruolo formativo delle comunità in cui si vive, rispetto 
alle iniziative di formazione soltanto di tipo intellettuale.

Don Paradiso ha osservato che accettare le sfide del mondo attuale comporta sempre 
la disciplina dello studio; ha proposto che il Seminario diventi per i preti un luogo in cui tor­
nare per un confronto di esperienze.

A conclusione del dibattito l’Arcivescovo ha rilevato che la domanda su che cosa sia 
essenziale nella formazione permanente non ha purtroppo avuto risposta dal Consiglio. Ha 
paragonato l’essenziale al lievito, dicendo che c’è bisogno di lievito - e non solo di pro­
grammi per Zone e Diocesi - per fermentare altra pasta.

Il secondo punto all’o.d.g. prevedeva l’informazione sull’istituzione di una nuova par­
rocchia intitolata al Santo Volto, ubicata alla confluenza di via Borgaro con via Val della 
Torre (ai confini dei territori parrocchiali di S. Giuseppe Benedetto Cottolengo, dei Santi 
Bernardo e Brigida, della Trasfigurazione).

Mons. Fiandino ha presentato una breve documentazione sul tema, dichiarando che il 
nuovo complesso parrocchiale occuperebbe undicimila metri quadrati, di cui una parte 
sarebbe adibita a Uffici pastorali della Curia, con annesso auditorium di milleseicento posti. 
Altri cinquemila metri quadrati in corso Potenza sarebbero adibiti ad oratorio parrocchiale. 
Ha informato che per ottenere i relativi permessi di edificazione si è già proceduto presso le 
sedi competenti dell’Assessorato e degli Uffici Comunali dell’assetto urbano.

Don Cattaneo ha completato l’informazione precisando che la Città di Torino dovrebbe 
mutare un accordo di programma già preso con imprese costruttrici per concedere alla Dio­
cesi il diritto di superficie su tale terreno. Dal punto di vista finanziario l’operazione sarebbe 
coperta dalla C.E.I., dalla Fondazione Pugno e da un contributo del Comune di Torino.

Nel dibattito che è seguito sono intervenuti a favore don Lanzetti, don Sibona, don 
Mana e mons. Operti. Don Coletto e don Vironda hanno previsto forti difficoltà nel tra­
sferimento di parrocchiani delle parrocchie confinanti in quella di nuova istituzione e hanno 
suggerito che si costituisca tra loro una Unità pastorale che utilizzi la struttura in progetto.

Il Consiglio ha espresso parere favorevole all’istituzione della nuova parrocchia con 
sette astenuti.

La seduta si è conclusa alle ore 13.





Documentazione

UNITÀ PASTORALI
DOPO NOVE ANNI CIRCA DALL’INIZIO DELL’ESPERIENZA

Questa relazione è stata presentata alla Sessione del Consiglio Presbiterale tenuta a Pianezza il 30 
maggio dal responsabile del Centro Studi e Documentazione costituito presso la nostra Curia 
Metropolitana. Il testo, arricchito di ulteriori approfondimenti e di documentazione, è pubbli­
cato su Archivio Teologico Torinese (a cura della Facoltà Teologica dell'Italia Settentrionale - 
Sezione parallela di Torino) 7 (2001) 2,486-505.

1. Prospettiva di sviluppo del tema
Nel delineare la prospettiva di sviluppo del tema credo sia opportuno partire da un fatto 

di evidenza comune: le parole assumono il significato che nel contesto viene loro attribuito.
Il contesto è rappresentato dalla storia delle persone che vivono in quel preciso spazio­

tempo, dalla loro socialità, dalla loro cultura, dalla loro esperienza religiosa, dai motivi che 
li spingono a pensare, volere e agire in un modo o nell’altro.

Questo vale anche per le “unità pastorali”: una parola in sé vuota e che assume signifi­
cato all'intemo del contesto nel quale viene declinata.

In questa conversazione presenterò il significato che alla parola “unità pastorali” (= UP) 
si è dato, in questi nove ultimi anni circa, nel contesto delle 95 Diocesi italiane su 227 che 
hanno risposto al nostro invito di inviare materiali attinenti alla loro esperienza.

Presso il Centro Studi e Documentazione sono consultabili i rapporti sulle realizzazioni 
in atto e sul loro sviluppo, i testi di proposizioni sinodali, di Consigli Presbiterali e Pastorali 
diocesani, studi preparatori, Convegni, ecc., oltre alla letteratura in merito1.

1 Cfr. in particolare: V. Grolla, Unità pastorali nel rinnovamento della pastorale parrocchiale, Roma. Deho- 
niane. 1996 (raccoglie e analizza il materiale depositato presso il COP fino alla data di uscita del volume e propone 
l’elenco delle Diocesi nelle quali sono avviate le unità pastorali); Una Chiesa nella Città. Memoria, realtà, sogno, 
Milano, Centro Ambrosiano, 1999 (in particolare l'intervento di L. Pizzolato, 71-87; e l’Appendice di C. M. Mar­
tini); Verso le unità pastorali. Quale immagine di Chiesa?, Milano, Centro Ambrosiano, 1998 (prima tappa di stu­
dio e confronto della Diocesi di Milano sulle unità pastorali); Verso le unità pastorali. Le figure ministeriali, 
Milano. Centro Ambrosiano, 1999 (seconda tappa di studio e confronto della Diocesi di Milano sulle unità pasto­
rali); Verso le unità pastorali. Prove di comunione. Milano, Centro Ambrosiano, 2000 (terza tappa di studio e con­
fronto della Diocesi di Milano sulle unità pastorali); G. Ambrosio, Nuove forme di comunità cristiana, in La Rivi­
sta del Clero Italiano. LXXX (1999) 5, 326-342 (rapporto fra unità pastorali e territorio); Orientamenti Pastorali, 
40(1992) 11-13, 32-37; 41 (1993) 12,3-49; 43 (1995) 3.21-83: 44 (1966) 6,7-1; 48 (2000) 4. 22-88. I testi inviati 
dalle Diocesi sono reperibili presso il Centro Studi e Documentazione. Visto il limite dell'argomento assegnatoci, 
non abbiamo preso in considerazione materiale proveniente dalle Diocesi francesi e tedesche nelle quali, da tempo, 
sono avviate esperienze significative per le nostre "unità pastorali". Ricordo, tuttavia. La paroisse en Mais. sous 
la directione de G. Routier (= Théologies Pratiques), Ottawa, Novalis. 1995; Paroisses, environnement social et 
vie liturgique, in La Maison-Dieu 206 (1996) 5-52; P. Mercator, La fin des paroisses? Recompositions des com- 
munautés. aménagements des espaces, Paris, Desclèe, 1997.

773



Uà Documentazione

2. L’obiettivo della relazione

L’obiettivo di questa relazione è dunque di informare sul significato attribuito al termine 
nel contesto del campione delle Diocesi italiane preso in esame in questa ricerca2 e della let­
teratura sull’argomento (non molta, peraltro e spesso ripetitiva).

Non è predeterminare il significato che si intende dare nel contesto della nostra Diocesi, 
né, tanto meno, avanzare ipotesi o proposte in tal senso.

Del significato attribuito in questo contesto al termine UP metterò in evidenza soprat­
tutto gli atteggiamenti che ne hanno stimolato la realizzazione, ossia la mentalità spirituale 
e pastorale soggiacente più che le immediate operazioni attuative.

3. Un breve excursus storico

Pare opportuno articolarlo, rapidamente, in tre momenti: l’occasione dalla quale è nato 
il termine UP, le prime esperienze e la situazione a tutt’oggi.

L’occasione nella quale si è pronunciata per la prima volta la parola UP è una comuni­
cazione al Consiglio Presbiterale della Diocesi di Trento ad opera di Giuseppe Capraio, 
ricercatore presso l’Istituto Trentino di Cultura, il quale, prendendo spunto da un documento 
del Consiglio Presbiterale di Colonia in sui si usava il termine “die Pastoraleineihte" rife­
rito ad aggregazione di parrocchie vicine a motivo della scarsità di sacerdoti, tradusse que­
sto stesso termine, in italiano, con “Unità Pastorali” e redasse l’ipotesi di riorganizzazione 
territoriale delle comunità cristiane della Diocesi di Trento’.

Le prime esperienze nascono nel 1992 stimolate anche da un articolo dello stesso 
Capraro pubblicato a gennaio su Avvenire dal titolo significativo “Quando i preti saranno 
pochi"4.

Tra i primi ad usufruire del contributo figurano l’allora Vescovo di Asti, Mons. Seve­
rino Poletto che sviluppa l’ipotesi delle UP nella Lettera pastorale Chiamati per stare 
insieme del 4 marzo 1992 e quello di Concordia-Pordenone, Mons. Sennen Corrà, il quale, 
nel documento preparatorio in occasione della Visita pastorale (giugno-settembre 1992), 
dedica un capitolo alla Istituzione delle unità pastorali.

Anche nella Diocesi di Assisi-Nocera Umbra-Gualdo Tadino, si adotta questo pro­
gramma territoriale, rielaborato nella Lettera del Vescovo Mons. Sergio Goretti dal titolo La 
ristrutturazione pastorale della Diocesi dell’8 agosto 1992. Pure nella Diocesi di Vicenza, 
nel novembre 1992, vengono resi pubblici gli orientamenti e le proposte operative per La 
costituzione delle unità pastorali.

2 Le Diocesi italiane sono state contattate tramite lettera inviata il 27 novembre 2000, controfirmata dal Pro- 
Vicario Generale per la Pastorale deirArcidiocesi di Torino, nella quale richiedeva cortesemente di inviare mate­
riale riguardante le UP o esperienze similari relative agli ultimi tre o quattro anni. Da gennaio a maggio 2001, 
hanno risposto 95 Diocesi su 224 di cui un terzo circa ha inviato testi estratti da Sinodi diocesani, Lettere pastorali, 
riflessioni preparatorie, relazioni, decreti istitutivi. Delle 95 Diocesi che costituiscono il nostro campione, 29 su 39 
(numero che corrisponde alle Diocesi censite da Grolla nel 1996) hanno continuato l'esperienza fino ad oggi. Delle 
rimanenti 66, dal 1966 a oggi, 17 stanno realizzando chi una, chi più UP. Sommando 29 (il numero di Diocesi del 
campione Grolla tuttora attive) e le 17 “nuove entrate" (come risulta dal nostro campione), in Italia le Diocesi che 
hanno UP risultano almeno 46. In sintesi si potrebbe dire che il nostro campione è scomponibile in tre parti: la 
prima, oltre un terzo, è rappresentata da Diocesi che hanno le UP (la continuità di realizzazione è significativa 29 
su 46); le altre due parti o gli altri due terzi, sono costituiti uno da Diocesi alle quale le UP non interessano (35 esat­
tamente) e l'ultimo, diviso più o meno in parti uguali (17 e 14 rispettivamente) tra nuove realizzazioni (ossia Dio­
cesi non comprese nel campione del 1996 di Grolla) e Diocesi che stanno riflettendo al fine di una pronta realiz­
zazione. La bibliografia inviataci dalle Diocesi è più ampia perché contiene anche altri argomenti ed è disponibile 
presso il Centro Studi e Documentazione della Diocesi.

’ Capraro G„ Unità pastorali tra sociologia e teologia, in II Regno/Attualità XXXVIII (1993), 20.629-637; 
G. Capraro-G. Dalpiaz. La Diocesi di Trento verso il 2000, Trento, Curia Diocesana. 1999.

* Cfr. G. Capraro, Unità pastorali..., op. cit., 629-639.



Documentazione 775

Ad Assisi dal 19 al 21 ottobre 1993 si svolse il primo dei tre Convegni o Seminari di 
studio promossi dal Centro di Orientamento Pastorale (COP) su tema Le unità pastorali. 
Verso un nuovo modello di parrocchia.

Gli altri due sono celebrati a Bertinoro (Forlì) nel 1999 dal 9 all’ 11 marzo presso il Cen­
tro residenziale Universitario e a Cassano Murge dal 28 febbraio al 1° marzo del 2000. Nel 
2001, il 17 febbraio si è svolto, ad Anagni, un Simposio ancora sullo stesso tema. Nel 1996 
la Commissione Presbiterale italiana ha discusso il tema. Pioniera nell’avvio di una UP cit­
tadina - rimasta unica - è stata la Diocesi di Novara5.

A tutt’oggi l’UP rappresentano un tema molto dibattuto nelle Diocesi italiane.
La ricerca fatta in preparazione al Convegno o Seminario di studio di Bertinoro, a soli 

cinque anni di distanza dal primo [Assisi - N.d.R.], ha dato conferma a questa prospettiva: 
in un 22% delle Diocesi che hanno formalizzato la costituzione delle UP, queste riguardano 
centri storici di città e centri più consistenti che polarizzano la vita di aree urbane e di par­
rocchie che pure hanno il parroco residente.

Si constata che le iniziative di riorganizzazione della pastorale territoriale si sono mol­
tiplicate in questi ultimi anni anche se indicate con termini e realizzate con riferimenti ad 
ambiti territoriali diversi.

Fino al 1999, dunque, 56 Diocesi italiane su 227 - pari a un quarto delle medesime - 
hanno già sperimentato le UP e, almeno una trentina, sono in procinto di avviarle.

La metà delle Diocesi che hanno avviato l’esperimento si cominciano già a vedere i 
frutti positivi quali la collaborazione fra presbiteri, l’assunzione di responsabilità da parte 
dei laici, la missionarietà delle comunità6.

4. Riferimenti teologici, giuridici e metodologici

Nel corso del cammino di questi nove anni circa, le UP hanno maturato e assunto, 
sostanzialmente, tre riferimenti comuni - non definitivi ma sempre da approfondire - che 
sono, rispettivamente, di ordine teologico, giuridico e metodologico.

Il riferimento teologico è al mistero della Trinità e configura la Chiesa come comunione 
che genera la missione, icona e sacramento della comunione trinitaria di Dio, insieme isti­
tuzione ed evento.

A fondamento sta sempre la Parola di Dio da vivere nell’oggi della storia.
Esse colgono, dunque, l’impegno di annunciare, celebrare e testimoniare la Parola “den­

tro” la vita, avendo come fonte e culmine il convito eucaristico, vivendo nella tensione fra 
la lettera e lo Spirito, tra struttura sacramentale-ministeriale e carisma vivente, tra unità e 
diversità personale e di servizio.

Sono consapevoli che la fondazione e giustificazione delle istituzioni essenziali della 
Chiesa, ma in certa misura anche di tutte le altre strutture, non sta semplicemente in un 
dato storico e organizzativo o strategico, bensì nella manifestazione del mistero del Dio 
Trinità.

Per quanto concerne il riferimento giuridico’ le Diocesi guardano con favore alle oppor­
tunità di dare vita alle UP perché il Codice di Diritto Canonico offre “figure" giuridicamente

’ G. Zaccheo, Parrocchie unite solidali nel lavoro pastorale le parrocchie del centro-città, in Orientamenti 
Pastorali 41 (1993) 1, 13-16. lo.. Le unità pastorali aree di impegno pastorale, in Orientamenti.... op. cit, 11-12 
(1992) 32-37; N. Allegra, Parrocchie unite di Novara Centro, in Orientamenti..., op. cit., 117-128.

6 Come ricordava V. Grolla, Più pastorali, meno clericali, in II RegnolAttualità. XL1V (1999) 8, 266. I dati 
sono presentati da V. Grolla, Rapporto sui dati raccolti con un sondaggio nelle Diocesi, in Orientamenti Pasto­
rali. 47 (1999) 7-8,93-111.

’ Cfr A. Montan. La fenomenologia delle unità pastorali nella attuale legislazione e nella prassi, in Aa.Vv., 
Verso le unità pastorali..., op. cit.. Milano, Centro Ambrosiano, 1998, 57-77. In questo testo vengono anche 
descritte le esperienze di UP delle Diocesi di Milano e di Vicenza.



776 Documentazione

definite, le quali, proprio perché tali, consentono - o possono consentire - una più sicura 
attuazione dell’ecclesiologia di comunione, che comporta il valorizzare tutti i christifideles 
nell’edificazione della Chiesa secondo le caratteristiche di ciascuno.

Tali opportunità sono: il vicariato foraneo o decanato (can. 372 § 2), l’affidamento in 
solido di una o più parrocchie a più sacerdoti (can. 571 § 1), il caso di un parroco solo al 
quale si affidano più parrocchie vicine (can. 526 § 1), il vicario parrocchiale per più par­
rocchie (can. 545 § 2) incaricato di specifici ministeri interparrocchiali, la partecipazione di 
non sacerdoti (diaconi o laici) alla cura pastorale (can. 517 § 2).

Dalla nostra ricerca risulta che il riferimento maggiormente praticato è la cura in solido 
di più preti (vedi, ad esempio, le Diocesi di Cesena, Cremona, Firenze, Forlì, Salerno, 
Teramo, Trapani, Trento, Vicenza,...).

Rimane ancora da fare un accenno al riferimento metodologico, cioè alle modalità con­
crete con le quali vengono selezionate e organizzate le risorse di persone e di strutture.

Dalle relazioni del nostro campione emergono i seguenti criteri:
• coinvolgere le persone in tutte le fasi della formazione delle UP: dalla flessione 

alla sperimentazione o attuazione, alla verifica;
• dare vita a équipes stabili nel tempo anche se composte da persone “intercambia­

bili” nelle quali ci sia chiarezza per quanto concerne ruoli, compiti e ministeri e, di conse­
guenza, non puntare esclusivamente sulle risorse di un solo attore né di una sola componente 
ecclesiale (sacerdoti, diaconi, religiose/i e laici responsabili);

• valorizzare, almeno inizialmente, le attività esistenti ed allargare l’utenza di strut­
ture già funzionali, piuttosto che crearne di nuove;

• attuare diverse modalità di vita del Clero interessato: le esperienze prese in esame 
presentano diverse soluzioni che vanno dall’abitare tutti in una stessa casa parrocchiale 
dando vita a una comunità sacerdotale, al rimanere ciascuno nella propria parrocchia e 
incontrarsi per momenti di progettazione, di preghiera..., a stabilire alcuni momenti forti di 
incontro durante l’anno... Nessuna di esse è tassativa.

L’insieme di queste attenzioni fa in modo che la comunione verticale con Dio trovi la 
sua espressione nella comunione orizzontale, tra gli uomini, e si esprima nella assunzione 
della “mentalità” comune della pastorale d’insieme così com’è opportuno sia realizzata 
nella situazione concreta.

5. Il significato dato dalle Diocesi del campione e dalla letteratura
al termine “unità pastorali”

Le Diocesi del nostro campione e la letteratura pastorale consultata esprimono la 
seguente descrizione più che definizione di UP.

Tale descrizione tesa a delineare le UP, non è né definitiva né esaustiva ma a tuttora con­
divisa, come emerge dai vari Convegni del COP ricordati, dal magistero dei Vescovi, da testi 
di studio e di consultazione.

Sempre dalle stesse fonti traggo alcuni spunti di approfondimento che delineano que­
gli atteggiamenti di cui, all’inizio, ho detto che avrei tentato di mettere, soprattutto, in evi­
denza.

5.1. La descrizione
La propongo mutuandola dalla formulazione data nel Convegno o Seminario di Berti- 

noro dal COP e ribadita poi nel recente Simposio di Anagni.
«L'unità pastorale è nuovo soggetto pastorale, riconosciuto nel progetto pastorale dio­

cesano, che fa riferimento a un'area territoriale che ha caratteri di omogeneità, nella quale 
sono presenti più comunità parrocchiali impegnate in modo unitario e organico in un a-



Documentazione 777

zione pastorale espressa con ministerialità diverse, con la guida di uno o più presbiteri, al 
fine di un’efficace azione missionaria nel territorio e di risposta ai suoi problemi»*.

Si può subito dire che le UP esprimono il risultato della coniugazione armonica di quattro 
istanze: la comunione, la ministerialità, la missione e il territorio, tipiche della Chiesa fin dagli 
inizi, con la necessità di venire incontro al problema della diminuzione numerica del Clero.

Tale coniugazione è realizzata in realtà molto diversificate: città, centri urbani con situa­
zioni di omogeneità comuni a più parrocchie; comuni e valli con frammentazioni di frazioni 
e paesi, ma con uguali problematiche sociali; categorie particolari di persone; più parrocchie 
unite in solido con lo stesso parroco, risorse di persone più o meno vicine e che condividono 
la mentalità soggiacente, strutture adeguate o da rimettere in sesto o da valorizzare meglio...

Il carattere di “specificità” di questo soggetto viene senza dubbio dal “qualificante” rife­
rimento alla comunione, alla ministerialità e alla missione (già punti di forza di altre espe­
rienze pastorali simili, non solo immediatamente dopo il Vaticano II) ma, in particolare, dal­
l’attenzione all'“omogeneità” - non solo alla vicinanza tra parrocchie - del territorio. 
Termine che va inteso come habitat umano sintesi di dimensioni simboliche-culturali (pano­
rami, edifici, luoghi particolari, radici, legami affettivi,...), strumentaii-economiche (funzioni 
e servizi, come la scuola, la sanità, il commercio, l’occupazione, il tempo libero per cui si ha 
mobilità e flussi di popolazione all’interno di un’area ben definita), istituzioni-sociali (lo 
stanziamento residenziale con le sue reti sia primarie - famiglia, parentela, amici - sia secon­
darie - associazioni, istituzioni rappresentative, tra cui eccelle il Comune o il consorzio fra 
più Comuni), religiose... e non solo e primariamente come confine geografico’.

Vista la complessità dell' habitat territorio, esiste un’oggettiva difficoltà a determinare i 
criteri attraverso i quali stabilire tale “omogeneità”.

Fino ad ora si è affermato il principio e ci si è dedicati di meno ad approfondire gli elementi 
che possono fornire i criteri comuni ma flessibili che consentono di rilevare questa omogeneità.

5.2. Principali spunti di approfondimento
Gli spunti che esporrò rispondono alla domanda: quali “cambi di mentalità” innestare 

per entrare nell’ottica di una pastorale che abbia come obiettivo l’attuazione della comu­
nione missionaria su un territorio omogeneo?

Prima di entrare nel merito mi sembra opportuno ricordare un’espressione di Mons. 
Bonicelli, Presidente del COP, il quale ad Anagni disse: «Le UP sono ancora in fase di spe­
rimentazione» (SIR n. 5 del 18 gennaio 2001,9).

Da questa prospettiva parte l’invito a pensare, inventare senza improvvisare, con 
pazienza, tenacia e speranza: senza illudersi di aver trovato “la” soluzione ai problemi pasto­
rali o, peggio ancora, rimanere ancorati agli scogli del pessimismo nostalgico o dell’ottimi­
smo superficiale.

Al momento, dunque, siamo davanti a una “modalità pastorale” che sembra meglio 
rispondere alle esigenze della nuova evangelizzazione dei tempi in cui viviamo.

Scavando più in profondità dentro le varie esperienze è possibile di riscontrare che:
• questa particolare forma regge se alla base c’è una spiritualità presbiterale e lai­

cale ritagliata sulla “diocesanità”. Una spiritualità cioè che esprima la consapevole apparte­
nenza alla “propria” Diocesi, sia assimilando gli stili spirituali e pastorali che ne costitui­
scono l’identità ieri ed oggi, sia, non di meno, maturando un senso di appartenenza al 
“collegio presbiterale” diocesano da non considerarsi secondaria rispetto alla parrocchia a 
cui si è inviati. Qui sta la “conversione” da rinnovare sempre;

* V. Grolla, Più pastorali..., op. cit, 266-269; D. Sigalini, / punti di non ritorno. Convegno Ecclesiale COP - 
Anagni. 17 febbraio 2001, 2 (prò manuscripto).

’ Cfr G. Capraro, Verso una presenza più articolata di comunità cristiane sul territorio, in Aa.Vv., Verso le 
unità pastorali. Quale..., op.cit., 82-83.



778 Documentazione

• su questa spiritualità si radica una “rinnovata mentalità pastorale” che orienta l’a­
gire nelle UP e che viene caratterizzata globalmente da:

1. la preminenza del servizio alla comunità “concreta”, su interessi e visioni perso­
nali, a tutti i livelli, ossia la “cattolicità” intesa come capacità di “andare oltre” i problemi 
che quotidianamente affaticano la vita delle comunità parrocchiali. D. Bonhoeffer afferma: 
«Colui che ama il sogno di una comunità cristiana più che la comunità in se stessa, per 
quanto ben intenzionato, arreca spesso grave danno a tale comunità». Giovanni Paolo li ai 
parroci di Roma ebbe a dire che la parrocchia realizza se stessa guardando fuori di se stessa. 
Tale preminenza richiede il superamento della concezione individualistica per la quale il 
Sacramento ricevuto qualifica la persona (Vescovo-presbitero) ad agire indipendentemente 
dal suo rapporto con la comunità ecclesiale;

2. il rapporto fra Chiesa e territorio che evoca una Chiesa umile e povera, nel caso 
più immediatamente la parrocchia, che non si sente autoreferenziale, autarchica, ma «vive 
in mezzo alle case dei suoi figli e delle sue figlie» (Christifideles laici, 26). Non una comu­
nità virtuale ma un luogo ben delineato dalla presenza delle coordinate spazio e tempo, oggi 
abbastanza negate, e nel quale la complessità della realtà non è appiattita o semplificata;

3. la valorizzazione delle “radici” e della “storia” di ogni comunità parrocchiale. 
Non si tratta di eliminare le parrocchie o sostituirle con una super-parrocchia - esistono 
alcuni rari casi di eliminazione man mano che vengano a cessare i sacerdoti - ma l’orienta­
mento prevalente è di mettere ciascuna in collegamento (in relazione) con altre appartenenti 
ad un territorio il più possibile “omogeneo” perché possano esprimere pienamente le loro 
radici e le loro storie, non da isolati o da soli;

4. una visione coerente de “ministero della presidenza” e del laicato. La collabora­
zione stabile e permanente com’è quella richiesta dalle UP, esige un ministero ordinato e un 
laicato, non solo che siano tali, ma che vengano riconosciuti come tali. Le figure sacerdo­
tali e laicali sono chiamate a maturare la capacità di coordinare (e quindi di innescare rela­
zioni, di valorizzare tutte le risorse), di stimolare il discernimento spirituale e pastorale. Due 
domande affiorano spesso: in che modo le Diocesi possono valorizzare le varie presenze lai­
cali a livello di persone, di associazioni, di movimenti, di gruppi e i diaconi, i/le religiosi/e, 
le associazioni di vita consacrata... di cui sono ricche in questa prospettiva? E poi: basta 
essere preti per essere capaci di operare nelle UP?;

5. la “progettualità” come riscoperta della corresponsabilità collettiva della pasto­
rale innestata sul “tronco” della pastorale ordinaria delle parrocchie, che mira alla “qualità” 
delle proposte più che alla quantità e che non si limita semplicemente a mettere insieme il 
nuovo e il vecchio. Senza appesantire le iniziative già in atto ma sostenendole e orientan­
dole al meglio, favorendo la creatività delle sperimentazioni. Un'azione di “rinforzo strut­
turale”, non sostituiva o alternativa alla pastorale ordinaria e cioè di tutte quelle iniziative 
che esprimono la vitalità evangelizzatrice catechistica, liturgica, caritativa della parrocchia;

6. una ministerialità esercitata all’insegna di una pratica cordiale del confronto e 
dell 'alterità ad intra e ad extra. In altre parole: una ministerialità che si fa “compagnia cre­
dente” dei “membri attivi” ossia di coloro che sono impegnati in un servizio alla parrocchia 
ma anche dei membri “inattivi" cioè di quei battezzati che hanno ancora simpatia per la 
Chiesa, che la valutano positivamente per la sua presenza, per la sua azione e per i valori che 
comunica ma che manifestano una fede “residuale”, di “soglia” e non sono, in nessun modo, 
disposti a lasciarsi trasformare in membri attivi; o di altre figure: i catecumeni, i convertiti, i 
ricomincianti, che “vengono a contatto” con le parrocchie e desiderano essere accolte10. Due

Sull'argomento si veda: SESBOUE'. N'ayez pas peur! Regards sur l'Eglise e les ministères aujourd’ hui, Paris, 
Desclée, 1996, 96-113: M. Khel, Dove va la Chiesa? Una diagnosi del nostro tempo, Brescia. Queriniana, 1988; 
G. Lafont, La Chiesa contemporanea: cercare di comprendere i cambiamenti che sta vivendo e riflettere su come 
ad essi far fronte, in Aa.Vv., Una Chiesa nella Città. Cammini che ricominciano, Milano, Centro Ambrosiano, 
2000, 11-43.



Documentazione 779

sono le vie indicate come privilegiate per l’evangelizzazione: la "testimonianza” e le "espe­
rienze” che si vivono nella Chiesa diocesana, parrocchiale e universale al fine di "rendere più 
credenti i praticanti e più praticanti i credenti”, per esprimere in modo efficace (convincente) 
la verità evangelica e rendere visibile la comunità ecclesiale sul territorio, in particolare nel 
rapporto con le nuove generazioni. La testimonianza ossia l’assoluto che si dichiara "qui e 
ora” è forma originaria della verità che si rivela (H.U. von Balthasar). Le esperienze, saggia­
mente amministrate fra eventi straordinari e cammini feriali, fanno “toccare con mano” la 
bellezza del cristianesimo e la gioia di appartenere alla comunità cristiana.

5.3. Vantaggi pastorali e problemi
I vantaggi li abbiamo appena elencati, ferma restando la necessità di ulteriori approfon­

dimenti teologici e a livello di prassi, in particolare per quanto riguarda il rapporto fra “il 
convenire” e “l’andare” e cioè la comunione e la missione.

Sostanzialmente si tratta di acquisire tutto il bene che deriva dalla capacità di cammi­
nare e di costruire insieme la “missio Dei" dentro il territorio.

In fisica si dice che ad un’azione corrisponde una reazione uguale e contraria. E proprio 
la “reazione uguale e contraria”, non tanto a livello di formulazione teorica quanto nelle 
diversificate prassi, la fonte dei problemi riscontrati.

I pregi allora, diventano, in modo pressoché uniforme per tutte le Diocesi; anche i pro­
blemi, tutti superabili, quando se ne è consapevoli.

Ne accenno rapidamente tre, segnalati, da affrontare con urgenza e determinazione:
• la preparazione del ministero ordinato ai nuovi compiti pastorali che l’attendono 

nelle UR Fatta salva la “conversione” spirituale, di cui si diceva, si constata che non basta 
essere ordinati per essere capaci di maturare atteggiamenti e comportamenti corrispondenti 
a quelli che configurano l'identità delle UP. È necessario investire nella formazione perma­
nente. Ricordava Mons. Bonicelli, concludendo i lavori del Simposio di Anagni: «Da un lato 
i preti sono considerati sempre meno “onnipotenti”, dall'altro sembra che le UP non vadano 
avanti senza i preti». Se, dunque, il prete "sembra emarginato", la pastorale "non può fare a 
meno di lui”. Il sacerdote, da parte sua, prosegue il Presidente del COP, «non può illudersi 
di entrare nel mondo delle UP all’insegna dell'improvvisazione, occorre dar vita a una for­
mazione permanente in questo campo» (SIR n. 5 del 19 gennaio 2(X)1, 9)".

La relazione Grolla al Convegno di Anagni12 indica tre condizioni e criteri per abituare 
il sacerdote ad assumere la mentalità di servizio nell’ottica di relazioni-presenze-comple­
mentari:

1. costruire la propria identità pastorale come formatore della crescita ministeriale 
della comunità esercitando l’autorità come testimonianza di vita più che come rivendica­
zione formale;

2. acquisire la consapevolezza che la collaborazione non è un “accessorio" ma un 
tratto essenziale nell’azione pastorale;

3. maturare la capacità di collaborare nella ricerca di soluzioni ai problemi di pro­
mozione umana sul territorio;

• la formazione dei laici. Non si tratta primariamente di figure che esprimano la 
generale corresponsabilità che tutti i christifideles hanno nella realizzazione della missione 
della Chiesa e neppure quell’insieme di servizi che realizzano in forma volontaria in vari

" Cito un solo, ma significativo, esempio: la Diocesi di Milano ha costituito una équipe che segue lo sviluppo 
delle UPe promuove, ogni anno, un Convegno nel quale viene proposto l'ascolto di riflessioni teologiche ed espe­
rienze. al quale segue il confronto fra relatori cd operatori sul campo. Al termine vengono indicati orientamenti 
operativi e problemi che dovranno essere approfonditi.

11 Cfr. V. Grolla, Il presbitero nelle Unità pastorali. Convegno ecclesiale COP - Anagni 17 febbraio 2001, 
3-8 (prò manuscripto)



780 Documentazione

settori della vita ecclesiale, ma dell’inserimento organico e stabile di laici nell’animazione 
e nella guida delle comunità, nella spiegazione della Parola, nella celebrazione di alcuni 
Sacramenti. Si pone a tema la cooperazione di alcuni cristiani non ordinati ai compiti del 
ministero ordinato, tanto nel governo della Chiesa, come nelle celebrazioni liturgiche e nel 
ministero dell’annuncio attraverso l’insegnamento e la predicazione.

Sono figure di cui si sente, non da ora, la necessità sia per una nuova e più rappresen­
tativa progettualità sia per una presenza sempre più difficile del ministro ordinato. Si pensi 
alla scarsità dei viceparroci, i quali non si fermano - dove ci sono - se non per pochi anni 
nelle parrocchie e a cui viene affidata normalmente la pastorale giovanile.

Tali figure vanno identificate e formate dalle Diocesi ad una precisa identità teologica e 
pastorale e seguite nell’esercizio dei compiti che verranno loro affidati dal Vescovo in forza 
del suo ministero apostolico. Esistono esperienze già da tempo attuate che possono offrire 
utili elementi per avviare una seria riflessione operativa”.

Insieme alle figure laicali ci sono i diaconi, i religiosi e le religiose. La formazione che 
viene data ai primi potrebbe suggerire qualche orientamento anche per la formazione dei 
laici stessi. Per quanto riguarda la valorizzazione pastorale dei religiosi e delle religiose 
sembra importante che non vengano allontanati/e dalla loro naturale vocazione religiosa e 
quindi vadano valorizzati a tempo pieno, se possibile, per il carisma specifico che li con­
traddistingue l4. In alcune Diocesi (Milano, ad esempio) si sottolinea la necessità che tutte le 
figure che interagiranno nelle UP abbiano alcuni momenti formativi insieme ai pastori, in 
modo da facilitare la maturazione della futura collaborazione;

• l’ascolto, l’educazione e la valorizzazione delle risorse presenti nelle comunità 
parrocchiali appena ricordate.

In ogni “innesto” vanno preparati opportunamente sia il “vecchio tronco” sul quale si 
compie l’operazione, sia la “nuova pianticella” che viene inserita.

Le UP sono un po’ come la nuova “pianticella” innestata sul tronco della pastorale ordi­
naria delle singole parrocchie e che ha bisogno di nuova linfa per produrre i suoi frutti 
migliori.

Occorre ascoltare la gente, verificare i motivi di accordo e di dissenso o di indifferenza, 
educarli ad accogliere responsabilmente il nuovo, fin dal momento in cui si pensa l’UP e poi 
lungo tutto l'iter dell’innesto.

La progettazione pastorale condivisa a tutti i livelli risulta, infatti, essere il nodo eccle­
siale da sciogliere nel tentativo di superare, da un lato individualismi, campanilismi, parro- 
chialismi... e, dall’altro, operazioni di vertice o strategie elaborate a tavolino in antitesi con 
l’ecclesiologia che sostanzia le UP.

6. Indicazioni per l'attuazione

Nei testi presi in esame non mancano indicazioni concrete per attuare le UP. Propon­
gono le principali che in buona sostanza sono:

11 Cfr. ad esempio, le Diocesi francesi (Lione, Parigi e anche Vescovi Tedeschi, Il servizio pastorale nella 
parrocchia, in // Regno/Documenti 41 (1996) 160-167. La formazione di queste figure in Italia sta appena ini­
ziando: alcuni sono preoccupati di imprimere in loro una forte spiritualità, altri della formazione alla ministerialità. 
altri dell’acquisizione di un titolo accademico serio. In alcuni Movimenti italiani (ad esempio il Movimento dei 
Focolari, Comunione e Liberazione, ...), a livello di adulti, è presente la ricerca e la formazione di nuove figure 
pastorali che collaborino più intensamente con le parrocchie stesse. Esperienze interessanti si possono individuare 
nelle Diocesi di Milano, Firenze, Concordia-Pordenone, Rieti. Saluzzo, Tortona. Di particolare interesse l’espe­
rienza di Udine in cui si è operata la scelta di laici c religiosi/e come "cooperatori parrocchiali” (cfr. Il Regno/Attua- 
lità 11997] 18, 515 e il Regno/Documenti [ 1997| 17, 538) ma anche Orientamenti Pastorali, 48 (2000) 4, 61-78.

14 Cfr L. Soravito, / "cooperatori parrocchiali" religiosi e laici, in Orientamenti Pastorali, 48 ( 1999) 7-8, 
88-93. M. Moretto, Unità pastorali: tra il già e il non ancora: esperienza vissuta nella Chiesa di Rieti dalle Suore 
di Gesù Buon Pastore, "pastorelle", in Id., 102-108.



Documentazione 781

• una riflessione sulla parrocchia - meglio sulle parrocchie - in quanto cellule por­
tanti di tutta la pastorale, e quindi anche delle UP, e “frontiera dell’evangelizzazione”. Tale 
riflessione viene indicata globalmente come l’operazione previa all’avvio delle UP. Esse 
esprimono una Chiesa che si trova in una situazione di transizione configurabile tra la “per­
sistenza del passato” e la “anticipazione-proiezione del futuro”, consapevole della sua pro­
pria inadeguatezza rispetto ai gravi problemi del territorio o della cultura secolarizzata. Nel 
ricordo alcuni, quali: la diminuzione della frequenza ai Sacramenti, il passaggio di un certo 
numero di fedeli dalla parrocchia “territoriale” alla parrocchia “personale”, la presenza delle 
sette di movimenti esoterici, soprattutto nelle grandi città, i problemi posti dall’immigra­
zione e dalle multietnicità, in particolare, a livello religioso, l’allontanamento dalla morale 
sessuale della Chiesa,

• elaborare criteri-guida al discernimento, precisi ma flessibili, che riguardano, ad 
esempio, la formazione delle UP, la definizione dell’omogeneità di un territorio, la formazione 
dei ministri ordinati, del laicato, il coinvolgimento delle risorse esistenti sul territorio,... Non 
favoriranno impossibili uniformità ma soluzioni unitarie e, nello stesso tempo, diversificate 
a seconda delle caratteristiche territoriali e della storia delle comunità interessate;

• valorizzare le strutture esistenti più che crearne di nuove e offrire servizi pasto­
rali stabili, in luoghi scelti e a ciò deputati, in modo tale da favorire i fedeli (Confessioni, 
adorazione, preghiera, ritiri, celebrazioni, Convegni,...);

• necessità di procedere in modo graduale offrendo cammini di informazione, di 
crescita della comunità e degli operatori stessi. Base di partenza obbligata sembra essere un 
congruo periodo di sensibilizzazione di durata proporzionale alle capacità collaborative 
riscontrate nelle risorse e nelle “affinità elettive” presenti sul territorio. In seguito si indivi­
dueranno alcuni ambiti di collaborazione fra parrocchie da attuare per progetti concreti nati 
dal desiderio di costruire insieme e che possono sfociare, con il tempo, in un vero progetto 
unitario per dare vita ad una pastorale incarnata. Il ruolo strategico rilevante è riservato ai 
Consigli Pastorali: è in questi organismi che si rielabora il volto nuovo della parrocchia e 
della UP, dal servizio di accoglienza fino alla presidenza presbiterale dell’Eucaristia e alla 
missione sul territorio1,1 e i Consigli per gli Affari Economici;

• confrontarsi con diverse tipologie operative. I documenti a disposizione ne pro­
spettano sostanzialmente tre:

1. l’introduzione graduale di qualche UP attraverso piccoli passi, qualche speri­
mentazione, la verifica e l’allargamento eventuale ad altre realtà al fine di favorire la cre­
scita graduale delle persone interessate;

2. l’articolazione di tutta la Diocesi in UP (si vedano, ad esempio, Asti, Teramo....);
3. il sistema misto che prevede il permanere nel tempo di qualche UP insieme ad 

altre modalità che esprimano la pastorale d’insieme quali, ad esempio, le zone, le vicarie, 
gruppi di parrocchie ...

7. Spunti di valutazione

Concludo proponendo alcuni spunti di valutazione pastorale delle informazioni prove­
nienti dalle esperienze prese in considerazione e dagli studi consultati nella ricerca.

1. Le UP sono frutto del tentativo di rispondere a due necessità: diminuzione del 
Clero e favorire una pastorale progettuale e missionaria. Man mano che l’esperienza è cre-

11 Cfr. a titolo esemplificativo, la lettura che ne fa E. Masseroni, La parrocchia frontiera dell'evangelizza­
zione. Nota pastorale per il triennio 2000-2003, Vercelli, 2001, 13-32; ma anche G. Cardaropoli, Unità e plura­
lismo: un binomio vincente, in Vita Pastorale. 1999.

“ Cfr. ad esempio: DIOCESI DI Lucca, Un consiglio pastorale per l'unità pastorale, in Settimana. 20 aprile 
2001, n. 16.



782 Documentazione

sciuta sembra che si sia evoluta maggiormente nella “figura pastorale” del servizio proget­
tuale e creativo alla comunità concreta.

2. Esprimono un non indifferente tentativo di coniugare, rispettandone le specifi­
cità ma senza contrapporle, teoria e prassi pastorale, riflessione e azione anche se, in questo 
caso, sembra prevalere l’attenzione alla prassi.

3. Cercano di attuare la comunione per la missione puntando sulla relazione-comu­
nicazione-comunione con l’altro (persona, comunità, associazioni, ... strutture) sulla testi­
monianza e sulla valorizzazione di esperienze condivise per crescere nella fede e dare la giu­
sta visibilità alla Chiesa. Categorie tutte indicate dalla Tertio Millennio ineunte - per citare 
l’ultimo documento papale - e riscontrabili anche nelle ipotesi di Orientamenti pastorali 
della C.E.I. per i prossimi anni.

4. L’obiettivo che si prefiggono è la cura nei fedeli e nelle comunità di una fede 
“convinta” e capace di “discernere” ciò che la Parola chiede ai credenti in quella particolare 
situazione.

5. Tendono ad una impostazione pastorale che si fa carico dei problemi quotidiani 
delle persone e delle comunità ma che non vuole esserne soffocata e, perciò, guarda verso 
il più ampio orizzonte della Chiesa universale per poter diventare capaci di futuro.

6. Superano l’uniformità pastorale per favorire una ricerca pastorale non “selvag­
gia” ma nella quale si coniughino l’accoglienza di alcuni orientamenti pastorali comuni con 
le diverse sfide che vengono dalla realtà e che danno origine alla differenziazione delle rea­
lizzazioni.

Pur dovendo segnalare - sempre da quanto ho potuto accertare - un certo “deficit" non 
teorico ma pratico nella valorizzazione della famiglia come soggetto pastorale prioritario, 
nell’attenzione alle realtà di povertà e di solitudine - diversamente espresse ma pur presenti 
in ogni contesto diocesano - e nel collegamento-inserimento dell’esperienza dell’UP all’in­
terno del Progetto educativo orientato in senso cristiano della C.E.I., mi pare di dover con­
cludere affermando che le UP rappresentano una virtuosa esperienza pastorale.

La speranza che da esse emana non è radicata sullo sforzo laborioso e spasmodico di 
essere, a tutti i costi, attuali ed efficaci, sempre al passo con le più recenti esigenze della 
gente, ma nel fare, in modo del tutto naturale, ciò che la fede richiede al cristiano. Vale a 
dire: la preghiera personale e comune, la liturgia preparata in modo da essere piacevole 
(anche se sempre meno persone vi partecipano), la lettura personale e comunitaria della Bib­
bia, il dialogo aperto e sincero sulla nostra fede, il fare disinteressato dell’amore del pros­
simo, la motivazione cristiana portata avanti nella “misura alta” - come dice il Papa - della 
vita quotidiana17.

don Giovanni Villata 
responsabile del

Centro Studi e Documentazione

17 II concetto è ripreso da M. Kehel, Dove va la Chiesa..., op. cit., 138-139.



Documentazione 783

In margine alla Notificazione 
della Congregazione per la Dottrina della Fede 

circa alcuni scritti
del R. R Marciano Vidal, C.SS.R.

1. Nella vita della Chiesa degli ultimi decenni la teologia morale ha suscitato un inte­
resse che non aveva conosciuto da molto tempo. Molteplici elementi spiegano questo stato 
di cose. L’attenzione posta dal Concilio Vaticano II all’uomo ed ai problemi che gli tor­
mentano il cuore; la presa di coscienza di una giusta autonomia della realtà mondana; la 
nuova percezione della dignità della coscienza e del rispetto che le è dovuto; la necessità di 
rinnovare la teologia morale secondo un modello più vicino all’Alleanza di Dio con il suo 
Popolo, il cui centro è la persona di Cristo; l’emergere di una antropologia di stampo più 
personalista; la riscoperta dell’aspetto vocazionale del matrimonio cristiano; le grandi sfide 
poste alla scienza ed alla cultura dalle conquiste dell’uomo nel campo della bio-ingegneria. 
Ecco alcuni dei fattori determinanti che hanno contribuito a mobilitare l’attenzione dei teo­
logi sulla morale.

2. Se si considerano i risultati acquisiti in questo ambito, è incontestabile che sono stati 
registrati dei considerevoli progressi. Senza parlare delle risposte inedite - ma non per que­
sto meno conformi al “pensiero di Cristo” (ICor 2,16) - offerte a problemi tanto antichi 
quanto nuovi, non si possono ignorare molteplici indizi concreti di questo rinnovamento. Tra 
questi, si potrebbe segnalare la riscoperta, da parte di numerosi fedeli, della grandezza della 
vocazione cristiana e della gioia profonda ed inalterabile che c’è ad impegnarvisi pienamente 
e definitivamente; l’annuncio missionario del Vangelo che non esita a proclamare ad alta 
voce il massimo delle “Beatitudini” come via normale della vita cristiana al servizio della 
gloria del Padre e dei fratelli, che questo stesso Padre attrae a sé (cfr. Gv 6,44); il coraggio di 
numerosi cristiani di affermare la propria identità, quando viene per loro il momento di 
entrare in dialogo con altri che non condividono le loro convinzioni, coraggio che non disde­
gna, se è necessario, il martirio, forma compiuta della morale cristiana; l’entusiasmo manife­
stato dalle nuove generazioni di teologi nel tirocinio e nell’esercizio della loro “vocazione”.

Di questa germinazione e dei suoi frutti ha preso atto l’Enciclica di Giovanni Paolo II 
Veritatis splendor: «Lo sforzo di molti teologi, sostenuti dall’incoraggiamento del Concilio, 
ha già dato i suoi frutti con interessanti e utili riflessioni intorno alle verità della fede da cre­
dere e da applicare nella vita, presentate in forma più corrispondente alla sensibilità e agli 
interrogativi del nostro tempo»1.

3. Un altro aspetto è da prendere in considerazione. In un clima di effervescenza intel­
lettuale come quella che la teologia morale ha conosciuto in passato e che tuttora conosce, 
uno sforzo supplementare è richiesto dal teologo moralista che si vede impegnato in prima 
persona, e cioè lo sforzo di non perdere il senso dell’equilibrio e della misura inerente alla 
sua vocazione. Quest’ultima, infatti, comporta il riferimento a due poli indissociabili: il 
rispetto dovuto al diritto del Popolo di Dio alla verità tutta intera e il legame con il Magi­
stero della Chiesa al quale incombe l’onere, mediante lo Spirito del Risorto (cfr. Gv 16,13), 
di conservare il Popolo di Dio, nel corso dei tempi e nelle varie circostanze, nella vivente 
fedeltà alla verità.

1 Giovanni Paolo II. Leu. Enc. Veritatis splendor (6 agosto 1993), 29: AAS 85 (1993), 1157.



784 Documentazione

Su tale vocazione del teologo moralista è opportuno fermarsi brevemente per precisarne 
ancora le coordinate. 11 compito del teologo moralista è indispensabile alla realtà vivente 
della Chiesa. È lui che scruta tutto ciò che potrebbe rendere la vita «secondo la verità nella 
carità» (Ef 4,15) più limpida, più trasparente, più accessibile ai credenti. È lui che avvia il 
discernimento fra veri e falsi problemi. E lui che ne identifica la portata ed il significato. È 
lui che scruta «la Parola di Dio contenuta nella Scrittura ispirata e trasmessa dalla Tradizione 
viva della Chiesa»2 per trarne le luci necessarie allo scioglimento delle difficoltà intraviste.

Questi tratti generali potrebbero essere completati dalie osservazione più specifiche che 
l’Enciclica Veritatis splendor ha consacrato al riguardo'. Senza volere entrare nei dettagli, è 
utile ricordare che questo lavoro di intelligenza della fede e dei costumi affidato al teologo 
moralista non è un blocco monolitico, chiuso in se stesso. E essenzialmente un servizio che 
intende favorire sia la crescita del Popolo di Dio nel bene, sia la collaborazione con il Magi­
stero nell’esercizio del suo compito di ultima istanza di verità nella Chiesa.

4. In merito ai rapporti fra il teologo ed il Magistero, si può constatare l’esistenza di 
alcune tensioni. Esse non sono da interpretarsi necessariamente e sempre come espressioni 
di posizioni inconciliabili né di rotture latenti, ma come risultato di approcci diversi ad una 
medesima verità sempre difficile da afferrare in tutta la sua complessità e la sua ricchezza.

Nella storia recente della Chiesa, si potrebbe pensare a tensioni che sono esistite tra 
alcuni teologi ed il Magistero negli anni '50. Dette tensioni si sono rivelate in seguito 
feconde, così da diventare, come riconosciuto dallo stesso Magistero, un punto sorgivo del 
Concilio Vaticano II. Ammettere le tensioni non significa in questo caso noncuranza o indif­
ferenza. Si tratta, piuttosto, della «pazienza della maturazione»4, che il terreno richiede per 
permettere ai semi di germinare e di fare sorgere nuove piante. Fuori di metafora, si tratta 
del riconoscimento della necessità di lasciare che le nuove idee si accordino gradualmente 
con il patrimonio dottrinale della Chiesa per aprirlo poi di riflesso a ricchezze insospettabili 
che gli erano intrinseche. Il Magistero adotta prudentemente questo atteggiamento e vi 
riserva particolare rilievo perché sa che così si raggiungono le comprensioni più profonde 
della Verità per il bene più grande dei fedeli. E ciò corrisponde all’intenzione di Giovanni 
Paolo II nell’Enciclica già richiamata, di non «imporre ai fedeli nessun particolare 
sistema»’. L’ora della potatura o del discernimento potrà imporsi, mai però prima del sor­
gere o dell'aprirsi dei giovani germogli'1.

5. Accanto alla tensione, si può avere purtroppo l’opposizione. Questa esiste quando la 
ricerca della verità si compie a scapito del patrimonio dottrinale della Chiesa e si cristallizza 
in proposizioni ambigue o chiaramente erronee. La vigilanza esercitata in questo caso dei 
Pastori rientra nel ruolo che il Signore ha loro conferito di custodire intatto il “deposito della 
fede” per il bene della Chiesa intera7.

Infatti, considerando le cose più da vicino, questo atteggiamento di opposizione è 
nocivo per tutti. Anzitutto per il teologo, il quale, una volta negate alcune verità, si espone

1 Congregazione per la Dottrina della Fede, Istr. Donum veritatis (24 maggio 1990), 6: /MS 82 (1990), 1552.
’ Cfr. nn. 111-113: l.c.. 1220-1222.
' L'espressione deriva dall'lstr. Donum veritatis, 11 (l.c., 1555), che la utilizza per descrivere l'atteggiamento 

che deve adottare il teologo se vuole che la sua audace ricerca della verità all'interno della fede ecclesiale possa 
portare frutti ed “edificare”.

’ Lett. Enc. Veritatis splendor, 29: l.c., 1157.
6 La recente Dichiarazione della Congregazione per la Dottrina della Fede, Dominus lesus (6 agosto 2000) 

descrive bene questo processo, applicandolo all'Importante questione del dialogo inter religioso: «Nella pratica c 
nell'approfondimento teorico del dialogo tra la fede cristiana e le altre tradizioni religiose sorgono domande nuove, 
alle quali si cerca di far fronte percorrendo nuove piste di ricerca, avanzando proposte e suggerendo comporta­
menti, che abbisognano di accurato discernimento» (n. 3: /MS 92 12(XX)|, 744).

’ Cfr. Istr. Donum veritatis. 14: l.c.. 1556.



Documentazione 785

ad altri errori che potrebbero condurlo a chiudersi alla Verità. Inoltre, è dannoso per il 
Popolo di Dio, il cui accesso alla pienezza della verità cristiana, nei confronti della quale 
egli vanta un diritto inalienabile, è minacciato. Da ultimo per i Pastori della Chiesa, i quali, 
senza una sana teologia, sono privati di un aiuto per svolgere ancora meglio il compito che 
il Signore ha loro affidato. Vegliando sul “deposito” rivelato (cfr. ITm 6,20; 2Tm 1,12), il 
Magistero non vuole quindi demolire, ma raddrizzare per edificare. San Paolo lo diceva già 
a Timoteo (cfr. 2Tm 4,2) e Giovanni Paolo II lo riafferma quando riporta all’attenzione dei 
teologi moralisti alcune verità che fanno parte del “patrimonio morale” della Chiesa".

6. Il risultato positivo della vigilanza dei Pastori della Chiesa si estende quindi alla 
comunità dei teologi della quale fa parte il R. P. Marciano Vidal. Un tale avvenimento è in 
effetti per gli altri membri di questa comunità l’occasione per rivedere i loro contributi alla 
luce di ciò che il Magistero riconosce, in questo caso particolare, appartenere o meno al 
“deposito” affidato alla Chiesa. Al riguardo, la presente Notificazione è ricca di preziose 
indicazioni, alcune delle quali rivestono un rilievo molto importante.

La prima fra esse è senza alcun dubbio il posto centrale che occupa la persona di Cristo 
nella teologia morale cattolica. Pur riconoscendo il valore della recta ratio per conoscere 
l’uomo, nondimeno Cristo rimane il punto di riferimento indispensabile e definitivo per 
acquisire una conoscenza integrale dell'uomo. che servirà poi da base ad un agire morale 
completo, nel quale non si dà dicotomia alcuna fra ciò che dipende dall’humanum e ciò che 
proviene dalla fede.

Sulle orme del Concilio Vaticano li, l’Enciclica Veritatis splendor è stata esplicita su 
questo punto. È a Cristo che il “giovane ricco” si avvicina per avere delle chiarificazioni su 
se stesso e su ciò che deve fare per corrispondere alla propria identità e trovare il vero bene, 
quello cioè di realizzarsi secondo il disegno di Dio (cfr. Mt 19,16-21)“.

Un secondo dato importante, che deriva direttamente dal precedente, è la dignità intan­
gibile della sessualità umana. Nel contesto segnato da una esasperata sessualità che prevale 
nel nostro mondo, i contorni dell’autentico significato della sessualità umana possono facil­
mente attenuarsi. Da ciò, il moralista cristiano può essere incline a risolvere i problemi vec­
chi e nuovi che si pongono con risposte che sono più conformi alla sensibilità ed alle attese 
del mondo che al “pensiero di Cristo” (cfr. ICor 2,16). Come è il caso più frequente di fronte 
a questioni dottrinali oggetto di contestazione, la soluzione buona è qui la lectio difficilior. 
Come il Magistero ha dimostrato in diverse occasioni ed in differenti contesti, nessun com­
promesso può essere accettato in questo ambito. La vocazione cristiana nei suoi diversi stati 
di vita trova la propria condizione di possibilità in una sessualità umana integrale.

È alla luce di queste osservazioni che si deve comprendere il motivo secondo il quale la 
Chiesa considera la masturbazione e le relazioni sessuali di tipo omosessuale come atti 
oggettivamente gravi È nella stessa ottica che la Chiesa invita gli sposi cristiani alia pater­
nità responsabile nel rispetto del “legame indissolubile”, voluto dal Creatore e Redentore 
dell'uomo, tra i due significati, unitivo e procreativo, dell'atto coniugale".

Gli stessi motivi si ritrovano nell’insegnamento del Magistero sulla fecondazione arti­
ficiale omologa. Si tratta infatti dell’unico luogo degno della procreazione umana costituito

' Cfr. Leti. Enc. Veritatis splendor. 4: l.c., 1135-1137.
• Cfr. Lctt. Enc. Veritatis splendor. 2. 6-7: l.c.. 1134-1135. 1138-1139; Giovanni Paolo II. Leu. Enc. 

Redemptor hominis (4 marzo 1979), 10: AAS 71 (1979), 274.
10 Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. Persona humana (29 dicembre 1957). 8-9: AAS 

68 (1976), 84-87; Lett. Homosexualitatis problema (1 ottobre 1986), 3-8: AAS 79 (1987), 544-548; Catechismo 
della Chiesa Cattolica. 2352. 2357-2359. 2396.

" Cfr Paolo VI, Lett. Enc. Humanae vitae (25 luglio 1968). 11-14: AAS 60 (1968). 488-491; Giovanni Paolo 
II. Esort. Ap. Familiaris consortio (22 novembre 1981 ), 32: AAS 79 (1982). 118-120; Catechismo della Chiesa Cat­
tolica. 2370 e 2399.



786 Documentazione

dagli atti propri degli sposi, da una parte, e della necessità di evitare ogni forma di manipo­
lazione dell’embrione umano, dall’altra12. Riguardo, poi, al rispetto incondizionato dovuto 
all’embrione, non è sufficiente affermare l’immoralità complessiva dell’aborto per poi atte­
nuarne confusamente il principio, quando si tratta di applicarlo a casi concreti particolar­
mente complessi. Su questo, punto la Chiesa ha sempre rivendicato una coerenza assoluta e 
continua a farlo con accresciuta insistenza ”. Attenendosi fermamente a questo principio del­
l’integrità della sessualità umana ed a quello connesso del rispetto della vita, la Chiesa non 
opprime l’uomo. Essa, piuttosto, lo valorizza; e ciò tanto più in quanto lo fa sulla base del­
l’idea che Gesù Cristo e la Tradizione apostolica hanno avuto dell’uomo nonostante il con 
testo culturale del loro tempo.

7. Una Notificazione come quella che ci si è proposto di commentare è sempre un avve­
nimento importante nella vita della Chiesa. Lo è in primo luogo per la persona immediata­
mente interpellata, ma anche per l’intero Corpo ecclesiale del quale il teologo in questione 
è e rimane membro. In casi simili si possono usare i termini “abbattere’’, ma anche 
“costruire”, “edificare” (cfr. 2Cor 10,8; 13,10). Nell’immediato, il primo verbo può sem­
brare più adeguato, ma a lungo termine e alla luce dell’amore invincibile del Signore, il 
verbo “costruire” prevarrà e susciterà la gioia inalterabile di essere finalmente rimasti nella 
verità (cfr. 2Gv 2). Poiché in questo risiede la speranza della Chiesa: «Noi sappiamo che 
tutto concorre al bene di coloro che amano Dio, che sono stati chiamati secondo il suo dise­
gno» (Rm 8,28).

* * *

Da L'Osservatore Romano, 16 maggio 2001

" Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Istr. Donum vitae ( 22 febbraio 1987), n. II, B. 5: AAS 
80(1988), 92-94.

" Cfr. Giovanni Paolo II, Leu. Enc. Evangelium vitae (25 marzo 1995), 58-62: AAS 87 (1995), 466-472.



Documentazione 787

Riconoscere ed attuare
il diritto alla nutrizione adeguata 

quale diritto umano fondamentale
Dal 28 maggio al 1° giugno 2001 si è svolta a Roma la 27“ sessione del Comitato Intetgovemativo 
della FAO sulla Sicurezza Alimentare. Riponiamo qui di seguito l’intervento della Santa Sede, pro­
nunciato durante la seduta inaugurale dell'Incontro in oggetto dall’Osservatore Permanente della 
Santa Sede presso le Organizzazioni e Onanismi delle Nazioni Unite per l’Alimentazione e l'Agri­
coltura.

Signor Presidente,
desidero anzitutto ringraziarLa per avermi concesso di parlare in questo momento e 

complimentarmi per la sua elezione a dirigere i lavori di questo Comitato chiamato a parti­
colare preparazione del “World Food Summit - Five Years Later".

1. La nostra sessione del CFS ci richiama dunque, ancora una volta, l’impegno fonda­
mentale di tutti per garantire la sicurezza alimentare di tutti, in concreto, con ricerca degli 
strumenti necessari per attuarla efficacemente e con coerenza.

La Santa Sede, particolarmente sensibile alla gravissima questione della fame e della 
malnutrizione nel mondo, qui offre, insieme alla propria disponibilità di concertazione e 
azione in materia, alcuni spunti di riflessione che potranno concorrere ad operare adeguate 
scelte politiche e concretizzare interventi all’altezza delle odierne necessità. La nostra Dele­
gazione vuole farlo partendo proprio dall’ausilio dei dati messi a disposizione di questo 
Comitato, che rendono aderenti alla realtà le nostre valutazioni di ordine etico, le quali 
appartengono più propriamente alla natura ed alla missione della Santa Sede.

È un metodo, questo, che scruta la realtà per coglierne, con i positivi risvolti, le situa­
zioni che impediscono a moltissimi la integrale crescita della persona - nel riconoscimento 
della sua centralità nella società -, per combatterle, anche attraverso scelte di politica inter­
nazionale nel settore dell’alimentazione e della sicurezza alimentare. Questo settore - per­
mettetemi di sottolinearlo - ci sta particolarmente a cuore.

2. Conferisce un grande valore a questa nostra riunione - come dicevamo - il compito 
di predisporre gli strumenti e gli accorgimenti necessari perché sia un successo il “World 
Food Summit" cinque anni dopo. Sarà esso un appuntamento per richiamare ciascuno, e la 
Comunità Intemazionale tutta intera, alla propria responsabilità per far combaciare la 
volontà politica-umanitaria espressa nel 1996 con la realtà della sicurezza alimentare che 
oggi registriamo, con pena, se teniamo presenti anche le mete fissate allora.

I dati fornitici, per la loro evidenza, infatti, ci lasciano delusi profondamente. Ed è il 
senso comune. Oltre l’ “expertise", è la nostra comune umanità, a togliere lo spazio ad ogni 
possibile giustificazione. E questo mondo, il nostro, che vive - è certo, nel suo insieme - un 
progresso ed uno sviluppo senza precedenti nella storia, ad abbandonare di fatto quotidia­
namente milioni di persone alla mancanza di debita nutrizione, minacciandone così la 
sopravvivenza. Vi è dunque una evidente contrapposizione tra le possibilità di intervento 
concreto, da un lato, e la volontà di attivare e dare operatività a questi possibili impegni, dal­
l’altro.

3. Segni di ulteriore grave preoccupazione vengono dai tre livelli di analisi che questo 
Comitato ha individuato per valutare lo stato di insicurezza alimentare nel mondo. Mi rife-



788 Documentazione

risco ai consumi, alla salute e al livello nutrizionale, cioè alla effettiva disponibilità di ali­
menti nelle diverse aree, con particolare riguardo a quelle a rischio o vulnerabili.

A tali aspetti, credo, va oggi ulteriormente aggiunto il diretto riferimento alla sicurezza 
degli alimenti, di fronte a quelle situazioni che toccano la salute del consumatore per un’o­
messa sorveglianza sulla qualità degli alimenti. Orbene le carenze nutrizionali di intere 
comunità richiedono un adeguato livello di impegno anche in questa prospettiva, per non 
prevedere un’astratta disponibilità di quantitativi di derrate alimentari senza il relativo safety 
control, magari in ragione di situazioni d’urgenza e di deficit alimentare. Ciò deriva dal fon­
damentale diritto di ogni persona ad avere una nutrizione sicura e, parimenti, da quello di 
ogni comunità e popolo alla sicurezza alimentare.

4. Tra le cause della fame osserviamo che è stata proprio la FAO a “costruire” il con­
cetto di insicurezza alimentare, facendolo gradualmente evolvere da mere considerazioni in 
ordine tecnico, legate cioè alla disponibilità di derrate in stoccaggio in ragione dei consumi, 
a situazione che nega un vero e proprio diritto fondamentale. Ed è proprio il richiamo a que­
sta tematica dei diritti umani - che si vorrebbe alla base degli ulteriori impegni che il “World 
Food Summit - Five Years Later" sarà chiamato a confermare e ad assumere -, a consentire 
alla Delegazione della Santa Sede di proporre le seguenti considerazioni.

5. Innanzi tutto riteniamo che il diritto alla nutrizione si configura pienamente quale 
diritto economico e sociale, come ha ribadito del resto il General Comment n° 12 adottato 
nel 1999 dal Comitato per i diritti economici, sociali e culturali (Doc. HRI/GEN/l/Rev.4, 
pp. 57-65), che presiede al rispetto dell’omonimo Patto internazionale. Pertanto tale diritto 
non può configurarsi nella sua piena portata se lo si separa da alcuni fattori concorrenti o da 
altri diritti e situazioni ad essi connessi, come in effetti prevede giustamente il rispetto del 
principio dell’interdipendenza dei diritti umani.

Resta però da precisare il significato del diritto alla nutrizione soprattutto in ragione del 
ruolo che lo Stato deve svolgere per garantirne l’attuazione e quindi il godimento da parte 
delle persone. La questione - a nostro modo di vedere - tocca direttamente gli impegni del 
Vertice e quindi preme per la loro conferma, pur in un mutato quadro di riferimento. Il 
richiamato General Comment, comunque, stabilisce il livello di impegno degli Stati nel dare 
attuazione al menzionato diritto alla nutrizione, procedendo - sembra a noi - oltre l’inter­
pretazione tradizionale che vede i diritti economici e sociali garantiti dallo Stato in ragione 
delle proprie disponibilità e possibilità. Ciò significa che il diritto ad una nutrizione ade­
guata, non può avere tempi di attuazione legati solo a “obbligazioni di condotta” (obligation 
of conduci) che portano uno Stato a prevedere i necessari interventi, ma anche ad “obbliga­
zioni di risultato” (obligation ofresults), essenzialmente in ragione del valore basilare del 
diritto alla nutrizione quale componente essenziale del diritto alla vita.

6. Qui - come si evince - la prospettiva si allarga perché si può considerare le respon­
sabilità, al riguardo, della varie componenti della Comunità Intemazionale (cfr. General 
Comment n° 12, cit., pp. 64-65). Infatti a garantire il diritto alla nutrizione di persone e 
popoli, in assenza o con carenza delle capacità del singolo Stato - a motivo della propria 
condizione di sottosviluppo e povertà -, sono chiamati a sopperirvi gli altri Stati - prima­
riamente quelli che ne hanno la disponibilità - e le Istituzioni intergovernative. L’impegno 
assunto dal World Food Summit concretizza proprio questa prospettiva, nel concetto di sicu­
rezza alimentare, prevedendo uno sforzo di solidarietà per garantire la nutrizione a tutti, o 
almeno per ridurre a metà le sofferenze del mondo malnutrito e affamato, mediante l’impe­
gno comune di Stati e Organizzazioni.

7. Vorremmo inoltre far considerare che la mancata sicurezza alimentare si inscrive nel 
più ampio contesto della povertà. È cioè una delle cause che maggiormente limitano Tesi-



Documentazione 789

stenza di persone e di comunità. Tale considerazione non deve però dare all'azione contro 
la fame e la malnutrizione una portata parziale rispetto a qualcosa d’altro e quindi ridurre gli 
impegni specifici del Vertice. L’obiettivo nutrizionale andrebbe invece mirato autonoma­
mente, pur considerando l’insicurezza alimentare come uno degli effetti della povertà. Di 
conseguenza gli obiettivi del Vertice vanno inquadrati fra gli strumenti essenziali della lotta 
contro la povertà, prima ancora della sanità e della educazione, anche se tutto è da vedersi 
come insieme.

8. Tale visione ci dice che la sicurezza alimentare non può essere confinata alle urgenze 
o al soccorso nelle situazioni di assoluto degrado ormai “non-sostenibili”, anche se in tali 
contesti essa appare immediatamente come l’unico possibile traguardo dell’attività di "coo­
perazione". Pensiamo in particolare al perpetuarsi di quelle situazioni di conflitto, interno e 
intemazionale, che causano estremo disagio alle popolazioni interessate, determinando 
fenomeni di spostamenti forzati con abbandono di terre coltivabili e conseguente deteriora­
mento dei livelli di sicurezza alimentare.

9. Aggiungiamo che in un'efficace azione contro la povertà, la questione della sicu­
rezza alimentare va inserita tra i più vasti obiettivi della protezione ambientale e quindi dei 
vari ecosistemi. Ciò significa che la garanzia di approvvigionamenti alimentari non dovrà 
solo dipendere dall’uso dei terreni o dalla loro disponibilità, ma anche da una politica con­
tro il degrado ambientale e il mancato rispetto dell’ambiente.

10. Implicita alla sicurezza alimentare è l'esigenza di accesso ai mercati. Diventa allora 
particolarmente necessario, in questa prospettiva, che il commercio mondiale si apra a 
considerazioni di solidarietà. Parleremmo noi volentieri, qui. di globalizzazione della fra­
ternità. Questo significa l'abbattimento effettivo delle barriere doganali, ma tenendo conto 
della posizione di evidente svantaggio in cui versano i Paesi a basso reddito e con deficit ali­
mentare.

11. Signor Presidente, un accorto metodo di intervento della Comunità Internazionale 
nella lotta contro la fame deve porre la dovuta attenzione a tutti i fattori, potenziali o effet­
tivi, della malnutrizione, ma stando attenti a non legare la sicurezza alimentare ad altre situa­
zioni che, pur importanti, rischiano di non mobilizzare tutte le forze necessarie a motivo 
di differenti obiettivi e principi. Questo approccio dovrebbe segnare anche il riferimento 
a malattie e contagi che, propagandosi, mettono a grave rischio la salute umana e allo 
stesso tempo mostrano evidenti ripercussioni sulla sicurezza alimentare. Mi riferisco, in par­
ticolare, a quelle infezioni e patologie come ad esempio il virus HIV/AIDS, la malaria, le 
infezioni respiratorie, il morbillo, i parassiti intestinali che già nel 1992 venivano indi­
cati dalla Conferenza Internazionale sulla Nutrizione come maggiori responsabili della 
insicurezza alimentare o di alcune delle sue componenti (cfr. International Conference on 
Nutrition, Preventing and Managing infectious diseases, Theme paper n. 4. Doc. Prep- 
Com/lCN/92/INF/9, para. 23-44).

Come sottolinea altresì il Comitato per i diritti economici, sociali e culturali, a guidare 
questa azione, essenzialmente rivolta a garantire il diritto fondamentale a conseguire 
migliori condizioni di salute, concorre tra gli obblighi primari (core ohligations) degli Stati, 
quello di «ensure access to thè minimum essential food which is nutririonally adeguate and 
safe, to ensure freedom fron hunger to everyone» (General Comment n° 14, Doc. 
E/CN.4/2(XX)/4. para. 43). L’attività di prevenzione per malattie ed epidemie, come pure 
l’assistenza medica e farmacologica a quanti ne sono vittime, resta pertanto una questione 
di solidarietà che si trasforma in obbligo di giustizia quando la vita umana e la sopravvi­
venza di persone dipende dall'uso di terapie e farmaci indisponibili a causa di situazioni di 
povertà o di accentuata protezione dei diritti di proprietà intellettuale.



790 Documentazione

La Delegazione della Santa Sede ribadisce, anche in questo contesto, che vanno garan­
titi anzitutto i soggetti più vulnerabili, ma nel rispetto della coscienza di ognuno, delle 
visioni religiose e delle diverse culture. La prevenzione dunque deve essere capace di 
educare, anche nella sfera psicologica, affettiva e della sessualità, per evitare, tra l’altro, 
abitudini sbagliate, comportamenti a rischio o uso di sostanze che possono essere veicolo 
delle richiamate infezioni o malattie gravi (cfr. FAO-Committee on Food Security, Doc. 
CFS:2001/3, para. 31). Questo approccio permette un contributo al fine di raggiungere gli 
obiettivi preposti, anche a chi - e noi siamo tra questi - non condivide certe applicazioni di 
programmi preventivi per legittime ragioni etiche, e/o religiose, e/o culturali.

Signor Presidente, penso che qui siamo tutti animati dal desiderio di evitare che il Ver­
tice del prossimo novembre si limiti ad una carrellata, pur interessante e di alto profilo tec­
nico, di interventi e di tavole rotonde. Essi saranno utili solo se connessi con effettive mani­
festazioni di volontà politica e con linee operative e di mobilitazione di risorse umane e 
finanziarie che vadano a costituire altrettanti impegni concreti.

L’auspicio nostro finale e cordiale. Signor Presidente, è che aumenti il livello di coe­
sione e solidarietà tra i Paesi che partecipano ai lavori di questo Comitato (e che prende­
ranno parte attiva all’incontro di alto livello di novembre), così da favorire non solo propo­
siti, pur ben articolati, ma - ripetiamo - concreti impegni.

E che il Vertice sia un Vertice!
Grazie.

* Agostino Marchetto 
Arcivescovo tit. di Astigi 

Nunzio Apostolico

Da l 'Osservatore Romano, 31 maggio 2001



Documentazione 791

Notificazione del Vescovo di Vicenza 
sui “fatti” di Schio 

e sul Movimento mariano “Regina dell'amore”

La Diocesi di Vicenza ha sempre seguito con la doverosa attenzione pastorale i pre­
sunti “fatti soprannaturale” che si sarebbero verificati a S. Martino di Schio e il Movi­
mento mariano ad essi collegato; e ha progressivamente chiarito il proprio atteggiamento 
con alcune Notificazioni vescovili e con scelte pastorali corrispondenti. In particolare, a 
partire dal 18 giugno 1996, la Diocesi ha avviato un dialogo continuativo con il Movi­
mento e ha offerto un accompagnamento pastorale alle persone che lo frequentano, senza 
che ciò rappresentasse un riconoscimento ecclesiale dei “fatti” citati. 11 15 giugno 1998 
(prendendo atto dello Statuto che il Movimento si era dato, e nello spirito indicato sopra) 
è stato anche inviato al Movimento un sacerdote diocesano, nella veste di Assistente spi­
rituale. In data 26 agosto 1998 è stata infine costituita una Commissione diocesana, com­
posta da tre presbiteri incaricati di seguire stabilmente gli sviluppi dell’esperienza di 
Schio.

Ritengo ora opportuno rileggere questo tratto di cammino, per esprimere alcune valuta­
zioni e alcuni orientamenti, non nella forma di un discernimento conclusivo, ma come una 
pausa di riflessione che aiuti tutti a verificare il cammino percorso e a progettare il cammino 
futuro in sintonia con la Chiesa.

Una situazione ancora aperta

1. La vita del Movimento mariano di Schio presenta attualmente aspetti positivi e 
aspetti ambigui, che descrivono una situazione ancora aperta a possibili sviluppi diversi.

1.1. Nel Movimento ci sono persone e famiglie per le quali rincontro con l'esperienza 
spirituale di S. Martino è diventato stimolo per un rinnovamento interiore, e ha condotto a 
riscoprire la vita sacramentale, la preghiera personale e le pratiche comunitarie della pietà 
popolare, come l'adorazione eucaristica prolungata, la recita del Rosario, la Via Crucis e la 
venerazione delle immagini sacre. Il senso dell’appartenenza al Movimento è vissuto dai 
membri in modo intenso, e diventa una spinta per tornare spesso ai luoghi di preghiera di 
Schio e per coinvolgere altre persone e famiglie con forme di vivace proselitismo, sostenuto 
anche dai mezzi della moderna comunicazione di massa. Il Movimento quindi si diffonde e 
si articola in gruppi che si ritrovano regolarmente in varie zone del Veneto, dell’Italia e di 
altri Paesi europei.

Questa esperienza spirituale però non è esente dal rischio di alimentare una fede poco 
autentica, che ricerca segni tangibili magari ambigui, o che a volte si aspetta rivelazioni 
nuove da "apparizioni”, e da “messaggi" e "visioni” che verrebbero “dall'Alto". Tali pre­
sunti “eventi soprannaturali” poi vengono proposti con una durata e una frequenza che 
appaiono eccessive, e di solito con scadenze fisse e prevedibili, perdendo il carattere di 
straordinarietà ed evidenziando troppo la persona del “veggente”. Anche i contenuti dei 
“messaggi” e delle “visioni" (magari riferite alla vita nell’aldilà), soprattutto se paragonati 
alla sobria densità dell’annuncio biblico, si caratterizzano per ripetitività, ridondanza, poca 
incisività, se non per una certa ingenuità; e sono spesso segnati da tratti di pessimismo (non 
privo di annunci catastrofici), più vicini all’impazienza dei servi che non sanno vedere il



792 Documentazione

buon grano tra la zizzania, che non alla pazienza misericordiosa del Padrone del campo 
(cfr. Mt 13,24-30; Gv 3,16-20). E poi motivo di preoccupazione il fatto che in qualche altro 
luogo della Diocesi si stiano verificando presunte “comunicazioni celesti”, in qualche 
modo connesse all’esperienza di Schio, e con modalità e contenuti ancora più proble­
matici.

1.2. Il Movimento non si limita alla proposta spirituale, ma mostra di saper sviluppare 
significative opere di assistenza e di carità, in Italia e in vari Paesi poveri del mondo. Così 
pure si manifesta al suo interno una particolare sensibilità per la difesa della vita, anche 
attraverso una specifica aggregazione associativa. Rimane invece da verificare la scelta di 
forme di preghiera per la vita le quali, per il modo di attuazione, si prestano ad essere inter­
pretate più come gesti pubblici di protesta, che come invocazione alla misericordia di Dio 
per tutti, e come appello alle coscienze.

1.3. Va riconosciuto infine che in questi anni il Movimento ha mostrato il desiderio di 
sviluppare il dialogo e la collaborazione con la Diocesi, al fine di vivere una compiuta espe­
rienza ecclesiale.

Proprio in questo aspetto però si profilano le maggiori difficoltà oggettive, perché i 
membri del Movimento, sulla base di un vissuto personale ritenuto indubitabile, tendono a 
interpretare e a recepire intensamente, come manifestazioni “dall’Alto”, esperienze e “mes­
saggi” che l’autorità ecclesiastica non ritiene di poter autenticare. Si verifica così la ten­
denza a sottovalutare di fatto il carisma di chi nella Chiesa deve curare e servire l’oggetti- 
vità del messaggio cristiano circa la fede, la morale e l’azione pastorale; e non sono mancati 
gesti e atteggiamenti che rendono concretamente difficile il rapporto ecclesiale, e che chie­
dono una riflessione seria anzitutto ai responsabili del Movimento.

Fra queste realtà problematiche, ribadisco con forte sofferenza il sostegno e la condivi­
sione che il Movimento (particolarmente in alcuni suoi Responsabili) offre ai giovani che, 
dopo aver compiuto un cammino spirituale al suo interno, hanno intrapreso l’itinerario voca­
zionale e formativo verso il Presbiterato, in un caso già concluso con la sacra Ordinazione. 
Tali itinerari infatti vengono perseguiti ricercando una correttezza formale che non trova 
riscontro negli obiettivi e nei mezzi posti in atto, perché non comportano un inserimento 
effettivo, stabile e organico in un contesto ecclesiale (Diocesi, Istituto religioso) che possa 
garantire l'autenticità del discernimento, della formazione e dell’esercizio ministeriale, e 
sono in realtà motivati dall’intenzione soggettiva di preparare ed esercitare il ministero nel­
l’ambito del Movimento.

In ogni caso la continuazione, in qualunque forma, a Vicenza o altrove, del rapporto di 
collaborazione fra il Movimento e le esperienze citate di formazione e di esercizio del Pre­
sbiterato, renderà impossibile ogni dialogo con la Diocesi vicentina.

1.4. Noi guardiamo dunque con fiducia c rispetto alla ricerca religiosa che, nel Movi­
mento “Regina dell’amore”, tante persone vivono con cuore aperto e retta intenzione; e anzi 
riteniamo che la loro presenza aiuti la nostra Chiesa a riflettere sulle attese e sulle espres­
sioni religiose del nostro tempo, in vista di risposte pastorali efficaci. Nello stesso tempo 
però il doveroso servizio alla verità e alla comunione impone di mettere in luce gli aspetti 
problematici, che esistono e che impediscono ancora un discernimento ecclesiale sereno e 
rassicurante sull’esperienza nel suo insieme.

Saranno perciò i passi successivi a chiarire se - come speriamo - l’esperienza nata 
attorno a S. Martino si muoverà nella direzione di una fede piena, vissuta nella comunione 
ecclesiale e capace anche di stimolare l'impegno tipicamente laicale per l’animazione cri­
stiana delle realtà terrestri (famiglia, lavoro, scuola, vita sociale,...) in vista della crescita di 
una convivenza umana più giusta e fraterna.



Documentazione 793

Criteri per il discernimento e il cammino di fede

2. Al fine di evitare o di superare i rischi e i fraintendimenti che sono stati indicati 
sopra, e per accompagnare un maturo cammino di fede da parte del Movimento, è oppor­
tuno richiamare alcuni principi-guida sui quali bisognerà sviluppare un confronto serio e 
continuativo.

2.1. Sia l’Antico che il Nuovo Testamento si presentano come la religione della Parola 
ascoltata, e non della visione: «Beati quelli che pur non avendo visto crederanno» (Gv 
20,29); «finché abitiamo nel corpo, siamo in esilio lontano dal Signore, camminiamo nella 
fede e non ancora in visione» (2Cor 5,6-7). Va pertanto evitata ogni corsa al sensazionale, 
per vivere nella fede un’adesione profonda e totale alla Parola di Dio nella condizione pelle­
grinante della Chiesa, imitando più da vicino proprio la Madre del Signore, che «avanzò nella 
peregrinazione della fede» (Lumen gentium, 58) e non nello splendore della visione, e accom­
pagnò silenziosamente la vita di Gesù e della prima comunità cristiana. Si tratta di avere 
chiari il senso del tutto e delle proporzioni, la lucida coscienza della gerarchia delle verità e 
dei mezzi di salvezza, la capacità di discernere ciò che è essenziale nella fede da ciò che non 
lo è, per non confondere il sensazionale e lo straordinario con il fondamentale. Non c’è niente 
infatti di originariamente più straordinario, unico e singolare della Parola di Dio, dell’Euca­
ristia e degli altri Sacramenti; anche se queste realtà sono “ordinarie”, in quanto costituiscono 
"ordinariamente” e non eccezionalmente l'identità cristiana. È nel feriale, nel quotidiano, che 
è dato al cristiano di sperimentare l'assolutamente straordinaria grazia di Dio per noi.

Anche Maria fa parte di queste grazie offerte/donate a tutta la Chiesa e ad ogni cristiano. 
Non c'è quindi bisogno di fenomeni singolari e straordinari per assicurare la presenza e 
l'azione del soprannaturale, così come non occorrono di per sé speciali manifestazioni della 
Vergine per avere la certezza della sua presenza materna e della sua sollecita vicinanza nella 
Chiesa o per disporre dei segni indubitabili della sua funzione e intercessione materne.

2.2. Il Nuovo Testamento e quindi la Chiesa vivono della certezza che il Cristo «com­
pie e completa la rivelazione» e che nella sua Pasqua è stata stabilita la nuova e definitiva 
alleanza, per cui «non è da aspettarsi alcuna altra rivelazione pubblica prima della mani­
festazione gloriosa del Signore nostro Gesù Cristo» (Dei Verbum, 4).

Da questa rivelazione pubblica, fondante per la nostra fede, vanno distinte le rivelazioni 
particolari, il cui valore è totalmente relativo a Cristo, anche quando godessero di un riconosci­
mento ecclesiale. Tali manifestazioni dunque vanno guardate con attenzione e rispetto, perché 
possono costituire un aiuto alla vita spirituale, ma non possono diventare criterio ultimo di 
scelta, o pretendere di superare o completare la rivelazione, già perfetta in Gesù Cristo. Ogni 
rivelazione particolare è infatti al servizio della rivelazione fondamentale, e ad essa è sempre da 
ricondurre (cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, 67), così che la sua autorità resta comunque 
«essenzialmente diversa dall'unica rivelazione pubblica» (Congregazione per la Dottrina della 
Fede, "Il messaggio di Fatima”, Tipografia Vaticana, p. 34). Per questo motivo, secondo l’in­
segnamento della Chiesa, non c’è obbligo per nessuno di credere alle rivelazioni e apparizioni 
particolari, e rimane inaccettabile la pretesa che presunti "messaggi" siano accolti "tutti e 
subito” dai Pastori e dai fedeli laici, soprattutto quando si è consapevoli che per duemila anni 
troppo inascoltato è rimasto il messaggio - quello sì, sicuramente autentico - di Cristo!

E invece necessario applicare alle manifestazioni particolari l'indicazione data dalla 
Chiesa a proposito di Fatima: quanto ivi è accaduto, come del resto tutta la fede cristiana, 
non offre appagamenti alla curiosità umana, e ne è rimasto infatti deluso chi si attendeva 
eccitanti rivelazioni sulla fine del mondo e sul corso futuro della storia (cfr. Ivi, p. 43). La 
grandiosa ricchezza del "mistero” rivelatoci in Cristo, è invisibile, ma presente: è nostra 
“eredità” da confessare, celebrare, testimoniare, elevando continuamente a Dio il nostro 
cantico di lode pieno di stupore ed ammirazione.



794 Documentazione

2.3. Il Papa Giovanni II, pellegrino al nostro Santuario di Monte Berico (7 settembre 
1991), ci ha ricordato un fondamentale criterio di fede, che ha voluto ribadire con le stesse 
parole anche nella Lettera al Card. Cè per il centenario dell’incoronazione della nostra 
Madre e Patrona (22 agosto 2000): «Non si può pensare di vivere la vera devozione alla 
Madonna, se non si è in piena sintonia con la Chiesa e col proprio Vescovo. Si illuderebbe 
di essere accolto da Lei come figlio chi non si curasse di essere, al tempo stesso, figlio obbe­
diente della Chiesa, alla quale spetta il compito di verificare la legittimità delle varie forme 
di religiosità» (7 settembre 1991). Va quindi riconosciuto senza riserve il carisma di guida 
della Chiesa, alla quale spettano il discernimento e l’interpretazione delle rivelazioni parti­
colari. Da parte sua la Chiesa contribuisce alla maturazione della fede anche con l’impegno 
a tenere ben distinti gli aspetti di semplice ed essenziale vita cristiana (ascolto della Parola, 
partecipazione ai Sacramenti, preghiera, carità,...) dal culto propriamente legato ad appari­
zioni o ad altri fenomeni straordinari, soprattutto se non ancora accertati.

Il credente pertanto attende con tranquillità e serenità la valutazione ecclesiale, senza far 
appello a messaggi o mandati che, saltando la mediazione ecclesiale, vengono percepiti o 
accreditati come provenienti direttamente “dall’Alto”. Tali esperienze infatti si pongono 
spesso quasi in parallelo se non in alternativa all’autorevolezza della Parola di Dio e all’in­
segnamento dei Pastori, e talora mettono i presunti destinatari nel rischio di sentirsi oggetto 
di una speciale benevolenza celeste, e depositari di una particolare missione, magari nei con­
fronti della stessa Chiesa.

2.4. Va ricordato, infine, che la struttura della spiritualità e della preghiera cristiane è 
quella insegnataci dalla Bibbia e dalla Liturgia: al Padre, per il Figlio, nello Spirito Santo. 
Il centro della preghiera è la Pasqua del Signore, di cui si celebra il memoriale nell’Eucari­
stia e che si irradia negli altri Sacramenti e nella Liturgia delle Ore. In questo ambito trova 
la sua ragion d’essere, il suo significato e il suo valore la pietà mariana.

Orientamenti conclusivi

3. In coerenza con quanto enunciato sopra, l’atteggiamento della Diocesi vicentina nei 
confronti dei presunti “fatti” di S. Martino e del Movimento mariano “Regina dell’amore”, 
rimane regolato dai criteri esposti di seguito. Essi andranno applicati con serenità e fiducia, 
ma chiedono di essere accolti da quanti intendono riconoscere il valore del discernimento 
ecclesiale nella Chiesa vicentina e fuori di essa. Infatti - nel rispetto delle diverse responsa­
bilità, ma anche della comunione del ministero pastorale - le eventuali prese di posizione 
istituzionali su questi fatti non possono ignorare il confronto con il Vescovo che porta pri­
mariamente il peso del loro discernimento, dall’interno della situazione sorgiva e fondante.

3.1. Poiché non sono attualmente riscontrabili novità significative che permettano di 
mutare le precedenti dichiarazioni, ribadisco che non esistono elementi tali da indurre ad 
attribuire un carattere soprannaturale ai fenomeni che si sarebbero verificati a S. 
Martino in Schio e nei luoghi connessi. Restano perciò pienamente in vigore le Notifica­
zioni emesse a tale proposito dal mio Predecessore Mons. A. Onisto (15 marzo 1987) e da 
me (11 febbraio 1989, 1 novembre 1989, 5 agosto 1994, 18 giugno 1996, 15 giugno 1998), 
e quindi rimane non approvato il culto della Madonna denominata “Regina dell'a­
more”, così come non sono consentite manifestazioni religiose (pellegrinaggi, celebra­
zioni, ...) che ad esso si riferiscano. In tale contesto resta pure in vigore il divieto di cele­
brazione nella chiesetta di S. Martino: eventuali e singole eccezioni saranno consentite 
esclusivamente sotto la responsabilità dell’Arciprete di S. Pietro in Schio (in accordo con 
i Proprietari), e per motivazioni pastorali comunque non connesse al culto della “Regina 
dell’amore”.



Documentazione 795

3.2. Date le perplessità rilevate circa il contenuto dei cosiddetti “messaggi” e “visioni”, 
l’eventuale assenso espresso dalla Diocesi circa la pubblicazione di alcuni di essi non va 
interpretato come un riconoscimento della loro origine soprannaturale, ma soltanto come 
l’indicazione della non esistenza al loro interno di aspetti contrari all’insegnamento della 
Chiesa in materia di fede e di morale.

3.3. Il Movimento mariano che si è costituito a Schio è una “associazione privata di 
fedeli”. Ciò significa che la Diocesi prende atto della sua esistenza e del suo Statuto, senza 
che ciò comporti particolari riconoscimenti. Anche l’invio da parte del Vescovo di un sacer­
dote Assistente va interpretato unicamente come espressione della sollecitudine pastorale 
della Chiesa.

Nelle parrocchie dove sono presenti gruppi del Movimento, i Parroci sono invitati ad 
accoglierli serenamente e ad accompagnarne il cammino in linea con gli orientamenti con­
tenuti in questa Notificazione (cfr. sopra, n. 2, 1.4.), mantenendo un atteggiamento di lim­
pida fedeltà alle indicazioni ecclesiastiche circa presunti eventi straordinari o particolari 
manifestazioni religiose (cfr. sopra, n. 3.1.).

3.4. La Diocesi di Vicenza intende continuare fiduciosamente l’accompagnamento spi­
rituale e pastorale delle persone e dei gruppi che, nel contesto del Movimento mariano di 
Schio, vivono un’esperienza di preghiera e di catechesi. Nello stesso tempo però ci si 
attende che il Sig. Renato Baron e i Responsabili del Movimento diano piena e sollecita 
attuazione agli impegni da loro assunti fin dal 1996, come condizione per continuare il dia­
logo avviato.

La Vergine Maria, Madre del Signore e della Chiesa, accompagni ogni nostro passo 
nella fedeltà e nella carità.

Vicenza, 31 maggio 2001 - Festa della Visitazione della B. V. Maria

* Pietro Nonis
Vescovo di Vicenza



CATECHESI È COMUNICARE CON I TUOI FEDELI AD UNO AD UNO...

SISTEMI AUDIO E VIDEO

È LA SOLUZIONE PIÙ SEMPLICE E SICURA 
AFFINCHÉ LA PAROLA GIUNGA LIMPIDA E CHIARA

PASS costruisce, installa ed assiste:
— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— radiomicrofoni esenti da disturbi
— sistemi video - grandi schermi
— microfoni “piatti” da altare

PASS inoltre:
— HA UN ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI 
— GARANTISCE UNA ACCURATA ASSISTENZA TECNICA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi: 
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario 
Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Chiesa 
Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. 
Alpignano, S. Margherita dei colli, S. 
Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo 
(Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, 
Parr. Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, 
Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco 
(Valdocco), Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, 
Parr. Varisella, Ist. La Salle, Parr. B.ta 
Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, 
Parr. Coassolo.

Interno basilica di Maria Ausiliatrice

10144 TORINO — CORSO REGINA MARGHERITA, 209/a 
(Oli) 473.24.55 /437.47.84

FAX (Oli) 48.23.29



Costruiamo e realizziamo
— I migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di comunicare.
— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.
— Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite. 
— Servizio assistenza immediato.

WEB Sede: 12040 Covone (CN) - V. Piana, 5 - Tel. (0173) 58677- 58812
10147 Torino: Tagliante Giovanni - V. Cardinale Massaia, 76 - Tel. 2296198 - 766897



BASILICA DI S. PIETRO IN VATICANO
Un nuovo impianto di elettrificazione campane e orologio da torre 

realizzato ed installato dalla TREBINO nel 1994.

inr

FONDERIE 
CAMPANE

COMANDI 
ELETTRONICI 
PER CAMPANE

FABBRICA
OROLOGI D&

(TREBINQ)
CAV. ROBERTO TREBINO s.n.c.
16030 USCIO (GE) ITALY - TEL. 0185/919410 - FAX 0185/919427



Interventi tecnici 
di manutenzione, 
riparazione, 
pronto intervento 
con corde 
e tecniche 
alpinistiche

• Chiese

• Campanili

• Torri

• Ospedali

• Scuole

Raggiungiamo 
1’irraggiungibile 
con la massima 
competenza, 
sicurezza, rapidità 
e risparmio.

•

Ditta Castagneri Saverio 
10074 Lanzo Torinese

Via S. Ignazio, 22 
Tel. 0123/320163 

sito internet: www.castagneri.com

http://www.castagneri.com


Orologi da torre - Campane

F.lli JEMINA
Fond. nel 1780

- Fabbricazione programmatori e orologi elettronici
- Progetto, costruzione e posa in opera incastellature antivibrazioni
- Fornitura, automazione, riparazioni e manutenzioni campane singole 

o a concerto

• COSTRUTTORI ESCLUSIVI
DEL NUOVO SISTEMA BREVETTATO CM 12

ceppo motorizzato senza cerchi, catene e motori esterni, di piccolo 
ingombro con meccanismi al riparo dalle intemperie, colombi, ecc., 
e con assoluta silenziosità di funzionamento.

PREVENTIVI GRATUITI

MONDOVÌ (CN) - Via Soresi, 16 - Tel. 0174/43010

CAPANNI Fonderie
CAMPANE - OROLOGI - IMPIANTI

Via Reg. S. Stefano, 23-25 
15019 STREVI (AL)
Tel. 0144/37 27 90

0337/24 01 80

FORNITORI DEL SANTUARIO B. V. CONSOLATA - TORINO

ASSISTENZA - MANUTENZIONI SU OGNI TIPO DI IMPIANTO



£a Vece del Pcpclo
LA TUA VITA IN PRIMA PAGINA

Il settimanale della Chiesa torinese che ti informa su:
• i fatti principali del territorio torinese
• la vita della Chiesa locale e universale
• i problemi e l’attualità culturale e sociale

Corso Matteotti, 11 - 10121 Torino
Tel. 011.562.18.73-011.545.768. Fax 011.549.113

il nostro 
tempo

LA CULTURA DELLA GENTE

Il giornale cattolico a diffusione nazionale propone ogni settimana:
• i fatti principali dell'attualità culturale e politica
• commenti, analisi, riflessioni sui temi in discussione
• un punto di vista “cristiano" sugli avvenimenti

Corso Matteotti, 11 - 10121 Torino
Tel. 011.562.18.73-011.545.768. Fax 011.549.113



Nostre Edizioni:

ECHI DI VITA 
PARROCCHIALE

— PAGINE 16 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i 
mesi, formato 17 x 24

— PAGINE 8 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i 
mesi formato 17 x 24

* Pagine proprie a disposizione dei RR. Parroci, nella 
quantità desiderata.

Stampa copertina a quattro colori propria: con una iniziale spesa di im­
pianto si possono stampare un certo numero di copertine da utilizzare di 
mese in mese secondo il fabbisogno.

Stampa copertina propria in bianco e nero dietro fornitura di cliché o foto­
grafia.

— Edizione Generale completa: è possibile avere tutte le 16 
pagine più la copertina a colori. Si potrà usufruire delle pagine 
2, 3 e 4 di copertina per la stampa di materiale proprio. Ai 
Parroci che lo desiderano spediamo l’Edizione Generale 
con il nome della Parrocchia in copertina.

— tipo GIORNALE nei formati 22 x 32 - 25 x 35 - 32 x 44 con tutto 
materiale proprio.

— EDIZIONI SPECIALI DI LUSSO E COMUNI in formati diversi.

Richiedete saggi e preventivi a:

OPERA DIOCESANA BUONA STAMPA
Corso Matteotti, Il - 10121 TORINO

Telefono (011)54 54 97



2002

fflTODlS 

soggetti vari con didascalie, 
stampa a quattro colori 

su carta patinata 
formato 35,5 x 17,5, 

13 figure, 
pagine 12 + 4 di copertina

RICHIEDETECI 
SUBITO 

COPIE saggio!

PER FORTI 
TIRATURE 
PREZZI 

DA CONVENIRSI 
★

Con un adeguato 
aumento di spesa 

si possono aggiungere 
notizie proprie

WS© 

a colori, 
con riproduzioni artistiche 

di quadri d'autore, 
formato 34 x 24



CONI NUOVI APP JÌlCUi

Omnia lermoair
I DI RISCALDAMENTO A NORME EUROPEE "CE":

GRANDE RISPARMIO 
ALTO RENDIMENTO (OLTRE IL 90%) 

MASSIMA SICUREZZA 
QUALITÀ' CONTROLLATA

To
rin

o

OMNIA TERMOAIR
è specializzata nel 

riscaldamento di grandi spazi, 

come Chiese, Oratori, palestre, 

teatri e locali di riunione.

Con la sua trentennale 

esperienza nel settore ed un ricco 

catalogo di prodotti e soluzioni, 

è in grado di offrire studi 

e preventivi gratuiti per 

nuovi impianti, trasformazioni 

ed adeguamenti alle 

normative, 

manutenzioni.

Omnia lermaair
10040 LEINI' (TORINO) • STRADA DEL FORNACINO, 87/C • TEL 011.998.99.21 r.a. • FAX 011.998.13.72

www.omniatermoair.com • e-mail: omnia@omniatermoair.com

http://www.omniatermoair.com
mailto:omnia@omniatermoair.com


UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56201 - fax 011/51 56209 - ore 9-12

Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56271 - E-mail: archivio@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56203 - fax 011/51 56209
E-mail: sacramenti@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi (tei. ab. 011/74 02 72) su appuntamento
Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56295 (ab. 0335/632 3590) 

ore 9-12 (escluso giovedì e sabato)
Ufficio per l'Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56360 - fax 011/51 56369

E-mail: amministrativo@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio dell'Avvocatura - tei. 011/51 56210 - fax 011/51 56209

E-mail: avvocatura@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56210 - fax 011/51 56209

ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56286

ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 011/51 56310 - fax 011/51 56319

E-mail: catechistico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)
Ufficio Liturgico - tei. 011/51 56280 - fax 011/51 56 289

E-mail: liturgico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18
Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/5371 87 - 011/530626 - fax 011/5371 32

E-mail: caritas@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 
ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 011/51 56220 - fax 011/51 56229
E-mail: missionario@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 011/51 56350 - fax 011/51 56 349
E-mail: giovani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/51 56 340 - fax 011/51 56 349
E-mail: famiglia@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/51 56.335
E-mail: anziani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale Sodale e del lavoro - tei. 011/562 52 11 - 011/56258 13 - fax 011/5625922
E-mail: lavoro@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

unìciò per la Pastorale dell'Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e dell'Università 
tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56239 - E-mail: scuola@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12- 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 01 1/53 8796 - 011/53 9052
E-mail: sanita@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Migranti - tei. 011/246 2092 - fax 011/202542
E-mail: serviziomigranti@torino.chicsacattolica.it - www.torino.chiesacattolica.it/migranti 
via Ceresole n. 42 - ore 9-12 - 14,30-17,30 (chiuso mercoledì pomeriggio e sabato)

Ufficio per la Pastorale del Tùrismo, Tempo Libero e Sport - tei. 011/51 56 330
E-mail: turismo@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 martedì e venerdì - ore 15,30-17,30 tutti i giorni (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sodali - tei. 011/51 56300 - fax 011/51 56309
E-mail: comunicazioni@torino.chiesacattolica.it - ore 10,30-13 (escluso sabato)

mailto:archivio@torino.chiesacattolica.it
mailto:sacramenti@torino.chiesacattolica.it
mailto:amministrativo@torino.chiesacattolica.it
mailto:avvocatura@torino.chiesacattolica.it
mailto:catechistico@torino.chiesacattolica.it
mailto:liturgico@torino.chiesacattolica.it
mailto:caritas@torino.chiesacattolica.it
mailto:missionario@torino.chiesacattolica.it
mailto:giovani@torino.chiesacattolica.it
mailto:famiglia@torino.chiesacattolica.it
mailto:anziani@torino.chiesacattolica.it
mailto:lavoro@torino.chiesacattolica.it
mailto:scuola@torino.chiesacattolica.it
mailto:sanita@torino.chiesacattolica.it
mailto:serviziomigranti@torino.chicsacattolica.it
http://www.torino.chiesacattolica.it/migranti
mailto:turismo@torino.chiesacattolica.it
mailto:comunicazioni@torino.chiesacattolica.it


RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= retto)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Abbonamento annuale per il 2001 L. 85.000 - Una copia L. 8.500
Anno LXXV1I1 - N. 5 - Maggio 2001

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Preservazione Fede “Buona Stampa" - c.so Matteotti 
10121 Torino - C.C.P. 10532109 - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 10/2001
Spedito: Ottobre 2001


