
RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE

ANNO LXXVIII 
GIUGNO 2001



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale. 

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
- il sabato pomeriggio;
- nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56 240 - fax 01 1/51 56 249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/51 56211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56 333 - fax 01 1/51 56 209

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Pro-Vicari Generali - ore 9-12
Fiandino mons. Guido (ab. tei. 01 1/568 28 17 - 0349/15741 (il)
Operti mons. Mario (ab. tei. 011/436 13 96 - 0333/56743 95)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TO Città:
Lanzetti don Giacomo (ab. tei. 011/389376 - 0.347/2462067)
venerdì ore 10-12
Distretti pastorali:
TO Nord: Foieri don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - 0347/546 05 94) 
lunedì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Garlo (ab. Carmagnola tei. 01 I /972 3171 - 0339/359 68 70) 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Maria don Gabriele (ab. Orbassano tei. 011/900 27 94 - 0333/686 9655) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 01 1/58 III) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 011/51 56216

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/311 5422):
pastorale dell'iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/205 3474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani.

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 01 1/972 00 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità; mi- 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO
Cattaneo don Domenico (tei. uff. 01 1/51 56.360 - ab. 011/521 1557)

(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
UFFICIALE PER CLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA METROPOLITANA

SOMMARIO
pag-

Atti del Santo Padre
Messaggio per la Giornata Missionaria Mondiale 2001 807
Messaggio per la XXII Giornata Mondiale del Turismo 811
Messaggio a un Convegno teologico pastorale sui Movimenti ecclesiali 814
Messaggio in occasione della Sessione speciale dell’Assemblea Generale dell’ONU su

HIV/A1DS 816
Lettera in occasione del Capitolo Generale dei Domenicani 818
Alla Plenaria della Pontificia Commissione di Archeologia Sacra (9.6) 820
Ai partecipanti al Congresso Internazionale degli Ostetrici e dei Ginecologi cattolici (18.6) 822

Atti della Santa Sede

Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti:
Orientamenti per la pastorale del turismo 825

Sinodo dei Vescovi:
X Assemblea Generale Ordinaria - // Vescovo servitore del Vangelo di Gesù Cristo per 
la speranza del mondo. Instrumentum laboris 845

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia - Orientamenti pastorali dell’Episcopato 
italiano per il primo decennio del 2000 905

Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia nella Veglia di Pentecoste 937
Omelia nella Basilica del Corpus Domini 940
Omelia in Cattedrale nelle Ordinazioni presbiterali 943
Omelia nella celebrazione cittadina del Corpus Domini 947
Omelia per la morte del Pro-Vicario Generale mons. Operti 950
Nella festa della Consolata, Patrona dell’Arcidiocesi:

- Omelia nella Concelebrazione Eucaristica 955
- Dopo la Processione 958



806

Nella festa del Patrono di Torino:
- Omelia nella Concelebrazione Eucaristica 960
- Omelia nei Vespri 964

Relazione alla Settimana Pastorale del C.O.P.: Una comunità cristiana a confronto con le 
sfide dell' immigrazione 965

Curia Metropolitana

Cancelleria:
Ordinazioni presbiterali - Termine di ufficio - Trasferimento - Nomine - Nomine 
e conferme in Istituzioni varie - Dimissione di chiese e di oratorio a usi profani - 
Comunicazione - Sacerdoti diocesani defunti 977

Documentazione

Celebrazioni romane per il Centenario dei Missionari della Consolata: Da Torino verso il 
mondo l'opera dei Missionari della Consolata (Card. Angelo Sodano) 983

Pellegrini e forestieri, ieri e oggi (* Francesco Gioia) 987

Codice etico mondiale per il turismo 992
Nota della Santa Sede al Consiglio per gli Aspetti del Diritto della Proprietà Intellettuale 

relativi al Commercio 1004
A dieci anni dalla pubblicazione di "Dialogo e Annuncio" (mons. Felix Anthony Machado) 1007

RIVISTA DIOCESANA TORINESE 
ABBONAMENTI PER IL 2001

La Cancelleria della Curia Metropolitana:
sollecita gli abbonati a rinnovare tempestivamente l’abbonamento;
ricorda che l'abbonamento a Rivista Diocesana Torinese è obbligatorio per i 

parroci e per tutti coloro ai quali sia in qualche modo affidata la cura d'anime;
invita tutti i sacerdoti, i diaconi permanenti, gli operatori pastorali, le comunità 

di vita consacrata, le associazioni, i movimenti e le aggregazioni laicali che ancora 
non la ricevono, ad abbonarsi a Rivista Diocesana Torinese, tenendo conto della par­
ticolare fisionomia della pubblicazione, che la rende strumento necessario per la vita 
dell’Arcidiocesi.

Abbonamento annuale per l'anno 2001: Lire 85.000, da versarsi sul Conto 
Corrente Postale 10532109, intestato a "Opera Diocesana Buona Stampa", 10121 
Torino - corso Matteotti n. 11.



Atti del Santo Padre

Messaggio per la Giornata Missionaria Mondiale 2001

La spinta verso il futuro deve essere la base 
dell’agire di tutta la Chiesa nel nuovo Millennio

«Misericordias Domini
in aeternum cantabo» (Sal 89 [88], 2)

Cari Fratelli e Sorelle!

1. Con intima gioia abbiamo celebrato il Grande Giubileo della salvezza, tempo 
di grazia per tutta la Chiesa. La misericordia divina, che ogni fedele ha potuto spe­
rimentare, ci spinge a "prendere il largo", facendo memoria grata del passato, 
vivendo con passione il presente e aprendoci con fiducia al futuro, nella convinzio­
ne che «Gesù Cristo è lo stesso ieri, oggi e sempre» (Eb 13,8) (cfr. Lett. Ap. Novo Mil­
lennio ineunte, 1). Questa spinta verso il futuro, illuminato dalla speranza, deve esse­
re la base dell'agire di tutta la Chiesa nel nuovo Millennio. È questo il messaggio 
che desidero rivolgere a ogni fedele in occasione della Giornata Missionaria Mon­
diale, che si celebrerà il prossimo 21 ottobre.

2. È tempo, sì, di guardare in avanti, mantenendo gli occhi fissi sul volto di 
Gesù (cfr. Eb 12,2). Lo Spirito ci chiama a «proiettarci verso il futuro che ci attende» 
(Novo Millennio ineunte, 3), a testimoniare e confessare Cristo, rendendo grazie «per 
le "meraviglie" che Dio ha compiuto per noi: "Misericordias Domini in aeternum can­
tabo" (Sal 89 [88],2)» (Ibid., 2). In occasione della Giornata Missionaria Mondiale 
dello scorso anno, ho voluto ricordare come l'impegno missionario scaturisca dal­
l'ardente contemplazione di Gesù. Il cristiano che ha contemplato Gesù Cristo non 
può non sentirsi rapito dal suo fulgore (cfr. Vita consecrata, 14) ad impegnarsi a testi­
moniare la sua fede in Cristo, unico Salvatore dell'uomo.

La contemplazione del volto del Signore suscita nei discepoli la "contemplazio­
ne" anche dei volti degli uomini e delle donne di oggi: il Signore infatti si identifi­
ca «con i suoi fratelli più piccoli» (cfr. Mt 25,40.45). 11 contemplare Gesù, «primo e 
più grande evangelizzatore» (Evangelii nuntiandi, 7), ci trasforma in evangelizzato­
ri. Ci fa prendere coscienza della sua volontà di dare la vita eterna a coloro che il 
Padre gli ha affidato (cfr. Gv 17,2). Iddio vuole che «tutti gli uomini siano salvati e 
arrivino alla conoscenza della verità» (ITm 2,4), e Gesù sapeva che la volontà del

807



808 Atti del Santo Padre

Padre su di Lui era che annunciasse il Regno di Dio anche alle altre città: «per que­
sto sono stato mandato» (Le 4,43).

Frutto poi della contemplazione dei «fratelli più piccoli» è scoprire che ogni 
uomo, pur se in modo a noi misterioso, cerca Dio, perché da Lui creato ed amato. 
Così lo scoprirono i primi discepoli: «Signore, tutti ti cercano» (Me 1,37). E i «greci», 
in nome delle generazioni venture, esclamano: «Vogliamo vedere Gesù» (Gv 12,21). 
Sì, Cristo è la luce vera che illumina ogni uomo che viene in questo mondo (cfr. Gv 
1,9): ogni uomo lo cerca «andando come a tentoni» (At 17,27), spinto da un'attra­
zione interiore di cui neppure lui conosce bene l'origine. Essa è nascosta nel cuore 
di Dio, ove pulsa una volontà salvifica universale. Di essa Dio ci fa testimoni ed 
araldi. A questo fine ci invade, come in una nuova Pentecoste, col fuoco del suo Spi­
rito, con il suo amore e con la sua presenza: «Io sono con voi tutti i giorni fino alla 
fine del mondo» (Mt 28,20).

3. Frutto, dunque, del Grande Giubileo è anche l'atteggiamento che il Signore 
chiede ad ogni cristiano, quello di guardare in avanti con fede e speranza. 11 Signo­
re fa l'onore di riporre in noi la sua fiducia e ci chiama al ministero usandoci mise­
ricordia (cfr. ITm 1,12.13). Non è una chiamata riservata ad alcuni, ma è per tutti, 
ciascuno nel proprio stato di vita. Nella Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte ho 
scritto in proposito: «Questa passione non mancherà di suscitare nella Chiesa una 
nuova missionarietà, che non potrà essere demandata ad una porzione di "specia­
listi", ma dovrà coinvolgere la responsabilità di tutti i membri del Popolo di Dio. 
Chi ha incontrato veramente Cristo, non può tenerselo per sé, deve annunciarlo. 
Occorre un nuovo slancio apostolico che sia vissuto quale impegno quotidiano delle 
comunità e dei gruppi cristiani... La proposta di Cristo va fatta a tutti con fiducia. Ci 
si rivolgerà agli adulti, alle famiglie, ai giovani, ai bambini, senza mai nascondere 
le esigenze più radicali del messaggio evangelico, ma venendo incontro alle esi­
genze di ciascuno quanto a sensibilità e linguaggio, secondo l'esempio di Paolo, il 
quale affermava: "Mi sono fatto tutto a tutti, per salvare ad ogni costo qualcuno" 
(ICor 9,22)» (n. 40).

In modo speciale, la chiamata alla missione acquista singolare urgenza, se guar­
diamo a quella porzione dell'umanità che ancora non conosce o non riconosce Cri­
sto. Sì, cari Fratelli e Sorelle, la missione ad gentes è oggi più valida, che mai. Con­
servo impresso nel cuore il volto dell'umanità che ho potuto contemplare nel corso 
dei miei pellegrinaggi: è il volto di Cristo riflesso in quello dei poveri e dei soffe­
renti; il volto di Cristo che riluce in quanti vivono come «pecore senza pastore» (Me 
6,34). Ogni uomo e ogni donna hanno pieno diritto che siano insegnate loro «molte 
cose» (Ibid.).

Davanti all'evidenza della propria fragilità ed insufficienza, la tentazione 
umana, anche dell'apostolo, è quella di congedare la gente. Invece, è proprio in 
quell'istante che, ponendosi in contemplazione del volto dell'Amato, bisogna che 
ciascuno riascolti le parole di Gesù: «Non occorre che vadano: voi stessi date loro 
da mangiare» (cfr. Mt 14,16; Me 6,37). Si sperimenta così allo stesso tempo l'umana 
debolezza e la grazia del Signore. Consapevoli dell'immancabile fragilità che ci 
segna profondamente, avvertiamo il bisogno di rendere grazie a Dio per ciò che Egli 
ha compiuto per noi e per quanto, nella sua grazia, compirà.

4. Come non ricordare, in questa circostanza, tutti i missionari e le missionarie, 
sacerdoti, religiose, religiosi e laici, che hanno fatto della missione ad gentes e ad 
vitam la ragione del proprio esistere? Essi con la loro stessa esistenza proclamano 
«senza fine le grazie del Signore» (Sai 89). Non poche volte questo «senza fine» è



Atti del Santo Padre 809

arrivato fino all'effusione del sangue: quanti sono stati i "testimoni della fede" nello 
scorso secolo! È anche grazie alla loro generosa donazione che il Regno di Dio ha 
potuto dilatarsi. A loro va il nostro grato pensiero, accompagnato dalla preghiera. 
Il loro esempio è di stimolo e di sostegno per tutti i fedeli, i quali possono trarre 
coraggio dal vedersi «circondati da un così grande numero di testimoni» (Eh 12,1), 
che con la loro vita e la loro parola hanno fatto e fanno risuonare il Vangelo in tutti 
i Continenti.

Sì, carissimi Fratelli e Sorelle, non possiamo tacere ciò che abbiamo visto ed 
udito (cfr. At 4,20). Abbiamo visto l'opera dello Spirito e la gloria di Dio manife­
starsi nella debolezza (cfr. 2 Cor 12; ICor 1). Anche oggi tanti uomini e donne, con la 
loro dedizione e con il loro sacrificio, sono per noi manifestazione eloquente dell'a­
more di Dio. Da loro abbiamo ricevuto la fede e siamo spinti ad essere, a nostra 
volta, annunciatori e testimoni del Mistero.

5. La missione è «annuncio gioioso di un dono che è per tutti, e che va a tutti pro­
posto con il più grande rispetto della libertà di ciascuno: il dono della rivelazione 
del Dio-Amore che "ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio unigenito" (Gv 
3,16) ... La Chiesa, pertanto, non si può sottrarre all'attività missionaria verso i 
popoli e resta compito prioritario della missio ad gentes l'annuncio che è nel Cristo, 
"Via, Verità e Vita" (Gv 14,6), che gli uomini trovano la salvezza» (Novo Millennio 
ineunte, 56). È un invito per tutti, è un appello urgente a cui va data pronta e gene­
rosa risposta. Occorre andare! Occorre mettersi in cammino senz'indugio, come 
Maria, la Madre di Gesù; come i pastori destatisi al primo annunzio dell'Angelo; 
come la Maddalena alla vista del Risorto. «11 nostro passo, all'inizio di questo 
nuovo secolo, deve farsi più spedito nel ripercorrere le strade del mondo ... Il Cri­
sto risorto ci ridà come un appuntamento nel Cenacolo dove, la sera del "primo 
giorno dopo il sabato" (Gn 20,19), si presentò ai suoi per "alitare" su di loro il dono 
vivificante dello Spirito e iniziarli alla grande avventura dell'evangelizzazione» 
(Ibid., 58).

6. Cari Fratelli e Sorelle! La missione esige preghiera e impegno concreto. Tante 
sono le necessità che la capillare diffusione del Vangelo comporta.

Ricorre quest'anno il 75° anniversario dell'istituzione della Giornata Missiona­
ria da parte del Papa Pio XI, che accolse la domanda della Pontificia Opera della 
Propagazione della Fede per «stabilire "una giornata di preghiere e di propagan­
da per le missioni" da celebrarsi in uno stesso giorno in tutte le Diocesi, le parroc­
chie e gli istituti del mondo cattolico... e per sollecitare l'obolo per le missioni» (S. 
Congregazione dei Riti: Istituzione della Giornata Missionaria Mondiale, 14 aprile 
1926: AAS 19 [19271, 23s.). Da allora, la Giornata Missionaria costituisce un'occa­
sione speciale per ricordare a tutto il Popolo di Dio la permanente validità del 
mandato missionario, giacché «la missione riguarda tutti i cristiani, tutte le Dioce­
si e parrocchie, le istituzioni e associazioni ecclesiali» (Lett. Enc. Redemptoris missio, 
2). E al tempo stesso opportuna circostanza per ribadire che «le missioni non chie­
dono solo un aiuto, ma una condivisione con l'annunzio e la carità verso i poveri. 
Tutto quello che abbiamo ricevuto da Dio - la vita come i beni materiali - non è 
nostro» (Ibid., 81). Questa Giornata è importante nella vita della Chiesa, «anche 
perché insegna come donare: nella celebrazione eucaristica, cioè come offerta a Dio, 
e per tutte le missioni del mondo» (ibid.). Sia, dunque, quest'anniversario propizia 
occasione per riflettere sulla necessità di un più grande sforzo comune nel pro­
muovere lo spirito missionario e nel procurare i necessari aiuti materiali di cui i 
missionari hanno bisogno.



810 Atti del Santo Padre

7. Nell'Omelia a conclusione del Grande Giubileo, il 6 gennaio 2001, ho detto: 
«Occorre ripartire da Cristo, con lo slancio della Pentecoste, con entusiasmo rinno­
vato. Ripartire da Lui innanzi tutto nell'impegno quotidiano della santità, ponen­
doci in atteggiamento di preghiera e in ascolto della sua Parola. Ripartire da Lui per 
testimoniare l'Amore» (n. 8).

Perciò:
Riparti da Cristo,
tu che hai trovato misericordia.
Riparti da Cristo,
tu che hai perdonato e accolto il perdono.
Riparti da Cristo,
tu che conosci il dolore e la sofferenza.
Riparti da Cristo,
tu tentato dalla tiepidezza: l'anno di grazia è tempo sconfinato.
Riparti da Cristo,
Chiesa del nuovo Millennio.
Canta e cammina!
(cfr. Riti di conclusione nella Santa Messa nell'Epifania del Signore 2001).

Maria, Madre della Chiesa, Stella dell'evangelizzazione, ci affianchi in questo 
cammino, come restò accanto ai discepoli nel giorno della Pentecoste. A Lei ci rivol­
giamo fiduciosi perché, per sua intercessione, il Signore ci conceda il dono della 
perseveranza nel compito missionario, che concerne l'intera Comunità ecclesiale.

Con tali sentimenti, tutti vi benedico.

Dal Vaticano, 3 giugno 2001 - Solennità di Pentecoste

IOANNES PAULUS PP. Il



Atti del Santo Padre 811

Messaggio per la XXII Giornata Mondiale del Turismo

«Il turismo, uno strumento al servizio della pace 
e del dialogo fra le civiltà»

1. In occasione della XXII Giornata Mondiale del Turismo, che ha per tema "Il 
turismo, uno strumento al servizio della pace e del dialogo fra le civiltà", invio volentieri 
il mio saluto a tutti coloro che, in vario modo, operano in questo importante ambi­
to sociale. Il turismo interessa, in effetti, sempre più la vita delle persone e delle 
Nazioni. I moderni mezzi di comunicazione facilitano il movimento di milioni di 
viaggiatori alla ricerca di riposo o di un contatto con la natura o desiderosi di una 
conoscenza più approfondita della cultura di altri popoli. L'industria turistica, che 
viene incontro a questi desideri, moltiplica l'offerta di itinerari che danno la possi­
bilità di nuove esperienze. Si può ben dire che praticamente sono cadute le barrie­
re che isolavano i popoli e li rendevano estranei gli uni agli altri.

In sintonia con la decisione delle Nazioni Unite di proclamare l'anno 2001 come 
"Anno internazionale del dialogo fra le civiltà", il tema scelto dall'Organizzazione 
Mondiale del Turismo per la Giornata di quest'anno rappresenta un invito a riflet­
tere sul contributo che il turismo può dare al dialogo fra le civiltà. A questo tema io 
stesso ho dedicato alcuni passaggi del Messaggio per la Giornata Mondiale della 
Pace di quest'anno. Si tratta, infatti, di un argomento che merita attenzione, dal 
momento che nel dialogo fra le culture si incontra «la via necessaria per l'edifica­
zione di un mondo riconciliato, capace di guardare con serenità al proprio futuro» 
(Messaggio per la Giornata Mondiale della pace 2001, 3).

2. L'industria turistica rivela come è il mondo: sempre più globale e sempre più 
interdipendente. Lo sviluppo del turismo, particolarmente del turismo culturale, 
costituisce senza dubbio un beneficio per coloro che lo praticano e per la comunità 
che accoglie i visitatori e i turisti. Esiste una coscienza generalizzata dell'importan­
za delle grandi opere d'arte, come segni dell'identità delle civiltà, e si accresce sem­
pre più l'esigenza della loro protezione da parte anche della Comunità Internazio­
nale. In alcuni luoghi, però, il turismo di massa ha generato una forma di sotto-cul­
tura che avvilisce sia il turista, sia la comunità che l'accoglie: si tende a strumenta­
lizzare a fini commerciali le vestigia di "civiltà primitive" e i "riti di iniziazione 
ancora viventi" in alcune società tradizionali.

Per le comunità di accoglienza, molte volte il turismo diventa un'opportunità 
per vendere prodotti cosiddetti "esotici". Sorgono così centri di vacanze sofisticati, 
lontani da un contatto reale con la cultura del Paese ospitante o caratterizzati da un 
"esotismo superficiale" ad uso dei curiosi, assetati di nuove sensazioni. Purtroppo 
questo desiderio sfrenato giunge qualche volta ad aberrazioni umilianti come lo 
sfruttamento di donne e di bambini per un commercio sessuale senza scrupoli, che 
costituisce uno scandalo intollerabile. Occorre fare tutto il possibile perché il turismo 
non diventi in nessun caso una moderna forma di sfruttamento, ma sia occasione per 
un utile scambio di esperienze e per un proficuo dialogo tra civiltà diverse.

In una umanità globalizzata, il turismo è talora fattore importante di mondia­
lizzazione, in grado di provocare cambiamenti radicali e irreversibili nelle culture 
delle comunità di accoglienza. Sotto la spinta del consumismo può trasformare in



812 Atti de! Santo Padre

beni di consumo la cultura, le cerimonie religiose e le feste etniche, che si impove­
riscono sempre più per rispondere ai desideri di un maggior numero di turisti. Per 
soddisfare queste esigenze si ricorre a una "etnicità ricostruita", il contrario di ciò 
che dovrebbe essere un vero dialogo fra le civiltà, rispettoso dell'autenticità e della 
realtà di ciascuno.

3. Non c'è dubbio che, rettamente orientato, il turismo diventa un'opportunità 
per il dialogo fra le civiltà e le culture e, in definitiva, un prezioso servizio alla pace. 
La natura stessa del turismo comporta alcune circostanze che dispongono a questo 
dialogo. Nella pratica del turismo, infatti, diviene possibile un distacco dalla vita 
quotidiana, dal lavoro, dagli obblighi a cui siamo necessariamente tenuti. In questa 
situazione l'uomo riesce a «considerare con occhi diversi la propria esistenza e 
quella degli altri: liberato dalle impellenti occupazioni quotidiane, egli ha modo di 
riscoprire la propria dimensione contemplativa, riconoscendo le tracce di Dio nella 
natura e soprattutto negli altri esseri umani» (Angelus del 21 luglio 1996).

Il turismo pone a contatto con altri modi di vivere, altre religioni, altre forme di 
vedere il mondo e la sua storia. Ciò porta l'uomo a scoprire se stesso e gli altri, come 
individui e come collettività, immersi nella vasta storia dell'umanità, eredi e soli­
dali di un universo familiare ed estraneo allo stesso tempo. Scaturisce una nuova 
visione degli altri, che libera dal rischio di rimanere piegati su se stessi.

Viaggiando, il turista scopre altri luoghi, altri paesaggi, nuovi colori, forme 
diverse, modi diversi di sentire e vivere la natura. Abituato alla propria casa, alla 
sua città, ai paesaggi di sempre e alle voci familiari, il turista adatta il suo sguardo 
ad altre immagini, apprende nuove parole, ammira la diversità di un mondo che 
nessuno può abbracciare completamente. In questo sforzo crescerà, senza dubbio, 
il suo apprezzamento per tutto ciò che lo circonda e la coscienza che è necessario 
proteggerlo.

Il viaggiatore, a contatto con le meraviglie del creato, percepisce nel suo cuore 
la presenza del Creatore ed è portato a esclamare con sentimenti di profonda grati­
tudine: «Quanto sono amabili tutte le sue opere! E appena una scintilla se ne può 
osservare» (Sir 42,22).

Invece di chiudersi nella propria cultura; oggi più che mai i popoli sono invitati 
ad aprirsi agli altri popoli, confrontandosi con modi di pensare e di vivere diversi. Il 
turismo costituisce un'occasione favorevole per questo dialogo fra le civiltà, perché 
promuove l'inventario delle ricchezze specifiche che distinguono una civiltà dall'al­
tra; favorisce il richiamo a una memoria viva della storia e delle sue tradizioni socia­
li, religiose e spirituali e un approfondimento reciproco delle ricchezze dell'umanità

4. In occasione, pertanto, della Giornata Mondiale del Turismo invito tutti i cre­
denti a riflettere sugli aspetti positivi e negativi del turismo, per testimoniare in 
modo efficace la propria fede in quest'ambito tanto importante della realtà umana.

Nessuno cada nella tentazione di fare del tempo libero un tempo di «riposo dei 
valori» (cfr. Angelus del 4 luglio 1993). È al contrario doveroso promuovere un'eti­
ca del turismo. In questo contesto, merita attenzione il "Codice etico mondiale per il 
turismo", che rappresenta la convergenza di un'ampia riflessione compiuta dalle 
Nazioni, da varie Associazioni del turismo e dall'Organizzazione Mondiale del 
Turismo. Tale documento costituisce un passo avanti importante per considerare il 
turismo non soltanto come una delle tante attività economiche, ma come uno stru­
mento privilegiato per lo sviluppo individuale e collettivo. Grazie ad esso, infatti, 
può essere meglio utilizzato il patrimonio culturale dell'umanità a beneficio soprat­
tutto del dialogo fra le civiltà e della promozione di una pace stabile.



Atti del Santo Padre 813

Merita di essere sottolineato che tale Codice etico mondiale prende in considera­
zione i diversi motivi che spingono gli uomini a percorrere in lungo e in largo il pia­
neta, con speciale riferimento ai viaggi per motivi religiosi, quali i pellegrinaggi e le 
visite ai santuari.

5. La reciproca conoscenza fra individui e popoli, grazie a incontri e scambi cul­
turali, aiuta sicuramente la costruzione di una società più solidale e fraterna. Il turi­
smo implica la convivenza temporanea con altre persone, la raccolta di informazio­
ni sulle condizioni di vita, i problemi e la religione; presuppone la condivisione 
delle aspirazioni legittime di altri popoli; favorisce le condizioni per il loro ricono­
scimento pacifico.

Una giusta etica del turismo influisce sul comportamento del turista, lo rende 
collaboratore solidale, esigente con se stesso e con quanti organizzano il suo viag­
gio; agente di dialogo fra le civiltà e le culture per costruire una civiltà dell'amore e 
della pace. Questi contatti facilitano l'insorgere di quelle relazioni di pace fra i 
popoli che possono scaturire solo da un "turismo solidale", basato sulla partecipa­
zione di tutti. Soltanto la partecipazione da "pari a pari" può far sì che i contatti 
interculturali siano un'opportunità per la comprensione, la conoscenza reciproca e 
la distensione fra gli uomini. Per questo vanno incoraggiate tutte le forme di parte­
cipazione efficaci fra le culture. E necessario garantire agli abitanti delle località 
turistiche un doveroso coinvolgimento nella pianificazione dell'attività turistica, 
ben precisando limiti economici, ecologici o culturali.

Sarà ugualmente utile che tutte le strutture del Paese di accoglienza siano pro­
tese a realizzare un'attività turistica sempre al servizio delle persone e della co­
munità.

Il turismo si pone in tal modo al servizio della solidarietà fra tutti gli uomini, 
dell'incontro fra le civiltà; facilita la comprensione fra individui e Nazioni, costitui­
sce un'opportunità per realizzare un futuro di pace.

I cristiani, operatori o utenti del turismo, imprimano sempre all'attività turisti­
ca uno spirito evangelico, memori dell'esortazione del Signore: «Quando entrerete 
in una casa, dite per prima cosa: "Pace a questa casa". Se vi è qualcuno che ama la 
pace, riceverà la pace che gli avete augurato» (Le 10,5-6). Siano testimoni di pace e 
rechino serenità a coloro che incontrano.

Prego il Signore perché questo fondamentale ambito dell'umana attività sia 
sempre permeato da valori cristiani e diventi mezzo di evangelizzazione. A tal fine 
invoco la materna protezione di Maria, Madre dell'intera umanità, mentre di cuore 
invio a quanti operano nell'ambito turistico una speciale Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 9 giugno 2001

IOANNES PAULUS PP. II

In questo fascicolo di RDTo sono pubblicati due documenti collegati con il presente 
Messaggio del Santo Padre:
- pp. 825-844: Orientamenti per la pastorale del turismo, del Pontificio Consiglio 

della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti;
- pp. 992-1003: Codice etico mondiale per il turismo.



814 Atti del Santo Padre

Messaggio a un Convegno teologico pastorale sui Movimenti ecclesiali

Il sacerdote, all’interno di un movimento, deve porsi 
come una presenza singolare di Cristo Capo e Pastore

Al Venerato Fratello 
il Signor Cardinale 

JAMES FRANCIS STAFFORD 
Presidente

del Pontificio Consiglio per i Laici

1. Ho appreso con piacere che, su iniziativa del Movimento dei Focolari, si terrà 
a Castel Gandolfo, dal 26 al 29 giugno p.v., un Convegno teologico pastorale sul 
tema: “1 Movimenti ecclesiali per la nuova evangelizzazione". A Lei, che competente­
mente accompagna e orienta il cammino dei "movimenti ecclesiali" nella comunione 
e nella missione della Chiesa, affido l'incarico di recare il mio cordiale saluto alla 
Signorina Chiara Lubich, alle collaboratrici ed ai collaboratori, come pure ai relato­
ri del Convegno e a tutti i sacerdoti, i diaconi permanenti e i seminaristi studenti di 
teologia che prenderanno parte ad esso.

Nella Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte ho tracciato le linee del cammi­
no che la Chiesa, sospinta dall'abbondante effusione di grazia verificatasi nel recen­
te Grande Giubileo, è chiamata a percorrere all'alba del Terzo Millennio. La Chiesa 
deve "ripartire da Cristo", con lo sguardo fisso su di Lui e, immergendosi nel suo 
mistero, impegnarsi ad essere per tutti scuola di comunione e di operosa carità. Sor­
retta dalla potenza dello Spirito Santo, nonostante le umane fragilità, la Chiesa 
potrà così rendere testimonianza dell'amore di Dio in tutti gli ambienti dov'è in 
gioco la vita dell'uomo e la costruzione della società.

Questa missione investe tutta la Comunità cristiana e i movimenti ecclesiali 
costituiscono un "dono provvidenziale" per tale cammino, come ho voluto io stes­
so ricordare nel memorabile incontro del 30 maggio 1998 in Piazza San Pietro. Pro­
prio per questo, nella citata Lettera Apostolica ho sottolineato «il dovere di promuo­
vere le varie realtà aggregative, che sia nelle forme più tradizionali, sia in quelle più 
nuove dei movimenti ecclesiali, continuano a dare alla Chiesa una vivacità che è 
dono di Dio e costituisce un'autentica "primavera dello Spirito"» (n. 46).

2. A tanti movimenti ecclesiali partecipano anche, insieme a fedeli laici, nume­
rosi sacerdoti, attratti dall'impeto carismatico, pedagogico, comunitario e missio­
nario che accompagna le nuove realtà ecclesiali. Questa esperienza può risultare 
quanto mai utile, perché «capace di arricchire la vita sacerdotale del singolo e di 
animare il Presbiterio di preziosi doni spirituali» (Pastores dabo vobis, 31). È ben 
chiaro nella dottrina della Chiesa cattolica che i sacerdoti sono innanzi tutto chia­
mati a vivere in pienezza la grazia del Sacramento, per la quale vengono configu­
rati a Cristo, Capo e Pastore, per il servizio di tutta la Comunità cristiana, in cor­
diale e filiale riferimento al Vescovo e fraternamente uniti nel Presbiterio diocesa­
no. Essi appartengono alla Chiesa particolare e collaborano alla sua missione. Ma è 
vero anche che «i carismi dello Spirito sempre creano delle affinità, destinate ad



Atti del Santo Padre 815

essere per ciascuno il sostegno per il suo compito oggettivo nella Chiesa» (Insegna- 
menti, V1II/2 [1985], 660). Proprio per questo i movimenti possono essere utili 
anche ai sacerdoti.

La loro efficacia positiva si manifesta quando i sacerdoti trovano nei movimen­
ti "la luce e il calore" che li aiutano a maturare in una fervorosa vita cristiana e, in 
particolare, in un autentico "sensus Ecclesiae", che li spinge ad una più salda fedeltà 
ai legittimi Pastori, rendendoli attenti alla disciplina ecclesiastica sì da assolvere con 
slancio missionario alle incombenze proprie del loro ministero. I movimenti eccle­
siali risultano inoltre «fonte di aiuto e sostegno nel cammino formativo verso il 
sacerdozio», in particolare per coloro che provengono da specifiche realtà aggrega­
tive, fermo restando il rispetto dovuto alla disciplina stabilita nella Chiesa per i 
Seminari.

E importante, pertanto, evitare che la partecipazione del sacerdote, del diacono 
e del seminarista a movimenti o aggregazioni ecclesiali si risolva in una chiusura 
tanto presuntuosa quanto ristretta. Essa deve piuttosto aprire il loro spirito all'ac­
coglienza, al rispetto e alla valorizzazione di altre modalità di partecipazione dei 
fedeli nella compagine ecclesiale, spingendoli ad essere sempre più uomini di 
comunione, «pastori dell'insieme» (cfr. Pastores dabo vobis, 62).

3. Con queste premesse, l'inserimento nei movimenti ecclesiali si tradurrà per 
i sacerdoti in una possibilità di arricchimento spirituale e pastorale. Partecipando 
ad essi, infatti, i presbiteri possono meglio imparare a vivere la Chiesa nella coes­
senzialità dei doni sacramentali, gerarchici e carismatici che le sono propri, secon­
do la pluriformità dei ministeri, stati di vita e compiti che la edificano. "Toccati" e 
"attratti" dallo stesso carisma, partecipi di una stessa storia, inseriti in una stessa 
compagine, sacerdoti e laici condividono un'interessante esperienza di con-frater- 
nità tra "christifideles" che si edificano a vicenda, senza mai confondersi.

Sarebbe tuttavia grave perdita, se si andasse verso una "clericalizzazione" dei 
movimenti. Ugualmente, sarebbe un danno se la testimonianza e il ministero dei 
sacerdoti venissero in qualche modo offuscati e progressivamente assimilati a uno 
stato laicale. Il sacerdote deve porsi all'interno di un movimento, al di là delle fun­
zioni e mansioni che in esso è chiamato ad assumere, come una presenza singolare 
di Cristo, Capo e Pastore, ministro della Parola di Dio e dei Sacramenti, educatore 
nella fede, tramite di collegamento con il ministero gerarchico. Anzi, è proprio dal 
loro apporto che può dipendere in grande misura la crescita dei movimenti in quel­
la "maturità ecclesiale" che è stata da me evocata nel citato incontro della Penteco­
ste del 1998.

Incoraggio, pertanto, codesto Dicastero a seguire con attenzione il cammino dei 
movimenti ecclesiali, favorendo un intenso dialogo con loro e accompagnandoli 
con pastorale saggezza, non facendo mancare loro, quando necessario, gli opportu­
ni discernimenti, chiarimenti ed orientamenti.

Affido a Maria, la Vergine fedele, l'incontro e, mentre volentieri assicuro un 
ricordo nella preghiera per coloro che vi interverranno, invio a tutti una speciale 
Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 21 giugno 2001

IOANNES PAULUS PP. II



816 Atti del Santo Padre

Messaggio in occasione della Sessione speciale 
dell'Assemblea Generale dell’ONU su HIV/AIDS

Di fronte all’epidemia di AIDS
la Comunità Internazionale non può eludere 

le sue responsabilità morali

A Sua Eccellenza
Signor KOFI ANNAN 

Segretario Generale 
dell'Organizzazione delle Nazioni Unite

Lo svolgimento a New York, dal 25 al 27 giugno, di una Sessione speciale del­
l'Assemblea Generale delle Nazioni Unite incaricata di esaminare, nei suoi diversi 
aspetti, il problema dell'HIV/AIDS, è un'iniziativa particolarmente opportuna e 
desidero formulare a Lei, così come a tutte le Delegazioni presenti, i miei voti 
migliori, auspicando che i vostri lavori costituiscano una tappa decisiva nella lotta 
contro la malattia.

L'epidemia di HIV/AIDS rappresenta indubbiamente una delle catastrofi più 
grandi della nostra epoca, in particolare per l'Africa. Non si tratta di un mero pro­
blema di salute, visto che l'infezione ha conseguenze drammatiche sulla vita socia­
le, economica e politica delle popolazioni.

Rendo omaggio agli sforzi che si stanno attualmente compiendo a livello nazio­
nale, regionale e internazionale per raccogliere questa sfida, grazie alla messa in atto 
di un programma di azione volto alla prevenzione e al trattamento della malattia. 
L'annuncio che Lei ha fatto della prossima creazione del Fondo mondiale "AIDS e 
salute" è motivo di speranza per tutti. Auspico di tutto cuore che le prime prese di 
posizione favorevoli si concretizzino rapidamente attraverso un sostegno effettivo.

La temibile diffusione dell'AIDS s'inscrive in un universo sociale caratterizzato 
da una seria crisi di valori. In questo ambito, come in altri, la Comunità Internazio­
nale non può ignorare la sua responsabilità morale, anzi, nella lotta contro l'epide­
mia, si deve ispirare a una visione costruttiva della dignità dell'uomo e investire 
sulla gioventù, aiutandola a sviluppare una maturità affettiva responsabile.

La Chiesa cattolica continua ad affermare, mediante il suo magistero e il suo 
impegno accanto ai malati di AIDS, il valore sacro della vita. Gli sforzi che compie, 
sia nella prevenzione sia nell'assistenza alle persone colpite, spesso in collaborazio­
ne con le istituzioni delle Nazioni Unite, s'inscrivono nel quadro dell'amore e del 
servizio alla vita di tutti, dal concepimento fino alla morte naturale.

Due problemi mi stanno particolarmente a cuore, problemi che sono sicuro 
saranno trattati con grande attenzione nei dibattiti della Sessione speciale.

La trasmissione dell'HIV/AIDS dalla madre al bambino è una questione estre­
mamente dolorosa. Mentre nei Paesi industrializzati, grazie a terapie adeguate, si è 
riusciti a ridurre sensibilmente il numero di bambini che nascono con il virus, nei 
Paesi in via di sviluppo, in particolare in Africa, quelli che vengono al mondo con 
l'infezione sono molto numerosi, il che costituisce una grave sofferenza per le fami-



Atti del Santo Padre 817

glie e la comunità. Aggiungendo a questo triste quadro la disperazione degli orfa­
ni di genitori morti di AIDS, ci si trova di fronte a una situazione che non può lascia­
re insensibile la Comunità Internazionale.

Il secondo problema è quello dell'accesso dei malati di AIDS alle cure mediche 
e, nei limiti del possibile, alle terapie anti-retrovirus. Sappiamo che i prezzi di que­
sti medicinali sono eccessivi, a volte persino esorbitanti, rispetto alle possibilità dei 
cittadini dei Paesi più poveri. La questione comprende diversi aspetti economici e 
giuridici, fra i quali alcune interpretazioni del diritto della proprietà intellettuale.

A tale proposito, mi sembra opportuno ricordare ciò che ha sottolineato il Con­
cilio Vaticano II, e che io ho menzionato nell'Enciclica Centesimus annus, riguardo 
alla destinazione universale dei beni della terra: «La proprietà privata stessa ha per 
sua natura anche una funzione sociale che si fonda sulla legge della comune desti­
nazione dei beni» (Gaudium et spes, 71; Centesimus annus, 30). In virtù di questa ipo­
teca sociale, tradotta nel diritto internazionale, fra le altre cose, mediante l'afferma­
zione del diritto di ogni individuo alla salute, chiedo ai Paesi ricchi di rispondere ai 
bisogni dei malati di AIDS dei Paesi poveri con tutti i mezzi disponibili, affinché 
quegli uomini e quelle donne provati nel corpo e nell'anima possano avere accesso 
ai medicinali di cui hanno bisogno per curarsi.

Non posso concludere questo messaggio senza ringraziare gli scienziati e i 
ricercatori di tutto il mondo per i loro sforzi volti a trovare terapie contro questo ter­
ribile male. La mia gratitudine va anche agli operatori sanitari e ai volontari per l'a­
more e la competenza di cui danno prova nell'assistenza umana, religiosa e medi­
ca ai loro fratelli e alle loro sorelle.

Su tutti coloro che sono impegnati nella lotta contro l'HIV/AIDS, in primo 
luogo sui malati e le loro famiglie, come pure sui partecipanti alla Sessione specia­
le, invoco le Benedizioni di Dio Onnipotente.

Dal Vaticano, 21 giugno 2001

IOANNES PAULUS PP. II



818 Atti del Santo Padre

Lettera in occasione del Capitolo Generale dei Domenicani

Il vostro Ordine deve svolgere un ruolo vitale 
nella missione della Chiesa per sradicare vecchie falsità 
e proclamare in maniera efficace il messaggio di Cristo

Al Rev.mo TIMOTHY RADCLIFFE
Maestro Generale 

dell'Ordine dei Frati Predicatori

«Ringraziando con gioia il Padre che ci ha messi in grado di partecipare alla 
sorte dei santi nella luce» (Col 1,12), saluto Lei e l'Ordine dei Predicatori in occasio­
ne del Capitolo Generale che inizia a Rhode Island il 10 luglio 2001. Mentre vi riu­
nite nel primo Capitolo del nuovo Millennio per eleggere l'ottantacinquesimo Suc­
cessore del vostro beato Fondatore, San Domenico, invoco sui membri del Capitolo 
la luce dello Spirito Santo affinché tutto ciò che penserete, direte e farete rafforzi 
l'Ordine, doni pace alla Chiesa e renda gloria a Dio.

Fin dall'inizio uno dei compiti assegnati al vostro Ordine è stato la proclama­
zione della verità di Cristo in risposta all'eresia albigese, una nuova forma di quel­
la ricorrente eresia manichea che il Cristianesimo ha dovuto affrontare fin dal prin­
cipio. Al centro vi sono la negazione dell'Incarnazione e il rifiuto di accettare che «il 
Verbo si fece carne, e venne ad abitare in mezzo a noi, pieno di grazia e di verità» 
(Gv 1,14). Per rispondere a questa nuova forma di un'eresia peraltro antica, lo Spi­
rito Santo ha dato vita all'Ordine dei Predicatori, uomini che sarebbero stati supe­
riori per povertà e mobilità al servizio del Vangelo, che avrebbero contemplato 
incessantemente la verità del Verbo Incarnato nella preghiera e nello studio, e 
avrebbero trasmesso agli altri i frutti di quella contemplazione mediante la predi­
cazione e l'insegnamento. Contemplata aliis tradere: il motto dell'Ordine divenne la 
sua grande esortazione all'azione e resta tale ancora oggi.

Nel vostro Capitolo rifletterete sui seguenti temi strettamente legati fra loro: 
"Predicare il Vangelo in un mondo globalizzato" e “Il rinnovamento della vita contempla­
tiva”. La storia del vostro Ordine dimostra che il Vangelo verrà predicato in modi 
efficaci ed autentici in un mondo in rapida evoluzione solo se il Cristianesimo 
seguirà il cammino della contemplazione, che conduce a un rapporto più profondo 
con Cristo «accolto nella sua molteplice presenza nella Chiesa e nel mondo, confes­
sato come senso della storia e luce del nostro cammino» (Novo Millennio ineunte, 15).

È chiaro che le antiche afflizioni dell'animo umano e le grandi falsità non 
muoiono mai, ma giacciono nascoste per un certo periodo di tempo per poi riap­
parire sotto altre forme. È il motivo per cui è sempre necessaria una nuova evange­
lizzazione del tipo al quale lo Spirito Santo esorta ora tutta la Chiesa. Viviamo in 
un'epoca caratterizzata a suo modo dalla negazione dell'Incarnazione. Per la prima 
volta dalla nascita di Cristo, avvenuta duemila anni fa, è come se quest'ultimo non 
trovasse più posto in un mondo sempre più secolarizzato. Non che venga sempre 
negato in maniera esplicita. Molti sostengono di ammirare Gesù e di apprezzare 
alcuni elementi del suo insegnamento, ma Egli resta distante: non lo si conosce, non



Atti del Santo Padre 819

lo si ama e non gli si obbedisce veramente e lo si relega in un passato remoto o in 
un cielo distante.

La nostra è un'epoca che nega l'Incarnazione in una miriade di modi e le con­
seguenze di questa negazione sono chiare e inquietanti. In primo luogo, il rappor­
to dell'individuo con Dio viene considerato esclusivamente personale e privato, 
cosicché Dio viene rimosso dai processi che governano l'attività politica, economi­
ca e sociale. Ciò porta a una notevole diminuzione del senso delle possibilità umane 
perché solo Cristo rivela pienamente le magnifiche possibilità della vita umana, 
«svela anche pienamente l'uomo all'uomo» (.Gaudium et spes, 22). Quando si esclu­
de o si nega Cristo, la nostra visione della finalità umana si riduce e, prevedendo e 
mirando a meno di questo, la speranza e la gioia lasciano il posto alla disperazione 
e alla depressione. Subentra inoltre una sfiducia profonda della ragione e della 
capacità umana di cogliere la verità; infatti si mette in dubbio il concetto stesso di 
verità. Impoverendosi reciprocamente, la fede e la ragione si separano, degeneran­
do rispettivamente nel fideismo e nel razionalismo (cfr. Fides et ratio, 48). Non si 
apprezza e non si ama la vita e si fa strada una certa cultura della morte con i suoi 
amari frutti di aborto ed eutanasia. Non si apprezzano e non si amano corretta- 
mente il corpo e la sessualità umani e ne deriva un'attività sessuale degradante che 
si esprime con la confusione morale, con l'infedeltà e con la violenza della porno­
grafia. Non si ama e non si apprezza neanche il creato stesso ed ecco Io spettro del­
l'egoismo distruttivo nell'abuso e nello sfruttamento dell'ambiente.

In tale situazione la Chiesa e il Successore dell'Apostolo Pietro guardano all'Or­
dine dei Predicatori con una speranza e una fiducia non inferiori a quelle del 
momento della sua fondazione. Le necessità della nuova evangelizzazione sono 
grandi. È certo che il vostro Ordine, con le sue numerose vocazioni e la sua ecce­
zionale eredità, deve svolgere un ruolo vitale nella missione della Chiesa per sradi­
care vecchie falsità e proclamare il messaggio di Cristo in maniera efficace all'alba 
del nuovo Millennio.

In punto di morte San Domenico disse ai suoi fratelli costernati: «Non piange­
te, perché vi sarò più utile dopo la morte e vi aiuterò più efficacemente che in vita». 
Prego con fervore affinché l'intercessione del vostro Fondatore vi rafforzi nello svol­
gimento dei vostri compiti e affinché la lunga schiera dei Santi Domenicani che ha 
arricchito il passato dell'Ordine illumini il suo cammino in futuro. Affidando l'Or­
dine dei Predicatori alla sollecitudine materna di Nostra Signora del Rosario, 
imparto di cuore la mia Benedizione Apostolica a Lei, ai membri del Capitolo e a 
tutti i frati quale pegno di grazia e di pace infinite in Gesù Cristo, «Egli è immagi­
ne del Dio invisibile, generato prima di ogni creatura» (Col 1,15).

Dal Vaticano, 28 giugno 2001

IOANNES PAULUS PP. II



820 Atti del Santo Padre

Alla Plenaria della Pontificia Commissione di Archeologia Sacra

Le catacombe cristiane: 
luoghi di una nuova evangelizzazione, 
di preghiera e di promozione culturale

Sabato 9 giugno, ricevendo i partecipanti alla riunione plenaria della Pontifìcia Commissione di 
Archeologia Sacra, presieduta dall’Arcivescovo torinese Mons. Francesco Marchisano, il Santo 
Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Desidero rivolgere il mio cordiale benvenuto a ciascuno di voi, che parte­
cipate alla riunione plenaria della Pontificia Commissione di Archeologia Sacra. 
Oggi mi rendete visita al termine di due intense giornate dedicate ad un approfon­
dito esame dell'attività da voi svolta durante il Grande Giubileo dell'Anno Santo 
Duemila.

Saluto con affetto Monsignor Francesco Marchisano, vostro Presidente, e lo rin­
grazio per le cortesi espressioni che ha voluto rivolgermi a vostro nome. Gli sono, 
altresì, grato per avermi illustrato il tema del vostro incontro: Le catacombe cristiane 
d'Italia e l'Anno Santo: bilancio di un pellegrinaggio.

Grande, in effetti, è stato il contributo da voi offerto alla riuscita dell'Anno Giu­
bilare, che tanta eco ha suscitato nel mondo. Grazie per questo vostro servizio; gra­
zie per l'amore e la competenza con cui continuate a impegnarvi per rendere le 
catacombe cristiane di Roma e d'Italia luoghi di nuova evangelizzazione, di pre­
ghiera e di promozione culturale per i pellegrini del mondo intero.

2. Fedeli alle finalità istituzionali della vostra Commissione, in occasione del­
l'Anno Santo vi siete proposti di agevolare il pellegrinaggio dei devoti e rendere più 
accoglienti le catacombe aperte al pubblico.

Questi due obiettivi sono stati tenuti presenti nella creazione di itinerari alter­
nativi all'interno delle catacombe romane di San Callisto, San Sebastiano, Domitil- 
la, Priscilla e Sant'Agnese, nei lavori di illuminazione e di restauro realizzati a 
Roma e in altre catacombe presenti sul territorio italiano. Di particolare rilevanza, 
quasi alla fine dell'Anno Santo, è stato il ripristino della copertura della splendida 
Basilica dei Santi Nereo e Achilleo nelle catacombe di Domitilla, in cui è possibile 
rivivere l'atmosfera spirituale che si respirava nei primi secoli dell'era cristiana.

Tale evento arricchisce ulteriormente quel patrimonio monumentale che rap­
presenta la testimonianza più concreta e tangibile del mondo delle catacombe, dove 
i primi cristiani idearono un sistema funerario nuovo, seppellendo i fedeli in tombe 
simili, umili e sobrie, all'insegna dell'uguaglianza e della comunitarietà.

3. Visitando le catacombe, in effetti, il pellegrino può tornare con la mente ai 
gesti dei primi cristiani, che organizzarono una sorta di "cassa comune" per assi­
curare una degna sepoltura a tutti i fratelli, comprese le vedove, gli orfani e gli indi­
genti. Alla base di tale scelta essi posero il valore della solidarietà e quello, ancora 
più grande, della carità.

La struttura stessa delle catacombe sottolinea il profondo radicamento di tali 
valori nella vita di quei primi fratelli nella fede: esse, come documenta la denomi­
nazione coemeteria, si presentano come grandi dormitori comunitari, dove tutti,



Atti del Santo Padre 821

indipendentemente dal loro grado e dalla loro professione, riposano in un abbrac­
cio ideale, in attesa della risurrezione finale.

Nella penombra delle catacombe, l'attenzione dei visitatori è attirata da quelle 
semplici tombe, tutte uguali, chiuse con frammenti di marmo o di pietra, sui quali 
appaiono soltanto i nomi dei defunti. In molti casi, è assente anche tale semplice ele­
mento di identificazione, quasi a volerne sottolineare, attraverso l'anonimato, l'u­
guaglianza di hospites. Altre volte questa è evidenziata da alcuni simboli: l'ancora, 
che riconduce al concetto della sicurezza della fede; il pesce, che allude al Cristo Sal­
vatore e la colomba che richiama la semplicità ed il candore dell'anima, espressioni 
della comune fede.

4. Accanto ai semplici fedeli, nelle catacombe vennero situate, com'è noto, 
molte tombe di martiri delle persecuzioni di Decio, di Valeriano e di Diocleziano, 
subito grandemente venerate dai primi cristiani. Sulle loro tombe, come su quelle 
dei Papi e dei Santi dei primi secoli, i pellegrini provenienti anche da lontane regio­
ni del Mediterraneo e del Nord Europa lasciarono i loro nomi. Tali graffiti, estre­
mamente preziosi per gli studiosi del culto antico, certificano una venerazione inin­
terrotta fino al presente.

Carissimi Fratelli e Sorelle! Il ricchissimo patrimonio di fede, di arte e di cultu­
ra, rappresentato dalle catacombe, trova nella vostra Pontificia Commissione di 
Archeologia Sacra un custode competente, rispettoso delle finalità di pietà e zelan­
te nel favorirne la conoscenza e il proficuo accesso. A tale riguardo, desidero mani­
festare il mio compiacimento per l'impegno da voi profuso in vista dell'apertura di 
altre catacombe, come quelle di San Lorenzo al Verano e, nonostante le difficoltà e 
la complessità delle situazioni, di San Pancrazio e dei Santi Marcellino e Pietro. Nel- 
l'incoraggiare il vostro prezioso e generoso lavoro, auspico che tale sforzo sia pre­
sto coronato da successo. Esso, oltre a restituire al godimento dello storico o del cul­
tore dei monumenti antichi una traccia significativa dei primi secoli cristiani, rende 
un utile servizio alla nuova evangelizzazione. Infatti, il moderno pellegrino, spesso 
disorientato e dubbioso, ripercorrendo gli itinerari seguiti dai primi cristiani e riap­
propriandosi dei loro gesti di devozione, può essere condotto più agevolmente a 
riscoprire la propria identità religiosa e a decidersi con rinnovato entusiasmo alla 
sequela di Cristo, come fecero tanti martiri dei primi secoli del cristianesimo.

Grazie, pertanto, per la vostra collaborazione all'annuncio di Cristo agli uomi­
ni del nostro tempo. Il Signore ricolmi i vostri cuori dell'ardore dei Santi e dei Mar­
tiri, che voi contribuite a far conoscere e ad onorare.

Mentre affido ciascuno di voi e i vostri cari alla celeste protezione della Madre 
di Dio, a tutti imparto una speciale Benedizione Apostolica.



822 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti al Congresso Internazionale degli Ostetrici 
e dei Ginecologi cattolici

Di fronte a tensioni e pressioni sociali, 
ai sanitari cattolici si apre la via dell’obiezione 

di coscienza che dovrebbe essere rispettata da tutti, 
in particolare dai legislatori

Lunedì 18 giugno, ricevendo i partecipanti al Congresso Internazionale degli Ostetrici e dei Gine­
cologi cattolici, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso, che pubblichiamo in traduzione 
italiana:

1. Accolgo con calore la vostra visita in occasione del Congresso Internaziona­
le degli Ostetrici e dei Ginecologi cattolici, durante il quale riflettete sul vostro futu­
ro alla luce del diritto fondamentale alla formazione e alla pratica mediche secondo 
coscienza.

Attraverso voi, saluto tutti gli operatori sanitari che, quali servitori e custodi 
della vita, testimoniano incessantemente in tutto il mondo la presenza della Chiesa 
di Cristo in questo ambito vitale, in particolare quando la vita umana viene minac­
ciata dalla crescente cultura della morte. In particolare, ringrazio il Professor Gian 
Luigi Gigli per le cordiali parole che mi ha rivolto a vostro nome e il Professor 
Robert Valley, co-organizzatore del vostro incontro.

2. Gli ostetrici, i ginecologi e le infermiere ostetriche cristiani sono sempre chia­
mati a essere servitori e custodi della vita, perché «il Vangelo della vita sta al cuore 
del messaggio di Gesù. Accolto dalla Chiesa ogni giorno con amore, esso va annun­
ciato con coraggiosa fedeltà come buona novella agli uomini di ogni epoca e cultu­
ra» (Evangelium vitae, 1). Tuttavia la vostra professione è divenuta ancora più impor­
tante e la vostra responsabilità ancor più grande «nel contesto culturale e sociale 
odierno, nel quale la scienza e l'arte medica rischiano di smarrire la loro nativa 
dimensione etica, essi possono essere talvolta fortemente tentati di trasformarsi in 
artefici di manipolazione della vita o addirittura in operatori di morte» (Ibid., 89).

Fino a poco tempo fa, l'etica medica in generale e la morale cattolica si trovava­
no raramente in disaccordo. Senza problemi di coscienza, in generale i medici cat­
tolici potevano offrire ai pazienti tutto ciò che la scienza permetteva. Tuttavia ora le 
cose sono cambiate profondamente. La disponibilità di sostanze contraccettive ed 
abortive, nuove minacce alla vita contenute nella legislazione di alcuni Paesi, alcu­
ne utilizzazioni della diagnosi prenatale, la diffusione delle tecniche di fertilizza­
zione in vitro, la conseguente produzione di embrioni per combattere la sterilità, ma 
anche la loro destinazione alla ricerca scientifica, l'uso di cellule staminali embrio­
nali per lo sviluppo di tessuto per i trapianti allo scopo di guarire malattie degene­
rative e progetti di clonazione parziale o totale, già realizzati sugli animali: tutto ciò 
ha cambiato la situazione radicalmente.

Inoltre, il concepimento, la gravidanza e la nascita non vengono più intesi come 
modi per cooperare con il Creatore al compito meraviglioso di donare la vita a un 
nuovo essere umano.



Atti del Santo Padre 823

Sono spesso considerati un fardello e persino una malattia dalla quale guarire, 
piuttosto che dono di Dio.

3. E inevitabile che anche gli ostetrici, i ginecologi e le infermiere cattolici ven­
gano interessati da queste tensioni e da questi cambiamenti. Sono esposti a un'i­
deologia sociale che chiede loro di essere agenti di una concezione di "salute ripro­
duttiva" basata su nuove tecnologie riproduttive. Tuttavia, nonostante la pressione 
esercitata sulle loro coscienze, molti riconoscono ancora la propria responsabilità di 
medici specialisti di prendersi cura degli esseri umani più piccoli e più deboli e di 
difendere quanti non hanno alcun potere economico o sociale, né una voce da far 
udire.

Il conflitto fra pressione sociale ed esigenze della retta coscienza può portare a 
dover scegliere fra l'abbandonare la professione medica o il compromettere le pro­
prie convinzioni. Di fronte a tale tensione, dobbiamo ricordare che c'è una via di 
mezzo che si apre ai sanitari cattolici che sono fedeli alla propria coscienza. E la via 
dell'obiezione di coscienza, che dovrebbe essere rispettata da tutti, i particolare dai 
legislatori.

4. Nello sforzarci di servire la vita, dobbiamo operare per garantire nella legi­
slazione e nella pratica il diritto a una formazione e a una pratica professionali 
rispettose della coscienza.

È chiaro, come ho osservato nella mia Enciclica Evangelium vitae, che «i cristia­
ni, come tutti gli uomini di buona volontà, sono chiamati, per un grave dovere di 
coscienza, a non prestare la loro collaborazione formale a quelle pratiche che, pur 
ammesse dalla legislazione civile, sono in contrasto con la Legge di Dio. Infatti, dal 
punto di vista morale, non è mai lecito cooperare formalmente al male» (n. 74). Lad­
dove viene violato il diritto delle persone a ricevere una formazione medica e a pra­
ticare la medicina nel rispetto delle loro convinzioni morali, i cattolici devono ope­
rare coscienziosamente per porvi rimedio.

In particolare, le Università e gli ospedali cattolici sono chiamati a seguire le 
direttive del Magistero della Chiesa in ogni aspetto della pratica ostetrica e gineco­
logica, inclusa la ricerca sugli embrioni. Dovrebbero anche offrire una rete di docen­
ti qualificata e riconosciuta internazionalmente per aiutare i medici vittime di 
discriminazione o le cui convinzioni morali sono sottoposte a pressioni inaccettabi­
li, a specializzarsi in ostetricia e ginecologia.

5. Spero con fervore che all'inizio di questo nuovo Millennio, tutto il personale 
medico e sanitario cattolico, sia nella ricerca sia nella pratica, si impegni con tutto il 
cuore a servire la vita umana. Ho fiducia nel fatto che le Chiese locali presteranno 
la dovuta attenzione alla professione medica, promuovendo l'ideale di un servizio 
trasparente al grande miracolo della vita, sostenendo gli ostetrici, i ginecologi e gli 
operatori sanitari che rispettano il diritto alla vita, contribuendo ad unirli nel soste­
gno reciproco e nello scambio di idee e di esperienze.

Affidando voi e la vostra missione di custodi e servitori della vita alla protezio­
ne della Beata Vergine Maria, imparto di cuore la mia Benedizione Apostolica a voi 
e a tutti coloro che testimoniano il Vangelo della vita.





Atti della Santa Sede

PONTIFICIO CONSIGLIO
DELLA PASTORALE
PER I MIGRANTI E GLI ITINERANTI

ORIENTAMENTI
PER LA PASTORALE DEL TURISMO

INTRODUZIONE

1. La Chiesa ha espresso la sua attenzione pa­
storale al fenomeno turistico nel 1969 con il Di­
rettorio Peregrinatis in terra Allora il turismo si 
presentava come piattaforma di numerose possi­
bilità per il progresso delle persone e dei popoli. 
Già in quel tempo, tuttavia, la Chiesa si mostra­
va vigile nei confronti di diversi pericoli che po­
tevano derivare da una pratica del turismo che 
non tenesse sufficientemente conto dei criteri 
morali.

Nel corso degli anni il turismo ha conosciuto 
una forte evoluzione, coinvolgendo milioni di 
persone e trasformandosi per molti aspetti in uno 
dei principali vettori dell’attività economica. L’e­
spansione dell’attività turistica ha portato benefi­
cio a molte persone e ad interi Paesi, ma nello 
stesso tempo si è rivelata spesso fonte di degrado 
della natura e delle persone stesse. L’impegno 
Pastorale della Chiesa ha accompagnato questa 
evoluzione. Seguendo le indicazioni del Diretto­
rio Peregrinatis in terra e gli altri interventi del 
Santo Padre, molti Vescovi, sacerdoti, religiosi e 
laici si sono impegnati in un lavoro pastorale 

creativo e costante per impregnare di senso cri­
stiano questa dimensione della vita umana.

In questi decenni molti cristiani hanno acqui­
sito una visione più completa del turismo, sco­
prendo i suoi aspetti positivi e negativi. Per molte 
comunità ecclesiali il fenomeno del turismo ha 
smesso di essere una realtà marginale o un moti­
vo di disturbo della vita ordinaria, per trasfor­
marsi in una opportunità di evangelizzazione e di 
comunione. Il turismo potrebbe diventare «un 
fattore di primaria importanza nella costruzione 
d’un mondo aperto alla cooperazione fra tutti, 
grazie alla conoscenza reciproca e all’accosta­
mento diretto di realtà diverse»2. Le Diocesi e le 
Conferenze Episcopali, peraltro, si sono dotate di 
adeguate strutture pastorali, secondo le esigenze 
di ciascun luogo.

11 presente documento, che raccoglie tutte le 
istanze e le valide indicazioni del Peregrinans in 
terra, così come le esperienze delle varie Chiese 
locali, si propone di offrire una riflessione e dei 
criteri pastorali sul turismo, come risposta alle 
nuove circostanze.

' S. Congregazione per il Clero, Direttorio Generale per la Pastorale del Turismo (30 aprile 1969): A4S 
61 (1969), 361-384.

1 Giovanni Paolo II, Messaggio per la Giornata Mondiale del Turismo del 2000, 5.

825



826 Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti

2. Il turismo attuale è un fatto sociale ed eco­
nomico dalle molteplici dimensioni, che può 
coinvolgere le persone in modi diversi. I turisti 
intemazionali o aH’interno del proprio Paese 
sono centinaia di milioni ogni anno. Inoltre, mi­
lioni di persone sono coinvolte nel fenomeno del 
turismo come lavoratori, promotori e operatori, 
altri ancora sono impiegati in attività ausiliarie o 
semplicemente residenti in località turistiche. La 
pastorale del turismo si rivolge a tutte queste ca­
tegorie di persone.

I destinatari di questo documento sono i Ve­
scovi che, neH’ambito delle loro Chiese, animano 
e dirigono ogni azione pastorale. Il documento si 
rivolge anche ai sacerdoti, ai religiosi e alle reli­
giose; più direttamente interpella i laici, chiamati 
a esercitare l'attività di evangelizzazione in questo 
campo specifico della realtà sociale e secolare.

Ai detti destinatari, ciascuno secondo il pro­
prio ruolo, compete di immettere nel turismo i 
valori umani e cristiani proclamati dal Vangelo di 
Gesù Cristo.

I. LA REALTÀ DEL TURISMO OGGI

3. Il bisogno dell’uomo a muoversi è stato 
accentuato dal rapido sviluppo dei mezzi di co­
municazione, così come da una maggiore libertà 
di movimento tra i diversi Stati e da una più con­
certata omogeneizzazione giuridica e sociale. 
Nel passato furono le condizioni naturali o socia­
li avverse a spingere o a costringere gruppi più o 
meno numerosi di persone a cambiare il proprio 
luogo di residenza. Mai mancarono, tuttavia, 
viaggiatori che si mettessero in cammino con il 
desiderio di conoscere altri popoli, stabilire rela­
zioni con altre culture e acquisire una visione più 
globale della realtà. Questi sono esempi di ciò 
che l’uomo moderno ha cercato, attraverso il 
viaggio di formazione prima, e attraverso il turi­
smo attuale poi.

Nel mondo variegato della mobilità, il turi­
smo trova la sua specifica definizione come atti­
vità che si sviluppa durante il tempo libero. È 
ormai una convenzione sociale considerare viag­
gio turistico lo spostamento fuori del luogo abi­
tuale di residenza per un periodo superiore alle 
ventiquattro ore e inferiore ad un anno, non fina­
lizzato a esercitare nel luogo mansioni remunera­
te. In altre circostanze, il motivo del viaggio di­
venta ugualmente compatibile con la pratica di 
attività tipicamente turistiche: è il caso degli spo­
stamenti di coloro che hanno finalità commercia­
li, dei lavoratori inquadrati in imprese internazio­
nali, dei partecipanti a Congressi e attività di 
formazione, degli sportivi e lavoratori del mondo 
dello spettacolo. In questo modo, la pratica del 
turismo presenta un più ampio ventaglio di moti­
vazioni e una molteplicità di forme. Il riferimen­
to al tempo libero e al suo significato finalizzato 
alla realizzazione umana, rimane il criterio per 
valutare e valorizzare la pratica del turismo.

4. Il fenomeno turistico soprattutto oggi ri­
chiama l’attenzione innanzi tutto per le dimen­
sioni che ha raggiunto e per le prospettive della 
sua espansione. Nella metà del XX secolo, quan­
do il turismo è diventato nei Paesi industrializza­
ti accessibile a molti, si contavano circa 25 mi­
lioni di turisti internazionali. Da allora, si è 
passati a 698 milioni nell'anno 2000. Una cresci­
ta ancora più forte si è registrata nel turismo al­
l’interno del territorio nazionale dei singoli 
Paesi. Per il 2020 sono previsti circa 1.600 mi­
lioni di arrivi internazionali per motivi turistici '. 
L’industria turistica si è trasformata in una delle 
prime forze economiche in tutto il mondo e de­
tiene il primo posto in alcuni Paesi.

L’aspetto dinamico e crescente del turismo è 
stato accompagnato da una forza innovatrice e 
creativa, grazie alla quale l’offerta si è adeguata 
sempre più alle necessità e ai desideri delle per­
sone. Oggi il turismo presenta una grande varietà 
di forme e costituisce una realtà molteplice e in 
continuo mutamento.

Allo stesso tempo, tuttavia, l’attività turistica 
mostra aspetti negativi. Le persone che la pro­
muovono o che ne usufruiscono, frequentemente 
la utilizzano per i propri fini illeciti, in alcuni casi 
come strumento di sfruttamento, e in altri come 
occasione per l’aggressione a persone, a culture 
o alla natura. Ciò non deve stupire, se si tiene 
conto che il turismo non è una realtà isolata, ma 
una parte integrante della nostra civiltà, di cui ri­
produce la dinamica sia positiva che negativa.

Per disegnare e fondare una corretta pastorale 
del turismo, bisogna prendere coscienza della realtà 
del fenomeno nel modo più completo possibile. In 
questo documento non si pretende di offrire una si­
mile analisi, né peraltro sarebbe possibile; tuttavia

' Statistiche fornite dall'Organizzazione Mondiale del Turismo, il 30 gennaio 2001.



Atti della Santa Sede - Pontifìcio Consiglio della Pastorale per i Migranti 827

sembra necessario richiamare l’attenzione su alcu­
ni aspetti di primo piano. In questo senso, vi sono 
quattro punti che meritano di essere sottolineati:

- la natura del tempo libero e il suo ruolo 
nella vita degli uomini e delle donne di oggi;

Turismo e tempo libero

5. Lavoro e riposo scandiscono il ritmo natu­
rale dell'esistenza dell'uomo. Ambedue sono ne­
cessari perché la vita della persona si sviluppi nei 
suoi aspetti essenziali, in quanto l'uno e l'altro 
costituiscono ambiti di autentica creatività.

Nella storia dell'umanità il lavoroè stato sem­
pre vissuto come necessità dolorosa e spesso le 
condizioni lavorative sono state penose e perfino 
violente. Il processo che ha portato a un miglio­
ramento è stato lungo; pur accelerato nei tempi 
moderni, i suoi benefici raggiungono solo una 
parte dell’umanità. A causa dei più recenti pro­
gressi tecnologici, sono cambiate non solo le 
condizioni lavorative, ma la natura stessa del la­
voro, portando mutamenti sostanziali nella vita 
delle persone. Uno dei più significativi è proprio 
la maggior disponibilità di tempo libero.

A incrementare il tempo libero hanno concor­
so soprattutto la pratica del “week end" e le ferie 
retribuite. Peraltro, nella vita dell'uomo di oggi, 
il tempo libero occupa uno spazio molto rilevan­
te durante il periodo della gioventù e al termine 
dell’attività lavorativa, periodi che si sono pro­
lungati considerevolmente.

E necessario ribadire che si tratta di una frui­
zione non accessibile a tutti e che nel mondo, 
anche nei Paesi più sviluppati, milioni di persone 
non dispongono né del tempo libero, né dei 
mezzi economici e culturali per viverlo come 
vera opportunità.

6. Dobbiamo costatare, inoltre, che questa 
maggiore disponibilità di tempo, non sembra, 
tuttavia, sufficiente per soddisfare le sollecitazio­
ni che la società propone, come attività formati­
ve, sociali o finalizzate al riposo e al benessere; 
° per tener conto della crescente quantità di 
informazioni spesso imprescindibili per assicura­
re alla persona piena integrazione e partecipazio­
ne nella società. Da questo divario tra il tempo 
effettivamente a disposizione e quello desiderato, 
scaturisce uno stato d’animo di angoscia che ine­
vitabilmente si ripercuote sulle relazioni familia­
ri e sociali.

- l'importanza del turismo per la persona;
- l’incidenza del turismo nell’insieme della 

società;
- la riflessione sul turismo guidata dalla Pa­

rola di Dio.

In ogni caso, il lavoro rimane la base per l'in­
tegrazione e la partecipazione dell'uomo nella 
società, come pure il fondamento della vita fami­
liare4, e la condizione per la realizzazione di 
quella «verità fondamentale, che l’uomo, creato 
a immagine di Dio. mediante il suo lavoro parte­
cipa all'opera del Creatore»’. Insieme al lavoro, 
però, il tempi, libero appare sempre più come 
possibilità di realizzazione personale e come spa­
zio di creatività, come un diritto che contribuisce 
alla piena dignità della persona.

Davanti a questa considerazione del tempo li­
bero, non si deve perdere quel concetto di riposo, 
presente come esigenza nella natura umana, che 
manifesta in se stesso un valore irrinunciabile. Il 
senso del riposo, infatti, non è solo il necessario 
recupero dalla fatica del lavoro. Si coglie il suo 
vero senso quando nel riposo l’uomo consacra il 
suo tempo a Dio, riconoscendolo come Signore e 
Santificatole, e quando si dedica generosamente 
al servizio degli altri, specialmente della fami­
glia. Con il concetto di tempo libero, invece, 
viene accentuata l'autonomia della persona e il 
suo sforzo di autorealizzazione, dimensioni che 
possono raggiungere la pienezza soltanto nella 
fedeltà a Dio Creatore e Salvatore.

I mezzi a disposizione per vivere il tempo li­
bero in modo veramente positivo sono numerosi. 
Vi sono opportunità che aiutano al riposo, che 
contribuiscono al recupero fisico o al perfeziona­
mento delle capacità personali. Alcune agiscono 
a beneficio della dimensione individuale della 
persona, altre di quella sociale. Alcune sono per­
manenti, altre sporadiche. In questo modo, la let­
tura. le manifestazioni culturali e festive, lo sport 
o il turismo sono entrati a far parte della vita quo­
tidiana, come espressione stessa del tempo libe­
ro. Quanti hanno la possibilità di fruire del tempo 
libero dovranno sforzarsi di scoprirne tutta la di­
mensione umana e di gestirlo in modo responsa­
bile. impegnandosi affinché, quanto prima, tutti 
gli uomini possano godere pienamente di questo 
diritto fondamentale.

4 Cfr. Giovanni Paolo II. Lett. Enc. Laborem exercens (14 settembre 1981), 10. 
’ tbid., 25.



828 Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti

Turismo e persona

7. Il riposo costituisce per le persone un moti­
vo importante per il quale cercare di avere del 
tempo libero ed è anche il motivo più frequente 
per fare turismo. Il viaggio e la permanenza più o 
meno prolungata in un luogo diverso dalla resi­
denza abituale, predispongono la persona a un di­
stacco dal lavoro e da altri obblighi inerenti alla 
sua responsabilità sociale. Il riposo si configura, 
così, come una parentesi nella vita ordinaria.

Vi è il pericolo che il riposo venga considera­
to come un dolce far niente. Una simile conce­
zione, senza dubbio, non corrisponde alla realtà 
antropologica del riposo. Infatti, il riposo consi­
ste principalmente nel recupero di un equilibrio 
personale pieno, che le condizioni della vita or­
dinaria tendono a distruggere. A tal fine, non 
basta la sola interruzione di ogni occupazione, 
ma si devono creare anche determinate condizio­
ni per recuperare l’equilibrio.

Il turismo è in grado di facilitare queste con­
dizioni non solo perché comporta un allontana­
mento dalla residenza e dall’ambiente abituale, 
ma anche perché, in virtù di molteplici attività, 
rende possibili nuove esperienze. Esse rafforzano 
la comprensione armonica e integrale della per­
sona, sia attraverso un contatto nuovo con la na­
tura e una conoscenza più diretta del patrimonio 
artistico e monumentale, sia grazie a una relazio­
ne più umana con altre persone.

8. L’attività turistica ha un rapporto molto 
stretto con la natura. Immerso in una vita quoti­
diana dominata dalla tecnica, il turista desidera 
prendere contatto diretto con la natura, godere la 
bellezza dei paesaggi, conoscere l’habitat di ani­
mali e piante, sottoponendosi anche a sforzi e a 
rischi. La natura, in definitiva, costituisce lo spa­
zio ideale per avviare e sviluppare il turismo.

Una maggior coscienza ecologica sta trasfor­
mando le relazioni dell’uomo con la natura. 
L'uomo, sull’esempio di San Francesco di Assi­
si", deve abituarsi a vedere in ogni cosa del crea­
to un fratello e una sorella per poter risalire al 
Creatore e dire: «Laudato sii. mio Signore, con 
tutte le tue creature»7.

Un’oggettiva percezione del limite delle ri­
sorse e della loro distruzione causata da molte 
attività umane, come pure una più profonda co­
noscenza degli equilibri e un maggior ap­
prezzamento delle diversità naturali, stanno im­
ponendo un codice di condotta che il turismo 

deve far suo, quasi come condizione per la sua 
sopravvivenza. Inoltre, il suo rapporto particola­
re proprio con quegli ambienti che si sono rive­
lati ecologicamente più vulnerabili - isole, coste, 
montagne, foreste - impone al turismo una re­
sponsabilità specifica che deve essere assunta 
congiuntamente da promotori, operatori, turisti e 
comunità locale.

Sono sorte così nuove proposte di turismo e 
nuove abitudini che vanno incoraggiate per il 
loro carattere formativo e umano. La conoscenza 
diretta della natura attraverso i viaggi finalizzati 
alla scoperta delle sue meraviglie, l’esercizio del 
rispetto del suo equilibrio mediante un turismo 
più sobrio, il contatto più personalizzato reso 
possibile da un turismo in gruppi più ridotti, 
come quello favorito, ad esempio, dal turismo ru­
rale, modificano in maniera positiva le abitudini 
quotidiane della persona, costantemente solleci­
tata dal consumismo.

9. Molte volte a determinare il viaggio del tu­
rista è l’interesse per la cultura di altri popoli. Il 
turismo offre la possibilità di una conoscenza di­
retta, di un dialogo senza intermediari, che con­
sente a chi visita e a chi è visitato di scoprire la 
ricchezza del rispettivo patrimonio. Questo dia­
logo culturale, che favorisce la pace e la solida­
rietà, costituisce uno dei beni più preziosi che de­
rivano dal turismo.

Nella preparazione del suo viaggio, il turista 
si disporrà a tale incontro, cercando un’adeguata 
documentazione che lo aiuti a comprendere e ap­
prezzare il Paese che si accinge a visitare. Dovrà 
informarsi sul patrimonio artistico, la storia, i co­
stumi, la religione e la situazione sociale del po­
polo che incontrerà. In questo modo, il dialogo 
che si instaurerà sarà sostenuto dal rispetto delle 
persone, sarà un vivo luogo d’incontro ed eviterà 
il pericolo di trasformare la cultura in semplice 
oggetto di curiosità.

Da parte sua, la comunità locale deve propor­
re al turista il patrimonio artistico e la sua cultura, 
con la chiara consapevolezza della propria iden­
tità, promuovendo sinergie che ogni dialogo au­
tentico genera. Invitare il turista a conoscere la 
cultura, comporta l’impegno a viverla profonda­
mente e a proteggerla gelosamente. La rapida 
omogeneizzazione dei costumi e delle forme di 
vita che si sta verificando in tutto il mondo, av­
viene di frequente a scapito della pari dignità che

“ Giovanni Paolo 11 il 29 novembre 1979 ha dichiarato S. Francesco d'Assisi «patrono celeste dei cultori di 
ecologia» (Lett. Ap. Inter sanctos: AAS' 71 11979|. 1509-1510).

’ S. Francesco. Il Cantico delle creature.



Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti 829

si deve riconoscere alle diverse civiltà. Il turismo 
non deve diventare uno strumento di dissoluzione 
o di distruzione, quasi un invito per le comunità 
locali a imitare tutto ciò che è straniero col peri­
colo di compromettere i valori che le sono propri, 
per ingiustificati sentimenti di inferiorità o inte­
ressi economici. Infatti, come è utile che il turista 
si documenti previamente sul suo viaggio, così è 
ugualmente necessario che la comunità locale 
presenti al turista il suo patrimonio culturale con 
autenticità, in modo accessibile, con informazioni 
e guide adeguate e con ampie possibilità di attiva 
partecipazione al proprio minio di vivere.

Un dialogo autentico contribuirà, tra l’altro, a 
meglio conservare e valorizzare il patrimonio ar­
tistico e culturale dei popoli, anche attraverso un 
generoso sostegno economico.

10. Nel mondo variegato del turismo si veri­
ficano alcune circostanze che per se stesse acqui­
stano un significato peculiare e rivelano alcuni 
valori umani.

È il caso, per esempio, del “fine settimana” 
che offre l'opportunità per brevi spostamenti, 
quasi sempre nel vicino ambito geografico, e fa­
vorisce notevolmente lo sviluppo del turismo in­
terno. È un'esperienza facilmente accessibile e 
frequente, che dà la possibilità di scoprire le pro­
prie radici culturali e spirituali. Lo stesso si veri­
fica negli spostamenti motivati da celebrazioni 
locali, che concorrono in modo speciale a riunire 
le famiglie e a rafforzare i vincoli fra le persone.

Si vanno diffondendo anche forme di turismo 
intraprese da gruppi di coetanei. Si pensi al turi-

Turismo e società

11. Per le dimensioni finora raggiunte, l’atti­
vità turistica si è trasformata in una delle princi­
pali fonti di occupazione lavorativa, sia per l’im­
piego diretto o indiretto che promuove, sia per i 
servizi indotti. Molti Paesi sono orientati verso il 
turismo proprio per questo motivo, anche se 
spesso manca un'adeguata visione delle relative 
condizioni lavorative. Per salvaguardare la di­
gnità delle persone che lavorano nel turismo, 
oltre al rispetto dei diritti dei lavoratori ricono­
sciuti dalla Comunità Intemazionale, sarà bene 
Prendere in considerazione aspetti specifici che 
esigono misure particolari.

Tra questi il primo è la stagionalità. L’attività 
turistica, in genere, ha cadenze stagionali, con 
Particolare intensità in determinate occasioni del­
l'anno.

smo dei giovani, in buona parte effettuato nel­
l’ambito dell'attività formativa. Questi viaggi fa­
voriscono l'apprendimento della vita in gruppo e 
la scoperta delle culture di altri popoli, in mo­
menti particolarmente significativi nella vita della 
persona. In altre occasioni la meta è la partecipa­
zione a manifestazioni sportive, a festival o ad 
altri mega-eventi. Le manifestazioni di violenza 
che alcune volte accompagnano questi incontri, 
dovrebbero spingere i giovani a esercitare il loro 
senso di responsabilità per il rispetto e la convi­
venza.

Anche le persone della terza età hanno nume­
rose occasioni di praticare il turismo, grazie alle 
condizioni socio-economiche che consentono 
molteplici e appropriate attività dopo il raggiun­
gimento della pensione. Il turismo offre loro 
l'opportunità di fare conoscenze ed esperienze 
che non erano state possibili in altri periodi della 
vita. Per gli anziani, il turismo, convenientemen­
te configurato, può diventare un mezzo propizio 
per rinvigorire la coscienza del proprio ruolo at­
tivo nella società, per suscitare stimoli alla crea­
tività, per dilatare gli orizzonti della vita.

Il settore turistico, infine, è coinvolto attiva­
mente in altre iniziative che attraggono milioni di 
persone e che mettono in risalto aspetti specifici 
del turismo. Fra queste, meritano attenzione “i 
parchi di divertimento a tema", i festival, le ma­
nifestazioni sportive, le esposizioni nazionali e 
universali, e particolari celebrazioni, quali - ad 
esempio - la scelta di un luogo come capitale 
della cultura o sede di una Giornata Mondiale.

Da ciò deriva un'offerta lavorativa fluttuante, 
con un'occupazione temporanea variabile, che 
pone il lavoratore in una situazione di incertezza 
e precarietà. Si aggiunge, poi. l'intensità del la­
voro con orari particolari, l'allontanamento tem­
poraneo dal luogo di residenza, la conseguente 
disgregazione della vita familiare e sociale, e un 
disorientamento per la pratica religiosa. In una 
simile situazione, sono necessari non solo l’ado­
zione e l’adempimento rigoroso delle leggi che 
regolano le condizioni del lavoro e le necessarie 
convenzioni previdenziali, ma anche l'adozione 
di misure in grado di garantire ad ogni lavorato­
re la convivenza familiare e la partecipazione 
alla vita sociale e religiosa".

Un secondo importante aspetto si riferisce 
alla formazione. Se risulta del tutto evidente che

Cfr. Leu. Enc. Laborem exercens, 23.



830 Atti della Santa Sede - Pontifìcio Consiglio della Pastorale per i Migranti

l’esito dell'attività turistica presuppone un'alta 
preparazione dei promotori e degli operatori, si 
dovrebbe esigere anche un’adeguata formazione 
di tutto il personale lavorativo. In entrambi i casi 
bisogna tener conto che l'attività turistica richie­
de una preparazione specifica, che non riguarda 
solo l'aspetto tecnico del lavoro, ma anche le 
condizioni in cui si svolge, cioè le relazioni 
umane. Nel turismo è ancor più evidente che 
«l’attività umana, invero, come deriva dall’uo­
mo, così è ordinata all'uomo»9. Tutta l'attività 
turistica è al servizio delle persone e si concepi­
sce come offerta di mezzi, affinché nel tempo li­
bero le persone possano realizzare le decisioni 
che si sono prefissate,

Simili principi dovrebbero valere anche per le 
attività connesse con il turismo, come le piccole 
attività commerciali, i mezzi di trasporto, agen­
zie turistiche e settori simili, dove si registrano 
casi in cui si cerca di trarre dal turismo un rapido 
ed eccessivo profitto.

12. Negli ultimi decenni il turismo internazio­
nale ha rappresentato per molti Paesi un fattore 
determinante per lo sviluppo e prevedibilmente 
seguiterà ad esserlo in futuro. La sua influenza si 
estende non solo all'attività economica, ma anche 
alla vita culturale, sociale e religiosa di tutta la so­
cietà. Questa incidenza del turismo non sempre 
ha conseguito risultati positivi per lo sviluppo 
globale della società Ciò ha evidenziato alcune 
condizioni che vanno necessariamente rispettate 
per salvaguardare i diritti delle persone e l'equili­
brio deH'ambiente. Queste condizioni sono rac­
colte nelle proposte di un turismo che si adegui ai 
principi di uno “sviluppo sostenibile", di cui al­
cuni punti meritano di essere sottolineati.

Il principio di corresponsabilità è la condizio­
ne fondamentale che si impone all'attività turisti­
ca, la cui pianificazione e gestione dei profitti è 
demandata agli operatori turistici, alle autorità ci­
vili e alle comunità locali. L’esercizio di questo 
principio deve essere adeguatamente regolato 
dalle autorità pubbliche nel quadro dei principi 
intemazionali, che guidano la cooperazione tra 
gli Stati, e dei compiti istituzionali che promuo­
vono lo sviluppo globale del Paese.

L’attività turistica deve armonizzarsi, per 
quanto è possibile, con l’economia dell’intera 

Nazione per ciò che riguarda le infrastrutture e i 
servizi, in particolare per ciò che si riferisce alle 
comunicazioni e all'uso delle risorse. Si crea una 
grave ingiustizia fornendo i centri turistici di ser­
vizi di cui la comunità locale abitualmente non 
dispone. Ciò si rivela ancor più riprovevole 
quando tali provvedimenti riguardano i mezzi 
necessari per una degna sussistenza, come l'ap­
provvigionamento dell'acqua, o per la salute 
pubblica.

Il contributo che il turismo è chiamato a dare 
allo sviluppo economico del Paese, deve stimola­
re l’utilizzo e la crescita dei prodotti provenienti 
dalle attività tradizionali, come l’agricoltura, la 
pesca e l'artigianato. Tale contributo richiede 
anche il trasferimento di conoscenze attraverso 
la formazione dei quadri dirigenti e dei lavorato­
ri. L’impiego delle risorse derivate dalla produ­
zione locale dovrà essere compatibile con il man­
tenimento del suo carattere tradizionale, senza 
che quest’ultimo sia costretto a una trasforma­
zione dovuta unicamente a fattori esogeni non 
assimilati.

E importante, inoltre, che lo sviluppo econo­
mico dell'attività turistica rispetti le condizioni e 
perfino i limiti dettati dall’ambiente circostante. 
Nelle aree più vulnerabili, come coste, piccole 
isole, boschi e aree protette, il turismo deve non 
solo imporsi un’autolimitazione ragionevole, ma 
assumere anche una parte considerevole dei costi 
per la loro protezione.

Il rispetto di queste regole è particolarmente 
necessario nei Paesi in via di sviluppo. È noto 
che in numerosi casi l'iniziativa turistica ha cau­
sato gravi danni non solo alla convivenza socia­
le, alla cultura, all'ambiente, ma anche alla stes­
sa economia del Paese, con l'illusione di uno 
sviluppo immediato. Bisogna adottare le misure 
necessarie per frenare questo processo dove è in 
atto e impedire che possa verificarsi nel futuro.

13. Per una corretta comprensione delle strut­
ture del turismo attuale non si può non menzio­
nare il suo rapporto con il processo di globaliz­
zazione dell'economia. Il turismo, in effetti, 
presenta nella sua natura quegli elementi che 
sono stati l'origine della globalizzazione e che la 
stanno ora accelerando. L'apertura delle frontie­
re alle persone e alle imprese, e l’omogeneizza-

* Concilio Vaticano II. Cost. past. Gaudium et spes, 35; cfr. Leti. Enc. Laborem exercens, 26.
In merito allo sviluppo raggiunto nel periodo menzionalo (1960-1980), Giovanni Paolo II scrive: «Non si 

può dire che queste diverse iniziative religiose, umane, economiche e tecniche siano state vane, dato che hanno po­
tuto raggiungere alcuni risultati. Ma in linea generale, tenendo conto dei diversi fattori, non si può negare che la 
presente situazione del mondo, sotto questo profilo dello sviluppo, offra un'impressione piuttosto negativa» (Leti. 
Enc. Sollicitudo rei socialis |30 dicembre 19871, 13).



Atti della Santa Sede - Pontifìcio Consiglio della Pastorale per i Migranti 831

zione legislativa ed economica, hanno sempre fa­
vorito il turismo. Il turismo potrebbe essere pre­
sentato come il volto accattivante della globaliz­
zazione, per la sua apertura alle culture, la sua 
capacità di suscitare il dialogo e la convivenza.

Una certa globalizzazione comporta gravi 
conseguenze per i Paesi e l’umanità. Si sono ac­
centuate le distanze tra Paesi ricchi e Paesi pove­
ri, è stata introdotta una nuova forma di schiavitù 
e di dipendenza verso i Paesi più deboli, e si è in­
staurata una supremazia dell’ordine economico 
che attenta alla dignità della persona".

In un quadro simile si aggravano gli effetti 
peggiori che in non pochi luoghi accompagnano 
lo sviluppo turistico: lo sfruttamento delle perso­
ne, soprattutto donne e bambini, nell'ambito del 
lavoro e per fini sessuali: la diffusione di patolo­
gie che mettono a grave rischio la salute di ampie 
fasce di popolazione; il traffico e il consumo di 
droghe; la distruzione fisica dell'identità cultura­
le e delle risorse vitali, ecc. Certamente non si 
può colpevolizzare la globalizzazione di queste

Turismo e teologia

14. Di fronte a un fenomeno di così vasta 
portata e che incide tanto profondamente sulla 
condotta delle persone e dei popoli, la Chiesa 
non ha esitato a seguire il mandato del Signore e 
a cercare i mezzi adeguati per svolgere la mis­
sione affidatale di scrutare i segni dei tempi e 
proclamare il Vangelo. Tutte le dimensioni della 
vita umana, infatti, sono state trasformate dall’a­
zione salvifica di Dio e tutti gli uomini sono chia­
mati ad accogliere il dono della salvezza nella 
novità di quella vita in cui risplende la libertà e la 
fraternità dei figli di Dio. Il tempo dedicato al tu­
rismo non può in nessun modo essere escluso da 
questa storia d’amore incessante in cui Dio visi- 
la l’uomo e lo rende partecipe della sua gloria. 
Ancor più. un'attenta percezione dei valori che 
possono manifestarsi nella pratica del turismo, 
suggerisce la possibilità di comprendere più in­
tensamente alcuni aspetti centrali della storia 
della Salvezza.

Nella pratica del turismo il cristiano è invita­
to a rivivere in modo speciale l’azione di grazia 
per il dono del creato, in cui risplende la bellez­
za del Creatore, per il dono della libertà pasqua­
le, che lo rende solidale verso tutti i suoi fratelli 
in Cristo Signore, e per il dono della festa con cui 

piaghe dell’umanità e nemmeno ritenere il turi­
smo unico responsabile, ma non si può ignorare 
che entrambi possono favorirle.

«La globalizzazione, a priori, non è né buona 
né cattiva. Sarà ciò che le persone ne faranno. 
Nessun sistema è fine a se stesso ed è necessario 
insistere sul fatto che la globalizzazione, come 
ogni altro sistema, deve essere al servizio della 
persona umana, della solidarietà e del bene co­
mune»12. Tale osservazione vale anche per il tu­
rismo. che deve sempre salvaguardare la dignità 
della persona, sia del turista che della comunità 
locale.

In realtà, il turismo può assumere il ruolo di 
promotore della "globalizzazione nella solida­
rietà". tanto auspicata da Giovanni Paolo II", in­
crementando iniziative contro l’emarginazione 
globale e personale nel campo del trasferimento 
delle conoscenze, dello sviluppo delle culture, 
della conservazione del proprio patrimonio e 
della tutela dell’ambiente.

lo Spirito Santo lo introduce nella patria definiti­
va. anelito e meta del suo pellegrinare in questo 
mondo. È questa una dimensione "eucaristica", 
che deve fare del turismo un tempo di contem­
plazione. di incontro e di gioia condivisa nel Si­
gnore «a lode della sua gloria» (Ef 1,14).

15. La storia della Salvezza si apre con le pa­
gine della Genesi. All'inizio, il primo gesto del­
l'amore e della sapienza di Dio culmina nella 
creazione dell’uomo e della donna a sua «imma­
gine e somiglianza» (Gen 1,26). Immagine e so­
miglianza di queU'amore divino che, fin dai pri­
mordi dei tempi, va manifestandosi come forza 
creatrice. L’uomo e la donna ricevono l'invito a 
una creatività umana che deve riconoscere nel­
l’amore i propri simili e “rendere abitabile" la 
terra. Immagine e somiglianza che è anche pre­
sente nell'esigenza del riposo, che celebra l’amo­
re plasmato nella bellezza dell'opera creata.

Il creato è il primo dono che fu dato all'uomo 
perché «lo coltivasse e lo custodisse» (Gen 
2,15). Nella sua missione, l'uomo deve conside­
rare anzitutto che «uscito com'è dalle mani di 
Dio, il cosmo porta l'impronta della sua bontà. È 
un mondo bello, degno di essere ammirato e go-

" Giovanni Paolo II. Esort. Ap. Ecclesia in Asia (6 novembre 1999), 39.
" Giovanni Paolo II. Discorso alla Pontificia Accademia delle Scienze Sociali (28 aprile 2001), 2.

Giovanni Paolo II. Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace del 1998. 3.



832 Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti

duto, ma destinato anche ad essere coltivato e 
sviluppato» u.

Questa missione include anche la conoscenza 
e l’esperienza della molteplicità e della varietà 
del creato (cfr. Sir 42,24), come illustra bene la 
testimonianza del viaggiatore biblico: «Chi ha 
viaggiato conosce molte cose, chi ha molta espe­
rienza parlerà con intelligenza. Chi non ha avuto 
delle prove, poco conosce; chi ha viaggiato ha 
accresciuto l’accortezza. Ho visto molte cose nei 
miei viaggi; il mio sapere è più che le mie paro­
le. Spesso ho corso pericoli mortali; ma sono 
stato salvato grazie alla mia esperienza» (Sir 
34,9-12).

Il creato è donato all’uomo come fonte per il 
suo sostentamento e mezzo per lo sviluppo di 
una vita degna, a cui devono partecipare tutti i 
membri della famiglia umana. Nelle pagine della 
Bibbia si ricorda in vari modi questo senso fon­
damentale del mandato divino «riempite la terra 
e soggiogatela» (Gen 1,28). Riguarda anche il ri­
poso del sabato, che si estende a tutto il creato 
con l'istituzione dell'anno sabbatico, uno dei cui 
obiettivi è proprio quello di sottolineare che i 
beni affidati all’uomo sono a disposizione di tutti 
(cfr. Lv 25,6; Is 58,13-14). Per questo, l’accapar­
rarsi egoistico di beni, l’accumulo di ricchezze a 
scapito di altri, lo sperpero nel superfluo, si an­
noverano fra le più profonde radici dell'ingiusti­
zia che offende Dio.

In definitiva, in nessun momento l'uomo deve 
dimenticare che tutta la creazione è il dono che 
gli parla continuamente della bontà del suo Dio e 
Creatore. Nell’esperienza intima di questo dono, 
la contemplazione del creato accompagna l’uo­
mo nella sua vita religiosa (cfr. Sai 104), gli ispi­
ra la sua preghiera (cfr. Sai 148) e lo anima nella 
speranza della salvezza promessa (cfr. Rm 8,19- 
21; 2Pt 3,13; Ap 21,1; Is 65,17). È questo il 
senso che l’uomo deve dare al tempo del riposo 
che è divenuto più esteso, grazie alla saggezza e 
alla tecnica che Dio gli ha concesso di poter svi­
luppare.

16. La storia dell’uomo è un tempo liberato e 
da liberare. La presenza del peccato nel mondo, 
quel rifiuto a dare una risposta d’amore al dialo­
go iniziato da Dio, ha ferito a morte la creatività 
umana, che si sviluppa nel lavoro e nel tempo li­
bero. Infranta la comunione con Dio, con gli 
altri, con la natura stessa, l’uomo riconosce come 
potere assoluto il proprio egoismo e cade in una 

schiavitù che gli impedisce di dedicare il suo 
tempo a Dio, agli altri e alla bellezza.

Tuttavia, Dio non cessa di offrire la sua al­
leanza agli uomini. È Dio stesso che, osservando 
le sofferenze del suo popolo, "scende” a liberar­
lo (Es 3,7-10) e lo conduce a una patria dove la 
fecondità della terra sarà la cornice simbolica di 
una vita di giustizia e di santità. Il codice di con­
dotta del popolo eletto si basa interamente su 
questo mandato: «Siate santi, perché io, il Signo­
re, Dio vostro, sono santo» (Lv 19,2). Il sabato, 
giorno del riposo, viene istituito come celebra­
zione della libertà ricevuta e come memoria della 
solidarietà (cfr. Dt 5,12-15).

Attraverso questa storia, l'umanità è condotta 
verso i tempi definitivi, perché solo Colui che 
«spogliò se stesso, assumendo la condizione di 
servo» (Fil 2,7), Cristo Risuscitato, può conce­
dere all’uomo la libertà piena. In Lui, «umanità 
nuova» (cfr. Ef 2,15), l’uomo è creato nuova­
mente nella libertà e nell'amore, perché nell'«ob- 
bedienza alla fede» (Rm 1,5) sia santo in tutta la 
sua condotta (cfr. / Pt 1,16).

Questo è un dono che ognuno riceve e che 
«serve parimenti agli altri, costruisce la Chiesa e 
le comunità fraterne nelle varie sfere dell’esisten­
za umana sulla terra» perché «Cristo c'insegna 
che il miglior uso della libertà è la carità, che si 
realizza nel dono e nel servizio»1’. La donazione 
di sé è ciò che dà una forza trasformatrice all’a­
zione del cristiano nella vita familiare e sociale, 
nel lavoro, nel suo riposo e nel suo tempo libero. 
Nel tempo libero, infatti, il dono di sé acquista il 
significato di una maggiore gratuità, perché con­
sente una maggiore offerta del proprio tempo.

«La Pasqua possiede e conferisce la libertà 
che anima il tempo libero come suo principio più 
intimo» e questo, a sua volta, «dovrà permettere 
all’uomo ... di realizzare l'autentico umanesimo, 
... quello dell’“uomo pasquale”» Per il cristia­
no, quindi, il turismo entra pienamente nel dina­
mismo pasquale del rinnovamento: è celebrazio­
ne del dono ricevuto, è viaggio di incontro verso 
altre persone con le quali celebrare la gioia della 
salvezza, è tempo da condividere nell’azione so­
lidale che ci avvicina alla restaurazione di tutte le 
cose in Cristo (cfr. At 3,21).

17. Nel proclamare la risurrezione del Signo­
re, il cristiano confessa la certezza che il suo 
cammino e la storia tutta sono guidati dall’amo- 
re del Padre verso «un nuovo cielo e una nuova

N Giovanni Paolo II. Leu. Ap. Dies Domini (31 maggio 1998). IO.
15 Giovanni Paolo II. Leu. Enc. Redemptor hominis (4 marzo 1979), 21.
“ Giovanni Paolo li. Omelia nello stadio di Funchal, Isola di Madeira. Portogallo (12 maggio 1991 ). 6.



Atti della Santa Sede - Pontifìcio Consiglio della Pastorale per i Migranti 833

terra» (Ap 21,1). Inoltre, nel suo camminare per 
il mondo, il cristiano vive la festa promessa so­
prattutto nella celebrazione domenicale, in cui 
«la partecipazione alla “cena del Signore” è in­
fatti anticipazione del banchetto escatologico per 
le "nozze dell’Agnello” (Ap 19,9)»”, Illuminato 
dalla certezza di questa speranza «il riposo do­
menicale e festivo acquista una dimensione “pro­
fetica", affermando non solo il primato assoluto 
di Dio, ma anche il primato e la dignità della per­
sona rispetto alle esigenze della vita sociale ed 
economica» “.

Il tempo del riposo e il tempo libero offrono 
l'opportunità di conoscere e di valutare tutto ciò 

che nella storia passata e presente dei popoli va 
anticipando «la gloria futura che dovrà essere ri­
velata in noi» (Rm 8,18) e in tutta l'umanità ac­
colta dal Padre. In modo particolare, quelle rea­
lizzazioni in cui si sono plasmate la ricerca 
spirituale, la fede religiosa, la comprensione 
delle cose e l'amore per la bellezza, sono con­
template come «la gloria e l’onore delle nazioni» 
(Ap 21,26) portate alla nuova Gerusalemme (cfr. 
Is 60,3-7; Mt 2,11). Contemplazione che. a sua 
volta, riafferma l’impegno nei confronti della di­
gnità della persona, del rispetto della cultura dei 
popoli e della salvaguardia deH'integrità della 
creazione.

II. OBIETTIVI PASTORALI

18. Il mondo del turismo costituisce una 
realtà diffusa e multiforme che esige un’attenzio­
ne pastorale specifica. Lo scopo centrale della pa­
storale del turismo è di suscitare quelle condizio­
ni ottimali che aiutino il cristiano a vivere la 
realtà del turismo come momento di grazia e di 
salvezza. Il turismo può essere considerato, senza 
dubbio, come uno di quei nuovi areopaghi di 
evangelizzazione, uno di quei «vasti campi della 
civiltà contemporanea e della cultura, della politi­
ca e dell’economia»in cui il cristiano è chia­
mato a vivere la sua fede e la sua vocazione mis­
sionaria.

Questo obiettivo globale indica che la pasto­
rale del turismo deve essere inclusa nell’insieme 
dei compiti pastorali della Chiesa. Perciò, la pa­
storale del turismo deve iscriversi organicamente 
nella pastorale ordinaria e coordinarsi con gli 
altri settori, come la famiglia, la scuola, i giova­

ni, la promozione sociale, la gestione dei beni 
culturali, l’ecumenismo.

La comunità cristiana locale, che ha nella Par­
rocchia la sua espressione più diretta, è il luogo 
in cui si sviluppa la pastorale del turismo. Nella 
comunità locale, infatti, viene offerta al turista 
l’accoglienza cristiana che lo accompagna nella 
sua vita di credente e viene data ospitalità ad ogni 
visitatore senza distinzione; in essa si educa il 
cristiano al viaggio o lo si forma all’attività lavo­
rativa nel turismo. L'impegno della comunità 
predispone a stabilire vincoli di collaborazione 
per promuovere i valori umani e spirituali che il 
turismo può favorire. Ognuno di questi impor­
tanti aspetti richiede un’attenzione differenziata 
e partecipata, la cui maggiore o minore urgenza 
può variare secondo le circostanze del luogo e le 
possibilità della comunità locale.

Accoglienza

19. «Non dimenticate l'ospitalità; alcuni, pra­
ticandola, hanno accolto degli angeli senza saper­
lo» (Eh 13,2)“. Queste parole indicano molto 

bene il nucleo centrale della pastorale del turismo 
e lo identificano con uno degli atteggiamenti fon­
damentali che devono caratterizzare tutta la co-

17 Leti. Ap. Dies Domini, 38.
" !bid„ 68.
" Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Tertio Millennio adveniente (IO novembre 1994). 57.
70 L'ospitalità è stata considerata dai primi cristiani un dovere fondamentale e una delle espressioni più au­

tentiche della carità. Essa è ritenuta un’importante virtù umana e cristiana, una manifestazione della vita comuni­
taria, un diritto inviolabile dello straniero, una strada per giungere a Dio. un dono che proviene dal cielo, una pos­
sibilità di fare il bene ed espiare così i peccati (cfr. S. Gregorio di Nazianzo. Orat. 8. 12: SCh 405, 270; S. 
Ambrogio, De Abrah I, 5. 32-40: PL 14. 456-459; S. Massimo di Torino, Serm. 21,1-2: CCL 23, 79-81; S. Gre- 
gorio Magno. Hom in Evang. II. 23. 2: PL 76. 1183).



834 Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti

munita cristiana21. Accogliere i turisti, accompa­
gnarli nella loro ricerca della bellezza e del ripo­
so, deve essere motivato dal convincimento che 
«quest’uomo è la prima strada che la Chiesa deve 
percorrere nel compimento della sua missione: 
egli è la prima e fondamentale via della Chiesa, 
via tracciata da Cristo stesso, via che immutabil­
mente passa attraverso il mistero dell’Incarnazio- 
ne e Redenzione»22. Nella Celebrazione Eucari­
stica. fulcro di ogni comunità ecclesiale, l’acco­
glienza offerta al visitatore trova la sua espressio­
ne più profonda. In essa la comunità vive la pro­
pria unione con Cristo risorto, costruisce la sua 
unità con i fratelli21 e offre la testimonianza più 
esplicita che la comunione va ben oltre i legami di 
sangue e di cultura. L’universalità della Chiesa 
convocata dal Salvatore risuona con forza parti­
colare in questo incontro di fratelli provenienti da 
luoghi tanto differenti, uniti in una preghiera pro­
clamata in lingue diverse.

Affinché la Celebrazione Eucaristica, in parti­
colare quella domenicale, renda realmente visibili 
queste caratteristiche, si farà in modo che tutti, tu­
risti e residenti, possano parteciparvi. Naturalmen­
te, è fondamentale preservare il carattere proprio 
della Celebrazione, che viene dato non solo dalla 
sua stessa natura, ma anche dall'identità della 
Chiesa locale che la celebra. In questo senso, è op­
portuno introdurre nella Celebrazione l'uso delle 
lingue dei turisti senza ostacolare la partecipazio­
ne della comunità locale o alterare il ritmo della 
celebrazione. Oltre a intervenire con monizioni o 
letture, sarà opportuno distribuire sussidi stampa­
ti. o prevedere un momento di preparazione, prima 
dell'inizio della celebrazione, per consentire ai tu­
risti di partecipare pienamente24.

La celebrazione dell'Eucaristia è il momento 
più frequente di incontro fra la comunità del 
luogo e i turisti, ma non deve essere l'unico. 
Tutte le altre occasioni in cui la comunità locale 
si riunisce per la celebrazione della fede, in par­
ticolare nei tempi principali dell'anno liturgico, 
sono opportunità per invitare i turisti e per offri­
re un aiuto fraterno per la loro vita di fede. Inol­

tre, la comunità locale deve programmare incon­
tri e preparare mezzi informativi per stimolare e 
sostenere i turisti a trarre profitto da questo 
tempo particolare.

Non si deve dimenticare che la Celebrazione 
Eucaristica fonda la vita della comunità nella ca­
rità e nella solidarietà. Il turista non può restare 
escluso da questo aspetto essenziale della vita 
della fede. È necessario che si interessi realmen­
te dei problemi della comunità ospitante, e che 
questa, a sua volta, gli faccia conoscere la pro­
pria realtà e gli offra concrete occasioni perché 
egli possa dimostrare la sua condivisione.

Una speciale attenzione verrà riservata all'ac­
coglienza dei visitatori membri di altre confes­
sioni cristiane e con particolare diligenza si andrà 
incontro alle loro necessità per la celebrazione 
della fede. Spesso il fenomeno turistico è il mo­
tivo principale per l’impegno ecumenico e si ri­
vela come il mezzo più immediato per far sco­
prire ai cristiani il dolore della separazione e 
percepire l'urgenza di pregare e lavorare per l’u­
nità. Si tratta di una situazione che si deve acco­
gliere come un dono dello Spirito alla sua Chie­
sa, al quale si deve rispondere con totale 
dedizione e generosità.

20. Nel turismo, il cristiano, sia colui che fa 
parte di una comunità di accoglienza sia il turista 
stesso, viene sollecitato a testimoniare la propria 
fede e a riscoprire un'opportunità per la vocazio­
ne missionaria, che è la base dei suoi diritti e do­
veri come cristiano2'.

Soprattutto nei luoghi a forte concentrazione 
turistica, la comunità cristiana deve prendere co­
scienza di essere «per sua natura missionaria»2’' e 
annunciare il Vangelo con coraggio, generosità e 
rispetto, denunciando le ingiustizie e offrendo 
cammini di speranza, anche se il tempo di per­
manenza del turista sarà relativamente breve e la 
sua capacità di attenzione condizionata da varie 
circostanze.

In questo contesto acquistano particolare rilie­
vo tutti gli elementi che formano il patrimonio re­
ligioso, culturale e artistico della comunità locale.

21 Ricordiamo il significativo elogio di Clemente Romano: «Chi infatti, fermandosi presso di voi. non rico­
nobbe la vostra fede salda e adorna d'ogni virtù, non ammirò la vostra pietà saggia c amabile in Cristo, non esaltò 
la vostra generosa pratica dell'ospitalità?» (Ep. ad Conni. I. 2: SCh 167, 101 ).

22 Lett. Enc. Redemptor hominis. 14.
21 L’Eucaristia è infatti «segno di unità» e «vincolo di carità» (S. Agostino, In loan. Traci. 26. 13: PL 35. 

1613); cfr. anche Concilio Vaticano II, Cosi. dogm. Lumen gentium, 3. 11.
24 In questo contesto va ricordato che la Institutio Generalis Missali Romani annovera, tra coloro che eserci­

tano il ministero liturgico, anche le persone che accolgono i fedeli alla porla della chiesa e si prendono cura di loro 
(cfr. n. 105 di.

” Cfr. C./.C., can. 225.
24 Concilio Vaticano II. Decr. Ad gentes, 2.



Atti della Santa Sede - Pontifìcio Consiglio della Pastorale per i Migranti 835

I monumenti, le opere d'arte e tutte le manifesta­
zioni culturali o inerenti alla sua tradizione, devo­
no essere proposti al visitatore in una forma che 
renda visibile il loro legame con la vita quotidia­
na della comunità. La comunità approfondirà in 
tal modo la propria identificazione con il suo pas­
sato e si sentirà incoraggiata nel suo desiderio di 
avanzare verso il futuro in fedeltà al Signore.

21. Un'altra occasione particolarmente im­
portante, in cui l'accoglienza dei visitatori si 
deve preparare con molta cura, si verifica nei 
luoghi dal significato specificamente religioso 
che figurano fra le mete proposte oggi ai turisti.

Tra questi si distinguono i santuari, meta di 
pellegrinaggi cristiani, a cui accorrono in gran 
numero anche i turisti, sia per motivi culturali, 
che di riposo e di attrattiva religiosa. In un 
mondo sempre più secolarizzato, dominato dal 
senso dell’immediato e del materiale, queste vi­
site possono essere il segno di un desiderato ri­
torno a Dio. I santuari, pertanto, devono offrire 
un'accoglienza adeguata a questi visitatori, che li 
aiuti a riconoscere il senso del loro cammino e a 
comprendere la meta alla quale sono chiamati2’. 
Questa accoglienza, per i mezzi utilizzati, sarà 
certamente diversa da quella riservata a quanti 
accorrono al santuario nell'esercizio del pellegri­
naggio. Salvaguardate le esigenze del rispetto 
dovuto all'identità del luogo, bisogna però evita­
re qualunque fonila di esclusione o emarginazio­
ne nei riguardi dei visitatori. Il miglior servizio 
che si possa offrire per indurli a riflettere sui pro­
pri sentimenti religiosi sarà la spiegazione della 
natura religiosa del luogo e del senso del pelle­
grinaggio che vi si compie3.

In altre occasioni il luogo religioso viene vi­
sitato per il suo spiccato valore artistico o stori­
co, come nel caso di cattedrali, chiese, mona­
steri, abbazie. L'accoglienza qui offerta non può 
limitarsi a un’informazione storica o artistica. 
Per quanto accurata, ma deve anche dare risalto 
alla loro identità e finalità religiosa. Sarà con­
veniente ricordare, inoltre, che per molti turisti 
•ali visite costituiscono spesso un’occasione 

unica per conoscere la fede cristiana. Nel con­
tempo, si dovrà evitare di arrecare disturbo alle 
celebrazioni religiose in corso, programmando i 
tempi di visita dei turisti secondo le esigenze 
del culto.

I responsabili pastorali del luogo esorteranno 
alla disponibilità e formeranno all'accoglienza 
dei visitatori. A tal fine, stimoleranno la coopera­
zione dei fedeli fornendo, a quanti sono interes­
sati, una preparazione non solo tecnica, ma anche 
spirituale, che li aiuti a scoprire in questo servi­
zio un mezzo per vivere e testimoniare la propria 
fede29.

Il dovere dell’accoglienza richiede particolare 
organizzazione anche in occasione di altre mani­
festazioni della fede, che attraggono un gran nu­
mero di turisti per il loro carattere tradizionale e 
popolare. L'attenzione pastorale è chiamata a in­
dirizzare la religiosità che anima questi visitatori 
verso una più autentica fede personale nel Dio 
vivo. La medesima attenzione va estesa, per 
quanto possibile, alla promozione che le agenzie 
turistiche fanno di quelle manifestazioni. Sarà 
necessario, pertanto, sollecitare la collaborazione 
degli agenti di viaggio, fornendo una chiara e 
seria informazione sul significato religioso di tali 
manifestazioni.

In molti Paesi, specialmente in Asia, il visita­
tore mostra un vero interesse verso le grandi tra­
dizioni religiose. Le Chiese locali potranno con­
tribuire a rendere questo incontro realmente 
fruttuoso, coinvolgendo il turista nel «dialogo di 
vita e di cuore» che esse sono chiamate a pro­
muovere.

È opportuno ricordare al cristiano che visita i 
luoghi venerati dai fedeli di altre religioni, di 
comportarsi con il massimo rispetto, assumendo 
un atteggiamento che non ferisca la sensibilità 
religiosa di quanti lo accolgono. Approfitti di tali 
occasioni, quando è possibile, per manifestare il 
suo rispetto attraverso la parola e i gesti e così 
«riconosca, conservi e faccia progredire i beni 
spirituali e morali, e i valori socio-culturali che si 
trovano in queste religioni»’1.

” Cfr. Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti. // Santuario. Memoria, pre­
senza e profezia del Dio vivente (8 maggio 1999), 6.

” Soprattutto visitando la Terra Santa, si può incontrare il volto nascosto e misterioso di Dio. attraverso i te­
stimoni silenziosi di Cristo, quali erano i luoghi c gli oggetti, e comprendere meglio la Parola di Dio. San Girola- 
m° afferma: «Come si capiscono meglio gli storici greci quando si è vista Atene e si intende meglio il terzo libro 
v>rgiliano |)’Enrù/r), quando si è navigato dalla Troade... alla Sicilia e di qui sino alle foci del Tevere, cosi si com­
prende meglio la Sacra Scrittura, quando si è vista con i propri occhi la Giudea c si sono contemplate le rovine delle 
antiche città» (Praef in Liber Paralip.: PL 29.423).

” Cfr. Pontificio Consiglio della Cultura, Per una pastorale della cultura (23 maggio 1999), 37.
” Esort. Ap. Ecclesia in Asia, 31.
" Concilio Vaticano 11, Dich. Nostra aetate. 2.



836 Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti

Vivere cristianamente il turismo

22. L’incontro con Cristo, suggellato dalla 
grazia battesimale, chiama il cristiano a seguire 
l’impulso dello Spirito Santo e a trasformare 
tutta la sua vita affinché «Cristo possa, con cia­
scuno, percorrere la strada della vita, con la po­
tenza di quella verità sull'uomo e sul mondo, 
contenuta nel mistero dell'Incarnazione e della 
Redenzione, con la potenza di quell’amore che 
da essa irradia»'2. Questa è la realtà che costitui­
sce la missione della Chiesa e che si rivela come 
il cuore della sua azione pastorale anche nella 
realtà del turismo.

Anzitutto occorrerà che ognuno riconosca che 
lo sforzo per vivere da cristiano il proprio tempo 
del turismo va necessariamente sostenuto da una 
sentita visione cristiana del turismo. La medita­
zione attenta della Scrittura, in primo luogo, lo 
disporrà alla contemplazione di Dio attraverso la 
bellezza del creato, alla comunione con i propri 
fratelli nella nuova umanità salvata, alla festa, in­
fine, come manifestazione della speranza che 
tutti sostiene e che tutto rinnova. Illuminato da 
questa luce, il cristiano scoprirà che il tempo de­
dicato al riposo e al turismo è un tempo di grazia, 
un’occasione esigente che lo sollecita alla pre­
ghiera, alla celebrazione della propria fede e alla 
comunione con i fratelli.

Perché possa effettivamente configurare cri­
stianamente il suo turismo, il cristiano deve con­
dividere con la comunità del luogo la celebrazio­
ne della fede, in particolare l’Eucaristia nel 
Giorno del Signore e i momenti più significativi 
dell’anno liturgico, che spesso coincidono con il 
tempo delle vacanze”. Sapendo che in nessuna 
comunità deve sentirsi straniero e che in ogni an­
golo del mondo dovrebbe trovarsi a casa e nella 
medesima famiglia, si impegnerà personalmente 
per facilitare la partecipazione degli altri turisti 
alle celebrazioni liturgiche. Se sarà necessario, 
farà valere presso i responsabili del turismo il 
suo diritto a disporre delle condizioni necessarie 
per praticare la sua fede.

In ogni momento, il cristiano deve astenersi 
non solo da comportamenti contrari alla sua vo­
cazione, ma anche da parole, gesti e atteggia­
menti che possono offendere la sensibilità degli 
altri. In particolare, dovrà evitare una condotta 

che manifesti ostentazione di ricchezza o sperpe­
ro di risorse. Anzi, la testimonianza cristiana del 
turista deve concretizzarsi nell'aiuto ai più biso­
gnosi, demandando loro parte del denaro previsto 
per il viaggio.

Un simile atteggiamento di vita, alimentato 
dalla preghiera, sarà adottato particolarmente 
quando le circostanze del luogo renderanno più 
difficile la partecipazione del turista ai momenti 
religiosi della comunità, come per esempio può 
accadere in Paesi a minoranza cristiana. In questi 
casi, il cristiano deve sentirsi particolarmente 
chiamato a vivere la propria fede attraverso la te­
stimonianza del suo comportamento, cercando di 
instaurare con prudenza e rispetto un dialogo re­
ligioso con le persone che incontra.

23. La maggior parte delle volte si intrapren­
de il viaggio insieme ai propri familiari. E noto 
che nella società contemporanea numerose circo­
stanze rendono difficile la vita familiare, la co­
municazione, la convivenza e lo scambio fra i 
suoi membri. Perfino l'uso del tempo libero, 
orientato prevalentemente dalle preferenze indi­
viduali, non riesce a correggere questa situazio­
ne. Da questa prospettiva, il turismo familiare 
può essere proposto come mezzo efficace per in­
tensificare e perfino ricomporre i legami familia­
ri. Il programma di un viaggio in comune, il cui 
buon esito richiede la partecipazione responsabi­
le di tutti, moltiplica le possibilità di dialogo, mi­
gliora la vicendevole comprensione e il mutuo 
apprezzamento, rafforza la stima di ciascuno in 
seno alla famiglia e stimola la generosità nel re­
ciproco aiuto’4.

Il turismo familiare offre ai genitori un'occa­
sione preziosa per assolvere al ruolo di catechisti 
dei loro figli attraverso il dialogo e l'esempio. 
Fare turismo in famiglia è una eccezionale op­
portunità di arricchimento della persona nella 
cultura della vita, nel rispetto dei valori morali e 
culturali e nella salvaguardia del creato. Non si 
può dimenticare che la dimensione di libertà, 
particolarmente presente nel turismo, stimola e 
forma alla responsabilità.

24. La pratica del turismo, inoltre, riunisce 
gruppi di persone sia per motivi di età, sia per

" Lett. Enc. Redemptor hominis, 13.
” In tal modo, si verifica quanto si augurava S. Giovanni Crisostomo: «Le nostre menti si sentono sollevate 

più in alto, l'anima diviene più forte, l'impegno maggiore, la fede più ardente» (De Droside martyre 2: PG 50, 
685B); Teodoreto di Ciro nella sua notizia su Simeone stilila afferma: «Colui che viene per uno spettacolo, se ne 
ritorna istruito nelle cose divine» (Hist. relig. 26, 12: SCh 257, 188).

“ Cfr. Giovanni Paolo II. Angelus, Castel Gandolfo (I agosto 1999).



Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti 837

altre circostanze della vita lavorativa e sociale. 
L’attenzione pastorale della Chiesa prende in 
considerazione tali gruppi e offre il proprio aiuto 
affinché sia i promotori del turismo che i turisti 
stessi possano vivere queste specifiche circostan­
ze in tutta la loro ricchezza umana e spirituale.

Meritano di essere menzionati, in primo 
luogo, i viaggi di gruppi di adolescenti e di gio­
vani, generalmente nel quadro della loro forma­
zione scolastica. Gli organizzatori di tali viaggi, 
in particolare quelli che appartengono al settore 
dell'educazione di ispirazione cristiana o a simi­
li organizzazioni formative, devono sforzarsi di 
offrire le condizioni necessarie per rendere tali 
esperienze di viaggio occasione per i giovani di 
approfondimento della loro fede. In modo analo­
go, sarà opportuno cogliere le iniziative del vo­
lontariato. che dedica parte delle vacanze all’aiu­
to in situazioni di emergenza o alla promozione 
dello sviluppo”. Dovrebbe essere ugualmente ri­
volta un’attenzione pastorale particolare, tanto 
nei Paesi d’origine quanto in quelli di arrivo, a 
quei giovani che approfittano delle vacanze per 
un soggiorno in Paesi stranieri per apprenderne 
la lingua.

D’altra parte, sono sempre più numerose le 
opportunità di viaggio offerte alla terza età. De­
vono essere "viaggi di gioia”, caratterizzati da 
un’incessante azione di grazie e da un «senso di 
fiducioso abbandono nelle mani di Dio», così che 
«si conserva ed accresce il gusto della vita, fon­
damentale dono di Dio» *.

L'accesso al turismo, tuttavia, non è alla por­
tata di tutti; sono troppi infatti coloro che non 
possono approfittare dei suoi benefici per ciò che 
riguarda sia l’aspetto personale, sia quello cultu­
rale e sociale. Sotto il nome di "turismo sociale”, 
numerose associazioni lavorano per rendere il tu­
rismo accessibile a tutti, sia attraverso iniziative 
che aiutano le persone e le famiglie a finanziarsi, 
sia mediante la pianificazione e lo sviluppo di 
determinate attività turistiche. L’attenzione pa­
storale della Chiesa deve essere rivolta all’ap­
prezzamento e al sostegno di queste iniziative 
che pongono realmente il turismo al servizio 
della realizzazione della persona e dello sviluppo 
sociale. Non mancano anche associazioni che, at­
traverso il turismo, offrono opportunità di inseri­
mento molto efficaci a chi si trova in situazioni di 

solitudine e di emarginazione. Con la sua parte­
cipazione. la Chiesa offre una testimonianza 
della particolare predilezione di Dio per i più 
umili.

25. Il turismo, come è già stato sottolineato, 
rappresenta un capitolo molto importante dell’e­
conomia mondiale e costituisce una rete di attività 
che si sviluppano oggi nell’ambito di strutture di 
un’economia di mercato” immerse in un proces­
so di globalizzazione. Un obiettivo fondamentale 
della pastorale del turismo, pertanto, sarà quello 
di far sì che tutto l'ambito imprenditoriale e lavo­
rativo del settore turistico sia compreso e illumi­
nato dalla dottrina sociale della Chiesa.

Nel turismo appare con evidenza quella verità 
fondamentale che deve orientare tutta l'attività 
economica e che Giovanni Paolo II ha riassunto 
in queste parole: «Oggi più che mai lavorare è un 
lavorare con gli altri e un lavorare per gli altri: è 
un fare qualcosa per qualcuno»". Tutta l'attività 
turistica, infatti, ha come protagonista la persona 
e cerca di soddisfarne alcune delle più intime e 
personali aspirazioni. Questo speciale vincolo 
con la persona impone all’attività turistica mag­
giori esigenze etiche che si esplicano nel rispetto 
per la dignità e i diritti dell’uomo, nell'attuazio­
ne del principio di solidarietà, della giustizia nei 
rapporti di lavoro e dell'opzione preferenziale 
per i poveri.

La pastorale del turismo, pertanto, dovrà pro­
muovere iniziative perché gli operatori e i lavo­
ratori cristiani del settore turistico possano cono­
scere la dottrina sociale della Chiesa, con 
particolare riferimento al settore, e ad essa 
conformare il proprio comportamento.

26. Per quanto riguarda gli imprenditori e i 
promotori del turismo sarà opportuno sottolinea­
re alcuni aspetti della dottrina sociale della Chie­
sa. particolarmente significativi per la loro atti­
vità.

Così, nella promozione del turismo, soprattut­
to nella creazione di nuove destinazioni o nell'a­
pertura di nuovi spazi per l'attività turistica, 
vanno valorizzati gli investimenti come «opzione 
morale e culturale» ”. Occorre cioè lasciarsi gui­
dare da quei criteri che considerano l'attività 
economica come servizio alle persone e alla co­
munità e non solo come fonte di reddito.

” Cfr. Giovanni Paolo II. Leti. Enc. Redemptoris missio (7 dicembre 1990). 82.
* Giovanni Paolo II. Lettera agli Anziani ( 1 ottobre 1999). 16.
" Cfr. Giovanni Paolo II. Lett. Enc. Centesimus annus ( 1 maggio 1991 ), 42.
“ Ihid.ìì.
“ Ibid., 36. Giovanni Paolo II chiarisce: «Alludo al fatto che anche la scelta di investire in un luogo piutto­

sto che in un altro, in un settore produttivo piuttosto che in un altro, è sempre una scelta morale e culturale».



838 Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti

La questione ecologica, correlata al turismo in 
forma molto sensibile, è un aspetto da tenere de­
bitamente presente nella promozione dell'attività 
turistica. Per risponderei al «problema morale»4" 
che la crisi ecologica rappresenta per il mondo 
attuale, è necessario promuovere iniziative di ri­
spetto per l’impatto ambientale di salvaguardia 
delle priorità della comunità locale, a costo, se 
necessario, di limitare la stessa attività turistica. 
Ogni sforzo teso a responsabilizzare i cristiani a 
uno stile di vita austero e solidale nei loro viaggi 
nei Paesi in via di sviluppo, sarà vano se gli ope­
ratori e i promotori turistici non saranno guidati 
da una adeguata sensibilità.

I criteri morali e cristiani che devono ispirare 
la promozione del turismo troveranno un’effica­
ce applicazione se vi sarà la necessaria collabo- 
razione tra gli operatori, i responsabili politici e i 
rappresentanti della comunità locale. Per l’opera­
tore turistico cristiano, questa collaborazione co­
stituisce un’occasione di testimonianza, di comu­
nione e di annuncio del Regno di Dio nella 
giustizia e nella fraternità.

27. L’offerta di programmi turistici, la pre­
sentazione di mete o la pubblicità sulle attività 
del periodo di vacanza, costituiscono l’aspetto 
più visibile e invitante del mondo del turismo, at­
traverso il quale le persone vedono rivestirsi di 
colore e di attrattiva i loro desideri e i loro sogni. 
È ovvio che, in tali circostanze, si esige dai pro­
motori l’oggettività delle loro informazioni, l’as­
soluto rispetto della dignità delle persone e della 
fisionomia dei luoghi a cui l’informazione si ri­
ferisce, l’onestà per quanto riguarda le offerte tu­
ristiche e l’assoluta affidabilità nei servizi propo­
sti. Se la pratica del turismo è un’espressione 
della libertà della persona, tutta l’informazione 
che la promuove deve favorire l’esercizio di una 
libertà responsabile41. Tale responsabilità si 
estende a tutto il viaggio e include la disponibi­
lità a ricevere poi le giuste osservazioni e gli utili 
suggerimenti degli utenti.

Il servizio che i promotori prestano ai turisti, 
coincide ovviamente con la virtù cristiana della 
carità che si esercita nel dare un consiglio appro­
priato, nel condividere le difficoltà e le gioie del 
cammino. 1 promotori cristiani, quindi, dovranno 
distinguersi per la rettitudine e il rispetto con cui 
presentano i luoghi di significato religioso e 
avranno cura di includere e menzionare nei loro 
programmi l'attenzione prevista per le eventuali 
esigenze proprie di ciascuna religione.

La pastorale del turismo proporrà iniziative 
intese a dare ai promotori cristiani l’occasione di 
riflettere sui criteri del loro operare. Sarà molto 
importante, inoltre, che con la collaborazione di 
altre persone, essi ricevano un’informazione ade­
guata alle loro necessità sui luoghi o gli avveni­
menti religiosi che sono soliti figurare come de­
stinazioni turistiche. Tale azione merita di essere 
intrapresa in collaborazione anche con gli orga­
nismi competenti di altri Paesi, affinché gli obiet­
tivi proposti siano ugualmente raggiunti nell’or­
ganizzazione del turismo internazionale. Per 
realizzare tali intenti, sarà utile la presenza degli 
organismi della pastorale del turismo nelle mol­
teplici fiere del settore.

28. Il turista è sovente accompagnato da 
guide, che facilitano il raggiungimento degli 
scopi del suo viaggio. Le guide diventano assai 
spesso per il turista gli artefici più immediati del 
successo o del fallimento delle vacanze. In ve­
rità, non sarà mai sufficientemente considerata 
l’incidenza che le guide possono esercitare sui 
turisti e, di conseguenza, la responsabilità che 
esse hanno nel procurarsi un’adeguata prepara­
zione all’esercizio della loro professione.

Per questo motivo, devono essere promosse 
associazioni e incontri in cui i cristiani, che lavo­
rano come guide, possano aggiornare la propria 
formazione umana e spirituale, e sostenersi reci­
procamente in un lavoro che richiede rispetto, 
dedizione e attenzione al bene spirituale dei turi­
sti. Essi dovranno tener presente che il loro rap­
porto particolare con i turisti sollecita in maniera 
esigente la loro testimonianza della fede.

Quando le guide presentano ai turisti luoghi, 
monumenti o avvenimenti di carattere religioso, 
devono farlo con consapevole competenza, del 
tutto coscienti di essere in qualche modo dei veri 
evangelizzatori, commisurando sempre prudenza 
e rispetto.

Le iniziative pastorali che si riferiscono alle 
guide possono aprirsi ugualmente alla categoria 
degli “animatori”, che continuano ad aumentare 
numericamente e sono sempre più presenti nella 
giornata dei turisti. Nelle loro mani si trova in 
buona parte la chiave che permetterà di trasforma­
re il tempo libero in uno spazio significativo, di 
sano divertimento e di crescita umana e spirituale.

29. Coloro che promuovono il turismo e co­
loro che vi lavorano rivestono un ruolo specifico 
nell’accoglienza dei visitatori, anzi ne sono, in

40 Giovanni Paolo II. Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace del 1990, 15.
41 Cfr. Giovanni Paolo II. Messaggio per la XV Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali del I9KI, 3.



Atti della Santa Sede - Pontifìcio Consiglio della Pastorale per i Migranti 839

qualche modo, i primi protagonisti. Per il loro la­
voro sono direttamente a contatto con i visitatori 
e sono i primi a conoscere le loro attese e le loro 
eventuali delusioni; spesso ne diventano i confi­
denti e possono fungere da consiglieri e da guide.

Il cristiano che esercita la sua professione nel 
turismo scopre in questa situazione di avere una 
grande responsabilità. Dalla sua onestà profes­
sionale e dal suo impegno cristiano dipende la 
riuscita del soggiorno del visitatore sia sul piano 
umano che spirituale.

Per rispondere a tale sfida, i professionisti cri­
stiani del turismo devono poter contare sull’ap­
poggio deciso della comunità e degli operatori 
pastorali. E indispensabile offrire loro una prepa­
razione specifica nel periodo della formazione, 
sia nelle scuole professionali, sia attraverso altre 
iniziative complementari. Anche per la program­
mazione delle celebrazioni e della catechesi si 
dovrà tener conto dei loro orari di lavoro.

La pastorale del turismo deve mostrarsi parti­
colarmente sensibile nei confronti della peculia­
re situazione dei lavoratori del settore. Sarà ne­
cessaria un’attenzione religiosa e sacramentale 
adeguata alle loro condizioni lavorative, senza 
infrangere i tempi e ritmi della vita della comu­
nità. Tale adattamento verrà tenuto in considera­
zione anche nel favorire la partecipazione dei la­
voratori alla vita parrocchiale, ai movimenti 
apostolici o alla formazione di gruppi specifici o

Collaborazione tra Chiesa e società

30. Nella sua missione nel mondo, la Chiesa 
da una parte «offre all’umanità una cooperazione 
sincera per stabilire una fraternità universale»42 
che faciliti il raggiungimento di quelle mete con­
sone alla dignità umana; dall'altra parte, è «per­
suasa che molto e in svariati modi può essere aiu­
tata nella propagazione del Vangelo nel mondo, 
sia dai singoli uomini, sia dalla società umana, 
con le loro doti e la loro operosità»4'.

Questo reciproco servizio della Chiesa e della 
società viene realizzato anzitutto attraverso la 
missione specifica dei laici. Per questo, la pasto­
rale del turismo deve instaurare e incoraggiare 
una collaborazione con le amministrazioni pub­
bliche, le organizzazioni professionali e altre as­
sociazioni che lavorano nel turismo, affinché si 
Possa diffondere la visione cristiana del turismo 

di movimenti specializzati. Questa formazione è 
uno strumento d’azione pastorale che va incorag­
giato con tutte le risorse possibili sia nell'ambito 
del lavoro che fuori.

Sussistono alcune situazioni alle quali si deve 
prestare una speciale attenzione, come la grave 
condizione in cui spesso si trovano i lavoratori 
nei confronti della vita familiare. Le già citate 
condizioni lavorative, infatti, possono incidere 
sulla normale convivenza della famiglia, dei co­
niugi tra di loro o dei genitori con i figli, sia per 
ragioni di orario di lavoro, sia perché il lavorato­
re è costretto a vivere lontano dalla famiglia.

I giovani durante il periodo di formazione e 
all'inizio della loro vita lavorativa costituiscono 
un altro gruppo al quale si dovrà assicurare un 
servizio specifico. Essi vivono un momento deci­
sivo della loro vita personale e sarà per loro di 
grande utilità poter contare sull'appoggio della 
Chiesa. Al riguardo, hanno un ruolo essenziale la 
parrocchia, i gruppi e i centri in cui ritrovarsi in 
occasione di riunioni di formazione, riflessione e 
celebrazione della propria fede.

La condizione delle donne che lavorano nel 
settore turistico costituisce un'altra priorità che 
la pastorale del turismo deve tener presente. È 
necessario intensificare e sostenere tutte quelle 
iniziative che conducono a un maggiore rispetto 
della dignità delle donne e del loro posto specifi­
co nella famiglia e nella società.

e sviluppare «la possibilità implicita di un nuovo 
umanesimo»44 nel turismo.

Guidata da questo principio, la Santa Sede ha 
aperto una Missione di Osservazione Permanen­
te presso l’Organizzazione Mondiale del Turi­
smo. Fin dal 1980. tale Organizzazione ha indet­
to la Giornata Mondiale del Turismo per il 27 
settembre di ogni anno e nel 1999 ha adottato il 
Codice etico mondiale per il turismo*. Da parte 
sua, la Chiesa si unisce alla celebrazione di detta 
Giornata, dandole un significato spirituale trami­
te l'annuale Messaggio del Papa. Così pure con­
divide i principi ispiratori del Codice citato.

In modo analogo, le Conferenze Episcopali e 
i singoli Vescovi cercheranno di mantenere un 
dialogo permanente con le amministrazioni pub­
bliche. nazionali e locali, con gli enti di promo-

42 Gaudium et spes, 3.
41 Ibid., 40.
44 Giovanni Paolo II, Discorso ai Vescovi della Liguria (5 gennaio 1982), 5.
* Ctr. in questo fascicolo di RDTo. pp. 992-1003 /N d R /.



840 Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti

zione turistica e con le associazioni di operatori e 
lavoratori del turismo, affinché la collaborazione 
della Chiesa nella costruzione di un mondo più 
giusto, più pacifico e più solidale si traduca in 
azioni concrete.

Si dovrà anche cercare a tutti i livelli una 
stretta collaborazione con le associazioni che lot­
tano contro le situazioni che ledono la dignità 

umana e nelle quali il turismo ha le sue re­
sponsabilità, come il cosiddetto “turismo sessua­
le”, la tossicodipendenza, la distruzione dell'am- 
biente, l’erosione dell’identità culturale, il sac­
cheggio del patrimonio. In particolare, il 
cristiano ha il dovere di denunciare tali gravi si­
tuazioni e di fare quanto è nelle sue possibilità 
per eliminarle.

III. STRUTTURE PASTORALI

31. La missione evangelizzatrice è un compi­
to che spetta alla Chiesa in fedeltà al mandato ri­
cevuto dal Signore. Tutti i membri della Chiesa 
sono chiamati a partecipare a questo compito 
fondamentale in una diversità che rende più 
degna la vera uguaglianza di tutti nell’«azione 
per l’edificazione del corpo di Cristo»45. Per 
adempiere a questa missione evangelizzatrice, la 
Chiesa cerca mezzi sempre più adeguati, disposta 
a rinnovarli, secondo le necessità dei tempi46, at­
tenta soprattutto a rispettare ed assumere «con 
audacia e prudenza»47 gli aspetti propri e la «lin­
gua» di ogni singolo popolo4".

Lo sviluppo del turismo, la sua crescente im­

portanza per i Paesi, ha meritato l’attenzione pa­
storale della Chiesa, che lo ha seguito fin dai suoi 
primi passi, animata dall’esperienza con cui per 
secoli ha accompagnato il cammino di tanti pel­
legrini". Cosciente del fatto che le nuove dimen­
sioni del fenomeno turistico reclamano «sforzi 
concertati da parte dei diversi membri delle co­
munità cristiane»5", la Chiesa ha proposto alcuni 
criteri per coordinare il lavoro nei diversi ambiti 
di attuazione. Gli orientamenti che seguono in­
tendono, in continuità con i precedenti interven­
ti, animare lo sforzo congiunto di quanti si sento­
no chiamati a lavorare più direttamente nei 
mondo del turismo.

Il Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti

32. Con la Lettera Apostolica Motu Proprio 
Apostolicae caritatis del 19 marzo 1970, Papa 
Paolo VI istituì la “Pontificia Commissione per 
la Pastorale dei Migranti e degli Itineranti" alle 
dipendenze della Congregazione per i Vescovi51. 
L’istituzione creata con tale documento acquista 
un ruolo di grande rilievo nella società attuale, in 
rapporto aH'enorme aumento degli spostamenti 
resi possibili dal progresso della tecnica. Per 
quanto riguarda il turismo in particolare, lo stes­
so documento segnala che si tratta di «una massa 
enorme di persone, e in campo sociale costitui­
sce una novità con precise caratteristiche»52.

Con la Costituzione Apostolica Pastor Bonus 

(28 giugno 1988) fu istituito il Pontificio Consi­
glio della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti 
che sostituì la Commissione e ne assunse le com­
petenze. Con riferimento al turismo, la Pastor 
Bonus afferma che il Pontificio Consiglio «si im­
pegna affinché i viaggi intrapresi per motivi di 
pietà o di studio o di svago favoriscano la forma­
zione morale e religiosa dei fedeli, e assiste le 
Chiese locali perché tutti coloro che si trovano 
fuori del proprio domicilio possano usufruire di 
un'assistenza pastorale adeguata»55.

Nel compimento della missione affidatagli, il 
Pontificio Consiglio ha come obiettivi principali:

1. promuovere e coordinare un'analisi per-

45 Lumen gentium. 32.
44 Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. sulla sacra Liturgia Sacrosanctum Concilium. 1.
47 Paolo VI, Esort. Ap. Evangeli! nuntiandi (8 dicembre 1975), 40.
“ Ihid.. 63 (cfr. 59-64).
44 Cfr. Pio XII. Discorso al Congresso Mondiale degli "Skàl clubs" (29 ottobre 1952).
50 Giovanni Paolo II. Discorso al III Congresso Mondiale di Pastorale del Turismo (9 ottobre 1984).
” Paolo VI, Lett, Ap. Apostolicae caritatis (19 marzo 1970): AAS 62 (1970), 195.
51 Ihid.
51 Giovanni Paolo II, Cost. Ap. Pastor Bonus (28 giugno 1988). 151: AAS 80 (1988), 900.



Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti 841

manente dello sviluppo del fenomeno turistico, 
in particolare la sua incidenza sulla vita spiritua­
le e religiosa delle persone e delle comunità;

2. proporre linee di attuazione pastorale 
che possano essere adottate in modo congiunto o 
da gruppi di Paesi;

3. mantenere un contatto permanente con 
le Conferenze Episcopali al fine di coordinare e 
sostenere le iniziative pastorali nel settore del tu­
rismo;

4. collaborare con quei Centri di studi ec­
clesiastici superiori e Istituti di ricerca che inclu­
dono nei loro programmi lo studio del turismo:

5. programmare la celebrazione annuale 
della Giornata Mondiale del Turismo, redigendo 
e distribuendo materiale catechetico sul tema 
della Giornata:

6. mantenere contatti regolari con l’Osser­
vatore Permanente della Santa Sede presso l’Or­
ganizzazione Mondiale del Turismo".

Le Conferenze Episcopali

33. Le Conferenze Episcopali sono un organi­
smo costituito «affinché da uno scambio di prati­
ca e di esperienze e dal confronto di pareri sgor­
ghi una santa concordia di forze, per il bene 
comune delle Chiese»". La Lettera Apostolica 
Apostolos suos precisa: «Nell’affrontare nuove 
questioni e nel far sì che il messaggio di Cristo il­
lumini e guidi la coscienza degli uomini per dare 
soluzione ai nuovi problemi che sorgono coi mu­
tamenti sociali, i Vescovi riuniti nella Conferenza 
Episcopale svolgono congiuntamente questa loro 
funzione dottrinale ben consapevoli dei limiti dei 
loro pronunciamenti, che non hanno le caratteri­
stiche di un Magistero universale, pur essendo uf­
ficiale e autentico e in comunione con la Sede 
Apostolica»". Nell'attività delle Conferenze Epi­
scopali occupa un posto preferenziale l’attenzio­
ne pastorale a quei temi che determinano cambia­
menti innovativi nella società e la proposta di 
«forme e modalità di apostolato opportunamente 
adeguate alle circostanze di tempo e di luogo»”.

Il turismo è, senza dubbio, uno dei temi che 
esigono attenzione da parte delle Conferenze Epi­
scopali. Esso, infatti, è un’istanza ancora nuova 
per la società e in particolare per quelle comunità 
i1 cui territorio e patrimonio culturale diventano 
meta del turismo intemazionale. La novità del tu­
rismo, d'altra parte, risiede nella sua costante 
evoluzione, che crea nuovi stili di vita e nuove 
abitudini.

Accenniamo ad alcune iniziative concrete che 
possono essere adottate dalle Conferenze Episco­
pali nell’ambito del turismo.

I. Fornire a tutti i Vescovi un quadro ag­

giornato delle tendenze del movimento turistico 
nel Paese, le sue modalità, le incidenze sociali 
sulla popolazione e sul mondo del lavoro, le ne­
cessità religiose dei turisti. Questa informazione 
dovrà riguardare sia il turismo interno sia il turi­
smo intemazionale. Quando la dimensione rag­
giunta dallo sviluppo del turismo in un Paese lo 
richieda, sarà opportuno che questo lavoro di stu­
dio e di analisi sia affidato a un Osservatorio 
permanente presso un’Università cattolica o un 
Istituto ecclesiastico del Paese.

2. Creare un programma di formazione 
orientato specialmente agli operatori della pasto­
rale del turismo, che possa essere adottato dai di­
versi Seminari e Istituti di formazione, affinché 
in tutte le Diocesi si possa disporre di sacerdoti e 
operatori pastorali debitamente preparati.

3. Offrire un insieme di orientamenti alla 
pastorale ordinaria, perché tutti i fedeli possano 
avere una catechesi adeguata per il tempo libero 
e il turismo.

4. Stabilire contatti con altre Conferenze 
Episcopali, quando lo richiedano le circostanze, al 
fine di aprire canali di collaborazione tra Paesi di 
partenza e Paesi d’arrivo per lo scambio di opera­
tori pastorali e per l'utilizzazione di informazioni 
e di materiale liturgico nelle diverse lingue.

5. Promuovere programmi di formazione 
per le guide turistiche, soprattutto per quelle che 
accompagnano le visite a luoghi di carattere reli­
gioso e per gli alunni di scuole e centri di forma­
zione turistica e alberghiera.

6. Includere il turismo fra gli argomenti af­
frontati dai “Centri culturali cattolici”".

" Fermo restando quanto stabilito dall'art. 46 della Cost. Ap. Pastor Bonus circa le competenze della Secon­
da Sezione della Segreteria di Stato.

” Concilio Vaticano II, Decr. Christus Dominus, 37.
* Giovanni Paolo II. Lett. Ap. Apostolos suos (21 maggio 1998), 22: MS 90 (1998). 655.
” CJ.C., can. 447.

La natura e la missione di questi Centri sono descritte dal Pontificio Consiglio della Cultura in Per una pa­
storale della cultura. 32.



842 Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti

7. Prevedere possibili forme di coopera­
zione tra le Diocesi affinché si possa organizzare 
meglio l'assistenza religiosa nei luoghi in cui esi­
ste una grande concentrazione stagionale per mo­
tivi turistici.

8. Stabilire contatti con i rappresentanti 
delle Confessioni cristiane in vista della collabo- 
razione ecumenica nei grandi centri turistici ”.

9. Mantenere il dialogo con le autorità 
pubbliche e altri Organismi interessati, ai fine di 
stabilire forme di collaborazione adeguate alle 
iniziative di programmazione e di supervisione 
dell'attività turistica, avendo particolare riguardo 

per la difesa dell'identità culturale delle comu­
nità locali, per i diritti di quanti sono impiegati 
nel settore, per l’uso corretto del patrimonio arti- 
stico-religioso e per il rispetto con cui devono es­
sere accolti i visitatori.

10. Promuovere la presenza della Chiesa 
nelle "Borse” del settore.

Per coordinare tutte queste attività, è opportu­
no che si istituisca un Organismo in seno alla 
Conferenza Episcopale"’, che possa disporre di 
un gruppo di esperti, rappresentanti i diversi set­
tori del turismo.

Le Diocesi

34. Il turismo, sia come attività svolta dalle 
persone durante il loro tempo libero, sia come set­
tore lavorativo in cui molti esercitano la loro pro­
fessione e sia come insieme di attività che carat­
terizzano un luogo come meta turistica, è presente 
in gran parte della società contemporanea. Inte­
grato così nella vita quotidiana delle comunità, il 
turismo è una dimensione che la pastorale dioce­
sana deve considerare come sua componente or­
dinaria e, come tale, figurare tra i settori che sono 
oggetto d’attenzione regolare da parte dell'Ordi- 
nario del luogo e dei suoi Consigli consultivi.

Tra gli obiettivi della pastorale del turismo a 
livello diocesano non devono mancare i seguenti.

1. Offrire una visione cristiana del turismo 
che conduca i fedeli a vivere questa realtà con im­
pegno di fede e di testimonianza e con atteggia­
mento missionario. Tale obiettivo sarà preso in 
considerazione nella predicazione, nella cateche­
si e nell’uso dei mezzi di comunicazione sociale. 
Analogamente si cercherà che nelle scuole venga 
offerta una formazione adeguata per far apprezza­
re i valori del turismo consoni alla dignità e allo 
sviluppo delle singole persone e dei popoli.

2. Formare operatori pastorali che possano 
promuovere in modo specifico il lavoro pastora­
le in questo settore. Quando le necessità della 
Diocesi lo esigano, si offrirà ad alcuni sacerdoti 
e laici idonei l'opportunità di una più ampia for­
mazione specifica.

3. Studiare la realtà del turismo nella Dio­
cesi, formulare i criteri pastorali e proporre nei 
Consigli Presbiterali e Pastorali61 le azioni da in­
traprendere. L’attenzione religiosa ai turisti, inte­

grata nel programma diocesano di attività pasto­
rale, si deve svolgere secondo termini adatti alla 
loro lingua e cultura, senza che ciò costituisca 
una realtà a parte, evitando che porti disagio alla 
vita della comunità locale.

4. Adottare misure nei periodi di maggiore 
affluenza turistica per ottimizzare il servizio 
delle parrocchie più visitate, prevedendo, se ne­
cessario. lo spostamento di sacerdoti da altre par­
rocchie e la collaborazione di sacerdoti di altre 
Diocesi o di altri Paesi.

5. Formulare l’accoglienza ai turisti da 
parte della Chiesa diocesana tramite una lettera 
del Vescovo, specialmente all'inizio dei periodi di 
più intensa attività turistica e attraverso sussidi 
che facilitino l’informazione e la partecipazione 
alle celebrazioni e alla vita della Chiesa locale.

6. Promuovere la formazione di gruppi e 
associazioni, come pure la collaborazione di vo­
lontari, per la gestione del patrimonio della Chie­
sa aperto ai visitatori e per l’accoglienza dei turi­
sti, in modo da poter offrire orari di apertura 
sufficientemente ampi.

7. Edificare parrocchie e centri comunita­
ri più adatti alla pastorale del turismo, tenendo 
conto delle nuove realtà urbanistiche e sociali.

8. Mantenere contatti con i responsabili di 
altre Confessioni cristiane al fine di prendere mi­
sure che possano contribuire a un miglior servi­
zio religioso dei loro fedeli, seguendo i criteri e 
le norme stabiliti dalla Santa Sede e dalle Confe­
renze Episcopali.

9. Incoraggiare la collaborazione con le 
autorità pubbliche e amministrative locali, con le

" Cfr. Pontificio Consiglio per la Promozione dell’Unità dei Cristiani, Direttorio per l'ecumenismo (25 
marzo 1993), 102-142. 161-162.

“ Cfr. C./.C., can. 451.
" Cfr. C./.C., cann. 459. 511.



Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti 843

associazioni di operatori e lavoratori e con le 
altre Organizzazioni interessate dal turismo.

10. Creare una Commissione diocesana di 
pastorale del turismo che coordini e animi la pa-

Le Parrocchie

35. La Parrocchia, «fondando insieme tutte 
le differenze umane che vi si trovano e inseren­
dole nell’universalità della Chiesa»62, è la prima 
scuola di accoglienza, principalmente quando si 
riunisce per celebrare il Giorno del Signore6'. 
Essa si apre per accogliere quanti giungono di 
passaggio e prepara i propri fedeli per il viaggio 
che intendono intraprendere. In essa trovano ap­
poggio quanti si propongono di vivere la testi­
monianza sincera della loro fede nel mondo del 
turismo.

Considerare la comunità parrocchiale come 
punto di incontro e sostegno dell’azione pastora­
le implica, anzitutto, che la Parrocchia sia pre­
sente con le proprie strutture nei luoghi in cui si 
attua il turismo. Il segno visibile delle chiese e 
dei centri parrocchiali costituisce il primo e con­
creto gesto dell'accoglienza. Attraverso questa 
presenza, la Parrocchia invita tutti i visitatori a 
partecipare alla celebrazione della fede e alla co­
munione fraterna.

Tuttavia, nell'impostazione della pastorale 
del turismo, la comunità parrocchiale non può es­
sere impegnata unicamente ad accogliere i visita­
tori, ma dovrà anche preparare i propri fedeli a 
praticare cristianamente il turismo e sostenere 
coloro che operano e lavorano nel turismo.

Facendo propri gli obiettivi che la Chiesa dio­
cesana si propone, alcune delle iniziative concre­
te da intraprendere da parte della Parrocchia pos­
sono essere le seguenti.

I. Sviluppare una catechesi sul tempo li­
bero e il turismo, quando lo consiglia la realtà 

sforale del settore, e di cui facciano parte esperti 
delle diverse categorie di persone del mondo del 
turismo.

del luogo, sia per i cristiani residenti, sia per i 
turisti.

2. Incoraggiare e promuovere azioni di so­
stegno e prevenzione a favore dei gruppi che 
possono essere vittime di una promozione errata 
del turismo o del comportamento dei turisti.

3. Promuovere, accogliere e stimolare l'a­
zione dei gruppi di apostolato dedicati in partico­
lare alle persone che vivono e lavorano nel setto­
re del turismo, anche quando questi ambiti non si 
trovano nella Parrocchia stessa

4. Formare un gruppo permanente di laici 
per studiare e proporre le azioni pastorali da in­
traprendere nel campo del turismo.

5. Adattare i servizi alle necessità dei turi­
sti, nei luoghi di intensa presenza turistica, in 
modo da facilitare il contatto personale, la cele­
brazione della fede, la preghiera individuale, la 
testimonianza della carità.

6. Creare servizi specifici per i lavoratori 
del turismo, secondo i loro orari e le condizioni 
di lavoro.

7. Proporre misure adeguate perché i visi­
tatori possano partecipare alle Celebrazioni Eu­
caristiche nella propria lingua o con altre espres­
sioni della propria cultura, sempre nel rispetto 
delle disposizioni liturgiche vigenti.

8. Mantenere opportunamente aggiornata 
l’informazione sui servizi parrocchiali e preoccu­
parsi che i turisti ne possano disporre nei propri 
alberghi, in punti di informazione o tramite altri 
mezzi di diffusione.

CONCLUSIONE

36. Il turismo è la circostanza ideale in cui 
l’uomo avverte di essere pellegrino nel tempo e 
nello spazio: «Nel suo Spirito vivificati e coadu­
nati, noi andiamo pellegrini incontro alla finale 

perfezione della storia umana, che corrisponde in 
pieno col disegno del suo amore: "Ricapitolare 
tutte le cose in Cristo, quelle del cielo come quel­
le della terra" (Ef 1.10)»6'. La Chiesa segue l’iti-

“ Concilio Vaticano II, Decr. Apostolicam actuositatem, 10.
61 Cfr. Lett. Ap. Dies Domini. 35-36.
M Cfr. Giovanni Paolo 11, Discorso alla Congregazione per il Clero (20 ottobre 1984), 6.
“ Gaudium et spes, 45.



844 Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti

nerario esemplare del suo Maestro e Signore"', e 
insegna agli uomini a scoprire la loro vera voca­
zione. Nel cuore di tutti gli uomini, intatti, si ma­
nifesta la profonda inquietudine propria della 
condizione di homo viator, si avverte la sete di 
nuovi orizzonti, si prova la certezza radicale che 
solo nell'Infinito di Dio si raggiunge la meta dei- 
resistenza'’’.

La ricerca dell’uomo diviene evidente ed 
esplicita nel turismo. Per soddisfare il desiderio 
di conoscere altre persone e culture, per svilup­
pare le proprie capacità personali e fare nuove 
esperienze, l’uomo non rinuncia a dedicare una 
parte del tempo libero al turismo. Questa ricerca 
che si esprime nel turismo, si realizza non solo 
quando l’uomo può intraprendere grandi viaggi o 
avventure rischiose, ma risulta particolarmente 
evidente nello sforzo dei singoli e della famiglia 
di procurarsi uno o più giorni di riposo insieme, 
negli inconvenienti di un viaggio per visitare fa­
miliari o amici e nella collaborazione che una 
escursione di gruppo richiede.

Dopo aver incontrato Dio in condizioni psico­
logiche favorevoli, nelle bellezze della natura e 
dell’arte, il turista sentirà il bisogno di dire con 
Sant’Agostino: «Ci hai fatti per te, Signore, il no­
stro cuore è inquieto finché non riposa in te»“. E 
ancora: «Tardi ti ho amato, o bellezza così antica, 
e così nuova, tardi ti ho amato! Ed ecco che tu eri 
dentro di me ed io stavo fuori: e qui ti cercavo... 
Ti ho gustato ed ora ho fame e sete di te»“.

Dopo essersi aperto a una fraternità universa­
le. partecipe di un «dialogo fra le civiltà e le cul­
ture per costruire una civiltà dell’amore e della 
pace»’", il turista si unirà al canto del Salmista: 
«Ecco quanto è buono e quanto è soave che i fra­
telli vivano insieme!» (Sai 132,1).

Con Maria. Madre di Dio e immagine della 
Chiesa”, ogni turista, stupito per la bellezza con­
templata nel creato (cfr. Sap 13,3), potrà magni­
ficare il Signore (cfr. Le 1,46), e raccontare le 
opere meravigliose che Egli ha compiuto (cfr. Sir 
42,15-43,33), recando così un messaggio di spe­
ranza ai suoi fratelli in umanità.

Città del Vaticano, 29 giugno 2001 - Solennità dei Santi Pietro e Paolo Apostoli

* Stephen Fumio Hamao
Arci vescovo- Vescovo em. di Yokoama 

Presidente

* Francesco Gioia, O.F.M.Cap.
Arcivescovo em. di Camerino-San Severino Marche

Segretario

“ Cfr. Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti, Il Pellegrinaggio nel Gran­
de Giubileo del 2000 (25 aprile 1998), 9-11.

•’ Cfr. Ihid., 24-31.
“ S. Agostino, Confessioni. 10. 27. 38: CSEL 33. 255.
“ Ihid., 1, 1. \ : CSEL 33. 1.
70 Giovanni Paolo II. Messaggio per la 22" Giornata Mondiale de! Turismo (2001), 5.
71 Cfr. Lumen gentium. 63.



Atti della Santa Sede 845

SINODO DEI VESCOVI

X Assemblea Generale Ordinaria

IL VESCOVO 
SERVITORE DEL VANGELO DI GESÙ CRISTO 

PER LA SPERANZA DEL MONDO

INSTRUMENTUM LABORIS

INTRODUZIONE

Sullo scorcio di un nuovo Millennio

I. Cristo Gesù nostra speranza (ITm 1,1 ). lo 
stesso ieri oggi e sempre (Eb 13,8), pastore su­
premo (I Pi 5,4), guida la sua Chiesa alla pienez­
za della verità e della vita, fino al giorno del suo 
ritorno glorioso nel quale si adempiranno tutte le 
promesse e saranno colmate le speranze dell'u­
manità.

All'inizio del Terzo Millennio cristiano, l’u­
manità e la Chiesa si avviano verso un futuro che 
porta con sé l’eredità di un secolo, ormai trascor­
so, carico di ombre e di luci.

Ci troviamo in un momento nuovo della sto­
ria umana. Molti si interrogano sui traguardi fu­
turi dell'umanità e si chiedono quale sarà l’avve­
nire del mondo, che appare da una parte immerso 
in un dinamismo di progresso, con una crescente 
interdipendenza nell'economia, nella cultura e 
nelle comunicazioni, e dall’altra ancora pieno di 
conflitti locali, con ampie zone dove crescono 
fame, malattie e povertà.

L’inizio di un nuovo Millennio mette al cen­
tro della coscienza mondiale un avvenire da co-

Sulla scia delle precedenti Assemblee sinodali

3. Prima di tutto vi sono ragioni di carattere 
teologico. La Chiesa intera ha celebrato con gioia 
il Grande Giubileo del 2000 per onorare la me­
moria della nascita di nostro Signore Gesù Cristo 
duemila anni or sono; non solo per ricordare con 

struire e con esso il tema della speranza, condi­
zione esistenziale dell’homo viator e del cristia­
no. proteso verso il compimento delle promesse 
di Dio. Una speranza intesa anche come fiaccola 
della fede e sprone della carità, verso un futuro 
dagli imprevedibili esiti.

2. In questo nuovo inizio si colloca la cele­
brazione della X Assemblea Generale Ordinaria 
del Sinodo dei Vescovi, prevista inizialmente 
nell’Anno Giubilare e ora programmata per il 
mese di ottobre del 2001.

Con intuito profetico Giovanni Paolo II ha 
voluto assegnare a tale Assemblea un tema di 
grande rilievo: Episcopus minister Evangelii lesu 
Christi propter spem mundi.

Sono diverse e suggestive le ragioni che ren­
dono questo tema particolarmente appropriato al­
l'attuale momento della vita della Chiesa e del­
l'umanità. Esse sono innanzi tutto di carattere 
teologico ed ecclesiologico, ma anche di ordine 
antropologico e sociale.

gratitudine la sua venuta in mezzo a noi. ma 
anche per celebrare la sua presenza viva nella 
Chiesa, in questi venti secoli della sua storia, la 
sua azione di unico Salvatore del mondo, centro 
del cosmo e della storia.



846 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

Nella indissociabile unità fra Cristo e il suo 
Vangelo, il tema del Sinodo intende sottolineare 
che è Lui, Gesù Cristo, Figlio di Dio, inviato dal 
Padre e unto dallo Spirito Santo (cfr. Gv 10,36), 
la speranza del mondo e dell’uomo, di ogni uomo 
e per tutto l’uomo'.

È Cristo infatti. Parola definitiva e dono tota­
le del Padre, il vero Vangelo di Dio, nel quale si 
avverano tutte le promesse e nel quale sta l’Amen 
di Dio (cfr. 2Cor 1,20), il compimento della spe­
ranza del mondo. Il suo Vangelo è la notizia 
sempre nuova e buona, potenza di vita che conti­
nua ad illuminare le strade del mondo verso il fu­
turo, come lo ha fatto durante venti secoli. Sono 
infatti inseparabili la sua dottrina e la sua Perso­
na, la sua opera e il suo insegnamento, il suo 
messaggio e la sua Chiesa, dove Egli continua ad 
essere presente. La Chiesa, all’inizio del Terzo 
Millennio, propone ancora con gioia il suo mes­
saggio di vita e di speranza a tutta l’umanità2.

4. Vi sono poi ragioni di ordine ecclesiologi­
co. Alcune sono di carattere permanente, altre di 
ordine congiunturale.

Il Signore Gesù, alla fine della sua permanen­
za fra di noi, ha inviato gli Apostoli come suoi te­
stimoni e messaggeri fino ai confini della terra e 
fino alla fine dei tempi. Anche su questa parola 
poggia l’impegnativo compito di proporre al 
mondo la sua persona e la sua dottrina come su­
prema speranza: «Andate dunque e ammaestrate 
tutte le nazioni, battezzandole nel nome del 
Padre e del Figlio e dello Spirito Santo, inse­
gnando loro ad osservare tutto ciò che vi ho co­
mandato. Ecco io sono con voi tutti i giorni fino 
alla fine del mondo» (Mt 28,19-20). In questo 
compito i Vescovi, in comunione con il Papa, 
sono oggi chiamati, insieme a tutti i membri della 
Chiesa, ad essere i testimoni del Vangelo di Cri­
sto nel mondo, anche se a loro, come Successori 
degli Apostoli, «spetta il nobile scopo di essere i 
primi a proclamare le “ragioni della speranza” 
(cfr. I Pi 3,15): questa speranza che si basa sulle 
promesse di Dio, sulla fedeltà alla sua Parola e 
che ha come certezza inequivocabile la risurre­
zione di Cristo, la sua vittoria definitiva sul male 
e il peccato»’.

L’importanza della celebrazione della X As­
semblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Ve­
scovi, incentrata in modo particolare sul ministe­

ro del Vescovo come servitore del Vangelo per la 
speranza del mondo, emerge con chiarezza se si 
considera che le ultime Assemblee ordinarie 
hanno trattato rispettivamente la vocazione e la 
missione dei laici nella Chiesa e nel mondo 
(1987), la formazione dei sacerdoti nelle circo­
stanze attuali ( 1990) e la vita consacrata e la sua 
missione nella Chiesa e nel mondo (1994). Frut­
to delle assise sinodali sono state le rispettive 
Esortazioni Apostoliche post-sinodali di Giovan­
ni Paolo II: Christifideles laici. Pastores dabo 
vobis e Vita consecrata.

Sembrava quindi opportuno affrontare il tema 
del ministero del Vescovo sotto il profilo della 
proclamazione del Vangelo e della speranza, 
quasi come vertice e sintesi. Infatti, le varie 
Assemblee sinodali ordinarie hanno dato un 
nuovo impulso di rinnovamento alle diverse vo­
cazioni nel Popolo di Dio, per una maggiore 
complementarità, in una ecclesiologia di comu­
nione e di missione, attenta alla natura gerarchi­
ca e carismatica della Chiesa. Ora la specifica 
trattazione del tema di questa Assemblea segna la 
necessità di orientare verso il futuro la missione 
dell’intero Popolo di Dio, in comunione con i 
suoi Pastori.

5. Si aggiunga inoltre che nell’ultimo decen­
nio del secolo XX, sul finire del Secondo Mil­
lennio dell’era cristiana, i Vescovi dei diversi 
Continenti sono stati convocati dal Romano Pon­
tefice in diverse Assemblee sinodali speciali, per 
trattare della Chiesa in Europa ( 1991 e 1999), in 
Africa (1994). in America (1997). in Asia ( 1998) 
e in Oceania (1998). Frutto di questi incontri 
sono i rispettivi Documenti post-sinodali pubbli­
cati o in via di pubblicazione.

La prossima Assemblea ordinaria, con il suo 
caratteristico tema, potrà così usufruire della 
esperienza di un periodo particolarmente intenso 
di comunione sinodale, come mai era avvenuto 
prima.

In realtà, tutti i Sinodi degli ultimi decenni 
hanno interessato il ministero episcopale, non 
solo perché si è trattato di Sinodi di Vescovi, ma 
perché hanno in qualche modo aiutato a configu­
rare la ministerialità episcopale negli ultimi de­
cenni nei confronti dell' Evangelizzazione 
(1974), della Catechesi (1977), della Famiglia 
(1981 ), della Riconciliazione e penitenza (1983),

' Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 45; Paolo 
VI, Leti. Enc. Populorum progressio (26 marzo 1967), 14: AAS 59 (1967), 264.

1 Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. Dominus lesus (6 agosto 2(XX)), 1-2; AAS 92 
(2000), 742-744.

’ Giovanni Paolo II, Discorso alla Conferenza Episcopale Colombiana (2 luglio 1986), 8: AAS 79 (1987), 70.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 847

dei Fedeli laici (1987), dei Presbiteri (1990), 
della Vita consacrata ( 1994) e dell’attuazione dei 
Concilio Vaticano II, nel Sinodo straordinario del 
1985.

6. L’aspetto dottrinale e pastorale specifico 
del tema del Sinodo si concentra quindi nell’an­
nuncio dell’Evangelo di Cristo per la speranza 
del mondo. E in questa prospettiva che la temati­
ca della prossima Assemblea ordinaria diventa 
della massima importanza anche a livello antro­
pologico e sociale. La Chiesa, che vuole condivi­
dere «le gioie e le speranze, le tristezze e le an­
gosce degli uomini di oggi»4, dovrà interrogarsi 
su quali sentieri si incammini l'umanità del no­
stro tempo, nella quale essa stessa è immersa 
come sale della terra e luce del mondo (cfr. Mt 
5,13-14). E dovrà domandarsi come annunciare 
oggi la vera speranza del mondo che è Cristo e il 
suo Vangelo.

Siamo all’inizio di un nuovo Millennio dell’e­
ra cristiana, connotato da particolari situazioni 
sociali e culturali, quasi una "aetas nova", un’e­
poca nuova, talvolta definita come postmoderni­
smo o postmodernità. Occorre che con nuovo 
slancio risuoni nel mondo l’annunzio della sal­
vezza, in modo da suscitare quel dinamismo teo­
logale che è proprio del Vangelo, affinché l’uma­
nità intera «ascoltando creda, credendo speri, 
sperando ami»’.

Infatti, la speranza cristiana è intimamente 
congiunta all’annuncio coraggioso e integrale del 
Vangelo, che eccelle tra le funzioni principali del 
ministero episcopale. Per questo, nei molteplici 
doveri e compiti del Vescovo, «al di sopra di tutte 
le preoccupazioni e le difficoltà, che sono inevi­
tabilmente legate al fedele lavoro quotidiano 
nella vigna del Signore, deve stare innanzi tutto 
la speranza»*.

Continuità e novità

7. In questa scia di grazia si colloca la prepa­
razione e la prossima celebrazione della X As­
semblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Ve­
scovi.

Il testo dei Lineamenta, pubblicato nel 
1998*. ha suscitato interessi e consensi e ha of­
ferto l’occasione di un approfondimento delle 
tematiche inerenti al ministero del Vescovo. 
Frutto delle risposte delle Conferenze Episcopa­
li e di altri Organismi, nonché di molti Vescovi 
ed altri membri del Popolo di Dio, è il presente 
"Instrumentum laboris", che intende proporre 
ed illustrare il tema scelto dal Papa, incorporan­
do questioni e proposte, in continuità con i Li­
neamenta, in modo da offrire una traccia per un 
ordinato e aperto svolgimento del dibattito sino­
dale.

Il processo preparatorio dell’Assemblea dalla 
consultazione promossa con i Lineamenta è pas­
sato attraverso le risposte ed è giunto fino all’In- 
strumentum laboris, delineando così la tipica at­
tività sinodale come un flusso ininterrotto di 
meditazione sul tema dato dal Santo Padre. Tale 
operazione, che dal testo iniziale è confluita nel 
presente documento di lavoro, ha in questo caso 
uno speciale carattere. Infatti l’alto consenso ot­
tenuto dai Lineamenta ha prodotto prima uno 

sviluppo molto omogeneo delle idee e poi una 
singolare corrispondenza tra i due testi.

La ricca esperienza che i Vescovi del mondo 
hanno fatto nelle ultime Assemblee ordinarie e 
speciali dei Sinodi e il prezioso patrimonio di 
dottrina che ne è scaturito, sono quindi alla base 
di una preparazione assai proficua della prossima 
Assemblea. Per questo l' Instrumentum laboris 
non intende dilungarsi in un’ampia descrizione 
della situazione mondiale, né tanto meno portare 
l’attenzione su questioni di carattere particolare o 
regionale, già esaminate nelle precedenti Assem­
blee continentali.

8. La trattazione specifica del ministero del 
Vescovo come servitore del Vangelo di Gesù Cri­
sto per la speranza del mondo si colloca all'in­
terno di una continuità magisteriale che rimanda 
ai Documenti del Vaticano 11; in modo speciale, 
dal punto di vista dottrinale, alla Costituzione 
Dogmatica Lumen gentium e al Decreto concilia­
re Christus Dominus.

Per la sua completezza e per la sua concre­
tezza pratica nella illustrazione della figura e del 
ministero del Vescovo nella sua Chiesa partico­
lare il Direttorio pastorale della Congregazione 
per i Vescovi, Ecclesiae imago del 22 febbraio

4 Gaudium et spes, 1.
’ Concilio Vaticano 11, Cost. dogm. sulla divina Rivelazione Dei Verbum. 1.
" Giovanni Paolo II. Discorso ai Vescovi dell'Austria in occasione della Visita "ad Limina" (6 luglio 1982). 

2:445 74(1982). 1123.
* Cfr. RDTo 75 (1998). 1000-1036 IN.d.KJ.



848 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

1973, conserva una validità essenziale ancora 
oggi’. Dal punto di vista teologico-canonico oc­
corre rifarsi al Codex luris Canonici (C.l.C.) del 
1983 e al Codex Canonum Ecclesiarum Orien­
talium (C.C.E.O.) del 1990, per i dovuti aggior­
namenti.

Molti sono inoltre i documenti del Magistero 
post-conciliare che in modo specifico riguardano 
il ministero pastorale dei Vescovi, fra essi in 
modo speciale le Allocuzioni dei Romani Ponte­
fici alle diverse Conferenze Episcopali in occa­
sione delle Visite "ad Limina" o dei Viaggi Apo­
stolici degli ultimi decenni.

Fra altri documenti più recenti che riguardano 
problemi specifici del ministero pastorale dei Ve­
scovi nella Chiesa universale e nelle Chiese par­
ticolari, occorre ricordare, dal punto di vista ec­
clesiologico, la Lettera della Congregazione per 
la Dottrina della Fede Communionis notio del 28 
maggio 1992 su alcuni aspetti della Chiesa inte­
sa come comunione" e, finalmente, la Lettera 
Apostolica in forma di Motu Proprio di Giovan­
ni Paolo II Apostolos suos del 21 maggio 1998, 
sulla natura teologica e giuridica delle Conferen­
ze dei Vescovi ’.

9. Il riferimento al Vescovo nel tema asse­
gnato dal Santo Padre Giovanni Paolo II per la 
prossima Assemblea sinodale merita anche un 
chiarimento. Si tratta del ministero episcopale, 
come è stato illustrato dalla Costituzione dogma­
tica Lumen gentium e dal Decreto conciliare 
Christus Dominus, in tutta la sua ricca gamma di 
soggetti e di compiti pastorali. Tutti i Vescovi, in­
fatti, hanno in comune la grazia dell'Ordinazione 
episcopale, sono Successori degli Apostoli e in 
comunione con il Romano Pontefice fanno parte 
del Collegio episcopale.

Il Concilio Vaticano II infatti ha rimesso in 
onore la realtà del Collegio episcopale che suc­
cede al Collegio degli Apostoli ed è espressione 
privilegiata del servizio pastorale svolto dai Ve­
scovi in comunione tra loro e col Successore di 
Pietro. In quanto membri di questo Collegio tutti 
i Vescovi «sono stati consacrati non soltanto per 
una Diocesi, ma per la salvezza di tutto il 

mondo» Per istituzione e volontà di Cristo essi 
«sono tenuti ad avere per tutta la Chiesa una sol­
lecitudine che, sebbene non sia esercitata con atti 
di giurisdizione, sommamente contribuisce al 
bene della Chiesa universale»".

Infatti ogni Vescovo, legittimamente consa­
crato nella Chiesa cattolica, partecipa della pie­
nezza del sacramento dell'Ordine. Da ministro 
del Signore e Successore degli Apostoli, con la 
grazia del Paraclito, deve operare perché tutta la 
Chiesa cresca come famiglia del Padre, corpo di 
Cristo e tempio dello Spirito, nella triplice fun­
zione che è chiamato a svolgere, ossia quella 
d’insegnare, di santificare e di governare.

In modo particolare, tuttavia, il Sinodo ha un 
riferimento più concreto al Vescovo diocesano 
nella pienezza del suo ministero nella Chiesa 
particolare. Egli è presenza viva e attuale di Cri­
sto «pastore e vescovo» delle nostre anime (IPt 
2,25); è suo vicario nella Chiesa particolare affi­
datagli, non soltanto della sua Parola ma della 
sua stessa Persona12.

D’altra parte l'importanza del tema del Sino­
do appare chiara quando si considera come negli 
ultimi decenni sia cambiata la figura del Vesco­
vo; egli appare nell’esperienza dei fedeli, più vi­
cino e presente in mezzo al suo popolo, come 
padre, fratello ed amico; più semplice ed accessi­
bile. E tuttavia sono cresciute le sue responsabi­
lità pastorali e si sono allargati i compiti ministe­
riali, in una Chiesa sempre più attenta ai bisogni 
del mondo, al punto che il Vescovo appare oggi 
onerato da molti compiti ministeriali e spesso di­
venta segno di contraddizione per la difesa della 
verità. Egli quindi rimane aperto ad un costante 
rinnovamento del suo ufficio pastorale, in una 
sempre più profonda dimensione di comunione e 
di collaborazione con i presbiteri, le persone con­
sacrate, i laici.

La X Assemblea Generale Ordinaria del Sino­
do dei Vescovi sarà senza dubbio l’occasione per 
verificare che quanto più salda è l'unità dei Ve­
scovi con il Papa, fra di loro e con il Popolo di 
Dio, tanto più ne risulta arricchita la comunione 
e la missione della Chiesa, tanto più lo stesso 
loro ministero ne sarà rafforzato e confortato.

’ Cfr. S. Congregazione per i Vescovi, Direttorio Ecclesiae imago per il ministero pastorale dei Vescovi 
(22 febbraio 1973).

' Cfr. Congregazioni-; per la Dottrina della Fede, Leu. Communionis notio (28 maggio 1992): AAS 85 
(1993). 838-850.

’ Cfr. Giovanni Paolo II, Motu Pr. Apostolos suos (21 maggio 1998): AAS 90 (1998). 641-658.
10 Concilio Vaticano 11. Decr. sull'attività missionaria della Chiesa Ad gentes, 38.
" Concilio Vaticano II. Cost. dogm. sulla Chiesa Lumen gentium. 23.
» Cfr. thid., 27.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 849

Un rinnovato annuncio del Vangelo della speranza

10. Molti sono i motivi di speranza con cui la 
Chiesa guarda alla celebrazione del prossimo Si- 
nodo. Il tempo opportuno del Grande Giubileo 
del 2000, preparato dal cammino trinitario com­
piuto negli anni precedenti, ha offerto a tutto il 
Popolo di Dio la grazia di vivere un Anno Santo 
nella conversione, nella riconciliazione e nel rin­
novamento spirituale.

A Roma e in Terra Santa, accanto al Succes­
sore di Pietro, nelle Chiese particolari attorno ai 
propri Pastori, i fedeli hanno fatto la gioiosa 
esperienza di un anno di misericordia e di santità. 
Tanto è vero che molti si sono interrogati come 
dare seguito, nell’inizio del nuovo secolo e Mil­
lennio, alla grazia e alle esperienze positive del 
Grande Giubileo.

La Chiesa si è posta di nuovo davanti al 
mondo come segno di speranza, specialmente per 
la testimonianza di molte categorie del Popolo di 
Dio, come i giovani e le famiglie; ma anche per i 
gesti forti di carattere ecumenico, di purificazio­
ne della memoria e di richiesta di perdono, per la 
coraggiosa evocazione dei testimoni della fede 
del secolo XX.

Forti e significative sono state le sollecitazio­
ni di clemenza per i carcerati e di riduzione o to­
tale condono del debito intemazionale che pesa 
sul destino di molte Nazioni.

Anche i Vescovi hanno avuto la possibilità di 
vivere momenti di intensa comunione e rinnova­

mento spirituale nel loro specifico Giubileo, in­
sieme al Papa e uniti alla Vergine Maria, come 
nel Cenacolo della Pentecoste.

11 Vangelo di Cristo si dimostra ancora oggi 
potenza di vita, parola che umanizza e unisce i 
popoli in una sola famiglia e promuove il bene di 
tutti al di là delle differenze di lingua, razza o re­
ligione.

11. Sul fondamento della speranza cristiana 
che non delude (cfr. Rm 5.5), la Chiesa muove i 
suoi passi verso il futuro, con uno slancio rinno­
vato per una nuova evangelizzazione.

Il mondo che ha varcato la soglia del nuovo 
Millennio attende una parola di speranza, una 
luce che lo guidi nel futuro. Il Vangelo nella sto­
ria anche temporale degli uomini fu, è e sarà un 
fermento di libertà e di progresso, di fraternità, di 
unità e di pace".

Il prossimo Sinodo dei Vescovi, spera di of­
frire alla Chiesa e al mondo l’annuncio corag­
gioso e fiducioso del Vangelo di Cristo, che apre 
i cuori alla speranza terrena ed eterna. Intende 
farlo con la testimonianza di unità, di gioia e di 
sollecitudine per l’umanità del nostro tempo da 
parte dei Successori degli Apostoli in comunio­
ne con il Papa, ai quali il Signore stesso ha assi­
curato la sua assistenza fino alla fine dei tempi 
(cfr. Mi 28,20).

CAPITOLO I 

UN MINISTERO DI SPERANZA

Uno sguardo sul mondo con i sentimenti del Buon Pastore

12. Con quale atteggiamento si pone oggi il 
Vescovo per essere servitore del Vangelo di Gesù 
Cristo per la speranza del mondo?

Prima di tutto con uno sguardo contemplati­
vo, davanti alla realtà del nostro mondo, nella 
concretezza del proprio ministero e nella comu­
nione con la Chiesa universale e particolare, alla 
cui cura egli è destinato. Poi. con un cuore com­
passionevole, capace di entrare in comunione 
con gli uomini e le donne del nostro tempo, per i 
quali deve essere testimone e servitore della spe­
ranza.

Una icona evangelica rende vivo l'atteggia­
mento che viene a lui richiesto. All'inizio del suo 
ministero Gesù si presenta come l'araldo della 
Buona Notizia del Padre e lo conferma venendo 
incontro ai bisogni della gente: «Vedendo le folle 
ne sentì compassione, perché erano stanche e sfi­
nite come pecore senza pastore» (Mt 9,36).

Il Vescovo, con la grazia dello Spirito Santo 
che dilata e approfondisce il suo sguardo di fede, 
rivive i sentimenti di Cristo Buon Pastore davan­
ti alle ansie e alle ricerche del mondo di oggi, an­
nunciando una Parola di verità e di vita e promo-

" Cfr. Ad gentes. 8.



850 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

vendo una azione che va al cuore stesso dell’u­
manità. Solo così, unito a Cristo, fedele al suo 
Vangelo, aperto con realismo su questo mondo, 
amato da Dio, diventa profeta della speranza.

Lo diventa per gli uomini e le donne del no­
stro tempo, i quali dopo il crollo delle ideologie 
e delle utopie, dimentichi spesso del passato e 
troppo ansiosi del presente, hanno progetti piut­
tosto effimeri e limitati e sono spesso manipolati 
da forze economiche e politiche. Per questo 
hanno bisogno di riscoprire la virtù della speran­
za, possedere valide ragioni per credere e per 
sperare, e quindi anche per amare ed operare 
oltre l’immediato quotidiano. Con un sereno 
sguardo sul passato e una prospettiva di futuro.

La Chiesa, e in essa il Vescovo, come Pastore 
del gregge, nella continuità degli atteggiamenti 
di Gesù, si propone come testimone della speran­
za che non delude (cfr. Rm 5,5), memore della 
forza propulsiva che l’orienta verso il compi­
mento delle promesse di Dio: infatti «l’amore di

Nel segno della speranza teologale

13. La speranza teologale, che si affida total­
mente alle promesse di Dio riveste oggi anche un 
ruolo importante, all'inizio di un secolo e di un 
Millennio. L’attesa c la preparazione degli ultimi 
decenni per giungere ad un traguardo così im­
portante della storia umana, come l’anno 2000, 
segnato dal memoriale due volte millenario della 
nascita di Gesù, si dilatano ormai anche dal 
punto di vista simbolico verso il futuro. Non più 
verso un traguardo raggiunto, ma quasi verso un 
orizzonte lontano, con il compito di costruire pa­
zientemente l’avvenire.

La speranza si presenta come forza motrice 
del nuovo, capacità di sognare il futuro e di se­
gnare tracce durevoli nel tempo con la novità 
delle opere, di costruire la storia con la forza del 
Vangelo, o, almeno, di dare senso alla storia, 
prima ancora che siano le forze del mondo a sta­
bilire il senso del futuro o a programmarne le 
scadenze.

E ciò nella fedeltà al compilo caratteristico 
dei cristiani che è quello di essere come l'anima 
del mondo. «Ciò che l’anima è nel corpo, questo 
siano nel mondo i cristiani» afferma la Lettera a 
Diogneto u. La Chiesa di Gesù è chiamata ad es­
sere ispiratrice e promotrice di storia, in ascolto 
delle attese più profonde e delle speranze più au­
tentiche degli uomini e delle donne di questo 
mondo.

Dio è stato riversato nei nostri cuori per mezzo 
dello Spirito che ci è stato dato» (Ivi).

Alla Chiesa e ai suoi Pastori è stato affidato 
il Vangelo della speranza. Essa poggia sulla cer­
tezza delle promesse di Dio, è la speranza viva 
alla quale il Padre ci ha rigenerato con la risurre­
zione di Cristo (cfr. I Pt 1,3), vittoria sulla morte 
e sul peccato. E come conseguenza si appoggia 
nella certezza della perenne presenza del Cristo, 
Signore della storia. Padre del secolo futuro (cfr. 
A9,6).

Occorre quindi aprire e vivere sotto il segno 
della fiducia teologale il Terzo Millennio del Cri­
stianesimo con la proclamazione del Vangelo 
delle promesse di Dio.

Nelle Scritture Sacre e nella Tradizione della 
Chiesa troviamo il seme nascosto dei disegni di 
Dio che deve germogliare nell'avvenire degli uo­
mini e dei popoli, affidato all’azione dello Spiri­
to Santo, sapiente tessitore della trama della sto­
ria con la nostra collaborazione.

La speranza di cui il Vescovo deve essere te­
stimone, per essere servitore del Vangelo di Cri­
sto, è la virtù teologale o teologica della speran­
za, nell'unità della fede che crede e dell’amore 
che opera.

Il Direttorio pastorale Ecclesiae imago aveva 
messo in luce a questo proposito alcune caratte­
ristiche del ministero del Vescovo in una sintesi 
che vale la pena ricordare a proposito della spe­
ranza in Dio, che è fedele alle sue promesse: «Il 
Vangelo, di cui per fede il Vescovo vive e che 
annuncia agli uomini sulla parola di Cristo, è 
“fondamento delle realtà che si sperano e prova 
di quelle che non si vedono” (Eh 11,1). Appog­
giandosi quindi a tale speranza, il Vescovo con 
ferma certezza aspetta da Dio ogni bene, e ripo­
ne nella divina Provvidenza la massima fiducia. 
Ripete con Paolo: “Tutto posso in colui che mi 
dà la forza” (Fil 4,13), memore dei Santi Apo­
stoli e degli antichi Vescovi i quali, pur speri­
mentando grandi difficoltà ed ostacoli di ogni 
genere, tuttavia predicavano il Vangelo di Dio 
con tutta franchezza (cfr. Al 4,29.31; 19.8; 
28,31). La speranza, la quale “non delude" (Rm 
5,5), stimola nel Vescovo lo spirito missionario 
e, di conseguenza, lo spirito di creatività, cioè 
d'iniziativa. Sa infatti di essere stato mandato da 
Dio, Signore della storia (cfr. ITm 1,17), per 
edificare la Chiesa nel luogo, nel tempo e nel

14 Epist. ad Diognetum 6: Patres Apostolici I, ed. EX. Funk. Tubingae 1901,400; cfr. Lumen gentium, 38.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 851

momento che “il Padre ha riservato al suo pro­
prio potere" (Al 1,7). Di qui anche quel sano ot­
timismo che il Vescovo vive personalmente e, 
per così dire, irradia negli altri, specialmente nei 
suoi collaboratori»1’.

14. Sorretto da questa speranza teologale, il 
Vescovo si prepara a programmare, intuire e 
quasi sognare il futuro, rileggendo la Parola di 
Dio, sotto la grazia dello Spirito Santo e nella co­
munione ecclesiale.

La Parola di Dio. fecondata dallo Spirito nel 
cuore del Vescovo unito ai suoi sacerdoti e ai 
suoi fedeli, sarà sempre fonte perenne di ispira­
zione e di risorse per affrontare le sfide del futu­
ro. Secondo una felice espressione di Paolo VI, 
«la Chiesa ha bisogno della sua perenne Pente­
coste; ha bisogno di fuoco nel cuore, di parola 
sulle labbra, di profezia nello sguardo»l6.

Il Papa, il Collegio episcopale, i Vescovi delle 
Conferenze Episcopali nazionali o regionali, tutto 
il Popolo santo di Dio hanno in comune anche la 
vocazione alla stessa speranza (cfr. Ef 4,4).

Fra il passato e il futuro

15. La Chiesa varca la soglia della speranza 
agli inizi del Terzo Millennio con una particola­
re attenzione all'umanità di oggi, condividendo­
ne le gioie e le speranze, le tristezze e le ango­
sce, ma sapendo di possedere la Parola della 
salvezza". Tuttavia, occorre riflettere a quale 
mondo sono inviati i Vescovi ad annunziare il 
Vangelo.

La speranza teologale, che cresce e si sviluppa 
come fiducia nelle promesse di Dio, talvolta viene 
purificata nell’attesa; ma diventa tanto più auten­
tica quanto più provata; si radica nei segni positi­
vi che germogliano, fra il già e il non ancora del 
Regno, presente in questo mondo, ma orientato 
verso il suo compimento finale nella gloria.

Essa è memoria fondante, fissa, cioè, nella Ri­
velazione. che manifesta non solo la storia di sal­
vezza, ma anche il progetto e il disegno di Dio 
per il futuro. Non per caso l'ultimo libro della 
Scrittura Santa porta il titolo di Apocalisse, Rive-

Questa comunione nella speranza assicura la 
presenza viva di Cristo e l’ispirazione dello Spiri­
to, al quale è stato affidato di portare a compi­
mento la pienezza della comprensione e della at­
tuazione del Vangelo di Gesù nella storia umana".

La comunione nella speranza deve essere ap­
profondita e condivisa come sorgente di ispira­
zione, fecondata dalla preghiera del Vescovo, dal 
dialogo della carità con tutto il Popolo di Dio, in 
modo speciale con i suoi più stretti collaboratori, 
per giungere a riflessioni e programmazioni con­
crete e condivise.

La speranza dei cristiani è il motore del futu­
ro. È la virtù che non solo lascia tracce nella vita 
dell'umanità. ma apre anche nuovi solchi nella 
storia, per deporre il seme delle promesse divine 
e guidare i sentieri del futuro con la forza di Dio. 
La Chiesa sarà effettivamente segno di speranza 
se saprà essere attenta al disegno di Dio, che ga­
rantisce un futuro di pienezza, se seguirà fedel­
mente la sua volontà e saprà discernere le attese 
più valide dell’umanità, delle quali deve essere 
interprete ed orientatrice.

lazione. La speranza suscita nei cuori un dinami­
smo attivo, capace di riaccendersi continuamen­
te nella quotidianità.

Si tratta di quella “perseveranza" fedele, di 
cui parlano gli Atti degli Apostoli (cfr. At 1.14; 
2,42) come attitudine propria dei discepoli di 
Gesù, immersi ogni giorno nella vita di fede. E la 
ferma fiducia posta in Dio, Padre del Signore 
Gesù Cristo, il quale, con la risurrezione del suo 
Figlio, proietta l'oggi quotidiano verso il sicuro 
compimento delle promesse.

16. Molte volte, specialmente nell'ultimo de­
cennio, è stata tracciata dal Magistero la panora­
mica della realtà del mondo di oggi.

Anche nel Sinodo dei Vescovi questa analisi è 
stata compiuta durante le Assemblee speciali 
continentali per Europa. Africa. America. Asia e 
Oceania, come nelle rispettive Esortazioni Apo­
stoliche post-sinodali finora pubblicate".

" Direttorio Ecclesiae imago, 25.
“ Paolo VI, Lo Spirito Santo Animatore e Santificatole della Chiesa, Catechesi del mercoledì (29 novembre 

1972): L'Osservatore Romano (30 novembre 1972), p. I.
" Cfr. Dei Verhum. 8.
" Cfr. Gaudium et spes, 1.
'* Cfr. Sinodo dei Vescovi (Assemblea speciale per l'Europa, 1991) Dich. Siamo testimoni di Cristo che ci 

ha liberati (13 dicembre 1991); Giovanni Paolo 11, Esort. Ap. post-sinodale Ecclesia in Africa (14 settembre 
1995), 46-52: AAS 88 (1996), 30-33; Esort. Ap. post-sinodale Ecclesia in America (22 gennaio 1999), 13-25: AAS 
91 (1999), 749-760; Esort. Ap. post-sinodale Ecclesia in Asia (6 novembre 1999), 5-9: AAS 92 (2000). 454-464.



852 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

Non è quindi il momento di rifare questa ana­
lisi che, pur avendo tratti comuni, per la crescen­
te globalizzazione degli aspetti generali, ha tutta­
via bisogno di una attenta visione locale dei 
problemi e delle soluzioni.

Fra luci ed ombre nel panorama mondiale

17. Il panorama che offre il nostro mondo è 
molto variegato. Tuttavia la Chiesa con l’occhio 
vigile ed il cuore compassionevole del Buon Pa­
store (cfr. Mi 9,36) non può non avvertire con 
realismo, al di là delle analisi politiche, sociolo­
giche o economiche, i segni di sfiducia o addirit­
tura di disperazione che sono nel mondo, per of­
frire la medicina della consolazione e il conforto 
della fiducia e della liberazione in Cristo. Non è 
una consolazione passeggera e debole, che si ri­
vela caduca, ma quella delle certezze della fede, 
riscoperte da cuori capaci di amare e di servire, 
fondate nella visione unitaria e reale degli aspet­
ti della vita personale e sociale, senza riduzioni 
pessimistiche od ottimistiche. Tutto questo può 
offrire il Vangelo della speranza.

Permangono tuttora intatte situazioni proble­
matiche che impegnano e stimolano il ministero 
della Chiesa che offre una speranza verso un con­
tinuo rinnovamento del mondo e della società, 
anche nella concretezza del ministero del Vesco­
vo nella sua Chiesa particolare.

18. In molte parti del nostro mondo la situa­
zione di povertà, la mancanza di libertà, il non 
pieno esercizio dei diritti umani, i conflitti etnici, 
il sottosviluppo che fa crescere la povertà delle 
grandi masse popolari, creano situazioni di soffe­
renza e di mancanza di speranza nel futuro.

Costantemente i mass media ci offrono i volti 
della disperazione: volti di bambini privi del ne­
cessario nutrimento e spesso indegnamente sfrut­
tati; volti di ragazzi ai quali si nega l’educazione 
e sono costretti al lavoro minorile; volti di giova­
ni disoccupati, votati alla disperazione e all’indif­
ferenza, facile preda della manipolazione ideolo­
gica o dell’avvio verso la degradazione morale e 
spirituale; volti di donne prive della loro dignità; 
volti di anziani bisognosi di assistenza; masse di 
poveri che cercano nell'emigrazione una speran­
za del futuro e rifugiati in cerca di una patria; volti 
di indigeni privati delle loro terre.

Non sono stati ancora superati i conflitti che 
alla fine del precedente secolo e Millennio,

Nel testo dei Lineamenta è stata ugualmente 
illustrata la situazione generale, che in parte è 
confermata e arricchita dalle risposte delle Con­
ferenze Episcopali.

hanno provocato morte e distruzione, emigra­
zione, povertà, scontri etnici e odi tribali, la­
sciando morte e ferite profonde nel corpo e 
nello spirito.

Ancora non si sono rimarginate le lacerazioni 
di alcuni recenti conflitti locali che hanno diviso 
profondamente culture e nazionalità, chiamate ad 
integrarsi in un dialogo di pace. Ogni tanto affio­
rano fondamentalismi religiosi, nemici del dialo­
go e della pace.

Anche nelle Nazioni più progredite si trovano 
spesso grandi aree di depressione economica e 
morale; si nota un progredire della corruzione e 
dell'illegalità, anche nel campo politico.

19. Gli effetti della globalizzazione si sento­
no ormai con la logica impietosa di programmi 
economici ispirati ad un liberismo sfrenato che 
rende i ricchi sempre più ricchi e i poveri sempre 
più poveri, esclusi come sono dai programmi di 
sviluppo, al punto che alcuni parlano ormai di un 
nuovo disordine mondiale. Preoccupa giusta­
mente il futuro se sono lasciate fuori della giusta 
partecipazione al bene comune intere popolazio­
ni che appartengono alla stessa famiglia di Dio 
ed hanno in comune gli stessi diritti. Spesso le 
comunità indigene sono derubate delle ricchezze 
delle materie prime e delle risorse naturali dei 
propri Paesi in uno sleale sfruttamento del terri­
torio e delle popolazioni.

Perfino la terra, nonostante una sensibilità 
sempre più positiva verso l’ecologia, soffre, 
come forse non era accaduto prima nella storia 
dell’umanità, di cambiamenti climatici dell’e­
cosistema che suscitano interrogativi sul futuro 
del nostro pianeta. Preoccupa la degradazione 
dell'ambiente; la Chiesa si fa portavoce delle 
più autentiche aspirazioni in favore di un equi­
librio ecologico che non metta a repentaglio la 
nostra terra e l’intera creazione, uscite dalle 
mani plasmatrici del Creatore, offerte all’uma­
nità come abitacolo di bellezza e di equilibrio, 
dono e risorsa fondamentale dell’esistenza 
umana.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 853

Fra il ritorno al sacro e l'indifferenza

20. Anche se non mancano segni di risveglio 
religioso, di nuovo interesse per le realtà spiri­
tuali e di un certo ritorno al sacro, i Pastori vedo­
no con preoccupazione quella che è stata defini­
ta una silenziosa e tranquilla apostasia delle 
masse dalla prassi ecclesiale. Avanza una cultura 
immanentistica non aperta al soprannaturale; 
anche tra i cristiani vi è una crescente indifferen­
za rispetto al futuro escatologico e soprannatura­
le della vita che rende l’esistenza mondana vera­
mente degna di essere vissuta.

Ciò si traduce in un individualismo privo di 
comunione ecclesiale e di pratica sacramentale. 
Per questo talvolta si cade nell’estremo della ri­
cerca di compensazione spiritualista nei movi-

Un nuovo orizzonte di problemi etici

21. Sono causa di preoccupazione la crescita 
del relativismo morale, una certa cultura che non 
fa prevalere la vita e non la rispetta, una desacra­
lizzazione dell’inizio e della fine dell’esistenza 
umana, così legati al mistero del Dio della vita.

Sono segno di speranza nel Dio Creatore la 
trasmissione della vita fisica, l’educazione dei 
figli, l’impegno nella promozione dei valori del­
l’esistenza umana nella sua pienezza di senso e 
di destino.

Mai come in questo momento della storia la 
subdola equazione che ciò che è scientificamente 
possibile è altresì eticamente giusto ci ha portato 
a una vera e propria manipolazione biologica. Da 
essa derivano gravi conseguenze per l’uomo che 
è immagine e somiglianza di Dio in Cristo, nostra 
Vita (cfr. Gv 1.4; 14,16). Da qui provengono i 
problemi esplosi negli ultimi anni, che si stendo­
no come un’ombra verso il futuro.

L’appassionata difesa che il Magistero della 
Chiesa ha fatto della dignità di ogni vita umana.

Situazioni ecclesiali emergenti

23. Una nuova situazione ecclesiale si scor­
ge nei territori a lungo rimasti sotto regimi tota­
litari. Quelle Chiese vivono in una ritrovata 
libertà di culto e in una nuova presenza apo­
stolica; sperimentano il fiorire delle vocazioni e 
un incipiente slancio missionario fuori dei con­
fini delle proprie Chiese particolari. In esse la 

menti religiosi alternativi e nelle sette, nell’ado­
zione di forme di religiosità, che sono in parte 
imitazione delle pratiche ascetiche più nobili di 
alcune religioni non cristiane. Molti oggi si con­
tentano di un'ambigua religiosità senza un riferi­
mento personale al Dio vero di Gesù Cristo e alla 
comunità ecclesiale.

Per molti Pastori è motivo di preoccupazione 
e di sofferta visione del futuro la scarsità di vo­
cazioni sacerdotali e religiose, anche solo in vista 
di una pastorale ordinaria di evangelizzazione, di 
una adeguata vita sacramentale ed eucaristica, 
con la relativa cura della vitalità della fede e della 
prassi cristiana.

dal suo sorgere al suo declino, sta influendo an­
che nell’opinione pubblica e sta dando anche al­
cuni frutti nel settore dell'etica mondiale. Sono 
in gioco il futuro dell'umanità e la dignità della 
persona umana con i suoi diritti intangibili ed 
inalienabili.

22. La crisi della famiglia e della sua stabi­
lità. nonché le subdole insidie tese all'istituto fa­
miliare. si presentano oggi come gravi minacce 
per la vita e l'educazione dei figli.

Costante è nel nostro tempo l’azione dottrina­
le nella Chiesa in favore della vita e nel campo 
della vita matrimoniale e familiare. Sono punti di 
riferimento di questa costante azione alcuni Do­
cumenti di ampio respiro del Magistero Pontifi­
cio e di altri Dicasteri della Santa Sede’", come 
anche le Giornate intemazionali della Famiglia, 
che sono di aiuto ai coniugi in vista di una ade­
guata spiritualità matrimoniale e familiare.

fatica e la gioia di un nuovo inizio, la frequente 
testimonianza di una gioiosa vitalità cattolica e 
di un fervore della fede sconosciuto in altri Paesi 
fanno sperare in un futuro fruttuoso.

Rimangono tuttavia problemi strutturali ed 
organizzativi, come la difficoltà di un dialogo 
fraterno e di una concreta comunione e collabo-

” Cfr. la Cosi. past. Gaudium et spes del Vaticano II. l’Enc. Humanae vitae di Paolo VI, l’Esort. Ap. Fami­
liaris consortio e l’Enc. Evangelium vitae di Giovanni Paolo II. insieme ad altri autorevoli e puntuali interventi 
come la Lettera alle Famiglie (2 febbraio 1994). nonché diversi Documenti del Pontificio Consiglio per la Fami­
glia e della Pontificia Accademia per la Vita.



854 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

razione ecumenica con le altre Chiese, special- 
mente quelle ortodosse.

La Chiesa tuttavia non rinuncia al suo compi­
to di coraggioso annunzio del Vangelo in questi 
Paesi sconvolti dal vuoto lasciato dalla cultura 
dei regimi totalitari. Anzi, deve promuovere l'e­
ducazione alla libertà e una ritrovata comunione 
fra tutti i cristiani. Una necessaria educazione 
della fede può influire nel superamento di una 
certa prassi devozionale senza fondamenti solidi 
e nello slancio di una rinnovata evangelizzazio­
ne; occorre la promozione di una fede adulta, di 
una vita morale convinta, specialmente davanti 
all'assedio delle sette e al pericolo di cadere, 
come alcuni lamentano, nella ricerca di un ec­
cessivo consumismo.

24. Il futuro della Chiesa del Terzo Millen­
nio si è andato man mano configurando come

Segni di vitalità e di speranza

25. Fra i segni positivi che alla fine del seco­
lo e del Millennio sono stati percepiti, anche 
nelle recenti Assemblee sinodali, troviamo l’an­
sia della pace, il desiderio di una partecipazione 
solidale delle Nazioni alla soluzione di eventuali 
conflitti locali, la crescente consapevolezza dei 
diritti umani, la pari dignità di tutte le Nazioni, la 
ricerca di una maggiore unità nel pianeta, con 
una solidarietà effettiva a livello mondiale fra 
Paesi poveri e Paesi ricchi. È seme di speranza la 
dedizione crescente di molti al servizio dei pove­
ri e dei Paesi più bisognosi attraverso il volonta­
riato. Cresce la stima del genio femminile e si 
scorge una maggiore responsabilità delle donne 
nella società e nella Chiesa.

Non mancano i timori per gli eccessi della 
mondializzazione e della globalizzazione; vi 
sono, tuttavia, salutari reazioni come le forme di 
solidarietà, la maggiore sensibilità nella salva- 
guardia dei valori culturali dei popoli e delle Na-

Verso un nuovo umanesimo

26. La massificazione e la globalizzazione su­
scitano, come giusta reazione, un desiderio acuto 
di personalismo e di interiorità. Viene oggi mag­
giormente valorizzato l’equilibrio fra l’unità e il 
pluralismo: unità che appartiene al disegno di Dio 
che ha creato l'unica natura umana, fondamento 
dell'unità della famiglia dei popoli, della sua ori­
gine e del suo destino; pluralismo di Nazioni, lin­
gue, culture che rispecchia la ricchezza della mul­
tiforme sapienza di Dio (cfr. £/3,10). In questo 

un decentramento della presenza dei cattolici 
verso i Paesi dell'Africa e dell’Asia, ove, come 
anche in America Latina, fioriscono giovani 
Chiese, piene di fervore e di vitalità, ricche di 
vocazioni sacerdotali e religiose, che spesso 
vengono in aiuto alla scarsità di forze vive che 
si registra in Occidente.

Non si possono dimenticare gli sterminati e 
popolosi territori del Continente asiatico dove 
ancora molti fedeli non possono esprimere pie­
namente e pubblicamente la loro fede cattolica 
nella comunione con la Chiesa universale ed il 
suo Supremo Pastore. La Chiesa guarda anche a 
questi Paesi con una grande speranza e si affida 
all'azione silenziosa dello Spirito Santo, affinché 
i fedeli possano finalmente esprimere la pienez­
za della comunione ecclesiale visibile e del reci­
proco aiuto per far conoscere a tutti Cristo Sal­
vatore.

zioni, la consapevolezza di far prevalere i valori 
etici e religiosi su quelli economici e politici. 
Esiste nel nostro mondo una accentuata ricerca 
della vera libertà, un crescente senso di comu­
nione contro gli individualismi.

L’annuncio della pubblicazione del Compen­
dio della dottrina sociale della Chiesa fa bene 
sperare in vista dell’impegno in campo sociale ed 
economico a vantaggio di tutti i popoli.

Nell’altalena delle ombre e delle luci, talvolta 
si riscontrano anche a livello mondiale movimen­
ti di opinione in favore di alcuni aspetti che sem­
brano minacciati. Contro la manipolazione ge­
netica e il disprezzo per la vita nascente sta 
sorgendo una maggiore attenzione per la vita 
umana ed il suo valore trascendente, che la lega al 
Dio della vita. Si cerca fortemente una convergen­
za sui valori etici a livello intemazionale, mentre 
dal pericolo di uno squilibrio ecologico nasce un 
senso più acuto del valore della creazione.

contesto assistiamo anche al risveglio delle cultu­
re come contrappunto ad una mondializzazione 
che appiattisce ed impoverisce. Al contrario, l’i­
dentità culturale provoca, anche nello scambio 
dei beni, un arricchimento reciproco.

Nelle problematiche situazioni di disperazio­
ne di molti, come sono la solitudine, l’egoismo, i 
piccoli progetti umani senza trascendenza, spes­
so ripiegati sull’egocentrismo delle persone e dei 
gruppi, la speranza traccia ampi sentieri di co-



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 855

munione, di collaborazione, di azioni comuni, di 
volontariato generoso e gratuito. Tali valori si in­
tegrano nel grande disegno di Dio attraverso la 
vita personale, ecclesiale, familiare, nella quale 
ciascuno risponde con la consapevolezza di una 
vocazione.

Vi è anche oggi una ricerca del senso e della 
qualità della vita ad ogni livello, anche spiritua­

le. Si manifesta una maggiore sensibilità al per­
sonalismo e al senso comunitario dei rapporti in­
terpersonali. sulla base di una vera comunione 
fra le persone.

Il mondo attuale e la Chiesa sentono l’urgen­
za dell’unità, anche se spesso è minacciata la 
piena e autentica “cultura” dell’unità e della co­
munione.

I frutti del Giubileo

27. A livello ecclesiale continua, specialmen­
te dopo il Grande Giubileo del 2000, il rinnova­
mento della vita cristiana, della partecipazione 
solidale di tutti alla nuova evangelizzazione.

La preparazione del Giubileo dellTncamazio- 
ne, secondo il programma pastorale e spirituale 
tracciato nella Tertio Millennio adveniente di 
Giovanni Paolo li, è stata vissuta a livello uni­
versale con valide iniziative di catechesi e di vita 
sacramentale. I tre anni dedicati alla contempla­
zione del mistero del Figlio, dello Spirito Santo e 
del Padre, con precisi impegni di carattere sacra­
mentale (riscoperta del Battesimo, della Cresima 
e della Penitenza), di vita teologale (la fede, la 
speranza, l’amore) ed etico-sociali, stanno dando 
i loro frutti.

Il Giubileo del 2000, vissuto nello spirito del­
l’istituzione biblica dell’anno cinquantesimo 

(cfr. Lv 25) con la sua piena realizzazione in 
Gesù di Nazaret (cfr. Le 4,16ss.). è stato davve­
ro un anno di progresso spirituale. La grazia della 
conversione si è moltiplicata, alimentando la spe­
ranza di una continuità, come di un nuovo inizio, 
che coincide con l’avvio del Terzo Millennio.

28. Alcuni momenti del Giubileo sono stati 
un segno speciale per la Chiesa e per il mondo. 
La Giornata Mondiale della Gioventù ha offerto 
una testimonianza di fede, di pietà e di freschez­
za ecclesiale con la gioiosa presenza e partecipa­
zione di tanti giovani, provenienti da tutto il 
mondo e convenuti a Roma attorno al Papa. La 
loro presenza ecclesiale è una sfida, la pastorale 
giovanile una delle frontiere dei prossimi decen­
ni. Nei giovani cristiani si sente l’esigenza di una 
chiara e decisa vita evangelica.

Sotto la guida dello Spirito

29. Come è stato notato nelle diverse Assem­
blee sinodali continentali, ed è emerso special- 
mente in occasione della Pentecoste del 1998, la 
Chiesa sente fortemente che lo Spirito Santo, 
come ha fatto in altre epoche della storia, ha se­
minato nuove energie spirituali ed apostoliche, 
autentici carismi di vita evangelica e di slancio 
missionario, adatti ai bisogni del mondo di oggi, 
specialmente nei movimenti ecclesiali e nelle 

nuove comunità. Questa semina fa presagire una 
messe abbondante favorita dalle vocazioni sacer­
dotali, religiose e laicali di molti giovani deside­
rosi di consacrare la loro vita al servizio del Van­
gelo.

Rispondendo ai criteri di ecclesialità tracciati 
dal Magistero11 e al loro proprio carisma, queste 
nuove realtà sono già, insieme a quelle esistenti, 
il presente ed il futuro della Chiesa nel mondo”.

Verso sentieri convergenti di unità

30. Il secolo ed il Millennio che si aprono 
certamente trovano i fedeli e i Pastori delle di- 
verse Chiese e comunità cristiane più uniti, attra­
verso gli innegabili progressi del dialogo ecume­
nico, frutto prezioso dello Spirito nel secolo 

ormai trascorso. Un dialogo che ha avuto le sue 
variabili vicissitudini negli ultimi decenni. Una 
ripresa dei contatti ecumenici negli ultimi anni 
incoraggia questo irreversibile impegno della 
Chiesa e delle altre Chiese e comunità cristiane.

11 Cfr. Giovanni Paolo II, Esort. Ap. post-sinodale Christifideles laici (30 dicembre 1988), 30: AA.S' 81(1989). 
446.

" Cfr. Giovanni Paolo II, Messaggio Ringraziamo sempre Dio. ai partecipanti al IV Congresso Mondiale dei 
movimenti ecclesiali e delle nuove comunità (27 maggio 1998): L'Osservatore Romano, 28 maggio 1998. p. 6.



856 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

Alcuni eventi giubilati come l’apertura della 
porta santa della Basilica di San Paolo, la com­
memorazione ecumenica dei testimoni della fede 
del secolo XX, il viaggio del Papa in Terra Santa 
insieme ad altre iniziative recenti, sono il segno 
di una rinnovata volontà da parte dei cristiani di 
camminare insieme per le vie del Signore.

Anche il dialogo inter-religioso è aperto a 
nuovi sviluppi nella ricerca della pace e nel rico­
noscimento dei valori religiosi e trascendenti. Bi­
sogna nominare in primo luogo i rapporti con

Una forte richiesta di spiritualità

31. È un segno di speranza la richiesta di spi­
ritualità che è esigenza del tempo presente e as­
sume diversi aspetti.

Prima di tutto come forte chiamata all’espe­
rienza primigenia cristiana che è rincontro con 
un Vivente. Ciò significa il necessario passaggio 
dalla proclamazione della fede alla fede vissuta. 
Postula anche una Liturgia viva nell’incontro con 
la bontà dei Dio misericordioso che offre a noi 
redenzione e salvezza, come Colui che è «medi­
co della carne e dello spirito»24.

In ambito morale si sente il bisogno di “vivi­
ficare” l'esperienza cristiana nelle sue esigenze 
etiche con il soffio dello Spirito. Infatti la mora­
le cristiana «sprigiona tutta la sua forza missio­
naria, quando si compie attraverso il dono non 
solo della Parola annunciata, ma anche di quella

Vescovi testimoni di speranza

32. Questa visione della situazione della 
Chiesa nel mondo, con le sue luci e le sue ombre, 
nello scorcio iniziale del Terzo Millennio dell’e­
ra cristiana, è la testimonianza che ogni Vescovo 
deve dare al Vangelo di Cristo per la speranza del 
mondo, nel vasto orizzonte della Chiesa univer­
sale come nelle diverse Chiese particolari.

Da ciò risulta la concreta responsabilità spiri­
tuale e pastorale del Vescovo nella Chiesa parti­

rappresentanti del Popolo di Dio della prima Al­
leanza. Tali incontri aprono sentieri di speranza, 
all’inizio di un Millennio che molti vedono come 
l’epoca del grande dialogo fra le religioni mon­
diali, custodi dei valori dello spirito.

Il dialogo, inteso come incontro fra persone e 
gruppi, nel rispetto delle diverse identità e nel ri­
fiuto dell’irenismo e del sincretismo, non è solo 
il nuovo nome della carità, come ebbe a dire 
Paolo VI2’, ma è oggi anche il nuovo nome della 
speranza, in un rinnovato scenario mondiale.

vissuta. In particolare è la vita di santità, che ri­
splende in tanti membri del Popolo di Dio, umili 
e spesso nascosti agli occhi degli uomini, a costi­
tuire la via più semplice e affascinante sulla 
quale è dato di percepire immediatamente la bel­
lezza della verità, la forza liberante dell’amore di 
Dio, il valore della fedeltà incondizionata a tutte 
le esigenze della legge del Signore, anche nelle 
circostanze più difficili»”,

Si rileva come conseguenza l’urgente bisogno 
di una pastorale più spirituale che risponda alle 
esigenze della nuova evangelizzazione; si pro­
spetta la necessità di qualificare la pastorale in 
modo che tenda a suscitare rincontro personale 
e mistico con Cristo, ad imitazione degli Aposto­
li, prima e dopo la risurrezione, e dei primi cri­
stiani.

colare, in una società che vive nel villaggio glo­
bale delle comunicazioni, partecipe della vita 
dell’intero pianeta.

Né si può dimenticare l’impegno che tale si­
tuazione comporta per una ordinata visione della 
Chiesa che vive nel mondo, chiedendo ai Vesco­
vi la necessaria parola e azione in vista del bene 
comune.

Fedeli alle attese e alle promesse di Dio come la Vergine Maria

33. La speranza della Chiesa viene da Cristo, 
il Risorto, che possiede già la vittoria ed è l’anti­
cipazione escatologica delle promesse di Dio 
nella gloria futura.

Davanti alle prove quotidiane, nel tessuto di 
una esistenza che diventa attesa di qualcosa di 
nuovo che deve venire da Dio, il Vescovo è per la 
sua Chiesa come Abramo, che «ebbe fede spe-

22 Cfr. Paolo VI, Ixtt. Enc. Ecclesiam suam (6 agosto 1964). Ili: AAS 56 (1964), 639.
24 S. Ignazio di Antiochia, Ad Ephesios 7, 2: Patres Apostolici I. ed. EX. Funk. Tubingac 1901, 218; cfr. 

Concilio Vaticano li, Cost. sulla sacra Liturgia Sacrosanctum Concilium. 5.
25 Giovanni Paolo II. Leu. Enc. Veritatis splendor (6 agosto 1993), 107: AA.S’ 85 ( 1993), 1217.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 857

rando contro ogni speranza», pienamente con­
vinto della fedeltà di Dio nel compiere ciò che 
aveva promesso (cfr. Rm 4,18-22). Si affida con 
certezza a Dio, come Maria, donna della speran­
za, che attese il compimento delle promesse del 
Dio fedele, a Nazaret, a Betlemme, sul Calvario, 
nel Cenacolo.

La storia della Chiesa è una storia di fede e di 
carità, ma anche una storia di speranza e di co­
raggio. Il Vescovo che sa essere vigile profeta di 
speranza, come una sentinella di Dio nella notte 
(cfr. Is 21,11 ), può dare fiducia al suo gregge, 
tracciando nel mondo sentieri di novità.

Ogni Vescovo, riponendo solo in Dio la sua 
fede e la sua speranza ( /Pt 1,21), deve poter fare 
proprie le parole di S. Agostino: «Quali che 
siamo, la vostra speranza non sia riposta in noi. 
Da Vescovo, mi abbasso a dire questo: voglio ral­
legrarmi di voi, non essere esaltato. Non mi con­
gratulo affatto con chiunque avrò scoperto ripor­
re in me la speranza: va corretto, non rassicurato; 
deve cambiare, non è da incoraggiare... la vostra 
speranza non sia riposta in noi, non sia riposta 
negli uomini. Se siamo buoni, siamo ministri; se 
siamo cattivi, siamo ministri. Ma se siamo mini­
stri buoni, fedeli, siamo realmente ministri»2'’.

34. In questo ampio orizzonte si colloca il 
ministero della Chiesa per il prossimo Millennio, 
in modo speciale la missione del Vescovo come 
testimone e promotore di speranza cristiana.

Per ogni Pastore della Chiesa si tratta di por­
tare in modo coraggioso e intraprendente la pre­
senza di Dio nel quotidiano scorrere della vita. 
L’intero servizio episcopale è ministero per «la 
rinascita ad una speranza viva» (/Pt 1,3) del Po­
polo di Dio e di ogni uomo. È, perciò, necessario 
che il Vescovo orienti tutta l’opera di evangeliz­
zazione al servizio della speranza, soprattutto dei 

giovani, minacciati da miti illusori e dal pessimi­
smo di sogni che svaniscono, e di quanti, afflitti 
dalle molteplici forme di povertà, guardano alla 
Chiesa come alla loro unica difesa, grazie alla 
sua speranza soprannaturale.

Fedele alla speranza, ogni Vescovo deve cu­
stodirla salda in se stesso perché è il dono pa­
squale del Signore risorto. Essa si fonda nel fatto 
che il Vangelo, al cui servizio il Vescovo vive, è 
un bene totale, il punto cruciale nel quale s’in­
centra il ministero episcopale. Senza la speranza 
tutta la sua azione pastorale rimarrebbe sterile. Il 
segreto della sua missione è, invece, nella ferma 
solidità della sua speranza teologale ed escatolo­
gica. Di essa afferma S. Paolo «Avete udito l’an­
nunzio dalla parola di verità del Vangelo che è 
giunto a voi» (Col 1,6)

La speranza cristiana inizia con Cristo e si 
nutre di Cristo, è partecipazione al mistero della 
sua Pasqua e caparra per una sorte analoga a 
quella di Cristo, giacché il Padre con Lui «ci ha 
risuscitati e ci ha fatti sedere nei cieli» (Ef 2,6).

Di questa speranza il Vescovo è fatto segno e 
ministro. Ogni Vescovo può accogliere per sé 
queste parole di Giovanni Paolo li: «Senza la 
speranza noi saremmo non solo uomini infelici e 
degni di compassione, ma tutta la nostra azione 
pastorale diverrebbe infruttuosa; noi non ose­
remmo intraprendere più nulla. Nell'inflessibi­
lità della nostra speranza risiede il segreto della 
nostra missione. Essa è più forte delle ripetute 
delusioni e dei dubbi faticosi perché attinge la 
sua forza ad una fonte che né la nostra disatten­
zione né la nostra negligenza possono portare al­
l'esaurimento. La sorgente della nostra speranza 
è Dio stesso, che mediante Cristo una volta per 
tutte ha vinto il mondo ed oggi continua attra­
verso di noi la sua missione salvifica tra gli uo­
mini»2’.

CAPITOLO II

MISTERO, MINISTERO E CAMMINO SPIRITUALE DEL VESCOVO

L'icona di Cristo Buon Pastore

35. Sono molti i testi della Scrittura che 
adombrano la figura spirituale del Vescovo, alla 
luce di Cristo, sommo sacerdote e pastore delle 
nostre anime. Sono tratti dall'Antico e dal Nuovo 

Testamento, incentrati sull'immagine del sommo 
sacerdote o del pastore.

Tutti i testi si richiamano all’archetipo che è 
Cristo. Egli si è presentato nelle parabole evan-

“ S. Agostino, Serm. 340/A, 9: PLS 2. 644.
” Giovanni Paolo II. Discorso ai Vescovi dell’Austria in occasione della Visita "adLimina" (6 luglio 1982). 

2:445 74(1982), 1123.



858 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

geliche come il pastore in cerca delia pecorella 
smarrita (cfr. Le 15,4-7), si è autodefinito “buon” 
pastore del gregge (cfr. Gv 10,11.14.16; Mt 26,31 ; 
Me 14,27); è stato riconosciuto dalla comunità 
apostolica con questo titolo: «pastore e vescovo 
delle... anime» (IPt 2,25), «principe dei pastori» 
(IPt 5,4), «pastore grande delle pecore» (Eh 
13,20), risuscitato dal Padre. Nella visione dell’A­
pocalisse il Signore risorto è l’Agnello-Pastore 
(cfr. Ap 7,17) che congiunge in sé la realtà del­
l’offerta sacrificale pasquale e della salvezza, le fi­
gure del sacerdote e pastore dell’Antico e del 
Nuovo Testamento.

La primitiva iconografia cristiana ha amato 
rappresentare Cristo come pastore buono e bello, 
vivo nello splendore della sua risurrezione, can­
tato dalla Liturgia come il Buon Pastore risorto 
che ha dato la vita per le sue pecorelle

Gesù Cristo quindi è il pastore, che congiun­
ge in sé la verità, la bontà e la bellezza del dono 
di sé per il gregge. La bellezza del Buon Pastore 
sta nell’amore con cui consegna se stesso per 
ognuna delle sue pecore e stabilisce con essa una 
relazione diretta di conoscenza e di amore.

Luogo dell’incontro con il Buon Pastore è la 
Chiesa, dove Egli si rende presente, pasce il suo 
gregge con la Parola e i Sacramenti, lo guida 
verso i pascoli della vita eterna mediante coloro 
che Cristo stesso per mezzo dello Spirito ha co­
stituito Pastori del gregge. La bellezza del Pasto­
re s’irradia nella bellezza di una Chiesa che ama 
e che serve. Essa è motivo di speranza per tutta 

l’umanità, spinta anche dall’istinto divino, che 
porta nel cuore, verso la bellezza che salva, 
espressa nel volto dell’Agnello-Pastore.

36. Solo Cristo è il Buon Pastore. Da Lui, 
come da sorgente, s’irradia nella Chiesa il mini­
stero pastorale, che Gesù ha affidato a Pietro (cfr. 
Gv 21,15.17); una grazia che è stata percepita 
come la continuità del ministero apostolico di 
guidare e di sorvegliare: «Pascete il gregge di 
Dio che vi è affidato, sorvegliandolo non per 
forza, ma volentieri secondo Dio» (l Pt 5,2).

La figura del Vescovo come Pastore è quindi 
familiare alla tradizione cristiana nelle parole, 
nei gesti, nelle insegne episcopali, sempre tutta­
via nella contemplazione dell'unico Pastore e 
nell’imitazione dei suoi sentimenti, in forza della 
grazia da Lui ricevuta.

«Il Buon Pastore Gesù gli ha affidato [al Ve­
scovo), mediante il sacramento dell’Episcopato, i 
suoi stessi poteri: ebbene, il Vescovo considera 
come un obbligo di amore il pascere il gregge del 
Signore e come risposta d'amore il suo impegno 
a vivere ed esercitare il ministero con le medesi­
me disposizioni che ebbe Cristo, il pastore 
sommo (cfr. IPt 5,4), il “vescovo delle nostre 
anime" (cfr. IPt 2,25)»-'*.

Il ministero episcopale diventa nella Chiesa 
un amoris officium, secondo le parole di Agosti­
no'", un servizio di unità, nella comunione e nella 
missione. A questo altissimo archetipo che è Cri­
sto si rifà il nome di Pastore e tutte le espressio­
ni che ne derivano.

I. MISTERO E GRAZIA DELL’EPISCOPATO

La grazia dell'Ordinazione episcopale

37. Con la Consacrazione episcopale «viene 
conferita la pienezza del sacramento dell’Ordine, 
quella cioè che dalla consuetudine liturgica della 
Chiesa e dalla voce dei Santi Padri viene chia­
mata il sommo sacerdozio, il vertice del sacro 
ministero»'1. L’intima natura del mistero e del 
ministero del Vescovo viene espressa dalle paro­
le e dai gesti dell’Ordinazione episcopale, nella 
liturgia sacramentale che a ragione l’antica tradi­
zione chiama "natalis Episcopi".

L’immagine ecclesiale del Vescovo viene de­

lineata fin dall’antichità cristiana nelle varie li­
turgie dell’Ordinazione episcopale in Oriente e 
in Occidente, come il momento in cui con l’im­
posizione delle mani e le parole della Consacra­
zione la grazia dello Spirito Santo scende sull’e­
letto e con il sacro carattere imprime in pienezza 
l’immagine viva di Cristo maestro, pontefice, pa­
store, per agire in nome suo e nella sua Persona”.

Il Vescovo è consacrato anche con l’unzione 
del santo crisma per essere partecipe del sommo 
sacerdozio di Cristo, in modo tale che possa pie-

“ «È risorto il buon Pastore, che ha dato la vita per le sue pecorelle, e per il suo gregge è andato incontro alla 
morte»: Messale Romano. Domenica IV di Pasqua. Ant. alla Comunione.

” Direttorio Ecclesiae imago, 22.
“ Cfr. S. Agostino, Traci. in loannem 123: PL 35. 1967.
11 Lumen gentium, 21.
“ Cfr. Ihid.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 859

riamente esercitare il ministero della Parola, della 
santificazione e del governo. Come pontefice è 
preso fra gli uomini, è costituito in favore degli 
uomini in tutto quello che riguarda Dio (cfr. Eh 
5.1 ). L’Episcopato, viene detto, non è un termine 
che indica primariamente un onore, ma un servi­

zio; è destinato piuttosto a fare del bene anziché 
a manifestare una preminenza. Infatti, anche per 
il Vescovo valgono le parole del Signore: «Chi è 
più grande fra di voi diventi come il più piccolo 
e chi governa come colui che serve» (Le 
22,26)"

In comunione con la Trinità

38. La dimensione trinitaria della vita di 
Gesù, che lo lega al Padre e allo Spirito come 
consacrato ed inviato nel mondo e si manifesta in 
tutto il suo essere ed agire, plasma anche la per­
sonalità del Vescovo, come buon Pastore, Suc­
cessore degli Apostoli.

Questa partecipazione alla vita e alla missio­
ne trinitaria ha una prima applicazione negli 
Apostoli, quali primi partecipi della comunione e 
della missione: «Come il Padre ha amato me, 
così io ho amato voi. Rimanete nel mio amore» 
(Gv 15,9; 17,23); «Come il Padre ha mandato 
me, così io mando voi» (Gv 20,21 ). Gesù inoltre 
prega per i discepoli affinché siano avvolti nello 
stesso amore trinitario: come il Padre e il Figlio 
sono uno, i discepoli siano uno (cfr. Gv 17,21).

Questo riferimento alla Trinità fa risalire il 
ministero del Vescovo fino alla sua sorgente. La 
successione apostolica poi non è soltanto fisica e 
temporale, ma anche ontologica e spirituale, me­
diante la grazia dell’Ordinazione episcopale. In­
fatti, i Vescovi sono stati mandati dagli Apo­
stoli, come loro Successori, gli Apostoli sono 

stati inviati da Cristo, Cristo è stato mandato dal 
Padre M.

39. Il sigillo trinitario della grazia dell'Epi­
scopato è espresso in modo appropriato dalla Li­
turgia romana dell'Ordinazione episcopale: 
«Poiché lo Spirito Santo ti ha posto a reggere la 
Chiesa di Dio, abbi cura di tutto intero il gregge, 
nel nome del Padre, del quale nella Chiesa sei 
l’immagine; nel nome di Gesù Cristo suo Figlio, 
del quale assumi la funzione di maestro, sacerdo­
te e pastore; nel nome dello Spirito Santo, che è 
l’anima viva della Chiesa e il sostegno della no­
stra debolezza» ",

Si rende inoltre manifesto, attraverso le paro­
le e i gesti dell’Ordinazione con l’imposizione 
delle mani, un gesto che. secondo Ireneo di 
Lione, evoca le due mani del Padre, il Figlio e lo 
Spirito"’; esso plasma e configura l’eletto per la 
pienezza del sacerdozio, come il dono dello 
«Spirito del sommo sacerdozio» è riversato su 
Cristo e trasmesso agli Apostoli, i quali hanno 
fondato dovunque la Chiesa ",

Dal Padre, per Cristo, nello Spirito

40. La tradizione che presenta il Vescovo 
come immagine del Padre è molto antica. La si 
trova specialmente nelle Lettere di Ignazio di An­
tiochia. Il Padre infatti è come il Vescovo invisi­
bile, il Vescovo di tutti"1. A sua volta il Vescovo 
deve essere da tutti riverito perché immagine del 
Padre ", Similmente un antico testo ammonisce: 

«Amate i Vescovi che sono, dopo Dio, padre e 
madre»4".

Anche oggi nell’Ordinazione episcopale si al­
lude a questa dimensione patema; il Vescovo è 
chiamato a prendersi cura con affetto paterno del 
Popolo santo di Dio, come un autentico padre di 
famiglia, per guidarlo, con l’aiuto dei presbiteri e

" Cfr. Pontificale Romano, Ordinazione di un Vescovo, n. 22, Omelia.
" Cfr. Clemente Romano, Epist. ad Corinthios, 42-44: Patres apostolici I. ed. F.X. Funk, Tubingae 

1901,154-159.
" PONTIFICALE Romano, Ordinazione di un Vescovo, n. 22.
* Cfr. S. Ireneo, Adversus haereses, IV. 20. 1.3: PG 7, 1032; Demonstratio praedicationis apostolicae, 11 : 

SCh 62. 48-49; cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica. 704.
” Pontificale Romano. Ordinazione di un Vescovo, n. 31: Preghiera di ordinazione.
" Cfr. S. Ignazio di Antiochia, Ad Magnesios. 6, 1. 3. 1: Patres apostolici I. ed. F.X. Funk. Tubingae 1901, 

232-233. 234-235.
“ Cfr. S. Ignazio di Antiochia, Ad Trallianos 3, 1; Ihid., 244-245.
40 Didascalia apostolorum II. 33,1, in Didascalia et Constitutiones apostolorum. II, ed. F.X. Funk. Paderbom 

1905. 114-115.



860 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

diaconi, sulla via della salvezza41. La riscoperta 
della Chiesa come famiglia di Dio, già presente 
nel Vaticano II, rende più eloquente l’immagine 
patema del Vescovo42.

In continuità con la persona di Cristo, che è 
l’icona originale del Padre e la manifestazione 
della sua presenza e della sua misericordia, anche 
il Vescovo, per la grazia sacramentale, diventa 
immagine vivente del Signore Gesù come capo e 
sposo della Chiesa a lui affidata. In essa esercita 
come sacerdote il ministero della santificazione, 
del culto e della preghiera; come maestro il ser­
vizio dell’evangelizzazione, della catechesi e 
dell’insegnamento; come pastore, il compito del 
governo e della guida del popolo. Sono ministeri 
che egli deve esercitare con i tratti caratteristici 
del Buon Pastore: la carità, la conoscenza del 
gregge, la cura di tutti, l’azione misericordiosa 

verso i poveri, i pellegrini, gli indigenti, la ricer­
ca delle pecore smarrite per riportarle all’unico 
ovile della Chiesa41.

Tutto questo è possibile perché il Vescovo ri­
ceve in pienezza nella sua Ordinazione l’unzione 
dello Spirito Santo che è disceso sui discepoli 
nella Pentecoste, Spirito del sommo sacerdozio, 
che lo abilita interiormente, configurandolo a 
Cristo, per essere viva continuazione del suo mi­
stero in favore del suo mistico Corpo.

Questa visione trinitaria della vita e del mi­
nistero del Vescovo segna anche in profondità 
il suo costante riferimento al mistero che risplen­
de anche nella Chiesa, immagine della Trinità, 
popolo adunato nella pace e nella concordia, dal­
l'unità del Padre, del Figlio e dello Spirito 
Santo44.

L’icona ecclesiale del Vescovo

4L Le stesse consegne ed insegne episcopali 
che il Vescovo riceve nella sua Ordinazione epi­
scopale, come espressioni della grazia e del mi­
nistero, sono eloquenti nel loro simbolismo ec­
clesiale.

Il libro del Vangelo, posto sul capo del Vesco­
vo, è segno di una vita tutta sottomessa alla Pa­
rola di Dio e spesa nella predicazione del Vange­
lo con ogni pazienza e dottrina.

L’anello è segno di fedeltà, nell’integrità della 
fede e della purezza della vita, verso la Chiesa, che 
egli deve custodire come Sposa di Cristo. La mitra 
allude alla santità episcopale e alla corona della 
gloria che il Principe dei Pastori assegnerà ai suoi 
servi fedeli. Il pastorale è simbolo dell’ufficio del 
Buon Pastore, che cura e regge con sollecitudine il 
gregge a lui affidato dallo Spirito Santo4'.

Anche il pallio, che i Vescovi indossano da 
sempre in Oriente e alcuni Vescovi ricevono ora 

in Occidente, ha diversi e vari significati. Per i 
Metropoliti che lo ricevono in Occidente è segno 
di comunione con il Romano Pontefice, simbolo 
di unità, impegno di comunione con la Sede Apo­
stolica, vincolo di carità e stimolo di fortezza 
nella confessione e difesa della fede. Il pallio, 
tuttavia, come l'omophorion dei Vescovi nelle 
Chiese orientali, ha avuto nell'antichità e tuttora 
conserva altri significati di grande valore spiri­
tuale ed ecclesiale. Confezionato con lana e or­
nato di segni di croce, è emblema del Vescovo, 
identificato con Cristo, il Buon Pastore immola­
to, che ha dato la vita per il gregge e porta sulle 
spalle la pecorella smarrita, a significare la solle­
citudine per tutti, specialmente per coloro che si 
sono allontanati dall’ovile. Così lo attesta la tra­
dizione orientale4'’ e quella occidentale47.

La croce che il Vescovo porta visibilmente sul 
petto è segno eloquente della sua appartenenza a

41 Pontificale Romano, Ordinazione di un Vescovo, n. 23: Promessa dell'Eletto: «prenderti cura, con affet­
to paterno, del popolo santo di Dio e... guidarlo sulla via della salvezza».

42 Cfr. Lumen gentium, 6. 28; Esort. Ap. post-sinodale Ecclesia in Africa, 65: Le., 41.
41 Cfr. Pontificale Romano. Ordinazione di un Vescovo, n. 23: Promessa dell'Eletto.
44 Cfr. S. Cipriano. De oratione dominica, 23: PI. 4. 553: «Sacrificium Deo maius est pax nostra et fraterna 

concordia, et de unitate Patris et Filii et Spiritus Sancti, plebs adunata"; cfr. Lumen gentium. 4.
4’ Cfr. Pontificale Romano, Ordinazione di un Vescovo, n. 3.3-37: Unzione crismale e consegna del libro dei 

Vangeli e delle insegne.
“ Cfr. Isidoro di PELUSIO, Epistularum lib. 1. 136: PCI 78, 271 -272: «Id autem amiculum, quod sacerdos hu­

meris gestat, atque ex lana, non ex lino contextum est, ovis illius, quam Dominus aberrantem quaesivit inventam- 
que humeris suis sustulit, pellem designat. Episcopus enim qui Christi typum gerit, ipsius munere fungitur...".

" Cfr. Benedetto XIV, Cost. Rerum ecclesiasticarum ( 12 agosto 1748): De pallii benedictione et traditione, 
in S.D.N. Benedicti Papae XIV Pullarium, tom. II, 494-497: «Ut quam mysticae repraesentant pastoralis officii 
plenitudinem, atque excellentiam, pleno quoque operentur effectu... Sit boni magnique illius imitator pastoris, qui 
errantem ovem humeris suis impositam caeteris adunavit, pro quibus animam posuit".

I



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 861

Cristo, della confessione della sua fiducia in Lui, 
della forza attinta costantemente alla croce del 
Signore per il dono della vita. Lungi dall’essere 
un gioiello o un ornamento esteriore, rappresen­
ta la croce gloriosa di Cristo, segno di speranza, 
secondo l’eloquente parola dell’Apostolo: 
«Quanto a me non ci sia altro vanto che nella 
croce del Signore nostro Gesù Cristo, per mezzo 
della quale il mondo per me è stato crocifisso 
come io per il mondo» (Gal 6,14).

Queste semplici indicazioni mettono in risalto 
il simbolismo insito nella solennità dell’Ordina­
zione episcopale.

Tutto ciò porta in sé una connotazione di uni­
versalità per tutti coloro che hanno ricevuto l’Or­
dinazione episcopale e, in comunione con il Ro­
mano Pontefice, fanno parte del Collegio 
Episcopale e con lui condividono la sollecitudine 
per tutta la Chiesa".

Lo Spirito di santità

42. Dalla figura del Vescovo, come è espres­
sa dalle parole e dai riti dell’Ordinazione, emer­
ge la chiamata alla santità, la sua peculiare spiri­
tualità. il suo cammino di santità e di perfezione 
evangelica. È una tradizione confermata dai riti 
di Occidente e di Oriente che riferiscono al Ve­
scovo la pienezza della santità da vivere davanti 
a Dio e in comunione con i fedeli.

L’antico Eucologio di Serapione esprime que­
sto concetto nella preghiera della consacrazione 
del Vescovo: «Dio di verità, fa’ del tuo servitore 
un Vescovo vivente, un Vescovo santo nella suc­
cessione dei Santi Apostoli: e donagli la grazia 

dello Spirito divino, che hai concesso a tutti i 
servi fedeli, profeti e patriarchi»4'*.

Si tratta di una chiamata alla santità, vissuta 
nella carità pastorale, nel servizio continuo del 
Signore, nell’offerta dei santi doni, nel ministero 
della remissione dei peccati, piacendo a Lui con 
mitezza e purezza, offrendo se stesso come sacri­
ficio di soave odore™.

Da queste premesse emerge per il Vescovo la 
chiamata alla santità propria, in forza del dono 
ricevuto e del ministero di santificazione a lui af­
fidato.

II. LA SANTIFICAZIONE NEL PROPRIO MINISTERO

La vita spirituale del Vescovo

43. La vita spirituale del Vescovo, come vita 
in Cristo secondo lo Spirito, ha la sua radice nella 
grazia del sacramento del Battesimo e della Con­
fermazione, dove, in quanto “christifìdelis", ri­
nato in Cristo, è stato reso capace di credere in 
Dio, di sperare inLui e di amarlo per mezzo delle 
virtù teologali, di vivere e agire sotto la mozione 
dello Spirito Santo per mezzo dei suoi santi doni. 
Il Vescovo infatti, non differentemente da tutti gli 
altri discepoli del Signore, che sono stati incor­
porati a Lui e sono divenuti tempio dello Spirito, 
vive la sua vocazione cristiana consapevole del 
suo rapporto con Cristo, come discepolo ed apo­

stolo. Lo hi espresso bene Agostino con la sua 
nota formula riferita ai suoi fedeli: «Per voi sono 
Vescovo, con voi sono cristiano»’1.

Anche il Vescovo, dunque, come battezzato e 
cresimato, è nutrito dalla santa Eucaristia e ha 
bisogno del perdono del Padre, a motivo dell’u­
mana fragilità. Inoltre, insieme a tutti i presbite­
ri. deve pure percorrere dei cammini specifici di 
spiritualità, chiamato alla santità per il nuovo ti­
tolo dell'Ordine sacro”.

44. Si tratta tuttavia di una spiritualità pro­
pria. che il Vescovo trae dalla sua realtà, orien-

“ Cfr. Pontificale Romano, Ordinazione di un Vescovo, nn. 33-37: Unzione crismale e consegna del libro 
dei Vangeli e delle insegne.

" Sacramentarium Serapionis. 28: Didascalia et Constitutiones apostolorum. II. ed. EX. Funk. Paderbom 
1905, 191.

™ Cfr. Pontificale Romano, Ordinazione di un Vescovo, n. 31: Preghiera di Ordinazione.
” S. Agostino, In natale episcopi: CCL 104, 919, I: «Vobis enim sum episcopus: vobiscum sum Christianus. 

Illud est nomen suscepti officii, hoc gratiae: illud periculi est. hoc salutis».
” Cfr. Concilio Vaticano II. Decr. sul ministero e la vita dei presbiteri Presbyterorum Ordinis, cap. III: cfr. 

Giovanni Paolo IL Esort. Ap. post-sinodale Pastores dabo vobis (25 marzo 1992) cap. Ili: AA.S’ 84 ( 1992). 686-712.



862 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

tato a vivere nella fede, nella speranza e nella ca­
rità il ministero di evangelizzatore, di liturgo e di 
guida nella comunità. È una spiritualità eccle­
siale perché ogni Vescovo è conformato a Cristo 
Pastore e Sposo per amare e servire la Chiesa.

Non è possibile amare Cristo e vivere nell’in­
timità con Lui senza amare la Chiesa, che Cristo 
ama: tanto, infatti, si possiede lo Spirito di Dio 
quanto si ama la Chiesa «una in tutti e tutta in 
ciascuno; semplice nella pluralità per l'unità 
della fede, molteplice in ciascuno per il cemento 
della carità e la varietà dei carismi»”. Solo dal­

l’amore per la Chiesa, amata da Cristo sino al 
dono di se stesso per lei (cfr. £/5,25), nasce una 
spiritualità orientata alla misura totale con cui il 
Signore Gesù ha amato gli uomini, cioè sino alla 
croce.

È quindi una spiritualità di comunione eccle­
siale, tesa cioè a costruire la Chiesa con una vi­
gile attenzione, in modo che le parole e le opere, 
i gesti e le decisioni, che impegnano il servizio 
pastorale, siano segno del dinamismo trinitario 
della comunione e della missione.

Una autentica carità pastorale

45. Cardine della spiritualità specifica del 
Vescovo è l’esercizio del suo ministero, informa­
to interiormente dalla fede e dalla speranza, in 
modo speciale dalla carità pastorale, che è l’ani­
ma del suo apostolato, in un dinamismo di “pro- 
existentia" pastorale, cioè, un vivere per Dio e 
per gli altri, come Cristo, proteso verso il Padre e 
totalmente al servizio dei fratelli, nel dono quoti­
diano di sé in un servizio gratuito di amore, in 
comunione con la Trinità. «1 pastori del gregge di 
Cristo - afferma la Lumen gentium - devono, ad 
immagine del sommo ed eterno sacerdote (...) 
compiere con santità e slancio, con umiltà e for­
tezza il proprio ministero, il quale, così adempiu­
to, sarà anche per loro un eccellente mezzo di 
santificazione. Eletti alla pienezza del sacerdo­
zio, è loro data la grazia sacramentale, affinché, 
pregando, sacrificando e predicando con ogni 
forma della cura e del servizio episcopale, eser­
citino l'ufficio perfetto della carità pastorale, non 
temano di dare la propria vita per le pecore e, fat­
tisi modello del gregge (IPt 5,3), spingano 
anche col proprio esempio la Chiesa a una santità 
ogni giorno più grande»’4.

Già il Direttorio pastorale Ecclesiae imago 
aveva dedicato un intero e dettagliato capitolo 

alle virtù necessarie ad un Vescovo”. In quel 
contesto, oltre ai rimandi alle virtù soprannatura­
li dell'obbedienza, della perfetta continenza per 
amore del Regno, della povertà, della prudenza 
pastorale e della fortezza, si trova pure un richia­
mo alla virtù teologale della speranza. Appog­
giandosi su di essa il Vescovo con ferma certez­
za aspetta da Dio ogni bene e ripone nella divina 
Provvidenza la massima fiducia, «memore dei 
Santi Apostoli e degli antichi Vescovi i quali, pur 
sperimentando grandi difficoltà e ostacoli di ogni 
genere, tuttavia predicavano il Vangelo di Dio 
con tutta franchezza»”.

Fin dai primi secoli del Cristianesimo, e fino 
al secolo ventesimo, molti Vescovi sono stati mo­
delli di sapienza teologica e di carità pastorale; 
hanno unito nella loro esistenza il ministero della 
predicazione e della catechesi, la celebrazione 
dei santi misteri e la preghiera, lo zelo apostolico 
e l'amore intenso per il Signore. Hanno fondato 
Chiese, riformato i costumi, difeso la verità; sono 
stati coraggiosi testimoni nel martirio e hanno la­
sciato un'impronta nella società, con iniziative di 
carità e di giustizia, con gesti di coraggio di fron­
te ai potenti del mondo in favore del proprio po­
polo”.

Il ministero della predicazione

46. La spiritualità ministeriale, radicata nella 
carità pastorale ed espressa nel triplice ufficio 
dell’insegnamento, della santificazione e del 

governo, non va vissuta dal Vescovo accanto al 
suo ministero, ma nell’unità di vita del suo mi­
nistero.

” S. Pier Damiani, Opusc. XI (Liber qui appellatur Dominus vobiscum) 5: PL 145, 235; cfr. S. Agostino. 
Traci, in loann. 32, 8: PL 35, 1645.

M Lumen gentium, 41.
” Cfr. Direttorio Ecclesiae imago, parte I, cap. IV, 21-31.
» Ibid. 25.
” Cfr. Giovanni Paolo II, Omelia nella celebrazione eucaristica del Giubileo dei Vescovi (8 ottobre 2(X)0), 

4: L'Osservatore Romano, 9-10 ottobre 2(XX), p. 5.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 863

Il Vescovo è innanzi tutto ministro della ve­
rità che salva non soltanto per ammaestrare e 
istruire ma anche per condurre gli uomini alla 
speranza e, quindi, al progresso nel cammino 
della speranza. Se, dunque, un Vescovo vuole 
davvero mostrarsi al suo popolo come segno, te­
stimone e ministro della speranza non può che 
alimentarsi alla Parola di Verità, in totale adesio­
ne e piena disponibilità ad essa, sul modello 
della Santa Madre di Dio Maria, che «ha credu­
to all'adempimento delle parole del Signore» 
(Le 1,45).

Poiché, poi, questa divina Parola è contenuta 
ed espressa nella Sacra Scrittura, ad essa un Ve­
scovo deve costantemente fare ricorso con lettu­
ra assidua e studio accurato, per ricevere aiuto 
nel suo ministero'". Ciò non soltanto perché egli 
sarebbe vano predicatore della Parola di Dio al­
l'esterno se non l’ascoltasse dal di dentro'1', ma

Orante e maestro della preghiera

47. Il Vescovo è anche l’orante, colui che in­
tercede per il suo popolo, con la fedele celebra­
zione della Liturgia delle Ore che deve presiede­
re anche in mezzo al suo popolo.

Consapevole che egli sarà maestro di preghie­
ra per i suoi fedeli solo attraverso la sua stessa 
preghiera personale, il Vescovo si rivolgerà a Dio 
per ripetergli, insieme con il Salmista: «lo spero 
sulla tua parola» (Sal 119,114). La preghiera, in­
fatti, è momento espressivo della speranza o, 
come si legge in S. Tommaso, essa stessa è «in­
terprete della speranza»61.

È proprio del Vescovo il ministero della pre­
ghiera pastorale ed apostolica, davanti a Dio per 
il suo popolo, a imitazione di Gesù che prega per 
gli Apostoli (cfr. Gv 17) e dell’Apostolo Paolo che 
prega per le sue comunità (cfr. £/3,14-21; FU 1,3- 
10). Egli infatti, anche nella sua preghiera, deve 
portare con sé tutta la Chiesa pregando in maniera 
speciale per il popolo che gli è stato affidato. Imi­
tando Gesù nella scelta dei suoi Apostoli (cfr. Le 
6,12-13), anch’egli sottometterà al Padre tutte le 
sue iniziative pastorali e gli presenterà, mediante 
Cristo nello Spirito, le sue attese e le sue speranze. 
E il Dio della speranza lo riempirà di ogni gioia e 
pace, perché abbondi nella speranza per la virtù 
dello Spirito Santo (cfr. Km 15,13).

anche perché svuoterebbe il suo ministero in fa­
vore della speranza. Dalla Scrittura infatti il Ve­
scovo attinge alimento per la sua spiritualità, in 
modo da svolgere veracemente il suo ministero 
di evangelizzatore. Solo così, come S. Paolo, egli 
potrà rivolgersi ai suoi fedeli dicendo: «In virtù 
della perseveranza e della consolazione che ci 
vengono dalle Scritture teniamo viva la nostra 
speranza» (Rm 15,4).

Nel ministero episcopale si ripete l’opzione 
degli Apostoli all’inizio della Chiesa: «Noi ci 
dedicheremo alla preghiera e al ministero della 
Parola» (Al 6,4). Come ha scritto Origene: 
«Sono queste le due attività del Pontefice: o im­
parare da Dio, leggendo le Scritture divine e me­
ditandole più volte, o ammaestrare il popolo. 
Però, insegni le cose che egli stesso ha imparato 
da Dio!»"’.

Un Vescovo deve pure ricercare le occasioni 
in cui possa vivere il suo ascolto della Parola di 
Dio e la sua preghiera insieme con il Presbiterio, 
con i diaconi permanenti, con i seminaristi e con 
i consacrati e le consacrate presenti nella Chiesa 
particolare e, dove e quando è possibile, anche 
con i laici, in particolare quelli che vivono in 
forma associata il loro apostolato.

In tal modo favorisce lo spirito di comunione, 
sostiene la vita spirituale della Diocesi mostran­
dosi come “maestro di perfezione" nella sua 
Chiesa particolare, impegnato a «fare avanzare 
nella via della santità i [suoi] sacerdoti, i religio­
si e i laici, secondo la particolare vocazione di 
ciascuno»62. Al tempo stesso riporta alla sua ori­
gine divina e conferma nella comunione della 
preghiera i vincoli delle relazioni ecclesiali, nel­
le quali è stato immesso come visibile centro 
d’unità.

Neppure trascurerà le occasioni per trascorre­
re insieme con i fratelli Vescovi, soprattutto quel­
li della medesima Provincia e Regione ecclesia­
stica, analoghi momenti d’incontro spirituale. In 
tali occasioni si esprime la gioia che deriva dal 
vivere insieme tra fratelli (cfr. Sai 133,1), si ma­
nifesta e cresce l’affetto collegiale.

” Cfr. Isidoro di Siviglia. De ecclesiasticis officiis, lib. II, 16-17: PL 83, 785.
” Cfr. S. Agostino, Serm. 179, 1: PL 38, 966.
“ Oricene, In Leviticum Hom. Vi: PG 12,474 C.
61 S. Tommaso d'Aquino, Summa Theol. 11-11, q. 17. a. 4. 3: «Petitio est interpretativa spei».
“ Concilio Vaticano II, Decr. sull'ufficio pastorale dei Vescovi nella Chiesa Christus Dominus. 15.



864 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

Nutrito dalla grazia dei Sacramenti

48. L'efficacia della guida pastorale di un Ve­
scovo e della sua testimonianza di Cristo, spe­
ranza del mondo, dipende in gran parte dall’au­
tenticità della sequela del Signore e dal vivere 
nell’amicizia con Lui.

Solo la santità è annuncio profetico del rinno­
vamento che il Vescovo anticipa nella propria 
vita con l’avvicinamento a quella meta cui con­
duce i suoi fedeli. Tuttavia, nel suo cammino spi­
rituale, come ogni cristiano anch’egli sperimenta 
la necessità della conversione a motivo della 
consapevolezza delle proprie debolezze, dei pro­
pri scoraggiamenti e del proprio peccato. Ma poi­
ché, come predicava S. Agostino, non può pre­
cludersi la speranza del perdono colui al quale 
non è stato precluso il peccato'’', il Vescovo deve 
ricorrere al sacramento della Penitenza o della 
Riconciliazione. Chiunque ha la speranza di es­
sere figlio di Dio e di vedere Dio così come Egli 
è, purifica se stesso come è puro il Padre celeste 
(cfr. IGv 3,3).

Anche gli Apostoli, ai quali Gesù Risorto ha 
comunicato il dono dello Spirito Santo per rimet­
tere i peccati (cfr. Gv 20,22-23), hanno avuto bi­
sogno di ricevere dal Signore la parola della pace 
che riconcilia e la richiesta dell’amore pentito 
che risana (cfr. Gv 20,19.21; 21,15ss.).

E indubbiamente segno di incoraggiamento 
per il Popolo di Dio vedere il proprio Vescovo 
accostarsi per primo al sacramento della Ricon­
ciliazione in particolari circostanze, come quan­
do ne presiede la celebrazione in forma comuni­
taria.

Anche dalla santa Liturgia il Vescovo, insie­
me con tutto il Popolo di Dio, trae alimento per 
la speranza. La Chiesa, infatti, quando celebra la 

liturgia sulla terra, pregusta, nella speranza, la li­
turgia della celeste Gerusalemme, verso cui 
tende come pellegrina e dove Cristo è assiso alla 
destra del Padre «quale ministro del santuario e 
della vera tenda», che ha costruito il Signore e 
non un uomo (cfr. Eh 8, 2)M.

49. Tutti i Sacramenti della Chiesa, primo fra 
tutti l’Eucaristia, sono memoriale delle parole, 
delle opere c dei misteri del Signore, ripresenta­
zione della salvezza operata da Cristo una volta 
per sempre e anticipazione del pieno possesso, 
che sarà il dono del tempo finale65. Sino allora la 
Chiesa li celebra come segni efficaci nella sua at­
tesa, nell’invocazione e nella speranza.

Sia in Oriente che in Occidente la spiritualità 
del ministero episcopale è legata alla celebrazio­
ne dei santi misteri che il Vescovo presiede e ce­
lebra insieme con il suo Presbiterio, i diaconi e il 
Popolo santo di Dio.

La varietà dei riti della Chiesa e la loro speci­
ficità, sia in Oriente che in Occidente, segna la 
vita del Popolo di Dio, gli conferisce una sua 
identità ed è sorgente di una ricca spiritualità ec­
clesiale. Perciò il Vescovo come gran sacerdote 
del suo popolo deve non soltanto celebrare atten­
tamente i santi misteri, ma fare della celebrazio­
ne di essi una autentica scuola di spiritualità per 
il popolo. Sarà aiutato in questo dalla conoscen­
za della teologia e della liturgia episcopale, come 
appare nel Caeremoniale Episcoporum1*.

I Vescovi delle Chiese orientali, fedeli al pro­
prio ricco patrimonio liturgico, con le varie e par­
ticolari celebrazioni, potranno vivere ed agire 
nella comunione, in piena sintonia con i valori 
spirituali delle proprie tradizioni'’7.

Come grande sacerdote in mezzo al suo popolo

50. Fra le azioni liturgiche ve ne sono alcune 
nelle quali la presenza del Vescovo ha un signifi­
cato particolare. Anzitutto la Messa crismale, du­
rante la quale sono benedetti l’Olio dei Catecu­
meni e l’Olio degli Infermi ed è consacrato il 
santo Crisma: è il momento della più alta mani­
festazione della Chiesa locale, che celebra il Si­

gnore Gesù, sacerdote sommo ed eterno del suo 
stesso sacrificio. Per un Vescovo è un momento 
di grande speranza, poiché egli trova il Presbite­
rio diocesano raccolto attorno a sé per guardare 
insieme, nell'orizzonte gioioso della Pasqua, al 
grande sacerdote; per ravvivare, così, la grazia 
sacramentale dell’Ordine mediante il rinnovo

•' Cfr. S. Agostino, Enarr. in psalm., 50, 5: PI. 36, 588.
" Sacrosanctum Concilium, 8.
65 Cfr. S. Tommaso d’Aquino, Summa Theol. 111. q. 60, a. 3.
“ Cfr. Caeremoniale Episcoporum, Editio typica 1984.
67 Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Orientale lumen (2 maggio 1995): AA.S' 87 (1995), 745-794; cfr. Con­

gregazione per le Chiese Orientali. Istruzione per l’applicazione delle prescrizioni liturgiche del C.C.E.O. (6 
gennaio 1996).



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 865

delle promesse che, dal giorno dell’Ordinazione, 
fondano lo speciale carattere del loro ministero 
nella Chiesa. In questa circostanza, unica nel­
l’anno liturgico, i rinsaldati vincoli della comu­
nione ecclesiale sono per il Popolo di Dio, pure 
assillato da innumerevoli ansietà, un vibrante 
grido di speranza.

A questa celebrazione si aggiungerà la solen­
ne liturgia dell’Ordinazione di nuovi presbiteri e 
di nuovi diaconi. Qui, ricevendo da Dio i nuovi 
cooperatori dell’Ordine episcopale e del suo mi­
nistero, il Vescovo vede esaudite dallo Spirito, 
donum Dei e dator munerum, la preghiera per 
l’abbondanza delle vocazioni e le speranze per 
una Chiesa ancora più splendente nel suo volto 
ministeriale.

Analogamente si può dire per il conferimento 

del sacramento della Confermazione, del quale il 
Vescovo è ministro originario e, nel Rito latino, 
ministro ordinario.

Anche in questo Sacramento dell’effusione 
dello Spirito Santo, che comporta spesso per i 
Pastori un grande impegno di tempo e appare 
l’occasione per compiere la Visita pastorale nelle 
parrocchie, il Vescovo vive un momento di in­
tensa spiritualità ministeriale e di comunione con 
i suoi fedeli, specialmente con i giovani. Il fatto 
che questo Sacramento venga amministrato dal 
Pastore della Diocesi evidenzia che esso ha come 
effetto di unire più strettamente tutti al mistero 
della Pentecoste, alla Chiesa di Dio nelle sue ori­
gini apostoliche, alla comunità locale e associare 
coloro che lo ricevono alla missione di testimo­
niare Cristo"1.

Una spiritualità di comunione

51. Segno di una forte spiritualità di comu­
nione ed elemento di grande valore per la santità 
e santificazione del Vescovo è la comunione con 
i suoi presbiteri, con i diaconi, i religiosi e le re­
ligiose, con i laici, sia nel rapporto personale che 
nei diversi raduni. La sua parola di esortazione 
ed il suo messaggio spirituale tende a favorire e 
garantire la presenza attiva e santificante di Cri­
sto in mezzo alla sua Chiesa e il flusso della gra­
zia dello Spirito che crea una particolare testimo­
nianza di unità e di carità.

Per questo è opportuno che il Vescovo animi 
e promuova anche con la sua presenza e la sua 
parola i "momenti dello Spirito” che favoriscono 
la crescita della vita spirituale, come sono i ritiri, 
gli esercizi spirituali, le giornate di spiritualità, 
usando anche dei mezzi di comunicazione socia­
le che possono raggiungere anche i più lontani.

Dovrà anche saper usufruire dei mezzi comu­
ni della vita spirituale, come la ricerca del consi­
glio spirituale, l'amicizia e la comunione fraterna, 
per evitare il rischio della solitudine e il pericolo 
dello scoraggiamento davanti ai problemi.

Animatore di una spiritualità pastorale

52. Egli stesso è chiamato ad essere in mezzo 
al popolo promotore e animatore di una pastora­
le della santità, maestro spirituale del suo gregge, 
con lo stile di vita e la testimonianza credibile 
nelle parole e nelle opere.

La chiamata alla santità impegna il Vescovo

Egli potrà così vivere ed animare una spiri­
tualità di comunione con gli operatori della pa­
storale attraverso l’ascolto, la collaborazione e il 
responsabile affidamento dei compiti e dei mini­
steri.

Un mezzo speciale per mantenere viva questa 
spiritualità è la comunione affettiva ed effettiva 
del Vescovo, nella sua preghiera e nei suoi rap­
porti, con il Papa e gli altri Vescovi.

Il Vescovo non è solo nel suo ministero: deve 
donare e ricevere quel flusso di carità fraterna 
che viene dalla relazione con gli altri fratelli nel­
l’Episcopato, in un vero esercizio di amore reci­
proco, come quello chiesto da Gesù ai suoi di­
scepoli (cfr. Gv 13,34; 15,12-13), che diventa 
anche condivisione di preghiera, di esperienze 
spirituali e pastorali, di discernimento.

Per questo sono importanti le occasioni di 
dialogo e di condivisione, i ritiri spirituali, i mo­
menti di distensione e di riposo, nei quali anche i 
Vescovi possono esercitare la comunione e la ca­
rità pastorale.

ad essere anche promotore della vocazione uni­
versale alla santità nella sua Chiesa. A questo 
scopo egli deve promuovere la spiritualità e la 
santità del Popolo di Dio con iniziative specifi­
che accogliendo i carismi antichi e recenti, segno 
della ricchezza dello Spirito Santo.

“ Cfr. Catechismo detta Chiesa Cattolica, 1313.



866 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

In comunione con la Santa Madre di Dio

53. Sostegno del Vescovo nella vita spiritua­
le è la speciale presenza materna di Maria, ono­
rata con un rapporto personale di autentico 
amore filiale.

Ogni Vescovo è chiamato a rivivere quel par­
ticolare affidamento di Maria e del discepolo 
Giovanni ai piedi della croce (cfr. Gv 19,26-27); 
è pure chiamato a rispecchiarsi nella preghiera 
unanime e perseverante dei discepoli con Maria, 
la Madre di Gesù, dall’Ascensione alla Penteco­
ste (cfr. At 1,14). Ogni Vescovo e tutti i Vescovi 

nella comunione fraterna sono affidati alle cure 
materne di Maria nel ministero, nella comunione 
e nella speranza.

Ciò comporta una solida devozione mariana, 
che è una intensa comunione con la Santa Madre 
di Dio nel ministero liturgico di santificazione e 
di culto, nell’insegnamento della dottrina, nella 
vita e nel governo. Questo stile mariano nell’e­
sercizio del ministero episcopale scaturisce dallo 
stesso profilo mariano della Chiesa.

III. IL CAMMINO SPIRITUALE DEL VESCOVO

Un necessario cammino spirituale

54. La spiritualità cristiana è un cammino 
con le sue tappe, le sue prove e le sue sorprese, 
in un dinamismo di fedeltà alla propria vocazio­
ne. Le stagioni della vita, la tensione costante 
verso la perfezione e la santità personale, secon­
do il disegno di Dio, aiutano anche il Vescovo a 
cogliere nel suo ministero un vero e proprio iti­
nerario spirituale. In mezzo alle gioie e alle 
prove, che non mancano nella vita del Pastore, 
vivrà la propria storia e quella del suo popolo. Un 

cammino che deve percorrere davanti al suo 
gregge, nella fedeltà a Cristo, con una testimo­
nianza anche pubblica fino alla fine.

Potrà e dovrà farlo con serena fiducia ed ani­
mato dalla speranza teologale, anche quando 
sarà nelle condizioni di presentare la rinuncia 
all’ufficio. Non dovrà tuttavia cessare di vivere 
fino alla fine nelle forme più opportune lo spi­
rito del ministero, nella preghiera o in altri 
compiti.

Con il realismo spirituale del quotidiano

55. Il realismo spirituale insegna anche a va­
lutare come il Vescovo debba vivere la sua voca­
zione alla santità anche nella sua umana debolez­
za, nella molteplicità degli impegni, negli 
imprevisti quotidiani, nei molti problemi perso­
nali ed istituzionali. Talvolta, impegnato e solle­
citato da tante responsabilità, rischia di essere 
travolto dai problemi, senza trovare valide rispo­
ste e soluzioni.

Ogni Vescovo sperimenta quotidianamente il 
peso della vita e della storia; anche su di lui gra­
vano la responsabilità, la condivisione dei pro­
blemi e delle gioie della sua gente. Talvolta sarà 
sottoposto alla pressione dei mezzi di comunica­
zione, davanti a fenomeni che coinvolgono la 

Chiesa e la difesa della vera dottrina e della mo­
rale; si troverà ad affrontare accuse ingiuste o 
problemi di carattere sociale.

Per questo ha bisogno di coltivare un sereno 
tenore di vita che favorisca l’equilibrio mentale, 
psichico, affettivo, capace di fomentare un'attitu­
dine alla relazione interpersonale, ad accogliere 
le persone e i loro problemi, ad immedesimarsi 
con le situazioni tristi o liete della sua gente che 
in lui vuole trovare la maturità e la bontà di un 
padre e di un maestro spirituale.

Al Vescovo è necessario il coraggio nella fati­
ca del suo ministero, nel portare la croce con di­
gnità e sperimentare la gloria di servire, in co­
munione con il Crocifisso-Glorioso.

Nell'armonia del divino e dell'umano

56. Il Vescovo è chiamato a coltivare una spi­
ritualità misurata sulla humanitas stessa di Gesù, 
nella quale possa esprimere l'aspetto divino ed 
umano della sua consacrazione e missione. In 
questo modo darà equilibrio a sé nei suoi impe­

gni: la celebrazione liturgica e la preghiera per­
sonale, la programmazione pastorale, il raccogli­
mento e il riposo, la giusta distensione e un con­
gruo tempo di vacanze, lo studio e l’aggior­
namento teologico e pastorale.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 867

La cura della propria salute fisica, psichica e 
spirituale e l’equilibrio dell’esistenza sono per il 
Vescovo anche un atto di amore per i fedeli, una 
garanzia di maggiore disponibilità e apertura alle 
ispirazioni dello Spirito.

Munito con questi sussidi di spiritualità, trova 
la pace del cuore e la profondità della comunio­
ne con la Trinità, che lo ha scelto e consacrato. 
Nella grazia che Dio gli assicura, ogni giorno 
saprà svolgere il suo ministero, attento ai bisogni 
della Chiesa e del mondo, come testimone di spe­
ranza.

Fedeltà fino alla fine

57. Sarà paziente e perseverante nella speran­
za, quando nell’esercizio del suo ministero sarà 
sottoposto alla prova della malattia o sarà con­
dotto dal Signore a vivere la sua fine come un’of­
ferta per il suo gregge oppure sarà chiamato a 
rendere testimonianza a Cristo in difficili condi­
zioni di persecuzione e di martirio, come non ra­
ramente è accaduto e accade nel nostro tempo.

Anche queste saranno occasioni preziose per­
ché tutto il popolo a lui affidato sappia che il suo 
Pastore vive il dono totale di sé come Cristo sulla 
Croce.

Per questo sarà anche bello vedere il Vescovo 
che, consapevole della sua malattia, riceve il sa­
cramento dell’Unzione degli infermi e il santo 
Viatico con solennità e accompagnamento di 
Clero e di popolo’".

In quest’ultima testimonianza della sua vita 
terrena egli avrà l’occasione di insegnare ai suoi 
fedeli che mai bisogna tradire la propria speran-

L’esempio dei santi Vescovi

58. Il cammino spirituale del Vescovo è illu­
minato dal grande stuolo di Pastori della Chiesa 
che a partire dagli Apostoli hanno illuminato con 
'1 loro esempio la vita della Chiesa in ogni epoca 
e in ogni luogo. Sarebbe arduo fare un elenco di 
questi illustri modelli che brillano nella Chiesa, 

cui santità è stata o sarà riconosciuta dalla 
Chiesa. Ma i loro nomi e i loro volti sono ben 
Presenti nella vita della Chiesa universale e delle 
chiese locali, anche nella celebrazione ciclica 

anno liturgico o nelle letture della Liturgia 
delle Ore.

Pensiamo ai Santi Pastori che fin dall’inizio 
della Chiesa hanno congiunto la santità della vita

Il Vescovo infatti ogni giorno rinnova la sua 
fiducia in Dio e si vanta come l'Apostolo «nella 
speranza della gloria di Dio... ben sapendo che la 
tribolazione produce pazienza, la pazienza una 
virtù provata e la virtù provata la speranza» (Rm 
5,2-4). Dalla speranza deriva pure la gioia. La 
gioia cristiana, infatti, che è gioia nella speranza 
(cfr. Rm 12,12), è pure oggetto della speranza. 11 
Vescovo testimone della gioia cristiana che nasce 
dalla croce, non solo deve parlare della gioia, ma 
deve pure “sperare la gioia” e testimoniarla da­
vanti al suo popolo".

za e che ogni dolore del momento presente è al­
leviato con la speranza delle realtà future.

Nell'ultimo atto del suo esodo da questo 
mondo al Padre, egli potrà riassumere e ripropor­
re lo scopo del suo stesso ministero nella Chiesa: 
quello di additare, come Mosè sul monte Nebo la 
terra promessa ai figli d’Israele (cfr. Dt 34.1 ss.), 
il traguardo escatologico ai figli della Chiesa.

In conseguenza anche la conclusione del suo 
itinerario spirituale con la morte e le esequie so­
lenni celebrate nella chiesa Cattedrale, devono 
essere un momento spirituale di grande valore 
per la vita dei fedeli, un canto alla risurrezione 
del Signore che accoglie i suoi servi fedeli. È oc­
casione propizia per lasciare come dono alla 
Chiesa la parole di un testamento spirituale e 
l’impronta di un volto amico e vicino, accanto 
alla schiera dei Pastori che lo hanno preceduto 
nella Chiesa particolare.

con la predicazione e la sapienza, il senso pasto­
rale ed anche sociale del messaggio evangelico. 
Alcuni di essi hanno dato la loro vita nella testi­
monianza del martirio. Vi sono Santi Pastori fon­
datori di Chiese ricordati e celebrati come Santi 
Patroni.

Vi sono stati Pastori che risplendono per la loro 
dottrina, che hanno dato un contributo specifico nei 
Concili ecumenici ed hanno attuato con sapienza le 
direttive di riforma e di rinnovamento. Sono Vesco­
vi santi molti missionari che hanno portato il Van­
gelo in nuove terre ed hanno organizzato la vita 
delle Chiese locali nascenti. Non sono mancati fino 
ai nostri giorni testimoni della fede che hanno pa-

Cfr. Paolo VI, Esort. Ap. Gaudete in Domino (9 maggio 1975), I: AAS 67 (1975) 293.
Cfr. Direttorio Ecclesiae imago, 89.



868 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

gato con il carcere, l’esilio ed altre sofferenze, la 
loro fedeltà alla Chiesa cattolica e alla comunio­
ne con la Sede di Pietro. Altri in circostanze dif­
ficili hanno dato la vita per il loro gregge come 
difensori dei diritti umani e religiosi.

La comunione spirituale con questi Pastori è 
motivo di speranza e fonte di slancio apostolico. 
Ogni Vescovo vede in essi espressa la grazia e la 
forza dello Spirito Santo e la misura di fedeltà alla 
quale è chiamato nel proprio ministero pastorale.

CAPITOLO 111

L’EPISCOPATO 
MINISTERO DI COMUNIONE E DI MISSIONE 

NELLA CHIESA UNIVERSALE

Amici di Cristo, scelti ed inviati da Lui

59. Le parole di Gesù nell’ultima Cena, in 
modo speciale nel cap. 15 di Giovanni, riguarda­
no la vocazione degli Apostoli nella luce della 
comunione e della missione. Gesù parla della 
vite e dei tralci in una figura biblica che esprime 
con chiarezza la necessità della comunione e la 
fecondità della missione. Anche se la parola di 
Gesù ha un suo riferimento ecclesiale ed eucari­
stico che raggiunge tutti i fedeli, ha un primo ri­
ferimento alla cerchia degli Apostoli e di conse­
guenza ai loro Successori.

Nel discorso di Gesù sulla vite ed i tralci 
emerge il dinamismo trinitario della comunione 
e della missione. Il Padre è il vignaiolo; Cristo 
è la vite vera; la linfa interiore di comunione e 
di fecondità è lo Spirito Santo che vivifica i tral­
ci uniti alla vite, destinati a dare frutto abbon­
dante e duraturo. Al centro di questa parabola si 
trova un insegnamento fondamentale: i discepo­
li di Gesù sono chiamati a rimanere in comu­
nione vitale con Cristo, con la sua Parola e i 
suoi comandamenti, per crescere attraverso la 
potatura di Dio e dare frutti in abbondanza (Gv 
15,1-10).

Ne deriva la necessità della comunione con 
Cristo e in Lui con il Padre e lo Spirito, nella vite 
mistica nella quale è adombrata la Chiesa.

«Senza di me non potete far nulla» (Gv 15,5). 
Secondo il senso della parabola della vite nel 
Vangelo di Giovahni, Gesù indica ai suoi disce­

poli la comunione con Lui come fedeltà di una 
divina amicizia: «Voi siete miei amici se farete 
ciò che vi comando» (Gv 15,14). Nell’amicizia 
di Cristo è compresa la condivisione della cono­
scenza dei segreti del Padre, il dono della vita 
fino alla morte, la comunione reciproca nell’a- 
morc. Essa suppone, da parte di Gesù e in conti­
nuità con la sua missione che viene dal Padre, la 
scelta e l’invio missionario dei discepoli: «Non 
voi avete scelto me, ma io ho scelto voi e vi ho 
costituiti perché andiate e portiate frutto e il vo­
stro frutto rimanga» (Gv 15,16). Da parte del di­
scepolo si chiede la fedeltà alla Parola e alla mis­
sione.

60. Il Vescovo, tralcio vivo innestato nella 
vite che è Cristo, suo amico, discepolo ed apo­
stolo, porta in sé la chiamata personale e mini­
steriale alta comunione e alla missione.

Nel dinamismo della successione apostolica, 
intesa non solo come investitura di autorità ma 
come estensione trinitaria della comunione e 
della missione, è radicata l'identità del Vescovo 
nella Chiesa. Scelto dal Signore, chiamato ad 
una costante comunione con Lui, inviato nel 
mondo, egli si identifica con la persona di Gesù 
nella trasmissione della vita divina, nella comu­
nione dell’amore, nel sacrificio della sua esi­
stenza.

1. IL MINISTERO EPISCOPALE IN UNA ECCLESIOLOGIA DI COMUNIONE

Nella Chiesa icona della Trinità

61. Il Concilio Vaticano II ha privilegiato 
nella sua riflessione teologica la Chiesa, come 
luogo dei misteri della fede con una particolare 

attenzione al tema centrale della comunione. La 
Chiesa infatti viene definita fin dall’inizio della 
Costituzione Lumen gentium come «un sacra-



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 869

mento o un segno e uno strumento dell'intima 
unione con Dio e dell'unità del genere umano»’1.

A ragione quindi il documento dell’Assem­
blea straordinaria del Sinodo dei Vescovi del 
1985 ha affermato: «L’ecclesiologia di comunio­
ne è l'idea centrale e fondamentale nei documen­
ti del Concilio»’2. Il concetto di comunione sta 
«nel cuore dell'autoconoscenza della Chiesa»”. 
Essa è insieme verticale e orizzontale, comunio­
ne con Dio e fra gli uomini, dono della Trinità e 
impegno della fede e dell’amore, visibile ed invi­
sibile’4.

La comunione ecclesiale, fondata sulla Parola 
di Dio e sui Sacramenti, specialmente l'Eucari­
stia, espressa nella fede, fondata sulla speranza, 
animata dalla carità, radicata nell'unità del mini­
stero dell’insegnamento e del governo del Suc­
cessore di Pietro e dei Vescovi, possiede insieme 
una forza di unità e un dinamismo missionario. 
Analogamente al mistero della Trinità che è co­
munione e missione per la salvezza del mondo, la 
Chiesa, icona vivente della Trinità, con la forza 
stessa dello Spirito, è convocazione (ekklesia) e 
manifestazione (epiphania) missionaria per la 
salvezza del mondo.

La Chiesa deve essere sempre e dappertutto, 
in misura crescente, partecipazione e sacramento 
dell’amore trinitario, per la salvezza del mondo. 
Di conseguenza ha la forza stessa dello Spirito, 
che nella Trinità è principio di comunione e di 
missione nell'amore.

62. La Chiesa pertanto è il mistero-sacramen­
to nel quale convergono l’evangelizzazione e la 
catechesi, la celebrazione dei misteri, la spiritua­
lità ecclesiale, la vita di carità dei cristiani, l'a­
zione e la testimonianza missionaria. Solo in una 
autentica prospettiva ecclesiale possono essere 
capiti gli impegni morali, le strategie pastorali, le 
vie di spiritualità vissuta.

Comunione e missione si richiedono a vicen­
da. La forza della comunione fa crescere la Chie­
sa in estensione e in profondità. Ma la missione 
fa crescere anche la comunione, che si estende, 
come a cerchi concentrici, fino a raggiungere 
tutti. Infatti, la Chiesa si irradia nelle diverse cul­
ture e le introduce nel Regno”, in modo che tutto 
quello che da Dio è uscito a Dio possa ritornare. 
Per questo è stato affermato: «La comunione si 
apre alla missione, si fa essa stessa missione»’6.

La comunione corrisponde all'essere della 
Chiesa, ricorda la destinazione di tutti i carismi 
all’agape. alla comunione nell’unità, nello stesso 
disegno di salvezza, nello stesso progetto eccle­
siale.

L’unità della Chiesa come comunione e mis­
sione non appartiene solo all’essenza del suo mi­
stero e del suo compito nel mondo, essa è anche la 
garanzia e il sigillo del suo agire divino: tutto pro­
viene dal disegno trinitario di Dio che nella sua 
unità è all’origine di tutto ed è anche l'approdo fi­
nale di tutto, secondo la visione della storia della 
salvezza che coinvolge l'umanità e il cosmo.

In una ecclesiologia di comunione e di missione

63. Anche nel nostro tempo l'unità è un 
segno di speranza sia che si tratti dei popoli, sia 
che si parli dell’agire umano per un mondo ri­
conciliato. Ma l'unità è anche segno e testimo­
nianza credibile dell'autenticità del Vangelo. Di 
qui nasce l'urgenza anche nel nostro mondo del- 
1' unità della Chiesa e in modo particolare dell’u- 
nità di tutti i discepoli di Cristo, affinché il 
mondo creda (cfr. Gv 17,21).

Il mistero trinitario, che è mistero di comunio- 
ue nella reciprocità, è come il quadro referenziale 
della vita della Chiesa, della sua missione, dei 
suoi ministeri e quindi del ministero episcopale.

Tale prospettiva è un segno di speranza per il 
mondo in mezzo a dissoluzioni dell'unità, con­
trapposizioni, conflitti. La forza della Chiesa è la 
comunione, la sua debolezza è la divisione e la 
contrapposizione.

64. Il ministero episcopale si inquadra in 
questa ecclesiologia di comunione e di missione 
che genera un agire in comunione, una spiritua­
lità e uno stile di comunione.

In questo ministero infatti si esprime l'unità 
della successione apostolica nel Collegio dei Ve­
scovi. sotto il ministero petrino. Inoltre nel Ve-

" Lumen gentium. 1.
Sinodo dei Vescovi (Il Assemblea straordinaria. 1985). Relazione finale Exeunte coetu (7 dicembre 1985). 

" C, |.

” Lctt. Communionis notio, 3: Le., 839.
74 Cfr. Ihid.

Cfr. Lumen gentium. 13.
Esort. Ap. post-sinodale Christifideles laici, 31: l.c.. 448.



870 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

scovo converge la Chiesa particolare, la comu­
nità del Popolo di Dio, con i presbiteri, i diaconi, 
le persone consacrate, i laici. Questa comunione 
nell'unità è sostenuta dalla carità pastorale e

Unità e cattolicità nel ministero episcopale

65. Inviato in nome di Cristo come Pastore di 
una Chiesa particolare, il Vescovo ha cura della 
porzione del Popolo di Dio che gli è stata affida­
ta e la fa crescere quale comunione nello Spirito 
per mezzo del Vangelo e della Eucaristia. In essa 
è visibile principio e fondamento dell'unità della 
fede, dei Sacramenti e del governo in forza della 
potestà ricevuta77.

Tuttavia ogni Vescovo è Pastore di una Chie­
sa particolare in quanto è membro del Collegio 
dei Vescovi. In questo medesimo Collegio ogni 
Vescovo è inserito in virtù della Consacrazione 
episcopale e mediante la comunione gerarchica 
con il Capo del Collegio”. Da ciò derivano per il 
ministero del Vescovo alcune conseguenze che, 
per quanto in forma sintetica, è opportuno consi­
derare.

La prima è che un Vescovo non è mai solo. 
Questo è vero non soltanto rispetto alla sua col­
locazione nella propria Chiesa particolare, ma 
pure nella Chiesa universale, congiunto come è - 
per la natura stessa dell’Episcopato uno e indivi­
so1" - a tutto il Collegio episcopale, il quale suc­
cede al Collegio apostolico. Per questa ragione 
ogni Vescovo è simultaneamente in relazione alla 
Chiesa particolare e alla Chiesa universale.

Visibile principio e fondamento dell'unità 
nella propria Chiesa particolare, ogni Vescovo 
porta in sé anche il legame visibile della comu­
nione ecclesiastica tra la sua Chiesa e la Chiesa 
universale. Tutti i Vescovi, perciò, pur residenti 
nelle diverse parti del mondo, ma sempre custo­
dendo la comunione gerarchica con il Capo del 
Collegio episcopale e con lo stesso Collegio 
nella sua totalità, danno consistenza e figura alla 
cattolicità della Chiesa; al tempo stesso conferi­
scono alla Chiesa particolare, cui sono preposti, 
la medesima nota della cattolicità.

«In realtà il Vescovo è principio e fondamen- 

dalla speranza soprannaturale nella attuazione 
del disegno divino con la forza dello Spirito 
Santo.

to visibile dell’unità nella Chiesa particolare (...) 
ma affinché ogni Chiesa particolare sia piena­
mente Chiesa, cioè presenza particolare della 
Chiesa universale con tutti i suoi elementi essen­
ziali (...) in essa deve essere presente, come ele­
mento proprio, la suprema autorità della Chiesa: 
il Collegio episcopale "insieme con il suo Capo, 
il Romano Pontefice, e mai senza di esso”»”.

Nella comunione delle Chiese, dunque, il Ve­
scovo rappresenta la sua Chiesa particolare e. in 
questa, egli rappresenta la comunione delle Chie­
se. Mediante il ministero episcopale, infatti, ogni 
Chiesa particolare che è anche una portio Eccle­
siae universalis*', vive la totalità dell’una-santa 
ed è presente in essa la totalità della cattolica- 
apostolica"2.

66. La seconda conseguenza, su cui appare 
giusto soffermarsi, è che proprio quest’unione 
collegiale, o comunione fraterna di carità, o af­
fetto collegiale, è la fonte della sollecitudine che 
ogni Vescovo, per istituzione e comando di Cri­
sto, ha per tutta la Chiesa e per le altre Chiese 
particolari. Così si dilata anche la sua sollecitudi­
ne per «quelle parti del mondo dove la Parola di 
Dio non è stata annunciata, o dove, specie a mo­
tivo dello scarso numero di sacerdoti, i fedeli 
sono in pericolo di allontanarsi dai precetti della 
vita cristiana, anzi di perdere la fede»"1.

D’altra parte già i doni divini, mediante i 
quali ogni Vescovo edifica la sua Chiesa partico­
lare, ossia il Vangelo e l’Eucaristia, sono i mede­
simi che non soltanto costituiscono ogni altra 
Chiesa particolare come riunione nello Spirito, 
ma pure la aprono, ciascuna, alla comunione con 
tutte le altre Chiese. L’annuncio del Vangelo, in­
fatti. è universale e. per volontà del Signore, è ri­
volto a tutti gli uomini ed è immutabile in tutti i 
tempi.

” Cfr. Lumen gentium, 23; CJ.C., can. 381§1; C.C.E.O., can. 178.
Cfr. Lumen gentium, 22; C.I.C., can. 336; C.C.E.O., can. 49.

” Cfr. S. Cipriano. De catholicae Ecclesiae unitate, 5: PI. 4,516; cfr. Concilio Vaticano I. Cosi. dogm. Pa­
stor aeternus sulla Chiesa di Cristo. Prologo: DS 3051 ; Lumen gentium. 18.

” Leu. Communionis notio, 13: Le., 846.
" Cfr. Lumen gentium, 23.
” Cfr. Leu. Communionis notio, 9. 11-14: Le., 844-847.
"’ Christus Dominus, 6; cfr. Lumen gentium, 23; Christus Dominus, 3. 5.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 871

La celebrazione del l’Eucaristia, poi, per sua 
stessa natura e come tutte le altre azioni liturgi­
che, è atto di tutta la Chiesa, appartiene all’inte­
ro Corpo della Chiesa, lo manifesta e lo impli­
ca*4. Anche da qui scaturisce il dovere di ogni

In comunione con il Successore di Pietro

67. L’ecclesiologia di comunione caratteri­
stica della Chiesa cattolica esprime i molteplici 
rapporti di unità non solo nella stessa fede, spe­
ranza e carità, nella medesima dottrina e nei Sa­
cramenti, fra tutte le Chiese particolari, ma 
anche nella concreta comunione con il Romano 
Pontefice, principio visibile dell'unità della 
Chiesa. Questa realtà si manifesta nella santifi­
cazione e nel culto, nella dottrina e nel governo, 
secondo il progetto divino di Cristo, che ha vo­
luto Pietro e i suoi Successori come principio di 
unità visibile perché confermassero i fratelli 
nella fede”.

L’unità della Chiesa, in comunione e sotto 
la guida del Successore di Pietro, è pure sorgen­
te di speranza per il futuro. Il disegno di Dio è 
l’unità dell’intera famiglia umana e la Chiesa 
cattolica conserva nella sua struttura questo pre­
zioso dono.

Tale unità è sorgente di fiducia e di speranza 
Per il futuro della missione dei cristiani nel 
mondo. Essa infatti è garanzia della continuità 
della verità e della vita del Vangelo: la pienezza 
di una Chiesa che sia una, santa, cattolica ed 
apostolica, come è stata voluta da Cristo, e che 
«sussiste nella Chiesa cattolica, governata dal 
Successore di Pietro e dai Vescovi in comunione 
con lui»"’.

Vescovo, come legittimo Successore degli Apo­
stoli e membro del Collegio episcopale, di essere 
in certo qual modo garante della Chiesa tutta 
(sponsor Ecclesiae)1".

68. Molteplici sono i vincoli che uniscono i sin­
goli Vescovi con il ministero di Pietro. Prima di 
tutto la comunione nella vita divina, specialmente 
attraverso la celebrazione dell'Eucaristia, fonda­
mento dell'unità della Chiesa in Cristo"1. Ogni ce­
lebrazione dell’Eucaristia, segno della "sanctorum 
communio", cioè della comunione dei santi e delle 
cose sante, secondo l'espressione cara all’antichità 
cristiana", è compiuta in unione non solo con il 
proprio Vescovo, ma innanzi tutto con il Papa e con 
l’Ordine episcopale, quindi con il Clero e con l’in­
tero Popolo di Dio, come si esprimono i diversi for­
mulari della preghiera eucaristica'"'.

Si aggiunga, poi, la comunione nella predica­
zione del Vangelo e nella retta dottrina, in fedeltà 
al Magistero della Chiesa che il Romano Ponte­
fice esercita, specialmente nelle questioni della 
fede e dei costumi. La cordiale accoglienza e dif­
fusione del Magistero Pontificio è segno di au­
tentica comunione e garanzia di unità nella Chie­
sa, anche per guidare il Popolo di Dio per i 
sentieri della verità, specialmente in campi dot­
trinali che esigono anche lo studio accurato e 
specifico di nuove problematiche91.

Infine anche la necessaria unità nella discipli­
na ecclesiastica è segno di comunione nella ve­
rità e nella vita, pur nelle legittime varietà, se­
condo il diritto.

C ollaborazione nel ministero petrino

69. L’appartenenza al Collegio dei Vescovi, 
che non può essere concepito senza la comunio- 
ne con il suo Capo visibile che è il Romano Pon- 
tefice, ha varie forme di partecipazione e di eser- 
cizio della collegialità.

Proprio in quanto appartenente al Collegio epi­

scopale ogni Vescovo nell’esercizio del suo mini­
stero s’incontra ed è in viva e dinamica comunio­
ne con il Vescovo di Roma, Successore di Pietro e 
Capo del Collegio, e con tutti gli altri fratelli Ve­
scovi sparsi nel mondo intero. In tale comunione 
si attua anche la sollecitudine per tutte le Chiese

“ Cfr. Sacrosanctum Concilium. 26.
Cfr. Christus Dominus. 6.

“ Cfr. Lumen gentium, 22-23.
" Ibid., 8. Cfr. Dech. Dominus lesta, 17: Le., 758-759.

Cfr. Lumen gentium. 26.
" Cfr. Ihid.

Cfr. Lett. Communionis notio, 14: Le., 846.
Cfr. Lumen gentium. 25



872 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

sparse per il mondo e la dimensione di missione, 
di cooperazione e di collaborazione missionaria 
che è propria del ministero episcopale.

Una specifica forma di collaborazione con il 
Romano Pontefice nella sollecitudine per tutta la 
Chiesa è il Sinodo dei Vescovi, dove avviene un 
fruttuoso scambio di notizie e di suggerimenti e 
sono delineati, alla luce del Vangelo e della dottri­
na della Chiesa, gli orientamenti comuni che, se 
fatti propri dal Successore di Pietro e da lui pro­
posti a tutta la Chiesa, tornano a beneficio delle 

stesse Chiese locali. In tal modo la Chiesa intera è 
validamente sostenuta per mantenere la comunio­
ne nella pluralità delle culture e delle situazioni.

Frutto ed espressione di questa unione colle­
giale è la collaborazione dei Vescovi apparte­
nenti ad ogni parte dell’orbe cattolico negli Or­
ganismi della Santa Sede, in particolare nei 
Dicasteri della Curia Romana e in varie Com­
missioni, dove possono efficacemente portare il 
loro proprio contributo come Pastori di Chiese 
particolari.

Le Visite ‘‘ad Limina" e i rapporti con la Santa Sede

70. Un momento importante, manifestazione 
della comunione con il Papa e con gli Organismi 
della Santa Sede, è costituito dalle Visite "ad Li- 
mina" . Esse si svolgono nella comunione sacra­
mentale della celebrazione eucaristica, nella pre­
ghiera comune, nell'incontro personale dei 
Vescovi con il Papa e i suoi col laboratori. Sono 
occasione di discernimento che porta al centro 
della comunione visibile le realtà, le ansie, le 
speranze, le gioie e i problemi delle Chiese parti­
colari per un arricchimento della cattolicità ed 
una particolare esperienza dell'unità.

Negli ultimi tempi, in occasione di tali Visite, 
gli stessi Pastori hanno avuto l’opportunità di 

condividere tra loro momenti di preghiera, in 
compagnia dei più stretti collaboratori diocesani 
e di qualche gruppo di fedeli, accentuando così 
un vero ed autentico senso rinnovato delle Visite 
dei Pastori delle Chiese particolari "ad limina 
Apostolorum" n.

Molti Vescovi, nelle risposte ai Lineamenta, 
augurano che il rapporto fra il Successore di Pie­
tro e i Vescovi diocesani, attraverso i Dicasteri 
della Santa Sede ed i Rappresentanti Pontifici, 
sia sempre più improntato a criteri di collabora­
zione reciproca e di stima fraterna, come attua­
zione concreta di una ecclesiologia di comunio­
ne, nel rispetto delle competenze.

Le Conferenze Episcopali

71. I Vescovi vivono la loro comunione con 
gli altri Pastori nell'esercizio della collegialità 
episcopale. Fin dall'antichità cristiana tale realtà 
di comunione ha trovato una espressione partico­
larmente qualificata nella celebrazione dei Con­
cili ecumenici, nonché dei Concili particolari, sia 
plenari sia provinciali. Concili che ancora oggi 
hanno una loro utilità, contemporaneamente al 
consolidarsi delle Conferenze Episcopali.

A partire dal secolo scorso, infatti, sono nate le 
Conferenze Episcopali che nel Decreto Christus 
Dominus hanno trovato una accoglienza partico­
lare e nel C.l.C. una precisa nonnativa'". Recen­
temente, seguendo le raccomandazioni del Sino­

do straordinario del 1985 che chiedeva uno studio 
sulla natura teologica e giuridica delle Conferen­
ze Episcopali, Giovanni Paolo II ha promulgato 
in proposito il Motu Proprio Apostolos suos, che 
chiarisce e precisa tutto l’argomento”.

Nel Direttorio Ecclesiae imago, veniva in 
qualche modo espressa la loro natura con queste 
parole: «La Conferenza Episcopale è stata istitui­
ta affinché possa oggigiorno portare un moltepli­
ce e fecondo contributo all’applicazione concre­
ta dell’affetto collegiale. Per mezzo delle 
Conferenze viene formulato in maniere eccellen­
ti lo spirito di comunione con la Chiesa univer­
sale e le diverse Chiese particolari fra di loro»”.

” Cfr. Congregazione per i Vescovi, Direttorio per la Visita "ad lamina" annesso alla Cost. Ap. Pastor 
Bonus (29 giugno 1988).

” Cfr. Christus Dominus, 37-38; CJ.C., cann. 447-449.
•* Cfr. Motu Pr. Apostolos suos: Le., 641-658; cfr. Congregazione per i Vescovi, Lettera ai Presidenti delle 

Conferenze Episcopali (anche a nome della Congregazione per l'Evangelizzazione dei Popoli) circa le Dichiara­
zioni dottrinali, la composizione e il funzionamento delle singole Conferenze Episcopali (21 giugno 1999): AAS 91 
(1999). 996-999.

” Direttorio Ecclesiae imago, 210; cfr. Giovanni Paolo 11. Leti. Ap. Apostolos suos. 5: Le.. 644-645.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 873

72. Ferma restando l'autorità di ogni singolo 
Vescovo nella sua Chiesa particolare, «nella Con­
ferenza Episcopale i Vescovi esercitano congiun­
tamente il ministero episcopale in favore dei fede­
li del territorio della Conferenza; ma perché tale 
esercizio sia legittimo e obbligante per i singoli 
Vescovi, occorre l’intervento della Suprema Auto­
rità della Chiesa che, mediante la legge universale 
o speciali mandati, affida determinate questioni 
alla delibera della Conferenza Episcopale»”.

«L’esercizio congiunto del ministero episco­
pale concerne pure la funzione dottrinale»”. I 
Vescovi riuniti nella Conferenza Episcopale deb­
bono innanzi tutto aver cura che il Magistero uni­
versale giunga al popolo loro affidato”. Perché le 
dichiarazioni dottrinali della Conferenza Episco­
pale obblighino i fedeli ad aderirvi con religioso 
ossequio dell’animo, debbono o essere approva-

Comunione affettiva ed effettiva

73. I rapporti che si stabiliscono fra i Vesco­
vi sia nell'ambito dei Sinodi patriarcali delle 
Chiese orientali, sia attraverso le Conferenze 
Episcopali, sia mediante altre forme di collabora­
zione e di comunione, ciascuna secondo la pro­
pria natura teologica e giuridica, non devono es­
sere visti solo in funzione del disbrigo 
burocratico di questioni interne ed esterne. Anzi 
nello spirito di comunione fra i Pastori delle 
Chiese e neWaffectus collegiatis, proprio della 
Partecipazione sacramentale alla sollecitudine 
Per l’intero Popolo di Dio, essi devono costituire 
una vera esperienza di spiritualità, un esercizio di 
comunione affettiva ed effettiva.

Le Assemblee episcopali devono quindi svol­
gersi nell’ascolto reciproco in virtù della comu­
ne responsabilità e sollecitudine ecclesiale. Esse 
costituiscono momenti di responsabilità pastora­
le. di evangelica fraternità, di condivisione di 
Problemi, di vero discernimento ecclesiale e spi­
rituale; sono momenti in cui i Vescovi illumina­
no con la sapienza del Vangelo i problemi del 
nostro tempo, in un mutuo aiuto che si affida alla 
grazia del Signore, presente in mezzo a coloro 
che sono riuniti nel suo nome (cfr. Mi 18,20) e 
all' assistenza dello Spirito Santo che guida la 
Chiesa.

te all'unanimità, oppure, approvate a maggioran­
za qualificata, ottenere la recognitio della Sede 
Apostolica”.

Le Chiese orientali patriarcali e arcivescovili 
maggiori hanno le loro proprie istituzioni di ca­
rattere sinodale come il Sinodo patriarcale"11' e 
l’Assemblea patriarcale e godono di leggi pro­
prie. Lo stesso C.C.E.O. contempla le Assemblee 
dei Gerarchi di diverse Chiese sui iurism.

Esistono anche Organismi come le Riunioni 
Intemazionali di Conferenze Episcopali a livello 
continentale o regionale per la loro vicinanza, 
che, pur non avendo le competenze delle Confe­
renze Episcopali, propriamente dette, secondo le 
norme del diritto canonico, tuttavia sono stru­
menti utili attraverso i quali si stabiliscono rap­
porti di collaborazione tra i Vescovi in vista del 
bene comune

74. Questo aiuto vicendevole fra i Vescovi, e 
in modo speciale da parte dei Metropoliti, può e 
deve tramutarsi in incoraggiamento, in sostegno 
nel discernimento, in consiglio reciproco ed even­
tualmente in una opportuna correzione fraterna, 
secondo il Vangelo, in momenti di difficoltà.

Alcuni auspicano che. in forza della comunio­
ne fraterna, nella grazia dell'Episcopato e nell’u­
nità della Chiesa si stabiliscano rapporti di aiuto 
vicendevole fra Diocesi grandi e piccole con 
quegli aiuti che si riveleranno opportuni come lo 
scambio di agenti pastorali, mezzi economici, 
sussidi e la costituzione di strutture ed uffici co­
muni. quando le Diocesi sono vicine. Sono da in­
coraggiare anche i gemellaggi fra le Diocesi, 
come Chiese sparse nel mondo, specialmente con 
quelle più bisognose e giovani, in segno di solle­
citudine per la Chiesa universale.

Nelle risposte ai Lineamenta si chiede di chia­
rire le relazioni quando, per varie ragioni e spe­
cialmente per la diversità di Chiese "sui iuris" 
oppure per l’esistenza di una Prelatura personale 
o di un Ordinariato militare, diversi Vescovi al­
l’interno dello stesso territorio si trovano a pre­
siedere i loro rispettivi fedeli. Occorre che si sta­
biliscano precisi criteri per favorire la testi­
monianza dell'unità.

* Motu Pr. Apostolos suos, 20: l.c., 654.
” Ihid.. 2i: l.c., 655.
" Cfr. Ihid.
* Cfr. Ihid.. 22: l.c.. 655.

Cfr. C.C.E.O., cann. HO e 152.
* Cfr. C.C.E.O.. can. 322.
“ Cfr. Motu Pr. Apostolos suos. 5. nola 32: l.c.. 645.



874 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

11. ALCUNE PROBLEMATICHE PARTICOLARI

Diverse tipologie del ministero episcopale

75. Dalle risposte ai Lineamenta emergono 
alcune questioni che meritano una particolare at­
tenzione in modo da chiarire, alla luce dell’espe­
rienza degli ultimi anni, particolari compiti, dirit­
ti e doveri, nel rispetto dei doni propri dei singoli 
Vescovi.

La prima riguarda la varietà del ministero 
episcopale come si è delineata attraverso la sto­
ria e le tradizioni della Chiesa.

AH’interno della Chiesa emerge il ministero 
del Vescovo eletto e consacrato per il servizio di 
una Chiesa particolare. Fra questi è investito dal 
Signore di una funzione particolare il Vescovo di 
Roma. La Chiesa che è in Roma presiede alla ca­
rità, possiede una particolare principalità e. per il 
suo particolare legame con l’Apostolo Pietro, il 
suo Vescovo è Capo e Pastore della Chiesa uni­
versale"”. Egli, animato dallo Spirito del Buon 
Pastore, pasce il gregge universale di Cristo e 
conferma i fratelli nella verità, come segno di co­
munione e di unità davanti a tutte le altre Chiese 
e confessioni cristiane, davanti alle altre religio­
ni e all'intera società.

Una particolare figura episcopale, secondo 
la tradizione della Chiesa, rivestono i Vescovi 
che col titolo di Patriarchi presiedono le Chie­
se cattoliche orientali. Al Patriarca è riservato 
un particolare onore come Padre e Capo della 
sua Chiesa patriarcale1"4. Nelle Chiese Orientali 
cattoliche si trovano anche gli Arcivescovi mag­
giori che sono Metropoliti di una sede determi­
nata riconosciuta dalla suprema autorità della 
Chiesa, i quali presiedono a un’intera Chiesa 

orientale sui iuris non insignita del titolo pa­
triarcale"”.

Gli Arcivescovi e Vescovi diocesani o epar- 
chiali sono costituiti Pastori delle loro Chiese 
particolari.

Esistono, oltre agli Arcivescovi e Vescovi pre­
posti ad una Chiesa particolare residenziale, altri 
Arcivescovi e Vescovi, insigniti della grazia e 
della dignità episcopale, al servizio di tutta la 
Chiesa e con un particolare legame con il mini­
stero petrino nel governo della Chiesa; fra questi 
i Vescovi creati Cardinali, anche senza una sede 
particolare. Altri collaborano con il Romano 
Pontefice nella sollecitudine della Chiesa univer­
sale e sono al servizio della Santa Sede, con in­
carichi nella Curia Romana o nelle Nunziature e 
Delegazioni Apostoliche.

Vanno menzionati pure i Vescovi Metropoliti 
delle Chiese di Oriente che sono preposti ad una 
Provincia entro i confini del territorio di una Chie­
sa patriarcale, a norma del proprio diritto partico­
lare. Anche nella Chiesa latina troviamo i Metro­
politi, che presiedono una Provincia ecclesiastica 
con propri diritti e doveri a norma del diritto.

I Vescovi Coadiutori ed Ausiliari, sia diocesa­
ni che eparchiali, sono al servizio delle proprie 
Diocesi o Eparchie e vengono in aiuto al Vesco­
vo diocesano o eparchiale quando le circostanze 
lo consigliano, a norma del proprio diritto.

Questa semplice enumerazione illustra la 
ricca varietà del ministero episcopale nella Chie­
sa universale e particolare dal punto di vista teo­
logico e istituzionale.

I Vescovi emeriti

76. Oggi sono aumentati in modo considere­
vole i Vescovi che per le ragioni previste dal di­
ritto sono stati sollevati dall’ufficio pastorale. Si 
è posto ripetutamente il problema di una loro 
maggiore partecipazione alla vita ecclesiale.

I Vescovi emeriti, continuando ad essere 
membri del Collegio episcopale, mantengono il 
diritto/dovere di partecipare agli atti del Collegio 
nei modi previsti dal diritto"16.

Inoltre, data la loro esperienza pastorale. 

vanno consultati sulle questioni di indole genera­
le. Perché poi rimangano informati sui problemi 
di maggiore importanza, sono loro inviati in an­
ticipo i documenti della Santa Sede e dal Vesco­
vo diocesano il bollettino diocesano nonché altri 
documenti. Per la loro competenza in determina­
te materie essi possono essere annoverati come 
Membri aggiunti dei Dicasteri della Curia Roma­
na e nominati Consultori di essi; essere eletti, nei 
casi previsti dagli Statuti delle diverse Conferen-

Cfr. Lumen gentium, 22-23, con le note.
Cfr. Concilio Vaticano II, Decr. sulle Chiese Orientali cattoliche Orientalium Ecclesiarum. 9; C.C.E.O., 

cann. 55-56.
Cfr. C.C.E.O., cann. 151-152.

• Cfr. C.LC. cann. 336. 337. 339.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi «75

ze Episcopali, al Sinodo dei Vescovi; partecipare 
a qualche riunione o Commissione di studio, se 
dagli Statuti delle Conferenze dei Vescovi non 
fosse prevista la loro presenza con voto delibera­
tivo

Nelle risposte ai Lineamenta si auspica che 
quanto previsto dal diritto sia portato a fedele ap­
plicazione.

Si chiede che non manchi ad ogni Vescovo 
emerito un conveniente trattamento economico e 
si cerchino lodevoli soluzioni che evitino il loro 
isolamento e favoriscano la loro piena vitalità ec­
clesiale.

Conviene prendere in considerazione le ne-

Elezione e formazione dei Vescovi

77. Fra le risposte ai Lineamenta alcune toc­
cano l'argomento delle consultazioni previe al­
l’elezione dei Vescovi, affinché attraverso di esse 
si possa favorire la scelta del candidato più adat­
to alla missione per la quale è destinato.

Data la speciale responsabilità del ministero 
episcopale, si considera sempre di più l’opportu­
nità di particolari iniziative a favore dei Vescovi 
di recente nomina. Per loro negli ultimi anni 
sono state predisposte attività formative perché 
abbiano l’occasione di prepararsi meglio a ri­
spondere alle esigenze del ministero dal punto di 
vista teologico, pastorale, canonico, spirituale e 
amministrativo.

cessarie attenzioni dovute ai Vescovi anziani o 
malati che costituiscono anche nella Chiesa e in 
mezzo ai fedeli un esempio di amore a Cristo e di 
donazione della vita nel loro ministero, nella pre­
ghiera e nella sofferenza.

Infine, il consiglio dei confratelli Vescovi 
può essere di grande aiuto e sollievo nel momen­
to in cui arriva il tempo di rinunciare all’ufficio. 
Dalla saggezza, comprensione ed incoraggia­
mento di altri Vescovi può venire anche l’aiuto 
affinché, in questo difficile passaggio umano e 
spirituale, le decisioni che riguardano il proprio 
futuro possano essere prese con serenità e fiducia 
nella divina Provvidenza.

Attraverso opportuni programmi di formazio­
ne permanente viene promosso anche il necessa­
rio aggiornamento dottrinale, pastorale e spiri­
tuale dei Vescovi insieme a un incremento della 
loro comunione collegiale e dell'efficacia pasto­
rale nelle rispettive Diocesi.

In vista, poi, delle ordinarie come delle gravi 
decisioni da prendere, si sente la particolare ne­
cessità di invitare i Vescovi a prevedere un tempo 
adeguato di meditazione e di contemplazione nelle 
vicende quotidiane del ministero, quando l’urgen­
za delle questioni preme alle porte del cuore e la 
sollecitudine del Pastore invoca la sosta della pietà 
e l'ascolto dello Spirito nella quiete dell'anima.

CAPITOLO IV

IL VESCOVO AL SERVIZIO DELLA SUA CHIESA

L’icona biblica della lavanda dei piedi: Gv 13,1-16

78. Nel culmine della sua vita, quando Gesù 
intraprende l'ultima tappa del suo esodo pasqua­
le, per offrirsi liberamente al Padre per la nostra 
salvezza, si mostra davanti ai suoi discepoli 
come il servo di tutti.

Con la lavanda dei piedi, Gesù ci ha lasciato 
l'icona dell'amore servizievole fino al dono della 
vita, come modello per i veri discepoli del Van­
gelo. L'esempio di Cristo richiede una continuità 
dei suoi stessi atteggiamenti; «Vi ho dato infatti 

l’esempio, perché come ho fatto io, facciate 
anche voi» (Gv 13,15). Questo gesto dell'umile 
servizio, che ogni Vescovo è chiamato a ripetere 
ritualmente ogni anno il Giovedì Santo nella ce­
lebrazione della Cena del Signore, è legato al mi­
nistero della carità, al comandamento nuovo del- 
l’amore reciproco (cfr. Gv 13,34-35) e si rivela 
come un segno che ha il suo compimento nel­
l'Eucaristia e nella morte sacrificale sulla Croce. 
Servizio, carità, Eucaristia, croce e risurrezione.

"" Cfr. Congregazione per i Vescovi. Norme In vita Ecclesiae sui Vescovi che cessano dall’ufficio (31 ot­
tobre 1988); Pontifico Consiglio per L’INTERPRETAZIONE dei testi legislativi. Responsio (10 dicembre 1991): 
445 83(1991), 1093.



876 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

sono intimamente legate nella vita di Gesù, nel 
suo insegnamento ed esempio per la sua Chiesa, 
nel suo memoriale.

Alla luce di questa icona giovannea il mini­
stero del Vescovo nella sua Chiesa particolare ap­
pare come un servizio di amore e la sua figura 
come quella di Cristo, servo dei fratelli. Con que­
sti sentimenti, Gesù ha compiuto quel gesto 
anche come segno di speranza, sapendo che il 

Padre aveva messo tutto nelle sue mani e che era 
venuto dal Padre e al Padre ritornava, nell’attesa 
certa di rivedere i suoi discepoli dopo la Pasqua 
(cfr. Gv 13,3). Così anche il Vescovo nell’umiltà 
del suo servizio proclamerà la speranza con la 
Parola, la celebrerà con i Sacramenti, la attuerà 
in mezzo al suo popolo e con la sua gente, con 
l'umile chinarsi verso tutte le necessità dei fede­
li, in modo speciale dei più bisognosi.

I. IL VESCOVO NELLA SUA CHIESA PARTICOLARE

La Chiesa particolare

79. Il compito specifico del ministero episco­
pale acquista una sua particolare valenza e con­
cretezza nella Chiesa particolare per la quale il 
Vescovo diocesano è eletto e consacrato. Il mini­
stero dei Vescovi si specifica come un servizio 
alle Chiese particolari sparse per il mondo, nelle 
quali e a partire dalle quali (“in quibus et ex qui­
bus") esiste la sola ed unica Chiesa cattolica1"".

La mutua relazione di identità e di rappresen­
tanza che pone il Vescovo al centro della Chiesa 
particolare si esprime nel detto della tradizione, 
espresso con le parole di Cipriano: «Devi sapere 
che il Vescovo è nella Chiesa e la Chiesa è nel 
Vescovo, e se uno non sta con il Vescovo non è 
neppure nella Chiesa»"”. Così il ministero del 
Vescovo è tutto relativo alla sua Chiesa, che 

comprende lui stesso, e rappresenta una serie di 
elementi di comunione e di unità nella Chiesa 
universale. D’altra parte non si può pensare ad 
una Chiesa particolare senza il riferimento al suo 
Pastore. La Chiesa particolare si può spiegare a 
partire dal triplice ufficio episcopale della santi­
ficazione, del magistero e del governo, che si in­
treccia con la dimensione profetica, sacerdotale e 
regale del Popolo di Dio"".

Per questo, come già ricordava il Direttorio 
Ecclesiae imago, il Vescovo «deve armonizzare 
in se stesso gli aspetti di fratello e di padre, di di­
scepolo di Cristo e di maestro della fede, di figlio 
della Chiesa e, in un certo qual senso, di padre 
della medesima, essendo egli ministro della rige­
nerazione soprannaturale dei cristiani»1".

Un mistero che converge nel Vescovo insieme al suo popolo

80. Nella persona del Vescovo, unito al suo 
popolo, convergono i caratteri della comunione 
ecclesiale. Si manifesta in lui la comunione trini­
taria, perché egli diventa il segno del “Padre"; è 
presenza del Cristo, “capo, sposo e servo"; è 
"economo” della grazia e uomo dello Spirito. Si 
compie nel Vescovo la comunione apostolica, 
che lo fa testimone della vivente tradizione del 
Vangelo che si riallaccia alla successione aposto­
lica. Opera in lui la comunione gerarchica che lo 
unisce al carisma petrino, come gli Apostoli 
erano uniti a Pietro a Gerusalemme.

Si concretizza nella grazia del suo ministero di 
maestro, sacerdote e pastore l'unità della Chiesa 

particolare che trova in lui il punto della comu­
nione tra i presbiteri e le diverse parrocchie ed as­
semblee locali che, in comunione con lui. diven­
tano "legittime”. Egli è infine animatore della 
comunione dei carismi e dei ministeri degli altri 
fedeli di Cristo, consacrati e laici, che in lui tro­
vano il principio di unità e di forza missionaria.

Anche nella persona del Vescovo si esprime la 
reciprocità tra la Chiesa universale e le Chiese par­
ticolari che, aperte le une alle altre, si ritrovano 
come porzioni del Popolo di Dio e «portiones Ec­
clesiae» nell'una, santa, cattolica e apostolica, la 
quale preesiste ad esse ed in esse s'incarna come 
comunità storiche, territoriali e culturali concrete.

Cfr. Lumen gentium. 23.
"" S. Cipriano, Epistola 69,8: PL 4. 418-419: «Unde scire debes Episcopum in Ecclesia esse et Ecclesiam in 

Episcopo, et si quis cum Episcopo non sit, in Ecclesiam non esse».
"" Cfr. Lumen gentium, 9-13.

Direttorio Eccle.siae imago. 14.
112 Cfr. Lumen gentium, 23.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 877

Parola, Eucaristia, comunità

81. Nel Decreto sull’ufficio pastorale dei Ve­
scovi nella Chiesa Christus Dominus troviamo 
dipinta in termini teologici l’icona della Chiesa 
particolare con queste parole, riferite esplicita­
mente alla Diocesi: «La Diocesi è una porzione 
del Popolo di Dio, che è affidata alle cure pasto­
rali di un Vescovo coadiuvato dal suo Presbiterio, 
in modo che. aderendo al suo Pastore e da lui 
unita per mezzo del Vangelo e dell'Eucaristia 
nello Spirito Santo, costituisca una Chiesa parti­
colare in cui è veramente presente ed agisce la 
Chiesa di Cristo una, santa, cattolica ed apostoli­
ca»"’.

Gli elementi costitutivi della Chiesa particola­
re attorno al Vescovo possono essere riassunti in 
queste istanze fondamentali della ecclesiologia 
del Nuovo Testamento"4.

a) La predicazione del Vangelo come pre­
senza di Cristo e della sua Parola. Questa Parola 
fa la Chiesa. La Chiesa nasce prima di tutto dalla 
Parola; essa è “creatura Verbi", nel soffio vivifi­
cante dello Spirito. La Chiesa, infatti, inizia ad 
essere "ecclesia", comunità dei convocati, attra­
verso la Parola dell’Evangelo; è formata e come 
plasmata dalla Parola proclamata, accolta con

Una, santa, cattolica e apostolica

82. La Chiesa particolare porta con sé tutta la 
complessa realtà della Chiesa come Popolo di 
Dio, in quanto coinvolge tutti i battezzati nella 
•oro molteplice e impegnativa realtà sacerdotale, 
profetica e regale, con la varietà dei ministeri or­
dinati e dei carismi.

Si tratta di un popolo connotato dalla grazia 
dei Sacramenti, costituito Chiesa in Cristo e nello 
Spirito per la gloria del Padre. Ma è anche un po­
polo pellegrino, radicato qui e ora in una terra, in 
una storia, in una cultura.

La Chiesa particolare è richiamata continua­
mente a misurarsi con la ricchezza della Chiesa 
universale che essa stessa attualizza, rende presen- 
,e ed operante. È Chiesa locale, particolare, ma

Una Chiesa dal volto umano

83. Se la Chiesa è la convergenza del divino e 
dell’umano, la sua radice divina è la Trinità, ma 
essa è pure, come campo e vigna di Dio, piantata 

fede, continuamente predicata, come ci insegna­
no gli Atti degli Apostoli (cfr. At 2.42ss.). Per 
questo è intrinseca alla Chiesa la proclamazione 
liturgica della Parola, l'evangelizzazione e la ca­
techesi, nella vivificante potenza dello Spirito.

b) Il mistero della Cena del Signore o 
l'Eucaristia che fa la Chiesa. E Cristo infatti il 
Capo e lo Sposo della Chiesa ed è l’Eucaristia il 
memoriale sacramentale della morte e risurrezio­
ne del Cristo glorioso che rende la Chiesa una. 
santa, cattolica ed apostolica.

c) Questa sinassi, resa concreta anche in 
“comunità piccole, povere e disperse”, presuppo­
ne e genera la vita teologale: l’amore, la speran­
za e la carità, cioè resistenza cristiana che si 
esprime nella comunione tra i fedeli e nella loro 
missione. L'Eucaristia rimane fonte e culmine 
della vita della Chiesa"5.

In questi tre segni si possono scorgere tre ca­
ratteristiche originali dell’essere cristiani. Infatti 
la Chiesa nel suo visibile collegamento con l'in­
visibile Maestro e con il suo Spirito riceve la Pa­
rola del Vangelo, celebra il mistero della Cena 
del Signore e vive nella carità mediante la stessa 
fede e la stessa speranza.

proiettata nel disegno escatologico che comprende:
- l'unità nella vita teologale, nel ministero, 

nei Sacramenti, nella vita, nella missione, in co­
munione con Pietro;

- la santità nella ricchezza del Vangelo vis­
suto e nella matura e ricca esperienza dei doni 
dello Spirito Santo;

- la cattolicità come cordiale comunione con 
tutti, nella apertura all’universalità della Chiesa e 
alle sue molteplici ricchezze, capaci di essere in­
tegrate nella reciprocità;

- l'apostolicità, in virtù della tradizione di 
fede e di vita sacramentale che viene dagli Apo­
stoli, con la forza del mandato missionario fino ai 
confini della terra e fino alla fine dei tempi.

in questa terra; come popolo in cammino vive in 
un luogo, ha una storia, un presente ed un futuro. 
Una Chiesa particolare infatti possiede le sue tra-

Christus Dominus, 11; cfr. CJ.C.. can. 368; C.C.E.O.. can. 177.
4 Cfr. Lumen gentium, 26.

Cfr. Sacrosanctum Concilium. IO.



878 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

dizioni, a volte anche liturgiche, conserva le trac­
ce della storia della salvezza passata e presente, 
delle quali vive e si proietta verso un futuro.

Occorre valorizzare questa realtà terrena della 
Chiesa particolare, che vive qui e oggi. E ciò per 
cogliere fino in fondo il suo essere ed il suo 
agire, le sue ricchezze e le sue debolezze, i suoi 
bisogni, in vista della evangelizzazione e della 
testimonianza. Come Chiesa particolare, poi, ha 
la consapevolezza di essere nella comunione 
delle cose sante e dei santi del cielo e della terra, 
che è la vera e grande “communio sanctorum".

La Chiesa inoltre è comunione di persone e di 
volti, dove ciascuno è irripetibile e dove nessuna 
individualità viene cancellata. I volti, poi, indica­
no la concretezza del vissuto delle persone, uo­
mini e donne di ogni età e condizione.

In questa "Chiesa dei volti” si può leggere un 
messaggio concreto, una urgenza di presenza, di 

evangelizzazione, di testimonianza, una offerta 
di dialogo, una richiesta di autenticità. Ogni volta 
che si pensa alla Chiesa particolare non se ne de­
vono dimenticare i volti concreti perché in essi si 
riflette l’immagine viva del Cristo. Paolo VI ha 
ricordato che «la Chiesa universale s'incarna di 
fatto nelle Chiese particolari, costituite a loro 
volta dall’una o dall'altra concreta porzione di 
umanità, che parlano una data lingua, che sono 
tributarie di un loro retaggio culturale, di un de­
terminato sostrato umano»"'’.

In realtà anche ogni Chiesa particolare ha il 
suo volto peculiare, umano e geografico, che de­
termina anche una particolare organizzazione pa­
storale. Vi sono Diocesi che comprendono spe­
cialmente popolose città moderne; altre si 
estendono in territori grandi e difficili da rag­
giungere da parte del Pastore.

Chiesa universale, Chiesa particolare

84. Il Documento della Congregazione per la 
Dottrina della Fede Communionis notio, al fine 
di precisare alcuni valori e limiti della ecclesio­
logia di comunione e della ecclesiologia eucari­
stica, ha voluto specificare con ragione alcuni 
aspetti della pienezza e dei limiti della Chiesa 
particolare, che risponda alla sua autentica pro­
spettiva cattolica.

Così, ad esempio, mette in guardia contro un 
concetto di Chiesa particolare che presenti la co­
munione delle singole Chiese in modo da inde­
bolire, sul piano visibile ed istituzionale, la con­
cezione dell'unità della Chiesa. «Si giunge così 
ad affermare - osserva il Documento - che ogni 
Chiesa particolare è un soggetto in se stesso 
completo e che la Chiesa universale risulta dal ri­
conoscimento reciproco delle Chiese particolari. 
Questa unilateralità ecclesiologica, riduttiva non 
solo del concetto di Chiesa universale ma anche 
di quello di Chiesa particolare, manifesta un’in­
sufficiente comprensione del concetto di comu­
nione»"7.

Proprio per non minacciare la comunione 
nella sua dimensione di universalità, nello stesso 
Documento si trova una affermazione illuminan­
te: «Nella Chiesa nessuno è straniero: special­

mente nella celebrazione dell’Eucaristia ogni fe­
dele si trova nella sua Chiesa, nella Chiesa di 
Cristo»"". Ogni fedele, infatti, appartenga o no 
alla Diocesi, alla parrocchia o alla comunità par­
ticolare, nella celebrazione dell’Eucaristia deve 
sentirsi sempre nella sua Chiesa. Egli infatti, pur 
appartenendo ad una Chiesa particolare nella 
quale è stato battezzato o vive o partecipa della 
vita di Cristo, appartiene in qualche modo a tutte 
le Chiese particolari

Questo mistero di unità è affidato al ministe­
ro del Vescovo nell'indissolubile riferimento 
della Chiesa particolare alla Chiesa universale.

85. In questa porzione del Popolo di Dio una 
comunità appartenente all'unica famiglia di Dio 
vive in pienezza il riferimento al Regno di Cristo, 
nel quale sono integrate tutte le ricchezze della 
cattolicità, adombrate nella Chiesa della Pente­
coste 11'.

Il riferimento alla Chiesa di Gerusalemme fa 
sì che ogni Chiesa abbia un necessario legame 
con Pietro, capo di questa Chiesa delle origini. 
Tale vincolo dà carattere apostolico ad ogni 
Chiesa locale attraverso la successione apostoli­
ca dei Vescovi. La comunione nell'unica Chiesa 
e nelle singole Chiese suppone anche l’unità nel

"• Paolo VI. Esort. Ap. Evangeli! nuntiandi (8 dicembre 1975). 62: AAS 68 (1976), 52.
117 Communionis notio, 8: l.c.. 842.
"• Ihid.. 10: l.c.. 844.
"• Cfr. Ihid.
110 Cfr. Lumen gentium. 9. 13.
111 Cfr. Leti. Communionis notio. 9: l.c.. 843.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 879

carisma di Pietro e quindi la comunione con tutte 
le altre Chiese sparse nel mondo.

In questo disegno dell'unità universale e delle 
peculiarità particolari si dispiega come una spe­
cie di disegno trinitario che sigilla e modella l'e­
sistenza propria di ciascuna Chiesa nella Chiesa 
cattolica e la loro mutua relazione. Non è quindi 

senza significato la realtà sociale, culturale, geo­
grafica. storica di ogni Chiesa. Nella realtà delle 
Chiese locali sparse nel mondo la Chiesa univer­
sale realizza il mistero dell'unità e della riconci­
liazione di tutti in Cristo. E questa comunione di 
tutti i membri della Chiesa particolare ha nel Ve­
scovo il segno e il garante.

11. LA COMUNIONE E LA MISSIONE NELLA CHIESA PARTICOLARE

In comunione con il Presbiterio

86. Un necessario atto della comunione è 
quello dell’unione sacramentale del Presbiterio 
attorno al suo Vescovo. Secondo i testi più anti­
chi della Tradizione, come quelli di Ignazio di 
Antiochia, esso è parte essenziale della Chiesa 
particolare. Fra il Vescovo e i presbiteri esiste la 
"communio sacramentalis" nel sacerdozio mini­
steriale o gerarchico, partecipazione all'unico sa­
cerdozio di Cristo e pertanto, anche se in grado 
diverso, nell'unico ministero ecclesiale ordinato 
e nell’unica missione apostolica.

In virtù di questo e quindi della cooperazione 
nel ministero episcopale i presbiteri «raccolgono 
la famiglia di Dio come una fraternità, animata 
dallo spirito di unità»l2J.

Sulla scia del Vaticano 11, Giovanni Paolo II 
ha messo in risalto l'appartenenza dei presbiteri 
alla Chiesa particolare come fondamento di una 
ricca teologia e spiritualità: «È necessario che il 
sacerdote abbia la coscienza che il suo “essere in 
una Chiesa particolare” costituisce, di sua natu­
ra, un elemento qualificante per vivere la spiri­
tualità cristiana. In tal senso il presbitero trova 
proprio nella sua appartenenza e dedicazione 
alla Chiesa particolare una fonte di significati, di 
criteri di discernimento e di azione che configu­
rano sia la sua missione pastorale sia la sua vita 
spirituale»1®.

Al Presbiterio della Diocesi appartengono 
anche tutti i presbiteri degli Istituti di vita consa­
crata e delle Società di vita apostolica. Costoro 
vivono i propri carismi nell'unità, nella comu- 
nione e nella missione della Chiesa particolare. 
In essa contribuiscono a mettere in comune la 
ricchezza dei doni di spiritualità e di apostolato 

che sono loro propri. Così le Chiese particolari 
possono essere arricchite a livello carismatico 
“ad immagine" della Chiesa universale, alla 
quale fanno riferimento certe istituzioni sovra- 
diocesane

In realtà, la dimensione di universalità è insi­
ta nella comunione con tutte le Chiese e nella 
stessa natura del ministero presbiterale, che ha 
una missione universale12’.

87. Il Concilio Vaticano 11 ha descritto le re­
ciproche relazioni tra il Vescovo e i presbiteri 
con immagini e termini diversi. Ha indicato nel 
Vescovo il “padre" dei presbiteri126, ma ha pure 
unito al richiamo della paternità spirituale quel­
lo della fraternità, dell’amicizia, della necessaria 
collaborazione e del consiglio. È vero, però, che 
la grazia sacramentale giunge al presbitero tra­
mite il ministero del Vescovo e questa stessa gli 
viene donata in vista della cooperazione col 
Vescovo per la missione apostolica. Questa me­
desima grazia unisce i presbiteri alle diverse 
funzioni del ministero episcopale, in modo pe­
culiare a quella di servitore del Vangelo di Gesù 
Cristo per la speranza del mondo. In virtù di 
questo vincolo sacramentale e gerarchico i pre­
sbiteri, necessari collaboratori e consiglieri, as­
sumono, secondo il loro grado, gli uffici e la sol­
lecitudine del Vescovo e lo rendono presente 
nelle singole comunità'27.

La relazione sacramentale-gerarchica si tra­
duce nella ricerca, costantemente coltivata, di 
una comunione reale del Vescovo con i membri 
del suo Presbiterio e conferisce consistenza e si­
gnificato all’atteggiamento interiore ed esteriore

122 Lumen gentium, 28.
121 Esort. Ap. post-sinodale Pastores dabo vobis. 31 : Le.. 708.

Cfr. Leu. Communionis notio, 16: l.c., 847-848.
Cfr. Presbyterorum Ordinis, 10; Esort. Ap. post-sinodale Pastores dabo vobis. 32: Le.. 709-710; Giovan- 

Nl Paolo II, Lett. Enc. Redemptoris missio (7 dicembre 1990), 67: AAS 83 ( 1991 ). 329-330.
126 Cfr. Lumen gentium, 28.
m Cfr. Ibid.



880 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

del Vescovo verso i suoi presbiteri. Luogo in cui 
si realizza tale comunione è il Consiglio Presbi­
terale, che, rappresentando il Presbiterio, è il se­
nato del Vescovo e lo aiuta nel governo della 

Diocesi, per promuovere in modo più efficace il 
bene di tutti i fedeli. E compito del Vescovo con­
sultarlo e ascoltarne volentieri il parere

Una particolare cura per i sacerdoti

88. Come modello del gregge (cfr. !Pt 5,3), 
il Vescovo deve esserlo anzitutto per il suo Clero, 
al quale si propone come esempio di preghiera, 
di senso ecclesiale, di zelo apostolico, di dedi­
zione alla pastorale d’insieme e di collaborazio­
ne con tutti gli altri fedeli.

Al Vescovo, poi, incombe in primo luogo la 
responsabilità della santificazione dei suoi pre­
sbiteri e della loro formazione permanente. Alia 
luce di queste istanze spirituali agisce in modo da 
impegnare il ministero dei presbiteri nel modo 
più congruo possibile. Egli deve quotidianamen­
te vegliare affinché tutti i presbiteri sappiano e 
concretamente avvertano di non essere soli o ab­
bandonati, ma membri e parti di “un unico Pre­
sbiterio”.

Nelle risposte ai Lineamenta emerge il fatto 
che, poiché i sacerdoti hanno bisogno di riferi­
mento spirituale, debbono trovare nel Vescovo il 
loro sostegno. Il Vescovo, come padre e pastore, 
esprime e promuove rapporti, sia personali che 
collettivi, con i suoi preti nel coinvolgerli re­
sponsabilmente nel Consiglio Presbiterale o in 
altri incontri formativi di carattere pastorale e 
spirituale. Ogni divisione tra Vescovo e presbite­
ri costituisce uno scandalo per i fedeli e quindi 
rende non credibile l’annuncio; invece nel segno 
della fraternità l’esercizio dell’autorità diventa 
realmente un servizio. Inoltre il Vescovo, stabi­
lendo un rapporto profondo con i suoi presbiteri, 
ne viene a conoscere le doti e così a ciascuno 
potrà affidare il compito che meglio gli si addice.

Il ministero e la cooperazione dei diaconi

89. Alla comunione della Chiesa particolare 
partecipano i diaconi sia quelli che sono ordinati 
in vista del Presbiterato, sia i diaconi permanen­
ti. Essi sono al servizio del Vescovo e della Chie­
sa particolare nel loro ministero della predicazio­
ne del Vangelo, del servizio dell’Eucaristia e 
della carità129.

Quanto ai diaconi ordinati non per il sacerdo­
zio ma per il ministero è certo che per il loro 
grado nell’Ordine sacro sono strettamente con­
giunti al Vescovo e al suo Presbiterio11". Perciò il 

Vescovo è il primo responsabile del discernimen­
to della vocazione dei candidatidella loro for­
mazione spirituale, teologica e pastorale. È sem­
pre il Vescovo che, tenendo conto delle necessità 
pastorali e della condizione familiare e profes­
sionale, affida loro i compiti ministeriali facendo 
in modo che siano organicamente inseriti nella 
vita della Chiesa particolare e che non sia trascu­
rata la loro formazione permanente e la promo­
zione di una loro specifica spiritualità1’2.

Il Seminario e la pastorale vocazionale

90. Dall'importanza fondamentale dei pre­
sbiteri e dei diaconi nella Chiesa particolare, 
nasce pure la primordiale preoccupazione del Ve­
scovo per la pastorale vocazionale in genere e 

per la pastorale delle vocazioni sacerdotali e dia­
conali in specie, con una cura particolare del Se­
minario, spesso designato nella tradizione eccle­
siastica come la pupilla dell’occhio del Pastore.

Cfr. Presbyterorum Ordinis, 7; cfr. C.I.C., can. 495.
129 Cfr. Lumen gentium, 29.
110 Cfr. Ihid.. 29. 41.

Cfr. Esort. Ap. post-sinodale Pastores dabo vobis, 65: l.c.., 770-772.
"2 Cfr. Congregazione per l'Educazione Cattolica e Congregazione per il Clero. Dich. congiunta Dia­

conatus permanens (22 febbraio 1998): 445 90 (1998), 835-842; Congregazione per l'Educazione Cattolica, 
Norme fondamentali per la formazione dei diaconi permanenti Institutio diaconorum: AAS 90 (1998), 843-879; 
Congregazione per il Clero. Direttorio per il ministero e la vita dei diaconi permanenti Diaconatus originem: 
445 90(1998), 879-927.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 881

11 Seminario come luogo ed ambiente comunita­
rio, dove crescono, maturano e si formano i futu­
ri presbiteri, è segno di quella speranza di cui 
vive una Chiesa particolare di fronte al futuro.

Davanti alla scarsità di vocazioni in una Chie­
sa che non può rinunciare alla pienezza del mini­
stero sacerdotale per celebrare la Parola e i Sa­
cramenti, in modo speciale l’Eucaristia e la 
remissione dei peccati, occorre il coraggio di 
proporre la vita sacerdotale. Per questo, anche 
come specifica testimonianza di speranza, fra i 
compiti più importanti del Vescovo è da annove­
rare la cura delle vocazioni e il diretto interessa­
mento per la formazione integrale dei futuri sa­
cerdoti, secondo le direttive del Magistero. Ciò

In relazione agli altri ministeri

91. Accanto al Presbiterato e al Diaconato la 
Chiesa esplica la sua missione anche attraverso 
i ministeri istituiti ed altri compiti e uffici. In 
considerazione di questa molteplicità occorre 
che il Vescovo promuova i vari ministeri con 
cui la Chiesa si rende adatta ad ogni opera 
buona. Questi sono da affidare sia alle persone 
consacrate che ai fedeli laici, in virtù della co­
mune vocazione e missione che nasce dal Bat­
tesimo e dalla Cresima e in forza delle partico­
lari doti che ognuno mette con gioia al servizio 
del Vangelo.

È qui che emerge la triplice ministerialità ec­
clesiale, collegata alla triplice dignità dei battez­
zati nel Popolo di Dio:

- dall'ufficio profetico nascono l’evangeliz-

Sollecitudine per la vita consacrata

92. Espressione privilegiata della Chiesa 
Sposa del Verbo ed anzi, com’è ricordato sin dal 
principio nell’Esortazione Apostolica post-sino­
dale Vita consecrata, sua parte integrante, posta 
«nel cuore stesso della Chiesa come elemento 
decisivo per la sua missione»1”, è la vita consa­
crata. Mediante essa, nella varietà delle sue 
forme, con una tipica e permanente visibilità, 
sono in qualche modo resi presenti nel mondo e 
sono additati come valore assoluto ed escatologi- 
co i tratti caratteristici di Gesù, casto, povero e 
obbediente. La Chiesa intera è grata alla Trinità 
Santa per il dono della vita consacrata. Questo 
mostra come la vita della Chiesa non si esaurisca 

esige dal Vescovo una conoscenza personale di 
coloro che devono ricevere l’Ordinazione sacer­
dotale e diaconale.

Oggi va riproposta con fiducia la stima per la 
chiamata al sacerdozio con la collaborazione 
delle famiglie, delle parrocchie, delle persone 
consacrate e dei movimenti ecclesiali e comu­
nità. Una Chiesa, nella quale manchi il necessa­
rio riferimento al presbitero ordinato, rischia di 
perdere la sua identità. Non si può quindi ipotiz­
zare una comunità cristiana che prescinda dal mi­
nistero presbiterale in vista dell’insegnamento, 
del governo e dei Sacramenti, specialmente della 
Penitenza, dell’Unzione degli infermi e dell’Eu­
caristia.

zazione e la catechesi, attinte all'ascolto della 
Parola;

- dall' ufficio sacerdotale si irradiano i mini­
steri collegati con la celebrazione liturgica, come 
anche il culto spirituale della vita quotidiana e la 
preghiera, per fare dell’esistenza un dono, un’a­
dorazione in Spirito e verità;

- dall'ufficio regale sorgono tutti i ministeri 
che sono al servizio del Regno di Dio nel mondo, 
nelle strutture della società, nella famiglia, nelle 
fabbriche, con tutte le forme concrete della ca­
rità, dell’azione sociale, della sana e impegnativa 
“carità politica”.

Se in tutto vige la comunione, allora opera e 
si manifesta la forza della Trinità che è la carità e 
si rinnova nella comunione reciproca la speranza.

nella struttura gerarchica, quasi fosse composta 
unicamente da ministri sacri e da fedeli laici, ma 
fa riferimento ad una più ampia, ricca e articola­
ta struttura fondamentale, che è carismatico-isti­
tuzionale, voluta da Cristo stesso e inclusiva 
della vita consacrata

La vita consacrata proviene dallo Spirito ed è 
un suo dono costitutivo per la vita e la santità 
della Chiesa. Essa è necessariamente in una rela­
zione gerarchica col ministero sacro, special- 
mente con quello del Romano Pontefice e dei Ve­
scovi. Nell’Esortazione Apostolica Vita conse­
crata, Giovanni Paolo II ha ricordato che i vari 
Istituti di vita consacrata e le Società di vita apo-

Giovanni Paolo II, Esort. Ap. post-sinodale. Vita consecrata (25 marzo 1996). 3: AAS 88 (1996), 379.
Cfr. thid., 29: Le., 402; Lumen gentium, 44.



882 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

stolica hanno con il Successore di Pietro un pe­
culiare vincolo di comunione, nel quale è pure 
radicato il loro carattere di universalità e la loro 
connotazione sovradiocesana ' ",

Ai Vescovi in unione col Romano Pontefice, 
come già enunciavano le Note direttive di Mu­
tuae relationes, Cristo-Capo affida il compito «di 
prendersi cura dei carismi religiosi, tanto più per­
ché la stessa indivisibilità del ministero pastorale 
li fa perfezionatori di tutto il gregge. In tal modo, 
promuovendo la vita religiosa e proteggendola in 
conformità alle sue proprie definite caratteristi­
che, i Vescovi adempiono un genuino dovere pa­
storale»

Nell’Esortazione Apostolica Vita consecrata 
è sempre presente l'istanza di incrementare i 
mutui rapporti tra le Conferenze Episcopali, i 
Superiori maggiori e le loro stesse Conferenze, 
al fine di favorire la ricchezza dei carismi e di 
operare per il bene della Chiesa universale e par­
ticolare.

Le persone consacrate, ovunque si trovino, 
vivono la loro vocazione per la Chiesa universa­

le al l’interno di una determinata Chiesa partico­
lare, dove esprimono la loro appartenenza eccle­
siale e svolgono compiti significativi. In special 
modo, a motivo del carattere profetico inerente 
alla vita consacrata, sono annuncio vissuto del 
Vangelo della speranza, testimoni eloquenti del 
primato di Dio nella vita cristiana e della poten­
za del suo amore nella fragilità della condizione 
umana"’. Da qui nasce l’importanza, per l’ar­
monioso sviluppo della pastorale diocesana, 
della collaborazione tra ciascun Vescovo e le 
persone consacrate

La Chiesa è grata ai tanti Vescovi che, nel 
corso della sua storia sino ad oggi, hanno a tal 
punto stimato la vita consacrata quale peculiare 
dono dello Spirito per il Popolo di Dio, da avere 
loro stessi fondato Famiglie religiose, molte 
delle quali sono ancora oggi attive nel servizio 
della Chiesa universale e delle Chiese particola­
ri. Il fatto, poi, che il Vescovo si dedichi alla tu­
tela della fedeltà degli Istituti al loro carisma è un 
motivo di speranza per gli stessi Istituti, special- 
mente per quelli che si trovano in difficoltà1”.

Un laicato impegnato e responsabile

93. Il Concilio Vaticano II. l’Assemblea Ge­
nerale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi del 1987 
e la successiva Esortazione Apostolica Christifi- 
deles laici di Giovanni Paolo II hanno ampia­
mente illustrato la vocazione e missione dei fe­
deli laici nella Chiesa e nel mondo'*. La dignità 
battesimale, che li rende partecipi del sacerdozio 
di Cristo, e un dono particolare dello Spirito con­
feriscono loro un posto proprio nel Corpo della 
Chiesa e li chiamano a partecipare, secondo un 
loro modo, alla missione redentrice che essa 
svolge, per mandato di Cristo, sino alla fine dei 
secoli.

I laici svolgono la propria caratteristica re­
sponsabilità cristiana nei vari campi della vita e 
della famiglia, della politica, del mondo profes­
sionale e sociale, dell'economia, della cultura, 
della scienza, delle arti, della vita intemazionale 
e dei mass media.

In tutte le loro molteplici attività i fedeli laici 
uniscono il proprio personale talento e l’acquisi­
ta competenza alla testimonianza limpida della 
propria fede in Gesù Cristo. Impegnati nelle 
realtà temporali, i laici hanno il mandato di ren­
dere conto della speranza teologale (cfr. I Pi 
3,15) e di essere solleciti del lavoro su questa 
terra proprio perché stimolati dall'attesa di una 
«nuova terra»'41. Essi sono in grado di esercitare 
una grande influenza sulla cultura, allargandone 
le prospettive e gli orizzonti di speranza. Così fa­
cendo, rendono pure uno speciale servizio al 
Vangelo e alla cultura stessa, tanto più necessario 
quanto ancora persistente è, nel nostro tempo, il 
dramma della loro separazione. Nell’ambito 
delle comunicazioni, poi, che molto influenzano 
la mentalità delle persone, ai fedeli laici spetta 
una responsabilità particolare soprattutto in vista 
di una corretta divulgazione dei valori etici.

Cfr. Esort. Ap. post-sinodale Vita consecrata, 47: /.<■., 420-421.
S. Congregazione per 1 Religiosi e gli Istituti secolari c S. Congregazione per i Vescovi, Note di­

rettive Mutuae relationes (14 maggio 1978), 9c: AAS 70 (1978). 479.
Cfr. Esort. Ap. post-sinodale Vita consecrata, 84. 88: Le., 461-462. 464.

"" Cfr. Ihid., 48: Le.. 421-422; Direttorio Ecclesiae imago, 207.
'” Cfr. Esort. Ap. post-sinodale Vita consecrata, 48-49: Le.. 421-423.

Cfr. Lumen gentium, cap. IV; Concilio Vaticano II, Decreto sull'apostolato dei laici Apostolicam actuo- 
sitatem: Esort. Ap. post-sinodale Christifideles laici: Direttorio Ecclesiae imago, 153-161. 208.

141 Cfr. Gaudium et spes, .39.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 883

Nelle risposte ai Lineamenta si raccomanda ai 
Vescovi, per evitare gli interventi impropri o il si­
lenzio sui problemi emergenti, di creare dei 
"forum" in cui i laici intervengano, secondo il 
carisma proprio della secolarità laicale, con le 
loro competenze, colmando il divario tra il Van­
gelo e la società contemporanea.

94. Sebbene i laici, per vocazione, abbiano 
prevalenti occupazioni secolari, non si dimenti­
cherà che loro appartengono all'unica comunità 
ecclesiale, di cui numericamente costituiscono la 
grande parte. Dopo il Concilio Vaticano II si sono 
felicemente sviluppate nuove forme di partecipa­
zione responsabile dei laici, uomini e donne, alla 
vita delle singole comunità diocesane e parroc­
chiali. Sono, dunque, presenti nei vari Consigli 
Pastorali, svolgono un ruolo crescente in diversi 
servizi come l’animaz.ione della Liturgia o della 
catechesi, sono impegnati nell'insegnamento 
della religione cattolica nelle scuole, ecc.

Un certo numero di laici accetta pure di dedi­
carsi a tali compiti con impegni permanenti e ta­
lora perpetui. Questa collaborazione dei fedeli 
laici è certamente preziosa per le esigenze della 
“nuova evangelizzazione", particolarmente lad­
dove si registra un insufficiente numero di mini­
stri ordinati.

La riflessione sui fedeli laici deve includere 
anche quella circa la necessità della loro adegua­
ta formazione. È ovvio, d’altra parte, che il Ve­
scovo sia attento nel sostenere, particolarmente 
sul piano spirituale, quanti collaborano più da vi­
cino alla missione ecclesiale.

Al servizio della famiglia

95. Ugualmente importante è la formazione 
dei giovani alla vita matrimoniale e familiare, se­
condo le loro speranze e le loro attese, per un 
amore profondo e autentico, alla luce del disegno 
di Dio sul matrimonio e sulla famiglia. La pasto­
rale e la spiritualità familiare, l’attenzione alle 
coppie in difficoltà, l'esperienza di coppie matu-

I giovani: una priorità pastorale per il futuro

96. Una speciale cura dei Pastori è rivolta ai 
giovani. Essi sono il futuro della Chiesa e dell’u- 
rnanità. Un ministero di speranza non può fare a 
meno di costruire il futuro con coloro ai quali è 
affidato l'avvenire. Come "sentinelle della 
notte", i giovani attendono l’aurora di un mondo 
nuovo, pronti ad impegnarsi nella vita e nell’a- 
zione della Chiesa, se sarà loro proposta una au-

Un posto speciale nella formazione dei fedeli 
laici dev’essere riconosciuto alla dottrina sociale 
della Chiesa, perché li illumini e li stimoli nella 
loro opera, secondo le urgenti esigenze di giusti­
zia e bene comune, cui devono portare il loro de­
ciso contributo nelle opere e servizi che la so­
cietà reclama. Per questo si rende necessaria la 
promozione di scuole diocesane di formazione 
sociale e politica, come strumento pastorale indi­
spensabile.

Sempre dalle risposte ai Lineamenta si rileva 
che un laicato adulto ben formato non solo dot­
trinalmente, ma anche ecclesialmente, è essen­
ziale per il ministero della evangelizzazione. 
Senza un tale laicato c’è il pericolo che in certe 
zone la stessa missione evangelizzatrice della 
Chiesa venga a cessare, specialmente dove si la­
menta una forte mancanza di sacerdoti e i laici 
svolgono la funzione di ministri assistenti. In 
molti territori assume una grande rilevanza la fi­
gura del catechista. Occorre quindi una solida 
formazione dottrinale, pastorale e spirituale di 
validi catechisti, ma anche di altri agenti pastora­
li capaci di operare nella Diocesi e nelle parroc­
chie, con una autentica azione ecclesiale anche 
nei diversi campi in cui il Vangelo deve diventa­
re lievito della società attuale, come segno di tra­
sformazione e di speranza. Si chiede una mag­
giore fiducia da parte dei Vescovi e dei presbiteri 
nei confronti dei laici, che spesso non si sentono 
apprezzati come adulti nella fede e vorrebbero 
sentirsi più partecipi della vita e dei progetti dio­
cesani. specialmente nel campo dell'evangeliz­
zazione.

re e la formazione al Sacramento del matrimonio 
in un itinerario di iniziazione sacramentale sono 
mezzi efficaci per affrontare la crisi di instabilità 
e di infedeltà nell'alleanza matrimoniale.

La vicinanza del Vescovo ai coniugi e ai loro 
figli, anche attraverso Giornate diocesane della 
famiglia, è motivo di incoraggiamento reciproco.

tentica responsabilità ed una vera formazione cri­
stiana. Come evangelizzatori dei loro coetanei, i 
giovani, spesso lontani dalla Chiesa, sono uno 
stimolo ed uno sprone per i Pastori in vista del 
rinnovamento all'interno delle parrocchie.

L’esempio di Giovanni Paolo II, che attraver­
so le Giornale Mondiali della Gioventù ha dimo­
strato di credere nel futuro, aprendo un cammino



884 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

di speranza, può sostenere i Pastori della Chiesa 
nella proposta di una autentica pastorale giovani­
le, fondata su Cristo. La passione per il bene spi-

Le parrocchie

97. Al centro delle Chiese particolari si tro­
vano, come tessuto cristiano, le parrocchie. L’E­
sortazione Apostolica post-sinodale Christifide­
les laici, rifacendosi chiaramente alla teologia e 
al linguaggio della Lumen gentium, descrive le 
comunità parrocchiali come una presenza della 
Chiesa particolare nel territorio. Si può parlare 
allora del mistero ecclesiale della parrocchia 
anche se povera di persone e di mezzi, quasi as­
sorbita dagli edifici in caotici e popolosi quartie­
ri moderni oppure dispersa in popolazioni fra le 
montagne e le valli o nelle distese interminabili 
di certe regionil4!.

Va quindi vista la parrocchia come famiglia di 
Dio, fraternità animata dallo Spirito14’, come casa 
di famiglia, fraterna ed accogliente144. Essa è la 
comunità dei fedelil4’, che si definisce come co­
munità eucaristica: comunità di fede, dove vivo­
no i fedeli di Cristo destinatari di carismi e servi­
zi ministeriali e operano il parroco, i presbiteri e 
i diaconi. In essa, poi, la comunione con il Ve­
scovo esprime l’unità organica e gerarchica con 
tutta la Chiesa particolare.

Attraverso i laici si svolge la mediazione 
umana della comunità evangelizzata ed evange­
lizzante. Loro attuano la congiunzione fra la 
Chiesa e il mondo, tra l’assemblea che si raduna 
in unità e i popoli dove si diffonde in missione.

All’intemo della comunità parrocchiale è ne­
cessario che trovino particolari momenti ed 
espressioni di presenza e di convergenza, nel ri­
spetto della propria vocazione e carisma, i reli­
giosi e le religiose, i membri degli Istituti secola­
ri e delle Società di vita apostolica, le diverse 

rituale dei giovani del Terzo Millennio è un forte 
motivo per educarli a trasmettere il Vangelo alle 
future generazioni.

associazioni di fedeli e i movimenti ecclesiali. 
Tutti rappresentano, per la loro vita in comune, la 
Chiesa che rimane unita nella preghiera, nel la­
voro, nella condivisione degli aspetti fondamen­
tali dell'esistenza quotidiana.

Le famiglie, poi, rispecchiano la realtà di una 
Chiesa domestica, dove si rende viva la presenza 
di Cristo. Così la Chiesa può diventare, nella sua 
tradizionale e sempre valida espressione parroc­
chiale, per dirla con il Beato Giovanni XXIII, la 
“fontana del villaggio”, una sorgente zampillante 
per calmare la sete di Dio ed offrire l'acqua viva 
del Vangelo di Cristo14'’.

98. Per coordinare il lavoro pastorale e far 
crescere l’unità nelle Chiese particolari è compi­
to del Vescovo promuovere il coordinamento 
delle parrocchie attraverso foranie, decanati, 
prefetture o altre denominazioni, secondo le di­
verse forme di lavoro pastorale delle Diocesi. Si 
tratta di strutture spesso sottoposte ad una revi­
sione affinché meglio rispondano alle finalità 
delle singole Chiese particolari.

Attraverso tali strutture di comunione e di 
missione si promuove la fraternità fra i sacerdo­
ti, il discernimento e la programmazione, con 
riunioni periodiche sotto la guida di un responsa­
bile. Si può favorire così l’eventuale supplenza 
ed aiuto nel ministero come anche l’attenzione ai 
confratelli ammalati o impediti. Sono inoltre age­
volate tra fedeli di un medesimo territorio inizia­
tive di evangelizzazione e di catechesi, di forma­
zione e di testimonianza a carattere inter- 
parrocchialel47.

Movimenti ecclesiali e nuove comunità

99. È responsabilità del Vescovo dedicare at­
tenzione ai cosiddetti movimenti ecclesiali e ad 
altre nuove realtà che sorgono nella Chiesa parti­
colare come esperienza di vita evangelica. La 
Chiesa particolare infatti è lo spazio dove l’a­

spetto istituzionale c carismatico, coessenziali 
nel disegno di Dio sulla Chiesa, si incontrano e si 
vivificano a vicenda. Nell’esperienza della vera 
comunione i doni elargiti da Dio per il bene co­
mune non si esauriscono in se stessi, non si de-

141 Cfr. Esort. Ap. post-sinodale Christifideles laici. 26: Le.. 437-440.
141 Cfr. Lumen gentium. 28.
144 Cfr. Giovanni Paolo II, Esort. Ap. Catechesi tradendae ( 16 ottobre 1979), 67:445 71(1979), 1331-1333.
,4’ Cfr. C./.C.. can. 515.

Cfr. Esort. Ap. post-sinodale Christifideles laici. 27: l.c.. 442.
147 Cfr. Direttorio Ecclesiae imago, 184-188.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 885

centrano dall'agape e dall'Eucaristia, non diven­
tano narcisistici, anzi manifestano la loro misura 
umile e discreta, eppure necessaria, integrandosi 
con gli altri doni dello Spirito.

I diversi carismi - religiosi, laicali, missiona­
ri - rendono la Chiesa locale aperta ad una di­
mensione di universalità, mentre essi trovano la 
concretezza del servizio e dell'impegno apostoli­
co, voluto dai Fondatori.

Nelle risposte ai Lineamenta sono indicati con 
particolare insistenza alcuni movimenti ecclesiali 
che sono veramente costruttivi a livello universa­
le, diocesano e parrocchiale; altri che, quando re­
stano ai margini della vita parrocchiale e diocesa­
na, non aiutano la crescita della Chiesa locale; 
altri ancora che, nel vantare pretese particolari, ri­
schiano di sottrarsi alla comunione tra tutti.

Perciò si chiede di affrontare il tema dello sta­
tuto teologico e giuridico di tali movimenti al­
l’interno della Chiesa particolare e precisare la 
loro relazione concreta con il Vescovo.

Riguardo alle nuove comunità che non hanno 
ancora ricevuto un’approvazione ecclesiale, il 
necessario discernimento è affidato ai Pastori, i 
quali devono con attenzione esaminare le perso­
ne e valutare la spiritualità, anche con un neces­
sario tempo di prova.

Un’attenzione ancora più accurata è richiesta 
quando si tratta di esaminare vocazioni sacerdo­
tali che sorgessero all’interno di questi gruppi. I 
candidati necessitano di una solida formazione 
sotto la responsabilità del Vescovo al quale spet­
ta anche il necessario discernimento in vista del­
l’Ordinazione ai ministeri e alla assegnazione di 
compiti apostolici nella Diocesi

Nella fedeltà allo Spirito, i vari carismi sono 
da integrare nella comunione e nella missione 
della Chiesa. Così si evita il pericolo dell’isola­
mento e si favorisce la generosità nel dono di sé, 
la fraternità e l’efficacia nella missione, per il 
bene della Chiesa.

III. IL MINISTERO EPISCOPALE AL SERV

1(M). Il triplice ministero dell’insegnamento, 
della santificazione e del governo, costituisce 
un servizio al Vangelo di Cristo per la speran­
za del mondo. Il Vescovo infatti proclama con 
la Parola, celebra nella Liturgia, vive e diffon­
de con il suo servizio pastorale il Vangelo della 
speranza.

Non si tratta di tre dimensioni diverse ma del­
l’unica speranza proclamata e accolta con l’ade­
sione della fede, celebrata nel cuore stesso del 
mistero pasquale che è l’Eucaristia, vissuta in 
modo che illumini e informi tutta la vita perso­
nale e sociale dei credenti.

Per quanto, però, si consideri questa unità, è 
necessario anche cogliere l’intenzione del Conci­
lio, che nel suo magistero sui trio numera riguar­
do al Vescovo e ai presbiteri preferisce preporre

O DEL VANGELO

agli altri quello dell’insegnamento. In ciò il Vati­
cano II riprende idealmente la successione pre­
sente nelle parole che il Risorto rivolse ai suoi di­
scepoli: «Mi è stata data ogni potestà in cielo e in 
terra. Andate dunque e ammaestrate tutte le Na­
zioni, battezzandole... insegnando loro a osserva­
re tutto ciò che vi ho comandato» (Mt 28,18-20). 
In questa priorità data al compito episcopale del­
l’annuncio del Vangelo, che è una caratteristica 
della ecclesiologia conciliare, ogni Vescovo può 
ritrovare il senso di quella paternità spirituale, 
che faceva scrivere all’Apostolo San Paolo: «Po­
treste avere anche diecimila pedagoghi in Cristo 
ma non certo molti padri, perché sono io che vi 
ho generato in Cristo Gesù, mediante il Vangelo» 
(ICor 4,15).

1. IL MINISTERO DELLA PAROLA

Proclamare il Vangelo della speranza
101. La funzione che più di tutte identifica il 

Vescovo e che, in certo modo, riassume tutto il 
suo ministero è, come insegna il Concilio, quel­
la di vicario e ambasciatore di Cristo nella Chie­
sa particolare che gli è affidata14’. Ora, il Vesco­
vo esercita la sua funzione sacramentale in 

quanto espressione vivente di Cristo con la pre­
dicazione del Vangelo. Come ministro della Pa­
rola di Dio, che agisce nella forza dello Spirito 
e mediante il carisma del servizio episcopale, 
egli manifesta Cristo al mondo, rende Cristo 
presente nella comunità e lo comunica efficace-

144 Cfr. Lumen gentium, 12: Esort. Ap. post-sinodale Vita consecrata, 62: Le., 435-437.
144 Cfr. Lumen gentium, 27.



886 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

mente a coloro che gli fanno spazio nella pro­
pria vita.

Si tratta della proclamazione del Vangelo 
della speranza come compito fondamentale del 
ministero episcopale.

La predicazione del Vangelo, dunque, eccelle 
tra i principali doveri dei Vescovi, che sono «gli 
annunciatori della fede... i dottori autentici, cioè 
rivestiti dell'autorità di Cristo, che predicano al 

popolo loro affidato la fede da credere e da ap­
plicare alla vita morale»1’0. Da ciò deriva che 
tutte le attività del Vescovo devono essere fina­
lizzate alla proclamazione del Vangelo, «forza di 
Dio per la salvezza di chiunque crede» (Rm 
1,16), orientate ad aiutare il Popolo di Dio a ren­
dere l'obbedienza della fede (cfr. Rm 1,5) alla 
Parola di Dio e ad abbracciare integralmente l’in­
segnamento di Cristo.

Il centro dell'annuncio

102. Quale sia l'oggetto del magistero del 
Vescovo è felicemente espresso dal Concilio Va­
ticano II quando unitariamente Io indica nella 
fede da credere e da praticare nella vita”1. Poiché 
il centro vivo dell'annuncio è Cristo, proprio Cri­
sto crocifisso e risorto il Vescovo deve annuncia­
re: Cristo, unico salvatore dell’uomo, lo stesso 
ieri oggi e sempre (cfr. Eb 13,8), centro della sto­
ria e di tutta la vita dei fedeli.

Da questo centro, che è il mistero di Cristo, 
s’irradiano tutte le altre verità della fede e s’irradia 
pure la speranza per ogni uomo. Cristo è la luce 
che illumina ogni uomo e chiunque in Lui è rige­
nerato riceve le primizie dello Spirito che lo abili­
tano ad adempiere la legge nuova dell’amore

103. Il compito della predicazione e la custo­
dia del deposito della fede implica il dovere di di-

Educazione della fede e catechesi

104. Maestro della fede, il Vescovo è pure 
educatore della fede, alla luce della Parola di Dio 
e del Magistero della Chiesa. Si tratta della sua 
opera di catechesi, che merita la piena attenzione 
dei Vescovi in quanto Pastori e Maestri, in quan­
to “catechisti per eccellenza”.

Sono diverse le forme attraverso le quali il 
Vescovo esercita il suo servizio della Parola di 
Dio. Il Direttorio Ecclesiae imago ricorda, in 
proposito, una particolare forma di predicazione 
alla comunità già evangelizzata, cioè l’Omelia, 

fendere la Parola di Dio da tutto ciò che potreb­
be comprometterne la purezza e l’integrità, pur 
riconoscendo la giusta libertà nell’ulteriore ap­
profondimento della fede1”. Infatti, nella succes­
sione apostolica, il Vescovo ha ricevuto, secondo 
il beneplacito del Padre, il carisma sicuro della 
verità che deve trasmettereIM.

A tale dovere nessun Vescovo può venire 
meno, anche se ciò potrà costargli sacrificio o in­
comprensione. Come l’Apostolo San Paolo, il 
Vescovo è consapevole di essere stato mandato a 
proclamare il Vangelo «non però con un discorso 
sapiente, perché non venga resa vana la croce di 
Cristo» (ICor 1,17); come lui, anche il Vescovo 
annuncia la parola della Croce (cfr. ICor 1,18), 
non per un consenso umano ma come una rivela­
zione divina.

che eccelle tra tutte le altre per il suo contesto li­
turgico e per il suo legame con la proclamazione 
della Parola mediante le letture della Sacra Scrit­
tura. Un’altra forma di annuncio è quella che un 
Vescovo esercita mediante le sue Lettere pasto­
rali

A questo proposito l’uso discreto di mezzi di 
comunicazione diocesani, interdiocesani o nazio­
nali, sarà di grande aiuto per la divulgazione dei 
documenti del Magistero, dei programmi pasto­
rali, degli avvenimenti ecclesiali.

1,0 Ihid., 25; cfr. Christus Dominus, 12-14; cfr. Direttorio Ecclesiae imago, 55-65.
Cfr. C./.C., can. 386.

1,2 Cfr. Gaudium et spes, 22.
Cfr. C.I.C.. can. .386 § 2.
Cfr. S. Ireneo, Adversus haereses, IV, 26, 2: PG 7, 1053-1054: -Qui cum episcopali successione charisma 

veritatis certum secundum placitum Patris acceperunt».
Cfr. Direttorio Ecclesiae imago, 59-60.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 887

Bitta la Chiesa impegnata nella catechesi

105. Il carisma magisteriale dei Vescovi è 
unico nella sua responsabilità e non può essere in 
alcun modo delegato. Tuttavia, come testimonia­
no le risposte ai Lineamenta, esso non è isolato 
nella Chiesa. Ciascun Vescovo compie il proprio 
servizio pastorale in una Chiesa particolare dove, 
intimamente uniti al suo ministero e sotto la sua 
autorità, i presbiteri sono i suoi primi collabora­
tori, cui si aggiungono i diaconi. Un validissimo 
aiuto deriva pure dalle religiose e dai religiosi e 
da un crescente numero di fedeli laici che colla-

Dialogo e collaborazione con teologi e fedeli

106. Particolarmente utile, per gli scopi del­
l'annuncio, è anche il dialogo e la collaborazio­
ne con i teologi, i quali si applicano ad approfon­
dire con metodo l’insondabile ricchezza del 
mistero di Cristo. Il magistero dei Pastori e il la­
voro teologico, pur avendo funzioni differenti, 
dipendono entrambi dall'unica Parola di Dio e 
hanno il medesimo fine di conservare il Popolo 
di Dio nella verità. Da qui nasce per i Vescovi il 
compito di dare ai teologi l'incoraggiamento e il 
sostegno che li aiutino a condurre il loro lavoro

Testimone della verità

107. Chiamato a proclamare la salvezza in 
Cristo Gesù, con la sua predicazione il Vescovo 
rappresenta per il Popolo di Dio il segno della 
certezza della fede. Se pure, come la Chiesa, egli 
non ha soluzioni già pronte di fronte ai problemi 
dell’uomo, tuttavia egli è ministro dello splendo- 
re di una verità capace d’illuminame il cammi­
no IM. pur non possedendo prerogative specifiche 
in ordine alla promozione dell’ordine temporale, 
il Vescovo, esercitando il suo magistero ed edu­
cando alla fede le persone e le comunità a lui af­
fidate, prepara tuttavia fedeli laici in ordine a so­
luzioni che a loro spetta di offrire in conformità 
alle rispettive competenze.

Come ripetutamente sottolineano le risposte 
ai Lineamenta, la mentalità secolarizzata di gran 
Parte della società, nonché l'enfasi esagerata sul- 

autonomia del pensiero e la cultura relativistica. 
Portano la gente a considerare gli interventi del 
Vescovo, e anche del Papa, specialmente in ma- 

borano, secondo la costituzione della Chiesa, nel 
proclamare e nel vivere la Parola di Dio.

Grazie ai Vescovi l'autentica fede cattolica è 
trasmessa ai genitori perché a loro volta la tra­
smettano ai figli; questo avviene anche per gli in­
segnanti e gli educatori, a tutti i livelli. Tutto il 
laicato rende testimonianza a quella purezza di 
fede che i Vescovi si adoperano strenuamente di 
mantenere ed è importante che ciascun Vescovo 
non manchi di procurare ai laici, con apposite 
scuole, i mezzi per una conveniente formazione.

nella fedeltà alla Tradizione e nell’attenzione alle 
emergenze della storia

In dialogo con tutti i suoi fedeli, il Vescovo 
saprà riconoscere e apprezzare la loro fede, rinfor­
zarla, liberarla da aggiunte superflue e darle un ap­
propriato contenuto dottrinale. Per questo, allo 
scopo anche di elaborare catechismi locali che 
tengano conto delle diverse situazioni e culture, il 
Catechismo della Chiesa Cattolica sarà punto di 
riferimento perché sia custodita con cura l’unità 
della fede e la fedeltà alla dottrina cattolica1”.

teria di morale sessuale e familiare, come opinio­
ni tra altre opinioni, prive di influsso nella vita. 
Questo, se da una parte pone una sfida radicale, 
dall'altra è anche il terreno per un annuncio di 
speranza, da parte del Vescovo.

108. Inoltre, il Vescovo, pur nel rispetto del­
l'autonomia di coloro che sono competenti in 
questioni secolari, non può rinunciare al caratte­
re profetico del suo messaggio portatore di spe­
ranza, anche se sa che esso non verrà accettato. 
Ciò avviene specialmente quando denuncia con 
coraggio, non solo a parole, ma con la promozio­
ne di mezzi efficaci a questo scopo, la guerra, 
l'ingiustizia e ciò che è distruttivo della dignità 
dell’uomo.

Rendere presente nel mondo la potenza della 
Parola che salva è il grande atto di carità pasto­
rale che un Vescovo offre agli uomini ed è anche 
la prima ragione di speranza.

Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Istr. Donum veritatis sulla vocazione ecclesiale del teo- 
°8° (24 maggio 1990). 21: AAS 82 (1990). 1559.

Cfr. Giovanni Paolo II. Cost. Ap. Fidei depositum ( 11 ottobre 1992): AAS 86 ( 1994), 113-118.
Cfr. Gaudium et spes, 33.



888 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

Compiti per il futuro

109. Dalle risposte ai Lineamenta vengono 
alcune richieste precise per allargare ed aggior­
nare i compiti del magistero dei Vescovi.

Secondo le circostanze è conveniente che 
siano promosse iniziative di ampio respiro dioce­
sano o interdiocesano come la creazione di Uni­
versità cattoliche per un adeguato influsso nella 
vita sociale, con la formazione di un laicato che 
emerga nei diversi campi della scienza e della 
tecnica al servizio dell’uomo e della verità. In 
questa prospettiva, si chiede anche di dare un 
particolare slancio alla pastorale universitaria, 
secondo le direttive della Santa Sede.

Come impegno in campo educativo si rendo­
no necessarie istituzioni idonee per la promozio­
ne e la difesa delle scuole cattoliche, attraverso 
l’opera di sacerdoti e laici. Di esse si chiede il ri­
conoscimento da parte dei Governi, in quanto 
fanno riferimento ai diritti dei genitori per una 
adeguata educazione dei figli, secondo i valori 
culturali e religiosi da loro liberamente scelti.

La promozione dei mezzi di comunicazione 
sociale in una società pluralistica richiede un’a­
deguata formazione di comunicatori attraverso 
varie iniziative diocesane o interdiocesane.

Cultura e inculturazione

110. La proclamazione del Vangelo da parte 
del Vescovo nell’ambito della cultura richiede la 
promozione della fede nei campi più sensibili al 
messaggio del Vangelo.

Occorre favorire il dialogo con le istituzioni 
culturali laiche, mediante incontri fra persone 
preparate, nei quali la Chiesa offra la sua imma­
gine di amica di tutto ciò che è autenticamente 
umano.

Può giovare a questo dialogo la valorizzazio­
ne del patrimonio culturale, artistico e storico 
della Diocesi. Vi sono infatti nelle Diocesi ric­
chezze culturali storiche, archivi e biblioteche, 
opere d’arte che meritano una attenzione partico­
lare come testimonianza culturale. Le iniziative a 

favore di musei ed esposizioni, la adeguata con­
servazione, catalogazione ed esposizione dei te­
sori della tradizione artistica e letteraria possono 
divenire strumento di evangelizzazione e di con­
templazione della bellezza, testimonianza di una 
particolare cura della Chiesa per la propria storia 
umana, geografica e culturale

Appartiene al ministero del Vescovo, secondo 
le direttive della Santa Sede e in collaborazione 
con la Conferenza Episcopale, portare la fede e 
la vita cristiana nelle diverse culture secondo le 
direttive offerte in occasione delle Assemblee 
del Sinodo dei Vescovi, specialmente a riguardo 
di Liturgia, formazione sacerdotale e vita consa­
crata"”.

2. IL MINISTERO DELLA SANTIFICAZIONE

111. La proclamazione della Parola di Dio è 
all’origine della riunione del Popolo di Dio in 
ekklesìa, ossia in convocazione santa, e raggiun­
ge la sua pienezza nel Sacramento. Parola e Sa­
cramento, infatti, formano come un tutt’uno, 
sono inseparabili tra loro come due momenti di 
un’unica opera salvifica. Entrambi rendono at­
tuale e operante, in tutta la sua efficacia, la sal­
vezza operata da Cristo. Egli stesso, come Verbo 
che si fa carne, è la ragione esemplare dell’inti­
mo legame che congiunge Parola e Sacramento. 
Ciò è vero per tutti i Sacramenti ma lo è in 

modo particolare ed eccellente per la santa Euca­
ristia, che di tutta l’evangelizzazione è fonte e 
culmine161.

Per questa unità della Parola e del Sacramen­
to, così come gli Apostoli furono mandati dal 
Risorto per ammaestrare e battezzare tutte le na­
zioni (cfr. Mi 28,19), anche il Vescovo, in quan­
to Successore degli Apostoli, in virtù della pie­
nezza del sacramento dell’Ordine di cui è stato 
insignito, riceve, insieme con la missione di 
araldo del Vangelo, quella di «economo della 
grazia del supremo sacerdozio»'62. Il servizio

'” Pontificia Commissione per i Beni culturali della Chiesa, Lettera circolare circa la funzione pastorale 
degli Archivi ecclesiastici (2 febbraio 1997).

Cfr. Esort. Ap. post-sinodale Ecclesia in Africa. 59-62: l.c., 37-39; Esort. Ap. post-sinodale Ecclesia in 
Asia. 21-22: l.c., 482-487; Esort. Ap. post-sinodale Vita consecrata, 80-81: l.c., 456-458.

'•' Cfr. Presbyterorum Ordinis. 5.
162 Lumen gentium, 26.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 889

dell’annuncio del Vangelo, infatti, è ordinato al 
servizio della grazia dei Sacramenti della Chie­
sa. Come ministro della grazia, il Vescovo «attua 
il munus sanctificandi a cui mira il munus do­
cendi che svolge in mezzo al Popolo di Dio a lui 
affidato»

Il ministero della santificazione è intimamen­
te unito alla celebrazione della salvezza in Cristo, 
in una prospettiva di speranza che proietta i fe­
deli verso il compimento delle promesse, mentre 
come popolo attraversano il mondo in pellegri­
naggio verso la città definitiva.

Il Vescovo come sacerdote e liturgo nella sua Cattedrale

112. La funzione di santificare è inerente alla 
missione del Vescovo. Egli, infatti, nella sua 
Chiesa particolare è il principale dispensatore dei 
misteri di Dio, dell’Eucaristia, anzitutto, nella cui 
presidenza egli appare agli occhi del suo popolo 
soprattutto come l’uomo del nuovo ed eterno 
culto a Dio, istituito da Gesù Cristo col sacrificio 
della Croce. Egli regola pure il conferimento del 
Battesimo, in forza del quale i fedeli partecipano 
al regale sacerdozio di Cristo; è ministro origina­
rio della Confermazione, dispensatore degli Or­
dini sacri e moderatore della disciplina peniten­
ziale"4. Il Vescovo è liturgo della Chiesa par- 
licolare principalmente nella presidenza della Si- 
nassi Eucaristica

Qui, dove si svolge l’avvenimento più alto 
della vita della Chiesa, trova pienezza anche il 
munus sanctificandi, che il Vescovo esercita 
nella persona di Cristo, sommo ed eterno Sacer­
dote. Lo esprime bene un insigne testo del Vati­
cano II; «Bisogna che tutti diano la più grande 
importanza alla vita liturgica della Diocesi, intor­
no al Vescovo, principalmente nella chiesa Catte­
drale; convinti che la principale manifestazione 
della Chiesa si ha nella partecipazione piena e at- 
tiva di tutto il Popolo santo di Dio alle medesime 
celebrazioni liturgiche, soprattutto alla medesima 
Eucaristia, alla medesima preghiera, al medesi- 
mo altare cui presiede il Vescovo circondato dal 
suo Presbiterio e ministri»

Luogo privilegiato delle celebrazioni episco­

pali è la Cattedrale, dove è collocata la cattedra 
del Vescovo ed egli educa il suo popolo. È la 
chiesa madre e il centro della Diocesi, segno 
della continuità di una storia, spazio simbolico 
della sua unità. Il Caeremoniale Episcoporum 
dedica a questo argomento un intero capitolo, 
sotto il titolo: La chiesa Cattedrale'"1.

È il luogo delle celebrazioni più solenni del­
l’anno liturgico; in modo speciale, della consacra­
zione del Crisma e delle sacre Ordinazioni. Imma­
gine della Chiesa di Cristo, dell’unità del corpo 
mistico, dell’assemblea dei battezzati e della Ge­
rusalemme celeste, deve essere in se stessa un 
esempio per le altre chiese della Diocesi nell’ordi­
ne degli spazi sacri, nel decoro e nel modo con cui 
si celebra la Liturgia secondo le prescrizioni

La figura del Vescovo celebrante esprime e 
dispiega la sua interiore verità anche attraverso i 
luoghi destinati alla Liturgia;

- la cattedra, sede del Vescovo, da dove egli 
presiede l'assemblea e guida la preghiera"";

- l'altare, simbolo del corpo di Cristo e 
mensa del Signore dove si celebra l’Eucaristia'™;

- il presbiterio, dove prendono posto il Ve­
scovo, i presbiteri, i diaconi ed altri ministri1’1;

- l''ambone, dove avviene l’annuncio del 
Vangelo e della predicazione della Parola, a 
meno che il Vescovo non lo faccia, se preferisce, 
dalla sua cattedra1”;

- il battistero dove si celebra eventualmente 
il Battesimo nella notte di Pasqua171,

Giovanni Paolo H, Catechesi del mercoledì (11 novembre 1992), 1: L'Osservatore Romano. 12 novem- 
b>e 1992, p. 4.

Cfr. Lumen gentium. 26
Cfr. S. Ignazio di Antiochia, Ad Magn. 7: Patres apostolici I. ed. EX. Funk, Tubingae 1897, 194-196; Sa- 

cosanctum Concilium. 41; Lumen gentium. 26 ; Concilio Vaticano lì, Decr. sull'ecumenismo Unitatis redinte- 
gratio, 15.

Sacrosanctum Concilium, 4L
Cfr. Caeremoniale Episcoporum. 42-54.
Cfr. Ibid., 42-46.
Cfr. Ibid.. 47.

™ Cfr. Ibid.. 48.
1,1 Cfr. Ibid.. 50.
™ Cfr. Ibid.. 51 e 17.
m Cfr. Ibid.. 52.



890 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

L'Eucaristia al centro della Chiesa particolare

113. Uno dei compiti preminenti del Vescovo 
è quello di provvedere che nelle comunità della 
Chiesa particolare i fedeli abbiano la possibilità 
di accedere alla mensa del Signore, soprattutto 
nella domenica che è il giorno in cui la Chiesa 
celebra il mistero pasquale e i fedeli, nella gioia 
e nel riposo, rendono grazie a Dio «che li ha ri­
generati nella speranza viva per mezzo della ri­
surrezione del Signore dai morti» (I Pt 1,3)'".

In molte parti, per la scarsità dei presbiteri o 
per altre gravi ragioni, diventa difficile provvede­
re alla celebrazione eucaristica. Ciò accresce il do­
vere del Vescovo di essere l'economo della grazia, 
sempre attento a discernere gli effettivi bisogni e 
la gravità delle situazioni, procedendo ad una sa­
piente distribuzione dei membri del suo Presbite­
rio e a fare in modo che, pure in simili emergenze, 
le comunità dei fedeli non siano a lungo prive 
della Eucaristia. Ciò vale anche in riferimento a 
quei fedeli che per malattia o anzianità o per altri 
ragionevoli motivi possono ricevere l’Eucaristia 
solo nella loro casa o nel luogo ove sono ospitati.

114. La Liturgia è la forma più alta della lode 
alla Trinità Santa. In essa, soprattutto con la ce-

Attenzione alla preghiera e alla pietà popolare

115. La preghiera, in tutte le sue varie forme, 
è l’atto in cui si esprime la speranza della Chie­
sa. Ogni preghiera della Sposa di Cristo, anelan­
te alla perfetta unione con lo Sposo, è riassunta in 
quell’invocazione che lo Spirito le suggerisce: 
«Vieni!» (Ap 22,17)'”. Lo Spirito pronuncia que­
sta preghiera con la Chiesa e nella Chiesa. E la 
speranza escatologica, la speranza del definitivo 
compimento in Dio, la speranza del Regno eter­
no, che si attua nella partecipazione alla vita tri­
nitaria. Lo Spirito Santo, dato agli Apostoli come 
Consolatore, è il custode e l'animatore di questa 
speranza nel cuore della Chiesa. Nella prospetti­
va del Terzo Millennio dopo Cristo, mentre «lo 
Spirito e la Sposa dicono al Signore Gesù: 
“Vieni!”» '", questa loro preghiera è carica, come 
sempre, di una portata escatologica.

Consapevole di ciò, il Vescovo è quotidiana- 

lebrazione dei Sacramenti, il Popolo di Dio, lo­
calmente radunato, esprime ed attua la sua indo­
le sacra e organica di comunità sacerdotale1”. 
Esercitando il munus sanctificandi il Vescovo 
opera affinché l’intera Chiesa particolare diven­
ga una comunità di oranti, comunità di fedeli 
tutti perseveranti e concordi nella preghiera (cfr. 
Al 1,14).

Penetrato egli per primo, insieme col suo Pre­
sbiterio, dello spirito e della forza della Liturgia, 
il Vescovo ha cura di favorire e di sviluppare 
nella propria Diocesi un’educazione intensiva 
onde siano scoperte le ricchezze contenute nella 
Liturgia, celebrata secondo i testi approvati e vis­
suta prima di tutto come un fatto di ordine spiri­
tuale. Come responsabile del culto divino nella 
Chiesa particolare egli, mentre dirige e protegge 
la vita liturgica della Diocesi, agendo insieme coi 
Vescovi della medesima Conferenza Episcopale 
e nella fedeltà alla fede comune, ne sostiene pure 
lo sforzo perché, in corrispondenza alle esigenze 
dei tempi e dei luoghi, sia radicata nelle culture, 
tenendo conto di ciò che in essa è immutabile, 
perché di istituzione divina, e di ciò che, invece, 
è suscettibile di cambiamento'76.

mente impegnato a comunicare ai fedeli, con la 
testimonianza personale, con la parola, con la 
preghiera e con i Sacramenti, la pienezza della 
vita in Cristo.

In tale contesto il Vescovo rivolge la sua at­
tenzione anche alle varie forme della pietà popo­
lare cristiana e al loro rapporto con la vita litur­
gica. In quanto esprime l’atteggiamento religioso 
dell’uomo, questa pietà popolare non può essere 
né ignorata né trattata con indifferenza o disprez­
zo, perché, come scriveva Paolo VI, è ricca di va­
lori Essa, però, ha bisogno di essere sempre 
evangelizzata affinché la fede, che esprime, di­
venga un atto sempre più maturo. Un’autentica 
pastorale liturgica, biblicamente fonnata, saprà 
appoggiarsi sulle ricchezze della pietà popolare, 
purificarle e orientarle verso la Liturgia come of­
ferta dei popoli

m Cfr. Sacrosanctum Concilium. 106; Giovanni Paolo 11, Leti. Ap. Dies Domini sulla santificazione della 
domenica (31 maggio 1998): AAS 90 (1998), 713-766.

Cfr. Lumen gentium. 11.
"• Cfr. Sacrosanctum Concilium. 21.

Cfr. Lumen gentium. 4.
Giovanni Paolo li. Lett. Enc. Dominum et vivificantem (18 maggio 1986), 66: AAS 78 (1986), 897.

m Cfr. Esort. Ap. Evangeli! nuntiandi, 48: l.c., 37-38.
Cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, 1674-1676.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 891

Alcune questioni particolari

116. Nelle risposte ai Lineamenta si sottoli­
neano alcuni compiti propri del ministero liturgi­
co del Vescovo, che conviene qui ricordare bre­
vemente.

Prima di tutto il Vescovo è nella sua Chiesa il 
primo responsabile della celebrazione e della di­
sciplina dell’Iniziazione cristiana. In modo spe­
ciale è il promotore, il vigile custode e ministro 
dei riti dell’iniziazione cristiana degli adulti. Per 
questo conviene che sia lui a presiedere le cele­
brazioni più caratteristiche del catecumenato. 

specialmente nella preparazione prossima al Bat­
tesimo e nell'Iniziazione cristiana degli adulti 
nella Veglia pasquale.

Per una più autentica e profonda promozione 
della Liturgia conviene che egli presieda spesso, 
anche nelle Visite, la Liturgia della Parola e la Li­
turgia delle Ore come è previsto dal Caeremo- 
niale Episcoporum"". In questo senso egli potrà 
apparire nella sua caratteristica funzione di mae­
stro che celebra la Parola della salvezza e di sa­
cerdote che prega e intercede per il suo popolo.

3. L'ESERCIZIO DEL MINISTERO DI GOVERNO

Il servizio del governo
117. La funzione ministeriale del Vescovo si 

completa nell’ufficio di guida della porzione del 
Popolo di Dio che gli è stata affidata. La Tradi­
zione della Chiesa ha sempre assimilato questo 
compito a due figure che, nella testimonianza dei 
Vangeli, Gesù applica a se stesso, ossia quella del 
Pastore e quella del Servo. Il Concilio descrive 
così l’ufficio proprio dei Vescovi di governare i 
fedeli : «Reggono le Chiese particolari a loro af­
fidate, come vicari e legati di Cristo, col consi­
glio e la persuasione, l’esempio, ma anche con 
l’autorità e la sacra potestà, della quale però non 
si servono se non per edificare il proprio gregge 
nella verità e nella santità, ricordandosi che chi è 
più grande si deve fare come il più piccolo, e chi 
è il capo, come il servo (cfr. Le 22,26-27)»'“’.

Giovanni Paolo II spiega che «si deve insi­
stere sul concetto di servizio, che vale per ogni 
ministero ecclesiastico, a cominciare da quello 
dei Vescovi. Sì, l’Episcopato è più un servizio 
che un onore. E se anche è un onore, lo è quan­
do il Vescovo, Successore degli Apostoli, serve 
in spirito di umiltà evangelica, sull’esempio del 
Figlio dell’uomo... In questa luce del servizio 
come buoni Pastori va intesa l’autorità, che il 
Vescovo possiede in proprio, anche se è sempre 
sottoposta a quella del Sommo Pontefice »'"'. Per 
questo, con buona ragione, il Codice di Diritto 
Canonico indica tale ufficio come munus pasto­
ris e gli unisce la caratteristica della sollecitudi­
ne pastorale

Esercizio di autentica carità pastorale

118. La caritas pastoralis è virtù tipica del 
Vescovo e con essa imita Cristo "Buon" Pastore, 
che è tale per il dono della propria vita. Essa, 
dunque, si realizza non soltanto con l’esercizio 
delle azioni ministeriali, ma più ancora con il 
dono di sé, che mostra l’amore di Cristo per il 
suo gregge.

Una delle forme con le quali si esprime la ca- 
r|tà pastorale, allora, è la compassione, a imita­
zione di Cristo, Sommo Sacerdote, che è capace 
di compatire la debolezza umana essendo stato 
Egli stesso provato in ogni cosa, come noi, esclu­

so il peccato (cfr. Eb 4,15). Tale compassione, 
che il Vescovo indica e vive come segno della 
compassione di Cristo, non può, tuttavia, essere 
disgiunta dalla verità di Cristo. Un’altra espres­
sione della carità pastorale, infatti, è la responsa­
bilità di fronte a Dio e di fronte alla Chiesa nei 
riguardi della verità da annunciare «in ogni occa­
sione opportuna e non opportuna» (2Tm 4,2).

La carità pastorale rende il Vescovo ansioso di 
servire il bene comune della propria Diocesi che, 
subordinato a quello di tutta la Chiesa, riunisce il 
bene delle comunità particolari della Diocesi. Il

UH

112

113

vembre

IM

Caeremoniale Episcoporum, Pars III; De Liturgia Horarum et de Celebrationibus Verbi Dei.
Lumen gentium, 27; cfr. Christus Dominus. 16.
Giovanni Paolo II. Catechesi del mercoledì (18 novembre 1992). 2.4: L'Osservatore Romano. 19 no- 
1992. p. 4.
Cfr. C./.C.. cann. 383 § I e 384.



892 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

Direttorio Ecclesiae imago indica al riguardo i 
principi fondamentali dell'unità, della responsa­
bile collaborazione e del coordinamento

Grazie alla carità pastorale, che è principio in­
teriore unificante di tutta l’attività ministeriale, 
«può trovare risposta l’essenziale e permanente 
esigenza dell’unità tra la vita interiore e le tante 
azioni e responsabilità del ministero, esigenza 
quanto mai urgente in un contesto socio-cultura-

Uno stile pastorale confermato dalla vita

119. La carità pastorale esige, di conseguen­
za, stili e forme di vita che, ad imitazione di Cri­
sto, povero e umile, consentono al Vescovo di es­
sere vicino a tutti i membri del gregge, dal più 
grande al più piccolo, per condividere le loro 
gioie e i loro dolori, non soltanto nei pensieri e 
nelle preghiere, ma anche insieme con loro. In 
questo modo, attraverso la presenza e il ministe­
ro il Vescovo tutti accosta senza né arrossire né 
fare arrossire affinché possano sperimentare l’a­
more di Dio per l’uomo

Dalle risposte ai Lineamenta da parte delle 
Conferenze Episcopali emergono alcune caratte­
ristiche della figura del Vescovo così come sono 
percepite nei vari luoghi e società. Talvolta appa­
re una certa visione “monarchica” o "autorita­
ria”, che tende ad attribuire al Vescovo una parte 
impropria nella Chiesa e nel mondo; altre volte si 
considera invece il Vescovo come “Pastore in 
mezzo al suo gregge”, “padre nella fede”, cosic­
ché i presbiteri, i religiosi e i laici non sono sem­
plicemente degli “aiuti” del Vescovo, ma suoi 
“col laboratori”.

Un approfondimento della realtà della "com­
munio" può condurre a vedere il Vescovo come 
autentico “servo dei servi di Dio”, cioè il primo fra 
i servi di Dio. Infatti, il Vescovo sarà fedele alla 
sua missione ricordando che la sua responsabilità 
personale di Pastore è nei propri modi partecipata 
da tutti i fedeli in virtù del Battesimo, da alcuni in 
virtù dell’Ordine sacro e da altri in forza della spe­
ciale consacrazione per i consigli evangelici.

120. Una condizione sfavorevole a questa 
“communio", come viene da molti avvertito, 
spesso è data dalla vastità della Diocesi e dai 
molti impegni del Vescovo. 

le ed ecclesiale fortemente segnato dalla com­
plessità, dalla frammentarietà e dalla dispersi­
vità»'”. Essa, perciò, deve determinare i modi di 
pensare e di agire del Vescovo e del suo rapporto 
con quanti incontra.

Nel governo della Diocesi il Vescovo ha pure 
cura che sia riconosciuto il valore della legge ca­
nonica della Chiesa, il cui obiettivo è il bene 
delle persone e della comunità ecclesiale m.

Infatti, sottolineano le risposte, c’è pericolo 
che anche nel modo di governare del Vescovo si 
introducano elementi meno confacenti ad una pa­
storale genuinamente evangelica, al punto che la 
gente rischia di paragonarlo ai notabili secolari. 
A volte la stessa presenza del Vescovo accanto ad 
autorità civili sembrerebbe fare ombra alla sua 
autonomia e quindi alla sua figura.

Inoltre, in quelle società che nutrono senti­
menti contrari ad un certo esercizio dell'autorità 
si manifesta una qualche tendenza a rivedere la 
figura del Vescovo, dando interpretazioni parti­
colari al principio di sussidiarietà e all’istituto 
della consultazione. Questo perché spesso l'auto­
rità viene vista solo come “potere”.

I Vescovi possono superare tutto questo con 
l’esercizio della loro prerogativa di padri, per 
cui si presentano come Successori degli Aposto­
li non solo nell’autorità che esercitano, ma nella 
loro forma di vita evangelica, coerente con 
quanto annunciano, nelle sofferenze apostoliche, 
nella cura amorevole e misericordiosa dei fede­
li, specialmente dei più poveri, bisognosi e sof­
ferenti.

In questo saranno segno di Cristo in mezzo al 
Popolo di Dio e il loro stesso governo veramente 
pastorale sarà un annuncio dei Vangelo della spe­
ranza. Certe forme e attribuzioni esteriori, come 
titoli onorifici e vesti, non debbono offuscare il 
ministero episcopale di insegnamento in parole 
ed opere.

Colui che deve essere icona viva del Cristo, 
che ha lavato i piedi ai suoi discepoli come 
Signore e Maestro, deve mostrare con la sua 
vita semplice e povera il volto evangelico di 
Gesù e la sua qualità di vero «uomo di Dio» (cfr. 
2Tm 3,17).

Cfr. Direttorio Ecclesiae imago. 93-98.
Esort. Ap. post-sinodale Pastores dabo vobis, 23: l.c„ 694.
Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso ai Vescovi della Conferenza Episcopale del Brasile della Regione Nord 

in Visita “ad Limina" (28 ottobre 1995), 5: L'Osservatore Romano, 4 novembre 1995, p. 4.
Cfr. Presbyterorum Ordinis, 17.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 893

Le Visite pastorali

121. La tradizione ecclesiastica indica alcune 
forme specifiche attraverso le quali il Vescovo 
esplica nella sua Chiesa particolare il ministero 
del Pastore. Se ne ricordano due in particolare. 
La prima di esse tocca direttamente l’impegno 
personale; la seconda, invece, implica un’opera 
sinodale.

La Visita pastorale non è un semplice istituto 
giuridico, prescritto al Vescovo dalla disciplina 
ecclesiastica, e neppure una sorta di strumento 
d’inchiestaMediante la Visita pastorale il Ve­
scovo si presenta concretamente come visibile 
principio e fondamento dell'unità nella Chiesa 
particolare ed essa «riflette in qualche modo 
l'immagine di quella singolarissima e del tutto 
meravigliosa visita, per mezzo della quale il “Pa­
store sommo” (IPt 5,4), il Vescovo delle anime 
nostre (cfr. IPt 2,25) Gesù Cristo ha visitato e re­
dento il suo popolo (cfr. Le 1,68)»'’°. Poiché, 
inoltre, la Diocesi, prima di essere un territorio, è 
una porzione del Popolo di Dio affidata alle cure 
pastorali di un Vescovo, opportunamente il Di­
rettorio Ecclesiae imago scrive che il primo 
posto nella Visita pastorale spetta alle persone. 
Per meglio dedicarsi a loro è, dunque, opportuno

•I Sinodo diocesano

122. La celebrazione del Sinodo diocesano, di 
cui il Codice di Diritto Canonico delinea il profi­
lo giuridico'”, ha un indubbio posto di preminen­
za tra i doveri pastorali del Vescovo. Il Sinodo, in­
latti, è il primo degli Organismi che la disciplina 
ecclesiastica indica per lo sviluppo della vita di 
una Chiesa particolare. La sua struttura, come 
Quella di altri Organismi detti “di partecipazio­
ne”, risponde a fondamentali esigenze ecclesiolo­
giche ed è espressione istituzionale di realtà teo­
logiche quali sono, ad esempio, la necessaria 
cooperazione tra Presbiterio e Vescovo, la parte- 
cipazione di tutti i battezzati all'ufficio profetico 
di Cristo, il dovere dei Pastori di riconoscere e 
promuovere la dignità dei fedeli laici servendosi 
volentieri del loro prudente consiglio1’2.

che il Vescovo deleghi ad altri l’esame delle que­
stioni di carattere più amministrativo.

Le Visite pastorali, preparate e programmate, 
sono occasione propizia di una conoscenza 
mutua tra Pastore e popolo a lui affidato.

Nelle parrocchie deve essere privilegiato l'in­
contro con il parroco e gli altri sacerdoti. La Vi­
sita pastorale è il momento in cui si esercita il mi­
nistero della predicazione e della catechesi, del 
dialogo e del contatto diretto con i problemi della 
gente; occasione per celebrare in comunione 
l'Eucaristia e i Sacramenti, condividere la pre­
ghiera e la pietà popolare. In questa circostanza 
si impongono all’attenzione del Pastore alcune 
categorie: i giovani, i bambini, gli ammalati, i 
poveri, gli emarginati, i lontani.

L’esperienza poi suggerisce altri incontri del 
Vescovo con le componenti della Diocesi, in oc­
casione di Assemblee diocesane di programma­
zione pastorale e di verifica, come anche in vista 
di Ordinazioni sacerdotali o diaconali e di feste 
patronali o, infine, nelle Giornate dedicate a sog­
getti particolari come Clero, religiosi e religiose, 
famiglie.

Nella sua realtà il Sinodo diocesano s’inseri­
sce nel contesto della corresponsabilità di tutti at­
torno al proprio Vescovo in ordine al bene della 
Diocesi. Nella sua composizione, qual è voluta 
dalla vigente disciplina canonica, è espressione 
privilegiata della comunione organica nella 
Chiesa particolare. Nel Sinodo, che deve essere 
ben preparato ed essere convocato con degli 
obiettivi ben determinati il Vescovo, responsa­
bile delle decisioni definitive ascolta ciò che 
lo Spirito dice alla Chiesa particolare, in modo 
che tutti rimangano saldi nella fede, uniti nella 
comunione, aperti alla missionarietà, disponibili 
ai bisogni spirituali del mondo e pieni di speran­
za davanti alle sue sfide.

Cfr. CJ.C.. can. 396 § 1; cfr. can. 398.
"" Direttorio Ecclesiae imago. 166; cfr. Ihid.. 166-170.

Cfr. CJ.C.. cann. 460-468; cfr. Direttorio Ecclesiae imago. 163-165.
w Cfr. CJ.C.. can. 212 2-3.

Cfr. Congregazione per i Vescovi e Congregazione per l'Evangelizzazione dei Popoli. Istr. In Con- 
s"tutione Apostolica sui Sinodi diocesani (19 marzo 1997): AAS 89 ( 1997), 706-727.

"* Cfr. Ihid.. V. 2. 3. 4.; Cfr. CJ.C.. can. 466.



894 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

Un governo animato dallo spirito di comunione

123. Per il suo ufficio pastorale il Vescovo è 
il ministro della carità nella sua Chiesa particola­
re, edificandola mediante la Parola e l'Eucaristia. 
Già nella Chiesa apostolica i Dodici provvidero 
all'istituzione di «sette uomini di buona reputa­
zione, pieni di Spirito Santo e di saggezza» (At 
6,2-3) ai quali affidarono il servizio delle mense. 
Lo stesso San Paolo aveva come punto fermo del 
suo apostolato la cura dei poveri, che resta per 
noi il fondamentale segno della comunione tra i 
cristiani. Così il Vescovo, anche oggi, è chiama­
to ad esercitare personalmente la carità nella pro­
pria Diocesi, mediante appropriate strutture.

In tal modo egli testimonia che le tristezze e 
le angosce degli uomini, dei poveri soprattutto e 
di tutti coloro che soffrono, sono pure le ansie dei 
discepoli di Cristo'”. Diverse, indubbiamente, 
sono le povertà e a quelle antiche se ne sono ag­
giunte di nuove. In tali situazioni il Vescovo è in 
prima linea nel sollecitare nuove forme di apo­
stolato e di carità laddove l’indigenza si presenta 
sotto nuovi aspetti. Servire, incoraggiare, educa­
re a questi impegni di solidarietà, rinnovando 
ogni giorno l’antica storia del Samaritano, è già 
di per sé un segno di speranza per il mondo.

L'amministrazione economica

125. Particolare importanza ha in questo 
tempo, anche in vista delle responsabilità civili, 
l'amministrazione dei beni della Diocesi. È ne­
cessaria la vigilanza e la serietà dell'amministra- 
zione economica delle Diocesi, come esempio 
anche per le altre istituzioni diocesane, attraver­
so l’opera di persone competenti ed ecclesial-

124. Per compiere il ministero di guida pa­
storale e di discernimento il Vescovo ha bisogno 
della collaborazione di tutti i fedeli, in spirito di 
comunione e di missionarietà.

A questo scopo sono strutture di dialogo, co­
munione e discernimento, come è stato già ricor­
dato, il Consiglio Presbiterale e il Consiglio Pa­
storale.

1 crescenti bisogni pastorali hanno portato a 
configurare ordinatamente, secondo le norme ca­
noniche, la Curia diocesana con i diversi Uffici, 
secondo le possibilità di ciascuna Chiesa partico­
lare e la competenza del Clero diocesano, delle 
persone consacrate e dei laici, in modo da venire 
incontro a tutte le istanze della Diocesi.

È compito del Vescovo non solo favorire l’a­
zione responsabile e coordinata, l’iniziativa e il 
lavoro assiduo dei responsabili dei diversi Uffici 
diocesani, ma anche stimolare con l’esempio e 
favorire gli incontri collegiali di coordinamento. 
Occorre infondere in tutti un sereno senso di fi­
ducia, amicizia e responsabilità nei diversi Orga­
nismi della Curia, in modo che l’unità e l’intesa 
mutua crei uno stile ecclesiale di lavoro.

mente esperte nei Consigli diocesani di ammini­
strazione.

Si tratta di un compito di governo della mas­
sima importanza, teso a garantire il bene comune 
della Diocesi e la comunione dei beni con l’ob­
bligo della carità a favore delle missioni e dei più 
poveri.

Questioni pratiche attinenti alla Chiesa particolare

126. Sembra opportuno elencare sintetica­
mente qui alcune questioni pratiche, già in altri 
punti sviluppate, perché, conformemente alle in­
dicazioni che emergono dalle risposte ai Linea- 
menta, il Sinodo vi presti una particolare ed ade­
guata attenzione.

È desiderio di molte Conferenze Episcopali 
che si insista sulla presenza del Vescovo nella 
Diocesi a tempo pieno, poiché assenze frequenti 
e prolungate minacciano la continuità del servi­
zio pastorale.

La presenza e permanenza del Vescovo nella 

sua sede o in Visita alle sue parrocchie, la dispo­
nibilità all’incontro con i sacerdoti, religiosi e 
laici, le Visite pastorali sono garanzia di stabilità 
e di corresponsabilità nell'esercizio quotidiano 
del ministero. Il Vescovo appare in questo modo 
come un modello di servizio inalterato della sua 
Chiesa.

Altri raccomandano la stabilità del Vescovo 
nella Diocesi per la quale è stato eletto, perché si 
confermi in lui una mentalità di donazione alla 
Chiesa che gli è stata affidata con un vincolo di 
fedeltà e amore sponsale. Si vorrebbero così evi-

Cfr. Gaudium et spes, 1.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 895

tare, in quanto possibile, certi problemi come la 
mentalità di un impegno passeggero in favore 
della Diocesi, il desiderio di cambiamento o di 
trasferimento ad altre Chiese particolari più pre­
stigiose o meno problematiche, la discontinuità 
dei programmi e delle iniziative pastorali.

Si richiama anche il problema delle Diocesi 
lasciate a lungo senza il Pastore, per ritardi 
nella nomina dei Vescovi. Tali situazioni creano 
disagio nel Presbiterio e nel Popolo di Dio. privi 
del ministero episcopale dell'unità e della comu­
nione.

Emerge anche la necessità di un migliore or­
dinamento delle responsabilità di governo del 
Vescovo, spesso oberato da troppi problemi am­
ministrativi, burocratici ed organizzativi, che ri­

schiano di renderlo talvolta più dirigente che Pa­
store. Si auspica un conveniente decentramento 
amministrativo per un suo migliore servizio alla 
Diocesi.

Alcuni infine sollevano la questione della 
conflittualità che si avverte oggi fra il foro eccle­
siastico e il foro civile in materia di processi ri­
guardanti le persone ecclesiastiche. Non di rado 
si chiede chiarezza nel riconoscimento pubblico 
delle leggi ecclesiastiche che riguardano i pro­
cessi canonici. Deve essere riconosciuta al Ve­
scovo la libertà e la responsabilità nel processo 
verso i suoi sudditi, evitando scandali e provve­
dendo in maniera adeguata, con giustizia e carità, 
alla salvezza delle anime, che è sempre la legge 
suprema della Chiesa'”.

CAPITOLO V

AL SERVIZIO DEL VANGELO PER LA SPERANZA DEL MONDO

In Gesù Cristo il perenne Giubileo della Chiesa

127. Il Giubileo del 2000. appena conclu­
so, ha offerto alla Chiesa e al mondo l'occa­
sione per fissare lo sguardo su Cristo che è ve­
nuto ad annunziare la buona novella ai poveri 
(cfr. Le 4.16ss.). Egli, inviato dal Padre, è ve­
nuto a richiamare tutti alla conversione, a do­
nare all'umanità la speranza, a rivelare all'uo­
mo la sua dignità di figlio di Dio e il suo 
destino di gloria. Con le sue opere, special- 
mente con il suo mistero pasquale, ha manife­
stato l'amore di Dio che cerca l'uomo, gli 
svela la sua vocazione, gli fa nota la sua altis­
sima vocazione'”.

Tutta la vita di Gesù è stata un grande tempo 
giubilare, nel quale Egli ha comunicato la grazia 
e il perdono del Padre, ha mostrato il sentiero 
della verità, si è fatto prossimo a tutti. Egli ha an­
nunziato la salvezza e l'ha portata a compimento

Il ministero di salvezza della Chiesa

128. Nello spirito della collegialità e della 
comunione gerarchica tutti i Vescovi continuano 
questo annunzio che mette al centro della predi­
cazione Gesù Cristo, vero Dio e vero uomo, 
unico salvatore del mondo. 

con le sue parole, con le sue opere e con l’effu­
sione dello Spirito Santo.

Nella figura evangelica di Gesù di Nazaret, la 
Chiesa riconosce un Messia giubilare, che vive 
nel dono totale di sé, comunica la verità e la vita 
a tutti, chiede la conversione, insegna la via 
nuova dell'amore che Egli porta nel mondo come 
modo di essere e di agire della Trinità.

In Lui si rivela che la salvezza è per tutti. Egli, 
che si unì con la sua Incarnazione ad ogni uomo 
e con la sua passione e morte ad ogni sofferenza 
umana, mediante la risurrezione diventa causa di 
salvezza e di speranza per ogni essere umano, de­
stinato alla comunione con Dio nella gloria.

La Chiesa, fin dalla Pentecoste, con la grazia 
dello Spirito Santo, continua la missione di Gesù, 
annunziando ogni giorno la buona novella e la li­
berazione dal male.

Anche se ci sfuggono le vie con le quali Cri­
sto esercita questa salvezza al di fuori delle strut­
ture sacramentali del suo Corpo, al quale Egli 
stesso ha affidato il ministero della predicazione 
e della santificazione, la Chiesa crede che tutta

'” Cfr. C./.C., can. 1752.
” Cfr. Gaudium et spes, 22.



896 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

l'umanità appartiene a Cristo, primogenito di 
ogni creatura (cfr. Col 1,15 ss.).

Per questo l’orizzonte della speranza, che ha 
come termine ultimo la riconciliazione di tutto e 
di tutti in Cristo, illumina la Chiesa che annunzia 
la pace e la salvezza «ai vicini e ai lontani affin­
ché per mezzo di lui possiamo presentarci, gli uni 
e gli altri, al Padre in un solo Spirito» (Ef 2,17- 
18) e intraprende con fiducia il molteplice dialo­
go della salvezza, affinché anche il futuro della 

storia appartenga al Signore, conosciuto e amato 
come nostro Fratello, rivelazione dell'amore del 
Padre. «Così facendo, afferma la Gaudium et 
spes nella sua conclusione, risveglieremo in tutti 
gli uomini della terra una viva speranza, dono 
dello Spirito Santo, affinché finalmente un gior­
no essi vengano assunti nella pace e nella felicità 
somma, nella patria che risplende della gloria del 
Signore»

Una nuova situazione religiosa

129. La situazione religiosa all’inizio del 
Millennio è molto complessa e non rende facile 
la missione della Chiesa. L’emergenza delle 
grandi religioni, come portatrici di autentici va­
lori umani, esige dalla Chiesa un confronto ri­
spettoso per cogliere in esse il disegno dell’unico 
Dio salvatore.

Oltre che nei grandi Continenti pervasi dalle 
religioni tradizionali, oggi a causa sia delle mi­
grazioni destinate ad aumentare nel futuro, come 
della mobilità e degli scambi economici e cultu­
rali, si vive in una situazione nuova, multietnica 
e multireligiosa.

Le Chiese giovani, che specialmente in Asia, 
Africa e Oceania convivono con quelle religioni, 
mentre sono particolarmente impegnate nel dia­
logo inter-religioso, prestano anche un conside­
revole aiuto missionario in altre parti del Popolo 
di Dio.

130. Nelle risposte ai Lineamenta alcune 
Conferenze Episcopali si riferiscono alla neces­
sità di venire incontro ad un fenomeno, certo non 
estraneo alla storia, ma che oggi ha dimensioni 
forse sconosciute. Si tratta delle nuove e ripetute 
immigrazioni. Queste creano problemi pastorali 

nuovi e concreti come sono l’evangelizzazione e 
il dialogo inter-religioso, specialmente per quan­
ti professano religioni non cristiane. Quanto agli 
immigrati cattolici, sradicati dalle loro terre e 
dalle loro abitudini, è necessaria la collaborazio­
ne di sacerdoti nativi per sostenere e rinsaldare la 
loro fede e la loro vita cristiana.

La Chiesa intera quindi è protesa ad un rinno­
vato impegno di evangelizzazione nel quale non 
devono mai mancare l’annuncio esplicito della 
Rivelazione come dono irrinunciabile, il dialogo 
come metodo di comprensione reciproca, la testi­
monianza evangelica, specialmente della carità 
in tutto e prima di tutto come sigillo della verità 
proclamata e sostrato del dialogo, affinché Cristo 
sia riconosciuto nei suoi discepoli. Inoltre l'an­
nunzio integrale della salvezza richiede una sol­
lecitudine della Chiesa per ogni valore umano 
autentico.

Da queste premesse scaturiscono i compiti 
della Chiesa che non può rinunciare a proclama­
re il senso della vita e della storia alla luce del 
mistero di Cristo, confidando nella forza del Van­
gelo e nell’aiuto dello Spirito Santo, donato da 
Cristo risorto per svelare e realizzare la pienezza 
della verità e della vita divina1”.

Dialogo ecumenico

131. L’impegno della Chiesa nel dialogo ecu­
menico per l’unità dei cristiani, frutto prezioso 
dell’azione dello Spirito Santo, è irreversibile. 
Esso risponde alla preghiera e alle intenzioni del 
Signore (cfr. Gv 17,21-23), alla sua oblazione 
sulla croce per radunare tutti i figli dispersi ( cfr. 
Gv 11,52), alla necessaria testimonianza della 
Chiesa nel mondo (cfr. Ef 4,4-5).

I Vescovi partecipano alla sollecitudine del

Romano Pontefice, espressa dal Decreto conci­
liare Unitatis redintegratio, e al rinnovato impe­
gno della Chiesa per l'unità di tutti i battezzati, 
confermato dall'Enciclica Ut unum sint, come 
compito prioritario del nuovo Millennio per la 
speranza del mondo

Seguendo le direttive della Santa Sede, in co­
munione con la Conferenza Episcopale, ogni Ve­
scovo è promotore dell’unità e apostolo dell’ecu-

Ihid.. 93; cfr. Lett. Enc. Ecclesiam suam. Ili: /.<•., 637-659.
Cfr. Dich. Dominus lesus. 20-22: Le., 761-764.

™ Cfr. Giovanni Paolo II. Leti. Enc. Ut unum sint (25 maggio 1995): AAS 87 (1995), 921-982.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 897

menismo spirituale e del dialogo, per mezzo dei 
contatti fraterni con le Chiese e comunità cristia­
ne. Con la promozione di quanto è positivo non 
può ammettere gesti ambigui e affrettati che dan­
neggiano con l’impazienza il vero ecumenismo.

Egli diffonde fra i suoi fedeli la passione per 
l'unità che ardeva nel cuore di Cristo, attendendo 
con speranza la grazia della comunione di tutti 
nell’unica Chiesa di Cristo, secondo il disegno 
dello Spirito Santo.

L’annunzio del Vangelo

132. Nuovi sono i compiti della missione 
della Chiesa perché nuovi sono i fenomeni socia­
li e le emergenze culturali, gli areopaghi dell’e­
vangelizzazione, gli impegni che scaturiscono 
dalla comprensione del messaggio evangelico: la 
promozione della pace, lo sviluppo e la libera­
zione dei popoli, il riconoscimento dei diritti 
delle minoranze, la promozione della donna, una 
nuova preoccupazione per i bambini e i giovani, 
la salvaguardia del creato, la promozione di una 
autentica cultura e ricerca scientifica rispettosa

Al Vescovo e ai suoi collaboratori in ogni 
Diocesi è affidato il compito specifico dell'ecu­
menismo locale-’01, con tutte le iniziative possibi­
li, come la settimana di preghiere per l'unità dei 
cristiani, gli scambi di preghiera e la testimo­
nianza dell’unico Vangelo di Cristo Signore. 
Resta prezioso, infine, il dialogo della vita e l’e­
cumenismo dei semplici gesti quotidiani di co­
munione e di servizio che avvicinano i cuori e le 
menti dei cristiani.

dei valori della vita, il dialogo intemazionale e le 
nuove progettualità mondiali ®2.

In questo contesto sociale e culturale il Van­
gelo della speranza è annunciato come la verità 
di sempre, ma con nuovi linguaggi, con nuovo 
slancio e fervore, con nuovi metodi, specialmen­
te con la forza che scaturisce dalla santità della 
Chiesa e dalla testimonianza della sua unità. 
Questo compito è affidato a coloro che dallo Spi­
rito Santo sono stati posti come Vescovi a pasce­
re la Chiesa di Dio (cfr. At 20,28).

Azione e cooperazione missionaria

133. Ad imitazione di Gesù di Nazaret, evan­
gelizzatore del Padre, il Vescovo, animato dalla 
speranza insita nell’annuncio della Buona Novel­
la, dilata i confini del suo ministero a tutto il 
mondo poiché tutti sono destinatari della sua sol­
lecitudine pastorale. La stessa collocazione del 
Vescovo nella Chiesa e la missione che vi è chia­
mato a svolgere fanno di lui il primo responsabi­
le della permanente missione di portare il Van­
gelo a quanti ancora non conoscono Cristo, 
redentore dell'uomo. La missione del Vescovo è 
intimamente legata al suo ministero universale di 
insegnamento e alla piena relazione con la comu­
nità che egli presiede in nome di Cristo Pastore.

11 mandato affidato dal Signore risorto ai suoi 
Apostoli riguarda tutte le genti. Negli Apostoli 
stessi, anzi, «la Chiesa ricevette una missione 
universale, che non ha confini e riguarda la sal­
vezza nella sua integrità, secondo quella pienez­
za che Cristo è venuto a portare (cfr. Gv 
10, 10)»20’.

Anche per i Successori degli Apostoli il com­
pito di annunciare il Vangelo non è ristretto al­
l’ambito ecclesiale poiché il Vangelo è per tutti 
gli uomini e la Chiesa stessa è sacramento di sal­
vezza per tutti gli uomini. Essa, piuttosto, è «forza 
dinamica nel cammino dell'umanità verso il 
Regno escatologico, è segno e promotrice dei va­
lori evangelici fra gli uomini»201. Sempre, perciò, 
incombe ai Successori degli Apostoli la responsa­
bilità di diffondere il Vangelo su tutta la terra.

Consacrati non soltanto per una Diocesi ma 
per la salvezza del mondo intero ’0’, i Vescovi, sia 
come membri del Collegio episcopale sia come 
singoli Pastori delle Chiese particolari, sono, in­
sieme con il Vescovo di Roma, direttamente re­
sponsabili dell’evangelizzazione di quanti anco­
ra non riconoscono in Cristo l'unico salvatore e 
ancora non ripongono in Lui la propria speranza.

In tale contesto non possono essere dimenti­
cati i tanti Vescovi missionari, che come ieri an­
cora oggi illustrano la Chiesa con la santità della

201 Cfr. Pontificio Consiglio per la Promozione dell'Unità dei Cristiani. Direttorio per l'applicazione dei 
Principi e delle Norme sull'ecumenismo (25 marzo 1993). specialmente 37-47: AAS 85 (1993), 1052-1058.

202 Cfr. Leu. Enc. Redemptoris missio, 37: l.c., 282-286.
201 Ibid., 31: l.c„ 276-277.
“ Ibid., 20: l.c., 267-268.
205 Cfr. Ad gentes, 38.



898 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

vita e la generosità del loro slancio apostolico. 
Alcuni di loro sono stati anche Fondatori di Isti­
tuti missionari.

134. Quale Pastore di una Chiesa particolare, 
spetta al Vescovo orientarne i cammini missiona­
ri, dirigerli e coordinarli. Egli adempie al suo do­
vere di impegnare a fondo lo slancio evangeliz­
zatore della propria Chiesa particolare quando 
suscita, promuove e guida l'opera missionaria 
nella sua Diocesi. Così facendo, «rende presente 
e, per così dire, visibile lo spirito e l'ardore mis­
sionario del Popolo di Dio, sicché la Diocesi tutta 
si fa missionaria»

Nel suo zelo per l'attività missionaria il Ve­
scovo si mostra sempre servo e testimone della 
speranza. Infatti la missione è senz'altro «l’indi­
ce esatto della nostra fede in Cristo e nel suo 
amore per noi» 7 e mentre sospinge l'uomo di 
tutti i tempi ad una vita nuova, è pure animata 
dalla speranza ed è, essa stessa, frutto della spe­
ranza cristiana.

Annunciando Cristo risorto, i cristiani annun­

ciano Colui che inaugura una nuova era della sto­
ria e proclamano al mondo la buona notizia di 
una salvezza integrale e universale, che contiene 
in sé la caparra di un mondo nuovo, in cui il do­
lore e l'ingiustizia faranno posto alla gioia e alla 
bellezza. Perciò pregano come Gesù ha loro in­
segnato: «Venga il tuo Regno» (Mi 6,10). L'atti­
vità missionaria, infine, nel suo scopo ultimo di 
mettere a disposizione di ogni uomo la salvezza 
donata da Cristo una volta per sempre, tende di 
per sé alla pienezza escatologica. Grazie ad essa 
si accresce il Popolo di Dio, si dilata il Corpo di 
Cristo e si amplia il Tempio dello Spirito fino alla 
consumazione dei secoli2™.

All'inizio del Terzo Millennio, quando la co­
scienza dell’universalità della salvezza si è acui­
ta e si sperimenta che l’annunzio del Vangelo 
deve essere ogni giorno rinnovato, la Chiesa 
sente di non dover rallentare nel suo impegno 
missionario, anzi di unire le forze in una nuova e 
più profonda cooperazione missionaria, con la 
collaborazione di tutti i Successori degli Apostoli 
e delle loro Chiese particolari

Dialogo inter-religioso e incontro con le altre religioni

135. Come Maestri della fede i Vescovi de­
vono anche avere una giusta attenzione verso il 
dialogo inter-religioso, primo fra tutti lo speciale 
dialogo con i fratelli d'Israele, popolo della 
prima Alleanza.

È a tutti evidente, infatti, che nelle attuali cir­
costanze storiche esso ha assunto una nuova e 
immediata urgenza. Per molte comunità cristia­
ne, infatti, come ad esempio in Africa e in Asia, 
il dialogo inter-religioso fa quasi parte integrante 
della vita quotidiana delle famiglie, delle comu­
nità locali, dell’ambiente di lavoro c dei servizi 
pubblici. In altre, invece, come ad esempio nel­
l’Europa Occidentale e, ad ogni modo, nei Paesi 
di più antica cristianità, si tratta di un fenomeno 
nuovo. Anche qui accade sempre più frequente­
mente che credenti di diverse religioni e culti si 
incontrino e spesso vivano insieme, a motivo 
delle migrazioni dei popoli, dei viaggi, delle co­
municazioni sociali e delle scelte personali.

Il dialogo inter-religioso, come ha ricordato 

Giovanni Paolo II, è parte della missione evan­
gelizzatrice della Chiesa e rientra nelle prospetti­
ve del Giubileo del 2000 e delle sfide del Terzo 
Millennio210. Tra le principali ragioni il Decreto 
Nostra aetate inserisce quelle suggerite dalla 
professione della speranza cristiana. Tutti gli uo­
mini, infatti, hanno una comune origine da Dio, 
in quanto creature amate da Lui, e hanno il co­
mune destino del fine ultimo che è Dio.

In questo dialogo i cristiani hanno pure non 
poche cose da apprendere. Tuttavia devono sem­
pre testimoniare la propria speranza in Cristo, 
unico Salvatore dell’uomo, coltivando il dovere e 
la determinazione nel proclamare, senza esitazio­
ni, l'unicità di Cristo redentore. In nessun altro, 
infatti, il cristiano ripone la sua speranza poiché 
è Cristo il compimento di qualunque speranza. 
Egli è «l’attesa di quanti, in ogni popolo, aspet­
tano la manifestazione della bontà divina»2". 
Inoltre il dialogo deve essere condotto e attuato 
dai fedeli con la convinzione che l’unica vera re-

Ihid.: cfr. Lett. Enc. Redemptoris missio, 63: l.c., 311-312.
Lett. Enc. Redemptoris missio, 11 : l.c. 259-260.

” Cfr. Ad gentes. 9.
"" Cfr. Congregazione per l’Evangelizzazione dei Popol i. Istr. Cooperatio missionalis sulla cooperazione 

missionaria ( I ottobre 1998): AAS 91 (1999), .306-324.
Cfr. Lett. Enc. Redemptoris missio, 55: l.c.. 302-304; cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Tertio Millennio 

adveniente (10 novembre 1994), 53: AAS 87 ( 1995), 37.
S. Giustino, Dialogus cum Tryphone 11: PG 6, 499; cfr. Dich. Dominus lesus. 13-15: l.c., 754-756.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 899

ligione sussiste «nella Chiesa cattolica e aposto­
lica, alla quale il Signore Gesù ha affidato la mis­
sione di comunicarla a tutti gli uomini»212.

136. A tutti i fedeli e a tutte le comunità cri­
stiane spetta di praticare il dialogo inter-religio- 
so, per quanto non sempre con la stessa intensità 
e allo stesso livello. Laddove, però, le situazioni 
lo richiedono o lo permettono è dovere di ogni 
Vescovo nella sua Chiesa particolare aiutare, con 
il suo insegnamento e con l’azione pastorale, tutti 
i fedeli a rispettare c stimare i valori, le tradizio­
ni, le convinzioni degli altri credenti, come pure 
promuovere una solida e adatta formazione reli­
giosa dei cristiani stessi, perché sappiano dare 
una convinta testimonianza del grande dono del­
la fede cristiana.

Il Vescovo deve pure vegliare sulla qualità teo­
logica del dialogo inter-religioso, qualora sia at­
tuato nella propria Chiesa particolare, in modo 

che mai rimanga sottaciuta o non affermata l’uni­
versalità e l’unicità della Redenzione operata da 
Cristo, unico Salvatore dell’uomo e rivelatore del 
mistero di Dio2". Solo nella coerenza con la pro­
pria fede, infatti, è possibile anche condividere, 
confrontare, arricchire le esperienze spirituali e le 
forme di preghiera, come vie di incontro con Dio.

Il dialogo inter-religioso, tuttavia, non riguar­
da solamente il campo dottrinale, ma si estende 
ai molteplici rapporti quotidiani tra i credenti, nel 
rispetto reciproco e nella conoscenza comune. Si 
tratta del dialogo della vita laddove i credenti 
delle diverse religioni testimoniano reciproca­
mente i propri valori umani e spirituali al fine di 
favorire la convivenza pacifica e la collaborazio­
ne per una società più giusta e fraterna. Nel fa­
vorire e nel seguire attentamente tale dialogo, il 
Vescovo ricorderà sempre ai fedeli che questo 
impegno nasce dalle virtù teologali della fede, 
speranza e carità e con esse cresce.

Una particolare attenzione al fenomeno delle sette

137. La sollecitudine del Vescovo per i suoi 
fedeli deve cogliere con realismo anche il perico­
lo della seduzione che le sette religiose ed altri 
movimenti alternativi di diverso genere e di diver­
si nomi possono suscitare nelle persone meno pre­
parate. Spesso si tratta di movimenti indotti per 
erodere la fede cattolica, proposti in ambienti di 
disagio sociale e familiare, anche con la manipo­
lazione delle persone e delle coscienze. Si diffon­
dono perfino sette sataniche contraddistinte da 
scopi anticristiani, riti e forme morali aberranti.

Lo studio accurato delle sette e del loro modo 
di operare, così come il ricorso a chi ha capacità 
di aiutare i fedeli rimasti impigliati in esse o mi­
nacciati da esse, può essere di grande aiuto anche 
per restituire alle persone la serenità e la profes­
sione della fede214.

Ma si tratta soprattutto di formare comunità 
cristiane vive e autentiche, piene di vitalità e di 
entusiasmo, promotrici di speranza; cioè comu­
nità capaci di divenire luoghi della condivisione 
del Vangelo, dell’impegno missionario, dell’at­
tenzione alla persona, dell'aiuto vicendevole e di 
una vera e propria terapia spirituale per gli uomi­
ni e le donne del nostro mondo, mediante la pre­
ghiera e i Sacramenti.

Quanto poi alla lotta contro il male e il 
maligno, spetta al Vescovo incaricare, secondo 
la legge canonica, sacerdoti dotati di pietà, 
scienza, prudenza e integrità di vita per l'uso 
degli esorcismi e provvedere anche alla pra­
tica delle preghiere per ottenere da Dio la guari­
gione21’.

Dialogo con persone di altre convinzioni

138. La Chiesa, nel suo impegno di evange­
lizzare ed annunziare la salvezza in Cristo a tutti, 
non tralascia di stabilire nei modi più idonei il 

dialogo con persone di altre convinzioni religio­
se. Esse sono spesso sensibili al fascino del Van­
gelo, alla persona di Gesù, ai valori autentica-

212 Concilio Vaticano II, Dich. sulla libertà religiosa Dignitatis humanae, 1; cfr. Dich. Dominus lesus. 16- 
17= le., 756-759.

2" Cfr. Lett. Enc. Redemptoris missio, 5: l.c„ 253-254.
214 Cfr. Segretariato per l'Unione dei Cristiani - Segretariato per i Non Cristiani - Segretariato per i 

Non Credenti - Pontificio Consiglio per la Cultura, Rapporto provvisorio II fenomeno delle sette o nuovi mo- 
vimenti religiosi: sfida pastorale (7 maggio 1986), 10.

Cfr. Rituale Romanum, De Exorcismis et Supplicationibus quibusdam. Editio typica 1999; cfr. Congre- 
Oazione per la Dottrina della Fede, Islr. Ardens felicitatis desiderium circa le preghiere per ottenere da Dio la 
guarigione ( 14 settembre 2000).



900 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

mente umani della sua predicazione e del suo 
esempio. Spesso attendono dalla Chiesa la paro­
la chiarificatrice, il superamento dei pregiudizi, 
la ricerca attenta dei valori credibili della verità e 
della giustizia. Sentono talvolta una segreta no­
stalgia del Cristianesimo dove si congiungono 
insieme le ragioni della fede e quelle della spe­
ranza, mentre oggi, cadute le utopie, la mancan­
za della fede si traduce in un atteggiamento inca­
pace di varcare la soglia della speranza.

Per questo il Vescovo nella sua Chiesa deve fa­
vorire incontri che possano coinvolgere uomini e 
donne cercatori della verità, sensibili ai valori tra­
scendenti della bontà, della giustizia e della bel­
lezza, preoccupati dell’umanità del nostro tempo.

E ciò allo scopo di favorire la ricerca comune di 
sentieri per la promozione dei valori dell'uomo. 
specialmente attraverso il dialogo con autorevoli 
esponenti della cultura e della spiritualità.

Pastore di tutti, responsabile dell'annuncio 
del Vangelo nella complessa situazione della no­
stra società, il Vescovo non deve dimenticare di 
essere difensore dei diritti dei fedeli cattolici e 
anche della Chiesa, spesso negati o contestati in 
diversi luoghi o in certe circostanze sociali o po­
litiche. Sostegno dei suoi fedeli, il Vescovo deve 
infondere e promuovere la speranza nei momen­
ti di persecuzione e di ostilità contro i propri fe­
deli, forte della testimonianza della verità e della 
coerenza della propria vita.

Attenzione ai nuovi problemi sociali e alle nuove povertà

139. Un annuncio privilegiato della speranza 
è la sollecitudine per i poveri esercitata in questa 
nostra società, nella quale nessuno deve dimenti­
care che della vita economica e sociale, come ha 
ricordato il Concilio, l’uomo è autore, centro e 
fine216. Da qui la preoccupazione della Chiesa 
perché anche lo sviluppo non sia inteso in senso 
esclusivamente economico, ma piuttosto in senso 
integralmente umano.

L’orientamento della speranza cristiana è cer­
tamente verso il Regno dei cieli e verso la vita 
eterna. Questa destinazione escatologica, tutta­
via, non attenua l’impegno per il progresso della 
città terrena. Al contrario, gli dà senso e forza, 
mentre «lo slancio della speranza preserva dal­
l’egoismo e conduce alla gioia della carità»217. La 
distinzione tra progresso terrestre e crescita del 
Regno, infatti, non è una separazione, poiché la 
vocazione dell’uomo alla vita eterna, più che 
abolire, conforta il compito dell’uomo di mettere 
in atto le energie ricevute dal Creatore per lo svi­
luppo della sua vita temporale.

140. Non è compito specifico della Chiesa 
offrire soluzioni alle questioni economiche e so­

ciali. ma la sua dottrina contiene un insieme di 
principi indispensabili per la costruzione di un 
giusto sistema sociale ed economico. Anche in 
questo ambito la Chiesa ha un Vangelo da an­
nunciare, del quale ogni Vescovo, nella sua Chie­
sa particolare, deve farsi portatore, indicandone 
il cuore nelle Beatitudini evangeliche2".

Poiché, infine, il comandamento dell’amore 
del prossimo è molto concreto, occorre che il Ve­
scovo promuova nella sua Diocesi iniziative ap­
propriate ed esorti al superamento di eventuali 
atteggiamenti di apatia, passività ed egoismo in­
dividuale e di gruppo. Ugualmente è importante 
che con la sua predicazione il Vescovo risvegli la 
coscienza cristiana di ogni cittadino, esortandolo 
ad operare, con una solidarietà attiva e con i 
mezzi a sua disposizione, in difesa del suo fratel­
lo contro qualsiasi abuso che attenti alla dignità 
umana. Deve, al riguardo, sempre ricordare ai fe­
deli che in ogni povero e in ogni bisognoso è pre­
sente Cristo (cfr. Mt 25,31-46). La stessa figura 
del Signore come giudice escatologico è la pro­
messa di una giustizia finalmente perfetta per i 
vivi e per i morti, per gli uomini di tutti i tempi e 
di tutti i luoghi21".

Vicino a quanti soffrono

141. Memore del suo titolo di Padre e di Di­
fensore dei poveri, il Vescovo ha il compito di 
animare l’esercizio della carità verso i poveri con 

l’esempio, con le opere della misericordia e della 
giustizia, con singoli interventi, ma anche con 
ampi programmi di solidarietà.

!l“ Cfr. Gaudium et spes, 63.
217 Catechismo della Chiesa Cattolica, 1818.
2" Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Istr. Libertatis conscientia su libertà cristiana e libe­

razione (22 marzo 1986), 62: AAS 79 (1987), 580-581.
2'" Cfr. Ibid.. 60: Le.. 579.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 901

Degli impegni, che nelle risposte ai Linea- 
menta si assegnano ai Vescovi come promotori 
della carità nel nostro tempo, occorre ricordarne 
alcuni in particolare.

Nella sua Diocesi ogni Pastore, con l'aiuto di 
persone qualificate nel campo della pastorale sa­
nitaria. annuncia il Vangelo nell’ambito della 
cura della salute fisica e psichica. La tutela della 
salute occupa un posto di rilievo nella nostra so­
cietà. L’umanizzazione della medicina e dell’as­

sistenza dei malati, la vicinanza a tutti nel mo­
mento della sofferenza risveglia nel cuore di ogni 
discepolo di Gesù la figura compassionevole di 
Cristo, medico dei corpi e delle anime. E ricorda 
la sua perentoria parola di missione: «Guarite gli 
infermi» (Mt 10,8).

L’organizzazione e la promozione continua di 
questo settore della pastorale merita priorità nel 
cuore e nella vita di un Vescovo.

Promotore della giustizia e della pace

142. I temi della giustizia e dell'amore per il 
prossimo richiamano spontaneamente quello 
della pace: «Un frutto di giustizia è seminato 
nella pace per coloro che operano la pace» (Gc 
3,18). Quella che la Chiesa annuncia è la pace di 
Cristo, il “principe della pace" che ha proclama­
to la beatitudine degli «operatori di pace perché 
saranno chiamati figli di Dio» (Mt 5,9). Tali sono 
non soltanto coloro che rinunciano all'uso della 
violenza come metodo abituale, ma anche tutti 
quelli che hanno il coraggio di operare perché sia 
cancellato ciò che impedisce la pace. Questi ope­
ratori della pace sanno bene che essa comincia 
nel cuore dell’uomo. Perciò agiscono contro l’e­
goismo, che impedisce di vedere gli altri come 
fratelli e sorelle in un'unica famiglia umana, so­
stenuti in questo dalla speranza in Gesù Cristo, il 
Redentore innocente la cui sofferenza è un inde­
fettibile segno di speranza per l’umanità. Cristo è 
la pace (cfr. Ef2,14) e l’uomo non troverà la pace 
se non incontrerà Cristo.

La pace è una responsabilità universale, che 
passa attraverso i mille piccoli atti della vita 
di ogni giorno. Secondo il loro modo quotidiano 
di vivere con gli altri, gli uomini si esprimono a 
favore della pace o contro la pace. La pace at­
tende i suoi profeti e i suoi artefici220. Questi ar­
chitetti della pace non possono mancare anzitut­
to nelle comunità ecclesiali, di cui il Vescovo è 
Pastore.

Occorre, perciò, che egli non lasci cadere oc­
casione alcuna per promuovere nelle coscienze 
l’aspirazione alla concordia e per favorire l’inte­

sa tra le persone nella dedizione alla causa della 
giustizia e della pace. Si tratta di un compito 
arduo, che richiede dedizione, sforzi rinnovati e 
un'insistente azione educativa soprattutto verso 
le nuove generazioni, perché s’impegnino, con 
rinnovata gioia e speranza cristiana, nella costru­
zione di un mondo più pacifico e fraterno. L’ope­
rare per la pace è anch’esso incluso nel compito 
prioritario della evangelizzazione. Per questo la 
promozione di un’autentica cultura del dialogo e 
della pace è anch’essa un impegno fondamentale 
dell’azione pastorale di un Vescovo.

143. Voce della Chiesa che, evangelizzando, 
chiama e convoca tutti gli uomini, il Vescovo non 
omette di concretamente operare e di fare udire 
la sua parola saggia ed equilibrata affinché i re­
sponsabili della vita politica, sociale ed economi­
ca cerchino le più giuste soluzioni possibili per 
risolvere i problemi del convivere civile.

Le condizioni in cui i Pastori svolgono la loro 
missione in questi ambiti sono spesso molto dif­
ficili. sia per l’evangelizzazione sia per la pro­
mozione umana, ed è soprattutto qui che si mo­
stra quanto e come, nel ministero episcopale, 
debba essere inclusa la disponibilità alla soffe­
renza. Ma senza di essa non è possibile che si de­
dichino alla loro missione. Grande, perciò, 
dev'essere la loro fiducia nello Spirito del Signo­
re risorto e il loro cuore deve sempre essere ri­
colmo della speranza che non delude (cfr. Rm 
5.5).

Custodi della speranza, testimoni della carità di Cristo

144. I cristiani adempiono un mandato profe­
tico ricevuto da Cristo quando operano per por­
tare nel mondo il germe della speranza. Per que­

sto il Concilio ricorda che la Chiesa «cammina 
insieme con l'umanità tutta e sperimenta assieme 
al mondo la medesima sorte terrena, ed è come il

220 Cfr. Giovanni Paolo II. Discorso nella Giornata Mondiale di preghiera per la pace in Assisi (27 ottobre 
1986), 7: Insegnamenti, IX/2 (1986), 1263.



902 Atti della Santa Sede ■ Sinodo dei Vescovi

fermento e quasi l'anima della società umana, 
destinata a rinnovarsi in Cristo e a trasformarsi in 
famiglia di Dio»221.

L’assunzione di responsabilità nei riguardi del 
mondo intero e dei suoi problemi, delle sue do­
mande e delle sue attese appartiene anch’essa al­
l’impegno di evangelizzazione, cui la Chiesa è 
chiamata dal Signore. Esso coinvolge in prima 
persona ogni Vescovo rendendolo attento alla let­
tura dei "segni dei tempi” così da ridestare negli 
uomini una nuova speranza. In questo egli opera 
come ministro dello Spirito che, anche oggi, alle 
soglie del Terzo Millennio, non cessa di operare 
grandi cose perché sia rinnovata la faccia della 
terra. Sull’esempio del Buon Pastore egli indica 
all'uomo la via da seguire e, come il Samaritano, 
si china su di lui per curarne le ferite.

145. L'uomo è essenzialmente anche un "es­
sere di speranza”. È pur vero che non sono pochi, 
nelle varie parti della terra, gli eventi che indur­
rebbero allo scetticismo e alla sfiducia: tali e 
tante sono le sfide che oggi sono rivolte alla spe­
ranza. La Chiesa, però, trova nel mistero della 
croce e della risurrezione del suo Signore il fon­
damento della “beata speranza". Da qui attinge la 
forza per mettersi e rimanere al servizio dell'uo­
mo e di ogni uomo.

Il Vangelo, di cui la Chiesa è serva, è un mes­
saggio di libertà e una forza di liberazione che, 
mentre mette a nudo e giudica le speranze illuso­
rie e fallaci, porta però a compimento le aspira­
zioni più autentiche dell’uomo. 11 nucleo centra­
le, poi, di questo annuncio è che mediante la sua 
croce e la sua risurrezione e mediante il dono 
dello Spirito Santo Cristo ha aperto vie nuove di 
libertà e di liberazione per l'umanità.

Tra gli ambiti, nei quali il Vescovo guida la 
propria comunità, delineando impegni e attuando 
comportamenti che siano esempi della forza rin­
novatrice del Vangelo ed effettivi segnali di spe­
ranza, si indicano alcuni di particolare rilevanza, 
che riguardano la dottrina sociale della Chiesa. 
Questa infatti, non soltanto non è estranea, ma è 
parte essenziale del messaggio cristiano, perché 
propone le dirette conseguenze del Vangelo nella 
vita della società. Su di essa, peraltro, si è più 
volte soffermato il Magistero, illustrandola alla 
luce del mistero pasquale, donde la Chiesa sem­
pre attinge la verità sulla storia e sull'uomo, ri­
cordando pure che spetta poi alle Chiese partico­

lari, in comunione con la Sede di Pietro e fra 
loro, portarla a concrete attuazioni.

146. Un primo ambito riguarda il rapporto 
con la società civile e politica. E evidente, al ri­
guardo, che la missione della Chiesa è una mis­
sione religiosa e che il fine privilegiato della sua 
azione è l’annuncio di Gesù Cristo, l’unico 
Nome «dato agli uomini sotto il cielo nel quale 
sia stabilito che possiamo essere salvati» (A/ 
4,12). Ne deriva, fra l'altro, la distinzione, riba­
dita dal Concilio, fra la comunità politica e la 
Chiesa. Indipendenti e autonome nel proprio 
campo, esse hanno in comune, però, il servizio 
alla vocazione personale e sociale delle stesse 
persone “.

Perciò la Chiesa, per mandato del Signore 
aperta a tutti gli uomini di buona volontà, non è, 
né mai può essere, concorrente della vita politica, 
ma neppure estranea ai problemi della vita socia­
le. Per questo, rimanendo all'Interno della pro­
pria competenza di promozione integrale del­
l'uomo, la Chiesa può cercare soluzioni anche 
per problemi di ordine temporale, soprattutto lad­
dove è compromessa la dignità dell’uomo e sono 
calpestati i suoi più elementari diritti.

147. In tale quadro si colloca pure l’azione 
del Vescovo, il quale riconosce l’autonomia dello 
Stato ed evita, per questo, la confusione tra fede 
e politica servendo, invece, la libertà di tutti. 
Alieno da gesti che inducano a identificare la 
fede con una determinata forma politica, egli 
cerca anzitutto il Regno di Dio ed è così che, as­
sumendo un più valido e puro amore per aiutare 
i suoi fratelli e per realizzare, con l’ispirazione 
della carità, le opere della giustizia, egli si pre­
senta come custode del carattere trascendente 
della persona umana e come segno di speranza ”'. 
Il contributo specifico che un Vescovo offre in 
questo ambito è quello stesso della Chiesa, cioè 
«quella visione della dignità della persona, la 
quale si manifesta in tutta la sua pienezza nel mi­
stero del Verbo incarnato» 224.

L’autonomia della comunità politica non in­
clude. infatti, la sua indipendenza dai principi 
morali; anzi, una politica priva di riferimenti mo­
rali porta inevitabilmente al degrado della vita 
sociale, alla violazione della dignità e dei diritti 
della persona umana. Per questo alla Chiesa sta a 
cuore che alla politica sia conservata, o restituita.

221 Gaudium et spes. 40.
222 Cfr. Ihid.. 76.
222 Cfr. Ihid.. 72. 76.
224 Giovanni Paolo II. Lctt. Enc. Centesimus annus ( 1 maggio 1991 ). 47: AAS 83 ( 1991 ), 851 -852.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 903

l’immagine del servizio da rendere all’uomo e 
alla società. Poiché, poi, è compito proprio dei 
fedeli laici impegnarsi direttamente nella politi­
ca, la preoccupazione del Vescovo è quella di 
aiutare i suoi fedeli a dibattere le loro questioni e 
assumere le proprie decisioni alla luce della Pa­
rola di Verità; di favorire e curare la loro forma­

zione in modo che nelle scelte siano motivati da 
una sincera sollecitudine per il bene comune 
della società in cui vivono, cioè il bene di tutti gli 
uomini e di tutto l'uomo; di insistere perché vi 
sia coerenza fra la morale pubblica e quella pri­
vata.

La schiera dei testimoni e l'ancora della speranza

148. Discepolo e testimone di Cristo, il Ve­
scovo in questo inizio di secolo e di Millennio ha 
cura di annunziare, celebrare e promuovere, 
come Gesù, il Regno del Padre nella speranza.

Saldo nella fede, che è «garanzia di ciò che si 
spera, prova di ciò che non si vede» (Eb 11,1 ), è 
pronto a far avanzare il suo popolo, come Israele 
nel deserto, immagine viva della Chiesa pellegri­
na nel tempo, «fra le persecuzioni del mondo e le 
consolazioni di Dio»-’2'. Fisso con lo sguardo in 
Cristo, autore e perfezionatore della fede, soste­
nuto dalla schiera dei testimoni della fede e della 
speranza, diventa un testimone credibile della fe­
deltà di Dio in ogni tempo. Per questo la Chiesa 
del la fine del secolo e del Millennio ha voluto tra

l’altro far memoria ecumenica dei testimoni della 
fede del secolo XX. come araldi della speranza 
cristiana per le nuove generazioni.

In un mondo globalizzato il Vescovo procla­
ma la comunione e solidarietà, l’unità e la ricon­
ciliazione. In una società alla ricerca del senso 
della vita offre la parola liberatrice del Vangelo, 
parola di verità che apre gli orizzonti degli uomi­
ni oltre la morte ed illumina con la luce della Pa­
squa di Cristo i sentieri della vita22*.

Il Vescovo, afferrato alla speranza, sicura e 
salda come un’ancora (cfr. Eb 6,18ss.). guida il 
suo popolo con fiducia nello spirito di servitore 
del Vangelo di Gesù Cristo per la speranza del 
mondo.

CONCLUSIONE

149. Nei giorni dal 6 all’8 ottobre del 2000, i 
Vescovi di tutto il mondo hanno celebrato il loro 
Giubileo in comunione con il Papa, in un clima 
di conversione e di preghiera, ispirandosi allo 
stesso tema della prossima Assemblea ordinaria 
del Sinodo: Il Vescovo servitore del Vangelo di 
Gesù Cristo per la speranza del mondo211. Come 
è stato notato, per la prima volta dai tempi del 
Concilio Vaticano 11, tanti Vescovi, provenienti 
da tutto il mondo, si trovavano insieme per vive­
te momenti di autentica spiritualità giubilare: il 
rito penitenziale in San Giovanni in Laterano, la 
celebrazione missionaria a San Paolo fuori le 
Mura, il Santo Rosario nell'Aula Paolo VI, gli in­
contri con il Romano Pontefice, specialmente la 
solenne Concelebrazione Eucaristica di Domeni­
ca 8 ottobre, culmine del Giubileo dei Vescovi.

La devozione a Maria, culminata nella vene­
razione della statua della Vergine di Fatima, che 

ha guidato per sentieri di speranza la travagliata 
storia della Chiesa nel secolo XX. ha reso l'in­
contro giubilare particolarmente intenso. Come 
spesso ha ripetuto il Papa, era quasi un ritorno 
dei Successori degli Apostoli al Cenacolo della 
Pentecoste, con Maria, la Madre di Gesù.

150. In questa particolare circostanza Gio­
vanni Paolo li ha affidato alla Madre del Signo­
re. con una vibrante preghiera, i frutti del Giubi­
leo e le ansie del nuovo Millennio.

Nelle parole della preghiera di affidamento 
alla Vergine Maria si sono concentrate le speran­
ze per il futuro con la certezza che è Cristo Si­
gnore l'unica salvezza e lo Spirito di verità è l'in­
dispensabile sorgente di vita per la Chiesa.

Insieme alla memoria dei grandi progressi di 
una umanità che si trova ad un bivio della storia, 
il Santo Padre ha ricordato i bisogni dei più de-

Lumen gentium, 8.
Cfr. Gaudium et spes. 22.
Cfr. Giubileo dei Vescovi. H Vescovo servitore del Vangelo di Gesù Cristo per la speranza del mondo, 

onta 6-8 ottobre 2000: opuscolo di partecipazione al Giubileo dei Vescovi.



904 Atti delia Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

boli: bimbi non ancora venuti alla luce o nati in 
condizioni di povertà e di sofferenza; giovani alla 
ricerca di senso; persone prive di lavoro o prova­
te dalla fame e dalla malattia, famiglie dissestate, 
anziani privi di assistenza, persone sole e senza 
speranza”’.

È in gioco, nelle speranze dell'umanità, il va­
lore stesso della vita umana che la Chiesa difen­
de e propone con coraggio davanti a tutte le mi­
nacce, affidandosi al Dio della vita e alla Madre 
di Colui che è la via, la verità e la vita.

Nelle parole del Successore di Pietro e nella 
sua implorazione per le sorti dell'umanità abbia­
mo riascoltato la preghiera per un mondo alla ri­
cerca di ragioni per credere e per sperare. Come 
in una logica continuità i Vescovi si riuniranno 
nella prossima Assemblea sinodale per procla­

mare la speranza in Cristo e nell’azione dello 
Spirito per il futuro della Chiesa e dell’umanità.

Da Maria, l’umile ancella che si è affidata a 
Dio, la Chiesa impara a proclamare il Vangelo 
della salvezza e della speranza. Nel Magnificat 
risuonano in canto le certezze di tutti i poveri del 
Signore che sperano nella sua Parola. In lei, 
donna vestita di sole, assunta nella gloria accan­
to al Figlio risorto, la Chiesa ha la garanzia del­
l'adempimento delle promesse del Signore per 
l’umanità, chiamata alla vittoria finale sul male e 
sulla morte. A lei, che per quanti sono ancora pel­
legrini sulla terra brilla «quale segno di sicura 
speranza e di consolazione, fino a quando non 
verrà il giorno del Signore»2”, la Chiesa rivolge 
la sua preghiera, invocandola come Madre della 
speranza, primizia del mondo futuro.

22" Cfr. Giovanni Paolo II. Atto di affidamento atta Peata Vergine Maria. 3-4: L'Osservatore Romano. 9-10 
ottobre 2(XX). p. 6.

229 Lumen gentium. 68.



Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

COMUNICARE IL VANGELO
IN UN MONDO CHE CAMBIA

Orientamenti pastorali dell'Episcopato italiano 
per il primo decennio del 2000

Il documento ‘Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia", contenente gli ‘Orientamen­
ti pastorali", che i Vescovi italiani consegnano alle comunità cristiane per il primo decennio del 
nuovo Millennio, trae la sua origine dall’impegno pastorale che ha caratterizzato il cammino della 
Chiesa in Italia negli anni Novanta.
Un primo approccio con l’argomento si è avuto nel Consiglio Episcopale Permanente del 20-23 
settembre 1999, il quale ha disposto una consultazione delle Conferenze Episcopali regionali, per 
sottoporre poi una sintesi delle loro risposte all’esame del medesimo Consiglio nella riunione del 
marzo 2000 e per offrire un utile contributo alla XLVII Assemblea Generale del 14-18 maggio 2000, 
in vista della scelta del tema.
L'Assemblea, dopo approfondito dibattito, ha indicato un possibile cammino per individuare le 
attuali esigenze del contesto socioculturale, a cui dare concrete risposte con contenuti teologici, 
spirituali, pedagogici e pastorali. Successivamente, la Presidenza ha affidato l'elaborazione del docu­
mento ad un “Gruppo di lavoro" composto da alcuni Vescovi, teologi ed esperti in altre discipline. 
Una prima bozza degli ‘Orientamenti’, dal titolo provvisorio ‘Comunicare Cristo nastra spe­
ranza" frutto del lavoro del "Gruppo", è stata oggetto di riflessione da parte del Consiglio Epi­
scopale Permanente, tenuto a Torino dal 18 al 21 settembre 2000, il quale ha stabilito che il testo 
fosse inviato ai Vescovi affinché ne potessero discutere nelle rispettive Conferenze regionali. Da 
questa consultazione sono scaturite una seconda e una terza bozza, esaminate dal Consiglio Per­
manente nelle riunioni del 22-25 gennaio e del 26-29 marzo 2001.
La stesura degli “Orientamenti", pressoché definitiva, è stata discussa con ampio dibattito dalla 
XLV11I Assemblea Generale del 14-18 maggio, la quale ha approvato il documento, demandando 
alla Presidenza della C.E.I. di integrarlo secondo le osservazioni e i suggerimenti emersi in Assem­
blea e di provvedere alla sua pubblicazione.

PRESENTAZIONE

L’Assemblea Generale dei Vescovi italiani ha approvato, nel maggio scorso, un docu­
mento che offre alcuni Orientamenti pastorali per un fecondo cammino delle nostre comu­
nità lungo il prossimo decennio.

11 tema di fondo è indicato già nel titolo: “Comunicare il Vangelo in un mondo che cam- 
bia". Esso include la prospettiva della missione e ne privilegia il compito. Invita per questo

905



906 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

a dare uno sguardo realistico al contesto nel quale siamo chiamati a offrire la nostra testi­
monianza: si tratta infatti di scorgere l’”oggi di Dio” e le sue attese su di noi. E infine sol­
leva interrogativi e offre indicazioni circa la “conversione pastorale” richiesta dalla chia­
mata a servire nel modo più adeguato l’annuncio del Vangelo oggi.

Questo documento, mentre intende sostenere - e non certo sostituire - le responsabilità 
pastorali a cui sono chiamate le singole Chiese particolari, vuol essere una prima risposta all’in­
vito rivolto a noi tutti da Giovanni Paolo II nella Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte. Il 
Papa ci sospinge ad affrontare il nuovo Millennio con piena fiducia nella presenza tra noi di Cri­
sto risorto e con il coraggio che ci è donato dall’azione decisiva dello Spirito Santo.

Vogliamo anche noi "andare al largo”, salpare senza paura, non temere la notte infrut­
tuosa, riprendere con fiducia la pesca. Vogliamo soprattutto dare gloria a Dio ed essergli 
profondamente grati. Attraverso l’incarnazione di suo Figlio, Egli ha infatti deposto nel 
grembo della Chiesa il seme di una speranza che non delude. E così ci ha resi capaci di rav­
vivare la speranza di ogni uomo. E ciò che, umilmente e senza tentennamenti, vogliamo fare 
nel prossimo futuro.

Ci accompagni sempre, con la sua silenziosa testimonianza e il suo affetto materno. 
Maria, Madre di Gesù e Madre nostra, “Stella dell’evangelizzazione”.

Roma, 29 giugno 2001 - Solennità dei Santi Apostoli Pietro e Paolo

Camillo Card. Ruini
Vicario di Sua Santità per la Diocesi di Roma 

Presidente della Conferenza Episcopale Italiana

INTRODUZIONE

«Ciò che era fin da principio, ciò che noi abbiamo udito ... il Verbo della vita ... 
Queste cose vi scriviamo, perché la nostra gioia sia perfetta» (1 Gv 1,1.4)

Al servizio della gioia e della speranza di ogni

1. Amatissimi fratelli e sorelle in Cristo, ci 
rivolgiamo a voi, all'inizio di questo nuovo Mil­
lennio, con sentimenti di lode e di ringraziamen­
to al Signore, perché ha operato e continua a ope­
rare meraviglie in mezzo a noi: è il Signore, 
vivente, il Dio con noi, la nostra speranza. Ci 
rivolgiamo a voi anche con sentimenti di profon­
da gratitudine per il cammino che, grazie a voi 
tutti, le Chiese di Dio che sono in Italia hanno 
compiuto dal Concilio Vaticano 11 ad oggi. Insie­
me a voi abbiamo cercato di condividere il peso 
delle tristezze e delle angosce dei nostri contem­

uomo

poranei1, convinti che compito primario della 
Chiesa sia testimoniare la gioia e la speranza 
originate dalla fede nel Signore Gesù Cristo, 
vivendo nella compagnia degli uomini, in piena 
solidarietà con loro, soprattutto con i più deboli.

Come Pastori, vorremmo essere soprattutto i 
“collaboratori della vostra gioia", senza «far da 
padroni sulla vostra fede» (2Cor 1,24). Non 
abbiamo la presunzione di credere di non avervi 
mai dato giusto motivo di lamentarvi di noi nel 
nostro servizio episcopale2; perciò chiediamo 
perdono al Signore e a voi per tutte le mancanze

1 Cfr. Concilio Vaticano II. Cost. past. Gaudium et spes, I.
2 Cfr. S. Agostino, Sermo 383, 3.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 907

a questo nostro ministero, e desideriamo rinno­
vare il nostro impegno di confermarvi nella fede 
e di alimentare in voi con tutte le nostre forze la 
gioia evangelica, per essere insieme a voi porta­
tori della gioia a ogni uomo.

2. A tutti vogliamo recare una parola di spe­
ranza. Non è cosa facile, oggi, la speranza. Non 
ci aiuta il suo progressivo ridimensionamento: è 
offuscato se non addirittura scomparso nella no­
stra cultura l'orizzonte escatologico, l'idea che la 
storia abbia una direzione, che sia incamminata 
verso una pienezza che va al di là di essa. Tale 
eclissi si manifesta a volte negli stessi ambienti 
ecclesiali, se è vero che a fatica si trovano le 
parole per parlare delle realtà ultime e della vita 
eterna.

C’è poi la tentazione di dilatare il tempo pre­
sente, togliendo spazio e valore al passato, alla

Attingendo alla Parola della vita

3. Ma dove potrà mai volgersi il nostro cuore 
per indicare prospettive reali e concrete di spe­
ranza a ogni uomo? Dove potremo, noi Pastori, 
attingere le forze per vegliare su noi stessi e su 
tutto il gregge, in mezzo al quale lo Spirito Santo 
ci ha costituiti Vescovi per pascere la Chiesa di 
Dio (cfr. At 20,28), per essere servitori della 
gioia? Non possiamo far altro che sentirci affida­
ti, come gli anziani di Efeso, «al Signore e alla 
Parola della sua grazia che ha il potere di edifi­
care e di concedere l’eredità» (At 20,32), cioè il 
suo Regno, vero orizzonte di speranza.

Risuonano ai nostri orecchi le parole dell’A­
postolo Giovanni: «Ciò che era da principio, ciò 
che noi abbiamo udito, ciò che noi abbiamo 
veduto con i nostri occhi, ciò che noi abbiamo 
contemplato e ciò che le nostre mani hanno toc­
cato, ossia il Verbo della vita (poiché la vita si è 
fatta visibile, noi l'abbiamo veduta e di ciò ren­
diamo testimonianza e vi annunziamo la vita 
eterna, che era presso il Padre e si è resa visibi­
le a noi), quello che abbiamo veduto e udito, noi 
In annunziamo anche a voi, perché anche voi 
siate in comunione con noi. La nostra comunio- 
'te è col Padre e col Figlio suo Gesù Cristo. Que- 
ste cose vi scriviamo, perché la nostra gioia sia 
Perfetta» (IGv 1,1-4).

«Ciò che era fin da principio, ciò che noi 
abbiamo udito ...»: la fede nasce dall'ascolto 
della Parola di Dio contenuta nelle Sante Scrit­
ture e nella Tradizione, trasmessa soprattutto 
nella Liturgia della Chiesa mediante la predica­
zione, operante nei segni sacramentali come 
Principio di vita nuova. Non ci stancheremo mai 

tradizione e alla memoria. A volte abbiamo paura 
di fermarci per ricordare, per ripensare a ciò che 
abbiamo vissuto e ricevuto. Preferiamo fare 
molte cose, o cercare distrazioni. Eppure sono 
l’ascolto, la memoria e il pensare a dischiudere il 
futuro, ad aiutarci a vivere il presente non solo 
come tempo del soddisfacimento dei bisogni, ma 
anche come luogo dell'attesa, del manifestarsi di 
desideri che ci precedono e ci conducono oltre, 
legandoci agli altri uomini e rendendoci tutti 
compagni nel meraviglioso e misterioso viaggio 
che è la vita.

Vorremmo perciò invitare con forza tutti i cri­
stiani del nostro Paese a riscoprire, insieme a tutti 
gli uomini e le donne di buona volontà, i fili invi­
sibili della vita, per cui nulla si perde nella storia 
e ogni cosa può essere riscattata e acquisire un 
senso.

di ribadire questa fonte da cui tutto scaturisce 
nelle nostre vite: «La parola di Dio viva ed eter­
na» (1 Pt 1,23).

«...ossia il Verbo della vita»: l’ascolto dei cri­
stiani è rivolto soprattutto alla Parola fatta carne, 
a Colui che secondo l’Evangelista Giovanni è la 
narrazione, la spiegazione, cioè la rivelazione del 
Padre (cfr. Gv 1,18). Tale ascolto apre a una 
conoscenza esperienziale e amorosa, capace di 
incidere profondamente sulle nostre vite trasmet­
tendoci la vita stessa di Dio: «È apparsa la grazia 
di Dio», dice l'Apostolo Paolo, «apportatrice di 
salvezza per tutti gli uomini, che ci insegna ... a 
vivere ... in questo mondo» (Tt 2,11-12).

«Ciò che noi abbiamo udito ... lo annunziamo 
anche a voi, perché anche voi siate in comunio­
ne con noi... Queste cosi vi scriviamo, perché la 
nostra gioia |di noi e voi tutti] sia perfetta»: gra­
zie all'ascolto, all'esperienza e alla contempla­
zione del Verbo, i nostri cuori si trasformano, 
sino a plasmare le nostre vite, sino a farle diven­
tare a loro volta capaci e desiderose di offrire e 
comunicare la vita ricevuta. Nel cuore di chi ha 
aderito al Signore Gesù Cristo, non può non 
nascere il desiderio di condividere il dono rice­
vuto, di «amare come siamo stati amati».

4. L’itinerario dall'ascolto alla condivisione 
per amore - tratteggiato nel prologo della prima 
Lettera di Giovanni e tipico della fede cristiana - 
è la via che Cristo ci ha indicato, è ciò per cui è 
stato inviato dal Padre, è la ragione ultima per cui 
si è fatto «obbediente fino alla morte, e alla 
morte di croce» (Fil 2,8). Ma un tale itinerario è



90« Atti della Conferenza Episcopale Italiana

in realtà eloquente per ogni uomo, perché è una 
via che conduce alla speranza e alla gioia. Per­
mette, infatti, che gli uomini possano trovare un 
senso nella tribolazione e nella sofferenza, 
confortandosi e perdonandosi a vicenda, e rende 
loro possibile godere pienamente della gioia: 
perché, altrimenti, l’uomo avrebbe l’irresistibile 
bisogno di far festa, se non per quel “di più” di 

gioia che soltanto la condivisione può permetter­
gli di vivere?

Per questo, ci pare che compito assolutamen­
te primario per la Chiesa, in un mondo che cam­
bia e che cerca ragioni per gioire e sperare, sia e 
resti sempre la comunicazione della fede, della 
vita in Cristo sotto la guida dello Spirito, della 
perla preziosa del Vangelo.

Assumendo il cammino percorso insieme dal Concilio ad oggi

5. Guardando agli anni dal Concilio - «la 
grande grazia di cui la Chiesa ha beneficiato nel 
secolo XX» ' - fino ad oggi, ci pare di poter dire 
che la Chiesa italiana ha cercato di interrogarsi in 
profondità, e l'ha fatto seguendo l'itinerario 
poc’anzi ricordato, ossia il cammino della fede 
che nasce dall'ascolto e che attraverso l’espe­
rienza vissuta si fa testimonianza dell’amore di 
Dio e condivisione con tutti gli uomini della spe­
ranza e della gioia cristiane.

Nel contempo si è sviluppato e ha preso cor­
po l' insegnamento del Santo Padre Giovanni 
Paolo II, che continuamente invita la Chiesa a 
riflettere sul mistero di Cristo, per porsi, sotto la 
guida dello Spirito, al servizio della missione 
dell’Inviato del Padre. Il Successore di Pietro 
ha invitato in questi anni tutte le Chiese, soprat­
tutto quelle dei Paesi Occidentali, a ripartire da 
una profonda opera di evangelizzazione e ca­
techesi*, tesa a rendere sempre più salda la 
fede e l'esperienza spirituale dei cristiani, al fine 
di renderli testimoni del Vangelo in un mon­

do che sta attraversando profondi mutamenti 
culturali.

6. Negli ultimi anni, in particolare, ci siamo 
sentiti fortemente coinvolti nell'itinerario di pre­
parazione all’evento giubilare. La Lettera Apo­
stolica Tertio Millennio adveniente ci ha aiutati a 
riporre al centro Cristo, salvatore ed evangelizza­
tore, invitandoci a un rinnovato studio del Van­
gelo, per approfondire la figura di Gesù, la sua 
storia, fino a comprendere con sempre maggiore 
profondità la sua vera identità’. Siamo stati quin­
di guidati a riscoprire la presenza e l'azione dello 
Spirito, che costituisce il culmine del mistero 
dell'Incarnazione e che compagina i cristiani 
nella Chiesa, rendendoli testimoni della speranza 
nell’avvento del Regno". Infine, nell’ultimo anno 
di preparazione al Giubileo, il nostro sguardo si è 
rivolto al Padre, verso il quale tutti gli uomini - 
quale che sia la loro razza, la loro cultura o la 
loro religione - sono incamminati e nel cui 
abbraccio si incontreranno alla fine della storia’.

La chiamata alla conversione e l’eloquenza della santità

7. Occorre aggiungere che il Giubileo, tempo 
di grazia e di misericordia, ci ha lasciato anche 
impressa nella memoria la necessità di purifica­
zione che sempre permane nella Chiesa*. Come 
non pensare a immagini che hanno colpito il 
mondo intero, quali quella di Giovanni Paolo 11 
che abbraccia la croce invocando la misericordia 
del Signore, o quella del Pontefice pellegrino al 
muro del Tempio di Gerusalemme, per chiedere 
perdono a Dio per le sofferenze che alcuni figli 

della Chiesa hanno inflitto al popolo d’Israele? 
L’Anno Giubilare è stato così occasione per ri­
scoprire che la vita cristiana è sì tesa all'annun­
cio, alla condivisione della Buona Notizia di Cri­
sto, ma che ciò è possibile solo se la Chiesa per 
prima si lascia purificare e santificare dall’amore 
misericordioso di Dio, dall’ascolto della Parola 
della croce. Ogni cristiano, nel Giubileo, ha potu­
to vivere un'esperienza forte della misericordia 
di Dio, riscoprendosi, con tanti fratelli, popolo

' Giovanni Paolo II, Leti. Ap. Novo Millennio ineunte, 57: AAS 93 (2001), 308.
* Cfr. Giovanni Paolo II. Esort. Ap. Catechesi tradendae: AAS 71 (1979), 1277-1340; lo.. Lett. Enc. Redemp­

tor hominis. 15-16: AAS 71 ( 1979), 286-295.
’ Cfr. Giovanni Paolo II. Lett. Ap. Tertio Millennio adveniente, 40-42: AAS 87 (1995), 31-32.
* Cfr. Ibid.. 44-46: Le.. 33-34.
’ Cfr. Ibid., 49-53: Le.. 35-37.
‘ Cfr. Concimo Vaticano II. Cosi. dogm. Lumen gentium, 8.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 909

pellegrinante verso la sorgente del perdono e 
della riconciliazione.

La risposta libera e responsabile a tale appel­
lo del Signore, con la conversione e nella perse­
veranza fino al martirio, è e rimane il messaggio 
più forte e convincente che la Chiesa può tra­
smettere nella storia. Non a caso, altro momen­
to fondamentale dell'Anno Giubilare è stata la 
celebrazione della moltitudine di testimoni 
della fede, la cui vita nel corso del XX secolo è 
stata pienamente conformata a quella dell'A- 
gnello. Ed è stato importante accorgersi che i 
martiri hanno già saputo vivere quell'unità della 
Chiesa che noi oggi purtroppo non sappiamo 
ancora realizzare, sebbene tale desiderio abiti 
nel cuore del Signore che noi diciamo di amare 
(cfr. IPt 1,8). «Circondati da un così grande 
numero di testimoni» (Eh 12,1), ci sentiamo 
accompagnati e incoraggiati in un cammino di 
costante e profonda conversione verso la gioia e 
la speranza’.

8. Consapevoli del bisogno di senso dell’uo­
mo d’oggi, teniamo «fisso lo sguardo su Gesù, 
autore e perfezionatore della fede» (Eh 12,2). 
Nel contempo, vogliamo custodire nella memo­
ria e nei cuori come un bene prezioso i tesori di 
sapienza e i moniti accumulati negli oltre 
trent'anni trascorsi dal grande evento del Conci­
lio. Tutto questo ci fa avvertire l’urgenza di rin­
novare e approfondire la nostra collaborazione 
alla missione di Cristo. L'amore di Cristo ci 
spinge ad annunciare la speranza a tutti i fratelli 
e le sorelle del nostro Paese: Cristo è risorto, la 
morte è vinta, e vi sono ancora migliaia di uomi­
ni che accettano di morire per testimoniare la 
verità della risurrezione del Signore.

Ora sta a noi metterci al servizio della missio­
ne dell'Inviato del Padre, assumendo la vocazio­
ne battesimale alla santità. Ci potranno accompa­
gnare ed essere di stimolo le parole di John 
Henry Newman, che così amava rivolgersi in 
preghiera al Signore:

«Stai con me. e io inizierò a risplendere come tu risplendi: 
a risplendere fino ad essere luce per gli altri.
La luce, o Gesù, verrò tutta da te: nulla sarò merito mio.
Sarai tu a risplendere, attraverso di me, sugli altri. 
Ea' che io ti lodi cosi, nel modo che tu più gradisci, 
risplendendo sopra tutti coloro che sono intorno a me. 
Da' luce a loro e da' luce a me: 
illumina loro insieme a me. attraverso di me.
Insegnami a diffondere la tua lode, la tua verità, la tua volontà.
Fa' che io ti annunci non con le parole ma con l'esempio, 
con quella forza attraente, 
quella influenza solidale che proviene da ciò che faccio, 
con la mia visibile somiglianza ai tuoi Santi, 
e con la chiara pienezza dell'amore che il mio cuore nutre per te»'".

9. Gli Orientamenti pastorali che seguono 
scaturiscono da queste considerazioni introdutti- 
ve e, nel medesimo tempo, vogliono essere una 
risposta all’invito formulato da Giovanni Paolo 
II a guardare avanti, a “prendere il largo", con un 
dinamismo nuovo e nuove iniziative concrete ",

Lo stesso Santo Padre, nella Lettera Apostoli­
ca Novo Millennio ineunte, invita esplicitamente 
le singole Chiese a raccogliere le indicazioni 
Pastorali che emergono dall'esperienza giubilare 
e a incarnarle nella loro situazione culturale ed 
ecclesiale, avvalendosi anche del lavoro colle­
giale svolto nelle Conferenze Episcopali1-’. 
Abbiamo accolto tale invito e, senza fare un

nostro diverso cammino, ci siamo inseriti nel 
solco aperto dalla Lettera Apostolica di Giovan­
ni Paolo II, per meditarla, cogliervi le indicazio­
ni più pertinenti per la situazione italiana e favo­
rire così, da parte di ciascuna Diocesi, la formu­
lazione dei veri e propri itinerari pastorali.

La Novo Millennio ineunte è da considerarsi 
pertanto il testo di primario riferimento di questi 
anni. Gli Orientamenti pastorali che seguono ne 
sono una lettura e uno sviluppo, per meglio acco­
glierlo e attuarlo. Nella prima parte, stimolati 
dalla celebrazione del Giubileo, concentreremo 
l'attenzione su Gesù Cristo, rinviato del Padre. 
Quindi, partendo da alcuni elementi di analisi

’ Cfr. Lett. Ap. Novo Millennio ineunte, 48: Le.. 300-302.
Cfr. J. H. Newman, Meditations and Devotions, London-New York-Bombay, 1907, 365.

" Cfr. Leti. Ap. Novo Millennio ineunte. 15: Le., 276.
12 Cfr. Ihid.. 29: l.c.. 285-286.



910 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

dell’ambiente culturale in cui viviamo, offriremo 
indicazioni ecclesiologiche e pastorali per la 
comunicazione del lieto annuncio cristiano, cen­
trandole sul mistero dell'Incarnazione. Solo 

guardando ad esso le nostre Chiese particolari 
potranno riprendere con rinnovato slancio la pro­
pria missione evangelizzatrice, a servizio della 
missione di Cristo.

CAPITOLO I

LO SGUARDO FISSO SU GESÙ, L’INVIATO DEL PADRE

«La vita si è fatta visibile... la vita eterna, 
che era presso il Padre e si è resa visibile a noi» (IGv 1,2)

10. La Chiesa può affrontare il compito del­
l’evangelizzazione solo ponendosi, anzitutto e 
sempre, di fronte a Gesù Cristo, Parola di Dio 
fatta carne. Egli è «la grande sorpresa di Dio»11, 
Colui che è all’origine della nostra fede e che 
nella sua vita ci ha lasciato un esempio, affinché 
camminassimo sulle sue tracce (cfr. IPt 2,21). 
Solo il continuo e rinnovato ascolto del Verbo 
della vita, solo la contemplazione costante del suo 
volto permetteranno ancora una volta alla Chiesa 
di comprendere chi è il Dio vivo e vero, ma anche 
chi è l’uomo. Solo seguendo l’itinerario della 
missione dell’Inviato - dal seno del Padre fino 
alla glorificazione alla destra di Dio, passando per 
l’abbassamento e l’umiliazione del Messia -, sarà 
possibile per la Chiesa assumere uno stile missio­
nario conforme a quello del Servo, di cui essa 
stessa è serva. La Chiesa, come ha detto il Conci­
lio. «mira a questo solo: a continuare, sotto la 
guida dello Spirito Paraclito, l’opera stessa di Cri­
sto, il quale è venuto nel mondo a rendere testi-

Gesù, l’Inviato del Padre

11. «Dio, che aveva già parlato nei tempi anti­
che molte volte e in diversi modi ai padri per 
mezzo dei profeti, ultimamente, in questi giorni, 
ha parlato a noi per mezzo del Figlio» (Eb 1,1 -2). 
L'invio del Figlio da parte del Padre avviene in 
una storia, che ha inizio con la creazione stessa 
dell’umanità. Non sorprenda se, parlando di Cri­
sto, risaliamo fino all'«in principio» (Gen 1,1). 
Lo ricorda San Paolo agli Efesini: «Dio, Padre 
del Signore nostro Gesù Cristo, ... in lui ci ha 
scelti prima della creazione del mondo ... prede­
stinandoci a essere suoi figli adottivi” (Ef 1,3-5).

Nel libro della Genesi ci viene rivelato che 

monianza alla verità, a salvare e non a condanna­
re, a servire e non ad essere servito» u. Questa è la 
missione della Chiesa nella storia e al cuore del­
l'umanità. Perciò essa medita anzitutto e sempre 
«sul mistero di Cristo, fondamento assoluto di 
ogni nostra azione pastorale» ”.

Il primo passo per riprendere vigore e motiva­
zioni autentiche nel servizio che ci è stato affida­
to, consisterà quindi nel rivolgerci all'itinerario 
del Verbo della vita, in tutta la sua interezza: Egli 
è Colui che è uscito dal Padre ed è venuto nel 
mondo (cfr. Gv 16,28) per rivelarci il volto del 
Padre e donarci lo Spirito Santo, perché potessi­
mo partecipare alla vita divina. Ci soffermeremo 
anzitutto a guardare Gesù rinviato del Padre, poi 
Gesù in mezzo a noi, quindi Gesù il Risorto e 
infine Gesù che viene già ora e poi nella gloria, 
nel suo Regno eterno. Si tratta di quattro momen­
ti di un'unica e indissociabile missione che 
dev’essere contemplata quale fonte ispiratrice 
della nostra pastorale.

Dio crea l’uomo a sua immagine e somiglianza 
(cfr. Gen 1,26-27), gli affida un creato frutto 
della sua Parola benedicente e lo pone in un giar­
dino, spazio di bellezza che racchiude l'albero 
della vita e l’albero della conoscenza del bene e 
del male (cfr. Gen 2,8-16). Il primo simboleggia 
la vocazione alla pienezza, alla comunione; il 
secondo rappresenta la condizione fondamentale 
per godere pienamente del dono della vita: saper 
discernere dietro al dono il Donatore, imparare 
che solo nel riconoscimento del Creatore e di sé 
come creatura è possibile la comunione con Dio, 
con l’altro, con la creazione. L'albero della cono-

11 Cfr. Ihid.. 4: l.c.. 26«.
14 Gaudium et spes, 3: cfr. Lctt. Ap. Tertio Millennio adveniente, 56: l.c., 39.
” Lctt. Ap. Novo Millennio ineunte, 15: l.c., 276.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 911

scenza del bene e del male raffigura il limite 
della creaturalità, condizione indispensabile per 
un autentico esercizio della libertà.

11 cammino dell’uomo è però tragicamente 
messo in crisi dal peccato (cfr. Gen 3), perché - 
come commenta Sant’Ireneo - «l’uomo era bam­
bino. e il suo senso del discernimento non era 
ancora sviluppato. Così venne facilmente ingan­
nato dal seduttore»16. È il dramma della storia, in 
cui la libertà ha saputo a volte declinarsi come 
amore, ma spesso anche come negazione dell’al­
tro e di Dio. E tale duplice possibilità attraversa 
la vita di ciascuno di noi: nessuno è senza pecca­
to, e tuttavia nessuno di noi è totalmente estraneo 
all’esperienza del vero amore.

12. L’Antico Testamento narra i ripetuti ten­
tativi di Dio per ricondurre la creazione al fine 
per cui l’ha creata: essere spazio di vita e di bel­
lezza. Ma, per attuare questo disegno, Dio si 
serve sempre della libertà dell'uomo. Con ogni 
essere umano che viene al mondo è immesso un 
potenziale di novità nella storia1’, nel bene come 
nel male. L’uomo è creatura responsabile, capa­
ce con la sua libertà di dare inizio a nuove vie, di 
vita o di morte.

Così, Dio fa un'alleanza con Noè, quindi con 
Abramo, e poi ancora con Mosè. Attraverso tali 
proposte, Dio chiama gli uomini a riscoprire la 
loro dignità di figli e la loro vocazione alla san­
tità mediante l’ascolto della sua Parola. Alle 
alleanze si aggiungono le incessanti esortazioni 
alla conversione che Dio fa al suo popolo Israe­
le per mezzo dei Profeti. Così si legge, ad esem­
pio, nel Profeta Geremia: «Io inviai a voi tutti i 
miei servitori, i profeti, con premura e sempre; 
eppure essi non li ascoltarono e non prestarono 
orecchio ... Questo è il popolo che non ascolta la 
voce del Signore suo Dio né accetta la correzio­
ne» (Ger 7,25.28).

I Profeti mettono in guardia anche gli uomini 
Più “religiosi"; il rischio maggiore è stato ed è 
quello di cadere nell’equivoco di compiere atti di 
culto al Signore senza che sia coinvolto il cuore, 
senza permettere al Signore di entrare veramente 
nella nostra vita e senza compiere poi il cammi­
no imprevedibile a cui Egli chiama (cfr. Os b.b;

5.21; ls 1,12-17; Ger 7,1-15). Il Salmista 
riconosce: «Sacrificio e offerta non gradisci, gli 
orecchi mi hai aperto. Non hai chiesto olocausto 
e vittima per colpa. Allora ho detto: “Ecco, io 
vengo". Sul rotolo del libro di me è scritto, che io 

faccia il tuo volere. Mio Dio. questo io desidero, 
la tua legge è nel profondo del mio cuore» (Sai 
40,7-9). E la volontà del Signore è la pace, la 
giustizia, il bene, è soprattutto l'amore per i più 
piccoli e indifesi; la sua volontà è che gli uomini 
vivano una vita piena, cioè buona, bella e beata.

Ma è l'Incarnazione del Verbo l’evento che 
rende visibile, tangibile e sperimentabile, da 
parte degli uomini, l’intenzione eterna di Dio. 
Egli non parla più attraverso intermediari. La sua 
Parola si fa carne, nascendo dalla Vergine Maria, 
e nell'umanità che assume diventa completamen­
te solidale con noi. Tutta la storia era orientata a 
questo evento. L’Apostolo Paolo esprime costan­
temente questa intenzione: il nostro riferimento a 
Cristo non è qualcosa di secondario, né tanto 
meno di casuale. A questa relazione noi siamo 
preordinati da sempre: costituisce la nostra voca­
zione a quella pienezza di vita che è stata pensa­
ta da Dio per noi sin dal principio e che ci sarà 
data nel Regno, quando tutte le realtà saranno 
ricapitolate in Cristo (cfr. Ef 1,10) ”.

13. La storia della salvezza non è segnata 
solo dalle ripetute chiamate di Dio, ma anche dai 
ripetuti rifiuti da parte dell'uomo di accogliere la 
via della vita. Lo stesso Verbo di Dio, ci ricorda 
l’Evangelista Giovanni, «venne fra la sua gente, 
ma i suoi non l’hanno accolto» (Gv 1,11). Gesù, 
nel Vangelo di Giovanni, indica la radice profon­
da del rifiuto, dell'incredulità, e lo fa servendosi 
di un linguaggio duro, che richiede di essere 
decifrato: «Io dico quello che ho visto presso il 
Padre; anche voi dunque fate quello che avete 
ascoltato dal padre vostro! ... Chi è da Dio ascol­
ta le parole di Dio: per questo voi non le ascolta­
te. perché non siete da Dio» (Gv 8,38.47). La 
radice della fede biblica sta nell’ascolto, attività 
vitale, ma anche esigente. Perché ascoltare signi­
fica lasciarsi trasformare, a poco a poco, fino a 
essere condotti su strade spesso diverse da quel­
le che avremmo potuto immaginare chiudendoci 
in noi stessi. Le vie che Gesù indica sono segna­
te dalla bellezza, perché bella è la vita di comu­
nione, bello lo scambio dei doni e della miseri­
cordia; ma sono vie impegnative. Di qui la tenta­
zione di non aprirgli la porta, di lasciarlo fuori 
dalla nostra esistenza reale. La storia del pecca­
to, infatti, è sempre radicata nella storia del non 
ascolto. Anche se - va detto con forza - nessuno 
di noi può giudicare l’ascolto degli altri, neppure 
di coloro che si dichiarano lontani dalla fede.

16 S. Ireneo di Lione. Demonstratio praedicationis apostoUcae. Prol., 12.
" Cfr. S. Agostino. De civitate Dei. 12. 20. 4.
" Ctr. S. Ireneo di Lione, Adversus haereses, 3, 16.6.



912 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

14. Colui che è stato inviato per manifestarci 
in pienezza l'intenzione del Padre, nel farsi vici­
no a noi segue l’unica traiettoria capace di fare 
breccia nella nostra sordità, di parlare realmente 
al nostro cuore: la via della kènosis, dell’abbas­
samento, dell’illuminazione. L’umiltà è il tratto 
più caratteristico dell’amore di Dio rivelato dal­
l’Inviato del Padre. Scrive San Tommaso, ripren­
dendo Sant’Agostino: «Una così grande umiltà 
di Dio [manifestatasi nell’Incarnazione, cioè nel­
l’invio del Figlio] è in grado di rimproverare e di 
guarire la superbia dell’uomo»”.

La discesa, l’umiliazione del Verbo ci è spie­
gata da una pagina preziosa della Lettera ai Filip- 
pesi, che non a caso la Liturgia della Chiesa ripro­
pone in occasione delle maggiori feste cristologi­
che: «Abbiate in voi gli stessi sentimenti che 
furono in Cristo Gesù, il quale, pur essendo di 
natura divina, non considerò un tesoro geloso la 
sua uguaglianza con Dio; ma spogliò se stesso, 
assumendo la condizione di servo e divenendo 
simile agli uomini; apparso in forma umana, umi­
liò se stesso facendosi obbediente fino alla morte 
e alla morte di croce» (Fil 2,5-8). In Cristo, Dio 
si è comunicato e si comunica mediante una 
profonda condivisione dell’esperienza umana. 
Egli non ha rifuggito l’opacità della storia, ma

Gesù in mezzo a noi

16. La missione dell'Inviato del Padre diven­
ta visibile e udibile soprattutto dal giorno in cui 
Gesù dà inizio all'annuncio del Regno di Dio e lo 
manifesta in mezzo a Israele. Essa trova il suo 
vertice nei giorni in cui, affrontando la passione 
e la croce, Gesù svela pienamente il volto del 
Padre con il dono totale di sé e opera la nostra 
redenzione. Tuttavia, non è soltanto la vita pub­
blica di Gesù a esprimere la missione, ma è tutta 
la parabola della sua esistenza.

È significativo il gesto che Giovanni Paolo 11 
ha voluto compiere durante il Giubileo: uno spe­
ciale pellegrinaggio lungo la storia, «sostando in 
alcuni dei luoghi che sono particolarmente legati 
all'Incarnazione del Verbo di Dio» ®. Così facen­
do, il Papa ha dato evidenza ad una regola fon­
damentale per la Chiesa: tornare sempre alle pro­
prie origini, ricavare linfa dalle proprie radici, 
ridare evidenza all'essenziale. Tutto ciò che Gesù 
ha vissuto nella sua carne è per noi un’occasione 

l’ha assunta per redimerla. Il Verbo, condividen­
do la condizione umana, l’ha illuminata rivelando 
la profondità di Dio. Lui che da sempre era pres­
so Dio, per rivelare Dio si è posto accanto all'uo­
mo. Anzi, si può dire di più: ha mostrato il volto 
di Dio attraverso il dono di sé sino alla morte, e 
alla morte in croce. La croce è diventata la supre­
ma caratteristica per la rivelazione della sua 
nascosta e imprendibile identità: il volto dell'a­
more che si dona e che salva l'uomo condividen­
done in tutto la condizione, «escluso il peccato» 
(Eb 4,15). La Chiesa non lo dovrà mai dimentica­
re: sarà questa la sua strada a servizio dell'amore 
e della rivelazione di Dio agli uomini.

15. In tal modo l’abbassamento divino, mani­
festato dall’Inviato del Padre, diviene rivelazione 
di ciò che regge l'universo: l’amore di Dio. un 
amore tale da prevedere e superare anche l’infe­
deltà dell'uomo, il cattivo uso che questo avreb­
be fatto del dono della libertà; in una parola, il 
peccato. L’Apocalisse di Giovanni, spingendosi 
fino alle profondità ultime del mistero dell’Invia­
to del Padre, arriva a riconoscere in Lui l’Agnel­
lo immolato «fin dalla fondazione del mondo» 
(Ap 13,8), Colui dalle cui piaghe siamo stati gua­
riti (cfr. I Pt 2,25; Is 53,5).

fondamentale di insegnamento, poiché «Cristo 
svela pienamente l’uomo all'uomo»2’.

17. Gesù ha conosciuto come ogni uomo le 
tappe della crescita fisica, psicologica, spiritua­
le. Emblematiche, al riguardo, sono le parole del­
l'Evangelista Luca, che descrivono la vita di 
Gesù a Nazaret con i suoi genitori e la partecipa­
zione alla vita religiosa del suo popolo (cfr. Le 2). 
Ciò significa che anch’Egli, come ogni uomo, ha 
dovuto accettare la famiglia in cui è nato, il con­
testo culturale in cui è cresciuto, nonché le poten­
zialità e i limiti della propria corporeità. Sono 
queste le condizioni umanissime per crescere in 
età e sapienza. Ma, come ogni figlio di Israele, 
Egli ha altresì letto e ascoltato le Parole del Dio 
dei padri, cogliendovi la propria storia e quella 
del suo popolo. Lo vediamo pertanto frequentare 
le Sinagoghe e il Tempio, per pregare e per ascol­
tare e interrogare i maestri del suo tempo. Luca

” S. Tommaso d'Aquino, Summa Theologiae. III. q. La. 2; cfr. S. Agostino, De Trinitate, 13, 17, 22.
20 Giovanni Paolo lì. Lettera sul pellegrinaggio ai luoghi legati alla storia della salvezza. I : L'Osservatore 

Romano, 30 giugno-1 luglio 1999.8.
21 Gaudium et spes, 22.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 913

riassume, in forma assai breve ma efficace: 
«Gesù cresceva in sapienza, età e grazia davanti 
a Dio e agli uomini» (Le 2,52).

18. 1 Vangeli narrano poi il suo battesimo 
(cfr. Mt 3,13-7), evento denso di significati. 
Recandosi dal Battista, Gesù mostra - come farà 
per tutta la vita - il proprio grande amore per i 
peccatori, facendosi solidale con loro; ma, 
soprattutto. Egli riceve la testimonianza dall'alto 
di essere il Figlio, l’Amato, colui nel quale il 
Padre ha posto ogni compiacimento. L’esperien­
za del battesimo segna una svolta decisiva nella 
vita di Gesù: lascia la casa e si prepara a svolge­
re un ministero pubblico, ad assumere fino in 
fondo la propria missione di Inviato del Padre, 
predicando l’avvento del Regno di Dio.

19. A questo punto, i Vangeli sinottici narra­
no di un tempo vissuto da Gesù nel deserto, a lot­
tare contro Satana, armato soltanto delle Scrittu­
re e della consapevolezza di essere amato dal 
Padre (cfr. Mt 4,1-11). Egli ripercorre ('esperien­
za della tentazione, come Adamo nel giardino 
dell'Eden, come Israele nel deserto e come cia­
scuno di noi nella vita quotidiana, uscendone 
però vincitore: è Lui il nuovo Adamo, l'uomo 
che ha saputo crescere nella propria libertà fino 
ad essere capofila di una nuova umanità, condot­
ta, al suo seguito, dal deserto del peccato alla 
terra promessa del Regno. Ascoltare la Parola di 
Dio e lottare contro le tentazioni, contro i «pen­
sieri malvagi» (Me 7,21) che allontanano dalla 
via della vita: è il cammino necessario ad ogni 
cristiano per imparare a usare la propria libertà 
amando Dio e i fratelli.

20. Gesù inizia ad annunciare ciò che in Lui 
si è compiuto: l'instaurarsi della regalità di Dio. 
della sua volontà che rende pienamente uomini 
(cfr. Me 1,14-15). Il "Figlio dell'uomo" invita a 
seguire il suo cammino, che è quello del Regno, 
«e ne illustra le esigenze e la potenza attraverso 
parole e segni di grazia e misericordia»22. Dalla 
Galilea, in cui è cresciuto, risuona così il Vange­
lo, la buona notizia per i poveri, i prigionieri, gli 
oppressi: Gesù proclama e inaugura l’anno di 
grazia del Signore (cfr. Le 4,14-21), annuncia 
che saranno i piccoli e gli umili a «regnare» (cfr. 
Mt 5,3-12).

L'opera di evangelizzazione da parte di Gesù 
è così riassunta nella predicazione di Pietro: 
«Dio consacrò in Spirito Santo e potenza Gesù di 
Nazaret, il quale passò beneficando e risanando 

tutti coloro che stavano sotto il potere del diavo­
lo, perché Dio era con lui» (At 10,38). Gesù è 
passato facendo il bene: ha condotto una vita 
buona, nel senso che ha aiutato gli altri a far 
emergere il potenziale di bene e di vita che li abi­
tava, liberandoli dal potere del demonio e risa­
nandoli dalle contraddizioni di cui erano prigio­
nieri. Egli è stato anche un ascoltatore attento del 
suo tempo, capace di valorizzare tutto il bene dis­
seminato in Israele e nella cultura del suo popo­
lo.

21. Ma in che cosa consiste la via verso il 
Regno che Cristo illustra? Essa è fatta di ascolto 
della volontà del Padre, di pratica della miseri­
cordia e della giustizia, di servizio umile e amo­
roso per i fratelli; tutto per poter giungere a con­
dividere con ogni essere umano il banchetto 
escatologico, segno di quella comunione che è la 
vita stessa di Dio.

A questa missione Gesù associa i Dodici e li 
rende partecipi del suo annuncio e della sua 
autorità sulle forze del male (cfr. Me 3,13-15). 
Egli li istruisce, li chiama a stare con Lui, a impa­
rare dalla sua umiltà e mitezza (cfr. Mt 11,29).

È molto significativo anche il linguaggio 
scelto da Gesù per fare entrare i suoi interlocuto­
ri nella comprensione del Regno. Egli parla in 
parabole, ricorre cioè all'esperienza di ogni 
figlio del suo popolo: nelle parabole e nelle simi­
litudini impiegate da Gesù troviamo allusioni 
alla vita di ogni giorno. In tal minio si svela una 
profonda capacità di trarre lezione e consolazio­
ne da ogni creatura e da ogni evento. Gesù sa 
discernere e far comprendere la bellezza della 
vita attraverso i simboli che si celano dietro alle 
esperienze umanissime della vita quotidiana. E 
fare appello all’esperienza significa coinvolgere 
la libertà di colui che ascolta.

Sì, la sua è stata una vita bella, vissuta in pie­
nezza: è stato un uomo sapiente, capace di vive­
re tutti i registri delle relazioni umane, compreso 
quello del ("amicizia; le pagine evangeliche sulla 
“casa di Betania” sono tra le più affascinanti di 
tutta la Scrittura (cfr. Le 10,38-42; Gv 11,1-44; 
12,1-8). Se non comprendiamo come tutta resi­
stenza di Gesù sia stata manifestazione di una 
vita vissuta nell’amore di Dio e degli uomini e 
nella libertà integrale, rischiamo di fraintendere 
anche l’esito drammatico della sua storia.

22. Tutti i Vangeli concordano nel narrare 
una crescente tensione nei confronti di Gesù. 
Egli ne porta il peso sempre più da solo, fino

22 Leti. Ap. Novo Millennio ineunte, 18: l.c„ 278.



914 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

all’abbandono da parte di tutti (cfr. Me 14,50) di 
fronte alla sua fine “ingloriosa”. Sulla croce, 
come un «maledetto da Dio» (cfr. Ga! 3,13), Egli 
non ha più attorno a sé alcun segno tangibile del­
l’amore del Padre, neppure la voce dall’alto che 
aveva dato inizio alla sua missione al Giordano e 
che lo aveva confermato nell’ora della Trasfigu­
razione (cfr. Mt 3,17; 17,5). Anche quegli Evan­
gelisti che ricordano la presenza sotto la croce di 
persone a Lui care, ce le presentano mute: solo 
Gesù parla e conforta. Egli aveva instancabilmen­
te insegnato che la via verso la pienezza della vita 
consiste nel sacrificare la propria vita liberamen­
te e per amore: ora, nonostante l’estrema solitudi­
ne, rimane totalmente fedele alla missione rice­
vuta, amando sino alla fine, continuando a perdo­
nare anche dalla croce (cfr. Le 23,34)”.

È importante, però, sottolineare che Gesù si 
mostra capace di giungere a questa estrema 
libertà perché ha coltivato una vita interiore, un 
dialogo con il Padre. I Vangeli ci dicono come 
Egli amasse ritirarsi in preghiera prima di inizia­
re le sue giornate, soprattutto nelle ore più deci­
sive della sua vita: prima di iniziare il suo 
ministero pubblico, di fronte alla crescente 
popolarità in Galilea e ancora quando ormai si 
profda evidente l'ostilità che porterà al “falli­
mento" umano della sua missione. Come non 
ricordare, poi, la preghiera al Padre nel Getse­
mani, prima dell’ora decisiva della sua morte in 
croce? Per quanto immerso nella paura e nel­
l’angoscia, Egli si rivolge a Dio con la tenerezza 
e la fiducia del Figlio amato: «Abbà, Padre! 
Tutto è possibile a te, allontana da me questo 
calice! Però non ciò che io voglio, ma ciò che 
vuoi tu» (Me 14,36).

Gesù, il Risorto

24. Se il racconto terminasse qui, non sareb­
be sufficiente a suscitare e sostenere la nostra 
fede. Il Messia che annunciava l'imminenza del 
Regno di Dio è morto come un maledetto, appe­
so al legno della croce. I discepoli si smarrisco­
no. hanno paura (cfr. Gv 20,19); alcuni, come i 
due di Emmaus, lasciano Gerusalemme (cfr. Le 
24,13). Il pastore è stato colpito e le pecore sono 
disperse. Gesù stesso l'aveva annunciato: «Voi 
tutti vi scandalizzerete per causa mia in questa 
notte» (Mi 26,31).

Qui interviene invece un’esperienza decisiva 
per la comprensione del significato della morte 
di Gesù, per l’origine della Chiesa, per il raduno

23. L’intima relazione con il Padre fa sì che 
Gesù sappia amare i suoi «sino alla fine» (Gv 
13,1). E non solo i suoi: tutti gli Evangelisti ci 
raccontano i gesti di amore, le parole che Egli 
rivolge a tutti coloro che gli sono accanto e a tutti 
coloro che incontra, fino alla morte. Alla luce dei 
suoi gesti e delle sue parole, rivolti soprattutto ai 
peccatori che rappresentano un po’ tutta l’uma­
nità, è possibile leggere la croce stessa come una 
parola d'amore di Dio in Gesù, come l’estremo 
appello della misericordia divina affinché ci con­
vertiamo alla volontà del Padre.

Anche il pensiero di Gesù, nei giorni della sua 
passione, rivolto al futuro della sua comunità e 
del suo messaggio è il frutto dell’amore “sino 
alla fine”. Nel Vangelo di Giovanni, questa solle­
citudine ci è narrata nelle figure di Maria e del 
discepolo amato, affidati da Gesù l'uno all'altra, 
affinché prosegua e si realizzi nella storia la 
vocazione filiale di ogni uomo (cfr. Gv 19,25- 
27). Ma, ancor più chiaramente, tale compito di 
trasmissione del Vangelo del Regno è affidato da 
Gesù ai suoi discepoli nell 'ultima cena consuma­
ta con loro, quando Egli consegna loro un memo­
riale, un racconto e dei gesti capaci di trasmette­
re il senso della sua vita e della sua morte per 
ogni uomo. Nell'istituzione dell'Eucaristia, Egli 
spiega e rende presente la Nuova Alleanza che 
sta per siglare con il suo sangue: non più i sacri­
fici di un tempo, bensì il totale dono di sé, il tota­
le affidamento alla volontà del Padre, l’amore 
“sino alla fine", sul suo esempio. Commenterà 
San Paolo: il “culto spirituale” dei cristiani con­
siste nell’offrire a Dio tutta la vita (cfr. Rm 12,1- 
3), per farne una narrazione dell’amore di Dio 
per gli uomini.

dei figli di Dio in Cristo e per l’annuncio della 
parola definitiva di Dio sulla storia: la Risurre­
zione. E la Risurrezione il fondamento della 
nostra fede e della nostra speranza, come ricor­
da l’Apostolo Paolo: «Se Cristo non è risorto, è 
vana la vostra fede» (ICor 15,14). La Risurre­
zione è infatti la conferma che, davanti agli 
uomini, Dio dà alla missione portata a compi­
mento dal Figlio; è ('elevazione del Messia cro­
cifisso a Signore del cosmo e della storia, la sua 
esaltazione a redentore e giudice dell’umanità 
intera. Così canta l'inno della Lettera ai Filippe- 
si, dopo aver sottolineato l’abbassamento di Cri­
sto Gesù fino alla morte di croce: «Per questo

” Cfr. Ihid., 27: l.c„ 283-284.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 915

Dio l'ha esaltato e gli ha dato il nome che è al di 
sopra di ogni altro nome; perché nel nome di 
Gesù ogni ginocchio si pieghi nei cieli, sulla terra 
e sotto terra, e ogni lingua proclami che Gesù 
Cristo è il Signore, a gloria di Dio Padre» (EH 
2,9-11). La Chiesa, professando la Risurrezione 
di Gesù e la sua Ascensione alla destra del Padre, 
riconosce che l’umanità intera è ormai con Cri­
sto in Dio (cfr. Col 3,1-4). Infatti Dio «nella sua 
grande misericordia ci ha rigenerati, mediante la 
risurrezione di Gesù Cristo dai morti, per una 
speranza viva, per una eredità che non si corrom­
pe, non si macchia e non marcisce» (IPt 1,3-4).

25. La Risurrezione è altresì accompagnata 
dall’effusione dello Spirito Santo, che rende pos­
sibile anche a noi di seguire l'itinerario di abbas­
samento e di innalzamento del Figlio: è l'evento 
che ci dischiude la possibilità di diventare «par­
tecipi della natura divina» (2Pt 1,4), di essere 
figli nel Figlio.

La nostra speranza si fonda unicamente sul 
fatto che la via tracciata da Gesù di Nazaret è 
quella che conduce anche noi alla vita piena ed 
eterna: «Dio, che ha risuscitato il Signore, risu­
sciterà anche noi con la sua potenza» (ICor 
6,14). Noi possiamo comprendere, di giorno in 
giorno, che vivendo cristianamente si fa il bene - 
lo si fa emergere nella storia -, che la vita cri­
stiana è bella, degna di essere vissuta; possiamo 
anche sperimentare che vale la pena di vivere 
offrendo la vita per amore. Ma. senza l'interven­
to divino che risuscita il Figlio, senza l’azione 
potente dello Spirito, l’orizzonte della nostra spe­
ranza si farebbe labile e nell’ora della prova e 
della debolezza non potremmo far altro che veni­
re meno. Grande "prova” della Risurrezione del 
Signore è proprio l’immensa schiera di uomini e 
donne che hanno trovato la forza per rimanere 
fedeli al Vangelo fino alla morte. Mostrando che 
c’è una ragione per cui vale la pena di dare la vita 
- cioè l’amore di Dio e dei fratelli -, essi hanno 
svelato di essere abitati da una ragione per cui 
valeva la pena di vivere: hanno trovato il senso 
della vita, della storia, del mondo, riconoscendo, 
con l’Apostolo Paolo, che la potenza di Dio si 
Manifesta nella debolezza (cfr. 2Cor 12,9) e che 
la nostra fede non è fondata sulla sapienza umana 
ma sulla potenza di Dio (cfr. ICor 2.3-5).

Le apparizioni del Risorto riguardano solo la 
prima generazione di testimoni; anche a noi tut- 
tavia. come a loro, è possibile fare un'esperienza 
della Risurrezione, anzitutto nell’adesione alla 
testimonianza apostolica e poi nel dono vicende­
vole dell'amore e del perdono: è in vista di que­
sti doni, infatti, che è stato effuso dal Risorto lo 

Spirito sulla Chiesa, come testimoniano i rac­
conti evangelici della apparizioni (cfr. Gv 20,19- 
23). Dono della comunione, testimonianza sino 
alla fine, remissione dei peccati: sono i segni 
grandi della presenza dello Spirito del Risorto 
nella storia.

26. La Risurrezione fa della storia umana lo 
spazio dell" incontro possibile con la grazia di 
Dio, con quell'amore gratuito che fin dall'inizio 
ha creato l'uomo per vivere in comunione con 
Lui e donargli la vita eterna. Questo è il progetto 
di Dio, questa la sua volontà, per tutti! Ed è bene 
che torniamo a insistere, nella predicazione e in 
altre forme di comunicazione, sul fondamento e 
sul significato di questa speranza per la vita dei 
cristiani e degli uomini tutti.

Dio ci ha fatti venire all'esistenza con la sua 
Parola, ci ha pensati e amati da sempre e chiama 
ciascuno per nome. Qui sta la ragione profonda 
della nostra vita sulla terra e qui sta il fondamen­
to della nostra speranza in una vita oltre la morte: 
Dio ci ama "di amore eterno" (Ger 31,3). Va 
aggiunto che la vita eterna non scaturisce dall’e­
sistenza isolata e autosufficiente dell’uomo, né 
dalla sua propria forza, ma unicamente dalla vita 
di relazione con il suo Creatore: tale relazione è 
costitutiva del suo essere più profondo. Dio stes­
so non è solitudine, ma relazione sussistente: 
«Dio è amore» (/Gv 4,8). Ma relazione, amore, 
significano vita: Dio ha fatto esistere l'uomo per 
renderlo partecipe della sua stessa vita.

27. Attraverso Gesù Cristo, suo Inviato nel 
mondo, il Padre ha manifestato definitivamente 
il suo desiderio di una vita piena ed eterna per 
gli uomini e ha attuato tale disegno nella storia 
(cfr. Ef 3,1). Ancora una volta ritornano alla 
mente le parole della prima Lettera di Giovanni 
che abbiamo scelto come icona biblica per questi 
nostri Orientamenti: noi annunciamo il Verbo 
della vita che abbiamo udito e contemplato, «poi- 
ché la vita si è fatta visibile, noi l'abbiamo vedu­
ta e di ciò rendiamo testimonianza e vi annunzia­
mo la vita eterna, che era presso il Padre e che si 
è resa visibile a noi» (IGv 1,2). Con la sua vita 
Gesù ci ha mostrato come vivere e come morire, 
con la sua Risurrezione ci ha svelato qual è il 
cammino nel quale la Parola del Padre introduce 
colui che lo ascolta ed entra pienamente in rela­
zione con Lui.

Il primo passo per aprirci al dono della vita è 
aprire l'orecchio del nostro cuore alla Parola di 
Dio, è affidarci ad essa, lasciando che la nostra 
assiduità con Gesù Cristo e con il suo Vangelo 
illumini e sostenga ogni istante delle nostre esi-



916 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

stenze. Gesù è l’Inviato del Padre che ci chiama 
alla pienezza della vita: è aderendo a Lui - que­
sto significa “credere" - che anche noi potremo 
partecipare pienamente al dialogo che non ha 
fine tra il Figlio e il Padre, imparando a dire in 
verità: “Abbà, Padre!”.

28. Gesù ci ha insegnato a dire "Abbà", a 
pregare il Padre nel segreto (cfr. Mi 6,6). Ci ha 
consegnato anche una preghiera che noi tutti 
recitiamo ogni giorno e che inizia con le parole 
“Padre nostro”: essere in Cristo significa ricono­
scere l'unica fonte della vita, il Padre di tutti, e 
significa riconoscere il Corpo di Cristo che è la 
Chiesa. Non potrebbe essere altrimenti: se la vita 
che Dio ci ha dato trova un senso e una pienezza 
nella relazione, se Gesù Cristo l’ha manifestata 
agli uomini attraverso relazioni concrete d’amo­
re per i fratelli e le sorelle con cui è vissuto, 
anche noi possiamo pregustare la vita eterna sol­
tanto attraverso i tangibili e quotidiani rapporti di 
amore che riusciamo a intessere con tutti gli altri 
figli dell’unico Padre. Ogni forma di amore - il 
perdono, il dono di sé, la condivisione, e mille 
altre ancora - è il luogo in cui trapela per ognu-

Gesù, Colui che viene

29. Noi viviamo tra il giorno della Risurre­
zione di Cristo e quello della sua venuta. Egli è 
Colui che verrà alla fine dei tempi, per portare a 
compimento in tutto il creato la volontà del 
Padre. Per questo il Cristianesimo vive nell’atte­
sa, nella costante tensione verso il compimento; 
e dove tale attesa viene meno c’è da chiedersi 
quanto la fede sia viva, la carità possibile, la spe­
ranza fondata.

Gesù è Colui che è venuto, viene e verrà. È 
venuto nell’Incarnazione, verrà nella gloria e 
nel frattempo non ci lascia soli: Egli continua a 
venire a noi nei doni del suo Spirito, nella pre­
dicazione della Parola di verità, nella Liturgia e 
nei Sacramenti, nella comunione attorno ai 
Pastori nella Chiesa, nell'esperienza della sua 
misericordia che a ciascuno è possibile fare, per 
grazia, nell'intimo della coscienza. San Bernar­
do di Chiaravalle parla, con termini assai indo­
vinati, di un medius adventus'-*, di un dolce e 
misterioso venire a noi già oggi del Verbo, che 
ci visita per confortarci e darci forza nel cam­
mino della vita. Così dice la Liturgia: «Ora Egli 
viene incontro a noi in ogni uomo e in ogni 

no di noi qualche raggio dell'eternità. Perché la 
vita eterna è l’amore (cfr. ICor 13,8; /Gv3,14).

Chi è assiduo nell’ascolto del Signore e si 
apre all'ascolto dei fratelli, diventerà capace a 
poco a poco di vincere la paura della morte. Solo 
i profondi rapporti d’amore con Dio e con chi ci 
è accanto, infatti, sanno indicarci con forza un 
"al di là”, una verità verso la quale siamo incam­
minati e che sta sotto il segno dell’eternità. Allo­
ra anche il lento declino del nostro corpo potrà 
lasciar spazio ad altre certezze interiori, come 
ricorda San Paolo: «Se anche il nostro uomo 
esteriore si va disfacendo, quello interiore si rin­
nova di giorno in giorno» (2 Cor 4,16).

Questo è l’annuncio cristiano sulla vita eter­
na: esso si fonda sulla Risurrezione di Cristo, ma 
già fin d’ora ognuno di noi può intuire e pre­
gustare la vita eterna nella Chiesa, nella commu­
nio sanctorum, così come in ogni relazione 
umana segretamente trasfigurata dall’amore di 
Dio, in ogni esperienza di perdono accolto e 
donato. Testimoniando e predicando tutto questo, 
noi svolgiamo il nostro servizio alla missione di 
Cristo.

tempo, perché lo accogliamo nella fede e testi­
moniamo nell'amore la beata speranza del suo 
Regno» ”.

Dire che Gesù è Colui che viene, significa 
rimandare soprattutto, come ricorda il Credo, al 
giorno in cui Egli «verrà nella gloria a giudicare 
i vivi e i morti». Dio, infatti, ha l’iniziativa: Egli 
chiama all’esistenza, ama di amore preveniente, 
elargisce con totale gratuità i suoi doni agli 
uomini. L'uomo, tuttavia, resta libero di acco­
gliere o di rifiutare il dono della figliolanza divi­
na in Cristo. È qui che si radica il tema del giu­
dizio, così difficile oggi da esprimere senza dar 
luogo a malintesi, eppure così urgente. Si tratta, 
infatti, di una realtà presente nelle Scritture e 
nelle parole stesse di Gesù: la Chiesa non può 
dimenticarla, né può smettere di annunciarla per 
conformarsi alle attese mondane. Ma come par­
lare oggi del giudizio di cui Gesù è portatore? 
Come proclamare oggi le verità circa la vita eter­
na in modo che suscitino un profondo interesse 
negli uomini alla ricerca di “che cosa sperare” e 
siano capaci di scuotere le coscienze e di provo­
care conversione?

24 S. Bernardo di Chiaravalle, Sermo V in Adventu Domini, I. 
” Messale Romano, Prefazio dell’Avvento HA.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 917

Anzitutto, dobbiamo osservare come la morte 
sia per ciascun uomo il momento della verità, 
della caduta delle maschere. Ciò che noi siamo 
realmente si esprime nello spazio tra l'inizio e la 
fine della nostra vita terrena. In termini umani, in 
questo svelamento finale, che ci rende responsa­
bili di quanto abbiamo espresso nell'arco dell'u­
nica vita a noi data, consiste il giudizio per ognu­
no di noi.

In questo spazio che è l'esistenza terrena. Dio 
parla all'uomo, gli indica in mille modi la via che 
porta alla vita. Come ricorda il Concilio: «La 
vocazione ultima dell'uomo è effettivamente una 
sola, quella divina, perciò dobbiamo ritenere che 
lo Spirito Santo dia a tutti la possibilità di venire 
a contatto, nel modo che Dio conosce, con il 
mistero pasquale»

Ma il giudizio non è solo un fatto personale: 
esso è anche la risposta di Dio alle domande di 
giustizia degli uomini. Alla fine dei tempi si rive­
lerà la giustizia e la verità del Signore e trove­
ranno risposta i tanti perché, le tante sofferenze 
patite ingiustamente dagli uomini. Il Regno di 
Dio è compimento della giustizia vera per tutti 
coloro che nel mondo hanno subito afflizione e 
hanno atteso l'epifania del Signore; è incontro e 
riconciliazione tra ogni essere umano, e tra gli 
uomini e il Padre che è nei cieli.

30. Gesù ha annunciato in vari modi il giudi­
zio e la vita eterna. Lo ha fatto con parole di rive­
lazione e di esortazione, nei discorsi escatologici 
dei Vangeli sinottici, e ponendo la carità come 
criterio del giudizio con cui, al suo ritorno glo­
rioso, chiederà conto ad ognuno dell'uso fatto del 
dono della vita (cfr. Mt 25,31-46). Come ha 
ammonito San Giovanni della Croce, «alla sera 
della vita, saremo giudicati sull'amore»”.

Ma proprio perché il fine ultimo delle nostre 
vite è l'amore e la comunione, non possiamo, in 
una visione veramente conforme al Vangelo, 
restare indifferenti nel vedere altri che rifiutano 
l’accesso ai Regno della vita, siano pure nostri 
nemici o persecutori. Gesù non è venuto a con­
dannare, ma a salvare: «Se qualcuno ascolta le 
mie parole e non le osserva, io non lo condanno; 
Perché non sono venuto per condannare il 
mondo, ma per salvare il mondo» (Gv 12,47).

Gesù, nella sua vita, non ha condannato nes­
suno, ma ha mostrato in ogni recesso della nostra 
tenebra vie di luce, in ogni luogo della nostra 

disobbedienza la strada dell'adesione alla 
volontà del Padre. Le sue ultime parole dalla 
croce sono state di perdono verso i suoi persecu­
tori. La croce stessa è stata lo svelamento di una 
verità che è misericordia, che apre alla speranza 
invitando l’uomo fino all'ultimo istante alla con­
versione. La croce è lo svelamento di un Dio che 
ha voluto condividere le nostre sofferenze facen­
dosi solidale fin dove ha potuto con noi peccato­
ri, cioè portando il suo amore al cuore della 
nostra stessa inimicizia. Dice San Paolo: «Dio 
dimostra il suo amore verso di noi perché, men­
tre eravamo ancora peccatori. Cristo è morto per 
noi» (Rm 5,8). Si ricordino le parole di un Padre 
della Chiesa: «Il più grande peccato è non crede­
re nelle energie della Risurrezione»“, ovvero 
disperare della misericordia divina.

31. Contemplando le realtà ultime nelle 
Scritture e soprattutto nelle parole di Gesù, la 
Chiesa ha sempre riconosciuto che Dio rispetta a 
tal punto l'uomo da lasciarlo libero di accogliere 
o non accogliere la grazia. Per questo, la Chiesa 
ritiene che sia possibile sottrarsi allo spazio della 
figliolanza divina, operando in tal modo da se 
stessi un giudizio sulla propria vita.

Inoltre, la tradizione cattolica sottolinea come 
lo svelamento della nostra verità alla fine della 
vita comporti l'esigenza di una purificazione per 
poter accedere al banchetto del Regno, alla co­
munione con tutta l'umanità radunata attorno 
all’Agnello. Perché solo ciò che è stato in noi 
sotto il segno dell’amore non avrà mai fine, come 
ricorda l'Apostolo Paolo, mentre ciò che è 
imperfetto è destinato a scomparire (cfr. ICor 
13,8-10). Davanti a Dio proveremo disgusto di 
noi stessi (cfr. Ez 20,43) e il suo amore miseri­
cordioso compirà in ciascuno di noi la necessaria 
purificazione affinché possiamo entrare a far 
parte della Gerusalemme celeste.

Infine, il tema de) giudizio è stato assunto con 
profonda serietà a partire dal pressante invito di 
Gesù alla vigilanza'. «Vegliate!» (Me 13,37). 
Ogni uomo è chiamato a prestare attenzione in 
ogni momento al rivelarsi gratuito di Dio. della 
sua misericordia che purifica e risana; è chiama­
to a scorgere la presenza della grazia divina attra­
verso persone ed eventi. Solo custodendo il timo­
re di non riconoscere Colui che passa tra noi e 
rimane con noi29, potremo realmente vivere una 
vita degna dell’eternità.

26 Gaudium et spes. 22.
27 S. Giovanni della Croce, Avisos y sentencias, 57.
24 S. Isacco di Ninive, Sermones ascetici. Collatio prima. 5.
24 Cfr. S. Agostino, Sermo 88, 14, 13.



918 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

L’unico timore che si addice a un cristiano 
maturo è quello di ferire l’amore con cui Dio 
continuamente vuole beneficiarciw, non il timore 
di un castigo. Soltanto così l'annuncio del giudi­
zio può essere “Vangelo”, buona notizia, appello 
alla conversione, parola che dischiude un oriz­
zonte di vita e di speranza, che non chiude le 
porte, ma le apre. La Chiesa non deve mai 
dimenticare di essere chiamata a un ministero di 
misericordia. A ciascuno di noi spetta, poi. la 

scelta di entrare o di rimanere fuori, usufruendo 
di quella libertà che Dio ha dato all’uomo e che 
Cristo non ha mai contraddetto, preferendo piut­
tosto la via della croce. È la sua grande debolez­
za. ma anche la sua più grande forza: «Quando 
sarò elevato da terra, attirerò tutti a me» (Gv 
12,32). L’uomo ha la possibilità di rifiutare Dio 
e il suo amore, ma le braccia di Gesù restano 
sempre spalancate, pronte ad accogliere chi si 
lascia attrarre da Lui.

CAPITOLO II

LA CHIESA A SERVIZIO DELLA MISSIONE DI CRISTO 

«La vita ... noi l’abbiamo veduta e di ciò rendiamo testimonianza» (IGv 1,2)

Per una missione senza confini

32. Comunicare il Vangelo è il compito fon­
damentale della Chiesa. Questo si attua, in primo 
luogo, facendo il possibile perché attraverso la 
preghiera liturgica la Parola del Signore contenu­
ta nelle Scritture si faccia evento, risuoni nella 
storia, susciti la trasformazione del cuore dei cre­
denti. Ma ciò non basta. Il Vangelo è il più gran­
de dono di cui dispongano i cristiani. Perciò essi 
devono condividerlo con tutti gli uomini e le 
donne che sono alla ricerca di ragioni per vivere, 
di una pienezza della vita”.

L’Eucaristia, fonte e culmine della vita di 
fede, ci ricorda come la Nuova Alleanza che in 
essa si celebra è principio di novità e di comu­
nione per il mondo intero: Dio continua a radu­
nare intorno a sé un popolo da un confine all’al­
tro della terra La missione ad gentes non è sol­
tanto il punto conclusivo dell’impegno pastorale, 
ma il suo costante orizzonte e il suo paradigma 
per eccellenza. Proprio la dedizione a questo 
compito ci chiede di essere disposti anche a ope­
rare cambiamenti, qualora siano necessari, nella 
pastorale e nelle forme di evangelizzazione, ad 
assumere nuove iniziative, «fiduciosi nella Paro­
la di Cristo: Due in altum!» ".

33. Lo Spirito Santo opera liberamente, a 
somiglianza del vento che soffia dove vuole (cfr.

Gv 3,8) e, al di là delle opache testimonianze 
che sappiamo dare, la nostra speranza si fonda 
soprattutto sulla fiducia che è Dio stesso a con­
durre in modo misterioso i fili invisibili della 
storia. Ma questo non può affatto deresponsabi­
lizzarci: lo Spirito Santo opera normalmente nel 
mondo attraverso la nostra cooperazione. Per 
questo i credenti sono chiamati a vegliare in 
ogni momento, a custodire la grazia della loro 
vocazione, a collaborare alla gioia e alla speran­
za del mondo condividendo la perla preziosa del 
Vangelo. Ha detto il Signore Gesù: «Voi siete il 
sale della terra: ma se il sale perdesse il sapore, 
con che cosa lo si potrà rendere salato?» (Mt 
5,13).

La presenza certa dello Spirito, semmai, è lì a 
ricordarci costantemente come soltanto lascian­
doci conformare a Cristo, fino ad assumere il suo 
stesso sentire (cfr. FU 2,5), potremo predicare 
Gesù Cristo e non noi stessi. L’evangelizzazione 
può avvenire solo seguendo lo stile del Signore 
Gesù, il «primo e più grande evangelizzatore»14. 
Con questo spirito, dopo aver contemplato il 
Verbo della vita, intendiamo in questo capitolo 
dei nostri Orientamenti suggerire alcune linee di 
fondo sulla missione della Chiesa, intesa in senso 
ampio come comunicazione del Vangelo nel 
mondo odierno.

* Cfr. S. Giovanni Cassiano, Collatio 11, 13.
” Cfr. Giovanni Paolo 11. Lett. Enc. Redemptoris missio, 20: AAS 83 ( 1991), 267-268.
” Cfr. Messale Romano, Preghiera eucaristica Ut.
" Lett. Ap. Novo Millennio ineunte. 15: l.c., 276.
“ Paolo IV, Esort. Ap. Evangeli! nuntiandi. 7: AA5 68 ( 1976), 9.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 919

34. Partiremo dunque interrogandoci sull’og­
gi di Dio, sulle opportunità e sui problemi posti 
alla missione della Chiesa dal tempo in cui vivia­
mo e dai mutamenti che lo caratterizzano, per 
passare poi a mettere a fuoco alcuni compiti e 
priorità pastorali che ci pare di intravedere per i 
prossimi anni. Vi è però un’ulteriore e importan­
te premessa da fare. Se vogliamo adottare un cri­
terio opportuno dal quale lasciarci guidare per 
compiere un discernimento evangelico, dovremo 
coltivare due attenzioni tra loro complementari 
anche se, a prima vista, contrapposte. Di entram­
be ci è testimone lo stesso Gesù Cristo.

La prima consiste nello sforzo di metterci in 
ascolto della cultura del nostro mondo, per 
discernere i semi del Verbo già presenti in essa, 
anche al di là dei confini visibili della Chiesa. 
Ascoltare le attese più intime dei nostri contem­
poranei, prenderne sul serio desideri e ricerche, 
cercare di capire che cosa fa ardere i loro cuori e 
cosa invece suscita in loro paura e diffidenza, è 
importante per poterci fare servi della loro gioia e 
della loro speranza. Non possiamo affatto esclu­
dere, inoltre, che i non credenti abbiano qualcosa 
da insegnarci riguardo alla comprensione della 
vita e che dunque, per vie inattese, il Signore 
possa in certi momenti farci sentire la sua voce 
attraverso di loro. L’animo giusto ci pare essere 
quello che, come scrive San Luca, l’Apostolo 
Paolo assume dinanzi agli Ateniesi riuniti nell’a­
reopago della Città (cfr. At 17,22-31): vi è un Dio 
ignoto che abita nei cuori degli uomini e che è da 
essi cercato; allo svelamento del volto di Dio noi 
possiamo contribuire, per grazia, nella consape­
volezza che in quest’opera di annuncio noi stessi 
approfondiamo la sua conoscenza.

Discernere l'oggi di Dio

36. Ma quali sono le potenzialità e gli ostaco­
li che si incontrano oggi nelle nostre comunità e 
nel nostro Paese per quanto riguarda la diffusione 
della Buona Notizia cristiana? Offriamo qui alcu­
ne linee di riflessione, ricordando però che con 
quanto segue non intendiamo descrivere la menta­
lità dell'uomo moderno o delineare un profilo dei 
non credenti, quasi fossero un mondo a parte 
rispetto ai credenti. La mentalità del mondo in cui 
viviamo può permeare anche noi cristiani e l’in­
credulità è tentazione che attraversa anche il 
nostro cuore: prendere coscienza dei suoi tratti 
essenziali è fondamentale per discernere potenzia­
lità e rischi presenti anche nella nostra esistenza.

35. L’attenzione a ciò che emerge nella ricer­
ca dell’uomo non significa rinuncia alla differen­
za cristiana, alla trascendenza del Vangelo, per 
acquiescenza alle attese più immediate di un’e­
poca o di una cultura. Come ricorda San Paolo ai 
cristiani della Galazia: «Vi dichiaro, fratelli, che 
il Vangelo da me annunziato non è modellato sul­
l’uomo; infatti io non l’ho ricevuto né l’ho impa­
rato da uomini, ma per rivelazione di Gesù Cri­
sto» (Gal 1,11-12). Vi è una novità irriducibile 
del messaggio cristiano: pur additando un cam­
mino di piena umanizzazione, esso non si limita 
a proporre un mero umanesimo. Gesù Cristo è 
venuto a renderci partecipi della vita divina, di 
quella che felicemente è stata chiamata "l’uma­
nità di Dio". Il Signore ci ha fatti annunciatori 
della sua vita rivelata agli uomini e non possiamo 
misurare con criteri mondani l'annuncio che 
siamo chiamati a fare. In certi momenti il Vange­
lo è duro, impopolare, perché duri sono i cuori 
degli uomini - i nostri, a volte, più di quelli degli 
altri -, bisognosi di essere ricondotti sulla via 
della vita per aprirsi al dono di una nuova e più 
piena umanità.

Questa duplice attenzione costituisce la para­
dossalità dell'esperienza cristiana, di cui parla 
uno scritto del secondo secolo: i cristiani sono 
uomini come tutti gli altri, pienamente partecipi 
della vita nella città e nella società, dei successi e 
dei fallimenti sperimentati dagli uomini; ma sono 
anche ascoltatori della Parola, chiamati a tra­
smettere la differenza evangelica nella storia, a 
dare un’anima al mondo, perché l’umanità tutta 
possa incamminarsi verso quel Regno per il 
quale è stata creata”.

37. Una prima opportunità che ci pare di 
poter riconoscere, almeno in qualche misura, in 
molte persone è il desiderio di autenticità. I gio­
vani, in particolare, sono disposti a investire con 
generosità energie, ove sentano che davvero 
quanto stanno facendo ha un senso. Certo, il puro 
desiderio di autenticità non basta: va integrato 
con il riconoscimento dell'autenticità degli altri, 
dell'autenticità della storia, del valore di tutto ciò 
che, in poche parole, è esterno alla nostra 
coscienza e alle nostre sensazione emotive. La 
ricerca dell'autenticità, se non è integrata da altri 
fattori, può portare ad esiti individualistici, in 
casi estremi anche violenti. Ma solo riconoscen-

” Cfr. Lettera a Diogneto, 5-6.



920 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

do questa esigenza come un valore, sarà possibi­
le dare risposte vere e profonde alla ricerca di 
significato che abita le nostre vite.

Vi sono poi altre potenzialità: sono da discer­
nere là dove emerge il desiderio di “prossimità", 
di socialità, di incontro, di solidarietà e di ricerca 
della pace. È il segno che l’autenticità a cui mira 
l’uomo moderno non si orienta soltanto verso la 
ricerca di emozioni immediate e a basso prezzo, 
che essa non è di per sé inesorabilmente destina­
ta all'individualismo: gli occhi dei nostri contem­
poranei continuano a dischiudersi sull’altro, spe­
cie su chi è sofferente e bisognoso, e questo è un 
motivo di speranza. Anche in questa prospettiva 
non mancano ovviamente ambiguità, specialmen­
te quando il desiderio dell’incontro con l’altro si 
traduce in passivo adeguamento alla massifica­
zione, o quando la scoperta della ricchezza del­
l’incontro tra culture diverse scade a indifferenti­
smo verso la verità. I grandi movimenti migratori 
accentuano la condizione di multiculturalità, nel 
duplice versante di risorsa e problema.

Questi fermenti possono essere estremamente 
fecondi se si saprà coniugare ricerca dell’autenti­
cità e accettazione delfalterità. Si cresce realmen­
te in umanità - in età, sapienza e grazia ... - sol­
tanto se, oltre a prestare ascolto ai nostri desideri, 
sappiamo riconoscere di essere preceduti da una 
storia, da tradizioni e culture che veicolano un 
senso che va al di là di noi. Alla spontaneità va 
aggiunta la capacità di perseverare nelle inevitabi­
li oscurità della vita, all’espressione della libertà 
non può mancare il riconoscimento della verità, 
dello spessore della realtà che ci circonda, nonché 
della verità ultima che costituisce anche l’orizzon­
te verso cui siamo tutti incamminati. Gesù ha pro­
messo ai credenti in Lui: «Conoscerete la verità e 
la verità vi farà liberi» (Gv 8,32). Nessuno può 
pretendere di disporre totalmente della verità che 
sempre ci precede; solo cercandola, e cercandola 
insieme, tutti i nostri desideri potranno trovare un 
senso, già anticipato ora nell’evento della riconci­
liazione e della comunione tra gli uomini: quaere­
re veritatem in dulcedine societatis è il metodo 
della grande tradizione cattolica. E resta per i cre­
denti la serena certezza di avere già incontrato 
questa verità nella persona di Gesù: il suo volto 
risplende già nei nostri cuori e alla nostra mente, 
anche se la ricerca del suo mistero è senza fine.

38. Per questo guardiamo con interesse alla 
rinnovata ricerca di senso che sta, almeno un 
poco, riavvicinando molti uomini e donne del 
nostro Paese all’esperienza religiosa e in partico­

lare a Gesù Cristo. Dopo stagioni di forte con­
trapposizione tra credenti e non credenti, emerge 
un rinnovato desiderio di incontro, che non va 
tradito. Ci pare di cogliere in questo qualcosa di 
più importante e di meno ambiguo rispetto a un 
vago “risveglio religioso”: oggi è infatti rintrac­
ciabile un anelito alla trascendenza.

Anche lo sviluppo della scienza e della tecni­
ca presenta aspetti positivi da cogliere e valoriz­
zare. L’uomo che si spinge avanti nelle vie del 
sapere scientifico si trova di fronte a domande 
non di tipo tecnico, e tuttavia ineludibili, che 
riguardano il fondamento e il senso dell’esisten­
za. Si aprono frontiere nuove, legate in particola­
re a un rapporto inedito dell’uomo con il corpo, 
oscuro ancora però negli esiti: prevale infatti la 
tendenza a percepire e vivere il corpo come 
luogo di desiderio e soddisfazione e come ogget­
to di sperimentazione e manipolazione. Il supera­
mento del dualismo, della contrapposizione tra 
mentale e corporeo, come pure il miglioramento 
delle condizioni materiali di vita possono tuttavia 
far crescere verso una più compiuta sintesi del­
l’esperienza personale, al cui centro si colloca la 
dimensione spirituale. Nella stessa letteratura e 
nelle arti figurative sembrano emergere segni di 
un superamento di quella crisi nel rapporto con il 
reale che a lungo le aveva caratterizzate e si 
intravedono nuove possibilità e rinnovato inte­
resse per un incontro con l'esperienza religiosa.

Prendiamo atto con gioia anche dell'accre­
sciuta sensibilità ai temi della salvaguardia del 
creato, che indicano come gli uomini e le donne 
del nostro tempo se ne sentano in qualche misu­
ra corresponsabili. Sarà importante, in avvenire, 
accogliere maggiormente questa sensibilità, 
approfondendo la riflessione sui corretti fonda­
menti del rapporto tra uomo e natura e cooperan­
do con quanti sono sinceramente preoccupati e 
impegnati per il futuro della terra.

Come cristiani siamo condotti a interrogarci 
sul contributo che possiamo dare alla compren­
sione del cosmo, della vita, dell’uomo.

39. Un campo in cui stanno emergendo gran­
di potenzialità è anche quello della comunicazio­
ne sociale. Nuove opportunità di conoscenza, 
scambio e partecipazione accompagnano le inno­
vazioni tecnologiche in questo ambito. Ci trovia­
mo di fronte a una nuova cultura che «nasce, 
prima ancora che dai contenuti, dal fatto stesso 
che esistono nuovi modi di comunicare, con 
nuovi linguaggi, nuove tecniche, nuovi atteggia­
menti psicologici»'".

“ Lett. Enc. Redemptoris missio. 37: l.c., 285.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 921

La possibilità di comunicare in modo nuovo e 
diffuso è un bene di tutta l'umanità e come tale 
va promosso e tutelato. Quanto più potenti sono 
i mezzi di comunicazione tanto più deve essere 
forte la coscienza etica di chi in essi opera e di 
chi ne fruisce. È necessario pertanto che la comu­
nicazione sociale non sia considerata solo in ter­
mini economici o di potere, ma resti e si sviluppi 
nel quadro dei beni di primaria importanza per il 
futuro dell'umanità.

La comunicazione ecclesiale e la missione 
evangelizzatrice della Chiesa trovano inoltre nei 
media un campo privilegiato di espressione. Dal 
Concilio ad oggi la Chiesa ha preso ancor più 
coscienza di quanto sia importante coniugare 
tutti gli ambiti della vita ecclesiale con questa 
nuova realtà culturale e sociale. Le iniziative 
avviate in questi anni dalla Chiesa in Italia per 
raccordare e promuovere la comunicazione in 
campo ecclesiale e per rendere più incisiva la 
presenza della Chiesa nei media dovranno trova­
re in questo decennio un’ulteriore realizzazione 
nel quadro di un’organica pastorale delle comu­
nicazioni sociali e nella prospettiva del Progetto 
Culturale. Qui si colloca anche l’impegno di pro­
muovere il ruolo e la formazione di tutti i comu­
nicatori, ovunque essi operino.

40. Ma accanto alle potenzialità a cui abbia­
mo fatto cenno, non si possono tacere i rischi e i 
problemi che riscontriamo oggi nel nostro Paese 
riguardo al compito della trasmissione della fede.

In primo luogo, dobbiamo prendere atto che 
le persone che si dicono “senza religione" sono 
in aumento; vi sono poi persone disposte a rico­
noscere un certo riferimento a Cristo, ma non alla 
Chiesa; non mancano neppure le conversioni dal 
Cristianesimo ad altre religioni. Ciò che tuttavia 
è più preoccupante è il crescente analfabetismo 
religioso delle giovani generazioni, per tanti 
versi ben disposte e generose, ma spesso non 
adeguatamente formate all'essenziale dell’espe­
rienza cristiana e ancor meno a una fede capace 
di farsi cultura e di avere un impatto sulla storia.

È poi indubbio che, nella mentalità comune e 
di conseguenza nella legislazione, si diffondono 
su diversi argomenti prese di posizione lontane 
dal Vangelo e in netto contrasto con la tradizione 
cristiana. Questo sia riguardo alla maniera di 
intendere questioni assai delicate come i proble­
mi del rapporto tra lo Stato e le formazioni socia­
li - in primo luogo la famiglia -, dell'economia e 
delle migrazioni dei popoli, sia in merito alla 
visione della sessualità, della procreazione, della 
vita, della morte e della facoltà di intervento del- 
1 uomo sull’uomo. Oggi più che mai su questi 

temi è richiesta a ogni cristiano un'autentica 
vigilanza profetica: la sua testimonianza e il suo 
annuncio devono essere conformi al Vangelo.

4L Non si può poi tacere sul fatto che è avve­
nuta alla fine del secondo Millennio cristiano una 
vera e propria eclissi del senso morale. Con que­
sto non vogliamo né possiamo dire che la gente 
sia più cattiva di un tempo: piuttosto, è diventato 
difficile perfino parlare dell'idea del bene, come 
di quella del male, senza suscitare non tanto rea­
zioni, quanto molto più semplicemente una forte 
incomprensione. Gli uomini e le donne del nostro 
tempo hanno indubbiamente dei valori di riferi­
mento - chi potrebbe vivere senza affidarsi a 
qualcosa o a qualcuno? -, ma spesso trovano dif­
ficile o poco interessante dar ragione di ciò che 
guida le loro scelte di vita, rischiando così di 
esporsi fortemente al l'arbitrarietà delle emozioni 
o - fatto molto più insidioso - ai miti occulti che 
permeano la nostra società su diversi temi mora­
li non periferici.

Più radicalmente, la caduta delle ideologie 
totalizzanti e delle grandi utopie di liberazione 
storica - insieme con le cause più antiche che 
già da molto tempo sospingono verso un agno­
sticismo razionalista e talvolta verso un vero e 
proprio nichilismo - ha lasciato spazio a forme 
di relativismo, di indifferenza diffusa per le 
domande più radicali, senso del provvisorio, 
frammentazione del sapere e delle esperienze. 
Oggi assistiamo poi a un vero e proprio smarri­
mento, nel contesto di una società multimediale 
che tende a stordire con il vorticoso susseguirsi 
di immagini e informazioni, mentre rischia di 
perdersi il valore della lettura e dell’ascolto. 
Avvertiamo da tempo l’importanza di un’educa­
zione all’uso dei mezzi di comunicazione socia­
le e nei prossimi anni l’attenzione formativa al 
riguardo dovrà essere rafforzata. Senza uno 
sguardo contemplativo diventa difficile interio­
rizzare gli eventi, la storia in cui viviamo, fino a 
discemervi un senso e a farla nostra. Oggi 
aumentano le informazioni e le conoscenze, ma 
con esse non aumentano affatto automaticamen­
te l’unità della persona e la sapienza della vita, 
anzi, si manifesta sempre di più il rischio della 
scissione interiore tra razionalità, dimensione 
affettivo-emotiva e vita spirituale.

42. Un altro fenomeno legato al precedente, 
che desta interrogativi, è la scarsa trasmissione 
della memoria storica. È urgente assumersi la 
responsabilità di trasmettere pazientemente il 
senso di ciò che ci ha preceduti, delle tradizioni e 
delle vicende senza le quali noi non saremmo ciò



922 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

che siamo oggi; non per irrigidirci o ripiegarci 
sul passato, bensì per trasmetterne lo spirito, pur 
nel necessario mutare delle forme. In questo 
senso noi cristiani dovremmo insistere perché 
l’Italia sappia valorizzare e trasmettere anche la 
sua tradizione religiosa: il patrimonio cristiano è 
anche un patrimonio storico, culturale, artistico 
comune a credenti e a non credenti, e nessuno 
può saggiamente guardare avanti senza confron­
tarsi seriamente con il proprio passato.

Senza questo allargamento dello sguardo fino 
ad abbracciare la dimensione storica delle nostre 
esistenze personali e comunitarie, non saremo 
capaci di far fronte alle sfide della globalizzazio­
ne, la quale amplia sì gli orizzonti spaziali delle 
nostre vite, creando grandi e sempre nuove 
opportunità, ma in realtà restringe quelli tempo­
rali, appiattendoci sul presente e chiedendoci nel 
contempo una capacità di risposta e una velocità 
di adeguamento ai cambiamenti tutt'altro che 
facili da conseguire. Se non si attuerà ciò che è in 
nostro potere per rimuovere l'attuale appiatti-

Quali compiti per il prossimo decennio?

44. Se comunicare il Vangelo è e resta il com­
pito primario della Chiesa, guardando al prossimo 
decennio, alla luce del contesto socio-culturale di 
cui abbiamo offerto qualche lineamento, intrave­
diamo alcune decisioni di fondo capaci di qualifi­
care il nostro cammino ecclesiale. In particolare:

• dare a tutta la vita quotidiana della Chiesa, 
anche attraverso mutamenti nella pastorale, una 
chiara connotazione missionaria:

• fondare tale scelta su un forte impegno in 
ordine alla qualità formativa, in senso spirituale, 
teologico, culturale, umano"1;

• favorire, in definitiva, una più adeguata ed 
efficace comunicazione agli uomini, in mezzo ai 
quali viviamo, del mistero del Dio vivente e vero, 
fonte di gioia e di speranza per l'umanità intera.

Le proposte pastorali dei Vescovi italiani, nel 
corso degli ultimi trentanni, hanno rimarcato 
con vigore la centralità dell’educazione alla fede 
e della sua comunicazione. A partire dal Conci­
lio, alcune scelte significative sono state compiu­
te ad esempio con il progetto catechistico e l’im­
pegno per il rinnovamento liturgico, quindi con 
la sottolineatura della comunità quale soggetto 
dell’evangelizzazione e, infine, evidenziando il 

mento sul presente, non sarà certo facile combat­
tere gii esiti individualistici della cultura in cui 
viviamo.

43. Infine, noi cristiani, insieme a tutti gli 
uomini che vivono accanto a noi, dobbiamo sem­
pre essere pronti a discernere ogni forma di ido­
latria, ogni costruzione della mente umana che 
sia portatrice di morte e non di vita. Ebbene, 
nella nostra società sono presenti dei "miti” che 
vanno smascherati. Il Cristianesimo non può 
accettare ad esempio la logica del più forte, l’i­
dea che la presenza di poveri, sfruttati e umiliati 
sia frutto dell’inesorabile fluire della storia: Gesù 
ha annunciato che saranno proprio i poveri a 
regnare, a precederci nel Regno dei cieli. Sono 
essi i nostri «signori»17. Su questo punto il Cri­
stianesimo non può scendere affatto a compro­
messi: il povero, il viandante, lo straniero non 
sono cittadini qualunque per la Chiesa, proprio 
perché essa è mossa verso di loro dalla carità di 
Cristo e non da altre ragioni.

segno della carità come qualificante la missione 
cristiana. Non possiamo però ritenerci soddisfat­
ti. Dobbiamo chiederci: la comunicazione delle 
proposte che abbiamo formulato, anche attraver­
so Convegni e documenti, è stata comprensibile 
per la gente e ha saputo toccare il suo cuore? 
Coloro che sono gli strumenti vivi e vitali della 
traduzione degli Orientamenti pastorali - sacer­
doti, religiosi, operatori pastorali - si sono coin­
volti in maniera corresponsabile e intelligente nel 
cammino delle loro Chiese locali? E i singoli cre­
denti stanno affrontando il loro cammino cristia­
no non individualisticamente, bensì nel contesto 
della comunità dei discepoli di Cristo, che è la 
Chiesa? E noi Vescovi abbiamo saputo dare gli 
impulsi necessari perché i nostri stessi Orienta­
menti pastorali non restassero lettera morta?

45. Negli ultimi decenni e anche recentemen­
te non sono mancati, nella vita della Chiesa, cri­
stiani - vorremmo dire “profeti” - dallo sguardo 
penetrante, i quali hanno intuito e intravisto la 
necessità di esperienze di vita, personali e comu­
nitarie, fortemente ancorate al Vangelo per dare 
un avvenire alla trasmissione della fede in un

17 San Giuseppe Benedetto Cottolengo, sull’esempio di San Vincenzo de’ Paoli, amava dire che «i poveri sono 
i nostri padroni» (cfr. Fiori e profumi raccolti dai detti di San Giuseppe Benedetto Cottolengo, Torino 1997, 33- 
34: detto n. 19).

“ Cfr. Giovanni Paolo 11, Esort. Ap. post-sinodale Christifideles laici, 57-63: A4.S' XI ( 1989), 506-518.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 923

mondo in forte cambiamento. Abbiamo bisogno 
di cristiani con una fede adulta, costantemente 
impegnati nella conversione, infiammati dalla 
chiamata alla santità, capaci di testimoniare con 
assoluta dedizione, con piena adesione e con 
grande umiltà e mitezza il Vangelo. Ma ciò è pos­
sibile soltanto se nella Chiesa rimarrà assoluta- 
mente centrale la docile accoglienza dello Spiri­
to, da cui deriva la forza capace di plasmare i 
cuori e di far sì che le comunità divengano segni 
eloquenti a motivo della loro vita “diversa". Ciò 
non significa credersi migliori, né comporta l’e­
sigenza di separarsi dagli altri uomini, ma vuol 
dire prendere sul serio il Vangelo, lasciando che 
sia esso a portarci dove noi forse non sapremmo 
neppure immaginare ed a costituirci testimoni.

46. Per dare concretezza alle decisioni che 
abbiamo indicato - e che, ne siamo consapevoli, 
richiedono «una conversione pastorale»” - per 
imprimere un dinamismo missionario, vogliamo 
delineare i due livelli specifici, ai quali ci pare si 
debba rivolgere l'attenzione nelle nostre comu­
nità locali. Parleremo anzitutto di quella che 
potremmo chiamare “comunità eucaristica", 
cioè coloro che si riuniscono con assiduità nella 
Eucaristia domenicale, e in particolare quanti 
collaborano regolarmente alla vita delle nostre 
parrocchie; passeremo quindi ad affrontare la 
vasta realtà di coloro che, pur essendo battezzati, 

hanno un rapporto con la comunità ecclesiale che 
si limita a qualche incontro più o meno sporadi­
co, in occasioni particolari della vita, o rischiano 
di dimenticare il loro Battesimo e vivono nell’in­
differenza religiosa.

Se questi due livelli saranno assunti seriamen­
te e responsabilmente, saremo aiutati ad allarga­
re il nostro sguardo a quanti hanno aderito ad 
altre religioni e ai non battezzati presenti nelle 
nostre terre. Anche la vera e propria missione ad 
gentes, già indicata come paradigma dell’evan­
gelizzazione4", riprenderà vigore e il suo signifi­
cato diventerà pienamente intelligibile nelle no­
stre comunità ecclesiali. Una Chiesa che dalla 
contemplazione del Verbo della vita si apre al 
desiderio di condividere e comunicare la sua 
gioia, non leggerà più l’impegno dell'evangeliz- 
zazione del mondo come riservato agli “speciali­
sti”, quali potrebbero essere considerati i missio­
nari, ma lo sentirà come proprio di tutta la comu­
nità. D’altro canto, l’allargamento dello sguardo 
verso un orizzonte planetario, compiuto riapren­
do il «libro delle missioni»41, aiuterà le nostre 
comunità a non chiudersi nel “qui e ora” della 
loro situazione peculiare e consentirà loro di 
attingere risorse di speranza e intuizione aposto­
liche nuove guardando a realtà spesso più pove­
re materialmente, ma nient' affatto tali a livello 
spirituale e pastorale.

Il giorno del Signore e la parrocchia, tempo e spazio per una comunità realmente eucaristica

47. Giovanni Paolo li ci ricorda che «la 
nostra testimonianza sarebbe insopportabilmente 
povera se noi per primi non fossimo contempla­
tori del volto di Cristo ... E la contemplazione del 
volto di Cristo non può che ispirarsi a quanto di 
Lui ci dice la Sacra Scrittura, che è, da capo a 
fondo, attraversata dal suo mistero»42. La Parola 
di Dio, che è capace di farci apostoli, ci chiede 
anzitutto di essere discepoli. I cristiani maturi 
dovrebbero essere dei «rigenerati non da un seme 
corruttibile, ma immortale, cioè dalla parola di 
Dio viva ed eterna» (!Pt 1,23). Così nasce la 
Chiesa e così vive e si espande. Va dunque atten- 
tamente meditato il fatto che essa è chiamata ad 
essere il luogo nel quale si riuniscono coloro che 

anzitutto vengono evangelizzati. Sarebbe assurdo 
pretendere di evangelizzare, se per primi non si 
desiderasse costantemente di essere evangelizza­
ti. Dovremmo nutrirci della Parola di Dio "bra­
mandola". come il bambino cerca il latte di sua 
madre (cfr. IPt 2,2): per la vitalità della Chiesa, 
questa è un’esperienza essenziale.

Perché la Parola e l’opera di Dio e la risposta 
dell’uomo si tramandino lungo la storia, è asso­
lutamente indispensabile che vi siano tempi e 
spazi precisi nella nostra vita dedicati all'incon- 
tro con il Signore. Dall’ascolto e dal dono di gra­
zia nasce la conversione e l’intera nostra esisten­
za può diventare testimonianza del lieto annun­
cio che abbiamo accolto. Ci sembra pertanto fon-

“ C.E.I., Nota past. Con il dono della carità dentro la storia. La Chiesa in Italia dopo il Convegno di Paler- 
mo. 23: Notiziario della C£.l. 1996. 173.

*' Cfr. Ihid.. 32: Le.. 181.
41 Cfr. C.E.I. - Consiglio Episcopale Permanente, Leti, alle comunità cristiane per un rinnovato impegno 

missionario L'amore di Cristo ci sospinge, 3: Notiziario della C.E.L 1999, 136.
42 Leti. Ap. Novo Millennio ineunte. 16-17: Le.. 276-277.



924 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

damentale ribadire che la comunità cristiana 
potrà essere una comunità di servi del Signore 
soltanto se custodirà la centralità della domenica, 
«giorno fatto dal Signore» (Sal 118,24), “Pasqua 
settimanale”, con al centro la celebrazione del­
l'Eucaristia, e se custodirà nel contempo la par­
rocchia quale luogo - anche fisico - a cui la 
comunità stessa fa costante riferimento. Ci sem­
bra molto fecondo recuperare la centralità della 
parrocchia e rileggere la sua funzione storica 
concreta a partire dall'Eucaristia, fonte e manife­
stazione del raduno dei figli di Dio e vero anti­
doto alla loro dispersione nel pellegrinaggio 
verso il Regno4’,

48. Nonostante la diminuzione dei praticanti 
avvenuta negli ultimi decenni, per la comunica­
zione del Vangelo è e rimane essenziale la comu­
nità di coloro che con regolarità si riuniscono per 
fare memoria del Signore e celebrare l’Alleanza 
nel suo corpo e nel suo sangue. Nel giorno del 
Signore, come ha ricordato Giovanni Paolo 11 
nella Lettera Apostolica Dies Domini, noi faccia­
mo memoria della Parola di Dio che ci ha creati, 
del Verbo fatto carne, morto e risorto per la 
nostra salvezza, dell’effusione dello Spirito sulla 
Chiesa. Ma ricordiamo anche che la vita umana 
acquista senso quando vi sono tempi e spazi di 
riposo e di gratuità, destinati alla relazione tra gli 
esseri umani. In tal modo, facendo memoria di 
Colui che ci ha preceduti, possiamo riconoscere 
il destino a cui siamo orientati insieme a tutti i 
fratelli e le sorelle a fianco dei quali viviamo44.

Se un anello fondamentale per la comunica­
zione del Vangelo è la comunità fedele al “gior­
no del Signore”, la celebrazione eucaristica 
domenicale, al cui centro sta Cristo che è morto 
per tutti ed è diventato il Signore di tutta l’uma­
nità, dovrà essere condotta a far crescere i fedeli, 
mediante l’ascolto della Parola e la comunione al 
Corpo di Cristo, così che possano poi uscire dalle 
mura della chiesa con un animo apostolico, aper­
to alla condivisione e pronto a rendere ragione 
della speranza che abita i credenti (cfr. IPt 3,15). 
In tal modo la celebrazione eucaristica risulterà 
luogo veramente significativo dell' educazione 
missionaria della comunità cristiana.

In questo contesto ricordiamo anche l’impor­

tanza che nella vita cristiana ha avuto e ha ancora 
per molti fedeli la partecipazione quotidiana alla 
celebrazione eucaristica e il culto eucaristico - in 
particolare, l'adorazione eucaristica -, che danno 
continuità al cammino di crescita spirituale.

49. Assolutamente centrale sarà approfondire 
il senso della festa e della Liturgia, della celebra­
zione comunitaria attorno alla mensa della Parola 
e dell’Eucaristia, del cammino di fede costituito 
dall'anno liturgico. La Chiesa deve sempre ricor­
dare l’antico adagio, secondo cui è la lex orandi a 
stabilire la lex credendi *5: la fonte della nostra 
fede è la preghiera comune della Chiesa.

Nonostante i tantissimi benefici apportati 
dalla riforma liturgica del Concilio Vaticano II, 
spesso uno dei problemi più difficili oggi è pro­
prio la trasmissione del vero senso delia Liturgia 
cristiana. Si constata qua e là una certa stanchez­
za e anche la tentazione di tornare a vecchi for­
malismi o di avventurarsi alla ricerca ingenua 
dello spettacolare. Pare, talvolta, che l’evento 
sacramentale non venga colto. Di qui l’urgenza 
di esplicitare la rilevanza della Liturgia quale 
luogo educativo e rivelativo, facendone emerge­
re la dignità e l’orientamento verso l'edificazio­
ne del Regno. La celebrazione eucaristica chiede 
molto al sacerdote che presiede l’assemblea e va 
sostenuta con una robusta formazione liturgica 
dei fedeli. Serve una Liturgia insieme seria, sem­
plice e bella, che sia veicolo del mistero, rima­
nendo al tempo stesso intelligibile, capace di nar­
rare la perenne alleanza di Dio con gli uomini.

Potrà aiutarci in questo la valorizzazione - sia 
nella vita personale dei credenti sia in quella 
delle comunità cristiane - della pratica della lec­
tio divina, intesa come continua e intima celebra­
zione dell’Alleanza con il Signore mediante un 
ascolto orante delle Sacre Scritture, capace di tra­
sformare i nostri cuori e di iniziare ognuno di noi 
all'arte della preghiera e della comunione. Più 
ampiamente, va coltivato l’assiduo contatto, per­
sonale e comunitario, con la Bibbia, diffonden­
done il testo, promuovendone la conoscenza, 
anche con incontri e gruppi biblici, sostenendone 
una lettura sapienzale, aiutando a pregare con la 
Bibbia soprattutto nelle famiglie46. La qualità sia 
della presidenza eucaristica, sia deU’omelia, sia

41 Cfr. Ibid., 35-36: Le.. 290-292.
44 Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Dies Domini: AAS 90 (1998), 713-766; cfr. anche C.E.I., Nota past. Il 

giorno del Signore: Notiziario della C.E.I. 1984, 177-195.
44 Cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica. 1124.
" Cfr. Lett. Ap. Novo Millennio ineunte, 39: l.c., 293-294; cfr. anche C.E.I. - Commissione Episcopale per 

la Dottrina della Fede e la Catechesi, Nota past. la Bibbia nella vita della Chiesa. «La Parola del Signore si 
diffonda e sia glorificata» (2 Ts 3,1 ): Notiziario della C.E.I. 1995. 381-412.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 925

della preghiera dei fedeli ne risulterà rafforzata, 
resa più aderente alla Parola di Dio e agli eventi 
della storia letti alla luce della fede. È nostro 
modello la Vergine Maria, che accoglie fatti e

Una fede adulta e “pensata”

50. La valorizzazione della Liturgia non mira 
a sottrarci al rapporto vitale con il mondo di ogni 
giorno, nel quale sono presenti opportunità per la 
nostra crescita cristiana, insieme a sfide che non 
rendono agevole la nostra fedeltà ai valori evan­
gelici.

Per questo, ci sembra importante che la 
comunità sia coraggiosamente aiutata a matura­
re una fede adulta, “pensata", capace di tenere 
insieme i vari aspetti della vita facendo unità di 
tutto in Cristo. Solo così i cristiani saranno 
capaci di vivere nel quotidiano, nel feriale - 
fatto di famiglia, lavoro, studio, tempo libero - 
la sequela del Signore, fino a rendere conto 
della speranza che li abita (cfr. I Pi 3,15). A 
questo obiettivo di maturità della fede, avendo 
considerazione delle diverse età, cercando di 
fare unità tra ascolto, celebrazione ed esperien­
za testimoniale di fede, tende il progetto cate­
chistico delle nostre Chiese, impostato agli inizi 
degli anni ’70 e arricchitosi via via di indicazio­
ni e strumenti. Esso mantiene tutta la sua attua­
lità e va riproposto con fedeltà nelle nostre 
comunità, orientandole più esplicitamente nella 
prospettiva dell’evangelizzazione. Oggi questo 
progetto deve tra l’altro connotarsi anche in 
senso più culturale.

Già nell’ormai lontano 1975 Paolo VI ammo­
niva la Chiesa tutta a riconoscere come la rottu­
ra tra Vangelo e cultura fosse senz’altro il dram­
ma per eccellenza della nostra epoca4’. I cristiani 
possono fecondare il tempo in cui vivono solo se 
sono continuamente attenti a cogliere le sfide che 
provengono loro dalla storia, e se si esercitano a 
rispondervi alla luce del Vangelo.

La comunità cristiana deve costituire il grem­
bo in cui avviene il discernimento comunitario, 
indicato nel Convegno ecclesiale di Palermo del 
1995 come scuola di comunione ecclesiale e 
metodo fondamentale per il rapporto Chiesa­
mondo4". Oggi più che mai i cristiani sono chia­
mati ad essere partecipi della vita della città, 
senza esenzioni, portando in essa una testimo- 

parole «meditandole nel suo cuore» (Le 2,19) e 
rilegge la sua esistenza mediante immagini e testi 
della Scrittura (cfr. Le 1,46-55).

nianza ispirata dal Vangelo e costruendo con gli 
altri uomini un mondo più abitabile.

Detto questo, non possiamo tacere come in 
non poche comunità questo lavoro formativo e di 
aiuto al discernimento dei giovani e degli adulti 
sia carente o addirittura assente; è necessario allo­
ra maturare una decisione coraggiosa a cambiare 
le cose. Se ciò non avverrà, mostreremo di essere 
ben poco realisti e di non tener conto di quanto 
viene chiesto ogni giorno al cristiano comune 
negli ambienti che caratterizzano la sua vita di 
famiglia, di lavoro, di scuola. Alle risorse, a volte 
limitate, di una realtà parrocchiale, verrà in aiuto 
la sinergia tra più parrocchie, nonché la relazione 
tra le comunità cristiane e le varie aggregazioni 
ecclesiali presenti nel territorio; senza parlare 
delle associazioni professionali di ispirazione cri­
stiana e dei vari Centri e Istituti culturali cattolici, 
chiamati anch’essi a prendere sul serio il loro 
compito di stimolo e di elaborazione di una fede 
adulta e pensata a partire dall'ascolto intelligente 
delle Scritture e della Tradizione.

In rapporto a questo impegno formativo, qua­
lificante per il futuro, è certamente di stimolo e di 
aiuto ciò che viene proposto in termini di Pro­
getto Culturale orientato in senso cristiano. 
Tutte le Chiese particolari e ciascuna delle nostre 
piccole o grandi comunità devono prestare atten­
zione a questa conversione culturale, in modo 
che il Vangelo sia incarnato nel nostro tempo per 
ispirare la cultura e aprirla all'accoglienza inte­
grale di tutto ciò che è autenticamente umano4’.

Desideriamo a questo proposito sottolineare 
che la creazione di occasioni per approfondire 
tematiche cruciali alla luce della fede non è una 
scelta elitaria, così come non è affatto elitario 
chiedere alle comunità cristiane uno sforzo di 
pensiero a partire dal Vangelo e dalla storia. 
Avere una vita interiore, custodire nella memoria 
le cose, riflettere dentro di sé e nel confronto 
comunitario è quanto di più umano ci sia dato, e 
non è certo appannaggio di pochi, perché la fede 
è sempre ragionevole!

47 Cfr. Esort. Ap. Evangelii nuntiandi, 20: l.c., 18-19.
44 Cfr. Nola past. Con il dono della carità dentro la storia. 21: l.c., 171-172; cfr. anche Leu. Ap. Novo Mil- 

lennio ineunte. 43-45: l.c., 296-299.
“ Cfr. Nola past. Con il dono della carità dentro la storia, 25: l.c., 175-177.



926 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

I giovani e la famiglia

51. Ci pare opportuno chiedere per gli anni a 
venire un’attenzione particolare ai giovani e alla 
famiglia2". Questo è l’impegno che affidiamo e 
raccomandiamo alla comunità cristiana.

Partiamo dai giovani, nei quali va riconosciu­
to «un talento che il Signore ci ha messo nelle 
mani perché lo facciamo fruttificare»51. Nei loro 
confronti le nostre comunità sono chiamate a una 
grande attenzione e a un grande amore. È proprio 
a loro che vanno insegnati e trasmessi il gusto per 
la preghiera e per la Liturgia, l’attenzione alla 
vita interiore e la capacità di leggere il mondo 
attraverso la riflessione e il dialogo con ogni per­
sona che incontrano, a cominciare dai membri 
delle comunità cristiane. Le Giornate Mondiali 
della Gioventù ci hanno restituito molte speran­
ze: abbiamo visto moltissimi giovani attirati da 
Gesù e dal suo Vangelo. Già abbiamo sottolinea­
to alcuni valori di cui il mondo moderno, talvol­
ta con i giovani in prima fila, è portatore.

Va detto però che ora abbiamo tutti una gran­
de responsabilità: se non sapremo trasmettere 
alle nuove generazioni l’amore per la vita inte­
riore, per l’ascolto perseverante della Parola di 
Dio, per l'assiduità con il Signore nella preghie­
ra, per una ordinata vita sacramentale nutrita di 
Eucaristia e Riconciliazione, per la capacità di 
“lavorare su se stessi” attraverso l’arte della lotta 
spirituale, rischieremo di non rispondere adegua­
tamente a una sete di senso che pure si è manife­
stata. Non solo: se non sapremo trasmettere loro 
un’attenzione a tutto campo verso tutto ciò che è 
umano - la storia, le tradizioni culturali, religio­
se e artistiche del passato e del presente -, sare­
mo corresponsabili dello smarrirsi del loro entu­
siasmo, dell’isterilirsi della loro ricerca di auten­
ticità, dello svuotarsi del loro anelito alla vera 
libertà.

Nel decennio scorso ci eravamo volutamente 
soffermati sull'importanza del dare fiducia ai 
giovani, di favorirne l’inserimento nel volonta­
riato, in tutto ciò che li aiuta a vivere il fine unico 
della vita cristiana, che è la carità. Rimane vero, 
peraltro, che per amare da persone adulte, matu­
re e responsabili, bisogna saper assumere tutte le 
responsabilità della vita umana: studio, acquisi­
zione di una professionalità, impegno nella 
comunità civile. Le esperienze forti possono 
tanto più giovare quanto più si coniugano con i 

cammini ordinari della vita, che consistono nel- 
l’operare scelte di cui poi si è responsabili. 
Occorre saper creare veri laboratori della fede'2, 
in cui i giovani crescano, si irrobustiscano nella 
vita spirituale e diventino capaci di testimoniare 
la Buona Notizia del Signore. Occorre impegnar­
si perché scuola e Università siano luoghi di 
piena umanizzazione aperta alla dimensione reli­
giosa, sostenere i giovani perché vivano da pro­
tagonisti il delicato passaggio al mondo del lavo­
ro, aiutare a dare senso e autenticità al loro tempo 
libero. Certamente le nostre comunità sono chia­
mate a una grande attenzione e a un grande 
amore per i giovani.

In questa direzione, avvertiamo la necessità di 
favorire un maggiore coordinamento tra la pasto­
rale giovanile, quella familiare e quella vocazio­
nale: il tema della vocazione è infatti del tutto 
centrale per la vita di un giovane. Dobbiamo far 
sì che ciascuno giunga a discernere la “forma di 
vita” in cui è chiamato a spendere tutta la propria 
libertà e creatività: allora sarà possibile valoriz­
zare energie e tesori preziosi. Per ciascuno, infat­
ti, la fede si traduce in vocazione e sequela del 
Signore Gesù.

52. Per quanto riguarda la famiglia, va ricor­
dato che essa è il luogo privilegiato dell’espe­
rienza dell’amore, nonché dell’esperienza e della 
trasmissione della fede. La famiglia cristiana è 
inoltre il luogo dell'obbedienza e sottomissione 
reciproca e della manifestazione dell'alleanza tra 
Cristo e la Chiesa. La famiglia è l'ambiente edu­
cativo e di trasmissione della fede per eccellen­
za: spetta dunque anzitutto alle famiglie comuni­
care i primi elementi della fede ai propri figli, sin 
da bambini. Sono esse le prime "scuole di pre­
ghiera”, gli ambienti in cui insegnare quanto sia 
importante stare con Gesù ascoltando i Vangeli 
che ci parlano di Lui. 1 coniugi cristiani sono i 
primi responsabili di quella “introduzione” all’e­
sperienza del Cristianesimo di cui poi chi è bene­
ficiario porterà in sé il seme per tutta la vita.

Proprio per il ruolo delicato e decisivo della 
famiglia nella società, la Chiesa, nonostante l'e­
vidente crisi culturale dell’istituzione familiare, 
desidera assumere l’accompagnamento delle 
famiglie come priorità di importanza pari, in que­
sti tempi, a quella della pastorale giovanile. Invi-

50 Cfr. Lett. Ap. Novo Millennio ineunte, 9. 40. 47: l.c., 271-272. 294-295. 300.
51 Ihid., 40: l.c., 295.
52 Cfr. Giovanni Paolo II, Omelia durante la Veglia a Tor Vergata per la XV Giornata Mondiale della Gio­

ventù. 2-3: L'Osservatore Romano. 21-22 agosto 2(XX), 4-5.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana

damo tutti gli operatori pastorali a promuovere 
riflessioni serie sui perché delle frequenti crisi 
matrimoniali, pensando con creatività a rinnova­
re l’annuncio cristiano sul matrimonio, per dare 
forza, ragioni e coraggio alle coppie in difficoltà. 
Per questo contiamo molto sulla solidarietà tra 
le famiglie, ma anche sulla creazione di nuove 
forme ministeriali tese ad ascoltare, accompa­
gnare e sostenere una realtà dalla quale molto 
dipende il futuro della Chiesa e della stessa 
società. Le nostre parrocchie dovrebbero essere 
sempre più luoghi di ascolto e di sostegno delle 
famiglie in difficoltà, avendo ben chiaro che la 
medicina dell’amore fraterno e della misericor­
dia è l’unica in cui la Chiesa creda fermamente. 
A questo fine, una delle scelte da compiere è 
quella di riuscire a stabilire, da parte delle comu­
nità cristiane, attraverso i presbiteri, i religiosi e 
gli operatori pastorali, rapporti personali con 
ogni famiglia - sia che frequenti la Chiesa sia che 
non la incontri mai - in un tessuto relazionale 
nuovo, veramente capillare.

In questo come in altri ambiti della pastorale 
è particolarmente importante il contributo che le 
donne potranno portare affinché la Chiesa assu­
ma un volto diverso, più sensibile e più umano. 
Non si dà pienezza di umanità senza che uomo e 
donna si esprimano liberamente e pienamente, 
secondo i rispettivi doni.

53. Concludendo queste indicazioni dedicate 
alla comunità dei fedeli che si raccolgono con 
assiduità attorno all’Eucaristia e alla sua funzio­
ne cruciale nella comunicazione della fede, non 
possiamo non dire qualcosa sul ruolo dei presbi­
teri e dei loro collaboratori.

Desideriamo ringraziarli, e con loro i nostri 
diaconi, per l’impegno generoso, testimoniato in 
un’epoca nella quale è divenuto difficile e spesso 
assai poco gratificante il servizio alla comunità 
cristiana e a quella umana più in generale. Noi 
Vescovi li sentiamo vicini e vogliamo ribadire 
tutta la nostra solidarietà e la nostra gratitudine 
con parole chiare e forti.

Le osservazioni pastorali che abbiamo appena 
lormulato chiamano in causa anzitutto proprio i 
sacerdoti. Sono loro i presidenti della comunità 
che si raduna nella celebrazione dell'Eucaristia e 
dunque spetta a loro promuovere una celebrazione 
della Liturgia che sappia formare i cristiani al sen­
sus fidei, alla capacità di gustare la Parola di Dio e 
all’acquisizione del sentire di Cristo. Inoltre, nelle 
comunità si avverte un accresciuto bisogno di ini-

927

ziatori e di accompagnatori nella vita spirituale: i 
presbiteri devono valorizzare sempre più la loro 
missione di padri nella fede e di guide nella vita 
secondo lo Spirito, evitando con grande cura di 
cadere in un certo "funzionalismo". In tal modo, 
sorretti dalla fraternità presbiterale e dalla solida­
rietà pastorale, essi potranno essere i servi della 
comunione ecclesiale, coloro che conducono a 
unità i carismi e i ministeri nella comunità, gli 
educatori missionari di cui tutti abbiamo bisogno.

54. Chiesa di Dio, insieme a noi, ministri 
ordinati, sono i laici; di loro il Signore si serve 
per la testimonianza e la comunicazione del Van­
gelo in mezzo agli uomini. Oltre ad essere esper­
ti in un determinato settore pastorale (carità, 
catechesi, cultura, lavoro, tempo libero,...) devo­
no crescere nella capacità di leggere nella fede e 
sostenere con sapienza il cammino della comu­
nità nel suo insieme. C’è bisogno di laici che non 
solo attendano generosamente ai ministeri tradi­
zionali, ma che sappiano anche assumerne di 
nuovi, dando vita a forme inedite di educazione 
alla fede e di pastorale, sempre nella logica della 
comunione ecclesiale. Riconoscendo l’importan­
za e la preziosità di questa presenza, si provve- 
derà, da parte delle Diocesi e delle parrocchie, 
anche alla destinazione coraggiosa e illuminata 
di risorse per la formazione dei laici.

In questo contesto vogliamo esprimere grati­
tudine e insieme attesa nei confronti di quelle 
realtà, alcune nuove, altre antiche, prima fra tutte 
l’Azione Cattolica, che contribuiscono ad arric­
chire in maniera considerevole la comunità, 
come le associazioni e i movimenti ecclesiali. La 
fede cristiana, infatti, non pretende di omologare 
e di appiattire le varie sensibilità religiose dei 
credenti; lo Spirito suscita in ogni epoca carismi 
idonei ad arricchire la Chiesa e a sostenerla nella 
sua missione. Naturalmente ognuna di queste 
realtà dev’essere sottoposta a discernimento”: 
già nella prima Lettera di Giovanni i cristiani 
erano invitati a mettere «alla prova le ispirazio­
ni» (IGv 4,1); i veri carismi dello Spirito contri­
buiscono sempre a riconoscere Gesù Cristo 
«venuto nella carne» (IGv 4.2), a discernere la 
sua presenza in tutti i fratelli cristiani e a ricono­
scere nella comunità, nel Corpo ecclesiale del 
Risorto, il luogo in cui convergono e da cui par­
tono tutti i carismi e le vocazioni.

55. Un’ultima parola, nell'orizzonte della 
vita ordinaria delle nostre comunità, vogliamo

” Cfr. Esort. Ap. Christifideles laici. 30: Le., 446-448; cfr. anche C.E.I. - Commissione Episcopale per il Lai­
cato, Nota past. Le aggregazioni laicali nella Chiesa: Notiziario della C.E.I. 1993. 81-119.



928 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

dedicare alle devozioni popolari. Esse arricchi­
scono la comunità nella misura in cui esprimono 
un desiderio di approfondimento religioso e di 
preghiera: si tratta infatti di un linguaggio che il 
popolo parla e comprende. Come ricordava 
Paolo VI, con esse «tocchiamo un aspetto del­
l’evangelizzazione che non può lasciare insensi­
bili ... Per lungo tempo considerate meno pure, 
talvolta disprezzate, queste espressioni formano 
oggi un po’ dappertutto l’oggetto di una riscoper­
ta»'4. Bisogna naturalmente vigilare perché non 
si sostituiscano ai momenti ordinari di vita litur­
gica della comunità parrocchiale, come pure alle 
forme di meditazione e di preghiera, personale e 

comunitaria, legate ai grandi filoni di spiritualità 
della tradizione cristiana, antichi e recenti. Lo 
stesso Paolo VI ammoniva ad affrontare tali 
espressioni nel quadro generale del rinnovamen­
to pastorale, anche perché la storia ci dice che la 
devozione popolare «è frequentemente aperta 
alla penetrazione di molte deformazioni della 
religione, anzi di superstizioni. Resta spesso a 
livello di manifestazioni culturali senza impe­
gnare un’autentica adesione di fede»”. Ma cer­
care di comprendere questo linguaggio, purifi­
carlo e vivificarlo, permette di far incontrare con 
la fede la vita di tanta gente semplice e disponi­
bile.

Una rinnovata attenzione a tutti i battezzati

56. Abbiamo parlato fin qui dei cristiani che 
partecipano attivamente alla vita delle parroc­
chie, o che perlomeno frequentano assiduamente 
l'Eucaristia domenicale; ma al centro della 
nostra preoccupazione missionaria ci sono anche 
tutti quegli uomini e quelle donne che, pur aven­
do ricevuto il Battesimo, non vivono legami di 
piena e stabile comunione con le nostre Chiese 
locali.

Il riferimento al Battesimo richiama anzitutto 
al nostro pensiero i cristiani appartenenti ad 
altre Chiese e comunità ecclesiali, «coloro che 
credono in Cristo e hanno ricevuto debitamente il 
Battesimo» e che «sono costituiti in una certa 
comunione, sebbene imperfetta, con la Chiesa 
cattolica»*. Non è possibile, per un cristiano che 
ascolti con attenzione le Parole del suo Signore 
Gesù Cristo, restare indifferente alla sua preghie­
ra al Padre «perché tutti siamo una sola cosa» 
(Gv 17,21).

L’ecumenismo è una sfida fondamentale per­
ché è una verifica della nostra fedeltà al Vangelo; 
ma è anche una grande scuola di comunione: pro­
prio di fronte ai cristiani di altre Chiese e comu­
nità ecclesiali, palesemente “diversi" da me, sono 
chiamato a riconoscere quell'unità che, a dispetto 
delle differenze, ci lega e ci chiama a una comu­
nione sempre più piena. Vivere l’impegno ecu­
menico può essere di grande aiuto anche per 
riscoprire le vie che portano alla riconciliazione 
in seno alle nostre stesse comunità parrocchiali e 
viceversa. Non si dà unità senza il rispetto delle 
differenze, senza portare i pesi gli uni degli altri. 

ma soprattutto senza cercare insieme la verità che 
è l’unica vera fonte di unità, nonché l’unica ragio­
ne del nostro esistere come comunità ecclesiali: 
Gesù Cristo, l’unico nostro Signore.

57. La stessa ricerca della piena comunione 
induce a una sempre più convinta attenzione 
nella pastorale della Chiesa verso i cosiddetti 
"non praticanti”, ossia verso quel gran numero 
di battezzati che, pur non avendo rinnegato for­
malmente il loro Battesimo, spesso non ne vivo­
no la forza di trasformazione e di speranza e stan­
no ai margini della comunità ecclesiale ”. Soven­
te si tratta di persone di grande dignità, che por­
tano in sé ferite inferte dalle circostanze della 
vita familiare, sociale e, in qualche caso, dalle 
nostre stesse comunità, o più semplicemente 
sono cristiani abbandonati, verso i quali non si è 
stati capaci di mostrare ascolto, interesse, simpa­
tia, condivisione.

Questa area umana, cresciuta in modo rile­
vante negli ultimi decenni, chiede un rinnova­
mento pastorale: un’attenzione ai battezzati che 
vivono un fragile rapporto con la Chiesa e un 
impegno di primo annuncio, su cui innestare un 
vero e proprio itinerario di iniziazione o di ripre­
sa della loro vita cristiana.

In primo luogo, si tratta di valorizzare quei 
momenti in cui le parrocchie incontrano concre­
tamente quei battezzati che non partecipano 
all'Eucaristia domenicale e alla vita parrocchia­
le: quando i genitori chiedono che i loro bambini 
siano ammessi ai sacramenti dell’Iniziazione cri-

54 Esort. Ap. Evangelii nuntiandi. 48: l.c., 37.
” Ibid.
* Concilio Vaticano II, Decr. Unitatis redintegratio, 3.
” Cfr. Lett. Enc. Redemptoris missio, 33: l.c., 278-279.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 929

stiana; quando una coppia di adulti domanda la 
celebrazione religiosa del Matrimonio; in occa­
sione dei funerali e dei momenti di preghiera per 
i defunti; alcune feste del calendario liturgico 
nelle quali anche i non praticanti si affacciano 
alla porta delle nostre chiese. Tutti questi 
momenti, che a volte potrebbero essere sciupati 
da atteggiamenti di fretta da parte dei presbiteri o 
da freddezza e indifferenza da parte della co­
munità parrocchiale, devono diventare preziosi 
momenti di ascolto e di accoglienza. Solo a par­
tire da una buona qualità dei rapporti umani sarà 
possibile far risuonare nei nostri interlocutori 
l’annuncio del Vangelo: essi l'hanno ascoltato, 
ma magari sonnecchia nei loro cuori in attesa di 
qualcuno o di qualcosa che ravvivi in loro il 
fuoco della fede e dell’amore.

Gli stessi fanciulli battezzati hanno bisogno di 
essere interpellati dall’annuncio del Vangelo nel 
momento in cui iniziano il loro cammino cate­
chistico. Sempre più spesso, infatti, non si può 
presupporre quasi nulla riguardo alla loro educa­
zione alla fede nelle famiglie di provenienza. 
L’incontro con i catechisti diviene per i fanciulli 
una vera e propria occasione di "prima evange­
lizzazione" . È importante che venga annunciato 
loro il Vangelo della vita buona, bella e beata che 
i cristiani possono vivere sulle tracce del Signo­
re Gesù. Vitale è la qualità kerygmatica e mista- 
gogica degli incontri: i fanciulli vanno condotti a 
compiere l’atto di fede, il gesto della preghiera, 
la partecipazione alla Liturgia e soprattutto a tro­
vare alimento costante nel rapporto con Gesù, 
lasciandosi accompagnare dalla sua vita narrata 
dai Vangeli. Questa attenzione dovrà accompa­
gnare ancor più la catechesi dei ragazzi e dei gio­
vani e ci dovrà sospingere a ripensare costante- 
mente l'Iniziazione cristiana nel suo insieme e 
gli strumenti catechistici che l'accompagnano.

58. Ma, al di là delle occasioni in cui ogni 
battezzato viene a contatto con la comunità euca­
ristica, ci sembra importante che i cristiani più 
consapevoli della loro fede, insieme con le loro 
comunità, non si stanchino di pensare a forme di 
dialogo e di incontro con tutti coloro che non 
sono partecipi degli ordinari cammini della 
pastorale. Nella vita quotidiana, nel contatto 
giornaliero nei luoghi di lavoro e di vita sociale 
si creano occasioni di testimonianza e di comu­
nicazione del Vangelo. Qui si incontrano battez­
zati da risvegliare alla fede, ma anche sempre più 
numerosi uomini e donne, giovani e fanciulli non 

battezzati, eredi di situazioni di ateismo o agno­
sticismo, seguaci di altre religioni. Diventa diffì­
cile stabilire i confini tra impegno di rivitalizza- 
zione della speranza e della fede in coloro che, 
pur battezzati, vivono lontani dalla Chiesa, e 
vero e proprio primo annuncio del Vangelo. Su 
questi terreni di frontiera va incoraggiata l’opera 
di associazioni e movimenti che si spendono sul 
versante dell’evangelizzazione.

Occorre inoltre tener presente che ormai la 
nostra società si configura sempre di più come 
multietnica e multireligiosa. Dobbiamo affronta­
re un capitolo sostanzialmente inedito del compi­
to missionario: quello dell’evangelizzazione di 
persone condotte tra noi dalle migrazioni in atto. 
Ci è chiesto in un certo senso di compiere la mis­
sione ad gentes qui nelle nostre terre. Seppur con 
molto rispetto e attenzione per le loro tradizioni 
e culture, dobbiamo essere capaci di testimonia­
re il Vangelo anche a loro e, se piace al Signore 
ed essi lo desiderano, annunciare la loro Parola di 
Dio”, in modo che li raggiunga la benedizione di 
Dio promessa ad Abramo per tutte le genti (cfr. 
Gen 12,3)”.

59. La comunità cristiana dev’essere sempre 
pronta a offrire itinerari di iniziazione e di catecu­
menato vero e proprio. Nuovi percorsi sono richie­
sti infatti dalla presenza non più rara di adulti che 
chiedono il Battesimo, di "cristiani della soglia” a 
cui occorre offrire particolare attenzione, di perso­
ne che hanno bisogno di cammini per "ricomin­
ciare”. La nostra "conversione pastorale” è, in 
qualche misura, già in atto ed è sollecitata dai 
cambiamenti nella società e di fronte alla fede. Ci 
è richiesta intelligenza, creatività, coraggio. 
Occorrerà impegnare le nostre migliori energie in 
questo campo, mediante una riflessione teologico- 
pastorale e attraverso l’individuazione di concrete 
e significative proposte nelle nostre comunità; 
sarà fondamentale garantire un'adeguata prepara­
zione a tutti coloro che, in prima persona, risulte­
ranno coinvolti a nome della comunità ecclesiale 
in tali iniziative di evangelizzazione. Anche in 
questo ambito di iniziazione e di rivitalizzazione 
della fede è importante il contributo di associazio­
ni e movimenti ecclesiali.

Al centro di tale rinnovamento va collocata la 
scelta di configurare la pastorale secondo il 
modello della Iniziazione cristiana, che - intes­
sendo tra loro testimonianza e annuncio, itinera­
rio catecumenale, sostegno permanente della 
fede mediante la catechesi, vita sacramentale.

" Cfr. S. Francesco d’Assisi, Regula non bullata. 16.
” Cfr. Lett. L'amore di Cristo ci sospinge. 1: Le., 139-142.



930 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

mistagogia e testimonianza della carità - permet­
te di dare unità alla vita della comunità e di aprir­
si alle diverse situazioni spirituali dei non cre­
denti, degli indifferenti, di quanti si accostano o 
si riaccostano al Vangelo, di coloro che cercano 
alimento per il loro impegno cristiano.

60. Occasione importante di apertura alle 
nuove sfide della pastorale è indubbiamente il dia­
logo culturale sui grandi temi della nostra società 
e della vita quotidiana. Incontri di dialogo e di 
confronto - iniziative da assumere con discerni­
mento - possono essere un grande beneficio per i 
cristiani. Il dialogo infatti aiuta ad ascoltare e a 
capire meglio il cuore dei loro contemporanei, e 
spesso, in tal modo, a capire meglio la vita e lo 
stesso Vangelo. In secondo luogo, il dialogo per­
mette la crescita di relazione umane, di scambi 
fecondi e arricchenti per tutti. Solo condividendo 
le angosce e le speranze, le ricerche e le difficoltà 
di chi ci sta accanto, sarà possibile trasmettergli la 
speranza che sgorga dalla nostra fede.

L’insegnamento sociale della Chiesa ha sem­
pre insistito sulla collaborazione con gli "uomi­
ni di buona volontà". Proprio perché il Vangelo 
divenga cultura e questo seme divino possa dare 
i suoi frutti più belli nella storia, noi cristiani 
vivremo nella compagnia degli uomini l’ascolto 
e il confronto, la condivisione dell'impegno per 
la promozione della giustizia e della pace, di con­
dizioni di vita più degne per ogni persona e per 
tutti i popoli, fiduciosi in un arricchimento reci­
proco per il bene di tutti.

61. In rapporto a quanto si è detto e perché a 
tutti coloro che l’attendono sia donata la parola 
del Vangelo, è importante la presenza significati­
va dei fedeli laici negli ambienti di vita. Il rico­
noscimento della laicità dello Stato e delle sue 
istituzioni non ci sottrae dal dovere di collabora­
re al bene del Paese: costituisce piuttosto il terre­
no della piena cittadinanza dei cattolici italiani. 
Alla sua vita essi partecipano sostenuti dalla con­
vinzione che il fermento del Vangelo non è un 
bene loro esclusivo, ma un dono da condividere, 
perché contributo decisivo per creare condizioni 
di piena umanità per tutti.

Sentiamo così di condividere la speranza con 
i tanti giovani che sono in ricerca di un lavoro, o 
con tutti quei lavoratori che faticano a trovare 
punti di riferimento nella complessità e preca­
rietà del mondo del lavoro. La stessa attenzione e 
partecipazione riteniamo che i laici cristiani 
devono poter offrire alla scuola e all'Università, 
interessate da processi di trasformazione in cui 
occorre ribadire le ragioni dell'educazione della 
persona nella sua globalità e nella reale libertà. 

Ancora, il mondo della salute chiede una presen­
za che garantisca il pieno rispetto dei valori della 
vita e della persona e assicuri l’accesso di tutti 
alle cure di cui hanno bisogno. Processi di uma­
nizzazione piena e vera socializzazione toccano 
anche l'ambito sempre più ampio del tempo libe­
ro, con le attività sportive e turistiche ad esso 
connesse. La stessa attività propriamente politica 
non può fare a meno del contributo dei fedeli 
laici: competente, responsabile e coerente, nel 
rispetto del valore della persona umana e dei 
principi fondamentali di libertà e solidarietà, 
nella ricerca del bene comune.

L’intera società, nei suoi vari ambiti, è attra­
versata da un processo di cambiamenti profondi e 
accelerati. Diventa prioritaria, di conseguenza, 
una lettura attenta di tali contesti, onde poter rilan­
ciare una pastorale d'ambiente sempre più indi­
spensabile per compaginare la comunità battesi­
male, per raggiungere quanti sono in attesa del­
l’annuncio cristiano, per dare efficacia al contri­
buto dei cattolici alla vita della società. Qui si 
inserisce l’esigenza di una sempre maggiore vita­
lità dell’associazionismo sociale e professionale di 
ispirazione cristiana, come pure, in forma diversa, 
dell’apporto di quanti hanno scelto di essere nel 
mondo testimoni del Regno negli Istituti secolari o 
in altre forme di consacrazione personale.

La pastorale d’ambiente richiederà che le par­
rocchie ripensino le proprie forme di presenza e 
di missione e il loro rapporto con il territorio, 
aprendosi alla collaborazione con le parrocchie 
confinanti e a un'azione concertata con associa­
zioni, movimenti e gruppi che esprimono la loro 
carica educativa soprattutto negli ambienti. Dove 
questa dimensione della pastorale eccede la par­
rocchia, sarà fondamentale il riferimento alla 
Chiesa diocesana: è responsabilità e compito dei 
Vescovi, infatti, dare un volto autenticamente 
ecclesiale al generoso impegno che le varie 
forme di apostolato dei cristiani esprimono in 
seno alla loro Diocesi. In questa prospettiva 
intendiamo sostenere con attenzione e speranza il 
cammino dell’Azione Cattolica, da cui, in parti­
colare, ci attendiamo un'esemplarità fonnativa e 
un impegno che, mentre si fa sensibile alla neces­
sità pastorali delle parrocchie, contribuisca a rin­
vigorire, mediante la testimonianza apostolica 
tipicamente laicale dei suoi aderenti, il dialogo e 
la condivisione della speranza evangelica in tutti 
gli ambienti della vita quotidiana.

62. Vogliamo infine sottolineare come tutti i 
cristiani, in forza del Battesimo che li unisce al 
Verbo diventato uomo per noi e per la nostra sal­
vezza, siano chiamati a farsi prossimi agli uomi­
ni e alle donne che vivono situazioni di frontiera:



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 931

i malati e i sofferenti, i poveri, gli immigrati, le 
tante persone che faticano a trovare ragioni per 
vivere e sono sull’orlo della disperazione, le 
famiglie in crisi e in difficoltà materiale e spiri­
tuale. Il cristiano, sull’esempio di Gesù, "buon 
samaritano” non si domanda chi è il suo prossi­
mo, ma si fa egli stesso prossimo all’altro, en­
trando in un rapporto realmente fraterno con lui 
(cfr. Le 10,29-37), riconoscendo e amando in lui 
il volto di Cristo, che ha voluto identificarsi con 
i "fratelli più piccoli”. Giovanni Paolo II ricorda 
che la pagina del giudizio in cui Cristo chiama 
“benedetti” quelli che si sono fatti prossimi a Lui 
nei piccoli (cfr. Mt 25,31-46) non riguarda solo 
l’etica, ma è innanzi tutto «una pagina di cristo­
logia che proietta un fascio di luce sul mistero di 
Cristo»60. Ai credenti è chiesto di prendere a 
cuore tutte queste forme, nuove e antiche, di 
povertà e a inventare nuove forme di solidarietà 
e di condivisione: «È l’ora di una nuova fantasia 
della carità»61.

Su questo terreno della carità le nostre comu­
nità sono state invitate a un particolare impegno 
nell'ultimo decennio, ribadendo l'intima connes­
sione tra Evangelizzazione e testimonianza della 
carità. Nel momento in cui avviamo un nuovo 
decennio, anch’esso sulla linea della evangelizza­
zione, le istanze indicate agli inizi degli anni '90 
mantengono tutt'intera la loro validità. In partico­
lare resta sempre attuale la necessità di pensare 
che ogni attività evangelizzatrice è per sua natura 
indirizzata verso una concreta testimonianza della 
carità e che in ogni azione di carità va resa evi­
dente la sua identità profonda di rivelazione del­
l’amore stesso di Dio. In questo modo si fanno 
emergere le radici trinitarie e cristologiche della 
carità, per cui il Vangelo di Gesù è servizio di 

carità e la vera carità è il dono del Vangelo. Nel 
quadro di vari gesti di attenzione a tale testimo­
nianza, sarebbe bello anche riprendere l’invito del 
Convegno ecclesiale di Palermo a far sorgere in 
ogni comunità, accanto agli spazi per il culto e la 
catechesi, una struttura di servizio per i poveri.

La prospettiva del servizio della carità ci dà 
occasione di rivolgersi ai religiosi, chiamati pro­
prio in virtù della loro scelta di vita, che li rende 
"poveri e marginali”, a essere segno di speranza, 
testimoniando la possibilità data a ogni uomo di 
abitare le frontiere della società e della vita tro­
vandovi un senso, una ragione per cui è possibile 
vivere e dare la vita. Perché questo avvenga, sarà 
necessario che essi si consacrino alla conoscenza 
amorosa di Dio, fino a far sì che la loro esistenza 
diventi segno della presenza di Dio fra gli uomi­
ni. Ognuno secondo il proprio carisma: i religiosi 
di vita apostolica andando incontro attivamente ai 
bisognosi e alle sofferenze degli uomini, quelli di 
vita contemplativa praticando con amore e dedi­
zione il ministero dell'ospitalità.

Insieme con i religiosi, però, abbiamo biso­
gno di laici che siano disposti ad assumersi dei 
ministeri con fisionomia missionaria in tutti i 
campi della pastorale a cui abbiamo accennato. 
Diventando cioè catechisti, animatori, responsa­
bili di "gruppi di ascolto” nelle case, visitatori 
delle famiglie, accompagnatori delle giovani 
coppie di sposi: uomini e donne pienamente 
disponibili a riallacciare quei rapporti di comu­
nione tra le persone che soli possono dar loro un 
segno di speranza. Questo significa essere corre­
sponsabili del servizio di Cristo all'uomo: servi­
zio che costituisce la ragione per cui la Chiesa 
esiste e continua la sua missione nella storia.

CONCLUSIONE

UNA VITA DI COMUNIONE

«Perché anche voi siate in comunione con noi» (IGv 1,3)

Una Chiesa di discepoli e di inviati

63. «La sera di quello stesso giorno, il primo 
dopo il sabato, mentre erano chiuse le porte del 
luogo dove si trovavano i discepoli per timore 
dei Giudei, venne Gesù, si fermò in mezzo a loro 

e disse: "Pace a voi!”. Detto questo, mostrò loro 
le mani e il costato. E i discepoli gioirono al 
vedere il Signore. Gesù disse loro di nuovo : 
“Pace a voi! Come il Padre ha mandato me.

“ Lett. Ap. Novo Millennio ineunte, 49: l.c., 302.
61 Ihid.. 50: l.c.. 303.



932 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

anch’io mando voi”» (Gv 20,19-21). Il Signore 
mostra i segni della sua Passione: il Risorto è 
l’Agnello, che ha preso su di sé le nostre soffe­
renze, le nostre sconfitte, i nostri fallimenti, i 
nostri peccati, per mostrarci una via di luce nelle 
tenebre. Ora Egli invia i suoi discepoli: la Chie­
sa è fin dall'inizio missionaria.

Ma ciò che è fondamentale, è quel “come” 
sulla bocca di Gesù: «Come il Padre ha manda­
to me, anch’io mando voi». Il Verbo ha compiu­
to la sua missione scendendo, calandosi in ogni 
nostra oscurità, con umiltà e con un profondo 
amore per gli uomini, per tutti noi peccatori. 
Anche la Chiesa, allora, non potrà seguire altra 
via che quella della kènosis per rivelare al mondo 
il Servo del Signore, l’Agnello di Dio che porta i 
peccati del mondo. Per questo San Paolo chiede 
a Tito di insegnare ai suoi fedeli a «esser man­
sueti, mostrando ogni dolcezza verso tutti gli 
uomini» (Tt 3,2).

Lo stesso San Paolo, proprio perché consape­
vole della sua condizione di peccatore perdonato, 
di «vaso di misericordia» (cfr. Rm 9,23), a cui 
Dio ha mostrato la via della vita nella sua infini­
ta misericordia, comprende che l’unico modo per 
rivolgersi agli uomini in maniera conforme alla 
grazia ricevuta è quello di parlare loro in ginoc­
chio: «Vi supplichiamo in nome di Cristo: lascia­
tevi riconciliare con Dio» (2Cor 5,20). Per que-

Una Chiesa “casa e scuola di comunione”

65. Raggiunti dall’amore di Dio «mentre noi 
eravamo ancora peccatori» (Rm 5,8), siamo con­
dotti ad aprirci alla solidarietà con tutti gli uomi­
ni, al desiderio di condividere con loro l’amore 
misericordioso di Gesù che ci fa vivere. La Chie­
sa è totalmente orientata alla comunione. Essa è 
e dev’essere sempre, come ricorda Giovanni 
Paolo II, «casa e scuola di comunione»1’2.

La Chiesa è casa, edificio, dimora ospitale 
che va costruita mediante l’educazione a una spi­
ritualità di comunione. Questo significa far spa­
zio costantemente al fratello, portando «i pesi gli 
uni degli altri» (Gal 6,2). Ma ciò è possibile solo 
se, consapevoli di essere peccatori perdonati, 
guardiamo a tutta la comunità come alla comu­
nione di coloro che il Signore santifica ogni gior­
no. L’altro non sarà più un nemico, né un pecca­
tore da cui separarmi, bensì "uno che mi appar­
tiene”. Con lui potrò rallegrarmi della comune 
misericordia, potrò condividere gioie e dolori, 
contraddizioni e speranze. Insieme, saremo a 

sto la Chiesa ha bisogno soprattutto di santi, di 
uomini che diffondano il buon profumo di Cristo 
con la loro mitezza, mostrando piena consapevo­
lezza di essere servi della misericordia di Dio 
manifestatasi in Gesù Cristo.

64. E questa la via che porta alla fecondità: la 
Chiesa umile e serva, che scende accanto agli 
uomini, soffrendo con loro in ogni loro debolez­
za, può trasmettere davvero il Verbo della vita 
fino a far rinascere la speranza e la gioia nei cuori 
degli uomini. Per questo l’Apostolo Paolo legge 
le sue sofferenze e umiliazioni apostoliche come 
le doglie necessarie perché Cristo sia formato nei 
suoi interlocutori (cfr. Gal 4,19). Ma la Chiesa 
può essere realmente madre solo se compie la 
volontà del Padre, se ascolta la sua Parola e si 
lascia trasformare da essa giorno dopo giorno: 
«Chi compie la volontà di Dio, costui è mio fra­
tello, sorella e madre» (Me 3,35), ha detto Gesù.

Per rinnovare il nostro apostolato, il nostro 
slancio missionario, che è servizio alla missione 
dell’Inviato del Padre, dovremo perciò essere 
sempre i primi ad ascoltare assiduamente la 
Parola di Dio, a lasciarci permeare della sua gra­
zia, a convertirci instancabilmente. In tutto que­
sto trova fondamento la nostra esperienza di 
fede, fino all’ultimo giorno della nostra vita.

poco a poco spinti ad allargare il cerchio di que­
sta condivisione, a farci annunciatori della gioia 
e della speranza che insieme abbiamo scoperto 
nelle nostre vite grazie al Verbo della vita.

Soltanto se sarà davvero "casa di comunione”, 
resa salda dal Signore e dalla Parola della sua gra­
zia, che ha il potere di edificare (cfr. At 20,32), la 
Chiesa potrà diventare anche "scuola di comunio­
ne". È importante che ciò avvenga: in ogni luogo 
le nostre comunità sono chiamate ad essere segni 
di unità, promotori di comunione, per additare 
umilmente ma con convinzione a tutti gli uomini 
la Gerusalemme celeste, che è al tempo stesso la 
loro «madre» (Gal 4,26) e la patria verso la quale 
sono incamminati. In essa, come ricorda l’Apoca­
lisse, Dio «dimorerà tra di loro ed essi saranno suo 
popolo ed egli sarà il “Dio-con-loro”. E tergerà 
ogni lacrima dai loro occhi; non ci sarà più la 
morte, né lutto, né lamento, né affanno, perché le 
cose di prima sono passate» (Ap 21,3-4). Le diffe­
renze saranno accolte e riconciliate, le sofferenze

« Ihid., 43: l.c., 296.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 933

troveranno senso e definitiva consolazione e la 
morte stessa perderà ogni suo potere di fronte alla 
comunione dell’amore, alla partecipazione estesa 
ad ogni uomo della vita trinitaria.

Ma non dimentichiamo l’avvertimento di 
Giovanni Paolo 11: «Non ci facciamo illusioni: 
senza questo cammino spirituale, a ben poco ser­
virebbero gli strumenti esteriori della comunio­
ne. Diventerebbero apparati senz’anima, ma­
schere di comunione più che sue vie di espres­
sione e di crescita»*3.

66. Il Papa ha invitato tutte le Chiese partico­
lari a “prendere il largo”: Due in altum! (Le 5,4), 
sono le parole di Gesù che egli sente risuonare 
nel suo cuore di Pastore della Chiesa universale. 
È l’invito più giusto per impostare nei prossimi 
anni il nostro cammino pastorale.

Certo, alcuni di noi, osservando alcuni feno­
meni negativi, potrebbero lasciarsi andare a un 
certo pessimismo. Ma la Chiesa conosce un solo 
criterio per rinnovare ogni giorno la speranza: 
essa sa che "fedele è Dio", dal quale siamo stati 
«chiamati alla comunione del Figlio suo Gesù 
Cristo, Signore nostro!» (ICor 1,9). Coloro che 
ascoltano davvero il loro Signore non si preoccu­
pano nemmeno di possibili insuccessi. Dicono 
con Pietro: «Maestro, abbiamo faticato tutta la 
notte e non abbiamo preso sulla; ma sulla tua 
parola getterò le reti» (Le 5,5).

67. Nei prossimi anni compiremo dunque un 
cammino guidato da un costante riferimento al 
Concilio Vaticano II e dal suo messaggio.

Alcuni passi saranno:
- l’impegno per una pastorale della santità, 

perché la Chiesa sia la Sposa santa del Signore 
che viene;

- la comunicazione del Vangelo ai fedeli, a 
quanti vivono nell’indifferenza e ai non cristiani, 
qui nelle nostre terre e nella missione ad gentes;

- il rinnovamento della vita delle nostre 
comunità, attraverso la centralità data alla dome­
nica, il primato dell'ascolto della Parola, anche 
nella lectio divina, e la vita liturgica che abbiso­
gna di una conoscenza più approfondita;

- il percorrere vie di comunione, perché la 
Chiesa, vera scuola di comunione, possa chiama­
re tutti gli uomini alla comunione con Cristo;

- l’impegno dei fedeli laici alla testimonian­
za evangelica, all’assunzione di nuove forme 
ministeriali, soprattutto a essere, nella società 
e nei diversi ambienti di vita, capaci di vigilan­
za profetica e costruttori di una Città terrena in 
cui regnino sempre più la giustizia, la pace, l’a­
more.

68. La presenza del Signore «sempre con 
noi» (cfr. Mt 28,20) e dello Spirito Santo, che 
accompagna ogni cristiano e tutta la Chiesa nel 
cammino verso il Padre, ispirino il lavoro pasto­
rale delle singole Chiese in Italia e rendano frut­
tuosa la fatica apostolica che ci attende nei pros­
simi anni del Terzo Millennio.

Questo nostro cammino avviene sotto lo 
sguardo di Maria, la Madre del Signore, e conta 
sulla sua intercessione. Ella ha acconsentito al 
mistero dell'Incarnazione del Verbo di Dio, ha 
ascoltato e realizzato la Parola di Dio, è figura 
della Chiesa santa, serva del Signore e madre dei 
credenti, è donna di fede obbediente, pronta a 
sperare contro ogni speranza, piena dell'amore di 
Dio e capace di carità senza confini. A lei affi­
diamo con piena fiducia il nostro cammino in 
attesa della venuta del Signore.

APPENDICE

INDICAZIONI PER UNA "AGENDA PASTORALE" DEL PROSSIMO DECENNIO

Concilio Vaticano H
Accogliendo l’invito del Santo Padre Giovanni Paolo II, occorre prevedere, nel prossimo decen­

nio, una ripresa dei documenti del Concilio Vaticano II (soprattutto delle quattro grandi Costituzioni), 
perché siano profondamente meditati nelle nostre comunità e diventino concretamente la “bussola" 
che ci orienta in questo nuovo Millennio.

tbid., I.c„ 297.



934 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

I. Ragioni della speranza
L’Anno Giubilare ha messo in primo piano l’evento dell’Incarnazione, che testimonia la parteci­

pazione piena di Dio alla vita dell'uomo e apre per l'uomo un sentiero di vita eterna. Dopo avere pri­
vilegiato negli Orientamenti pastorali dello scorso decennio la virtù teologale e l'esperienza concreta 
della carità, al centro del nostro interesse si colloca ora la speranza. Si tratta di:

a) cogliere l’originalità e la ricchezza teologica e pedagogica della speranza, in un contesto 
culturale, come quello attuale, che ne è molto povero;

b) individuare atteggiamenti e scelte che rendano la Chiesa una comunità al servizio della 
speranza per ogni uomo.

2. Vie per la comunicazione
Il tema di fondo di questo documento è la "comunicazione del Vangelo in un mondo che 

cambia"; dovremo pertanto approfondire, in vario modo, il compito della trasmissione della fede. Si 
tratta di:

a) coglierne l'originalità e le esigenze, in quanto comunicazione dell’evento del mistero 
cristiano;

b) sostare, con grande senso di responsabilità, sul capitolo della comunicazione della fede 
ai giovani;

c) riflettere sul valore della comunicazione sociale, sulla situazione attuale e sulle iniziative 
che vanno sostenute o che attendono di essere avviate;

d) approfondire alcuni sentieri particolarmente significativi della comunicazione (ad es. 
comunicazione e arte, nuove tecnologie,...).

3. Qualità della formazione
La condizione storica nella quale ci troviamo raccomanda, anzi esige, una vigorosa scelta forma­

tiva dei cristiani. Si tratta di:
a) garantire qualità formativa (nel senso dell’incontro con Cristo e della comunione con Lui 

fino alla santità, del dare ragione della speranza che abbiamo nel cuore, de11’accrescere la nostra ric­
chezza di umanità) a ogni momento e incontro proposto alle nostre comunità: Iniziazione cristiana, 
omelia, catechesi, colloqui personali, lavoro nei gruppi, ecc.;

b) dare spazio a momenti propriamente culturali, portando a livello di base (Diocesi, vica­
riati, parrocchie, gruppi, ecc.) l’intento di cui è espressione, a livello di Chiesa italiana, “il Progetto 
Culturale orientato in senso cristiano”, con una forte attenzione alle domande antropologiche che ogni 
giorno il dibattito pubblico e la cronaca introducono nelle nostre case;

c) ripensare coraggiosamente il volto spirituale che è dato di incontrare, in questi anni, a chi 
osserva le nostre comunità: c’è forse una mediocrità da combattere e l'urgenza di pensare la vocazio­
ne universale alla santità, mirando a tradurla quotidianamente in pedagogia e pastorale della santità.

4 Esigenze della missione
In un tempo di secolarizzazione e nel quale la nostra società diventa multietnica e multiculturale, la 

comunicazione del Vangelo rende necessario compiere una paziente e coraggiosa revisione di tutto il tes­
suto pastorale delle nostre comunità dal punto di vista missionario. Ciò significa una vera "conversione 
pastorale". Si tratta, per esempio, di:

a) soffermarsi sulla fisionomia della comunità eucaristica domenicale per mettere a fuoco, in 
vario modo, la scelta di farla diventare una reale comunità di discepoli che si lasciano evangelizzare e 
che poi, uscendo dalla celebrazione, mostrano una crescente passione apostolica;

b) domandarsi quali passi concreti si possono e si debbono compiere perché le nostre comu­
nità cristiane si facciano carico di tutti i battezzati, valorizzando le opportunità già esistenti e imma­
ginandone di nuove;

c) rileggere dal punto di vista missionario la formazione degli operatori pastorali, nonché il 
lavoro dei Consigli Pastorali parrocchiali e delle Commissioni impegnate in ambiti specifici, valutan­
do i temi che vengono privilegiati e lo stile con cui sono affrontati;

d) assumere decisamente una prassi di comunione che, a partire da una costante educazio­
ne del sensus fidei, allena al "discernimento comunitario" cristiano, riconoscendo in tal modo tutti i



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 935

doni che lo Spirito effonde e percorrendo insieme e corresponsabilmente, pastori e fedeli, i sentieri del 
Vangelo;

e) rilanciare e valorizzare la presenza e l’azione dei laici espressa dalle aggregazioni eccle­
siali e dalle associazioni professionali di ispirazione cristiana nei vari ambienti della vita;

f) verificare le scelte formative di coloro che si preparano a diventare presbiteri e la forma­
zione permanente dei sacerdoti, perché siano veramente padri nella fede e acquisiscano una mentalità 
missionaria;

g) dare tempo e spazio a un serio approfondimento del senso, dei modi e degli strumenti con 
cui mettere in atto un lavoro di "primo annuncio”, di accompagnamento al Battesimo di persone che 
si convertono al Cristianesimo, di approfondimento di un serio cammino di catecumenato, con l’aiu­
to delle indicazioni date in questi anni dalla Conferenza Episcopale;

h) riflettere sulla creazione e valorizzazione di nuovi ministeri laicali di tipo missionario: 
visitatori delle famiglie, moderatori di gruppi di ascolto, responsabili di incontri con gli adulti, in par­
ticolare con i genitori che chiedono i sacramenti dell'Iniziazione cristiana per i loro figli, ecc.

Anno pastorale 2001-2002

È bene fare di questo primo anno un tempo quasi di preludio. Guardiamo al futuro chiedendoci 
come dare forma, in ognuna delle nostre Diocesi lungo il prossimo anno, anche a un "evento ecclesia­
le”, che favorisca largamente il coinvolgimento delle nostre comunità nei propositi espressi dal Papa 
nella Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte e da noi Vescovi in questi Orientamenti pastorali.

Roma, dalla sede della C.E.I., 29 giugno 2001 - Solennità dei Santi Apostoli Pietro e Paolo





Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia nella Veglia di Pentecoste

Scoprire l’azione dello Spirito nella nostra vita
Sabato 2 giugno, in Cattedrale, vi è stata una Veglia di preghiera che ha visto molti giovani riuniti 
intorno al Cardinale Arcivescovo per invocare il dono dello Spirito nella Pentecoste.
Questa l'omelia tenuta da Sua Eminenza:

Carissimi, dovremmo vivere la nostra Veglia di Pentecoste come un 
momento nel quale noi qui, in rappresentanza di tutta la Chiesa diocesana, 
ci sentiamo come i primi discepoli radunati nel Cenacolo in preghiera con 
Maria, quando in obbedienza all'invito di Gesù si sono fermati a Gerusa­
lemme in attesa dello Spirito: «Avrete forza dallo Spirito Santo che scenderà su 
di voi e mi sarete testimoni a Gerusalemme, in tutta la Giudea e la Samaria e fino 
agli estremi confini della terra» (At 1,8).

Siamo qui per invocare lo Spirito Santo. Con noi è presente in preghiera 
tutta la nostra Comunità diocesana: tante persone consacrate, tante famiglie 
buone, gli ammalati, gli anziani, i sofferenti, e quella parte di Chiesa torine­
se di Santi e Beati che già gode la gloria del cielo.

Un Cenacolo! Un Cenacolo deve essere questa sera la nostra Cattedrale! 
E l'attenzione, la fede, l'implorazione di ciascuno di noi devono essere con­
centrate sullo Spirito Santo.

Noi abbiamo già ricevuto lo Spirito Santo. Lo scopo di questa Veglia di 
preghiera è proprio quello di renderci coscienti che siamo abitati da Dio e 
Per questo siamo santi. 11 Padre, il Figlio e lo Spirito Santo - se in noi non è 
Presente il peccato grave - dimorano in noi.

Dobbiamo avere coscienza che abbiamo già ricevuto lo Spirito - in tutti 
1 Sacramenti e in particolare con il sacramento della Cresima - che ci è stato 
donato affinché la nostra vita diventasse sempre più cristiana, ossia sempre 
più orientata su Gesù Cristo. Ma proviamo a chiederci: «Crediamo allo Spi­
rito?». E poi interroghiamoci su cosa significa credere allo Spirito.

Credere non significa ammetterne solo teoricamente 1'esistenza e poi 
vivere come se non ci fosse, non ascoltare la voce dello Spirito che ci orien­
ta verso il bene, verso quelli che San Paolo chiama i desideri, i progetti, le 
'ritenzioni dello Spirito. Credere vuol dire ascoltare, vuol dire seguire, vuol 
dire lasciarci guidare.

937



938 Atti dei Cardinale Arcivescovo

Adesso, siccome crediamo allo Spirito, consideriamo quanto è necessa­
rio che tra noi e lo Spirito Santo ci sia più dialogo, più filo diretto, più atten­
zione.

Osserviamo come lo Spirito Santo ha agito nella vita di Gesù. Quando la 
Vergine ricevette l'annunciazione dell'angelo, Dio si manifestò a Maria con 
il suo progetto di Incarnazione del Verbo. Maria domandò: «Come è possi­
bile?» (Le 1,34) e l'angelo rispose: «Lo Spirito Santo scenderà su di te, su te 
stenderà la sua ombra la potenza dell'Altissimo. Colui che nascerà sarà dun­
que santo e chiamato Figlio di Dio» (Le 1,35). E il Verbo si fece carne con la 
potenza dello Spirito Santo. Quando Gesù adulto iniziò la sua vita pubblica 
con quel gesto di penitenza col quale Lui volle associarsi nel rito battesima­
le di Giovanni, lo Spirito - dice Luca - scese su di Lui sotto forma di colom­
ba. E il Padre proclamò suo Figlio prediletto, Messia, Salvatore, quell'uomo 
che si stava facendo battezzare dal Battista. Così Gesù fu guidato dallo Spi­
rito nel deserto, si preparò alla sua vita pubblica con quaranta giorni di pre­
ghiera e digiuno e venne tentato dal diavolo. È interessante considerare 
questa misteriosa indicazione che il Vangelo ci offre dicendoci che Cristo è 
guidato dallo Spirito per il confronto-scontro con la potenza del male e per 
sconfiggere Satana e le sue tentazioni.

Questa sera abbiamo ascoltato il racconto di Luca dove viene presentato 
l'arrivo di Gesù a Nazaret, ormai adulto, inserito nella vita pubblica, già 
abbastanza famoso: Egli dice che il testo di Isaia proclamato nella lettura 
fatta nella sinagoga - «il Signore è sopra di me, per questo mi ha consacrato 
con l'unzione» (/s 61,1-2) - si riferisce alla sua Persona.

Lo Spirito guidò sempre l'azione di Cristo: Gesù, spirando sulla croce, 
emise lo Spirito - cioè donò lo Spirito - e la potenza dello Spirito che lo fece 
risorgere da morte lo portò in cielo, alla destra del Padre.

Ecco l'azione dello Spirito Santo nella vita di Gesù. E potremmo anche 
ascoltare lo Spirito Santo nella Parola di Gesù, perché è Lui che ci ha rive­
lato 1'esistenza dello Spirito.

Ma come avremmo potuto noi credere allo Spirito Santo, che non vedia­
mo, se non per rivelazione di Gesù? Tante volte Gesù si esprime così: «È 
necessario che io vada, ma quando sarò andato vi manderò un altro Conso­
latore, lo Spirito di verità, il quale vi rivelerà la verità tutta intera, e mi glo­
rificherà perché prenderà del mio e ve lo annunzierà» (cfr. Gv 16). Vediamo 
come è bella la dichiarazione del mistero della Trinità sulla bocca di Gesù.

Poi Gesù aggiunge: «Tutto quello che il Padre possiede è mio; per que­
sto ho detto che prenderà del mio e ve l'annunzierà» (Gv 16,15). Questa è la 
vita nella Trinità: tutto ciò che ha il Padre passa nel Figlio, tutto ciò che il 
Figlio ha ricevuto dal Padre viene accolto dallo Spirito che lo comunica a 
noi. Ecco perché lo Spirito Santo è necessario alla vita della Chiesa e alla vita 
dell'umanità.

Questa sera ci siamo radunati in Cattedrale per scorgere come lo Spirito 
ha agito nella vita di Gesù e come ha agito e agisce nella storia della Chie­
sa, a partire dalla Pentecoste, quando improvvisamente scese sugli Aposto­
li e Maria radunati nel Cenacolo e trasformò la loro situazione interiore



Atti del Cardinale Arcivescovo 939

facendoli diventare sicuri nella fede, coraggiosi, pronti a sfidare prima la 
folla e poi il Sinedrio, perché non potevano tacere quanto avevano udito e 
visto.

Allo stesso modo, lo Spirito Santo deve trasformare noi; e noi, cari gio­
vani, dobbiamo interrogare lo Spirito per capire da quale parte dobbiamo 
andare: per raggiungere la salvezza eterna, ma anche per realizzarci qui 
sulla terra. Dobbiamo scoprire l'azione dello Spirito nella nostra vita, capi­
re che è stato lo Spirito Santo a invitarci a fare le scelte importanti.

E voi giovani, futuro della Chiesa e della società, dove potete andare ad 
elemosinare un po' di luce per le decisioni del vostro futuro, se non dallo 
Spirito Santo?

È questione di fede, certo! Ma io credo a ciò che Gesù ha detto, io credo 
che Gesù Cristo è veramente risorto, io credo che ha promesso a me, vostro 
Vescovo, lo Spirito Santo e che la mia vita è stata riempita dallo Spirito, 
mediante l'imposizione delle mani con il sacramento dell'Ordine nei suoi 
tre gradi, diaconato, presbiterato ed episcopato. E so che ogni mia parola, 
ogni mio gesto, ogni mia scelta non ha significato se non è guidata dallo Spi­
rito del Signore. Io voglio dichiarare davanti a voi questa profonda inten­
zionalità della mia vita: desidero, voglio soltanto obbedire allo Spirito. 
Anche il Piano Pastorale, che ci impegnerà nei prossimi anni ad annunciare 
Gesù Cristo, è obbedienza allo Spirito. Perché lo Spirito ha santificato la 
Chiesa e la sospinge avanti nella storia solo perché sia segno visibile e cre­
dibile dell'azione di Gesù.

Sostiamo perciò in preghiera. Una preghiera che invoca, una preghiera 
che ascolta, una preghiera che risponde alla chiamata. Per questo i tre 
momenti successivi della nostra Veglia saranno:

- la memoria del sacramento della Cresima;
- un richiamo al "mandato" perché molti di voi saranno impegnati nei 

campi estivi o nell'Estate ragazzi;
- un richiamo al "mandato" per il grande impegno del Piano Pastorale, 

in particolare per la "missione" riguardante i giovani.
E ci sono giovani che, anche questa sera, aspettano qualcuno che porti 

qualcosa di nuovo, frutto di un dono di Dio da condividere con gli altri.
Per questo siamo qui questa sera in preghiera nella Veglia di Pentecoste:
- per rinnovare la fede,
- per accorgerci dell'azione dello Spirito in noi, che ci santifica e ci 

guida,
- per andare a portare il Cristo con la luce, la forza, il conforto, il soste­

gno dello Spirito.



940 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia nella Basilica del Corpus Domini

«Vorrei che Torino fosse Città eucaristica ...»
Lunedì 4 giugno, il Cardinale Arcivescovo si è recato nella Basilica del Corpus Domini, nel Centro 
storico di Torino, per presiedere una Concelebrazione Eucaristica durante il Triduo di prepara­
zione alla solennità titolare.
Questa l’omelia tenuta da Sua Eminenza:

Carissimi, stiamo celebrando la Messa nel contesto del Triduo di prepa­
razione alla memoria liturgica del Miracolo di Torino avvenuto nel 1453. 
Tutti sanno, almeno in sintesi, in che cosa è consistito questo miracolo. Un 
gruppo di soldati aveva rubato, nella chiesa parrocchiale di Exilles, l'osten­
sorio con l'Ostia consacrata e poi era sceso verso Torino, che in quel tempo 
era abitata solo da circa dodicimila persone, cercando di vendere l'ostenso­
rio che probabilmente era d'argento, ignorando o trascurando che contene­
va l'Ostia consacrata, e alcune suppellettili liturgiche trafugate in quella 
chiesa.

Avvenne che il giumento, che trasportava il sacco con quegli oggetti, 
incespicò e cadde. Non riuscirono a farlo alzare e tutto il contenuto del sacco 
si rovesciò per terra. In quel momento l'Ostia si innalzò verso l'alto. Chia­
mato il Vescovo del tempo si iniziò a pregare e a supplicare, e il Vescovo si 
avvicinò con un calice finché l'Ostia discese e si posò nel calice. A quel 
punto fu riportata in chiesa, dove fu adorata con la dovuta riparazione del 
sacrilegio compiuto.

Di qui è nata la tradizione del Miracolo di Torino che ha portato l'Am­
ministrazione Civica della Città, circa duecento anni dopo, a costruire la 
Basilica dove noi celebriamo in questo momento.

È una tradizione nata dalla testimonianza di persone credibili e, pur non 
essendo mio volere in questo momento fare un'analisi storica del Miracolo 
di Torino, dico che, se da quasi cinquecentocinquant'anni si tramanda que­
sto evento e la Città di Torino ha ritenuto opportuno far costruire una Basi­
lica in onore del Corpo del Signore, significa che gli argomenti a favore di 
quel Miracolo sono seri e non fumosi come magari qualcuno potrebbe esse­
re tentato di pensare.

Però, carissimi fratelli e sorelle, sono qui a domandare a me e a voi, inter­
pellando la nostra fede, se ci siamo accorti, se ci rendiamo conto in cosa con­
sista il Miracolo eucaristico, perché a Torino quando si parla del Miracolo 
eucaristico tutti pensano a quell'episodio che ho appena richiamato.

Il miracolo eucaristico è tutti i giorni sotto i nostri occhi! Ogni volta che 
celebriamo l'Eucaristia avviene il miracolo eucaristico.

Quel po' di pane che diventa il Corpo di Cristo, quel po' di vino che 
diventa il suo Sangue, ci pare poco? Non è forse questo il miracolo? O non 
saremo anche noi come quei Giudei che, come abbiamo ascoltato nel Van­
gelo, quando Gesù nella sinagoga di Cafarnao ha fatto il discorso di prò-



Atti del Cardinale Arcivescovo 941

messa dell'Eucaristia che Lui avrebbe istituito, si sono messi a discutere e a 
chiedersi: «Conte può costui darci la sua carne da mangiare?» (Gv 6,25). Se 
andiamo a leggere il 6° capitolo del Vangelo di Giovanni, da cui è tratto il 
brano proclamato oggi, vediamo che ci viene offerta la possibilità di fare un 
paragone tra l'entusiasmo della gente che ha assistito al miracolo operato da 
Gesù quando ha moltiplicato i pani e i pesci sfamando una moltitudine di 
persone (volevano farlo re per acclamazione) e la perplessità, se non addi­
rittura l'incredulità della stessa gente, quando Gesù il giorno dopo a Cafar­
nao ha fatto il discorso sul pane di vita, dicendo di avere un altro pane da 
dare da mangiare, e che questo pane è la sua carne: «Chi mangia la mia carne 
e bene il mio sangue ha la vita eterna» (Gv 6,54). Chi invece non mangia di que­
sta carne e non beve di questo sangue morirà. Gli stessi discepoli hanno con­
siderato duro e incomprensibile questo discorso, e solo i Dodici, ai quali 
Gesù ha poi chiesto se anche loro avessero voluto andarsene, per voce di 
Pietro si sono domandati: «Signore, da chi andremo? Tu hai parole di vita eter­
na» (Gv 6,68), e saranno loro i primi a verificare un giorno in cosa consiste 
mangiare la carne del Cristo e bere il suo sangue, perché è proprio il Cristo 
che dona se stesso, il suo vero corpo nel pane consacrato e il suo vero san­
gue nel vino consacrato. Così la Persona del Figlio di Dio Risorto viene 
donata a noi nell'Eucaristia.

Dobbiamo allora superare la barriera dell'abitudine, perché sovente ci 
troviamo a fare la Comunione, pur con le dovute condizioni, in grazia di 
Dio, pensando a chi si va a ricevere e vivendo un momento di raccoglimen­
to, ma senza stupirci, senza meravigliarci di questo grande miracolo del 
Figlio di Dio che ha voluto diventare cibo e bevanda della nostra vita.

Nel Vangelo proclamato questa sera Gesù afferma: «Chi mangia di me, 
vivrà per me» (Gv 6,57) ed è a questo insegnamento che dobbiamo risalire 
anche nella memoria liturgica del Miracolo di Torino, perché questo inse­
gnamento ci richiama alla realtà dell'Eucaristia.

Vorrei davvero che non ci abituassimo mai a ricevere la Comunione 
senza la dovuta attenzione o a passare davanti a un tabernacolo magari 
chiacchierando o trascurando la genuflessione, ma che ci stupissimo sempre 
della presenza del Signore in mezzo a noi, tra le nostre case e nel nostro 
cuore quando lo riceviamo nella Comunione.

Ringraziamo allora il Signore perché nel 1453, proprio a Torino, quel giu­
mento si sia fermato, e proprio qui l'Ostia abbia voluto rimanere offrendo 
così a noi, ancora oggi, un richiamo in più.

Vorrei inoltre che Torino fosse Città eucaristica non solo per il Miracolo 
ma perché in essa non si vivono sacrilegi, profanando l'Eucaristia o rice­
vendo la Comunione mentre si è in peccato mortale.

Vorrei che Torino diventasse Città eucaristica nel senso di sentire la con­
vergenza di tutti noi verso il Signore e quindi vivere l'attaccamento alla 
Celebrazione Eucaristica, con una frequenza più elevata e con una parteci­
pazione più profonda alla Messa domenicale.

Concludo ricordando il messaggio che ci viene dal fatto che questa Basi­
lica è ancora oggi proprietà del Comune di Torino: la storia civile è intrec-



942 Atti del Cardinale Arcivescovo

ciata con la storia religiosa. Torino non può dimenticare di essere cristiana, 
di essere Città di grandi Santi, di avere, pur nella multietnicità e multireli- 
giosità di oggi, un'identità profondamente cattolica che si riconosce nel suo 
Signore Gesù Cristo e considera i propri pastori, il Papa, il Vescovo, i sacer­
doti, come le guide sicure del cammino di fede.

Che il Signore ci conceda di essere, anche questa sera, come i discepoli 
di Emmaus che durante l'incontro con il Risorto si sono sentiti scaldare il 
cuore e hanno compreso che lì c'era un segno della presenza di Dio, ricono­
scendolo nello spezzare il pane e vivendo così la fede che apre al mistero 
della presenza reale del Cristo nell'Eucaristia.



Atti del Cardinale Arcivescovo 943

Omelia in Cattedrale nelle Ordinazioni presbiterali

Il Signore chiama per arricchire, 
per mandare, per santificare 

e realizzare le persone
Sabato 9 giugno, dopo l’incendio della cappella della Sindone e le due recenti Ostensioni, è stata 
nuovamente la nostra Cattedrale il luogo per l’Ordinazione presbiterale di nove diaconi del Semi­
nario diocesano. Accanto al Cardinale Arcivescovo vi erano i Vescovi emeriti Mons. Aldo Mongia- 
no e Mons. Pietro Giachetti, i membri del Consiglio Episcopale, i Canonici del Capitolo Metro)Mi­
litano, i Superiori del Seminario, i parroci degli ordinandi e tanti altri sacerdoti, con una vera mol­
titudine di fedeli.
Questa l’omelia tenuta da Sua Eminenza:

Carissimi, sento questo vostro applauso in sintonia profonda con i sen­
timenti del mio cuore in una giornata così importante per la nostra vita dio­
cesana. Giornata nella quale il Signore mi concede la gioia di ordinare pre­
sbiteri nove alunni diaconi del nostro Seminario diocesano.

Desidero rivolgere la mia riflessione a questi giovani, ma anche a tutti 
voi, cantando la mia lode a Dio, Trinità Santissima, per quanto ancora con­
tinua a fare a beneficio della nostra santa Chiesa di Torino e dell'umanità 
intera. 11 dono di questi sacerdoti diventa per noi un'occasione per speri­
mentare nella fede la presenza e l'azione di Dio nella storia. Un Dio che si è 
rivelato e manifestato in tanti modi nei tempi antichi e che, nella pienezza 
del tempo, si è rivelato attraverso il suo Figlio Gesù e continua a rivelarsi 
nella storia di ogni giorno attraverso la vita della Chiesa che siamo noi.

Questi nove giovani che oggi si presentano davanti al Signore per rice­
vere, con l'imposizione delle mani, l'Ordine del presbiterato sono un segno 
visibile dell'opera di Dio. Perciò, carissimi ordinandi, è in modo particolare 
a voi che desidero parlare e insieme a voi ai cari confratelli presbiteri (con­
celebrano con noi anche due Vescovi emeriti che ringrazio di cuore) e a tutta 
l'assemblea presente.

Oggi, solennità della Santissima Trinità, noi siamo invitati a contempla­
re l'opera di Dio nella vita di questi giovani. Essi non si fanno sacerdoti per­
ché sono più bravi degli altri o per una loro scelta personale, ma perché 
hanno avvertito nella loro storia un intervento di Dio, una chiamata chiara, 
esplicita del Signore Gesù alla sua sequela e con la forza dello Spirito sono 
riusciti a rispondere sì.

Noi oggi siamo quindi invitati a vedere nella vita di questi giovani il 
Signore in azione, il Signore che chiama non per impoverire ma per arric­
chire, il Signore che chiama per mandare e soprattutto per santificare e rea­
lizzare le persone. Cari giovani ordinandi, avete avvertito l'opera di Dio in 
voi. Guai se non ci fosse la fede a fondamento di tutto ciò che stiamo viven­
do in questo momento: per tutti l'Eucaristia e per voi, oltre all'Eucaristia che 
celebrerete la prima volta come ministri, anche il sacramento dell'Ordine.



944 Atti del Cardinale Arcivescovo

Ma se Dio agisce in voi, se noi oggi cantiamo la lode alla Trinità per quanto 
ha fatto e fa nella vostra vita, ne segue anche un impegno da parte vostra di 
diventare testimoni e annunciatori di Dio.

Gli uomini del nostro tempo sono esposti al rischio, come quelli dei tempi 
antichi, di dimenticare Dio, perché Dio è invisibile. Siamo tutti attratti da ciò 
che si vede, si sente e si sperimenta nella vita concreta, materiale, di ogni 
giorno. Diventare testimoni dell'Invisibile è una grande responsabilità, ma è 
lo specifico di ogni sacerdote e in senso più generale è la responsabilità di 
ogni cristiano. Mi colpisce sempre un'espressione del capitolo 11 della Lette­
ra agli Ebrei nella quale, esaltando la fede dei grandi protagonisti dell'Anti­
co Testamento e parlando di Mosè, l'Autore sacro dice che resistette con 
forza al Faraone «restando saldo, come se vedesse l'invisibile» (cfr. Eb 11,27).

Vorrei, carissimi ordinandi sacerdoti, che questo diventasse un impegno 
per la vostra vita. Oggi siete in un momento di festa che giustamente si pro­
lungherà nelle prossime settimane nelle vostre comunità, ma poi si entrerà 
nel solco del quotidiano, del ripetitivo, nella responsabilità di essere ogni 
giorno testimoni dell'Invisibile. E lì che sarete chiamati a rimanere saldi 
nella scelta che oggi voi avete fatto dicendo: «Eccomi!» (ecco me!) alla chia­
mata del vostro Rettore che vi ha presentato a me.

Viviamo in un tempo in cui gli uomini possiedono tantissime cose e 
sovente sono ricchi di beni materiali ma poveri di Dio. In questi giorni sono 
stato con i Vescovi del Piemonte a far visita ad alcuni rappresentanti dell'E­
piscopato tedesco e il Card. Karl Lehmann, incontrandoci, ci ha regalato un 
libretto intervista, pubblicato in questi giorni anche in lingua italiana, dal 
titolo: "È tempo di pensare a Dio". Nella prima pagina riporta una frase di 
Andrei Sinjayski, scrittore russo, che dice: «Degli uomini si è già parlato 
abbastanza. E tempo di pensare a Dio».

Cari confratelli sacerdoti, molti di voi siete, da diversi anni, impegnati 
nel ministero. Quante parole noi facciamo sui problemi sociali, pur impor­
tanti, sulle problematiche umane, su ciò che ci tocca da vicino! Ma cosa 
dovrebbe toccarci più da vicino del Mistero di Dio da conoscere, da crede­
re, da interiorizzare e da comunicare agli uomini? Si arriva a risolvere con 
più facilità e con più coerenza questo problema se partiamo da un grande 
atto di fede nella presenza di Dio Padre, Figlio e Spirito Santo, che ha volu­
to venire a vivere non solo in mezzo a noi ma dentro di noi. Ecco ciò che Dio 
ha fatto e ciò che voi dovete fare, in sintesi, nei confronti di Dio: diventare 
annunciatori e testimoni dell'Invisibile.

Oggi contemplo con gioia anche l'opera della Chiesa nei vostri confron­
ti. E quando dico Chiesa intendo tutto il Popolo di Dio che voi avete incon­
trato e conosciuto nella vostra vita: la vostra famiglia dove avete ricevuto la 
prima formazione cristiana, Chiesa domestica dove avete imparato non solo 
a conoscere ma a pregare Dio e avete appreso anche i primi elementi della 
coscienza cristiana, a distinguere il bene dal male e a percepire che sulla 
vostra vita c'è un progetto.

Penso all'opera della Chiesa intesa come comunità parrocchiale o 
ambiente di vita, aggregazione, gruppo, dove si è formata, radicata e matu­
rata la vostra fede ed è sbocciata la vostra vocazione trovando poi sostegno



Atti del Cardinale Arcivescovo 945

e incoraggiamento. Quando dico Chiesa intendo anche l'opera della Dioce­
si, della Chiesa locale nel suo insieme e soprattutto l'opera formativa del 
Seminario diocesano, che in collaborazione con la Facoltà Teologica vi ha 
preparati, in questi anni di formazione, ad essere pronti per il ministero.

Contemplo l'opera di questa Chiesa e ringrazio tutte le persone che 
hanno contribuito e che contribuiscono a sostenere e a formare i candidati 
al Sacerdozio. Se noi oggi raccogliamo il frutto di nove novelli sacerdoti è 
perché molte persone hanno pregato per le vocazioni al Sacerdozio, hanno 
faticato per aiutare questi giovani a raggiungere una maturazione spiritua­
le e umana che li rendesse capaci di svolgere con coerenza il futuro mini­
stero a cui sono chiamati.

Però, carissimi, a questa Chiesa voi siete debitori. Innanzi tutto siete 
debitori di comunione. Quante volte usiamo questa parola e la lasciamo 
vuota, perché parliamo di comunione, ma poi ognuno fa di testa propria. 
Intendo riferirmi a tutti. Ciascuno si crea i propri orientamenti personali. Si 
afferma che la comunione ecclesiale è il valore fondamentale, il valore stes­
so della credibilità di un Presbiterio come di una Chiesa particolare, ma poi 
quanta fatica a sciogliere dentro l'universale i nostri particolarismi. Eppure 
Gesù dice che noi siamo "il sale della terra", ma il sale per essere efficace deve 
sciogliersi, oserei dire, deve scomparire nella sua visibilità (non al gusto ma 
nella visibilità). Alla Chiesa siete debitori di comunione.

Oggi voi entrate a far parte del Presbiterio diocesano. I confratelli sacer­
doti che imporranno insieme con me le mani su di voi indicano veramente 
questo gesto di accoglienza nel Presbiterio. Dovete credere, cari ordinandi, 
che il valore fondamentale che garantisce anche l'autenticità del vostro 
ministero nasce dalla comunione non solo con alcuni preti, più amici, più 
simpatici, che più vi danno ragione, con i quali è più facile andare d'accor­
do, ma con tutto il Presbiterio, con i preti giovani e di mezza età, con i sacer­
doti anziani o ammalati, con tutti. Voi entrate quindi a far parte di questa 
grande famiglia del Presbiterio diocesano dove siete invitati a vivere la 
comunione, una comunione che nasce dall'unico sacerdozio di Cristo comu­
nicato a noi per partecipazione, una comunione che nasce nell'unica respon­
sabilità del Progetto di evangelizzazione che stiamo attuando nella nostra 
Chiesa dove non è possibile - lo dico trepidando, ma anche con tanta con­
vinzione - che uno tiri da una parte e un altro dall'altra. Una Chiesa si dà 
un Progetto ed è saggezza, prudenza che questo Progetto nasca dalla rifles­
sione comune, cosa che credo abbiamo fatto, ma poi tutti dobbiamo cammi­
nare sulla stessa strada, perché questo è garanzia che il Signore benedice il 
nostro lavoro. Portate, cari giovani ordinandi, il vostro entusiasmo anche 
dentro a questa progettualità che la nostra Chiesa si è data e che ci impe­
gnerà nei prossimi anni, i primi del vostro sacerdozio.

Contemplo e lodo Dio per l'opera che anche voi avete compiuto nella 
vostra vita. Se oggi siete qui è perché anche voi avete lavorato, è perché la 
vostra risposta è stata positiva, responsabile e generosa. Il lavoro che vi ha 
portati a raggiungere questo traguardo deve durare tutta la vita. Noi con 
una parola tecnica lo chiamiamo "formazione permanente" che significa che 
durante la vita non si finisce mai di lavorare su se stessi per edificare quel-



946 Atti del Cardinale Arcivescovo

la maturità di Cristo di cui noi dobbiamo essere testimoni. San Paolo, nella 
seconda Lettura, contemplava questo dono della grazia di Dio comunicata 
a lui nel ministero e che fonda la sua speranza. Alla speranza, Paolo unisce 
anche la tribolazione che produce pazienza, la pazienza che produce una 
virtù provata e la virtù provata che produce la speranza. E aggiungeva: «La 
speranza poi non delude, perché l'amore di Dio è stato riversato nei nostri cuori per 
mezzo dello Spirito Santo che ci è stato dato» (Rm 5,5).

Carissimi ordinandi, il lavoro su voi stessi, sulla cura della vostra perso­
na, sulla capacità di esprimere una maturità affettiva, che significa non sol­
tanto in negativo la ricerca dell'equilibrio per una fedeltà al celibato e alla 
castità, ma prima ancora significa in positivo la convinzione profonda che 
farsi dono degli altri, in amore casto e indiviso, è il modo più pieno di rea­
lizzare il nostro bisogno di amare e di essere amati. E affettivamente matu­
ro colui che non pensa a se stesso ma che si dona agli altri consumando tutte 
le proprie energie al servizio del Regno.

Il lavoro della preghiera. Per essere testimoni dell'Invisibile dovete ritor­
nare ad arricchire la vostra fede alla fonte della preghiera, soprattutto la pre­
ghiera dei Sacramenti e specialmente dell'Eucaristia, "culmine e fonte" 
della vita cristiana.

Il lavoro del ministero. In esso dovrete essere generosi e non calcolatori, 
gratuiti e non tornacontisti, ma persone che si consumano per il Regno e 
non si risparmiano se non in quel limite di responsabilità per conservare l'e­
quilibrio fisico e psichico della propria vita.

Cari giovani ordinandi, vi affido alla grazia del Signore. Il Signore Gesù 
ci diceva nel Vangelo che lo Spirito Santo ci apre alla comprensione della 
verità tutta intera.

Cari confratelli che siete già preti da alcuni anni, anche noi abbiamo 
bisogno che lo Spirito Santo ci apra alla conoscenza di ciò che siamo, perché 
mai esauriamo l'approfondimento e la conoscenza del dono.

In modo particolare, però, è su voi, giovani ordinandi, che oggi invochia­
mo lo Spirito che scendendo vi porterà una nuova grande e piena conoscenza 
di Gesù. Nel Vangelo che abbiamo ascoltato, Giovanni diceva: «Lo Spirito mi 
glorificherà - cioè manifesterà chi veramente io sono - perché prenderà del mio e 
ve l’annunzierà. Tutto quello che il Padre possiede è mio; per questo ho detto che pren­
derà del mio e ve l'annunzierà» (Gv 16,14-15). Ecco, enunciato da Gesù, il miste­
ro della Trinità. Tutto ciò che ha il Padre passa nel Figlio, tutto ciò che il Figlio 
possiede lo Spirito lo prende, lo annuncia e lo comunica a noi. Allora entria­
mo in comunione profonda con Dio e attraverso la presenza di Dio entriamo 
in comunione profonda con tutta l'umanità. Questo è il dono, questo è il mini­
stero, questa è la responsabilità, l'impegno che voi oggi vi assumete.

Nel Cenacolo la Vergine era in preghiera con gli Apostoli in attesa dello 
Spirito, chiediamo alla Vergine Consolata, della quale inizieremo fra due 
giorni la novena in preparazione alla festa, di essere in preghiera con noi 
come Madre della Chiesa, per invocare sulle vostre persone lo Spirito, affin­
ché vi guidi nei momenti di gioia e nei momenti di sofferenza e sia nell'una 
che nell'altra situazione possiate sentire che la vostra forza è il Signore. 
«Non sono più io che vivo, ma Cristo vive in me» (Gal 2,20).



Atti del Cardinale Arcivescovo 947

Omelia nella celebrazione cittadina del Corpus Domini

«Dove tu fondi la fede
nella presenza di Cristo nell’Eucaristia?»

La sera di giovedì 14 giugno, secondo la tradizione introdotta dall'Arcivescovo Card. Giovanni Sai- 
darini, a Torino si è svolta la celebrazione cittadina del Corpus Domini con la Concelebrazione 
Eucaristica in Cattedrale e la Processione per le vie del centro storico della Città. Con il Cardinale 
Arcivescovo hanno concelebrato i Vescovi emeriti Mons. Livio Maritano e Mons. Aldo Mongiano, 
i Canonici del Capitolo Metropolitano, molti parroci e tanti altri sacerdoti, con una larga parteci­
pazione di fedeli. Dopo la Processione, si è ancora prolungata fino a tarda ora l'adorazione a Gesù 
Eucaristia.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eminenza durante la Concelebrazione:

Carissimi, normalmente l'omelia che si tiene nella Celebrazione Eucari­
stica deve essere il commento alla Parola di Dio che è stata proclamata così 
che sentiamo che questa Parola è viva ed efficace, attuale per noi e ci aiuta 
ad entrare nel mistero che celebriamo. La Parola di Dio non viene procla­
mata solo nella Celebrazione Eucaristica, ma anche nella celebrazione di 
tutti gli altri Sacramenti ed è il modo migliore per introdurci alla celebra­
zione stessa.

Anche questa sera desidero fare così, ma prima vorrei manifestarvi una 
responsabilità che potrei definire anche un peso che sento in questo momen­
to dentro di me nei confronti di tutti voi. Cioè la responsabilità di aiutarvi 
con la mia parola e soprattutto col mio esempio e la mia fede personale, 
povera e piccola (e chiedo a voi di domandare al Signore che la sostenga e 
l'aumenti sempre), a non sciupare questa occasione solenne e straordinaria 
in cui vogliamo rendere adorazione e ringraziamento a Gesù, che ha voluto 
rimanere con noi in maniera particolarissima nel Santissimo Sacramento 
dell'Eucaristia.

Questo pensiero della responsabilità e del peso mi accompagnava 
durante la processione verso l'altare e vedevo con commozione riconoscen­
te questa lunga fila di sacerdoti che ogni giorno, come il vostro Arcivesco­
vo, celebrano l'Eucaristia. Abbiamo qui i sacerdoti che ho avuto la gioia di 
ordinare sabato scorso - non sono ancora otto giorni che sono sacerdoti per 
cui hanno celebrato la Messa poche volte - e abbiamo qui sacerdoti che 
hanno celebrato già o celebrano quest'anno cinquantanni di sacerdozio; 
e pensavo al nostro venerando sacerdote che vive a Poirino e celebra set­
tantanni di Ordinazione sacerdotale.

Il pensiero della Celebrazione Eucaristica quotidiana che noi sacerdoti 
ogni giorno compiamo o della Celebrazione Eucaristica domenicale alla 
quale tutti voi - immagino - partecipate, mi fa scrutare e verificare la mia 
fede nell'Eucaristia. E quando penso alla mia fede nell'Eucaristia, consenti­
temi di dire anche questo, il mio pensiero va a tutto il percorso della mia 
vita. Tutti abbiamo fatto la Prima Comunione in un giorno lontano, a tutti è



948 Atti del Cardinale Arcivescovo

stato insegnato come si fonda la fede nella presenza reale di Gesù nell'Eu­
caristia. Tutti abbiamo appreso le condizioni per partecipare all'Eucaristia in 
modo pieno soprattutto con la Santa Comunione. A tutti è stato insegnato il 
modo di rapportarsi con l'Eucaristia: l'adorazione, la genuflessione, il 
rispetto, le condizioni nell'accostarsi alla Comunione; tutti abbiamo visto e 
sperimentato come il passaggio dell'Eucaristia per le vie delle nostre città, 
dei nostri paesi di campagna suscitava devozione, preghiera, desiderio di 
rendere omaggio e onore a Gesù. Questo noi abbiamo visto nella vita. Ma 
col passare degli anni, cari confratelli, io insieme con voi facciamo l'esame 
di coscienza: forse le emozioni della prima Messa sono scomparse. La scom­
parsa delle emozioni non è un fatto negativo, lo sarebbe se questo si accom­
pagnasse con una diminuzione della fede. Allora io mi sento stimolato, que­
sta sera, a domandarmi: «Dove tu fondi la fede nella presenza di Cristo nel­
l'Eucaristia?».

Abbiamo ascoltato una bellissima pagina di Paolo ai Corinzi dove l'A­
postolo scrive a questa comunità cristiana che celebrava l'Eucaristia non 
sempre in modo ideale. Il rimprovero che rivolge richiama la celebrazione 
dell'Eucaristia come espressione massima della comunione e della fede nel 
Signore (qualche volta, dice Paolo, qualcuno si accosta all'Eucaristia addi­
rittura senza esaminare seriamente la propria coscienza, senza verificare se 
è in grazia di Dio).

In questa pagina del capitolo 11° della prima Lettera ai Corinzi Paolo 
dice: «Io, infatti, ho ricevuto dal Signore quello che a mia volta vi ho trasmesso». 
Ha ricevuto dal Signore quest'annuncio, questa rivelazione, e dalla Chiesa 
questa tradizione. Infatti il libro degli Atti descrive che la prima comunità 
era assidua nella preghiera, nell'ascoltare l'insegnamento degli Apostoli, 
nella frazione del pane (espressione che indica la Celebrazione Eucaristica) 
e nella vita in comune. Trasmette che «il Signore Gesù, nella notte in cui veni­
va tradito, prese del pane e, dopo aver reso grazie, lo spezzò e disse: "Questo è il mio 
Corpo, che è per voi; fate questo in memoria di me ... Questo è il calice della nuova 
(e definitiva) alleanza nel mio sangue"» e poi li consacra sacerdoti e dà loro il 
compito di ripetere questo gesto del suo sacrificio sulla croce, anticipato nei 
segni sacramentali, come memoriale.

Ogni volta che celebriamo l'Eucaristia noi rendiamo presente (per noi, 
questa sera, qui nella nostra Cattedrale) quel sacrificio che Cristo ha consu­
mato sulla croce e i frutti della redenzione che quel sacrificio ha prodotto 
per tutta l'umanità. Ritengo quindi che, fondando la nostra fede, non solo 
su questo testo di Paolo ma anche sui tre Vangeli sinottici che ci riferiscono 
l'istituzione dell'Eucaristia, noi siamo invitati a verificare il nostro rapporto 
con essa.

Dobbiamo metterci davanti a questo Mistero per credere, per adorare il 
Figlio di Dio realmente presente, per andare oltre l'espressione dei sensi, 
come dice la liturgia di questa Solennità, che vedono un pezzettino di pane 
e un po' di vino e adorare il Mistero della Pasqua di Cristo.

Dobbiamo sostare davanti all'Eucaristia per far rinascere dentro di noi il 
rispetto per questo grande Sacramento. A me non pare che noi siamo sem-



Atti del Cardinale Arcivescovo 949

pre rispettosi verso questo Sacramento. Basta guardare al modo con cui 
molti si accostano alla Comunione, come mettono le mani per ricevere su di 
esse l'Ostia consacrata. Basta constatare, alle volte, la superficialità, la sba­
dataggine di certe persone che si accostano alla Comunione (qualcuno va al 
posto prima di comunicarsi mentre le norme dicono che bisogna comuni­
carsi subito). Basta osservare il modo con cui qualche volta si entra in chie­
sa dimenticando di fare la genuflessione e di portare lo sguardo verso la 
presenza reale di Gesù nel tabernacolo.

Dobbiamo stare davanti all'Eucaristia per suscitare sentimenti di fede, di 
amore, di rispetto che sono frutto di stupore davanti a questo amore di Dio 
che si fa piccolo pezzo di pane per diventare nostro cibo, forza, fede, amore 
e pegno di vita eterna.

Quando noi usciremo per le strade della nostra Città in questa solenne 
anche se breve processione eucaristica noi vogliamo dire a tutti - ho visto 
che anche il Gonfalone della Città è presente qui in Cattedrale per indicare 
come la città di Torino oggi voglia rendere onore all'Eucaristia - non con le 
parole, ma col nostro gesto: ecco il vostro Dio! Perché il Signore è il Dio anche 
dei non credenti, di coloro che non pensano a Lui. Il Signore ama, perdona 
e aspetta tutti. Questo è il messaggio che la processione eucaristica per 
le strade vuole dare, altrimenti non avrebbe senso uscire per la strada: 
«Ecco il vostro Dio! È a Lui che dobbiamo guardare per avere una speranza 
di salvezza».

Così io sento la celebrazione di questa sera, e vi chiedo di pregare e di 
aiutarmi con la vostra fede a vivere, io per primo, ciò che annuncio con la 
parola a tutti voi.



950 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia per la morte del Pro-Vicario Generale mons. Operti

Un uomo sensibile alla “sostanza spirituale” 
del lavoro pastorale 

che via via è stato chiamato a svolgere
Martedì 19 giugno, vigilia della solennità della Consolata, in Cattedrale si è celebrata la liturgia ese- 
quiale in suffragio di mons. Mario Operti, Pro-Vicario Generale dell’Arcidiocesi. La Concelebra­
zione Eucaristica è stata presieduta dal Cardinale Arcivescovo a cui si sono uniti i Presuli di origi­
ne torinese Mons. Livio Maritano Vescovo em. di Acqui e Mons. Giuseppe Anfossi Vescovo di 
Aosta, il Segretario della C.E.I. Mons. Giuseppe Betori Vescovo tit. di Falerone, il Presidente della 
Commissione Episcopale C.E.I. per i problemi sociali e il lavoro Mons. Giancarlo Maria Breganti
ni Vescovo di Locri-Gerace e Mons. Pietro Meloni Vescovo di Nuoro membro della medesima 
Commissione e Presidente del Comitato scientifìco-organizzatore delle Settimane Sociali dei Cat­
tolici Italiani. Mons. Giampaolo Crepaldi Vescovo tit. di Bisarcio e Segretario del Pontifìcio Consi­
glio della Giustizia e della Pace che era stato predecessore di mons. Operti come direttore del­
l'Ufficio C.E.I. per la pastorale sociale e il lavoro, Mons. Fernando Chartier Vescovo di Alessandria 
con cui il defunto aveva direttamente collaborato durante gli anni della sua permanenza romana, 
Mons. Pietro Giachetti Vescovo em. di Pinerolo e Mons. Alilo Mongiano Vescovo em. di Roraima. 
Con loro hanno concelebrato i membri del Consiglio Episcopale, i Canonici del Capitolo Metro­
politano e un’autentica folla di sacerdoti di ogni età, come spontanea testimonianza dell’eco 
suscitata dal defunto nel suo servizio come Pro-Vicario Generale incaricato del Piano Pastorale 
diocesano. La partecipazione dei fedeli è stata al di sopra di ogni previsione.
Questo il testo dell’omelia tenuta da Sua Eminenza:

Carissimi fratelli e sorelle, ancora una volta siamo chiamati a vivere la 
Celebrazione Eucaristica davanti a una bara. E questa volta non solo la bara 
di un sacerdote - cosa che per il Vescovo è sempre una lacerazione interio­
re grande, perché i sacerdoti sono la parte più preziosa della mia vita e del 
mio ministero - ma la bara di un amico carissimo e di un prezioso e com­
petente collaboratore, che in un solo anno di servizio come Pro-Vicario 
Generale della Diocesi è riuscito ad attirarsi l'affetto, la stima ed una since­
ra volontà di collaborare da parte di tutti. Sento dunque di dover trasmet­
tere a voi la percezione che mi nasce nel cuore davanti a questa morte, che 
giunge dopo aver tenuto in trepidazione tutta la nostra comunità ecclesiale, 
alternando speranze e timori. Una morte che oggi ci convoca tutti: vedo una 
numerosissima rappresentanza del Presbiterio per questa imprevista e 
straordinaria celebrazione.

1. È una convocazione solenne, che Dio fa alla nostra Chiesa nell'occa­
sione della morte di mons. Mario Operti. E tutti siamo toccati, non solo per 
la scomparsa di un carissimo sacerdote, ma perché di fronte a questo even­
to ci sorgono dentro interrogativi e domande, quelle profonde e vere, le 
domande ultime sulla sorte di ciascuno di noi: «Perché il Signore ci ha chia­
mati alla vita? Perché venire fermati a 50 anni, quando si è nella pienezza 
della propria maturità nel lavoro pastorale, con un lento e cosciente decli­
no? Perché la malattia, la sofferenza, la morte, questa morte? Cosa c'è dopo 
la morte? Che cosa ci attende dopo questa vita?».



Atti del Cardinale Arcivescovo 951

Sono queste le vere domande, quelle importanti, per ogni persona che 
non sia superficiale. Ma la risposta esauriente a questi interrogativi non rie­
sce a darla, da sola, la nostra ragione umana.

Dobbiamo aprirci al mistero di un Dio che si rivela a noi mediante Cri­
sto, il quale, con l'Incarnazione, prende su di sé la natura umana e diventa 
uomo come noi: è passato attraverso la morte, ma è risorto ed è stato glori­
ficato con il suo corpo umano asceso al cielo alla destra del Padre. Con que­
sta testimonianza del Figlio di Dio, avvalorata e spiegata dalle sue parole e 
dalle sue promesse, ci è svelato il significato della vita e della morte e 
soprattutto ci è assicurata una vita dopo la morte quando saremo con Dio 
per sempre.

La Parola di Dio
a) L'ascolto della Parola di Dio, proclamata in questa Messa, deve 

diventare per noi riflessione, meditazione, preghiera perché l'ascolto ci 
metta a contatto con Dio. Noi siamo certi, ci diceva San Paolo, che la risur­
rezione di Cristo diventa garanzia della nostra. E se anche questo corpo 
esteriore si va disfacendo, come è stato per don Mario (un lento declino del 
suo corpo, che ha segnato giorno dopo giorno la morte che si avvicinava), 
quello interiore si rinnova di giorno in giorno.

Paolo ci assicura che noi dobbiamo affrontare le difficoltà transitorie 
come la malattia, come la morte, per entrare nella gloria. Ci ammonisce a 
non fissare la nostra attenzione sulle cose visibili, quelle di questo mondo, 
ma su quelle invisibili, sulla verità di Dio e del suo amore, del suo progetto 
di salvezza per tutti noi. Perché le cose visibili sono d'un momento, passeg­
gere, quelle invisibili invece sono eterne (cfr. 2Cur 4,14-5,1).

b) Il Salmo che abbiamo cantato diceva che è il Signore la nostra 
guida, il nostro pastore: «Se dovessi camminare in una valle oscura, non temerei 
alcun male» (Sai 22,4). La valle oscura è la realtà della vita: soprattutto i pas­
saggi difficili quali la malattia e la morte. Ma anche se devo passare di lì non 
temo, «perché Tu, Signore, sei con me».

c) La pagina evangelica ci porta a confrontare l'esperienza umana di 
don Mario con quella di Gesù per rilevarne la straordinaria vicinanza e ras­
somiglianza. Gesù parla di se stesso, della sua ormai vicina morte, che Lui 
sceglie liberamente per tutta l'umanità. E per spiegare che questa morte 
produce vita, salvezza, gioia, beatitudine, garanzia, condivisione di Dio 
per sempre, Gesù usa un esempio che gli viene dall'esperienza della terra, 
dei contadini, che conosce bene: «Se il chicco di grano caduto in terra non mar­
cisce e non muore resta solo; ma se marcisce, se muore, diventa spiga» (cfr. Gv 
12,24).

Davvero la vita di don Mario è stata questa particolare sequela e, come 
Gesù, lui ha accettato di marcire, di consumarsi, giorno dopo giorno, per il 
Regno di Dio, per annunciare il Signore, per collocare l'umanità intorno al 
Cristo Salvatore. Ed è morto, perché il suo ministero portasse frutto: la 
morte per arrivare all'incontro con Dio. E io chiedo al Signore che la vita di



952 Atti del Cardinale Arcivescovo

questo sacerdote, fermata in modo così drammatico e doloroso mentre stava 
dando i suoi frutti migliori nella nostra Diocesi al servizio del Piano Pasto­
rale, continui ad essere per noi un modello di riferimento per il comune 
impegno a continuare con la convinzione e l'entusiasmo che lui sapeva tra­
smettere.

2. Alcuni ricordi
Vorrei, carissimi fratelli e sorelle, che raccogliessimo nel cuore, come 

un'eredità spirituale di don Mario, alcuni ricordi.
a) Il primo è questo: don Mario è stato un uomo di grande spiritualità 

umana, cristiana e sacerdotale. La spiritualità è quella caratteristica che rende 
una persona immediatamente collegata con il Signore e don Mario ha dimo­
strato di essere uomo di preghiera assidua e fedele, uomo sensibile alla 
"sostanza spirituale" del lavoro pastorale che via via è stato chiamato a 
svolgere.

La testimonianza che ne danno i suoi amici, quelli che hanno lavorato 
accanto a lui presso la Conferenza Episcopale Italiana, dice che aveva que­
sto impegno, questa voglia di riempire di spiritualità tutte le problematiche 
degli uomini. Perché attraverso questo itinerario noi cristiani riusciamo a 
dare soluzioni o indicazioni di percorso ai problemi.

Io ho conosciuto lo spessore spirituale della sua vita non solo nella col­
laborazione che mi ha dato, ma soprattutto nella maturità che ho visto nel 
momento della sofferenza, della malattia e della morte.

Un uomo maturo spiritualmente perché capace di soffrire in silenzio, 
senza un lamento, col sorriso sulle labbra. In mano agli altri per continui 
esami (ad un certo punto uno ogni mezz'ora) e tuttavia abbandonato. E 
quando ci si trova davanti a una persona così, si riesce a fare certi discorsi 
che - consentitemi - a volte anche tra noi preti troviamo difficoltà a fare.

Quando i medici, ancora un mese fa, mi avevano informato della irre­
versibilità della sua malattia, mi sono preso un tempo prolungato, un saba­
to pomeriggio, per dialogare a lungo con lui, per invitarlo sì a desiderare la 
guarigione e a fare tutto il possibile, ma anche per mettersi nelle mani del 
Signore, perché tutto poteva accadere, anche la chiamata in Paradiso. Ho 
cercato di modulare questo discorso con calma e con serenità, un discorso 
che aveva alternanza di parole mie e sue.

E a un certo punto mi sono sentito di chiedergli: «Don Mario, che effetto 
ti fanno queste mie parole?».

Gli avevo detto con delicatezza che si doveva anche preparare alla 
morte, pur sperando nel miracolo di una ripresa della salute. Risposta 
immediata, sicura, serena: «È il discorso più giusto che lei mi poteva fare». 
Fratelli carissimi, questa è maturità spirituale, questo è riuscire a dire al 
Signore: «Mi metto nelle tue mani».

b) Il secondo ricordo che vorrei rimanesse in noi di don Mario è la sua 
straordinaria capacità di relazionarsi con le persone e di dialogare con tutti: sia 
all'interno della Chiesa (quante volte ho sentito i sacerdoti di Torino, rin-



Atti del Cardinale Arcivescovo 953

graziarmi per la scelta fatta di chiamarlo come Pro-Vicario Generale, tal­
mente era riuscito a stabilire con loro un rapporto di fiducia, di amicizia, di 
dialogo, di stima!), ma anche con varie espressioni della società civile dove 
portava la sua preparazione culturale e soprattutto la sua lunga esperienza 
nell'impegno della pastorale sociale e del lavoro, prima nella Gi.O.C. e poi 
nella direzione dell'Ufficio Nazionale della C.E.I. Sapeva cogliere i punti di 
confronto e, senza rinunciare a proporre le sue convinzioni, sapeva rispet­
tare le opinioni degli altri.

c) E infine ci rimarrà incancellabile nel cuore il ricordo della sua gene­
rosa e sincera collaborazione, che ci ha dato in questo ultimo tempo della sua 
vita, come Pro-Vicario Generale.

Si è sobbarcato tutta la consultazione, a livello di ogni realtà ecclesiale, 
per preparare il Piano Pastorale diocesano che ha preso il via con la Lettera 
Pastorale Costruire insieme. Il suo entusiasmo, la sua convinzione, il suo 
incoraggiamento, sono stati per me straordinariamente efficaci come soste­
gno e conforto, anche quando ci ponevamo degli interrogativi, sulle scelte 
che avevamo preso.

Non solo io, credo, ma tutti e ad ogni livello abbiamo sperimentato la 
sua voglia di mettersi al fianco di ciascuno, di stare vicino alle persone, di 
sostenerne i doni e la buona volontà. Riusciva sempre, don Mario, a vedere 
il positivo, in ogni situazione. A trasmettere entusiasmo e a suscitare voglia 
di confronto, con delicatezza e garbo impastato di una grande bontà, senza 
creare inconvenienti a nessuno ma trascinando lentamente gli altri dietro al 
suo entusiasmo nell'annuncio del Vangelo. A vincere erano sempre l'ottimi­
smo e la speranza.

3. Oggi insieme con voi, carissimi confratelli e carissimi fedeli, desidero 
ringraziare il Signore per il dono che la nostra Chiesa ha ricevuto in questo 
sacerdote. Un grazie per la straordinaria ricchezza che lui ha portato non 
solo alla nostra Chiesa ma anche alla Chiesa italiana e universale. 11 mio gra­
zie va anche a lui, perché al dono di Dio ha saputo rispondere con genero­
sità e fedeltà.

Sento di dover interpretare un sentimento che ci spinge a chiedere una 
grande capacità di fede che si traduce in una obbedienza silenziosa davan­
ti a un misterioso progetto che non comprendiamo: proprio nel momento in 
cui partivamo per un lavoro affascinante, don Mario ci è stato tolto. Il mio è 
un silenzio orante, perché solo con la preghiera riesco a dire al Signore: «Tu 
sai perché mi hai dato la consolazione di avere in lui e in don Fiandino due 
straordinari collaboratori come Pro-Vicari Generali nel governo di questa 
Diocesi, e Tu sai perché ora mi togli don Mario».

Vorrei esprimere anche alla mamma, ai fratelli Guido e Luigi, alle loro 
spose, ai loro figli, la partecipazione di tutta la Chiesa al dolore di questa 
famiglia: «Siate fieri di don Mario, perché questo sacerdote è vissuto ad 
onore della vostra famiglia e della Chiesa di Torino. Siate grati al Signore 
per questo dono e sentitelo sempre vicino ed in comunione con voi». Grazie 
a tutti coloro che sono qui a partecipare alla nostra celebrazione e a quanti 
hanno voluto condividere con noi questo dolore e questa preghiera.



954 Atti del Cardinale Arcivescovo

Conclusione: il santo viaggio
E chiudo confidandovi come ieri e oggi sono stato accompagnato nelle 

mie riflessioni da un versetto del Salmo 83: «Beato chi trova in te, Signore, la 
sua forza e decide nel suo cuore il santo viaggio». L'abbiamo letto nelle Lodi ieri 
mattina, più o meno nell'ora in cui don Mario moriva.

Ho ripensato alla luce di questa parola a tutta la vita di don Mario: la sua 
forza era nel Signore e per questo ha trovato nel cuore la forza di decidere 
per il "santo viaggio": il viaggio verso il Sacerdozio, il viaggio verso gli 
studi raggiungendo la laurea in scienze politiche e la specializzazione in 
teologia pastorale, il viaggio nella Gi.O.C., il viaggio verso Roma per il lavo­
ro alla C.E.I.; e il suo viaggio di ritorno a Torino.

Ma il santo viaggio più difficile e ultimo, per il quale don Mario ha sapu­
to trovare nel Signore la forza per decidere il suo generoso "sì", è stato quel­
lo della sua morte, il viaggio verso l'eternità.

Ci ha dato anche questo grande esempio: ha trovato la forza per pren­
dere anche questa ultima decisione e consegnarsi per sempre nelle mani di 
quel Dio che per tutta la vita aveva amato e servito con gioia ed entusiasmo.

Una parola finale ai miei sacerdoti: tutti sentiamo il dolore di questa 
morte e il vuoto grande che don Mario lascia nel nostro Presbiterio. A noi 
l'impegno di raccogliere la sua eredità e portare avanti il lavoro che con lui 
abbiamo iniziato.



Atti del Cardinale Arcivescovo 955

Nella festa della Consolata, Patrona dell’Arcidiocesi

La Madonna è mediatrice della consolazione 
che viene da Dio e che noi vogliamo cercare

Mercoledì 20 giugno, solennità titolare del Santuario diocesano della Consolata, si è celebrata la 
tradizionale festa della Patrona dell’Arcidiocesi, preceduta dalla Novena con i consueti pellegri­
naggi serali da tutte le zone vicariali. Il Cardinale Arcivescovo ha accolto i pellegrinaggi dalle varie 
zone dell’Arcidiocesi presiedendo l'Eucaristia; nel giorno della festa liturgica ha presieduto la 
Concelebrazione Eucaristica a metà giornata e la Processione serale che, anche quest'anno è pas­
sata davanti alla Basilica Cattedrale Metropolitana.
Pubblichiamo il testo dell’omelia tenuta da Sua Eminenza durante la Concelebrazione nel giorno 
della festa liturgica e del suo saluto al termine della Processione.

OMELIA NELLA 
CONCELEBRAZIONE 
EUCARISTICA

Carissimi, vogliamo in questa solennità della Beata Vergine Consolata, 
Patrona della nostra Diocesi, confrontarci con la Parola di Dio che abbiamo 
ascoltato, iniziando però con una riflessione che nasce dalla constatazione 
che è sotto i nostri occhi, e che a me e a voi pone questa domanda: «Perché 
e come la devozione alla Vergine Consolata è entrata così profondamente 
nei cuori dei torinesi, e non solo dei torinesi?». Possiamo dire davvero che 
il Santuario nel quale ci troviamo è il cuore della devozione mariana di Tori­
no. Quanti Santi sono passati qui e qui si sono formati nel loro cammino spi­
rituale! Quanta gente è venuta nei giorni della Novena a pregare, a portare 
magari qualche sofferenza, qualche pena davanti alla Madonna, cercando 
un po' di conforto!

Alla domanda che ci siamo posti possiamo rispondere in questo modo: 
«La devozione alla Vergine Consolata è così forte nel cuore di tante persone 
perché le pagine dei Vangeli che parlano di Maria e presentano il suo cam­
mino spirituale - per la verità non molte - ci fanno avvertire come la 
Madonna abbia sperimentato, in misura maggiore alla nostra, la sofferenza 
e la tribolazione». E siccome la nostra vita tante volte è sofferenza e tribola­
zione, con più facilità si parla, ci si confida, si apre il proprio cuore a chi sof­
fre come noi. La Consolata, questa Donna consolata da Dio dopo aver rice­
vuto una spada nel cuore, come le aveva profetizzato il vecchio Simeone, e 
che ha avuto una vita piena di doni spirituali con la presenza del Verbo 
incarnato accanto a lei e in lei, ha camminato insieme a Cristo verso il Cal­
vario. Contemplando lei, Consolata da Dio, quasi spontaneamente le dicia­
mo: «Tu che hai provato la sofferenza prima di me e più di me, dammi una 
mano, un po' di conforto, un po' di aiuto».

Per questo oggi noi ci troviamo in un'oasi di consolazione per tutte le 
sofferenze che sperimentiamo, ma vogliamo essere anche cercatori di con-



956 Atti del Cardinale Arcivescovo

solazione per la Città, per tutta la Chiesa, per l'umanità intera. Quanti pove­
ri, quanti sofferenti, quanti ammalati, quanti moribondi, quante pene ci 
sono nel mondo! Vogliamo essere portavoce di questi fratelli che cercano o 
attendono conforto, magari senza la capacità di rivolgersi a Dio o alla 
Madonna. Allo stesso modo noi oggi vogliamo cercare il conforto della Con­
solata anche per il grande lavoro pastorale che ci attende, per viverlo nella 
fede e nella comunione all'interno della nostra Chiesa.

La prima Lettura che abbiamo ascoltato, tratta dal capitolo 40 del libro 
del Profeta Isaia, è una delle pagine più belle tra quelle che ci annunciano la 
consolazione promessa da Dio al suo popolo, e comincia proprio così: «Con­
solate, consolate il mio popolo». Il capitolo 40 è l'inizio della seconda parte del 
libro di Isaia che si chiama appunto "il libro della consolazione". Chiedia­
moci quale consolazione Dio ci offre, perché la Madonna è mediatrice della 
consolazione che viene da Dio e che noi vogliamo cercare. Noi vogliamo 
cercare la consolazione vera, autentica, perché solo quella che viene dal 
Signore tocca il nostro cuore.

Abbiamo forse già provato, nella nostra vita, a fare una confidenza a 
qualche persona amica mentre eravamo nella sofferenza ed abbiamo ascol­
tato delle parole di incoraggiamento, ma nessuno è capace come Dio di con­
solare il cuore. Per questo motivo noi interroghiamo questa stupenda pagi­
na del Profeta per capire quale consolazione Dio promette al suo popolo e 
quale consolazione questa mattina la Madonna riserva per noi.

1. «Consolate, consolate il mio popolo,... gridate che è finita la sua schiavitù, è 
stata scontata la sua iniquità». Fratelli carissimi, ecco la prima consolazione! 
Dio ci consola liberandoci dal peccato e facendo finire la schiavitù, la sud­
ditanza, i condizionamenti del peccato. E questo il dono della misericordia 
di Dio. Io non conosco quale sia in questo momento la vostra situazione 
personale di coscienza, spero che tutti abbiate potuto prepararvi alla solen­
nità della Consolata anche accostandovi al sacramento della Confessione. Se 
però qui ci fosse anche una sola persona che è nel peccato, che attraversa 
una situazione di disordine morale, che vive una confusione interiore, quin­
di un'insoddisfazione profonda - perché il peccato non dà mai gioia; la gioia 
è pienezza di amore verso Dio e verso i fratelli ed è limpidezza interiore - 
oggi per questo fratello o sorella la consolazione che Dio offre si chiama 
misericordia e riconciliazione, alla sola condizione che si rivolga ai Sacra­
menti della Chiesa e che chieda perdono. Questo invito a riconciliarci con 
Lui, che viene a liberarci dalla schiavitù del peccato, è la prima consolazio­
ne che Dio ci offre.

2. In secondo luogo, il testo di Isaia - che leggiamo anche durante l'Av­
vento - dice: «Una voce grida: "Nel deserto preparate la via del Signore"». Ecco, 
il Signore viene! Fratelli carissimi, quando, voi avete incontrato il Signore 
nella vostra vita? Io credo che sia importante pensarci oggi perché la conso­
lazione dell'incontro col Signore è indescrivibile. Quando attraversiamo 
una difficoltà, l'incontro con una persona amica ci dà consolazione. Ma l'in­
contro con Dio porta una consolazione molto più grande! E bello sentire il



Atti del Cardinale Arcivescovo 957

Signore vicino a noi: sentire che ci è vicino nella preghiera, sentire che dob­
biamo prepararci a questo incontro; perché l'incontro con Dio, presente ma 
che non vediamo, richiede a noi un salto di qualità nella fede, come è stato 
per i discepoli di Emmaus, che erano delusi e che solo dopo aver ricevuto 
da Lui la spiegazione delle Scritture, dopo averlo visto spezzare il pane, 
hanno capito che la salvezza viene dall'apparente sconfitta della croce e in 
quel momento il Risorto si è allontanato perché era venuto per suscitare la 
fede e non altri tipi di esperienze. Chiediamoci allora quando possiamo 
incontrare così il Signore ed essere consolati dalla gioia dell'incontro con 
Lui. Possiamo incontrarlo quando ci mettiamo alla sua ricerca, quando 
responsabilmente lo invochiamo: «Signore, fa' che io senta la tua presenza!». 
Ecco la seconda consolazione da chiedere alla Vergine Santa e che il Signo­
re ci promette in questa pagina di Isaia.

3. La terza riguarda proprio la nostra vita: «Ogni uomo è come l'erba e 
tutta la sua gloria è come un fiore di campo». Quando pensiamo di avere dei 
titoli di gloria personale, è il momento di ricordarci di questo insegnamen­
to: siamo come l'erba, come il fiore del campo. Secca l'erba, appassisce il 
fiore, ma l'amore di Dio rimane in eterno. Questo ci conforta, perché si 
diventa vecchi e sovente, anziché lodare Dio per l'età raggiunta, si rimane 
delusi. Questo ci ricorda che la vita passa, che tutto appassisce come il fiore, 
la nostra gloria non serve più, mentre la Parola di Dio rimane per sempre. 
Allora di fronte al mondo, che non ci piace per molti versi ma che è affasci­
nante per tanti altri motivi, di fronte alla vita che passa e alla morte che ci 
tocca da vicino, di fronte alla provvisorietà di questa realtà terrena, noi sen­
tiamo dalla Parola di Dio la promessa di una vita eterna che rimane per 
sempre. Abbiamo ascoltato l'annuncio del Signore come pastore che guida 
il suo popolo, porta gli agnellini sul petto, conduce pian piano le pecore 
madri. Non è questa la consolazione di cui abbiamo bisogno? Sentire che il 
Signore cammina con noi e tiene il nostro passo: se uno zoppica, il Signore 
rallenta; se uno si ferma, il Signore l'aspetta; se uno è tribolato, il Signore lo 
prende in braccio e lo porta avanti.

Fratelli carissimi, la festa della Consolata ci aiuti ad aprire il nostro cuore 
alla consolazione di Dio e a capire la seconda Lettura dove Paolo ci ha detto: 
«[Dio] ci consola in ogni nostra tribolazione perché possiamo anche noi consolare 
‘Quelli che si trovano in qualsiasi genere di afflizione con la consolazione con cui 
siamo consolati noi stessi da Dio» (2 Cor 1,4). Solamente se io sperimento di 
essere consolato da Dio, conosciuto da Lui, solo se ricevo la sua consolazio­
ne, quella che tocca il cuore, allora sono in grado di avvicinarmi a un fratel- 
lo, a una sorella, e posso offrire consolazione. Chi dobbiamo consolare? 
Tante persone che sono alla ricerca della verità, dobbiamo consolarle annun­
ciando loro la presenza di Dio; tante persone che sono tribolate, che soffro­
no nel corpo, nello spirito. Dobbiamo consolare i poveri e offrire loro il pane 
necessario.

Infine guardiamo alla pagina del Vangelo che abbiamo ascoltato. Maria 
Parte da Nazaret e va ad incontrare la cugina Elisabetta. Osserviamo la gioia 
di queste due donne straordinarie, che cantano la lode di Dio per i doni che



958 Atti del Cardinale Arcivescovo

hanno ricevuto da Lui, e contempliamo la loro meraviglia, perché Maria - 
come dicevo durante la Novena - va da Elisabetta per aiutarla ma anche per 
scoprire, per conoscere le meraviglie di Dio nei confronti di Elisabetta, sua 
cugina, che diventa madre nonostante l'età avanzata. E Maria fa in modo 
che la cugina riconosca le meraviglie che Dio ha compiuto in lei.

Concludo questa mia riflessione dicendo un'ultima cosa sulla consola­
zione. Maria vive a Nazaret in una famiglia, col suo sposo Giuseppe e poi 
Gesù. Elisabetta vive ad Ain-Karim in una famiglia, con Zaccaria e poi Gio­
vanni. La consolazione più grande la si incontra nella famiglia! Io non rie­
sco a dimenticare quest'idea che sempre mi ha accompagnato nella mia vita 
di sacerdote: quando una persona è felice nella propria famiglia, nella vita 
tutto va bene; quando invece in famiglia comincia a non funzionare l'affet­
to, l'armonia, la pace, la serenità, nella vita tutto si complica. Chiedo quindi 
alla Madonna che possiamo trovare la consolazione in famiglia, con le per­
sone che ci vivono accanto, come stupendo segno dell'amore di Dio, dell'a­
more di Cristo, della sua Chiesa e di Maria. La Madonna, che è così vicina 
alla nostra sofferenza, riserva oggi a ciascuno di noi una grazia particolare, 
proprio per quella ferita che più ci sanguina nel cuore in questo momento.

DOPO LA 
PROCESSIONE

Carissimi, siamo alla conclusione di una giornata importante per la 
nostra Comunità diocesana. La festa della Consolata tocca il cuore di tutti i 
Torinesi e la manifestazione di fede e di amore che questa sera noi abbiamo 
presentato alla Vergine Maria sicuramente è stata da lei gradita. Alla con­
clusione della processione serale il pensiero che vorrei lasciare come ricordo 
di questa giornata e come frutto spirituale dal vostrp incontro con la 
Madonna è questo: durante la processione abbiamo vissuto l'esperienza di 
un pellegrinaggio. Siamo stati pellegrini insieme verso la patria celeste. 
Come pellegrini, aiutati dal commento e dalle preghiere che ci hanno 
accompagnato, siamo andati con il nostro pensiero orante in tutti i Conti­
nenti della terra ricordando l'azione dei Missionari e delle Missionarie della 
Consolata fondati cento anni fa dal Beato Giuseppe Allarmano. L'immagina­
re il pellegrinaggio dei missionari in tutta la terra non ci ha fatto dimentica­
re che anche noi, camminando per le strade della Città, siamo in cammino, 
siamo di passaggio, e insieme con noi camminava la Madonna portando in 
braccio il suo Figlio Gesù.

La Vergine ci sostiene nel nostro camminare della vita: nelle nostre gioie 
e nei nostri dolori.

Camminando abbiamo visto la Città, nelle sue Istituzioni, nelle sue per­
sone. Abbiamo visto bambini, giovani, adulti, anziani; abbiamo visto perso-



Atti del Cardinale Arcivescovo 959

ne sane e malate; abbiamo visto persone sensibili al passaggio della Vergine 
e altre indifferenti.

Il pellegrinaggio è questo: i cristiani camminano per le strade del mondo 
portandosi nel cuore la ricchezza della fede e incontrando fratelli che hanno 
bisogno.

Pellegrini, insieme! Guardiamoci intorno, cari fratelli e sorelle, e pren­
diamo coscienza che la nostra Città ormai è multietnica, e questa non è una 
disgrazia, ma una risorsa. A Torino ci sono persone provenienti da ogni 
parte del mondo, persone che parlano lingue diverse. Anche tra noi questa 
sera ci sono persone di nazionalità diversa, ma siamo insieme! E questo 
fatto, lo sperimentare che siamo insieme, uniti dalla stessa fede e dallo stes­
so amore alla Vergine, può essere un punto di partenza per costruire un 
insieme più ampio di accoglienza, di accettazione, di solidarietà, di soste­
gno.

Pellegrini, insieme, verso la patria celeste!
La Vergine Consolata sa che tutti noi abbiamo una meta, quella che Dio 

ha progettato alla conclusione della vita di ciascuno e che consisterà nell'in­
contro con Lui. C'è però anche una meta nel quotidiano, c'è un dovere di 
ogni giorno, di mettere all'interno delle nostre famiglie, al centro del nostro 
cuore, la certezza che Dio non solo esiste, ma ci ama e ci è Padre. E Maria 
presentandoci suo Figlio, Gesù, vuole ricordarci proprio questo. Gesù è nato 
da lei per rivelarci il volto di Dio e ricordarci che noi siamo figli di questo 
Padre celeste che provvede alle nostre necessità, che ci ha dato una Mamma 
come Consolatrice nelle nostre afflizioni, che perdona i nostri peccati e ci dà 
speranza.

Per questo non possiamo concludere questa serata di preghiera senza 
ricordare la bellissima e antica preghiera che chi ha celebrato i Vespri ha 
incontrato come antifona del Magnificat:

Sotto la tua protezione cerchiamo rifugio,
santa Madre di Dio:
non disprezzare le suppliche 
di noi che siamo nella prova, 
e liberaci da ogni pericolo, 
o Vergine gloriosa e benedetta.
In onore e per intercessione della Vergine Consolata invoco la benedi­

zione del Signore su tutti voi, ma con il desiderio di estenderla a tutta la 
nostra Città, a tutta la nostra Diocesi, in particolare ai Missionari e alle Mis­
sionarie della Consolata che ricordano il centenario della fondazione del 
loro Istituto, e a tutti i devoti della Vergine Maria.



960 Atti del Cardinale Arcivescovo

Nella festa del Patrono di Torino

Torino: una Città da amare, 
da guarire e da costruire

Domenica 24 giugno, solennità titolare della Cattedrale e festa patronale di Torino, il Cardinale 
Arcivescovo ha presieduto la Concelebrazione Eucaristica nella Basilica Metropolitana. A lui si 
sono uniti Mons. Aldo Mongiano, I.M.C., Vescovo em. di Roraima, i Canonici del Capitolo Metro 
politano e del Capitolo della SS. Trinità con parecchi altri sacerdoti. Nel pomeriggio, secondo la 
consuetudine, il Cardinale ha presieduto i Vespri solenni con il Capitolo Metropolitano.
Pubblichiamo il testo delle omelie di Sua Eminenza:

OMELIA NELLA 
CONCELEBRAZIONE 
EUCARISTICA

Premessa
a) Celebrare la festa del Santo Patrono significa portare idealmente 

tutta la Città davanti a lui per affidarla alla sua protezione ed intercessione.
b) Non possiamo ignorare la storia religiosa di questa nostra Città, la 

quale anche con la scelta di un Santo Patrono, fatta a suo tempo dai nostri 
padri, ha manifestato la convinzione che i progetti umani per arrivare ad un 
loro compimento hanno bisogno del nostro personale impegno, ma anche 
dell'aiuto di Dio e dei Santi.

c) Anche in questo tempo, nel quale viviamo una fase di benessere, 
di progresso e di sviluppo senza precedenti, desidero con sincera convin­
zione di fede ricordare a tutti che il ricorso all'aiuto soprannaturale non è 
qualcosa di irrazionale, ma la logica risposta ad un Dio che si è rivelato e 
donato a noi in Gesù Cristo come Padre che ci ama. Dobbiamo riconoscere 
i nostri limiti umani ed accogliere il sapiente richiamo del Salmo: «Se il 
Signore non costruisce la casa, invano vi faticano i costruttori. Se il Signore non 
custodisce la città, invano veglia il custode» (Sai 127,1).

Ci ispiriamo alla testimonianza di San Giovanni Battista per fare insie­
me una riflessione che ci aiuti a vivere questa celebrazione non come un atto 
formale, puntualmente ripetuto perché voluto dalla tradizione, ma come un 
incontro con Dio, che ci parla attraverso il nostro Patrono.

1. Torino: una Città da amare
"Giovanni" è una forma greca di un nome ebraico che significa "Jahvé è 

benigno", cioè Dio ama. Perciò col nome di Giovanni si vuole indicare uno 
che è "amato da Dio".

Di qui prende spunto la mia riflessione. Sono convinto che Torino sia 
una Città amata da Dio, oserei dire quasi privilegiata se guardiamo alla rie-



Atti del Cardinale Arcivescovo 961

chezza di uomini straordinari, soprattutto i Santi, che hanno fatto la sua sto­
ria. Diceva il testo di Isaia che abbiamo ascoltato nella prima Lettura: «Mio 
servo tu sei, Israele, sul quale manifesterò la mia gloria» (Is 49,3). E noi possiamo 
dire che Torino offre tanti segni della presenza e dell'azione di Dio e di come 
Dio, qui, abbia manifestato la sua gloria.

Ma questa Torino, che è certamente amata da Dio, deve essere amata 
anche da noi. Che significa amare questa Città?

Rispondo ascoltando quanto il mio cuore mi suggerisce.
Io amo questa Città, che spesso ho definito complessa e piena di fascino, 

per tanti motivi, tra i quali voglio ricordare questi.
a) Raramente si trova concentrata in un unico territorio una ricchezza 

di fede come si vede nella storia di Torino e dei suoi numerosi Santi, e rara­
mente si sperimenta un equilibrio di rapporti rispettoso e dialogante tra la 
Chiesa e le Istituzioni civili come ho trovato qui a Torino. Questo va a meri­
to di chi ci ha preceduto, uomini di Chiesa e della società civile, e questo va 
ad onore di una nostra tipica - direi "torinese" - civiltà, che è ispirata al plu­
ralismo, al dialogo, al rispetto delle differenze religiose e culturali, per cui da 
tutti si riconosce il grande peso dei valori di fede di cui è intessuta la nostra 
storia e nello stesso tempo si avverte in tutti una sincera ricerca del confron­
to e anche di quella illuminazione interiore che io non cesso mai di invocare 
da Dio per tante nobili intelligenze di cui è ricca la nostra realtà cittadina.

b) Torino la si ama anche perché è una Città accogliente verso quan­
ti sono giunti qui da altre parti d'Italia e del mondo. Torino, pur nella fatica 
e complessità che questo lavoro comporta, è straordinaria per la sua capa­
cità di costruire quel paziente processo che porta ad una efficace integrazio­
ne. Tuttavia questa è una sensibilità da coltivare ancora di più, soprattutto 
in considerazione del sempre crescente flusso immigratorio. Mi sia consen­
tito ricordare che alla formazione di questa cultura ha contribuito in modo 
determinante l'opera efficace dei nostri Santi sociali, i quali, testimoniando 
i loro carismi, hanno fatto della carità, dell'accoglienza e dell'impegno edu­
cativo lo scopo della loro vita ed hanno trasmesso a noi questa sensibilità.

c) Si ama Torino anche perché è una Città bella. La bellezza delle sue 
chiese, piazze, strade e palazzi, l'eccezionale ricchezza di beni artistici e cul­
turali, la sua posizione geografica, lo stile educato della sua gente, la rendo­
no affascinante anche se, sotto questo aspetto, non è abbastanza conosciuta. 
Personalmente posso testimoniare lo stupore di molti e qualificati pellegri­
ni, giunti qui per l'Ostensione della Sindone, i quali ammettevano con sin­
cerità che per loro conoscere Torino era stata una vera sorpresa positiva.

2- Torino: una Città da guarire
San Giovanni, il nostro Patrono, ci suggerisce l'attenzione anche ad un 

nitro aspetto della vita della nostra Città. Nella sua predicazione alle folle, 
che accorrevano a lui presso le rive del Giordano, non tralasciava di dire con 
vigore la verità e spronava la gente a verificare la propria coscienza per 
disporsi al pentimento dei peccati e per guarire dalle malattie spirituali e



962 Atti del Cardinale Arcivescovo

morali. Diceva: «Fate dunque opere degne della conversione e non sentitevi sicuri 
perché avete Àbramo come padre!» (cfr. Le 3,8).

Il nostro amore alla Città ci deve guidare nel saper individuare alcune 
piaghe che l'affliggono al fine di impegnarci tutti per cercarne la guarigione.

a) La prima piaga da curare è la fragilità della famiglia e la paura da 
parte di tanti genitori di mettere al mondo dei figli. Abbiamo letto in questi 
giorni la situazione demografica dell'Italia e come il Piemonte sia la Regio­
ne che detiene il primato per il saldo negativo tra le nascite e le morti. Una 
Città senza bambini non ha futuro. Comprendo le immense difficoltà che ci 
sono nel cuore delle persone e che sono pure create dall'esterno da politiche 
poco attente ai problemi della famiglia, quali fisco, casa, lavoro e sostegno 
alle scelte educative. Dobbiamo oggi chiedere al Signore il dono di una 
nuova e maggiore sensibilità nei confronti della vita nascente, non solo per 
mai sopprimerla, ma anche per creare quelle condizioni politiche, sociali ed 
educative affinché possa avere inizio un'inversione di tendenza.

b) Dobbiamo guarire anche da una esasperata e molto diffusa ricerca 
del benessere materiale come unico scopo della vita, trascurando i valori 
delle persone e concentrandosi solamente sulle cose. I beni materiali posso­
no dare una soddisfazione immediata, la quale però è assolutamente inade­
guata per riempire di significato la nostra esistenza. I valori come la solida­
rietà, l'attenzione a chi è povero, a chi ha bisogno di noi, l'amore gratuito e 
disinteressato, il rispetto dei diritti di tutti... devono trovare spazio nei nostri 
messaggi che diamo ai giovani e nei programmi educativi e di sviluppo che 
dobbiamo non solo enunciare ma elaborare e soprattutto realizzare.

c) Sento inoltre la responsabilità di aiutare tante coscienze a guarire 
dalla piaga di una sempre più diffusa indifferenza religiosa. Questa Città, 
troppo spesso definita laica, quasi fosse un titolo d'onore, ed invece così 
ricca di fede vissuta nel silenzio e nell'eroismo quotidiano, ha bisogno di 
verificarsi al suo interno. In un confronto sereno e serio, dove nessuno deve 
presumere di imporsi agli altri, è giunto il momento di porsi seriamente il 
problema di Dio, della sua esistenza, della rivelazione che Egli ha fatto di se 
stesso a noi attraverso Gesù Cristo, del suo amore di Padre nei nostri con­
fronti, fino alla ricerca di risposte alle domande ultime, come la questione 
dell'aldilà e della vita eterna.

3. Torino: una Città da costruire
Il Vangelo ci riferisce che alla nascita del Battista la gente, meravigliata 

per gli eventi che l'avevano accompagnata, si domandava: «Che sarà mai 
questo bambino?» (Le 1,66).

Di qui prendo ispirazione per porre a me e a voi queste domanda: «Che 
sarà mai in futuro questa nostra Città?».

Ho scritto una Lettera con la quale ho presentato il Piano Pastorale che 
prevede un impegno pluriennale di evangelizzazione per tutte le persone 
della nostra Diocesi e l'ho intitolata "Costruire insieme". Nella sua terza parte 
ho voluto esprimere l'impegno della Chiesa a collaborare con le Istituzioni



Atti del Cardinale Arcivescovo 963

civili per costruire insieme la Città dell'uomo. Conservo un ottimo ricordo 
dell'esperienza del Convegno celebrato nel mese di giugno dell'anno scor­
so: "La Chiesa dialoga con la Città”. Il dialogo avviato in quella circostanza sta 
ora continuando attraverso un Forum permanente di persone qualificate che 
si incontrano periodicamente per fare il punto sui vari problemi di interes­
se comune.

Oggi, festa del nostro Patrono, desidero riaffermare la volontà della 
nostra Chiesa diocesana a fare la sua parte per la costruzione di una Città 
sempre più rispondente alle esigenze delle persone.

Molte iniziative, che vanno in questa direzione, sono in atto da parte 
delle nostre comunità ecclesiali, ma qui desidero sottolineare e richiamare 
l'attenzione su tre punti qualificanti il nostro servizio che, come Chiesa, 
vogliamo offrire a questa Città.

a) Un sostegno sempre più efficace alla vita nascente, che si esprime 
sia sul versante della formazione dei genitori che su quello di un aiuto spi­
rituale ed economico alla famiglie in difficoltà.

b) L'impegno quotidiano della Chiesa sul fronte dell'educazione dei 
ragazzi e dei giovani. Desidero sottolineare quale grande risorsa educativa 
rappresentano gli oratori e le scuole cattoliche. Non è onesto mettere il silen­
ziatore su queste realtà che sono tra gli aspetti più gloriosi dell'impegno for­
mativo della Chiesa torinese, da Don Bosco e dal Murialdo in poi, e che, 
anche oggi, costituiscono una grande opportunità a cui la società civile, 
nella logica di un giusto pluralismo, ha interesse a guardare con maggior 
considerazione.

c) Un servizio generoso e capillare sul versante della carità e dell'as­
sistenza nei confronti di ogni forma di povertà, di malattia ed in particolare 
nei riguardi degli anziani. È questo lo facciamo non con l'intento di fare con­
correnza a qualcuno, ma con il desiderio di realizzare la parola di Gesù: «Da 
questo tutti sapranno che siete miei discepoli, se avrete amore gli uni per gli altri» 
(Gv 13,35).

Conclusione
Mi ha sempre colpito un'espressione del libro del Profeta Zaccaria, il 

quale anticipa nei suoi oracoli alcuni momenti della passione di Gesù: 
«Quando si chiederà a qualcuno, che parla a nome di Dio:“Perché quelle piaghe in 
mezzo alle tue mani?”, egli risponderà:"Queste le ho ricevute in casa dei miei 
amici”» (cfr. Zc 13,6).

Una Città è grande e moderna in proporzione di come riesce a coagulare 
in una serena convivenza tutti i suoi abitanti, quasi fossero amici tra loro. Che 
nessun Torinese, o di nascita o di adozione, procuri piaghe a questa Città. 
Tutti dobbiamo essere solidali nell'impegno di custodire una storia meravi- 
gliosa, di risolvere in modo efficace e disinteressato i problemi del presente e 
di mettere basi per un futuro di speranza e di progresso per ciascuno.

San Giovanni sostenga la nostra volontà e ci aiuti a passare dalle buone 
intenzioni alla realizzazione di scelte concrete per una civiltà dell'amore.



964 Atti del Cardinale Arcivescovo

OMELIA
NEI VESPRI

Propongo una breve riflessione sul testo del libro degli Atti degli Apo­
stoli che abbiamo ascoltato per aiutare a raccogliere il frutto spirituale della 
solennità della Nascita di Giovanni Battista, celebrata oggi in tutta la Chie­
sa universale, che però per noi assume un significato particolare essendo la 
festa del Patrono della nostra Città.

Questa mattina nel brano di Vangelo proclamato durante la Messa 
abbiamo ascoltato che gli avvenimenti connessi con la nascita di questo 
bambino, Giovanni, erano talmente straordinari da far dire alla gente mera­
vigliata: «Che sarà mai questo bambino?» (Le 1,66), quasi per raccogliere fin 
dall'inizio della sua vita alcuni segni premonitori della sua missione parti­
colare, essendo Giovanni l'ultimo Profeta dell'Antico Testamento, colui che 
doveva preparare e indicare ormai presente il Messia e il Salvatore.

Oggi pomeriggio abbiamo invece ascoltato un brano di un discorso di 
San Paolo che è abbastanza simile agli altri discorsi apostolici che il libro 
degli Atti ci riporta. Gli Apostoli si preoccupano di far convergere la fede sul 
Signore Gesù e per questo ricordano la storia d'Israele, l'esodo, la liberazio­
ne, i Profeti, l'attesa del Messia. In queste sintesi storiche si arriva sempre a 
parlare di Giovanni, il quale è stato confuso con il Cristo, con il Messia, pur 
avendo peraltro affermato chiaramente che lui non era il Cristo, ma colui 
che doveva preparare la strada al Cristo, il suo precursore. Gesù stesso dirà 
di Giovanni che è stato una lampada che arde e risplende, ma il popolo si è 
lasciato illuminare dalla sua luce per troppo poco tempo.

Ecco allora la riflessione applicata a noi:
1) Quale sarà il futuro della nostra vita? Quali segni noi scorgiamo del­

l'opera di Dio sulla nostra persona e sulla nostra vita?
2) Quale preparazione facciamo noi alla venuta di Gesù, anche nei Sacra­

menti, particolarmente nella Messa?
3) Quale annuncio, quale testimonianza di Gesù offriamo agli altri? Gio­

vanni ha reso testimonianza al Cristo, ma noi cristiani qualche volta non 
siamo tanto coraggiosi nel rendergli testimonianza.

Penso che questo messaggio, nella celebrazione dei Vespri del nostro 
Santo Patrono, valga per la Città in generale, ma anche per noi in partico­
lare che siamo qui stasera insieme a pregare.



Atti del Cardinale Arcivescovo 965

Relazione alla Settimana Pastorale del C.O.P.

Una comunità cristiana a confronto 
con le sfide dell’immigrazione

Giovedì 28 giugno, il Cardinale Arcivescovo ha concluso la 51’ Settimana Nazionale di aggiorna­
mento pastorale organizzata dal Centro di Orientamento Pastorale (C.O.P.) recandosi nella 
Repubblica di San Marino ed ha tenuto questa relazione:

Nel 1962 la Commissione Episcopale per l’Emigrazione proponeva al Paese il Diretto­
rio di pastorale per le Migrazioni, un testo fortemente voluto dai Vescovi italiani nel quale 
essi desideravano ribadire alcuni principi chiave e indicare «delle soluzioni pratiche e delle 
vie da battere in un campo apostolico irto di difficoltà e gravido di incognite»'.

Nel capitolo secondo, riguardante gli orientamenti pastorali, si legge: «Già attualmente 
e, ancora in futuro, [le migrazioni[ assumeranno l'aspetto di movimenti complessi, caratte­
rizzati da una intensa mobilità circolare con scambi di uomini, idee, costumi e capitali»2. 
Tale fenomeno si sta verificando con la graduale applicazione del principio della libera cir­
colazione nell’ambito dell’Europa, con particolare intensità anche nella Città e nella Dioce­
si di Torino, ieri ed oggi.

Affronto un tema così complesso come Pastore di una grande Diocesi che ha nel suo 
territorio molti immigrati, ma anche come uno che ha vissuto questa esperienza, perché 
figlio di immigrati che dal Veneto si sono trasferiti in Piemonte nel 1952.

1. L’immigrazione degli anni ’50-’60
La Diocesi di Torino, che si estende in proporzioni quantitative quasi identiche fra la 

Città, la cintura e i paesi fuori Città per un numero di circa 2.2(X).(XX) di abitanti, dal 1951 
al ’57 è stata la più toccata dall’intensità dei flussi di immigrazione che proseguiranno fino 
ai primi anni '70'.

Poiché si tratta di un’immigrazione che avviene con «andamento a forti strappi»* ed 
esistono pochi studi analitici sul fenomeno5, è difficile situarlo adeguatamente nella vicen-

1 Commissione Episcopale Italiana per l’Emigrazione. Direttorio di pastorale per le Migrazioni. Roma. 
U.C.E.I.. 1962.7. Le notizie sull'immigrazione nella Diocesi di Torino riportate nel testo sono tratte da: Centro Assi­
stenza Immigrati, Atti del Convegno di studio sui problemi assistenziali religiosi e morali relativi agli immigrati in 
Torino. Torino 1961 (prò manuscripto); Ufficio Centrale per l’Emigrazione in Italia, Esigenze unitarie della pasto­
rale delle migrazioni. Il Convegno Nazionale dei delegati diocesani per l'Emigrazione. Roma 27-29 settembre 1965. 
U.C.E.I.. Roma 1966; G. Grosso - P. 1. Bovero - L. ALLAIS, Meridionali al Nord Italia, Fossano, Esperienze. 1970.

1 Commissione Episcopale Italiana per l’Emigrazione, Direttorio.... op. cit„ 15.
1 Aa.Vv.. Quelli che non contano. Materiali di studio sull'emarginazione. Padova, Fondazione Emanuela 

Zancan, 1978. 44, dove don Luciano Allais. sacerdote torinese responsabile del C.A.I. (Centro Assistenza Immi­
grali), di cui si dirà dopo più ampiamente, osserva: «Torino che nei sessant'anni dal 1901 al 1961 è passata da 
335.656 abitanti a 1.050.910. per la differenza fra i nati e i morti ha avuto un incremento naturale solo di 13.035 
unità, mentre per la differenza tra immigrati ed emigrati ha avuto un saldo migratorio attivo di ben 702.219. Si può 
dire con piena ragione che questa Città senza l'immigrazione non solo non sarebbe cresciuta che di una cifra tra­
scurabile. ma addirittura sarebbe diminuita. Infatti anche l'incremento naturale è già un frutto dell'immigrazione 
che. notoriamente, accresce il lasso di natalità». Il fenomeno si verifica puntualmente anche oggi.

4 Ihid.. 162.
’ Oltre al volume di G. Fofi. L'immigrazione meridionale a Torino. Milano. Feltrinelli, 1964. Fabio Levi 

osserva che «le indagini ulteriori sull'immigrazione nel capoluogo piemontese si contano si e no sulle dita di una



966 Atti dei Cardinale Arcivescovo

da complessiva del secondo dopoguerra oltre a quantificarne in modo preciso il numero, ma 
si può dire, con buona approssimazione della realtà, che i flussi più rilevanti, dal 1955 al 
1960, sono stati tre: i Piemontesi, i Settentrionali (Liguri, Lombardi e Veneti) e poi gli immi­
grati dal Sud. Tra questi ultimi per primi sono giunti in maniera consistente i Pugliesi, insie­
me agli Abruzzesi e ai Molisani; ad essi, si sono successivamente aggiunti i Calabresi, i 
Campani, i Siciliani; ultimi sono stati i Sardi".

Dal ’55 ai primi anni '70 aumentano sia gli immigrati dal Nord sia quelli dal Sud, in 
proporzione diverse, ma diminuiscono quelli provenienti dal Piemonte7.

Due terzi di coloro che raggiungono la Diocesi provengono dai Comuni rurali del Sud 
e meno dal Nord, sono di età compresa tra i 16 e i 32 anni e si distribuiscono in tutte le zone 
della Città" ma anche nel resto del territorio della Diocesi, sono tutti attivi e rappresentano 
non solo la fuga al Nord delle giovani generazioni, ma anche quella di cervelli e di capitali.

1.1. L'immigrazione settentrionale
Prima degli immigrati del Sud e delle Isole sono giunti nella Diocesi di Torino, e soprat­

tutto in Città, gli immigrati Piemontesi e poi i Settentrionali (Liguri, Lombardi e Veneti). 
Siamo, precisamente, intorno alla metà degli anni ’50 e continueranno ad arrivare fino alla 
prima metà degli anni ’60.

Parte il marito o un figlio, che trovano sistemazione soprattutto nelle campagne lascia­
te vuote dai Piemontesi che si sono trasferiti a Torino per "entrare alla FIAT”.

Man mano che le condizioni economiche dei congiunti immigrati migliorano e si stabi­
lizzano, la famiglia si ricongiunge, ma si trova “immersa” d’improvviso in una cultura, dif­
fusa anche nelle campagne, diversa da quella d’origine, fortemente contrassegnata da moda­
lità di vita e da un cattolicesimo di forti tradizioni.

A patirne sono, soprattutto, i giovani e le donne - mogli e ragazze sottratte all'ambien­
te familiare - che vanno quotidianamente a lavorare in fabbrica dalle campagne oppure si 
sono stabilite nelle città e fanno le casalinghe.

Sono loro, in particolare, a soffrire l’anonimato della grande Città, a sentirsi sole e a 
lasciarsi anche attrarre dai miraggi di una visione della vita della donna e dagli orientamen­
ti di una morale piuttosto libertaria e laica.

Nei primi tempi di permanenza si prospetta un globale processo di disgregazione del­
l’unità familiare allo “stato iniziale”, tanto più grave quanto più si dilatano i tempi fra i 
“primi” venuti e il ricongiungimento con la famiglia.

Dopo vent’anni circa, i primi arrivati hanno consolidato la loro posizione economica e 
sociale. Sono passati, in particolare i Veneti, dalla condizione di “mezzadri” a quella di pic- 

mano e, soprattutto, le poche condotte sinora non hanno mai tentato un bilancio generale del fenomeno che lo 
situasse adeguatamente nella vicenda complessiva del secondo dopoguerra» (F. Levi, L'immigrazione, in N. Tran- 
faglia [a cura di), Storia di Torino, IX. Gli anni della Repubblica, Torino. Einaudi. 1999, 159).

* Ibid., 164
’ Dal 1955 al I960 gli immigrati dal Nord Italia sono aumentati di LI 10 unità, quelli provenienti dal Sud di 

14.976 persone, mentre, in controtcndcnza, sono diminuiti di 3.994 unità quelli provenienti dalle varie zone del Pie­
monte. Dal 1956 al 1957, su un totale di 51.575 immigrali, i nati in Piemonte sono pari al 35.84%, i nati fuori dal 
Piemonte sono così distribuiti: Settentrionali 23.52%, nati in Centro Italia 3,76%, nati in Meridione 24,73%, nati 
nelle Isole 8,90%, nati fuori Italia 3,25%.

' Questa è la distribuzione nelle 25 zone in cui è divisa la Città di Torino, dal 1955 al 1960, per quanto riguar­
da le percentuali di presenza superiori al 50%. La prima è la zona XV. Montebianco, Monterosa, Regio Parco con 
1'88%; segue la zona XIII. Boringhieri, Tesoriera con il 74%; si prosegue, scendendo, rispettivamente con le zone 
IX. Stadio Comunale 71.1%; XVI. Madonna di Campagna. Borgo Vittoria 67%; XIV. San Paolo 65%; V. Borgo 
San Secondo, Crocetta 63,1%; XVIII. Pozzo Strada, Venchi Unica 61,3%; IV. Borgo San Salvario, Valentino, Corso 
Dante 55%; XXL Mirafiori 50%. Le restanti zone della Città, ad iniziare dalla I. Municipio che registra il 45%. 
sono tutte con percentuali inferiori al 50%. Cfr. G. Bodrato, Note sullo sviluppo demografico di Torino e sul feno­
meno della immigrazione, in Centro Assistenza Immigrati. Atti..., op. cit„ 53.



Atti del Cardinale Arcivescovo 967

coli proprietari, da contadini a muratori, da muratori-dipendenti a capo-mastro, fino gestire 
imprese edili per lo più a conduzione familiare e ad essere più operativi in lavori autonomi 
che gli immigrati dal Sud.

Con il passare delle generazioni, provati dai “traumi fisiologici del processo immigra­
torio”, sono tuttavia “entrati” nella nuova cultura industrializzata, non solo senza rinuncia­
re ad alcuni valori (religiosità, laboriosità, senso della famiglia, realismo,...) tipici della cul­
tura d’origine, ma proponendoli soprattutto alle giovani generazioni, come contributo per 
uno sviluppo sociale e culturale più umano e cristiano.

Si sono gradualmente inseriti nel mondo religioso della Città e dei paesi d’immigrazio­
ne in modo autorevole, attraverso la fedeltà alla pratica della fede cristiana e la partecipa­
zione attiva e responsabile alla vita delle parrocchie, alle diverse espressioni dell’associa­
zionismo ecclesiale, culturale e sociale. Ancora oggi riscontro nelle parrocchie dell’Arci- 
diocesi una consistente presenza attiva nella collaborazione pastorale di persone immigrate 
o di figli di immigrati e non solo dal Nord, ma anche dal Sud.

1.2. L’immigrazione meridionale
La fascia maggioritaria dell'immigrazione nella Diocesi torinese negli anni '60 è costi­

tuita da donne e da uomini provenienti dal Sud dell’Italia e dalle Isole.
Diversamente dagli immigrati dal Settentrione, queste persone si stabiliscono soprattut­

to a Torino e nella periferia della Città. L'intento - dichiarato dalla maggior parte di loro - 
è quello di avere il posto di lavoro alla FIAT o nell’indotto di questa Azienda.

Non si possono dimenticare le famiglie intere che scendono dal treno a Porta Nuova, le 
valigie di cartone “trasbordate” dai finestrini, tanti bambini dagli occhi smarriti e anche un 
po’ spauriti, un vociare confuso, ... Trovano ospitalità immediata e temporanea, spesso a 
caro prezzo e in condizioni di promiscuità e di igiene più che difficili, presso parenti, amici 
o semplici “paesani”.

La provenienza territoriale e il basso grado di istruzione li segneranno incisivamente nei 
confronti degli autoctoni, come fattori determinanti la differenza di aspettative e di prospet­
tive per migliori opportunità di vita’.

Il loro impatto con la cultura urbana-industrializzata è stato spesso molto sofferto, 
«tant'è vero che - come rileva Francesco Levi, studioso dell'immigrazione - nelle diffìcili 
condizioni degli anni più recenti, ad accrescere il numero di coloro che hanno abbandona­
to Torino favorendo l' instaurarsi, dopo tanti anni, di saldi migratori negativi sono stati, 
soprattutto, i nuovi arrivati dal Sud, alla ricerca a quel punto di occasioni più adeguate di 
vita: fino a ritornare in non pochi casi al paese d'origine da pensionati, o anche, per lo più. 
da dipendenti della Pubblica Amministrazione, nella condizione di poter chiedere ed otte­
nere il trasferimento»'0.

Si pensi anche allo “shock” subito dal confronto della loro concezione di famiglia basa­
ta su leggi naturali e sull’onore e del ruolo attribuito alla donna - in particolare delle figlie, 
più riservate e con un senso maggiore di inferiorità nei confronti del maschio - con la cul­
tura laicista e libertaria della grande Città.

Non mancano, poi, i problemi creati dai figli, lasciati per lo più a se stessi perché i geni­
tori vanno a lavorare. Essi passano la maggior parte del tempo nelle piazze, si infilano nei 
cinema, danno vita a piccole “bande", chiedono l’elemosina, senza che i genitori lo sappia­
no o si preoccupino più di tanto, in non pochi casi e soprattutto nella fase iniziale, di edu­
carli ad un minimo di compostezza, facendo frequentare loro la scuola obbligatoria o orien­
tandoli verso altri luoghi di educazione, di socializzazione e d'aggregazione quali, ad esem­
pio, gli oratori.

* E Levi, l.’ immigrazione.... <>p. cit., 166-167.
Ibid.. 167.



968 Atti del Cardinale Arcivescovo

Credo si tratti, almeno per la prima metà degli anni ’60, del volto dell'immigrazione in 
Diocesi più complesso, sofferto, con difficoltà non piccole per una integrazione nella società 
e nella stessa vita della Chiesa. Difficoltà certamente diverse, se non, per alcuni aspetti, più 
drammatiche di quelle espresse e incontrate dall’immigrazione settentrionale.

La presenza degli immigrati dal Sud, in particolare, ebbe rilievo - cito ancora il giudi­
zio di Levi - sempre più consistente nella vita sociale, soprattutto, torinese «acquistando via 
via anche una precisa dimensione politica: fino a che, sul finire degli anni Sessanta e o per 
la prima metà degli anni Settanta, la nuova manodopera reclutata nel resto d'Italia giunse 
ad imporsi come uno dei soggetti decisivi dello scontro sociale in atto»".

Nel tentare una valutazione globale del fenomeno migratorio degli anni ’50-’60, così 
com’è avvenuto nella Diocesi di Torino, mi pare verosimile rilevare che, soprattutto per la 
Città di Torino, la presenza di immigrati Settentrionali e Meridionali è risultata molto posi­
tiva almeno per tre aspetti:

1) nel contrastare la tendenza all’invecchiamento della popolazione assai diffusa nelle 
grandi realtà urbane dell’Europa sviluppata;

2) nell’accrescere il tasso di presenza maschile in un contesto segnato da un progressi­
vo incremento della presenza femminile;

3) per mantenere una certa percentuale consistente di famiglie nucleari a fronte della 
tendenza a dare vita a nuclei individuali'2.

Non sembra però che gli aspetti più positivi vadano indagati - a differenza di come si 
pensava in quegli anni - prima di tutto nell’integrazione o nella mobilità quanto, piuttosto, 
nel contributo produttivo, demografico, morale e sociale appena ricordato.

Il giudizio diventa piuttosto negativo quando si pongono a tema le modalità attraverso 
le quali è avvenuta 1'immigrazione: un prezzo troppo alto in termini personali, culturali e 
sociali è stato pagato dagli emigranti sia in Italia sia all’estero”.

2. La Chiesa torinese e l’immigrazione dal Nord e Sud dell’Italia
In che modo la Chiesa che è in Torino ha accolto le sfide lanciatele dall’immigrazione 

in quegli anni?
La risposta dovrebbe essere certamente più articolata di quanto sia possibile dire in que­

sto momento. Mi pare, però, rispondente a verità affermare che le ha accolte a “viso aper­
to” e ben radicata nella tradizione che da sempre la contraddistingue come la Chiesa impe­
gnata nell’educazione, nella formazione professionale e sociale e, soprattutto, nella carità, 
mettendo in campo un Clero pragmatico e di buona qualità pastorale, avvalendosi di diri­
genti e di militanti del mondo cattolico più operosi, volenterosi, dalle salde convinzioni, 
anche se espressione di un associazionismo piuttosto «frastagliato, connotato da iniziative e 
da interventi particolari e scollegati, più che da progetti d’insieme»14.

Ad onor del vero non si può sottacere che era difficile per tutti, allora, cogliere il senso 
profondo dei cambiamenti culturali, soprattutto, innescati dall’inurbamento intensivo di per­
sone con radici culturali e di mentalità assai diverse da quelle locali.

Le singole parrocchie, la rete delle scuole cattoliche, degli oratori, le diverse espressio­
ni dell’associazionismo ecclesiale dall’Azione Cattolica, lo Scoutismo cattolico, le A.C.L.I.,

" Ibid., 159.
” Ibid., 168.
" Cfr. L. Allais, Il fenomeno migratorio a Torino: problema sempre nuovo, esemplificazione di un fatto 

sociale che coinvolge continuamente le grandi comunità urbane industrializzate, Milano 1969, 8 (prò manuscripto 
- Conferenza al CEDIM).

“ La riflessione ehe viene proposta in questo paragrafo fa spesso riferimento allo studio di B. Gariglio - F. 
Traniello - P. Marangon. Chiesa e mondo cattolico, in N. Traneaglia |a cura di), Storia di Torino.... op. cit., 
360-362.



Atti del Cardinale Arcivescovo 969

le Conferenze di San Vincenzo, la Gi.O.C., la F.U.C.I., l’Opera Diocesana Assistenza 
(O.D.A.), l’Opera Nazionale di Assistenza Religiosa e Morale agli Operai (O.N.A.R.M.O.), 
le associazioni cattoliche di maestri, medici, insegnanti, professori universitari... il Centro 
Italiano Femminile (C.I.F.), le Congregazioni religiose femminili e maschili, tutti si sono 
mossi immediatamente nel dare vita ad una trama di aiuti assistenziali e di formazione reli­
giosa ed anche professionale, destinata agli immigrati.

Non di meno le sfide dell’immigrazione, dopo le prime iniziative nate per lo più all’in­
segna della buona volontà di singoli parroci e delle associazioni laicali, finirono per attivare 
dinamiche consistenti nella Chiesa torinese e nel mondo cattolico, che nel 1961 coagularono 
dando vita a un piano di interventi concordato con le diverse risorse cristiane e laiche presenti 
sul territorio, coordinate dal Centro Assistenza Immigrati (C.A.I.), con sede a Torino".

La sua azione, in quindici anni di vita, si è sviluppata integrando, come suggerito dal 
Direttorio della C.E.I., il piano conoscitivo con quello operativo16.

La visita domiciliare insieme alle missioni tra gli immigrati in parrocchia, preparate, 
attuale e seguite con cura, sono stati i due perni di un’azione sia religiosa che sociale diven­
tata ora piuttosto unitaria e organica. L’azione sociale era affidata ad assistenti sociali profes­
sionali. gestita dall'O.D.A. con personale dell'O.N.A.R.M.O.. che operava in stretta collabo- 
razione con le parrocchie. Da fonte laica si registra, per l’anno 1963, la seguente valutazione 
dell'attività del Centro: visite domiciliari a 3.684 famiglie da parte di 29 sacerdoti delle 14 
diverse Diocesi di appartenenza degli immigrati; la suddivisione della Città in 11 settori, cia­
scuno servito da un Centro Sociale diretto da un'assistente. Tale Centro Sociale operava in 
stretto contatto con la vita della parrocchia, svolgendo visite domiciliari, ricevendo le perso­
ne per orientarle, sostenerle soprattutto nella ricerca di alloggio, di lavoro, sbrigando pratiche 
burocratiche, fornendo materiale di arredamento (letti ed effetti relativi), orientando la parte­
cipazione dei ragazzi e dei giovani all'oratorio e ad altre attività educative e di socializzazio­
ne primaria; offrendo brevi corsi di formazione professionale per le donne attraverso propo­
ste culturali, attività tutte non riservate ai soli immigrati ma da realizzare insieme alla comu­
nità parrocchiale e al territorio. Favorì anche la creazione di comitati zonali di persone addet­
te alle visite capillari alle famiglie immigrate, specie se giunte da poco, per un totale di circa 
2.000 famiglie visitate mensilmente (sempre nel '63); creò anche due centri giovanili inter- 
parrocchiali; istituì 17 corsi serali per analfabeti c semi-analfabeti; attivò 12 centri ricreativi 
scolastici per alunni impossibilitati ad usufruire dei doposcuola; realizzò collegamenti con il 
“Centro informazioni assistenza lavoratori” della stazione di Porta Nuova e servizio sociale 
sui treni provenienti dal Mezzogiorno; si attivò per accostare gruppi di immigrati che nelle 
festività giungevano a Porta Palazzo e dispose la celebrazione di un’apposita Messa festiva 
dell’immigrato nella chiesa di San Domenico17.

Pur nella notevole diversità di valutazione e di atteggiamenti nei confronti dell’immi­
grazione, originati dalla diversa estrazione sociale e formazione culturale, l'impatto con 
l’ondata migratoria costituì una buona spinta di rinnovamento della Chiesa di San Massimo 
e delle sue risorse.

” Il C.A.I. nasce come gemmazione dell'O.D.A. e poi è convenzionato dalla Cassa per il Mezzogiorno con 
। Ente Italiano di Servizio Sociale al quale ha il dovere di documentare fatti e situazioni. Il Centro, diretto da un 
sacerdote torinese, don Luciano Allais. inizia la sua attività proprio nella zona XV dove si era insediato il maggior 
numero di immigrati soprattutto Meridionali e fa capo alla parrocchia Maria SS. Speranza Nostra di via Ceresole 
42. dove don Allais era vicario cooperatore. In seguito trasferì la propria sede in via dei Mercanti 10 a Torino pres- 
so i Missionari di San Massimo. Ebbe l'approvazione verbale e il sostegno di Mons. Felicissimo Tinivella. che dal 
'961 al 1965 fu Vescovo Coadiutore del Card. Maurilio Fossati. Don Allais sarà poi nominato direttore aggiunto 
Per le Migrazioni interne dell'Ufficio Centrale per l’immigrazione italiana della C.E.I. e incaricato per la Pastora- 
'c dell'immigrazione della Conferenza Episcopale Piemontese facente capo a Mons. Gameri. allora Vescovo della 
Diocesi di Susa.

16 Cfr. Commissione Episcopale Italiana per l’Emigrazione. Direttorio... op. cit.. 4.
" Cfr. B. Gariglio - F. Traniello - P. Marangon. Chiesa. .. op. cit.. 361-362.



970 Atti del Cardinale Arcivescovo

Il Cardinale Michele Pellegrino (1965-1977), succeduto al Cardinale Maurilio Fossati 
(1930-1965), in continuità con il suo Predecessore operò perché la Chiesa torinese diven­
tasse sempre più recettiva della svolta conciliare e delle istanze emergenti dalla realtà socia­
le, economica e culturale torinese. Nella Lettera Pastorale “Camminare insieme" (1971) 
incluse nelle “classi sociali povere” anche la nuova classe degli immigrati (n. 12).

3. L'immigrazione nella Diocesi di Torino oggi
Il quadro cambia radicalmente se guardiamo ora all’immigrazione di questi ultimi dieci 

anni. Si presenta come “tutt’altra cosa” rispetto a quella degli anni ’50-’60, da qualunque 
punto di vista la si consideri.

Conferme di questa radicale diversità si possono avere anche solo prendendo in consi­
derazione sia il contesto nel quale essa avviene sia la tipicità dei protagonisti.

È cambiato infatti il contesto sociale, culturale ed economico: non c’è più l’egemonia 
anche sociale e culturale della grande industria dell’auto, si è allentata la monocultura ope­
raia comunista, permane un certo tasso di disoccupazione, sembra finita l’epoca delle ideo­
logie, ci si riavvia verso una società sempre più tecnologizzata e siamo, a tutti i livelli, 
immersi soprattutto nel fenomeno della globalizzazione, fenomeno denso di attese, ma non 
di meno di nodi da sciogliere.

Per quanto riguarda i “protagonisti” della nuova immigrazione non si tratta più dell’on­
data di flussi immigratori limitati ad un certo periodo di tempo e sviluppatisi all’interno di 
una Nazione, ma della trasformazione della nostra società in una società multietnica.

In comune con l’immigrazione degli anni ’50-’60 c’è che anche quest’ultima ci ha colti 
di sorpresa, senza lasciare un certo spazio per assorbire il colpo.

In Italia gli immigrati sono ormai il 3% dell’intera popolazione (il dato è indicato nel 
Dossier Caritas 2000) e rappresentano una grande sfida culturale ed educativa in termini di 
informazione, d’incontro, di solidarietà e di dialogo reciproco.

3.1. Chi è il cittadino straniero che arriva in mezzo a noi
Qualche dato percentuale ci aiuterà a focalizzare la situazione. A Torino fino al mese di 

giugno del 1999, gli stranieri presenti - residenti e non irregolari o clandestini - sono 42.859 
di cui solo 4.254 provengono dai Paesi dell’Unione Europea.

Nell’intera Diocesi gli immigrati regolarmente dimoranti sono 52.215 compresi i bam­
bini iscritti sul passaporto dei genitori. La maggioranza proviene da Paesi extracomunitari, 
che sono nell’ordine: Marocco, Romania, Albania, seguiti da Filippine, Brasile, Senegai, 
Nigeria, Egitto e da Tunisia, Somalia. I cristiani, cattolici ed evangelici, sono in maggio­
ranza mentre i musulmani sono il 32% circa, pari a 20.000 persone, inferiori in percentuale 
solo di due punti nei confronti dei cattolici. I Paesi più rappresentati con i relativi dati sono: 
Marocco con oltre 10.541 presenze, Romania con 4.053. Albania con 2.596 e Perù con 
2.507. seguiti da Filippine, Brasile. Senegai, Nigeria, Egitto (questi ultimi tutti sopra le 
1.000 unità) e da Tunisia, Somalia ed altri con una presenza che varia da 1.000 a 320 per­
sone. Si sono diffusi in modo omogeneo sul territorio sia della Città che della Provincia 
incontrando non solo i nativi, ma un tessuto sociale costituito per il 50% da immigrati o figli 
di immigrati degli anni Sessanta1".

Il fenomeno si presenta con due volti: quello della stabilizzazione, dell’inserimento nel 
tessuto sociale ed economico, dell’integrazione e quello dell’emergenza, dello sfruttamento 
e della marginalità. Diversamente dall’immigrazione degli anni ’50-’60, quella di oggi non 
esprime principalmente il volto dell’emergenza.

Questi dati e quelli che verranno presentati di seguito nel testo sono estrapolati da Arcidiocesi di Torino, 
La Chiesa dialoga con la Città. Materiali del Convegno 16-17 giugno 2000, S. Massimo, Torino 2001.380-388.



Atti del Cardinale Arcivescovo 971

È necessario, infatti, rimuovere l’idea - dominante nell’immaginario collettivo o alme­
no di molti - che tende a dipingere chi arriva in mezzo a noi per lo più come disperato (vedi 
gli sbarchi in Puglia e in Calabria), povero, affamato che nel suo Paese moriva di fame, lava­
vetri senza mestiere, ambulante adulto o minore, accattone o disoccupato, donna che lavora 
in famiglia come colf oppure, se è africana o albanese, fa la prostituta1’'.

Esiste, certamente, anche il volto segnato dall’emergenza - i “disperati" che provocano, 
sono parole del Papa, un esodo della "disperazione”20 - ma la maggioranza degli arrivi in 
Italia, e dei soggiorni, ora risulta regolare ed è costituita principalmente da ricongiungimenti 
familiari e chiamate per motivi di lavoro, programmate annualmente in base alla legge. È 
costituita da persone che, nel loro Paese, erano impiegati, tecnici, operai qualificati, com­
mercianti, insegnanti, universitari, giovani diplomati o laureati, contadini e piccoli proprie­
tari della terra, in età giovanile, normalmente in buona salute, intraprendenti e capaci di 
adattamento.

Dunque si può dire, senza peraltro generalizzare, che ad emigrare sono i più capaci ed 
intraprendenti, non i più poveri e coloro che provengono dai Paesi più poveri.

I motivi per cui partono sono diversi. Nella maggioranza dei casi le motivazioni sono 
per lo più basate su fattori "attrattivi” - facilità di lavoro, di studio, di ingresso, di soggior­
no regolare, il desiderio di uno stile di vita più libero,... - più che su fattori “espulsivi”, quali 
il sottosviluppo economico, la sopravvivenza, la forte crescita demografica con alto tasso di 
disoccupazione,... oppure l’insoddisfazione delle proprie condizioni di vita.

3.2. Aspetti positivi e nodi
Il fenomeno, come altri similari, presenta aspetti positivi e introduce nuovi nodi da scio­

gliere.
Tra gli aspetti positivi, sembra opportuno ricordare:
I) il contributo dato dagli immigrati all’aumento demografico e quindi al “ringiovani­

mento” della Città. Il 12% dei nati a Torino, oggi, è figlio di immigrati extracomunitari;
2) la gran forza lavoro che essi rappresentano. L’economista M. Deaglio invita a «non 

tagliare il ramo che ci sostiene»2';
3) la ricchezza culturale di cui le persone immigrate sono portatrici.
Una recente ricerca condotta a Roma, Palermo, Prato, Reggio Emilia e Torino, rileva 

che tanti Torinesi e Italiani hanno paura degli stranieri e molti stranieri hanno paura degli 
Italiani. Gli stranieri non provano solo la paura di essere aggrediti, ma soprattutto quella, più 
sottile e che fa meno notizia, di essere emarginati o addirittura di essere coinvolti in reati 
non commessi. Uno su tre denuncia di vivere quotidianamente episodi di discriminazione, 
di diffidenza, di minaccia.

A Torino, quasi il 60% delle donne e il 51% degli uomini dice di sentirsi addosso l’ac­
cusa di rubare il posto agli Italiani. Ritengono di essere meglio accolti dai compagni di lavo­
ro (fabbriche e cantieri hanno avuto anche negli anni '60 un ruolo di integrazione con i 
Meridionali più alto che quello offerto dai vicini di casa).

Ad essere sotto accusa, da parte dei cittadini stranieri, sono soprattutto i media, i quali, 
a loro dire, offrono un’immagine che terrorizza e di conseguenza porta ad una criminaliz­
zazione, per cui si viene considerati "capro espiatorio" per reati non commessi.

" Si veda anche: Ufficio Nazionale per i Problemi Sociali e il Lavoro - Fondazione Migrantes - Cari­
tas, "Nella Chiesa nessuna ? straniera". Guida pratica per l’immigrazione ad usa degli operatori socio-pastora­
li, C.E.I., Roma 2(XX), 77-83. Da queste pagine si attinge anche buona parte delle informazioni date nel seguito del 
lesto.

“ Questi poveri non trovano risorse per emigrare. Si muovono, ma si fermano alla periferia delle grandi Città 
dei loro Paesi.

11 M. Deaglio, Nan tagliare il rama che ci sostiene, in La Stampa 23 maggio 21X11.



972 Atti del Cardinale Arcivescovo

Per quanto ci compete non possiamo dimenticare, infatti, che siamo debitori ad altri 
Paesi, i quali in passato hanno accolto i nostri immigrati italiani, non tutti sempre ineccepi­
bili. Anche per questo solo motivo, il ricambio dell’ospitalità è d’obbligo.

La nuova realtà dell’immigrazione, che ci accompagnerà nel nuovo secolo, rappresenta 
dunque una forte risorsa che sfida le nostre capacità di incontro, di dialogo, di solidarietà, 
pena il rischiare di rimanere indietro nella storia22.

Non mancano, ovviamente, nodi da sciogliere: alcuni sono fisiologici, altri esprimono 
il “sentire” delle persone immigrate su temi specifici quali la sicurezza, l’integrazione socia­
le e culturale, e lo stesso aspetto religioso della vita.

L’Ufficio diocesano Migrantes segnala tre principali volti dell’emergenza.
Il primo riguarda la presenza di clandestini, per lo più immigrati irregolari di passaggio 

in Città. La clandestinità non è certo identificabile con la delinquenza, ma rappresenta una 
condizione che può facilmente indurre ad essa (in effetti, la metà della popolazione carce­
raria in Italia è composta da stranieri, moltissimi per reati minori e quasi nessuno di loro, a 
differenza dei nativi, riesce a godere di misure alternative al carcere).

Il secondo e il terzo interessano i minori e la tratta delle donne.
La maggior parte dei minori immigrati - a Torino essi sono il 18,1% degli immigrati 

presenti - si sono inseriti con successo. Altri - adolescenti albanesi, romeni, kossovari e 
marocchini arrivati soli o al seguito di connazionali - trovano più difficoltà a rispondere alle 
sollecitazioni degli enti locali, della scuola, del volontariato e/o si mettono in contrasto con 
i loro padri di cui non riconoscono più il ruolo e l’autorità.

Sono soprattutto le adolescenti maghrebine a vivere il contrasto generazionale fra il 
mondo della famiglia, della tradizione e della cultura islamica con la cultura che le ospita.

La tratta delle donne, il loro sfruttamento ai fini della prostituzione è il terzo volto del­
l’emergenza. Una vera piaga la cui fonte si sta allargando dalla Nigeria all’Europa dell’Est 
(Albania, Romania, Moldavia, Ucraina).

Giocano poi un ruolo forte, su piani diversi, nei confronti dell’immigrazione sia la cri­
minalità organizzata - di casa nostra e straniera, sicuramente legata al traffico della droga, 
delle armi - sia la discriminazione persistente nell’accesso alla casa, come pure l’essere 
famiglie formatesi su certe radici e innestate su un tronco nuovo al quale, quelle radici, sono 
spesso del tutto indifferenti.

Rimane ancora da considerare il problema, sempre aperto, della compresenza delle 
diverse religioni. Da un lato si tratta di un'occasione - vero segno dei tempi - per rendere 
concretamente vivo il dialogo inter-religioso, dall’altro comporta senza dubbio difficoltà di 
comprensione e di accoglienza, sia fra gli autoctoni sia fra questi e gli immigrati stessi, spe­
cialmente quelli di religione islamica.

4. In che modo la Chiesa torinese cerca di “farsi prossimo”
nei confronti dell'immigrazione oggi

Anche nella Diocesi di Torino esiste l’Ufficio diocesano Migrantes, un organismo che 
ha il compito di coordinare la pastorale degli immigrati, favorendo il loro inserimento come 
persone rispettate per i valori che portano.

Il suo lavoro è mirato ad offrire strumenti alle comunità - soprattutto parrocchiali - e 
agli operatori, al fine di creare una rete di rapporti tesa a far crescere la cultura dell’acco­
glienza e della solidarietà evangelica.

Tramite la sua azione la Chiesa torinese ha dato vita, da sei anni ormai, ad un coordi­
namento per la catechesi e l’evangelizzazione degli stranieri immigrati che raduna rappre-

21 M. T. Tavassi, Dossier immigrazione, in Orientamenti pastorali, 48 (200) 12, 66-67.



Atti del Cardinale Arcivescovo 973

sentami di comunità cattoliche, parrocchie, religiose/i, associazioni, centri di ascolto e ser­
vizi che si occupano della crescita nella fede e della pastorale degli immigrati.

Nell’autunno 1999 sono nate due comunità etniche (quasi parrocchie personali) - filip­
pina e romena - animate da due sacerdoti, uno romeno e uno italiano già missionario per 
molti anni nelle Filippine, i quali ogni domenica, per le celebrazioni religiose in lingua, 
radunano da 3.000 a 3.500 persone.

Per i cattolici2' provenienti dai vari Paesi sono state messe a disposizione chiese e sale 
per riunioni, soprattutto presso gli Istituti religiosi.

Si sta articolando un piano per cercare di offrire agli immigrati parrocchie con strutture 
adeguate per accogliere comunità piuttosto numerose o gruppi più piccoli per celebrare 
l’Eucaristia domenicale bilingue o che ospitino piccoli gruppi di stranieri i quali condivido­
no la pastorale ordinaria della parrocchia.

Gli oratori si sono ancora una volta rivelati un “luogo" importante per il primo approc­
cio alla comunità, soprattutto per i più poveri e indigenti tra i/le ragazzi/e, gli adolescenti e 
i giovani immigrati. In alcuni casi sono tuttora gli unici luoghi di socializzazione gratuita 
frequentati non solo nei momenti di tempo libero.

Questa pastorale ordinaria viene poi integrata da una pastorale speciale seguita da 
sacerdoti, da religiose/i e da operatori che provengono spesso dai Paesi d’origine degli 
immigrati.

In una parola: si cerca di operare sia sugli italiani che sugli immigrati al fine di procu­
rare occasioni d’incontro e metterli in condizione di crescere insieme nel rispetto delle dif­
ferenze.

Data la particolare condizione degli immigrati provenienti da Paesi dell'Islam, è stato 
costituito dalla Diocesi, nel 1995, il Centro Federico Peirone, guidato da un sacerdote dio­
cesano opportunamente preparato24.

A tutt’oggi dunque la pastorale con e per gli immigrati nella Diocesi di Torino è inserita 
a pieno titolo nel Piano Pastorale diocesano attraverso le quattro “Missioni" per Distretti che 
interessano rispettivamente: fanciulli e ragazzi, giovani, adulti e giovani coppie, pensionati e 
anziani, e che sono state presentate nella mia recente Lettera Pastorale "Costruire insieme”.

5. Qualche spunto per continuare la riflessione
Concludo offrendo qualche spunto per continuare ed approfondire la riflessione.

5.1. Il fenomeno dell'immigrazione oggi si presenta come una realtà irreversibile, com­
plessa e articolata che non richiama solo lo spostamento da un Paese all'altro di un certo 
numero di persone, ma che provoca il passaggio da un tipo di società ad un altro, da un set­
tore di attività ad un altro (paese - città; campagna - industria).

E un segno del mondo globalizzato che ci accompagnerà nel nuovo secolo.
Il Card. Roger Etchegaray, che ha accolto l'invito a presentare il dossier statistico della 

Caritas a Roma, ci stimola «a vivere l'interdipendenza delle persone e dei popoli» e rileva 
che «migranti e rifugiati diventano il test più sicuro della capacità di una società ad assu-

11 Sommando le percentuali dei cattolici, che rappresentano il 35% della popolazione immigrata e quella degli 
evangelici (ortodossi, protestanti appartenenti a varie denominazioni, copti) che si attesta sul 22% circa, si rag­
giunge il 57%.

24 11 Centro opera attraverso la formazione dei fedeli cristiani al dialogo, promuovendo lo studio comparati­
vo e critico dei contenuti dottrinali, giuridici e culturali dell'Islam. Cura la formazione religiosa e giuridica della 
Parte cattolica che si prepara al matrimonio misto e l'informazione accurata della parte musulmana. Provvede alla 
formazione di coppie cristiane che sostengano il cammino delle coppie miste dopo le nozze. Promuove la cono­
scenza e la comunicazione con i cristiani mediorientali presenti in Diocesi, anche in ordine ai progetti di solidarietà 
con le Chiese cristiane in Paesi a maggioranza islamica.



974 Atti del Cardinale Arcivescovo

mere le esperienze della famiglia umana, in cui tutti devono riconoscersi ed accettarsi come 
fratelli e sorelle, figli e figlie di un unico Padre».

Dunque è antistorico e fuorviarne attivare contrapposizioni contro persone che lasciano 
forzatamente il loro Paese nel quale, rispettando le leggi, hanno il diritto di vivere e di emi­
grare, come ricorda Giovanni Paolo li2’.

5.2. Il fenomeno migratorio letto alla luce della rivelazione biblica, come storia di pel­
legrini e di stranieri, interpella fortemente credenti e comunità ecclesiali sulla propria “para­
bola di fede”.

Pierre De Jong, studioso dei fenomeni dell’immigrazione, dice: «Ogni migrante (che lo 
sappia o no) è una parabola di fede: ha abbandonato ciò che è stato dietro a lui, la sua 
casa, i suoi parenti, i suoi amici; passa attraverso un'esperienza di sradicamento che capo­
volge la sua vita; deve imparare di più a guardare il futuro; in molti casi deve imparare una 
nuova lingua; è tentato di stabilirsi, per sempre, in ogni luogo dove si reca. Non vorrebbe 
essere uno straniero, ma non può opporsi alla realtà; non trova ciò che cerca, anche se rie­
sce a stabilirsi in un luogo. Avere fede significa essere in movimento. Un credente è un 
migrante» “.

Abramo, padre nella fede, è per noi il modello di questo continuo pellegrinare in obbe­
dienza ai misteriosi disegni di Dio: «Per fede [Àbramo] soggiornò nella terra promessa 
come in una regione straniera, abitando sotto le tende ... Egli, infatti, aspettava la città dalle 
salde fondamenta, il cui architetto e costruttore è Dio stesso» (Eh 11,9-10).

Siamo consapevoli di questo segno visibile della natura escatologica della nostra vita e 
della Chiesa? Siamo ospiti, viandanti, appartenenti al Popolo di Dio in cammino «alla ricer­
ca di una patria... quella celeste» (Eb 11,14), la città dalla salde fondamenta. Questa verità 
non potrebbe orientare le nostre comunità ecclesiali verso una carità meno di maniera e 
quindi più autentica?

5.3. La Chiesa - e in comunione con essa le varie risorse ecclesiali esistenti ed operanti 
- è responsabile dell’educazione delle coscienze all’ospitalità, che genera come suo frutto 
prezioso rinserimento dell’immigrato nella realtà del Paese in cui è venuto a vivere.

Tale responsabilità coinvolge soprattutto la parrocchia nella sua qualità di «Chiesa che 
vive in mezzo alle case dei suoi figli e delle sue figlie» (Christifideles laici, 26) e quindi 
«casa aperta a tutti e a servizio di tutti» (Ibid., 27), cioè presente “dentro” l’habitat territo­
riale in rapporto diretto e capillare con l’immigrato.

Anche il Progetto Culturale orientato in senso cristiano della Chiesa italiana indica le 
parrocchie come «primo ambiente in cui la pastorale deve coltivare un'attenzione specifica 
alla cultura» (n. 4). La comunità parrocchiale, di fronte all’immigrazione, si trova ad un 
“bivio”: o considerarla un segno dei tempi o subirla per necessità.

L’invito di Gesù, Crocifisso e Risorto, non lascia spazio a dubbi: «Ero forestiero e mi 
avete ospitato» (Mt 25,35), né si può dimenticare quanto già il Deuteronomio diceva: 
«Amate dunque il forestiero perché anche voi siete stati stranieri nel paese d’Egitto» (Dt 
10,19).

Accoglienza e ospitalità ritengo che comportino, prima di tutto, l'informazione. È poi 
importante preparare qualche momento d'incontro - soprattutto tra le famiglie - per una 
reciproca conoscenza, il confronto con la Parola, la realizzazione di qualche servizio in 
sinergia con la comunità diocesana e, se possibile, con le altre risorse presenti sul territorio.

Aprendosi alla situazione in cui vivono i suoi figli c le sue figlie, la parrocchia crescerà 
nella sua identità di “compagnia credente”, “prossimo” di chi ha più bisogno.

25 M. T. Tavassi. Dossier..., op. cit., 64-65.
M Aa.Vv., Quelli che..., op. cit., 57.



Atti del Cardinale Arcivescovo 975

5.4. Ogni iniziativa andrà fatta senza “sincretismi” dannosi nei confronti di qualunque 
religione vecchia o nuova, senza proselitismi, lavorando per integrare, più che dare qualche 
segno soltanto episodico che. alla prova del tempo e dell'autenticità dei sentimenti, denun­
cia tutti i limiti dell'emozione.

«Non dimenticate l'ospitalità: alcuni, praticandola, hanno accolto degli angeli senza 
saperlo» (Eh 13,2). È chiara l’allusione ad Abramo e alla sua ospitalità offerta presso le 
querce di Mamre ai misteriosi tre personaggi che egli chiama: “Mio Signore".

Può capitare - forse è già capitato - anche a ciascuno di noi e alle nostre comunità. Cia­
scuno ricordi questa raccomandazione, perché "angelo” significa “inviato” ed ogni immi­
grato è uno che il Signore invia a noi perché non solo col cuore, ma anche con gesti ispira­
ti e precise scelte pastorali si offra loro accoglienza ed ospitalità. Abramo infatti, nell'epi­
sodio citato, così ha detto: «Mio Signore, se ho trovato grazia ai tuoi occhi, non passare 
oltre senza fermarti dal tuo servo» (Gen 18,3).





Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Ordinazioni presbiterali
Il Cardinale Arcivescovo, in data 9 giugno 2001, nella Basilica di S. Giovanni Battista 

Cattedrale Metropolitana di Torino, ha conferito l’Ordinazione presbiterale ai seguenti dia­
coni appartenenti al Clero diocesano di Torino:

COMBA Paolo, nato in Torino il 9-12-1971;
GOSO Diego, nato in Torino il 15-8-1975;
GOTTARDO Roberto, nato in Avigliana il 31-5-1968;
MARENGO Tarcisio, nato in Torino il 28-9-1956;
MARINO Vincenzo, nato in Torino il 14-3-1974;
PACIFICO Luca, nato in Torino il 25-10-1975;
PACINI Andrea, nato in Portoferraio (LI) il 17-4-1963;
PAVANELLO Davide, nato in Torino il 4-9-1974;
REVELLO Stefano, nato in Cuorgnè il 24-12-1974.

Termine di ufficio
CALKA Slawomir p. Francesco, O.S.P.P.E., nato in Gora (Polonia) il 23-1-1970, ordi­

nato 1'8-6-1996, ha terminato in data 30 giugno 2001 l’ufficio di vicario parrocchiale nella 
parrocchia S. Marco Evangelista in Buttigliera Alta.

ODDENINO don Francesco, nato in Piobesi Torinese il 6-8-1933, ordinato il 29-6- 
1957, ha terminato in data 30 giugno 2001 l’ufficio di vicario parrocchiale nella parrocchia 
S. Giacomo Apostolo in Torino.

SIKORSKI Bogdan Kazimierz p. Damiano, O.S.P.P.E., nato in Mosina (Polonia) 1'1-9- 
1944, ordinato il 13-6-1970, ha terminato in data 30 giugno 2001 l'ufficio di rettore del san­
tuario Nostra Signora di Lourdes in Giaveno-fraz. Selvaggio.

977



978 Curia Metropolitana - Cancelleria

Trasferimento
AMERIO don Piero, nato in Asti il 7-12-1929, ordinato il 29-6-1954, è stato trasferito 

in data 15 giugno 2001 come collaboratore parrocchiale dalla parrocchia Santi Vincenzo e 
Anastasio in Cambiano alla parrocchia Santi Pietro e Paolo Apostoli in Carmagnola.

In pari data è stato anche nominato assistente religioso presso la Casa di riposo “Resi­
denze Anni Azzurri” in Santena.

Nomine

FARANDA don Sandro, nato in Torino 1’1-10-1938, ordinato il 29-6-1962, è stato 
nominato in data 19 giugno 2001 amministratore parrocchiale della parrocchia S. Francesco 
da Paola in Torino, vacante per la morte del parroco don Renato Giordano.

CHIADÒ don Alberto, nato in Torino il 27-1-1961, ordinato il 7-6-1987, parroco della 
parrocchia S. Carlo Borromeo in San Carlo Canavese, è stato anche nominato in data 20 giu­
gno 2001 - per il quinquennio in corso 2000-31 ottobre 2005 - direttore dell’Ufficio per la 
Pastorale degli Anziani e Pensionati nella Curia Metropolitana. Sostituisce mons. Giacomo 
Lino Baracco, dimissionario.

MARTINACCI can. Franco, nato in Torino il 22-8-1929, ordinato il 29-6-1952, è stato 
nominato in data 20 giugno 2001 rettore della chiesa di S. Lorenzo in Torino.

STROJECKI p. Michele, O.S.P.P.E., nato in Opoczno (Polonia) il 29-9-1970, ordinato 
il 13-6-1998, vicario parrocchiale nella parrocchia Sacro Cuore di Gesù in Buttigliera Alta, 
è stato anche nominato in data 1 luglio 2001 vicario parrocchiale nella parrocchia S. Marco 
Evangelista in Buttigliera Alta, dove risiede.

ROBAK p. Vladimiro, O.S.P.P.E., nato in Czestochowa (Polonia) il 2-9-1957, ordinato 
il 28-5-1983, amministratore parrocchiale della parrocchia S. Marco Evangelista in Butti­
gliera Alta, è stato anche nominato in data 1 luglio 2001 pro-rettore del santuario Nostra 
Signora di Lourdes in Giaveno-fraz. Selvaggio.

DUSZCZYK Pawel p. Giustino, O.S.P.P.E., nato in Otwock (Polonia) il 15-1-1970, 
ordinato 1’8-6-1996, è stato nominato in data 1 luglio 2001 vicerettore del santuario Nostra 
Signora di Lourdes in 10094 GIAVENO-fraz. Selvaggio, v. Trento n. 3, tei. 011/934 96 71.

CALKA Slawomir p. Francesco, O.S.P.P.E., nato in Gora (Polonia) il 23-1-1970, ordi­
nato 1’8-6-1996, è stato nominato in data 1 luglio 2001 addetto al santuario Nostra Signora 
di Lourdes in 10094 GIAVENO-fraz. Selvaggio, v. Trento n. 3, tei. 011/934 96 71.

GALLETTO can. Sebastiano, nato in Monasterolo di Savigliano (CN) il 9-10-1933, 
ordinato il 29-6-1958, è stato nominato in data 1 luglio 2001 - con decorrenza dall’ 1 set­
tembre 2001 - collaboratore parrocchiale nella parrocchia S. Giulia Vergine e Martire in 
10124 TORINO, p. Santa Giulia n. 7 bis, tei. 011/88 21 67.

Contestualmente il can. Sebastiano Galletto ha terminato l’ufficio di direttore spirituale 
nel Seminario Maggiore.



Curia Metropolitana - Cancelleria 979

Nomine e conferme in Istituzioni varie
* Istituto Geriatrico Poirinese - Poirino

L’Ordinario Diocesano, a norma di Statuto, con decreto in data 11 giugno 2CX) 1 - per il 
quinquennio 2001-31 marzo 2006 - ha nominato membri del Consiglio di Amministrazione 
dell’Istituto Geriatrico Poirinese, con sede in Poirino, v. Gorizia n. 6, i signori:

BOSCO Carlo
PALAZZOLO COSTANZO Piera
QUIRICO Antonio

Dimissione di chiese e di oratorio a usi profani
L'Ordinario del luogo ha dimesso a usi profani

- con decreto in data 1 dicembre 2000:
- la chiesa di S. Giovanni Battista Decollato detta della Misericordia in Marene (CN), 

territorio della parrocchia Natività di Maria Vergine;
- con decreti in data 11 giugno 2001:

- la chiesa di S. Grato (antica chiesa parrocchiale) in Cafasse, territorio della parrocchia 
S. Grato Vescovo;

- la chiesa dello Spirito Santo (detta dei Battuti Bianchi) in Carignano, territorio della 
parrocchia Santi Giovanni Battista e Remigio;

- la chiesa di S. Grato in Piossasco, territorio della parrocchia S. Francesco d'Assisi;
- l'oratorio dell’Istituto Rosmini in Torino, territorio della parrocchia Sacro Cuore di 

Gesù,

Comunicazione
Di fronte al moltiplicarsi di associazioni, magari anche regolarmente costituite, che si rifanno 
invece illegittimamente al nome e agli emblemi stessi del Sovrano Militare Ordine di Malta 
(S.M.O.M.), il Gran Magistero dell'Ordine (che a Torino ha una Delegazione in c. Vittorio Ema­
nuele Il n. 96 - tei. 011/562 15 68) ha diffuso questa Nota.

11 Sovrano Militare Ordine di Malta tiene a sottolineare il moltiplicarsi un po’ dovun­
que di organismi e associazioni che, usando simboli e nomi non dissimili da quelli dell’Or­
dine, cercano con ogni mezzo di ottenere legittimazione e riconoscimento ufficiali.

Questi organismi e associazioni perseguono, anche a fianco di possibili finalità assi­
stenziali, scopi soprattutto di lucro, avanzando a volte anche proposte di transazioni finan­
ziarie apparentemente attrattive - in qualche caso sono state rivelate fraudolente e denun­
ciate alle pertinenti autorità giudiziarie - che, oltre a danneggiare la buona fede di quanti vi 
finiscono coinvolti, rischiano di creare equivoci e confusione.

Pertanto questi organismi e associazioni non hanno alcuna connessione, né accordi di 
sorta, con il Sovrano Militare Ordine di Malta con sede a Roma, in Via dei Condotti n. 68, che 
intrattiene rapporti diplomatici completi ed ufficiali con oltre 80 Stati ed Organizzazioni, e cui 
è stato dato lo Status di Osservatore Permanente presso l’Organizzazione delle Nazioni Unite 
con la Risoluzione N. 48/265 del 24 maggio 1994 e gode dell'alto patronato della Santa Sede.

Si consiglia molta cautela nel considerare proposte allettanti, eventualmente controllandone 
l’autenticità e legittimità presso la Missione dell’Ordine accreditata presso le Nazioni Unite o 
Presso l’Ambasciata dell'Ordine nel rispettivo Paese, o presso le Delegazioni Gran Priorali.



980 Curia Metropolitana - Cancelleria

SACERDOTI DIOCESANI DEFUNTI

OPERTI mons. Mario.
E deceduto nell'Ospedale San Giovanni Battista-Molinette in Torino il 18 giugno 2001, 

all’età di 50 anni, dopo quasi 26 anni di ministero sacerdotale.
Nato in Savigliano (CN) il 21 luglio 1950, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale 

nella chiesa parrocchiale di S. Giovanni Battista in Savigliano, il 27 settembre 1975, dal­
l’Arcivescovo Card. Michele Pellegrino.

I primi anni di ministero lo videro impegnato come vicario parrocchiale nella parroc­
chia Immacolata Concezione in Borgo San Donato a Torino; nel 1983 fu trasferito a Gru- 
gliasco nella parrocchia S. Cassiano Martire e l’anno successivo passò alla parrocchia Nati­
vità di Maria Vergine in Torino. Furono gli anni in cui si intensificò la sua attenzione per i 
giovani e, in particolare, per il mondo operaio; alternando l’impegno pastorale allo studio, 
conseguì presso l’Università degli Studi di Torino la laurea in scienze politiche con indirizzo 
sociologico.

Nel 1987 don Mario fu incaricato per la promozione di gruppi di giovani lavoratori, 
collaborando con l’Ufficio diocesano per la pastorale del lavoro e nella primavera 1989 
fu nominato assistente ecclesiastico della Gi.O.C. di Torino; successivamente, nel 1993, 
assunse l’incarico a livello nazionale. Intanto era iniziata la sua collaborazione come do­
cente nell’Istituto Superiore di Scienze Religiose di Torino.

All’inizio del 1995 divenne direttore dell'Ufficio Nazionale C.E.I. per i problemi sociali 
e il lavoro, vivendo un quinquennio particolarmente intenso a completo servizio della 
Chiesa italiana e intessendo rapporti sempre più stretti con tutte le categorie di lavoratori e 
le loro associazioni, con i sindacati di ogni tipologia, con imprenditori e dirigenti, con il 
mondo della finanza e della coopcrazione. Apprezzato per l’apertura culturale e per la capa­
cità di promuovere il dibattito delle idee, don Mario amava le sinergie - li chiamava “i 
tavoli” -, creando unità tra i vari soggetti della pastorale. Seppe interagire con il Servizio 
Nazionale per la pastorale giovanile e con la Caritas collaborando direttamente, subito dopo 
il Convegno Ecclesiale di Palermo (1995), all'avvio e allo svilppo del “Progetto Policoro”, 
tendente a corsi di formazione per l’imprenditoria giovanile nelle Regioni del Sud tramite 
gemellaggi con il Nord. La XLIII Settimana Sociale dei cattolici italiani, svoltasi a Napoli 
nel novembre 1999, gli deve moltissimo non solo dal punto di vista organizzativo ma anche 
per il fatto che egli seppe promuovere un confronto di idee e portando il dibattito su un piano 
di grande concretezza. Ultimo impegno romano in ordine di tempo, frutto anche della sua 
costante attenzione a promuovere una spiritualità del sociale, fu l'organizzazione dei Giubi­
lei dei lavoratori nello scorso anno: sia l’indimenticabile, grande incontro a Tor Vergata per 
il 1° maggio, sia quello dedicato al mondo agricolo. Intanto nell’aprile 1997 era stato chia­
mato a far parte della Famiglia Pontificia Ecclesiastica come Cappellano di Sua Santità.

Nella primavera dello scorso anno mons. Operti iniziò l'ultima, intensissima, stagione 
della sua vita: l’Arcivescovo lo nominò Pro-Vicario Generale dcll'Arcidiocesi affidandogli il 
mandato del coordinamento dell’azione pastorale a livello diocesano con il compito di seguire 
sia la fase di consultazione che quella di attuazione del Piano Pastorale diocesano. Iniziò così 
una serie interminabile di incontri, riunioni, elaborazione di proposte e progetti per coordinare 
il “nuovo” che si stava preparando con le realtà esistenti. La sua forte capacità di intuizione gli 
ha fatto cogliere anche le proposte più minute, valorizzando perfino una singola particella utile 
dentro un intervento verboso e banale, senza mai mettere in imbarazzo alcuno.

I mesi scorsi sono stati un’altalena di speranze e di delusioni: il crollo della sua salute, 
con il calvario degli ospedali, non ne hanno fiaccato la forte spiritualità e si è consegnato al 
Signore a cui aveva donato se stesso con gioia ed entusiasmo.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Savigliano (CN).



Curia Metropolitana - Cancelleria 981

GIORDANO don Renato.
È deceduto improvvisamente in Torino il 18 giugno 2001, all’età di 73 anni, dopo quasi 

51 di ministero sacerdotale.
Nato in Torino 1’11 ottobre 1927, dopo il normale curriculum nei Seminari diocesani di 

Giaveno, Chieri, Torino e Rivoli, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale il 29 giugno 
1950, in Cattedrale, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Dopo il biennio al Convitto Ecclesiastico, fu nominato vicario cooperatore nella par­
rocchia Natività di Maria Vergine in Venaria Reale, accanto all’indimenticato don France­
sco Sanmartino (poi Vescovo Ausiliare), che seguì nel suo trasferimento a Torino presso la 
parrocchia S. Secondo Martire nel 1963, rimanendovi per cinque anni. Di queste prime 
esperienze sacerdotali, specie del periodo di Venaria, don Renato portò sempre un amore 
grande per giovani e ragazzi, restando per tutta la sua vita convinto assertore dell'Oratorio 
parrocchiale: l’ultima sua gioia fu proprio quella di poter riaprire l'Oratorio nel cortile di 
San Francesco da Paola!

Dopo una breve parentesi come insegnante di religione cattolica e di inserimento nella 
Comunità presbiterale di S. Francesco d’Assisi in Torino, nel 1969 fu nominato parroco di 
S. Francesco da Paola nella centrale via Po in Torino, successore del teol. can. Silvio Val- 
perga. La forte presenza delle Conferenze di S. Vincenzo, trovò in don Renato - proveniente 
da famiglia numerosa che aveva conosciuto le ristrettezze della povertà e l'umiliazione di 
dover dipendere dalla carità altrui - un forte e convinto assertore, padre e amico di centinaia 
di barboni e vagabondi. Appassionato operaio dell'annuncio cristiano, fu costantemente 
impegnato nella catechesi dei fanciulli e dei giovani, collaborando alla produzione di indo­
vinati e pratici sussidi catechistici che sono stati di grande aiuto anche a tante altre comu­
nità. La sua squisita capacità di dialogo e di bontà è stata la base di rapporti belli con gli altri 
confratelli della zona e di relazioni costruttive con i parrocchiani, i quali mai si sono sentiti 
giudicati ma sempre accolti con grande pazienza e misericordia.

Davanti alla difficile realtà della secolarizzazione e della crescente scristianizzazione, 
don Renato ha dedicato moltissimo impegno all’annuncio della Buona Novella ai "lontani’’. 
Così nella parrocchia si è venuto a creare un cammino di incontro con Cristo e di ritorno alla 
Chiesa che negli anni ha coinvolto centinaia di persone, aperte all’impegno verso gli altri. 
Attingeva costantemente dalla Parola di Dio, con cui aveva un intenso e costante dialogo, i 
lineamenti di Gesù-Messia ed aveva scoperto in S. Francesco d’Assisi quel Vangelo vissuto 
verso cui aveva orientato i passi di decine e decine di adolescenti e di adulti, accompagnan­
doli sovente appunto nei luoghi legati al Santo, specialmente ad Assisi e a La Verna.

Ormai da anni le sue condizioni di salute non erano brillanti, ma non per questo egli si 
risparmiava; anche la sua ultima giornata - appena iniziata e subito terminata - si era aperta 
con un’attività di servizio: stroncato da improvviso malore ha avuto il tempo di ritornare a 
casa e di entrare in chiesa - dopo un ultimo gesto di carità verso un barbone - per accasciarsi 
e morire con la corona del Rosario in mano.

Il suo corpo attende la risurrezione nella ampliazione IV, riservata al Clero, del Cimi­
tero Monumentale di Torino.





Documentazione

Celebrazioni romane per il Centenario dei Missionari della Consolata

Da Torino verso il mondo
l’opera dei Missionari della Consolata

Il Cardinale Segretario di Stato, nel pomeriggio di sabato 16 giugno, ha presieduto una Concele­
brazione Eucaristica nella cappella del Pontificio Collegio Urbano “de Propaganda Fide” per solen­
nizzare - durante la novena della Consolata - il Centenario della fondazione dei Missionari della 
Consolata ad opera del Beato Giuseppe Allamano. Con il Cardinale hanno concelebrato il Supe­
riore Generale dell’Istituto e alcune decine di missionari; significativa la presenza di numerose 
Suore Missionarie della Consolata.
Questo il testo dell’omelia tenuta dal Cardinale:

«Il Signore ha consolato il suo popolo»; così abbiamo cantato nel Salmo responsoriale. 
Veramente il Signore ha consolato il suo popolo con tutti i doni della sua misericordia. Inol­
tre in tale opera Egli ha voluto associare sua Madre, al punto che la fede del popolo cristiano 
ha attribuito a Maria il titolo di Consolatrice. È questo il titolo di cui noi oggi vogliamo fare 
devota memoria.

1. La fede di un popolo
Nelle pagine della storia religiosa del Piemonte si ricorda che a Maria, invocata come 

Virgo Consolatrix, la Vergine Consolatrice, si rivolse con cuore commosso il Vescovo di 
Torino, Mainardo, il 20 giugno del 1104 quando venne ritrovata la venerata icona cui fu 
dedicato il più antico santuario della Città.

Un santuario che ha origine remote, poste addirittura in relazione al grande protove- 
scovo torinese. San Massimo, che già all'inizio del V secolo propose alla pietà dei fedeli 
della città subalpina l’antica immagine della Vergine dipinta in affettuose sembianze 
materne. Quell’icona, arrivata in Piemonte dall’Oriente e donatagli dal grande Vescovo di 
Vercelli, Sant’Eusebio, è ancora oggi punto di riferimento essenziale per la Città di Torino 
e per tutto il Piemonte.

Attorno a quell’icona, ritrovata su ispirazione della Vergine, dal nobile Jean Ravais nel 
1104, si vissero momenti che il sentire unanime del popolo fedele riconobbe come decisivi 
nella storia della Città e ne attribuì l’esito positivo alla materna intercessione della Madonna.

Vorrei qui ricordare tre episodi, fra i molti, dove si sperimentò in modo mirabile la pro­
tezione della Vergine Consolatrice. Tutta la Città di Torino, infatti, concorda nel ritenere che 
si debba all’intercessione di Maria la liberazione dall’assedio del 1706 e successivamente, 
nel 1835, la protezione materna data alla Città in occasione della terribile pestilenza del

983



984 Documentazione

colera che imperversava e, infine, la salvezza dalle conseguenze dello scoppio drammatico 
della polveriera del 1852. Attraverso l’intercessione materna di Maria il Signore ha conso­
lato il suo popolo e lo ha sostenuto nel cammino della vita.

2. La costruzione del Santuario
Ed è proprio per custodire e venerare in modo degno quella sacra icona della Virgo Con­

solatrix che si decise di edificare l’attuale santuario della Consolata, così come oggi lo co­
nosciamo, luogo di fede e di preghiera mariana, ma anche esempio pregevole del barocco 
italiano grazie all’ingegno artistico del Guarini prima e del Juvarra poi (cfr. Pietro Busca
lioni. La Consolata nella Storia di Torino e del Piemonte, Torino 1938).

Di quel celeberrimo santuario, ricco di storie e di leggende che corrono lungo l’arco di 
quindici secoli, storica meta di pellegrinaggi, segnato dalle migliaia di ex voto che testimo­
niano le grazie ricevute e il forte e intenso legame che il popolo torinese ha con il luogo in 
cui ha scoperto la tenerezza e la consolazione che viene da Dio, il vostro Fondatore e Padre, 
il Beato Giuseppe Allamano, divenne rettore a soli 29 anni di età. Era il 2 ottobre del 1880.

Ora, in questa Eucaristia in cui contempliamo il Signore che «consola il suo popolo», 
vorremmo vivere anche quella comunione dei santi che professiamo nella fede. E così chie­
diamo al Signore di entrare, per grazia, nel segreto del cuore del Beato Allamano e capire 
perché lui, pensando al suo Istituto Missionario, lo volle come Istituto che portasse il nome 
e diffondesse il culto della Virgo Consolatrix in tutto il mondo. È una domanda doverosa. 
Così, mentre torniamo indietro nel tempo, per andare a quei giorni della fondazione del 
vostro Istituto, tentiamo di capire anche il presente e di come occorre essere missionari oggi.

3. L'Istituto della Consolata
Se rileggiamo il decreto arcivescovile del Card. Agostino Richelmy del 29 gennaio del 

1901 con il quale, accogliendo l’intenzione di Giuseppe Allamano, si approvava «l’Istituto 
della Consolata per le Missioni Estere», intravediamo già le linee del suo metodo missiona­
rio. E quello che, con un’espressione estremamente sintetica, verrà chiamato dal Papa San 
Pio X, «il metodo Consolata». Infatti, secondo le indicazioni dell’Allamano, «bisogna degli 
indigeni farne tanti uomini laboriosi per poterli fare cristiani: mostrare loro i benefici della 
civiltà per tirarli all’amore della fede: ameranno una religione che oltre le promesse del­
l'altra vita li rende più felici su questa terra». E l’anticipazione di ciò che il Concilio Vati­
cano II chiamerà evangelizzazione e promozione umana. E la convinzione che «chiunque 
segue Cristo, uomo perfetto, diventa lui pure più uomo» (Gaudium et spes. 41 ), è l’adottare 
lo stesso metodo missionario di Matteo Ricci il quale, «per penetrare nella Cina, ed ottenere 
credito a sé e ai suoi missionari e quindi aprirsi la via alla conversione di quelle genti, inco­
minciò coll’insegnare le matematiche, col comporre mappamondi e orologi solari», come 
spiegherà il Beato Allamano.

4. Lo sviluppo dell’opera
Oggi poi, ringraziando il Signore per averci dato Maria come Madre amorosa che ci 

accompagna nel pellegrinaggio terreno, vogliamo con una intensità particolare di fede rin­
graziare il Signore perché 100 anni fa ha suscitato nella Chiesa il benemerito Istituto della 
Consolata.

Voi ben sapete come la fondazione di quest'Opera non sia stata semplice. Ne conoscete 
la storia fatta di attese, di sofferenze e di prove, sempre sopportate con serenità dal Beato 
Allamano.



Documentazione 985

Se è vero che al l’amico Card. Agostino Richelmy egli scriveva nel 1900: «Ebbene, Emi­
nenza, nel tuo nome getterò le reti!», è altrettanto vero che il progetto era talmente nuovo 
che era stato necessario molto tempo per operare un discernimento nello Spirito, affinché 
l’intuizione di sostenere le missioni prendesse finalmente piede.

La prima traccia che documenta un simile intenso lavoro, fatto di preghiera, di rifles­
sione e di passione missionaria la si trova in una lettera del 1891. Fino a quella data, infatti, 
non c’è nulla di documentato. È il lunedì 6 aprile del 1891 quando l’Allamano scrive una 
lunga lettera al padre Calcedonio Mancini, lazzarista della Congregazione della Missione. 
La lettera, di cui si conserva il testo, è un invito a sondare a Roma la Congregazione di Pro­
paganda Fide sull’accoglienza che potrebbe avere una «istituzione regionale di sacerdoti 
dedicati unicamente alle missioni, alle quali potessero attendere tutti uniti in una determi­
nata località, in dipendenza di superiori proprii».

Come si vede si trattava di un progetto completamente nuovo per quei tempi, per il 
quale il Beato Allamano aggiungeva: «Quanto all'organizzazione di quest'opera, ne ho già 
tutto il piano tracciato, che potrei quando che sia presentare. Per dirne l'essenziale, i Sacer­
doti e i secolari, dopo una sufficiente prova e preparazione in una casa apposita di Torino, 
s’impegneranno di rimanere per cinque anni nelle Missioni, dipendenti dal proprio Supe­
riore, e legati coi soliti voti “more religiosorum" ». Ma da quella prima lettera, che trovava 
accoglienza estremamente positiva a Roma, alla nascita dell’Istituto dovranno passare 
ancora ben dieci anni (cfr. Domenico Agasso, Giuseppe Allamano, Edizioni Paoline 1999, 
pp. 73-81).

E in mezzo vi erano le perplessità dell’Arcivescovo Card. Gaetano Alimonda, i cui 
dubbi erano alimentati dai timorosi che non volevano lasciare partire «i giovani sacerdoti, 
con detrimento della Diocesi» e ci sono anche le derisioni del Clero più scettico che, quasi 
canzonando l’Allamano, sostenevano «farà la fine dell’Ortalda» ricordando, con tale espres­
sione, la triste esperienza del canonico Giuseppe Ortalda, Direttore locale dell'Opera per la 
Propagazione della Fede che aveva tentato un’esperienza simile, ma era finita male per la 
mancanza di esperienza amministrativa.

5. Il nostro "Te Deum”

Ora, a 100 anni di distanza si deve ringraziare il Signore perché quell'annuncio che 
apparve sul bollettino La Consolata del 29 gennaio 1901 in cui si scriveva: «Il culto della 
Consolata non sarà soltanto contemplativo, ma attivo», si è fatto veramente universale.

Dall’8 maggio 1902, quando partirono i primi quattro missionari per il Kenya, due 
sacerdoti e due fratelli coadiutori, è un susseguirsi di missionari e missionarie che sono stati 
inviati in ogni parte del mondo. Nel frattempo anche lo stesso Istituto, che nei progetti ini­
ziali doveva avere una dimensione regionale, divenne una Congregazione religiosa che ha 
missionari e missionarie propri in molti Paesi dell’Africa, dell'America del Sud. dell’Asia e 
dell’Europa, con la spiritualità di chi evangelizza portando la consolazione.

Per tutto questo, per questi cento anni di storia, di generosità, di impegno e di santità, 
ringraziamo il Signore che consola il suo popolo.

6. Verso il futuro
Cari Missionari della Consolata, vorrei sostare ancora alcuni istanti con voi per dare uno 

sguardo coraggioso all’avvenire. Non è impresa da poco, ma è un dovere da compiere nel 
nome del Beato Allamano.

Ho ricordato poco fa come Papa Sarto, San Pio X. abbia avuto grande stima del 
«metodo della Consolata». Abbiamo visto come il canonico Allamano si era rivolto con



986 Documentazione

fiducia a Roma, per chiedere il parere sul nascente Istituto. Il successivo avallo del Papa lo 
rese certo che la sua intuizione era opera dello Spirito. Ebbene, con questi atteggiamenti di 
fiducia, di confronto e di ascolto egli fa intuire a ciascuno di noi che il missionario non è un 
battitore libero, è un apostolo che annuncia il Vangelo con la Chiesa e nella Chiesa. Di tutto 
questo c’è documentazione chiarissima ed eloquente.

In questo momento non possiamo inoltre dimenticare ciò che vi scrisse il Papa Giovanni 
Paolo II, lo scorso 25 gennaio, ricordando il Giubileo del vostro Istituto. Se da una parte, a 
cento anni di distanza dalla vostra fondazione, si deve, come scrive il Papa, «riconfermare con 
vigore la vocazione missionaria ad gentes, che è la vostra principale ragione d’essere» è altret­
tanto importante ricordare che «occorre preparare e accompagnare l’azione missionaria con la 
preghiera ... che si tradurrà in appassionata adesione a Cristo nell’esistenza quotidiana».

La preghiera è la chiave per entrare nel Terzo Millennio dell’era cristiana, è la risposta 
eloquente a quello che chiedeva il vostro Fondatore ai suoi: «Prima santi e poi missionari», 
perché vi voleva «tutti di prima qualità» e specificava che «se volete essere missionari in 
regola, bisogna che prima siate ottimi religiosi; prima di convertire gli altri, bisogna che 
siate santi voi, altrimenti non sarete buoni né per voi, né per gli altri». Ed è per questo che 
il Papa vi ha scritto dicendovi che «il vero missionario è il santo».

7. L'eredità dell'Aliamano
Da questo cammino di santità si sviluppò in modo originale quello che Giovanni Paolo 

lì chiama l’aspetto «peculiare del vostro carisma ... quello di unire all’evangelizzazione uno 
sforzo concreto di promozione umana, privilegiando la cura per i più poveri e gli emargi­
nati». E a questo proposito, quasi a specificare ciò che il Santo Padre vi ha scritto, è utile 
tornare a quelle dieci parole, quei dieci comandamenti della spiritualità dell'Allamano 
lasciati in eredità ai suoi e che lui continua a donarvi dal Paradiso:

«Elevatevi sopra le idee ristrette che predominano nell'ambiente;
amate una religione che offre la promessa dell’altra vita e vi rende felici su questa terra; 
scegliete la mansuetudine come strada di trasformazione;
puntate sulla trasformazione dell'ambiente, non solo degli uomini;
siate forti, virili, energici nell'apostolato;
siate conche e non canali riguardo ai doni spirituali, canali e non conche rigurado ai 

doni materiali;
fate bene il bene e senza rumore;
cercate solo Dio e la sua volontà;
mettete la santità al primo posto;
non dite mai; non tocca a me».
E dopo aver riascoltato dalla voce dell'Allamano queste dieci parole che nel corso dei 

cento anni appena trascorsi hanno portato consolazione e gioia in molte parti del mondo, 
affidiamo ciascuno di voi e il vostro Istituto a Colei che il vostro Fondatore ha sempre rite­
nuto «la vera fondatrice dell’Istituto: la Consolata». Da Lei chiediamo che la consolazione 
che il Signore dona al suo popolo sia la stessa consolazione che dona a ciascuno di noi in 
questo glorioso centenario.

* Angelo Card. Sodano
Segretario di Stato

Da L'Ossen’atore Romano, 18-19 giugno 2001



Documentazione 987

Pellegrini e forestieri, ieri e oggi

Il termine “pellegrinaggio” etimologicamente deriva dal latino peregrinare, ossia ire 
per agros: spostarsi da un villaggio all’altro attraverso i campi e non lungo le vie che in 
genere sono supportate da un minimo di attrezzatura di carrozze e di stationi per il vitto e 
l’alloggio. Il pellegrino era un viandante che attraverso i campi, sotto il sole o la pioggia, 
senza sapere cosa mangiare e dove dormire, si recava in un luogo, ove Dio si era manife­
stato con un evento prodigioso.

1. Il pellegrinaggio presso gli Ebrei
I pellegrini sono esistiti in epoche remote. I menhir e i dolmen erano monumenti del 

sacro, dove si svolgevano riti frequentati da popolazioni più o meno lontane. Nel Sahara 
sono rimaste testimonianze graffite di santuari, che dovevano essere frequentati dalle popo­
lazioni che vivevano in quelle regioni allora non ancora desertiche, ma terre verdeggianti. 
Come si vede, si risale molto indietro nel tempo. Anzi, pare esistano buone ragioni per attri­
buire la prassi dei pellegrinaggi anche all'Homo Sapiens o addirittura al Sinantropo, vissuto 
trecentomila anni fa, che nelle vicinanze di Pechino ha lasciato una moltitudine di crani sul 
vertice di una piccola collina.

Documentata è 1’esistenza degli antichi pellegrinaggi nel subcontinente indiano: si 
pensi, ad esempio, a Benares per l’induismo e a Kandy per il buddhismo.

Presso gli Ebrei il pellegrinaggio ha una particolare valenza. Il primo pellegrinaggio che 
presenta la Bibbia è quello di Abramo. Uscito per ordine di Dio da Ur dei Caldei verso il 
1880 a.C., il patriarca si mise in cammino «senza sapere dove andava» (Eh 11.8), in attesa 
di conoscere il paese che Dio gli avrebbe indicato (Gen 12,5). Comunemente il “sacro”, 
verso il quale il pellegrino si muove, preesiste in un luogo da raggiungere e di cui egli ne 
conosce almeno 1’esistenza. Non così per Abramo. Egli si fida della promessa che Dio gli 
ha fatto più volte nelle grandi notti stellate di Oriente: sarebbe divenuto padre di una molti­
tudine di gente (Gen 15,5; 22,17).

Per i figli di Abramo, diventati popolo, il pellegrinaggio in senso tecnico - distinto dal 
fenomeno migratorio vissuto nel lento avvicinarsi alla Palestina - nasce dopo aver conqui­
stato la Terra Promessa e diventa una rivisitazione di quella epopea. Samuele ogni anno sale 
con i genitori a visitare l’Arca in Silo (ISam 1,3). Da questa località la meta si sposterà a 
Gerusalemme, quando vi sarà trasportata l’Arca (ICr 15,1-3). Seguendo quella lunghissima 
tradizione. Maria e Giuseppe vi saliranno insieme a Gesù (Le 2,41.52). Originariamente la 
Legge prescriveva quel pellegrinaggio tre volte l’anno (Dt 16,16), ma in seguito divenne 
prassi annuale. La gente vi saliva per vedere il volto di Dio (Sai 42,3).

Nei due secoli che precedono Davide e l’organizzazione del Regno, gli Ebrei imitano le 
feste agrarie che le popolazioni conquistate osservano, mescolandovi memorie della propria 
storia. Nasce così la tradizione delle tre feste più importanti: quella degli Azzimi, in ricordo 
dell’uscita dall'Egitto nel mese di Abib, «perché in esso sei uscito dall’Egitto» (Es 23,15): 
la seconda festa è quella delle “settimane”, alla mietitura del grano; la terza quella delle 
“Capanne”, che durava otto giorni, durante i quali il popolo si trasferiva in capanne, facendo 
memoria dei lunghi anni dell'emigrazione dei padri attraverso il deserto, sotto le tende, 
senza fissa dimora (Es 23,14-19). Prima della rigorosa centralizzazione monarchica, le sin­
gole tribù ricuperarono con i loro pellegrinaggi le memorie abramiche, come Sichem, dove 
sorgeva il querceto di Mambre, dove Dio fece la promessa al Patriarca (Gen 12.6-7) e dove 
Abramo comprò dagli Ittiti il primo frammento della futura Terra Santa (Gen 12,8); o come



988 Documentazione

Silo e Betel, dove Abramo aveva eretto il primo altare con le pietre del luogo e aveva invo­
cato il nome di Dio (Gen 12,8), qui anche Giacobbe eresse un altare perché proprio in que­
sto luogo gli era apparso Dio (Gen 28,10-19; 35,1-15).

Dall'analisi del pellegrinaggio nella storia degli Ebrei emerge chiara la distinzione tra 
la condizione di straniero e quella di pellegrino. Stranieri erano gli Ebrei, fin dai tempi di 
Àbramo e poi di Mosé (come lo saranno in seguito nelle fasi della deportazione in Babilo­
nia e della grande Diaspora) quando, come altri popoli, erano costretti a muoversi e spostarsi 
non alla ricerca del sacro, ma di una sopravvivenza o di una migliore condizione di vita. Pel­
legrini, invece, erano quando si muovevano per salire ai luoghi custodi della memoria della 
manifestazione del sacro.

La peculiarità del pellegrinaggio ebraico, che serve da modello a quello cristiano, è 
quella di essere un fatto “comunitario”, “corale”: il pellegrino non è la persona che accede ai 
luoghi sacri per interpellare le divinità sull’esito delle proprie vicende strettamente personali, 
sia pure comuni ai suoi compagni di viaggio, ma per celebrare ricorrenze collettive. Ciò non 
significa che i singoli non potessero esprimere problemi personali, come la madre di Samuele 
che chiese la grazia di avere un figlio (ISam 1,3-18), ma tali problemi erano coniugati con la 
coralità del pellegrinaggio. Le ricorrenze stabilite da tradizioni e leggi dei pellegrinaggi erano 
occasioni e modalità di aggregazione etnica, corroborata da una fortissima componente reli­
giosa monoteistica che differenziava l’ebreo da qualsiasi altro essere umano, e dava ai sin­
goli un senso di appartenenza che difficilmente altri individui potevano avere.

Infine, per gli Ebrei, che si muovevano solo in un contesto fortemente religioso, il pel­
legrinaggio aveva una connotazione unicamente interna alla propria comunità; per questo, 
il pellegrino ebreo non poteva sperimentare il fatto di sentirsi in Paese straniero o di essere 
a contatto con popoli che non credono nel suo Dio; in una parola, egli perde il senso dello 
straniero o dell’infedele cui testimoniare la sua fede.

Se dal pellegrinaggio ebraico passiamo al pellegrinaggio di altri popoli, è chiaro che 
manca l’aggancio al presupposto della “Salvezza universale”, all'inizio solo implicito, ma 
progressivamente sempre più chiaro fino all’annuncio della Buona Novella.

Anche nel mondo non ebraico e precristiano esistevano i luoghi del sacro ed erano fre­
quentati: si pensi a Dodona, di cui parla Omero, a Delfi, sacro ad Apollo e Diòniso, a Cuma 
con la Sibilla che emetteva oracoli in nome di Apollo. Ai grandi santuari affluivano persone 
facoltose e colte anche da Paesi lontani, attratte dal pensiero che il sacro contenesse il 
mistero del futuro e il potere di sconfiggere il male.

L’esperienza di essere pellegrino facilmente si coniugava con l’esperienza di essere fore­
stiero. L’elemento di convergenza era il senso di precarietà davanti al male e al futuro con i 
suoi enigmi. Era una precarietà che la nostra cultura può anche chiamare creaturalità: ma una 
volta raggiunta la creaturalità come fondamento dell’esistenza umana, si arriva - solo espli­
cando il termine - al concetto del Creatore che del futuro e del male è il padrone e al quale 
ci si può rivolgere. Invece, gli antichi pellegrini che cosa cercavano e a chi si rivolgevano?

Pezzo forte del santuario era l'oracolo: la parola pronunciata che doveva svelare e gua­
rire. Non viene comunemente messo in rilievo che nel santuario, oltre all’oracolo, si faceva 
anche l’esperienza del sacro; infatti, accanto al cuore del sacro (per esempio l’antro della 
Sibilla) esistevano spazi in cui il pellegrino poteva sostare, fare l’esperienza viva dell’im­
mersione nel sacro per un certo periodo di tempo, a volte anche prolungato.

2. Il pellegrinaggio cristiano
L'evento cristiano ha introdotto un elemento sconosciuto alla cultura ebraica: l'agape, 

l’amore, che unifica e pone sullo stesso piano il forestiero e il pellegrino. Si pensi alla testi­
monianza di Giovanni Crisostomo relativa alla Chiesa di Costantinopoli, che accoglieva in 
apposite strutture ben sette categorie di bisognosi: i forestieri, i malati, gli invalidi, gli



Documentazione 989

orfani, gli anziani, i poveri, tutte le persone in genere (Palladio, Dialogus de vita S. Johan- 
nis Chrysostomi, V: PG 47, 20).

Gerusalemme non avrebbe mai potuto “cancellare” lo straniero e metterlo alla pari dei 
figli di Abramo. Basti pensare a quello che accadeva anche in una fase di grande maturazione 
umana e sociale degli Ebrei diffusisi nello spazio dell'ellenismo e della romanità. Ebrei di 
Palestina ed Ebrei della diaspora, anzi un’infinità di “simpatizzanti” partecipavano alle 
grandi feste ebraiche. Gli specialisti d’archeologia hanno calcolato che il Tempio con le varie 
strutture connesse, potesse contenere fino a 180.000 persone. Secondo una stima credibile i 
pellegrini che salivano a Gerusalemme per la Pasqua arrivavano in media a 125.000, circa il 
doppio della normale popolazione di Gerusalemme nel I secolo d.C. Alcuni testimoni, stupiti 
dalle enormi folle che vi accorrevano, hanno fornito delle cifre certamente esagerate, ma 
significative: Tacito parla di 600.000 pellegrini. Giuseppe Ebreo di 2.700.000 e il Talmud di 
ben 12.000.000 (R. Lavarini, Il pellegrinaggio cristiano, Genova 1997, pp. 102-108).

La distinzione tra Ebrei e stranieri, proseliti o semplici curiosi, è sempre stata tenuta, rigo­
rosamente. Invece, dopo l’evento cristiano tutti sono uguali nella nuova sinagoga o Chiesa: que­
sto non solo nei territori dell’Impero di Oriente, ma anche nell’Europa in cui erano dilagati tanti 
barbari. Il termine forestiero non ha più senso. Il paroikòs, cioè lo straniero, per il quale l’Im­
pero precristiano aveva mutuato dall’urbanistica greca i quartieri riservati -paroikìai - diventa, 
senza distinzione alcuna, membro della comunità cristiana detta in tardo latino paroecia.

Il termine classico relativo all'esperienza dello straniero, detto in anticoxenìteia diventa 
la agape. 1 cristiani che muovono da lontano sono peregrini, fratelli che camminano per 
agros, non forestieri nel senso di estranei, semmai forestieri nel senso di ospiti. Infatti, le 
abbazie, le cattedrali, le parrocchie e i conventi erigeranno delle domus hospitales, cioè delle 
case per i pellegrini, che sono hostes/hospites e non hostes/hostiles da cui difendersi! Le 
grandi lettere H assunte dalla segnaletica di tutto il mondo derivano dalla radice Hospes per 
indicare l’albergo (Hotel) e l’ospedale (Hòpital).

Per tutto il medioevo ai pellegrini viene assicurata l’accoglienza. Infatti, per seicento 
anni si recheranno a fare l’esperienza del sacro là dove il Figlio di Dio si è fatto uomo, l’e­
vento chiave che ha dato senso a una cultura: a Nazaret, a Betlemme, al Calvario, al Sepol­
cro di Gerusalemme. Vedere con i propri occhi i luoghi dove Gesù aveva camminato e par­
lato e operato i miracoli, era la forma più forte di conoscere Gesù per uomini quasi tutti 
illetterati e perciò sprovvisti di altri mezzi di verifica della propria fede.

3. Il pellegrinaggio nell’età moderna
Il pellegrinaggio nell'età moderna si distacca dall’obiettivo della Terra Santa che per 

oltre mezzo millennio era stato quasi esclusivo. Esauriti i tentativi delle crociate, il mondo 
cristiano ripiega su altri obiettivi. Tanto più che il trascorrere dei secoli e il fiorire di testi­
monianze vive altrove in Europa e poi anche fuori offre altre mete all’esperienza del sacro.

Molto presto, Roma con le memorie dei suoi martiri e con la presenza del Successore 
di Pietro, e Compostela con le reliquie dell'Apostolo Giacomo fanno “concorrenza”, per 
così dire, a Gerusalemme. Successivamente Mont-Saint-Michel in Bretagna e il San 
Michele del Gargano si offrono come mete ai due poli estremi dell'Europa. Anche Altòtting 
nel cuore della Germania conserva un santuario meta di pellegrinaggi fin dall’anno 700 
circa. In Italia i pellegrini salgono al colle di Loreto per venerare la Casa della Madonna.

Il sacro conteneva ormai per la cultura del Continente europeo il senso dell’esistenza e 
i pellegrini ne erano i testimoni. Con comprensibile orgoglio al loro ritorno ne ostentavano 
per tutta la vita le decorazioni - la palma, per chi era stato a Gerusalemme, la conchiglia, 
per chi era stato a Compostela - pronti a rendere testimonianza a quanti li interpellavano 
sulla loro xenìteia rielaborata nel calore dell'agape cristiana: Sigerico ci ha lasciato un dia­
rio tappa per tappa da Canterbury, annotando quello che ha visto in 79 submansiones, nel



990 Documentazione

corso dei lunghi mesi di cammino tra popolazioni che non sentiva straniere, e dalle quali non 
era percepito come straniero, ma come un fortunato fratello di fede. Nel 1154 l’abate Niku- 
las di Munkathvera, in Islanda, partiva per un analogo pellegrinaggio, di cui rimane la 
memoria, prima fino a Roma e poi fino a Gerusalemme.

Un fiume ininterrotto di pellegrini per secoli percorsero l’Europa, si incontrarono e si 
riconobbero fratelli - non stranieri, anche se provenienti da regioni diversissime - e vissero 
i pellegrinaggi come esperienze di Chiesa, di comunità di credenti.

A Novacella, appena passato il Brennero, esiste ancora un immenso monastero costruito 
non per i monaci, ma per i pellegrini che dal cuore della Germania, fino al Baltico, scende­
vano verso Roma e alle soglie del clima mediterraneo sostavano, venivano curati, rifocillati 
prima di affrontare l’ultima tappa. La Bassa Padana disponeva di monasteri, dove altri pel­
legrini in viaggio, rimasti ammalati o senza denaro, venivano ospitati per la stagione dei rac­
colti in modo che potessero risanare il loro corpo e le loro finanze, prima di riprendere il 
cammino verso la meta ormai vicina. La tradizione dei prodotti alimentari - come il for­
maggio grana - risale a iniziative che i monaci di Nonantola e della regione di Modena, Reg­
gio o Piacenza, coltivarono per secoli a favore e con la collaborazione dei pellegrini.

Sono solo alcuni accenni che suffragano quanto ha detto il Goethe, cioè che l’Europa è 
nata dai pellegrinaggi. Per secoli gli uomini del nostro Continente si sentirono ospiti, fratelli 
di fede (non stranieri!) anche se non riuscivano sempre a dialogare attraverso le parole ma 
piuttosto attraverso la stessa speranza. Si pensi che San Bruno fece l’abate alla Grande Char­
treuse, presso Grenoble, e poi in Calabria, dove morì, in comunità composte di fratelli 
appartenenti alle più disparate regioni d’Europa. L’Europa era la terra cui tutti coloro che vi 
abitavano si sentivano reciprocamente di appartenere.

I pellegrinaggi medievali sono stati una formidabile esperienza di Chiesa: una maniera 
itinerante di fare Chiesa, di fare esperienza del sacro anche se, nonostante tutto, l’uomo 
medievale è stato spesso un grande peccatore. La Chiesa itinerante, come quella sedentaria, 
non è una élite di uomini perfetti.

I luoghi che furono teatro delle grandi esperienze mistiche di Benedetto da Norcia, di 
Brunone della Certosa, di Francesco d’Assisi, di S. Ignazio di Loyola, di S. Patrizio in 
Irlanda e altri luoghi del sacro come il santuario di Czestochowa (Polonia) o il santuario di 
Mariapocs (Ungheria), diventano mete di una cultura che si fraziona su basi regionali. Si 
adeguano così alle sensibilità regionali, che preludono ai meccanismi degli imminenti Stati 
Nazionali e ad un sorprendente fiorire in Europa di identità etniche, linguistiche, dinastiche, 
tanto che in tempi più recenti ogni Nazione coltiverà l’orgoglio di un santuario nazionale 
principale, cui faranno corona altri santuari regionali. Un modello che dall’Europa viene 
esportato anche fuori: l'America Latina avrà il santuario di Guadalupe (Messico) e di Nossa 
Senhora Aparecida (Brasile), gli Stati Uniti il National Shrine of thè Immaculate Concep- 
tion, le Filippine il Santo Nino, la Costa d’Avorio Nostra Signora dell'Africa.

Sotteso a questo fiorire di santuari per pellegrini è il concetto della religiosità popolare 
come forma di religiosità destinata alla quotidianità di un popolo cristiano che non svolge 
più rispetto all’umanità intera la funzione di leader, che aveva svolto quando sostituì alla 
cultura ellenistico-romana la grande cultura tardo romano-medievale.

Forse nei meccanismi del popolo cristiano all’uscita del medioevo è da vedere una 
carica consolatoria o quanto meno conservatrice. Le grandi filosofie rinascimentali tagliano 
il filo che agganciava 1’esistenza umana alla trascendenza filosofico-teologica del 
medioevo. Avviluppalo nella sua ragnatela che lo imprigiona, l'uomo moderno ha rifiutato 
di dare una risposta ai problemi che trascendono la temporalità e la precarietà, categorie 
esplorabili con la scienza.

Bisogna rendersi conto che al pellegrino medievale era sottesa la verifica del disegno di 
Dio, rivelato ad Abramo. Anche i pellegrinaggi dei popoli estranei alla cultura ebraica cer­
cavano nell’esperienza del sacro una consolazione alla precarietà esistenziale e all’incer-



Documentazione 991

tezza del futuro cui approda 1’esistenza dell’uomo. Il colpo d’ala che lancia la storia del­
l’uomo in direzione trascendente è nato con l’evento cristiano dell'Incarnazione, la cui ela­
borazione ha prodotto i grandi sistemi speculativi, in libera collaborazione con la filosofia 
greca e islamica. Sono nate così l’unità sociale dell’Europa, nonostante le molte componenti 
etniche utilizzate, le forme di socialità che sono state l’Impero e i Comuni, le costruzioni 
artistiche degli stili architettonici, le liturgie monastiche e mille altre cose di chiara marca 
trascendente derivante dal fatto che quell’umanità aveva colto e fatto proprio il senso del­
l’essere nel mondo con destinazione ultraterrena.

L’uomo del rinascimento ha reciso quel filo che scendeva dall’alto e sosteneva la nostra 
ragnatela terrena, senza domandarsi dove immettesse. Così, prigioniero dell’immanenza, 
l’uomo ha cercato di crearsi minuscole sacche di sopravvivenza nella sfera individuale e 
sociale.

I pellegrini dei secoli successivi all’evento dell’Incarnazione, irrobustivano la carica di 
fede che portavano in sé nell’esperienza vissuta nei luoghi sacri e la comunicavano alle per­
sone che incontravano o presso le quali riposavano una notte e mangiavano il pane dell’o­
spitalità. Essi non avevano bisogno di libri, perché essi avevano letto la Bihlia pauperum 
dipinta per loro sulle pareti delle cattedrali.

Oggi è entrata in crisi la chiave di lettura della vita. 11 pellegrinaggio ha perduto così la 
carica evangelizzatrice e si avvicina piuttosto a quello che era stato il pellegrinaggio dei 
pagani, i quali andavano ai santuari per trovarvi la risposta alle loro insicurezze, il rimedio 
alle loro sofferenze. Gli ex voto nei nostri santuari dicono che cosa alcuni pellegrini chie­
devano: salute e benessere fisico, qualcosa di ben diverso dalla testimonianza che gli epici 
romei ostentavano con orgoglio di credenti in Cristo, di messaggeri del trascendente.

Il pellegrinaggio oggi è scaduto in un rito, a differenza dell’esperienza di vita che era 
stato una volta. 1 pellegrini spesso sono membri di un’organizzazione cattolica, ma rara­
mente hanno la consapevolezza di essere un popolo in cammino, portatore di una proposta 
di vita, che per trovare credito deve possedere la forza di una testimonianza. Vi è anche il 
rischio che il pellegrinaggio oggi sia una semplice forma di “turismo religioso”.

Siamo molto lontani dall’icona del pellegrino presentata dall’anonimo autore de / rac­
conti di un pellegrino russo: «Per grazia di Dio sono un uomo e cristiano, per le mie azioni 
grande peccatore, per condizione un pellegrino senza tetto della più umile specie, che va 
errando di luogo in luogo. 1 miei averi sono un sacco sulle spalle con un po' di pane secco 
e una Sacra Bibbia che porto sotto la camicia. Altro non ho» (c. 1).

Un tentativo di mettere a fuoco il significato autentico del pellegrinaggio è stato fatto dal 
Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti con la pubblicazione del 
documento Il pellegrinaggio nel Grande Giubileo del 2000 ( 1998). Il Grande Giubileo del 2000 
è stata un’occasione quanto mai opportuna per vivere il pellegrinaggio secondo la sua natura.

L’uomo del nostro tempo, vivendo nel “villaggio globale”, non può evitare d’imbattersi 
nel mistero del dolore, della precarietà e della morte; egli non può reggere a lungo l’insi- 
gnificanza che caratterizza i suoi giorni: ha bisogno del sacro per dare un significato alla sua 
esistenza. Il pellegrinaggio gli rivela la sua dimensione di homo viator, senza «una dimora 
stabile, ma in cerca di quella futura» (Eh 13,14).

* Francesco Gioia, O.F.M.Cap.
Arcivescovo em. di Camerino-San Severino Marche

Segretario del Pontificio Consiglio
della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti

Gì L'Osservatore Romano. 1 giugno 2001



992 Documentazione

CODICE ETICO MONDIALE 
PER IL TURISMO*

Adottato dalla XIII Assemblea Generale 
dell’Organizzazione Mondiale del Turismo 

Santiago del Cile, 1 ottobre 1999

L'Assemblea Generale

ricordando
- di aver previsto, nel corso della sessione svoltasi a Istanbul nel 1997, la creazione di un 
Comitato speciale incaricato di elaborare il Codice etico mondiale per il turismo, e che 
questo Comitato si è riunito a Cracovia, Polonia, il 7 ottobre 1998 in occasione della ses­
sione del Comitato di Sostegno alla Qualità, al fine di esaminare una bozza di detto 
Codice',
- che, a partire da queste prime riflessioni, il Segretario Generale, con l’aiuto del Consi­
gliere giuridico dell’Organizzazione Mondiale del Turismo, ha elaborato il progetto di 
Codice etico mondiale per il turismo che è stato sottoposto allo studio del Consiglio Impren­
ditoriale dell’Organizzazione Mondiale del Turismo, delle Commissioni regionali e, per 
ultimo, del Consiglio Esecutivo nel corso della sua sessantesima sessione, e che ognuno di 
questi organi è stato chiamato a formulare le sue osservazioni;
- che i membri dell’Organizzazione Mondiale del Turismo sono stati invitati a far cono­
scere per iscritto le osservazioni o i suggerimenti che non avevano potuto presentare durante 
le suddette riunioni;

osservando
- che il principio del Codice etico mondiale per il turismo ha suscitato un grande interesse 
tra le Delegazioni che hanno preso parte alla settima riunione della Commissione sullo Svi­
luppo Sostenibile nell’aprile 1999 a New York;
- che, al termine della riunione della Commissione sullo Sviluppo Sostenibile, il Segreta­
rio Generale ha avviato consultazioni supplementari con Istituzioni rappresentative dell’in­
dustria turistica e del mondo del lavoro, come pure con diverse Organizzazioni non gover­
native interessate in questo processo;
- che, in seguito a queste discussioni e consultazioni, il Segretario Generale ha ricevuto 
numerosi contributi scritti, di cui si è tenuto conto nella misura del possibile nella redazione 
del progetto sottoposto alla considerazione dell'Assemblea;

riaffermando che il Codice etico mondiale per il turismo intende realizzare una sintesi dei 
diversi documenti, codici e dichiarazioni della stessa natura o di simile proposito pubblicati 
nel corso degli anni, di arricchirli con considerazioni nuove nate dall’evoluzione delle nostre 
società, e di servire così da quadro di riferimento per i protagonisti del turismo mondiale 
all’inizio del nuovo secolo e del nuovo millennio;

* Si precisa che questo testo viene pubblicato in traduzione non ufficiale IN.d.RJ.



Documentazione 993

1. Adotta il Codice etico mondiale per il turismo, il cui testo è il seguente:

PREAMBOLO
Noi, membri dell’Organizzazione Mondiale del Turismo, rappresentanti dell'industria 

turistica mondiale, delegati di Stati, territori, imprese. Istituzioni e Organismi riuniti in 
Assemblea Generale a Santiago del Cile il 1° ottobre 1999,
riaffermando gli obiettivi enunciati nell’art. 3 degli Statuti dell’Organizzazione Mondiale 
del Turismo, e coscienti del ruolo “decisivo e centrale” riconosciuto a questa Organizza­
zione dall'Assemblea Generale delle Nazioni Unite, nella promozione e nello sviluppo del 
turismo, al fine di contribuire alla crescita economica, alla comprensione internazionale, alla 
pace e alla prosperità, come pure al rispetto universale e all’osservanza dei diritti dell'uomo 
e delle libertà fondamentali, senza distinzione di razza, sesso, lingua o religione;
profondamente convinti che, attraverso il contatto diretto, spontaneo e immediato che permette 
tra uomini e donne di culture e modi di vita diversi, il turismo rappresenta una forza viva al 
servizio della pace nonché un fattore di amicizia e di comprensione tra i popoli del mondo;
iscrivendosi in una logica tendente a conciliare in modo sostenibile la protezione dell’am­
biente. lo sviluppo economico e la lotta contro la povertà, formulate dalle Nazioni Unite 
durante il "Summit della Terra" di Rio de Janeiro del 1992, ed espresse nel Programma d’a­
zione 21, adottato in quell'occasione;
tenendo conto della rapida e continua crescita, sia passata che prevedibile, dell'attività turi­
stica, originata da motivi di svago, affari, cultura, religione o salute, e dei suoi poderosi 
effetti, positivi e negativi. sull'ambiente. l’economia, la società dei Paesi di origine e di 
accoglienza, sulle comunità locali e le popolazioni autoctone, così come sui rapporti e gli 
scambi internazionali;
mossi dal desiderio di promuovere un turismo responsabile, sostenibile e accessibile a tutti 
nell’ambito del diritto appartenente ad ogni persona di utilizzare il proprio tempo libero per 
svago o viaggi, e nel rispetto delle scelte di società di tutti i popoli;
ma ugualmente persuasi che l’intera industria turistica mondiale trarrebbe un notevole van­
taggio muovendosi in un ambiente che favorisse l’economia di mercato, l’impresa privata e 
la libertà di commercio, che gli permettesse di ottimizzare i suoi effetti benefici in termini 
di creazione di attività e di impiego;
intimamente convinti che, rispettando determinati principi e osservando un certo numero di 
norme, un turismo responsabile e sostenibile non è in alcun modo incompatibile con una 
maggiore liberalizzazione delle condizioni che governano il commercio dei servizi e sotto 
la cui egida operano le imprese di questo settore, e che è possibile conciliare, in questo 
ambito, economia ed ecologia, ambiente e sviluppo, apertura agli scambi intemazionali e 
protezione delle identità sociali e culturali:
considerando che, in un tale processo, tutti i protagonisti dello sviluppo turistico - amministra­
zioni nazionali, regionali e locali, imprese, associazioni professionali, lavoratori del settore. 
Organizzazioni non governative e Organismi di ogni tipo appartenenti all'industria turistica - 
così come le comunità di accoglienza, gli organi di stampa e gli stessi turisti, esercitano respon­
sabilità diverse ma interdipendenti nella valorizzazione individuale e sociale del turismo, e che 
la formulazione dei loro diritti e doveri contribuirà alla realizzazione di questo obiettivo;
interessati, al pari dell'Organizzazione Mondiale del Turismo in seguito alla risoluzione 364 
(XII) adottata nel corso della sua Assemblea Generale del 1997 ad Istanbul, a promuovere 
una vera collaborazione tra operatori pubblici e privati delio sviluppo turistico, e desiderosi



994 Documentazione

di vedere che un’associazione e una cooperazione della stessa natura si estenda, in modo 
aperto ed equilibrato, ai rapporti tra Paesi di partenza e di arrivo e tra le loro rispettive indu­
strie turistiche;
esprimendo la nostra volontà di dare continuità alle Dichiarazioni di Manila del 1980 sul 
turismo mondiale e del 1997 sugli effetti sociali del turismo, così come alla Carta del Turi­
smo e al Codice del Turista adottati a Sofia nel 1985 sotto l’egida dell’Organizzazione Mon­
diale del Turismo;
ma ritenendo che questi strumenti debbano essere completati da un insieme di principi inter­
dipendenti nella loro interpretazione e applicazione, sui quali i protagonisti dello sviluppo 
turistico dovrebbero modellare la loro condotta all’inizio del XXI secolo;
utilizzando, ai fini del presente strumento, le definizioni e le classificazioni applicabili ai 
viaggi, e in particolare le nozioni di “visitatore”, “turista” e “turismo”, adottate dalla Confe­
renza Intemazionale di Ottawa, tenutasi dal 24 al 28 giugno 1991, e approvate, nel 1993, dalla 
Commissione di Statistica delle Nazioni Unite nel corso della sua ventisettesima sessione;
riferendoci in particolare ai seguenti strumenti:
- Dichiarazione Universale dei Diritti dell'Uomo (10 dicembre 1948);
- Patto Internazionale sui Diritti Economici, Sociali e Culturali (16 dicembre 1966);
- Patto Internazionale sui Diritti Civili e Politici (16 dicembre 1966);
- Convenzione di Varsavia sul Trasporto Aereo (12 ottobre 1929);
- Convenzione Internazionale di Chicago sull'Aviazione Civile (7 dicembre 1944) e Con­

venzioni di Tokyo, L’Aia e Montreal, adottate in relazione a questa;
- Convenzione sulle facilità doganali per il turismo (4 luglio 1954) e Protocollo associato;
- Convenzione relativa alla protezione del patrimonio mondiale culturale e naturale (23 

novembre 1972);
- Dichiarazione di Manila sul Turismo Mondiale ( 10 ottobre 1980);
- Risoluzione della VI Assemblea Generale dell'Organizzazione Mondiale del Turismo (Sofia) 

in cui sono state adottate la Carta del Turismo e il Codice del Turista (26 settembre 1985);
- Convenzione sui Diritti del Bambino (26 gennaio 1990);
- Risoluzione della IX Assemblea Generale dell' Organizzazione Mondiale del Turismo 

(Buenos Aires) riguardante in particolare la facilitazione dei viaggi e la sicurezza e pro­
tezione dei turisti (4 ottobre 1991);

- Dichiarazione di Rio de Janeiro sull'ambiente e lo sviluppo (13 giugno 1992);
- Accordo Generale sul Commercio di Servizi (15 aprile 1994);
- Convenzione sulla biodiversità (6 gennaio 1995);
- Risoluzione della XI Assemblea Generale dell'Organizzazione Mondiale del Turismo (Il 

Cairo) sulla prevenzione del turismo sessuale organizzato (22 ottobre 1995);
- Dichiarazione di Stoccolma contro lo sfruttamento sessuale a fini commerciali dei bam­

bini (28 agosto 1996);
- Dichiarazione di Manila sull' impatto sociale del turismo (22 maggio 1997);
- Convenzioni e raccomandazioni adottate dall' Organizzazione Internazionale del Lavoro 

in materia di convenzioni collettive, di proibizione del lavoro forzato e del lavoro infan­
tile, difesa dei diritti delle popolazioni autoctone, uguaglianza di trattamento e non discri­
minazione nel lavoro;

affermiamo il diritto al turismo e alla libertà dei movimenti turistici;
esprimiamo la nostra volontà di promuovere un ordine turistico mondiale, equo, responsa­
bile e sostenibile, i cui benefici vengano condivisi da tutti i settori della società, nel conte­
sto di un’economia intemazionale aperta e liberalizzata, e
proclamiamo solennemente, a questo scopo, i principi del Codice etico mondiale per il turismo.



Documentazione 995

PRINCIPI

Art. I - Contributo del turismo alla comprensione 
e al rispetto reciproco tra uomini e società

1) La comprensione e la promozione dei valori etici comuni dell’umanità, in uno spi­
rito di tolleranza e di rispetto della diversità delle credenze religiose, filosofiche e morali, 
sono allo stesso tempo fondamento e conseguenza di un turismo responsabile; i protagoni­
sti dello sviluppo turistico e gli stessi turisti devono prestare attenzione alle tradizioni e alle 
pratiche sociali e culturali di tutti i popoli, comprese quelle delle minoranze e delle popola­
zioni autoctone, e riconoscerne la ricchezza.

2) Le attività turistiche devono essere condotte in armonia con le peculiarità e le tradi­
zioni delle regioni e dei Paesi d’accoglienza, e nell’osservanza delle loro leggi, usi e costumi.

3) Le comunità d’accoglienza, da una parte, e i professionisti locali, dall’altra, devono 
imparare a conoscere e a rispettare i turisti che li visitano, e ad informarsi sui loro modi di 
vita, sui loro gusti e sulle loro aspettative; l’educazione e la formazione impartite ai profes­
sionisti contribuiscono a un’accoglienza ospitale dei turisti.

4) Le autorità pubbliche hanno la missione di assicurare la protezione dei turisti e visi­
tatori, e dei loro beni; esse devono rivolgere un’attenzione particolare alla sicurezza dei turi­
sti stranieri, a motivo della loro particolare vulnerabilità; devono facilitare l’introduzione di 
mezzi d’informazione, prevenzione, protezione, assicurazione ed assistenza specifici, che 
corrispondano ai loro bisogni; gli attentati, le aggressioni, i sequestri o le minacce rivolte ai 
turisti o agli addetti all'industria turistica, così come le distruzioni intenzionali di istallazioni 
turistiche o di elementi del patrimonio culturale o naturale, devono essere severamente con­
dannati e repressi secondo le rispettive legislazioni nazionali.

5) Durante i loro viaggi, i turisti e i visitatori devono evitare ogni atto criminale o con­
siderato delittuoso dalle leggi del Paese visitato, e ogni comportamento che possa risultare 
offensivo o ingiurioso alle popolazioni locali, o arrecare danno all’ambiente del luogo; 
devono astenersi da qualsiasi traffico di droga, armi, antichità, specie protette, prodotti e 
sostanze pericolose o proibite dai Regolamenti intemazionali.

6) I turisti e i visitatori hanno la responsabilità di informarsi, prima ancora della loro 
partenza, sulle caratteristiche dei Paesi che si apprestano a visitare; devono essere coscienti 
dei rischi in materia di salute e di sicurezza inerenti ad ogni spostamento al di fuori del pro­
prio ambiente abituale, e comportarsi in modo tale da minimizzare questi rischi.

Art. 2 - Il turismo, strumento di crescita individuale e collettiva
1) Il turismo, attività il più delle volte associata al riposo, alla distensione, allo sport, 

alla cultura e alla natura, deve essere concepito e praticato come un mezzo privilegiato di 
crescita individuale e collettiva; praticato con la necessaria apertura di spirito, costituisce un 
fattore insostituibile di autoeducazione personale, di mutua tolleranza e di accostamento alle 
legittime differenze tra popoli e culture, e alle loro diversità.

2) Le attività turistiche devono rispettare l’uguaglianza di uomini e donne; devono essere 
dirette a promuovere i diritti umani e, in particolare, i diritti specifici dei gruppi più vulnerabili, 
quali i bambini, gli anziani, i portatori di handicap, le minoranze etniche e i popoli autoctoni.

3) Lo sfruttamento degli esseri umani in qualunque sua forma, in particolare quello ses­
suale e quando colpisce i bambini, arreca danno agli obiettivi fondamentali del turismo e 
costituisce la negazione della sua esistenza; pertanto, in conformità al diritto intemazionale, 
esso deve essere energicamente combattuto con la cooperazione di tutti gli Stati interessati.



996 Documentazione

e sanzionato con rigore dalle legislazioni nazionali tanto dei Paesi visitati quanto di quelli 
degli autori di tali atti, anche quando questi sono stati commessi all’estero.

4) I viaggi per motivi di religione, salute, educazione e scambio culturale o linguistico, 
costituiscono forme particolarmente interessanti di turismo, che meritano di essere incoraggiate.

5) Deve essere incoraggiata l’introduzione nei programmi di educazione dell’insegna­
mento sul valore degli scambi turistici, sulla loro utilità economica, sociale, culturale, oltre 
che sui rischi connessi.

Art. 3 - Il turismo, fattore di sviluppo sostenibile
1) È dovere di tutti i protagonisti dello sviluppo turistico salvaguardare l’ambiente e le 

risorse naturali, nella prospettiva di una crescita economica sana, continua e sostenibile, atta 
a soddisfare equamente i bisogni e le aspirazioni delle generazioni presenti e future.

2) Le autorità pubbliche nazionali, regionali e locali devono favorire e incentivare ogni 
modalità di sviluppo turistico che permetta di economizzare risorse naturali rare e preziose, 
in particolare l’acqua e l’energia, ed evitare per quanto possibile la produzione di rifiuti.

3) La distribuzione nel tempo e nello spazio dei flussi di turisti e visitatori, specialmente 
quelli derivanti da ferie lavorative e vacanze scolastiche, e un migliore equilibrio nella fre­
quentazione devono essere ricercati allo scopo di ridurre la pressione dell’attività turistica 
sull’ambiente, e accrescerne l’impatto benefico sull’industria turistica e l’economia locale.

4) Le infrastrutture devono essere concepite e le attività turistiche programmate in 
modo tale da proteggere il patrimonio naturale costituito dagli ecosistemi e dalla diversità 
biologica, e da preservare le specie in pericolo della fauna e della flora selvagge; i protago­
nisti dello sviluppo turistico, e in particolare i professionisti del settore, devono consentire 
che vengano imposti limiti alle loro attività quando queste sono esercitate in spazi partico­
larmente vulnerabili: regioni desertiche, polari o d’alta montagna, zone costiere, foreste tro­
picali o zone umide, che sono idonee alla creazione di parchi naturali o riserve protette.

5) Il turismo di natura e l’ecoturismo sono riconosciuti come forme che arricchiscono 
e valorizzano il turismo in modo particolare, sempre che rispettino il patrimonio naturale e 
le popolazioni locali e rispondano alla capacità di accoglienza dei luoghi turistici.

Art. 4 - Il turismo, fattore che utilizza il patrimonio culturale dell' umanità
e contribuisce al suo arricchimento

1) Le risorse turistiche appartengono al patrimonio comune dell'umanità; le comunità 
nei cui territori si trovano, hanno nei loro confronti diritti e obblighi particolari.

2) Le politiche e le attività turistiche devono essere condotte nel rispetto del patrimo­
nio artistico, archeologico e culturale, che devono proteggere e trasmettere alle generazioni 
future; una cura particolare viene rivolta alla preservazione c alla valorizzazione dei monu­
menti, Santuari e Musei, nonché dei siti di interesse storico o archeologico, che devono 
essere largamente aperti alle visite dei turisti; deve essere incoraggiato l’accesso del pub­
blico ai beni e ai monumenti culturali di proprietà privata, nel rispetto dei diritti dei loro pro­
prietari, così come agli edifici religiosi, senza arrecare pregiudizio alle necessità di culto.

3) Le risorse derivanti dalle visite di siti e monumenti di interesse culturale dovranno, 
almeno parzialmente, essere utilizzate per il mantenimento, la salvaguardia, la valorizza­
zione e l’arricchimento di questo patrimonio.

4) L’attività turistica deve essere programmata in maniera tale da permettere la soprav­
vivenza e lo sviluppo delle produzioni culturali e artigianali tradizionali, nonché del folk­
lore, e da non provocare la loro standardizzazione e il loro impoverimento.



Documentazione 997

Art. 5 - Il turismo, attività benefica per i Paesi e le comunità di accoglienza

I ) Le popolazioni locali devono essere associate alle attività turistiche, e partecipare in 
maniera equa ai benefici economici, sociali e culturali che ne derivano, e in particolare alla 
creazione diretta e indiretta di impiego che ne risulta.

2) Le politiche turistiche devono essere condotte in modo tale da contribuire a miglio­
rare i livelli di vita delle popolazioni delle regioni visitate e rispondere ai loro bisogni; la con­
cezione urbanistica e architettonica e il modo di sfruttamento delle stazioni e degli alloggi 
turistici devono tendere alla loro integrazione ottimale nel tessuto economico e sociale locale; 
a parità di competenza, deve essere data priorità all’impiego di manodopera locale.

3) Un’attenzione particolare deve essere rivolta ai problemi specifici delle zone 
costiere e territoriali insulari, così come delle fragili regioni rurali o di montagna, per le 
quali il turismo rappresenta spesso una delle rare opportunità di sviluppo di fronte al declino 
delle attività economiche tradizionali.

4) 1 professionisti del turismo, e in particolare gli investitori, devono, nel quadro dei 
Regolamenti stabiliti dalle pubbliche autorità, procedere allo studio dell'impatto dei loro 
progetti di sviluppo sull’ambiente e sulla natura dei dintorni; devono altresì fornire, con la 
massima trasparenza e l’obiettività richiesta, ogni informazione riguardante i loro pro­
grammi futuri e le loro ripercussioni prevedibili, e facilitare un dialogo sul loro contenuto 
con le popolazioni interessate.

Art. 6 - Obblighi dei protagonisti dello sviluppo turistico
1) I professionisti del turismo hanno l’obbligo di fornire ai turisti un'informazione 

obiettiva e onesta sui luoghi di destinazione e sulle condizioni di viaggio, d’accoglienza e 
di soggiorno; inoltre, devono assicurare l’assoluta trasparenza delle clausole dei contratti 
proposti ai loro clienti, tanto per quanto riguarda la natura, il prezzo e la qualità delle pre­
stazioni che si impegnano a fornire, quanto ai risarcimenti finanziari che spettano loro in 
caso di rottura unilaterale di detti contratti da parte loro.

2) Per ciò che dipende da loro, i professionisti del turismo devono, in cooperazione con 
le autorità pubbliche, preoccuparsi della sicurezza, la prevenzione degli incidenti, la prote­
zione sanitaria e l'igiene alimentare di quanti ricorrono ai loro servizi; allo stesso modo 
devono assicurare 1’esistenza di sistemi di sicurezza c di assistenza adeguati; accettare l’ob­
bligo di rendere conto, secondo le modalità previste dai Regolamenti nazionali, e di versare 
un indennizzo equo in caso di mancato rispetto dei loro obblighi contrattuali.

3) Per ciò che dipende da loro, i professionisti del turismo devono contribuire affinché 
la sensibilità culturale e spirituale dei turisti sia soddisfatta e sia permesso l’esercizio, 
durante i viaggi, del loro culto religioso.

4) In cooperazione con i professionisti interessati e le loro associazioni, le autorità pub­
bliche degli Stati d'origine e dei Paesi d’accoglienza, devono assicurare la messa in atto dei 
meccanismi necessari al rimpatrio dei turisti in caso di fallimento delle imprese che hanno 
organizzato i loro viaggi.

5) I Governi hanno il diritto - e il dovere - in particolare nei casi di crisi, di informare 
i loro cittadini delle condizioni difficili, o anche dei pericoli, che potrebbero incontrare in 
occasione dei loro viaggi all’estero; spetta a loro quindi fornire tali informazioni senza arre­
care danno in modo ingiustificato o esagerato all’industria turistica dei Paesi d’accoglienza 
e agli interessi dei loro operatori; il contenuto di eventuali avvertenze dovrà pertanto essere 
previamente discusso con le autorità dei Paesi d’accoglienza e con i professionisti interes­
sati; le raccomandazioni che verranno formulate saranno strettamente proporzionate alla 
gravità delle situazioni reali e si limiteranno alle zone geografiche in cui si sia comprovata



998 Documentazione

una situazione di insicurezza; tali raccomandazioni dovranno essere attenuate o annullate 
appena il ritorno alla normalità lo consentirà.

6) La stampa, in particolare la stampa turistica specializzata, e gli altri media, compresi 
i moderni mezzi di comunicazione elettronica, devono diffondere un’informazione onesta 
ed equilibrata sugli avvenimenti e le situazioni che possono influire sull’afflusso turistico; 
hanno altresì l’impegno di fornire indicazioni precise e affidabili ai consumatori di servizi 
turistici; a questo scopo devono essere sviluppate c utilizzate le nuove tecnologie della 
comunicazione e del commercio elettronico che, così come la stampa e i media, non devono 
in alcun modo favorire il turismo sessuale.

Art. 7 - Diritto al turismo
1) La possibilità di accedere, direttamente e personalmente, alla scoperta delle ric­

chezze del pianeta costituisce un diritto aperto allo stesso modo a tutti gli abitanti del 
mondo; la partecipazione sempre più estesa al turismo nazionale e internazionale deve 
essere considerata come una delle migliori espressioni possibili della crescita continua del 
tempo libero, e nessun ostacolo deve essere frapposto sul suo cammino.

2) Il diritto al turismo per tutti deve essere visto come corollario del diritto al riposo e allo 
svago, e specialmente di quello ad una limitazione ragionevole della durata del lavoro e a 
vacanze periodiche retribuite, garantite dall’art. 24 della Dichiarazione Universale dei Diritti 
dell'Uomo c dall’art. 7 d del Patto Internazionale sui Diritti Economici, Sociali e Culturali.

3) Il turismo sociale, e in particolare il turismo associativo, che permette l’accesso di 
un numero sempre più grande di persone allo svago, ai viaggi e alle vacanze, deve essere 
sviluppato con il sostegno delle autorità pubbliche.

4) Il turismo delle famiglie, dei giovani, degli studenti, degli anziani e dei portatori di 
handicap deve essere incoraggiato e facilitato.

Art. 8 - Libertà dei movimenti turistici

1) Nel rispetto del diritto internazionale e delle legislazioni nazionali, i turisti e i visi­
tatori devono beneficiare della libertà di circolare all’interno del proprio Paese e da uno 
Stato all’altro, in conformità all’art. 13 della Dichiarazione Universale dei Diritti del­
l’Uomo; essi devono poter accedere alle zone di transito e di soggiorno nonché ai luoghi 
turistici e culturali senza esagerate formalità o discriminazione.

2) Ai turisti e ai visitatori deve essere riconosciuta la facoltà di utilizzare tutti i mezzi 
di comunicazione disponibili, interni ed esterni; devono beneficiare di un rapido e facile 
accesso ai servizi amministrativi, giudiziari e sanitari locali e porsi liberamente in contatto 
con le autorità consolari del Paese da cui provengono in conformità alle Convenzioni diplo­
matiche vigenti.

3) I turisti e i visitatori devono beneficiare degli stessi diritti dei cittadini del Paese visi­
tato per quanto riguarda la riservatezza dei dati e delle informazioni relativi alla loro per­
sona, in particolare quando queste informazioni sono conservate in forma elettronica.

4) Le procedure amministrative di passaggio delle frontiere, stabilite dagli Stati o risul­
tanti da Accordi intemazionali, come i visti, o le formalità sanitarie e doganali, devono 
essere adattate in modo da facilitare al massimo la libertà dei viaggi e l’accesso della mag­
gior parte delle persone al turismo intemazionale; devono essere incoraggiati gli Accordi tra 
gruppi di Paesi al fine di armonizzare e semplificare queste procedure; devono essere pro­
gressivamente eliminate o corrette le imposte e gli oneri specifici che penalizzano l’indu­
stria turistica e ne danneggiano la competitività.



Documentazione 999

5) Sempre che la situazione economica dei Paesi di cui sono originari lo permetta, i 
viaggiatori devono poter disporre della quantità di moneta convertibile necessaria ai loro 
spostamenti.

Art. 9 - Diritti dei lavoratori e degli imprenditori dell' industria turistica
1) Sotto la supervisione delie Amministrazioni dei loro Stati di origine e di quelle dei 

Paesi di accoglienza, devono essere assicurati in modo particolare i diritti fondamentali dei 
lavoratori salariati e autonomi dell’industria turistica e delle attività connesse, tenuto conto 
delle limitazioni specifiche legate ai ritmi stagionali della loro attività, alla dimensione glo­
bale della loro industria e alla flessibilità che impone spesso la natura del loro lavoro.

2) I lavoratori salariati e autonomi dell’industria turistica e delle attività connesse 
hanno il diritto e il dovere di acquisire una formazione iniziale e continua adeguata; deve 
essere assicurata loro un’adeguata protezione sociale; per quanto possibile deve essere limi­
tata la precarietà dell'impiego; ai lavoratori stagionali del settore deve essere proposto uno 
Statuto particolare, specialmente per quanto riguarda la loro protezione sociale.

3) Ogni persona fisica e giuridica, ove dimostri di possedere le capacità e le qualifica­
zioni necessarie, si deve veder riconoscere il diritto a esercitare un’attività professionale nel 
campo del turismo, in conformità alla legislazione nazionale vigente; gli imprenditori e gli 
investitori - specialmente nel campo nelle piccole e medie imprese - devono vedersi ricono­
scere il libero accesso al settore turistico con il minimo di restrizioni legali o amministrative.

4) Gli scambi di esperienza offerti ai direttivi e ai lavoratori, stipendiati o meno, di 
Paesi differenti, contribuiscono allo sviluppo dell’industria turistica mondiale; essi 
dovranno essere facilitati, nella misura del possibile, nel rispetto delle legislazioni nazionali 
e delle Convenzioni internazionali applicabili.

5) Le imprese multinazionali dell’industria turistica, fattore insostituibile di solidarietà 
nello sviluppo e di dinamismo negli scambi internazionali, non devono abusare delle posi­
zioni di dominio che a volte occupano; devono evitare di diventare il veicolo di trasmissione 
dei modelli culturali e sociali che vengono artificialmente imposti alle comunità d’acco­
glienza; in cambio della libertà di investimenti e operazioni commerciali che deve essere 
loro pienamente riconosciuta, esse devono impegnarsi nello sviluppo locale evitando che un 
rimpatrio eccessivo dei loro profitti o l’induzione delle importazioni possano ridurre il loro 
contributo alle economie in cui sono insediate.

6) La collaborazione e la creazione di rapporti equilibrati tra imprese dei Paesi di par­
tenza e Paesi di arrivo concorrono allo sviluppo sostenibile del turismo e ad una ripartizione 
equa dei benefici della sua crescita.

Art. IO - Applicazione dei principi del Codice etico mondiale per il turismo

I) Gli operatori pubblici e privati dello sviluppo turistico cooperano all’applicazione 
dei presenti principi ed esercitano un controllo sulla loro effettiva applicazione.

2) 1 protagonisti dello sviluppo turistico riconoscono il ruolo delle Istituzioni intema­
zionali, in primo luogo dell’Organizzazione Mondiale del Turismo, e delle Organizzazioni 
non governative competenti in materia di promozione e di sviluppo del turismo, di prote­
zione dei diritti dell’uomo, dell’ambiente e della salute, nel rispetto dei principi generali del 
diritto internazionale.

3) Gli stessi protagonisti manifestano l’intenzione di sottoporre, a scopo di conciliazione, 
le dispute relative all’applicazione o al l’interpretazione del Codice etico mondiale per il turi­
smo ad un Organismo terzo imparziale denominato Comitato Mondiale di etica del turismo.



1000 Documentazione

2. Invita i protagonisti dello sviluppo turistico-amministrazioni nazionali, regionali e 
locali del turismo, imprese, associazioni professionali, lavoratori e organismi dcll'industria 
turistica - le comunità d’accoglienza e gli stessi turisti, a regolare la loro condotta sui prin­
cipi enunciati nel Codice etico mondiale per il turismo e ad applicarli in buona fede in 
conformità alle disposizioni segnalate qui di seguito.

3. Decide che, ove necessario, le modalità di attuazione dei principi enunciati nel Codice 
saranno oggetto di direttive d’applicazione elaborate dal Comitato mondiale di etica del turi­
smo, sottoposte al Consiglio Esecutivo dell’Organizzazione Mondiale del Turismo, adottate 
dall’Assemblea Generale, e periodicamente riviste e adattate nelle stesse condizioni.

4. Raccomanda:
a) agli Stati membri e non membri dell’Organizzazione Mondiale del Turismo, senza 

che ciò costituisca un obbligo per loro, di accettare espressamente i principi enunciati nel 
Codice etico mondiale per il turismo e di ispirarvisi nella redazione delle loro legislazioni e 
Regolamenti nazionali, e di informare di conseguenza il Comitato mondiale di etica del turi­
smo la cui creazione è prevista nell’art. 10 del Codice e organizzata al punto 6 del presente 
documento;

b) alle imprese e organismi dell’industria turistica, membri o non membri affiliati del­
l’Organizzazione Mondiale del Turismo, e alle loro associazioni, di includere le pertinenti 
disposizioni del Codice nei loro strumenti contrattuali o di farvi esplicito riferimento nei 
loro Codici deontologici o Norme professionali interne, e di informare di conseguenza il 
Comitato mondiale di etica del turismo.

5. Invita i membri dell’Organizzazione Mondiale del Turismo ad applicare attivamente 
le raccomandazioni emesse in sessioni precedenti in relazione alle questioni oggetto del pre­
sente Codice, tanto per quanto riguarda lo sviluppo sostenibile del turismo e la prevenzione 
del turismo sessuale organizzato, quanto la facilitazione dei viaggi, la sicurezza e la prote­
zione dei turisti.

6. Sottoscrive il principio di un Protocollo di Applicazione del Codice etico mondiale 
per il turismo, come annesso alla presente e adotta le direttive a cui si ispira:

- creazione di un meccanismo flessibile di continuità e di valutazione al fine di garan­
tire l’adattamento continuo del Codice all’evoluzione del turismo mondiale e, più in gene­
rale, delle condizioni mutevoli dei rapporti internazionali;

- facilitazione agli Stati e agli altri protagonisti dello sviluppo turistico di un meccani­
smo di conciliazione al quale possono ricorrere per consenso o su base volontaria.

7. Invita i membri effettivi dell’Organizzazione e tutti i protagonisti dello sviluppo 
turistico a comunicare entro sei mesi le proprie osservazioni complementari e proposte di 
emendamento al progetto di Protocollo di Applicazione allegato alla presente risoluzione, in 
modo che il Consiglio Esecutivo possa studiare in tempo utile le modifiche da apportare a 
questo testo, e prega il Segretario Generale di presentargli un rapporto su questo punto nel 
corso della sua quattordicesima sessione.

8. Decide di iniziare un processo di designazione dei membri del Comitato mondiale di 
etica del turismo, di modo che la sua composizione possa essere completata per la XIV ses­
sione dell'Assemblea Generale.

9. Incita gli Stati membri dell'Organizzazione Mondiale del Turismo a pubblicare e a 
dare la massima diffusione possibile al Codice etico mondiale per il turismo, in particolare 
trasmettendolo a tutti i protagonisti dello sviluppo turistico, e invitandoli a dargli ampia pub­
blicità.



Documentazione 1(X)1

10. Incarica il Segretario Generale di prendere contatto con la Segreteria dell’Orga­
nizzazione delle Nazioni Unite allo scopo di studiare come questa Organizzazione possa 
associarsi al presente Codice, e sotto quale forma potrebbe farlo suo, specialmente in rela­
zione al processo di applicazione delle Raccomandazioni dell’ultima sessione della Com­
missione per lo Sviluppo Sostenibile.

ALLEGATO

PROGETTO DI PROTOCOLLO DI APPLICAZIONE

/. Organismo incaricato di interpretare, applicare e valutare
le disposizioni del Codice etico mondiale per il turismo

a) Viene creato un Comitato mondiale di etica del turismo, composto di dodici perso­
nalità indipendenti dai Governi e da dodici supplenti, scelti in funzione delle loro compe­
tenze nell’ambito del turismo e negli ambiti connessi; essi non ricevono direttive, né istru­
zioni da parte di coloro che ne hanno proposto la nomina o li hanno scelti, e ai quali non 
devono rendere conto.

b) 1 membri del Comitato mondiale di etica del turismo vengono nominati nel seguente 
modo:

- sei membri titolari e sei supplenti sono designati dalle Commissioni regionali del­
l’Organizzazione Mondiale del Turismo, su proposta degli Stati che ne sono membri;

- un membro titolare e un supplente sono designati fra loro dai territori autonomi, che 
sono membri associati dell’Organizzazione Mondiale del Turismo;

- quattro membri titolari e quattro supplenti sono eletti dall’Assemblea Generale del­
l’Organizzazione Mondiale del Turismo tra i membri affiliati dell’Organizzazione, rappre­
sentanti professionisti o impiegati dell’industria turistica, delle Università e delle Organiz­
zazioni non governative, previa consultazione del Comitato dei membri affiliati;

- un Presidente, che può essere una personalità esterna non appartenente all’Organiz­
zazione Mondiale del Turismo, è eletto dagli altri membri del Comitato, su proposta del 
Segretario Generale dell'Organizzazione.

Il Consigliere giuridico dell’Organizzazione Mondiale del Turismo partecipa, secondo 
la necessità e a titolo consultivo, alle riunioni del Comitato; il Segretario Generale assiste di 
diritto o può farsi rappresentare.

Per procedere alla designazione dei membri del Comitato, si terrà conto della necessità 
di una composizione geografica equilibrata di tale Organismo e di una diversificazione delle 
competenze e degli statuti personali dei suoi membri, tanto dal punto di vista economico e 
sociale quanto da quello giuridico; i membri sono eletti per quattro anni, e il loro mandato 
può essere rinnovato una sola volta; in caso di seggio vacante, il membro viene sostituito dal 
suo supplente, fermo restando che, se rimangono vacanti il posto di membro e del suo sup­
plente, è lo stesso Comitato ad occuparlo; se è vacante il posto di Presidente, questo è sosti­
tuito alle condizioni fissate sopra.

c) Nei casi segnalati ai punti 1. d), g) e h), nonché II. a), b),f) e g) del presente Proto­
collo, le Commissioni regionali dell’Organizzazione Mondiale del Turismo svolgono le fun­
zioni di Comitati regionali di etica del turismo.



1002 Documentazione

d) Il Comitato mondiale di etica del turismo stabilisce il proprio Regolamento interno, 
che, mutatis mutandis, si applica anche alle Commissioni regionali quando queste svolgono 
le funzioni di Comitati regionali di etica del turismo; il quorum necessario alle riunioni del 
Comitato è fissato in due terzi delia formazione in cui è chiamato a riunirsi; in caso d’as­
senza di un membro, questo può essere sostituito dal suo supplente; in caso di parità di voti, 
il Presidente avrà voto decisivo.

e) Nel proporre la candidatura di una personalità per far parte del Comitato, ogni mem­
bro dell’Organizzazione Mondiale del Turismo si impegna a farsi carico delle spese di viag­
gio e di soggiorno relative alla partecipazione alle riunioni della persona di cui hanno pro­
posto la nomina, inteso che i membri del Comitato non ricevono alcuna remunerazione; le 
spese legate alla partecipazione del Presidente del Comitato, ugualmente non remunerato, 
possono essere a carico del budget dell’Organizzazione Mondiale del Turismo; la Segrete­
ria del Comitato è assicurata dai servizi dell’Organizzazione Mondiale del Turismo; i costi 
di funzionamento, che restano a carico dell’Organizzazione, possono essere, in totalità o in 
parte, imputati a un fondo fiduciario alimentato da contributi volontari.

f) Il Comitato mondiale di etica del turismo si riunisce per principio una volta all’anno; 
quando gli viene sottoposta una domanda di risoluzione di una disputa, il Presidente con­
sulta gli altri membri e il Segretario Generale dell’Organizzazione Mondiale del Turismo 
sull’opportunità di celebrare una riunione straordinaria.

g) Il Comitato mondiale di etica del turismo e le Commissioni regionali dell’Organiz­
zazione Mondiale del Turismo assumono le funzioni di valutazione dell’applicazione del 
presente Codice, e di conciliazione; possono invitare esperti o istituzioni esterne ad appor­
tare il proprio contributo alle sue deliberazioni.

h) Sulla base dei rapporti periodici che ricevono dai membri effettivi, associati e affi­
liati dell’Organizzazione Mondiale del Turismo, le Commissioni regionali dell’Organizza­
zione procedono ogni due anni, in qualità di Comitali regionali di etica del turismo, a un 
esame dell’applicazione del Codice nelle loro rispettive regioni; consegnano i risultati di tale 
esame in un rapporto indirizzato al Comitato mondiale di etica del turismo; i rapporti delle 
Commissioni regionali possono contenere suggerimenti diretti a modificare o completare il 
Codice etico mondiale per il turismo.

i) Il Comitato mondiale di elica del turismo esercita una funzione globale di “Osserva­
torio" dei problemi riscontrali nell’applicazione del Codice e delle soluzioni proposte; effet­
tua la sintesi dei rapporti stabiliti dalle Commissioni regionali, completandoli con i dati da 
esso raccolti con l’aiuto del Segretario Generale e la collaborazione del Comitato dei mem­
bri affiliati, che includerà, in caso di bisogno, proposte dirette a modificare o completare il 
Codice etico mondiale per il turismo.

j) Il Segretario Generale trasmette il rapporto del Comitato mondiale di etica del turi­
smo al Consiglio Esecutivo, accompagnandolo con le proprie osservazioni, per esame e tra­
smissione all'Assemblea Generale con le raccomandazioni del Consiglio; l’Assemblea 
Generale decide sul corso da dare al rapporto e alle raccomandazioni che le vengono sotto­
poste, la cui conseguente applicazione sarà impegno delle amministrazioni nazionali del 
turismo e degli altri protagonisti dello sviluppo turistico.

//. Meccanismo di conciliazione per la risoluzione delle dispute
a) In caso di disputa sull’interpretazione o l’applicazione del Codice etico mondiale per 

il turismo, due o più protagonisti dello sviluppo turistico possono ricorrere congiuntamente 
al Comitato mondiale di etica del turismo; se la disputa oppone due o più protagonisti di una 
stessa regione, le parti devono ricorrere alla competente Commissione regionale dell’Orga­
nizzazione Mondiale del Turismo nella sua qualità di Comitato regionale di etica del turismo.



Documentazione l(X)3

b) Gli Stati, così come le imprese e gli organi turistici, possono dichiarare di riconoscere 
anticipatamente la competenza del Comitato Mondiale di etica del turismo o di una Com­
missione regionale dell’Organizzazione Mondiale del Turismo per ogni disputa relativa 
all’interpretazione o all'applicazione del presente Codice, o per determinate categorie di 
dispute; in questo caso, si considera valido il ricorso unilaterale al Comitato o alla Com­
missione regionale competente dall'altra parte nella disputa.

c) Quando una disputa viene sottoposta in prima istanza all'esame del Comitato Mon­
diale di etica del turismo, il suo Presidente designa un sotto-comitato di tre membri incari­
cato di esaminare detta disputa.

d) Il Comitato Mondiale di etica del turismo a cui è stata sottoposta una disputa, si pro­
nuncia sulla base del rapporto redatto dalle Parti; a queste può chiedere informazioni com­
plementari e, se lo ritiene utile, le può ascoltare su loro richiesta; le spese relative a questa 
audizione sono a carico delle Parti, tranne circostanze eccezionali a giudizio del Comitato; 
sempre che le sia stata data la facoltà di partecipare a condizioni ragionevoli, la mancata par­
tecipazione di una Parte alla disputa non impedisce al Comitato di pronunciarsi.

e) Salvo accordo contrario delle Parti, il Comitato Mondiale di etica del turismo si pro­
nuncia nell’arco dei tre mesi seguenti sulla data di presentazione del caso; presenta alle Parti 
raccomandazioni atte a formare la base di una soluzione; le Parti informano senza indugio 
il Presidente del Comitato che ha proceduto all’esame della disputa circa il seguito che 
hanno dato a queste raccomandazioni.

f) In caso di presentazione di un caso ad una Commissione regionale dell’Organizza­
zione Mondiale del Turismo, questa si pronuncia seguendo la stessa procedura, mutatis 
mutandis, di quella che si applica al Comitato Mondiale di etica del turismo quando inter­
viene in prima istanza.

g) Se, nei due mesi successivi alla notifica delle proposte del Comitato o di una Com­
missione regionale, le Parti non giungono ad un accordo sui termini di una soluzione defi­
nitiva della disputa, le Parti o una di loro possono ricorrere al Comitato Mondiale di etica 
del turismo in sessione plenaria; quando il Comitato si è pronunciato in prima istanza, i 
membri che hanno fatto parte del sotto-comitato che ha esaminato la disputa non possono 
partecipare alla sessione plenaria e sono sostituiti dai loro supplenti; se questi sono interve­
nuti in prima istanza, i membri titolari non sono impediti dal partecipare.

h) Il Comitato Mondiale di etica del turismo riunito in sessione plenaria si pronuncia 
secondo la procedura prevista ai punti II d) ed e) del presente Protocollo; qualora nelle fasi 
precedenti non si fosse giunti ad alcuna soluzione, formula alcune conclusioni finali per 
risolvere la disputa, che si raccomanderà alle Parti di applicare nel più breve tempo possi­
bile, se sono d’accordo con il loro contenuto; tali conclusioni sono rese pubbliche anche nel 
caso in cui il processo di conciliazione non fosse giunto a buon fine e una delle Parti si fosse 
rifiutata di accettare le conclusioni finali proposte.

i) I membri effettivi, associati e affiliati dell’Organizzazione Mondiale del Turismo, così 
come gli Stati non membri dell’Organizzazione, possono dichiarare di accettare in anticipo 
come vincolanti e, eventualmente, soggette alla sola riserva di reciprocità, le conclusioni 
finali del Comitato Mondiale di etica del turismo nelle dispute, o in una disputa particolare 
di cui siano Parte.

j) Gli Stati possono ugualmente riconoscere come vincolanti o soggette ad exequatur le 
conclusioni finali del Comitato Mondiale di etica del turismo nelle dispute in cui siano Parte 
i loro cittadini o che debbano essere applicate nel loro territorio.

k) Le imprese e gli organi turistici possono includere nei loro documenti contrattuali una 
disposizione che rende vincolanti le conclusioni finali del Comitato Mondiale di etica del 
turismo nei rapporti con i loro contraenti.



1(X)4 Documentazione

Nota della Santa Sede al Consiglio per gli Aspetti del Diritto 
della Proprietà Intellettuale relativi al Commercio

Proprietà Intellettuale 
e accesso ai medicinali di base

Dal 18 al 22 giugno, si è riunito a Ginevra il Consiglio per gli Aspetti della Proprietà Intellettuale 
relativi al Commercio (ADPIC/TRIPs) dell'Organizzazione Mondiale del Commercio (OMC/WTO).
I lavori di mercoledì 20 giugno sono stati interamente dedicati al tema “Proprietà Intellettuale e 
accesso ai medicinali essenziali".
Attesa l'importanza che la questione riveste per la lotta contro le malattie nei Paesi in via di svi­
luppo, la Santa Sede ha presentato questa Nota (qui pubblicata in traduzione italiana), che è stata 
distribuita a tutti gli Stati Membri ed illustrata nella plenaria del Consiglio dall’Osservatore Per­
manente della Santa Sede presso l'OMC/WTO, Mons. Diarmuid Martin, Arcivescovo tit. di 
Glenndàlocha.

1. La crisi scatenata dall’AIDS, insieme al preoccupante insorgere e diffondersi di vec­
chie malattie infettive quali malaria e tubercolosi, costituisce un disastro mondiale di 
enorme entità.

La maggior parte delle persone povere colpite da queste malattie riceve un'assistenza 
sanitaria molto inadeguata. In moltissimi Paesi poveri, la mancanza di medicinali insieme 
alle infrastrutture sanitarie carenti, impedisce una risposta adeguata alle urgenti necessità 
pubbliche. Il pesante fardello costituito dalla malattia sortisce considerevoli effetti negativi 
sullo sviluppo economico. Una riduzione delle malattie, invece, promuove il benessere 
umano, con un conseguente miglioramento della qualità di vita di quelle persone che sono 
la forza propulsiva essenziale di quella che dovrebbe essere la posizione dell’Organizza­
zione Mondiale del Commercio, fondamentalmente a favore dello sviluppo.

2. La Santa Sede è consapevole del fatto che la disponibilità di medicine non è la sola 
via di accesso alla salute. Tuttavia, ne è un aspetto essenziale. Senza accesso ai medicinali 
di base non c’è alcuna guarigione! L’accesso ai medicinali di base dipende da una serie di 
fattori, fra i quali infrastrutture e logistiche efficienti, scelta e assunzione informate delle 
sostanze, produzione controllata adeguatamente, ricerca e sviluppo di farmaci per curare 
malattie specifiche. Inoltre, una politica di prezzi accessibili resta sempre un fattore deter­
minante.

3. Pare che il prezzo elevato delle nuove sostanze sia determinato dagli oneri della 
ricerca e dello sviluppo del prodotto stesso e dal ruolo che ogni medicinale svolge nel man­
tenimento di una ricerca complessa e di una struttura di sviluppo. Non è tuttavia possibile 
giustificare eticamente la scelta di fissare il più alto prezzo possibile per attrarre investitori 
e mantenere e rafforzare la ricerca, tralasciando fattori sociali fondamentali.

Bisognerebbe giustamente considerare un crimine il condizionare la reazione intema­
zionale a qualsiasi disastro naturale o provocato dall’uomo (terremoti, inondazioni, incidenti 
o atti di terrorismo) alla capacità delle vittime di pagare i medicinali e di contribuire alla 
ricerca e allo sviluppo di nuovi farmaci.

4. La tutela legale della Proprietà Intellettuale, in particolare attraverso le licenze, dà a 
chi possiede queste ultime diritto di monopolio sul prodotto e sul processo, durante tutto il 
periodo di validità della licenza. Questo diritto permette di produrre e fornire il prodotto solo 
quando e dove sia possibile coprire, attraverso politiche di determinazione del prezzo, i costi



Documentazione 1005

di investimento relativi alla sua produzione, e garantire le entrate previste, trascurando chi 
non può permettersi di pagare il prezzo del prodotto. In un sistema di libero commercio, il 
diritto della Proprietà Intellettuale costituisce un eccezionale regime di monopolio. Quale 
eccezione in seno a un regime legale, il suo uso va interpretato in modo restrittivo. Inoltre 
esso va necessariamente subordinato ad altri importanti principi.

Infatti, la teoria legale della Proprietà Intellettuale e la sua pratica hanno creato regimi, 
quali quello delle licenze obbligatorie, per frenare abusi sociali e legati alle licenze stesse. 
Le licenze obbligatorie sono state quindi incluse fra gli Aspetti del Diritto alla Proprietà 
Intellettuale relativi al Commercio, per essere utilizzate come rimedi in situazioni di emer­
genza nazionale o in altre circostanze di estrema necessità, sempre nel rispetto delle norme 
di legge e nella tutela di alcuni diritti essenziali del proprietario della licenza.

5. Bisogna riconoscere che non sono solo i prezzi a contribuire alla mancanza di 
accesso alla salute, e che la tutela della proprietà intellettuale è necessaria al progresso e alla 
giusta remunerazione dei ricercatori e dei produttori. Tuttavia, per far fronte a una emer­
genza sanitaria mondiale, i regimi di Proprietà Intellettuale vanno inseriti in un contesto più 
ampio. L’unità dell’umanità e l’universalità dei diritti umani (fra i quali quello alla salute) 
richiedono che tutti gli agenti economici e politici coinvolti (Organizzazioni intemazionali. 
Governi, Fondazioni private. Compagnie e Organizzazioni non governative) collaborino, 
unendo le loro diverse responsabilità per risolvere la crisi mondiale, accantonando interessi 
settoriali o individuali.

6. Nel caso dei medicinali, i fornitori (istituzioni scientifiche, società farmaceutiche e 
Governi di Paesi in via di sviluppo) dovrebbero collaborare per garantire una fornitura ade­
guata di farmaci immediatamente necessari a prezzi adeguati al costo della vita in un partico­
lare Paese, soprattutto in quelli meno sviluppati o poveri e fortemente indebitati. Dovrebbero 
anche essere aperti e flessibili nell’equa concessione delle licenze richieste volontariamente 
per l'importazione, la produzione e la distribuzione di medicinali di base. Non dovrebbero 
creare ostacoli alla produzione nazionale di farmaci in Paesi terzi. Se possibile, dovrebbero 
aiutarli a sviluppare tale produzione secondo i loro doveri legati alla Proprietà Intellettuale. Le 
licenze obbligatorie e altre tutele, come formulato negli Aspetti del Diritto della Proprietà 
Intellettuale relativi al Commercio, andrebbero sempre mantenute, perché sono una tutela 
nazionale contro eventuali imperfezioni nell’attuazione della Proprietà Intellettuale.

7. Un accesso totale ed efficace ai medicinali di base richiederà probabilmente la messa 
a punto di un innovativo sistema differenziale di prezzi, che possa ancora mantenere l’in­
centivo alla ricerca e allo sviluppo. Prodotti farmaceutici di lusso e non essenziali, per esem­
pio alcuni cosmetici, potrebbero condividere gran parte del peso della ricerca e dello svi­
luppo di farmaci essenziali.

8. Un grande impegno di solidarietà è il modo migliore per impedire ai Paesi poveri di 
cadere nella tentazione di indebolire la struttura del Diritto della Proprietà Intellettuale.

9. La soluzione al problema dell’accesso ai medicinali di base va ben oltre il mandato 
e lo strumento del Consiglio per gli Aspetti del Diritto della Proprietà Intellettuale relativi 
al Commercio. Ne sono responsabili molte altre Organizzazioni intemazionali. Governi 
nazionali e. nella giusta maniera, anche il settore privato. Tuttavia, il Consiglio per gli 
Aspetti del Diritto della Proprietà Intellettuale potrebbe rendere un contributo fondamentale, 
per mezzo di un’interpretazione autorevole delle norme del Consiglio,

- coerente con una visione unificata della legge.
- basata sul rispetto per i diritti dell’uomo
- e che applichi quegli articoli del trattato dell’Organizzazione Mondiale del Commer­

cio che auspicano un’interpretazione a favore dello sviluppo di tutto il corpo legale.



1006 Documentazione

10. Questa interpretazione legale potrebbe affermare
- che qualsiasi clausola degli aspetti del Diritto della Proprietà Intellettuale relativi al 

Commercio non venga interpretata in modo da divenire un ostacolo concreto all’accesso 
universale, efficiente e rapido, ai medicinali di base da parte di quanti sono vittime di una 
autentica e grave emergenza sanitaria, e

- che nessun elemento degli Aspetti del Diritto della Proprietà Intellettuale relativi al 
Commercio impedisca ai Paesi, inclusi quelli piccoli con una capacità di produzione interna 
limitata, di realizzare sane politiche sanitarie.

Ciò contribuirebbe a un’interpretazione ampia e non restrittiva degli articoli 30 e 31, che 
permettono di fissare il prezzo delle licenze in base al reale potere di acquisto dei Paesi più 
poveri, bilanciando questo con un sistema che blocchi la riesportazione nei mercati originari 
dei prodotti brevettati.

11. La Santa Sede, coerente con le tradizioni del pensiero sociale cattolico, sottolinea 
che c’è un’“ipoteca sociale” su tutta la proprietà privata, ed esattamente che il motivo del­
l’esistenza stessa dell’istituzione della proprietà privata è di garantire che le necessità di 
base di ogni uomo e di ogni donna vengano soddisfatte e sostenute. Questa “ipoteca sociale” 
sulla proprietà privata deve applicarsi anche oggi alla “Proprietà Intellettuale” e al “sapere” 
(Giovanni Paolo II, Messaggio ai Sostenitori della “Jubilee 2000 Debt Campaign”, 23 set­
tembre 1999). La legge del profitto da sola non può essere applicata a ciò che è essenziale 
per la lotta contro la fame, la malattia e la povertà. Per questo, quando c’è un conflitto fra 
diritti di proprietà, da una parte, e diritti fondamentali dell’uomo e preoccupazioni per il 
bene comune, dall’altra, i diritti di proprietà dovrebbero essere moderati da un’autorità 
appropriata per raggiungere un giusto equilibrio fra i diritti.

Da L'Osservatore Romano, 23 giugno 2001



Documentazione 1(X)7

A dieci anni dalla pubblicazione 
di "Dialogo e Annuncio”

Introduzione
Alla conferenza stampa del 20 giugno 1991, alla quale presero parte il Cardinale 

Tomko, Prefetto della Congregazione per l'Evangelizzazione dei Popoli e il Cardinale 
Arinze, Presidente del Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso, quest’ultimo 
spiegò la necessità del documento Dialogo e Annuncio. Riflessioni ed orientamenti sul dia­
logo inter-religioso e l'annuncio del Vangelo di Gesù Cristo*, pubblicato dai due Dicasteri 
della Curia Romana alcuni mesi dopo la Redemptoris missio, l’Enciclica missionaria del 
Papa Giovanni Paolo II. Il Cardinale Arinze disse: «[Dialogo e Annuncio] va nel dettaglio 
di un'importante questione: come il dialogo inter-religioso e l'annuncio - annuncio del Van­
gelo per invitare la gente ad accettarlo e entrare a far parte della Chiesa mediante il Batte­
simo - possono andare insieme?». Pur mantenendo la priorità permanente dell’annuncio del 
Vangelo di Gesù Cristo, Dialogo e Annuncio dichiara inequivocabilmente che «nonostante 
le difficoltà, l’impegno della Chiesa nel dialogo resta fermo ed irreversibile» (n. 54).

La necessità di mostrare il chiaro rapporto fra il dialogo e l'annuncio si era avvertita fin 
dalla pubblicazione della Nostra aetate. In questo contesto. Dialogo e Annuncio è divenuto 
un punto di riferimento per coloro che desiderano approfondire questo argomento. Il Santo 
Padre ha scritto nella Redemptoris missio: «Il dialogo inter-religioso fa parte della missione 
evangelizzatrice della Chiesa. Inteso come metodo e mezzo per una conoscenza e un arric­
chimento reciproco, esso non è in contrapposizione con la missione ad gentes, anzi ha spe­
ciali legami con essa e ne è un'espressione. Tale missione, infatti, ha per destinatari gli 
uomini che non conoscono Cristo e il suo Vangelo, ed in gran maggioranza appartengono ad 
altre religioni. Dio chiama a sé tutte le genti in Cristo, volendo loro comunicare la pienezza 
della sua rivelazione e del suo amore; né manca di rendersi presente in tanti modi non solo 
ai singoli individui, ma anche ai popoli mediante le loro ricchezze spirituali, di cui le reli­
gioni sono precipua ed essenziale espressione, pur contenendo “lacune, insufficienze ed 
errori"» (n. 55).

Dialogo e Annuncio propone che il mistero di Gesù Cristo. Signore e Salvatore di tutti, 
lungi dall'opporsi al dialogo cristiano con le altre religioni, si deve considerare la vera base 
ed il fondamento per un dialogo genuino. Le altre religioni, giudicate secondo una corretta 
valutazione teologica, non sono vie di salvezza indipendenti o parallele. Le altre tradizioni 
religiose, viste positivamente nel piano della salvezza, contengono «un raggio di quella 
verità che illumina tutti»; a causa dei «semi del Verbo» che si trovano in esse sono segno 
delle «ricchezze che Dio generoso ha distribuito fra le nazioni».

1 dieci anni dalla pubblicazione di Dialogo e Annuncio sono stati ricchi di esperienza e 
pieni di frutti concreti. 11 documento non è stato solo un incoraggiamento per tanti cristiani 
ad intraprendere l'apostolato del dialogo inter-religioso; ha anche aiutato a mandare avanti 
la riflessione nella Chiesa sul dialogo inter-religioso. Partendo dalla dottrina del Magistero, 
le Chiese locali hanno portato avanti l'unica missione della Chiesa, esattamente l’annuncio 
e il dialogo, a seconda delle circostanze e del loro grado di preparazione.

Dialogo e Annuncio deve essere visto come avente una duplice dimensione: da una 
parte riflette su come sia stata recepita la Nostra aetate fin dalla sua pubblicazione e, dal­
l’altra, dà chiare direzioni per la pratica futura del dialogo inter-religioso.

* In RDTo 68 ( 1991 ). 602-626 /NdR/.



1008 Documentazione

Riflessione teologica
Dialogo e Annuncio aveva la speranza che venissero intrapresi degli studi sui temi che indi­

cava. Uno studio merita una particolare menzione: un Colloquio organizzato dal Pontificio 
Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso dal 24 al 28 agosto 1993 a Pune, India, sul tema “Gesù 
Cristo. Signore e Salvatore, e l'incontro con le religioni". In risposta alle sfide sorte dal dialogo 
della Chiesa con le altre religioni il Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso riunì 
insieme alcuni teologi cattolici di varia provenienza per riflettere e proporre suggerimenti per la 
formazione teologica. Il Colloquio non voleva essere qualcosa di finale e definitivo; non vi è 
neanche stata nessuna “Dichiarazione di Pune" al suo termine. Tuttavia, S.E. Mons. Fitzgerald, 
Segretario, ha descritto l’evento come significativo, sia rispetto ai partecipanti che al tema. Egli 
ha scritto: «I teologi invitati provenivano da quattro diversi Continenti e rappresentavano varie 
provenienze, riflettevano le preoccupazioni delle loro rispettive Chiese locali, ed anche il loro 
particolare campo di lavoro, sia nelle Università che nei Seminari, in Centri catechetici o al ser­
vizio delle Commissioni Episcopali per il dialogo inter-religioso. In breve, vi era una buona 
miscela di esperti e di esperienza. Alcuni teologi provenivano da Paesi in cui la maggior parte 
delle persone erano cristiane da secoli, altri da aree di più recente evangelizzazione, altri appar­
tenevano a comunità cristiane che sono in una situazione di minoranza e dove il dialogo inter­
religioso è una necessità quotidiana. I partecipanti si sono lasciati con la convinzione che il 
sostegno teologico del dialogo deve essere attento sia al contesto che alla comunione.

Il tema scelto per questo incontro era davvero fondamentale, la mediazione di Cristo 
come Signore e Salvatore, poiché questo è il mistero centrale della nostra fede. La questione 
non era la possibilità di salvezza per coloro che appartengono ad altre religioni - ciò è stato 
fermamente stabilito nell’insegnamento cattolico - ma piuttosto il come di questa salvezza. 
Come si deve comprendere il ruolo di Cristo come mediatore; in quale misura questa media­
zione è continuata dalla Chiesa; qual è il ruolo delle altre religioni rispetto alla salvezza?» 
(cfr. Pro Dialogo, Bulletin 85-86, 1994/1 ).

Il dialogo con la religione tradizionale
La religione tradizionale, sia in Africa che in altre parti del mondo dove può essere nota 

come religione tribale o indigena, ha ricevuto un’attenzione speciale nei passati dieci anni. 
Incontrando i seguaci della religione tradizionale africana in Bcnin nel 1993, il Santo Padre 
ha incoraggiato i cristiani a trattare gli aderenti alla religione tradizionale con grande stima 
e rispetto. Egli si è augurato che il linguaggio inaccurato e irrispettoso riguardante la reli­
gione tradizionale fosse evitato e, per questo scopo, egli ha raccomandato adeguati corsi 
sulla religione tradizionale africana nelle Case di formazione dei preti e dei religiosi.

Nel Messaggio pubblicato dai partecipanti al Sinodo speciale dei Vescovi per l'Africa 
nel 1994, i Padri sinodali hanno incoraggiato il dialogo con i seguaci della religione tradi­
zionale africana, identificando gli aderenti di queste religioni come «personalità morali e 
saggi pensatori».

Il Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso ha organizzato un Colloquio inter­
nazionale ad Abidjan, Costa d'Avorio, dal 26 luglio al 3 agosto 1996 sul tema “Il Vangelo 
di Gesù Cristo e l'incontro con le religioni tradizionali". Sono stati invitati ventisette esperti 
dai cinque Continenti. Il Cardinale Arinze, Presidente del Pontificio Consiglio, ha detto nel 
suo discorso di apertura: «[Il Colloquio è una riunione di teologi] per riflettere su che cosa 
il Cristianesimo possa dire alle persone della religione tradizionale, specialmente a chi di 
loro è divenuto cristiano». Infatti il dialogo con la religione tradizionale è di due tipi: prima 
con coloro che ancora praticano questa forma di religione e poi, forse più importante, il dia­
logo con quei cristiani che provengono dalla religione tradizionale. Questo si può definire il 
dialogo fra Vangelo e cultura (cfr. Pro Dialogo, Bulletin 94, 1997/1).



Documentazione 1009

Il Cardinale Arinze, con il Capo Sezione del Pontificio Consiglio per il dialogo della 
Chiesa con le religioni tradizionali, è stato invitato nel 1997 per un Seminario sulla Cultura 
Tribale e le Religioni dai Vescovi della regione Nord-Est dell'India, dove la popolazione 
cattolica condivide la cultura tribale con gli aderenti alla religione tradizionale. La Federa­
zione delle Conferenze Episcopali dell’Asia ha anche organizzato una serie di incontri per 
incoraggiare il dialogo della Chiesa con la religione tradizionale che si trova in tutto il Con­
tinente asiatico sotto diverse denominazioni.

Dialogo con i musulmani
Nonostante le molte inevitabili difficoltà, il dialogo islamo-cristiano ha ricevuto una 

crescente attenzione da parte della Chiesa cattolica negli scorsi dieci anni. Lo stesso Santo 
Padre è stato il pioniere nel manifestare rispetto e stima verso i musulmani e la loro tradi­
zione religiosa, da un lato, e non scendendo a compromessi nell'annunciare la Buona 
Novella di Gesù Cristo dall'altro. I suoi vari discorsi, preghiere e gesti che colpiscono, par­
ticolarmente durante i suoi Viaggi Apostolici, sono stati apprezzati non solo dai cattolici ma 
da tutte le persone di buona volontà. Una speciale menzione deve essere fatta della visita del 
Papa ad Al Azhar, Il Cairo, Egitto, nel febbraio 2000 e alla tradizionalmente venerata Tomba 
di San Giovanni Battista alla moschea Omayyad a Damasco nel maggio 2001.

Il Pontifìcio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso con i rappresentanti di Organizza­
zioni islamiche intemazionali, ha creato un Comitato di liaison islamo-cattolico nel giugno 
1995 che si incontra annualmente per discutere vari temi di interesse reciproco. Per inizia­
tiva di Al Azhar nel 1998, il Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso ha istituito 
un altro Comitato congiunto con quell'Istituto: la Commissione Permanente di Dialogo con 
le Religioni Monoteiste. Dietro richiesta dei partners musulmani questo Comitato ha fissato 
per rincontro annuale la data del 24 febbraio, il giorno in cui il Santo Padre ha visitato l'I­
stituto Al Azhar nel 2(XX).

Dialogo con i buddhisti
Viste le fondamentali differenze fra Buddhismo e Cristianesimo, il dialogo della Chiesa 

con i buddhisti potrebbe sembrare impossibile. Al contrario, il Pontificio Consiglio per il Dia­
logo Inter-Religioso ha avuto due Colloqui intemazionali di successo, invitando studiosi e 
monaci buddhisti e teologi cristiani a discutere argomenti di interesse comune. Si avvertiva 
la necessità di articolare il credo di entrambe le tradizioni su temi quali Dio, l’uomo, il 
mondo, la storia umana, il male, la salvezza e altro. Il primo Incontro buddhista-cristiano si 
è tenuto in un monastero buddhista a Taiwan dal 31 luglio al 4 agosto 1995 sul tema “Buddhi­
smo e Cristianesimo - convergenza e divergenza". A questo Incontro ha fatto seguito il 
secondo Colloquio buddhista-cristiano che si è svolto in un monastero cattolico a Bangalore, 
India, dall'8 al 12 luglio 1998 sul tema: “Parola e silenzio nella tradizione buddhista e in 
quella cristiana". Sono state pubblicate dichiarazioni conclusive, comunemente approvate 
dai partecipanti buddhisti e cristiani. Queste dichiarazioni sono state pensate perché diven­
gano una sorta di punto di riferimento per ulteriori Incontri buddhista-cristiani a livelli regio­
nale, nazionale e locale (cfr. Pro Dialogo, Bulletin 90, 1995/3 e 100. 1999/1).

Il dialogo è un impegno serio e disciplinato. E motivato da una fedeltà che non scende 
a compromessi alla propria tradizione religiosa. E guidato da chiari principi. La pratica del 
dialogo deve guardarsi dalle tendenze, che operano in forma sottile, verso il relativismo e il 
sincretismo. In questo contesto è stata congiuntamente organizzata dal Pontificio Consiglio 
per il Dialogo Inter-Religioso e dal Consiglio delle Conferenze Episcopali Europee una con­
sultazione dal 19 al 22 maggio 1999 a Roma, su "Buddhismo in Europa". Lo scopo della



1010 Documentazione

consultazione era quello di accertare la diffusione del Buddhismo in Europa, analizzare le 
ragioni di tale espansione, identificare le implicazioni per la vita pastorale, comprendere le 
sfide alla Chiesa, articolare la possibilità di un autentico e continuo dialogo con il Buddhi­
smo. La dichiarazione finale pubblicata alla conclusione dichiarava: «La Chiesa riconosce 
con rispetto e afferma le verità e i valori in una tradizione che offre risposte coerenti agli 
“enigmi dell’esistenza umana” (Nostra aetate, 1). In particolare, come ha riconosciuto il 
Vaticano II, “il Buddhismo nelle sue varie forme testimonia l’essenziale inadeguatezza di 
questo mutevole mondo” (Nostra aetate, 2). La Chiesa vede nel Buddhismo un serio per­
corso verso la conversione radicale del cuore umano. Per la stessa preoccupazione della 
Chiesa di essere consapevole della presenza del Signore, essa non può che essere rispettosa 
di una tradizione che presta attenzione al potere salvifico del "qui ed ora”. La pratica della 
concentrazione crea un senso di ampio silenzio che nutre l’attitudine alla compassione. Que­
sta spesso sfocia nell’impegno e nell’azione. Questa ed altre pratiche buddhiste incorag­
giano quei “frutti dello spirito” - pace intima, gioia, equanimità - che accompagnano un’in­
tensa disciplina spirituale».

Dialogo con hindu, giainisti e sikhs
Non è sempre facile per la ben strutturata Chiesa cattolica trovare per il dialogo un ade­

guato partner delle altre tradizioni religiose. Questa difficoltà si avverte in maniera ancor 
più acuta quando la Chiesa si sforza di dialogare con l’Induismo che proclama di non avere 
un fondatore, un credo comune, nessuna esigenza di approvare delle dottrine stabilite e nes­
suna obbedienza ad una autorità coordinatrice centralizzata. Tuttavia i cristiani, sia in India 
che altrove, sono impegnati nel dialogo con varie tradizioni hindu. La Dichiarazione finale 
dell'Incontro indù-cristiano che si tenne a Mumbai, India, dal 5 al 10 febbraio 1998, diceva: 
«[Questo Incontro] costituisce una nuova tappa del dialogo stesso, poiché non è solo una 
semplice conversazione fra due tradizioni religiose, ma anche una ricerca comune per la per­
tinenza della verità religiosa, compresa l’esperienza mistica e l'adhyatmavidya (la cono­
scenza spirituale) per il benessere dell’umanità». In un altro Incontro di dialogo hindu-cri- 
stiano che si è tenuto sempre a Mumbai dal 27 febbraio al 2 marzo 2000 i partecipanti hanno 
riflettuto sui valori etici dell’Induismo e del Cristianesimo nella società, famiglia e vita 
monastica. I partecipanti cristiani hanno sviluppato la questione dell'etica a livello mondiale 
e delle Istituzioni intemazionali basandosi sulla Bibbia e sulla comunione tra le persone 
della SS.ma Trinità e sull’esempio di Gesù.

Sono stati compiuti consistenti tentativi da parte del Pontificio Consiglio per il Dialogo 
Inter-Religioso di rispondere al desiderio espresso da gruppi religiosi come il Giainismo ed 
il Sikhismo di dialogare con la Chiesa. Delegazioni ufficiali di queste due religioni si sono 
recate in visita in Vaticano dove sono state ricevute dal Santo Padre rispettivamente nel 1995 
e nel 2(XX).

Il Grande Giubileo dell’Anno 2000 e il dialogo inter-religioso
La promozione del dialogo inter-religioso non è certo sfuggita alla mente del Santo 

Padre quando, attraverso la sua Lettera Apostolica Tertio Millennio adveniente, egli ha esor­
tato la Chiesa a celebrare il Grande Giubileo dell’Anno 2000. Nella Tertio Millennio adve­
niente egli ha detto che la riflessione sulla paternità di Dio doveva condurre a considerare 
l'unità della famiglia umana e perciò egli ha invitato a dare un’attenzione speciale al dia­
logo inter-religioso durante l’anno del Padre, anno finale della preparazione per il Giubileo. 
Il Papa ha dedicato un certo numero di discorsi durante l'udienza generale del mercoledì 
nell’anno del Padre all’argomento delle relazioni inter-religiose.



Documentazione 1011

Facendo attenzione all’invito del Santo Padre, il Consiglio di Presidenza del Comitato 
Centrale per il Grande Giubileo dell’Anno 2000 ha ritenuto opportuno che si tenesse un’As­
semblea inter-religiosa nel 1999. Il compito di organizzare questo Incontro è stato affidato al 
Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso. Il tema scelto per l’Assemblea è stato: 
“Alle soglie del Terzo Millennio: collaborazione fra le diverse religioni”. Vi hanno preso 
parte circa 200 persone, appartenenti a quasi 20 tradizioni religiose. L’attiva partecipazione 
di tutti ha contribuito al successo dell’Incontro. Nell’ottobre del 1986 Papa Giovanni Paolo 
II aveva invitato ad Assisi i rappresentanti di diverse religioni per digiunare e pregare per la 
pace nel mondo. L’Assemblea inter-religiosa, coincisa con il 13° anniversario di questo ecce­
zionale evento, ha costituito un altro importante punto di riferimento nel comune pellegri­
naggio intrapreso dalla Chiesa con persone di altre tradizioni religiose. Perché le religioni 
devono collaborare? Rispondendo a tale questione il Cardinale Arinze, Presidente del Ponti­
ficio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso. ha detto: «Il nostro mondo si trova di fronte a 
molti problemi e sfide che vanno oltre le frontiere religiose. Una soluzione durevole a questi 
complessi problemi e sfide si può trovare solo nella cooperazione di tutti i credenti. Nessuno 
può restare indifferente di fronte a questi problemi. Per di più, i più alti ideali proposti dalle 
varie tradizioni religiose ci obbligano a cercare delle giuste risposte. Le situazioni di sfida che 
sono discusse non possono cambiare senza una certa conversione dei cuori. La religione offre 
la più forte e profonda motivazione per una tale conversione. La collaborazione fra religioni 
diviene allora una necessità, andando oltre qualcosa di meramente opzionale».

Il Santo Padre ha parlato della sua gioia all’Incontro dei rappresentanti di differenti tra­
dizioni religiose «vicino alla Tomba di Pietro». Egli ha sottolineato che «i leaders religiosi 
hanno un ruolo vitale da giocare nel nutrire quella speranza di giustizia e pace senza la quale 
non vi sarebbe un futuro degno dell’umanità». Ha invitato tutti i presenti a contrastare la 
crisi della civiltà con una nuova civiltà dell'amore, fondata sui valori universali di pace, soli­
darietà. giustizia e libertà (Tertio Millennio adveniente. 52). Sfidando tutti i credenti, il 
Santo Padre ha detto: «Il compito che abbiamo di fronte è quindi promuovere una cultura 
del dialogo. Personalmente e insieme, noi dobbiamo mostrare come il credo religioso ispiri 
pace, incoraggi la solidarietà, promuova la giustizia e consolidi la libertà» (Discorso alla 
cerimonia conclusiva, 28 ottobre 1999).

Uno dei frutti immediati dell'Assemblea è stato il Messaggio dei partecipanti al mondo 
intero. Riuniti in Vaticano nello “spirito di Assisi” (allusione all'invito del Santo Padre ad 
Assisi nel 1986 per pregare e digiunare per la pace nel mondo) i partecipanti dai diversi 
punti della terra e rappresentanti di diverse religioni hanno deciso di confrontarsi insieme 
responsabilmente e coraggiosamente sui problemi e le sfide del mondo moderno (per es. 
povertà, razzismo, inquinamento ambientale, materialismo, guerra e proliferazione delle 
armi, AIDS, mancanza di cure mediche, crollo della famiglia e della comunità, emargina­
zione delle donne e dei bambini, ecc.).

Il Consiglio di Presidenza del Comitato Centrale del Grande Giubileo ha anche affidato 
al Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso, in collaborazione con la Congrega­
zione per l'Evangelizzazione dei Popoli, il compito di aiutare i cattolici a celebrare la gior­
nata di Pentecoste durante l'Anno Giubilare, invitandoli a riflettere sui loro doveri verso gli 
altri: annuncio di Cristo, testimonianza e dialogo. La liturgia di quel giorno invitava ogni 
battezzato ed ogni comunità ecclesiale a meditare su come essere sempre più coinvolti nel- 
l'annunciare e nel testimoniare Cristo a tutti, pur rispettando le loro differenti affiliazioni 
religiose. Nella sua omelia durante la Messa in Piazza San Pietro alla vigilia di Pentecoste, 
il Santo Padre ha detto: «|La Chiesa) infatti, sa bene che il divino messaggio affidatole non 
è nemico delle più profonde aspirazioni dell'uomo; anzi, esso è stato rivelato da Dio per col­
mare, oltre ogni aspettativa, la fame e la sete del cuore umano. Proprio per questo il Vangelo 
non dev'essere imposto ma proposto, perché solo se accettato liberamente e abbracciato con 
amore può svolgere la sua efficacia» ( 11 giugno 2000, n. 3).



1012 Documentazione

Entrare nel Terzo Millennio con l’impegno ad un annuncio rispettoso
Dialogo e Annuncio continua ad esercitare la sua influenza aiutando i cattolici a rego­

lare la pratica del dialogo inter-religioso. Il Santo Padre ha condotto la Chiesa nel nuovo 
Millennio decidendo di restare fedele agli insegnamenti del Concilio Vaticano 11. Nella Let­
tera Apostolica Novo Millennio ineunte egli scrive: «Negli anni che hanno preparato il 
Grande Giubileo la Chiesa ha tentato, anche con Incontri di notevole rilevanza simbolica, di 
delineare un rapporto di apertura e dialogo con esponenti di altre religioni. Il dialogo deve 
continuare» (n. 55). Dialogo e Annuncio sottolinea la testimonianza che non scende a com­
promessi a Gesù Cristo e al suo Vangelo; tuttavia, esso avverte che questa testimonianza 
deve essere resa nella consapevolezza che l'azione di Cristo e del suo Spirito è già miste­
riosamente presente in tutti quelli che vivono in sincero accordo con la loro convinzione 
religiosa. Il Santo Padre qualifica questa testimonianza come «rispettoso annuncio». Grazie 
a documenti come Dialogo e Annuncio la Chiesa è in grado di camminare insieme con tutti 
i credenti verso l'eterna contemplazione di Dio nello splendore della sua gloria.

mons. Felix Anthony Machado
Sotto-Segretario del Pontificio Consiglio 

per il Dialogo Inter-Religioso

Da L'Osservatore Romano, 2 giugno 2001



CATECHESI È COMUNICARE CON I TUOI FEDELI AD UNO AD UNO...

SISTEMI AUDIO E VIDEO

È LA SOLUZIONE PIÙ SEMPLICE E SICURA 
AFFINCHÉ LA PAROLA GIUNGA LIMPIDA E CHIARA

PASS costruisce, installa ed assiste:
— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— radiomicrofoni esenti da disturbi
— sistemi video - grandi schermi
— microfoni “piatti” da altare

PASS inoltre:
— HA UN ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI 
— GARANTISCE UNA ACCURATA ASSISTENZA TECNICA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi: 
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario 
Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Chiesa 
Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. 
Alpignano, S. Margherita dei colli, S. 
Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo 
(Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, 
Parr. Reano, Parr. Trana. Parr. Allessano, 
Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco 
(Valdocco), Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, 
Parr. Varisella, Ist. La Salle, Parr. B.ta 
Paradiso. Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino. 
Parr. Coassolo.

Interno basilica di Maria Ausiliatrice

10144 TORINO — CORSO REGINA MARGHERITA, 209/a
(OH) 473.24.55 /437.47.84

FAX (011)48.23.29



LA RADIO PARROCCHIALE

Costruiamo e realizziamo
— I migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di comunicare.
— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.
— Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite. 
— Servizio assistenza immediato.

WEB Sede: 12040 Govone (CN) - V. Piana, 5 - Tel. (0173) 58677- 58812 
10147 Torino: Tagliante Giovanni - V. Cardinale Massaia, 76 - Tel. 2296198 - 766897



BASILICA DI S. PIETRO IN VATICANO
Un nuovo impianto di elettrificazione campane e orologio da torre 

realizzato ed installato dalla TREBINO nel 1994.

FONDERIE 
CAMPANE

(TREBINOJ
CAV. ROBERTO TREBINO s.n.c.
16030 USCIO (GE) ITALY - TEL. 0185/919410 - FAX 0185/919427



Interventi tecnici 
di manutenzione, 
riparazione, 
pronto intervento 
con corde 
e tecniche 
alpinistiche

• Chiese

• Campanili

• Torri

• Ospedali

• Scuole

Raggiungiamo 
l'irraggiungibile 
con la massima 
competenza, 
sicurezza, rapidità 
e risparmio.

•
Ditta Castagneri Saverio 

10074 Lanzo Torinese

Via S. Ignazio, 22 
Tel. 0123/320163



CAPANNI Fonderie
CAMPANE - OROLOGI - IMPIANTI

Via Reg. S. Stefano, 23-25 
15019 STREVI (AL)

Tel. 0144/37 27 90
0337/24 01 80

FORNITORI DEL SANTUARIO B. V. CONSOLATA - TORINO
ASSISTENZA - MANUTENZIONI SU OGNI TIPO DI IMPIANTO



La Voce del Popolo
LA TUA VITA IN PRIMA PAGINA

Il settimanale della Chiesa torinese che ti informa su:
• i fatti principali del territorio torinese
• la vita della Chiesa locale e universale
• i problemi e l’attualità culturale e sociale

Corso Matteotti. 11 - 10121 Torino
Tel. 011.562.18.73-011.545.768. Fax 011.549.113

il nostro 
tempo

LA CULTURA DELLA GENTE

Il giornale cattolico a diffusione nazionale propone ogni settimana:
• i fatti principali dell’attualità culturale e politica
• commenti, analisi, riflessioni sui temi in discussione
• un punto di vista "cristiano” sugli avvenimenti

Corso Matteotti. 11 - 10121 Torino
Tel. 011.562.18.73-011.545.768. Fax 011.549.113



Calendari 2002

mensile 

soggetti vari con didascalie, 
stampa a quattro colori 

su carta patinata 
formato 35,5 x 17,5, 

13 figure, 
pagine 12 + 4 di copertina

RICHIEDETECI 
SUBITO 

COPIE saggio!

PER FORTI 

TIRATURE 

PREZZI 

DA CONVENIRSI

★
Con un adeguato 
aumento di spesa 

si possono aggiungere 
notizie proprie

a colori, 
con riproduzioni artistiche 

di quadri d'autore, 
formato 34 x 24



CON I NUOVI APPA
Omnia ter modir

I DI RISCALDAMENTO A NORME EUROPEE "CE":

GRANDE RISPARMIO 
ALTO RENDIMENTO (OLTRE IL 90%) 

MASSIMA SICUREZZA 
QUALITÀ' CONTROLLATA

, T
o

t in
o

OMNIA TERMOAIR

riscaldamento di grandi spazi, 
come Chiese, Oratori, palestre, 
teatri e locali di riunione.

Con la sua trentennale 
esperienza nel settore ed un ricco 
catalogo di prodotti e soluzioni, 
è in grado di offrire studi 
e preventivi gratuiti per 
nuovi impianti, trasformazioni 
ed adeguamenti alle 
normative, 
manutenzioni.

10040 LEINI' (TORINO) • STRADA DEL FORN ACINO, 87/C • TEL.011.998.99.21 r.a.- FAX 011.998.13.72
www.omniatermoair.com • e-mail: omnia@omniatermoair.com

http://www.omniatermoair.com
mailto:omnia@omniatermoair.com


UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56 201 - fax 011/51 56209 - ore 9-12

Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56271 - E-mail: archivio@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56 203 - fax 01 1/51 56209
E-mail: sacramenti@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi (tei. ab. 011/74 02 72) su appuntamento

Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56 295 (ab. 0335/632 3590)
ore 9-12 (escluso giovedì e sabato)

Ufficio per l'Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56360 - fax 011/51 56369
E-mail: amministrativo@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio dell'Avvocatura - tei. 011/51 56210 - fax 011/51 56209
E-mail: avvocatura@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56210 - fax 011/51 56209
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56286
ore 9-12 (escluso sabato)

sezione servizi pastorali
Ufficio Catechistico - tei. 011/51 56 310 - fax 011/51 56319

E-mail: catechistico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)
Ufficio Liturgico - tei. 011/51 56280 - fax 011/51 56289

E-mail: liturgico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18
Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/5371 87 - 011/530626 - fax 01 1/5371 32

E-mail: caritas@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5
ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 011/51 56220 - fax 011/51 56229
E-mail: missionario@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 011/51 56350 - fax 01 1/51 56349
E-mail: giovani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/51 56340 - fax 011/51 56349
E-mail: famiglia@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/51 56 335
E-mail: anziani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 011/562 52 11 - 011/562 58 13 - fax 011/5625922
E-tnail: lavoro@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delTEducazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e dell'Università
•el. 011/51 56 230 - fax 011/51 56239 - E-mail: scuola@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 011/53 8796 - 011/53 9052
E-mail: sanita@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

I fficio per la Pastorale dei Migranti - tei. 011/2462092 - fax 011/202542
E-mail: serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it - www.torino.chiesacattolica.it/migranti
via Ceresole n. 42 - ore 9-12 - 14,30-17,30 (chiuso mercoledì pomeriggio e sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 01 1/51 56 330
E-mail: turismo@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 martedì e venerdì - ore 15,30-17,30 tutti i giorni (escluso sabato)

l fficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 01 1/51 56300 - fax 011/51 56309
E-mail: coinunicazioni@torino.chiesacattolica.it - ore 10,30-13 (escluso sabato)

mailto:archivio@torino.chiesacattolica.it
mailto:sacramenti@torino.chiesacattolica.it
mailto:amministrativo@torino.chiesacattolica.it
mailto:avvocatura@torino.chiesacattolica.it
mailto:catechistico@torino.chiesacattolica.it
mailto:liturgico@torino.chiesacattolica.it
mailto:caritas@torino.chiesacattolica.it
mailto:missionario@torino.chiesacattolica.it
mailto:giovani@torino.chiesacattolica.it
mailto:famiglia@torino.chiesacattolica.it
mailto:anziani@torino.chiesacattolica.it
mailto:lavoro@torino.chiesacattolica.it
mailto:scuola@torino.chiesacattolica.it
mailto:sanita@torino.chiesacattolica.it
mailto:serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it
http://www.torino.chiesacattolica.it/migranti
mailto:turismo@torino.chiesacattolica.it
mailto:coinunicazioni@torino.chiesacattolica.it


RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= rdto)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Abbonamento annuale per il 2001 L. 85.000 - Una copia L. 8.500
Anno LXXVIII - N. 6 - Giugno 2001

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984

Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino •

Amministrazione: Opera Diocesana Preservazione Fede “Buona Stampa” - c.so Matteotti n. 11
10121 Torino - C.C.P. 10532109 - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 11/2001
Spedito: Dicembre 2001


