
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

7-8 ANNO LXXVIII
LUGLIO-AGOSTO 2001



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale. 

Per l'orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio. 
Tutti gli Uffici sono chiusi: 
- il sabato pomeriggio; 
— nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato; 
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il / 6 agosto, il 2 novembre;
- nei giornifestivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56 240 - fax 01 1/51 56 249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56 333 - fax 01 1/51 56209

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicari Generali - ore 9-12
Fiandino mons. Guido (ab. tei. 01 1/568 28 17 - 349/15741 61 )
Lanzetti mons. Giacomo (ab. tei. 01 1/38 93 76 - .347/246 20 67)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TO Città:
Lanzetti mons. Giacomo (ab. tei. 01 1/38 9376 - .347/24620 67)
venerdì ore 10-12
Distretti pastorali:
TO Nord: Foieri don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - .347/546 05 94) 
lunedì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Garlo (ab. Carmagnola tei. 011 /972.31 71 - 339/359 68 70) 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Matta mons. Gabriele (ab. Orbassano tei. 011/9002794 - 333/6869655) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 01 1/58 III) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE tei 011/51 56216

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 01 1/31 I 5422):
pastorale dell'iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/205.3474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani.

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/972 00 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità; mi- 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO

Cattaneo don Domenico (tei. uff. 01 1/51 56.360 - ab. 011/521 1557) 
(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
UFFICIALE PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA METROPOLITANA

SOMMARIO
Pag-

Atti del Santo Padre
Epistola Apostolica Magnificat Anima mea al popolo cattolico di Ungheria a compi­

mento del "Millennio Ungarico” 1023
Messaggio ai partecipanti a un Convegno di studio circa la liceità dello xenotrapianto 1026
Messaggio per la Giornata Mondiale del Migrante e del Rifugiato 2002 1028
Messaggio per la XVII Giornata Mondiale della Gioventù 1031
Messaggio per la Giornata Mondiale del Malato 2002 1034
Per il G8 di Genova (8.7) 1123
Il razzismo offesa contro Dio (26.8) 1052

Atti della Santa Sede

Congregazione per la Dottrina della Fede:
- Risposta a un Dubbio circa la validità del battesimo 1037
- Nota sul valore dei Decreti dottrinali concernenti il pensiero e le opere del Rev.do

Sacerdote Antonio Rosmini Serbati 1038
Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti:

Risposta a un quesito sul momento della celebrazione del sacramento della Penitenza 1041
Pontificio Consiglio per la Promozione dell’Unità dei Cristiani:

Orientamenti per l'ammissione all'Eucaristia fra la Chiesa Caldea e la Chiesa Assira 
dell'Oriente 1042

Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace:
La Chiesa di fronte al razzismo. Per una società più fraterna 1045

Pontificia Commissione per i Beni Culturali della Chiesa:
Lettera circolare La funzione pastorale dei musei ecclesiastici 1055

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Inserimento nel sistema di sostentamento del Clero dei sacerdoti "Fidei donum": modifica 
della Delibera C.E.I. n. 58 1087

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

Nuovo Vescovo di Biella 1091



1022

Atti del Cardinale Arcivescovo

Nomina di Vicari Generali 1093
Messaggio all’Arcidiocesi per la nomina dei Vicari Generali 1095
Messaggio ai Torinesi partecipanti all'Incontro delle Associazioni ecclesiali per il G8 di

Genova 1117
Lettera ai sacerdoti per l'avviamento dell'indirizzo pastorale all'Istituto Superiore di 

Scienze Religiose 1097
Comunicazione della nomina di don Gabriele Mana come Vescovo di Biella 1099

Curia Metropolitana

Vicariato Generale:
Comunicato circa Domenico Fiume 1101

Cancelleria:
Comunicazione - Rinunce di parroci - Termine di ufficio - Trasferimenti - Nomine -
Santuario della Consolata in Torino - Commissione diocesana per l’ecumenismo - 
Nomine e conferme in Istituzioni varie - Comunicazione - Sacerdoti diocesani defunti 1102

Documentazione

Interventi in preparazione al G8 di Genova: 
- Lettera dei Vescovi liguri 1113 •
- Messaggio del Cardinale Poletto ai Torinesi partecipanti all’Incontro delle Associa­

zioni ecclesiali a Genova 1117
- Discorso dell’Arcivescovo di Genova all’Incontro delle Associazioni ecclesiali 1118
- Manifesto ai Leaders del G8 - Messaggio di 70 Associazioni cattoliche italiane 1120
- Discorso del Santo Padre all’Angelus di domenica 8 luglio 1123
- Lettera del Cardinale Presidente del Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace 

all’Arcivescovo di Genova 1124
- Documento interconfessionale delle Chiese e Comunità cristiane di Genova 1126
- Messaggio personale del Santo Padre ai Responsabili delle otto Nazioni presenti a

Genova 1128

La questione della validità del battesimo conferito nella Chiesa di Gesù Cristo dei Santi 
dell'ultimo giorno (p. Luis F. Ladaria, S.L) 1229

Risposta della Congregazione per la Dottrina della Fede ad un Dubbio circa la validità 
del battesimo conferito nella "Chiesa di Gesù Cristo dei Santi dell'ultimo giorno" 

(p. Urbano Navarrete, S.L) 1133

Sviluppo e coerenza delle interpretazioni magisteriali del pensiero rosminiano (p. Karl
Joseph Becker, S.L) 1139

"New Economy" e Dottrina Sociale della Chiesa (Card. François-Xavier Nguyén Van 
Thuàn) I144



Atti del Santo Padre

EPISTOLA APOSTOLICA

MAGNIFICAT ANIMA MEA
DEL SOMMO PONTEFICE 

GIOVANNI PAOLO II

AL POPOLO CATTOLICO DI UNGHERIA 
A COMPIMENTO DEL “MILLENNIO UNGARICO”

1. L'anima mia magnifica il Signore e il mio 
spirito esulta in Dio, mio Salvatore (Le 1,46). 
Nella prossima solennità dell’Assunzione della 
Vergine Maria con speciale devozione sarà innal­
zato nella Basilica di Esztergom-Budapest il suo 
cantico di lode a Dio, quando il Popolo Unghere­
se ricorderà il glorioso evento del Battesimo dei 
suoi antenati avvenuto mille anni fa ad opera di 
Santo Stefano. Tale ricordo senza dubbio indurrà 
gli animi a ringraziare per gli innumerevoli bene­
fici ricevuti durante questo Millennio per inter­
cessione della Grande Signora degli Ungheresi. 
In quello stesso giorno anch’io, spiritualmente 
presente col Clero e con i fedeli radunati nella 
Basilica di Esztergom-Budapest. mi unirò al can­
tico della Vergine Santissima: L'anima mia ma­
gnifica il Signore e il mio spirilo esulta in Dio, 
mio Salvatore.

2. Il "Millennio Ungherese" diventa avveni­
mento ancor più illustre per il fatto che da voi 
viene celebrato nella solenne anniversaria memo­
ria della morte di Santo Stefano nella città reale 
di Esztergom. alla quale giunse un tempo la co­
rona donata dal mio venerato Predecessore Silve­
stro II. Essa è ora conservata nella splendida Ba­
silica innalzata nel luogo stesso dell’incoro­
nazione. dove converranno vivamente grati, in­
sieme con una moltitudine di fedeli e molti re­
sponsabili della vita pubblica dello Stato Unghe­
rese, il Presidente, il Primo Ministro della Re­
pubblica. i Rappresentanti del Governo e del

Pubblico Consiglio nonché i Magistrati di Eszter­
gom.

Questo antichissimo diadema per gli Unghe­
resi è simbolo della identità nazionale, della sto­
ria e della cultura millenaria del loro Regno, e in­
signito del titolo di Sacra Corona, dal popolo è 
venerato come reliquia. Tale profondo significato 
spirituale aiuti gli uomini della presente genera­
zione ad edificare, sul fondamento delle istituzio­
ni cristiane precedenti, un futuro pieno di signifi­
cativi valori.

3. A grande beneficio del Popolo Ungherese 
la Provvidenza divina dispose che. mille anni fa. 
un uomo di straordinaria prudenza, dotato di ec­
cezionale ingegno e grande sapienza, ricevesse 
da Papa Silvestro la corona con la quale fu inco­
ronato nella solennità del Natale del Signore del­
l’anno mille. In breve tempo avvenne che lo Stato 
Ungherese diventasse indipendente e si aggiun­
gesse al numero dei Regni d'Europa.

Stefano accettò la corona non come onore, ma 
come servizio: pertanto in tutte le circostanze 
cercò sempre il bene della comunità a lui affida­
ta. sia organizzando e difendendo il Regno, sia 
promulgando nuovi decreti come anche curando 
lo sviluppo delle due culture, quella umana e 
quella divina.

Il re Stefano per nulla contaminato dal fascino 
di vantaggi e successi propri, dopo aver superate 
le lusinghe del suo tempo, trovò una viva sorgen­
te attingendo alla quale rinforzò l’animo per gui-

1023



1024 Atti del Santo Padre

dare il suo popolo con un fedele servizio. Tale 
sorgente spirituale con indovinata concisione 
così viene sintetizzata da uno scrittore: «Presen­
tandosi sempre come se si trovasse davanti al tri­
bunale di Cristo, la cui presenza contemplava 
con gli occhi interiori e un volto tale da incutere 
rispetto, dimostrò di avere Cristo sulle labbra. 
Cristo nel cuore e Cristo in tutte le azioni»'.

4. Il re Stefano nel corso di questi mille anni 
è sempre apparso luminoso esempio di vita fami­
liare. Dei suoi figli uno solo, Emerico, raggiunse 
l’adolescenza; Santo Stefano curò in modo spe­
ciale la sua istruzione e vigilò perché fosse arric­
chito della scienza allora necessaria. Con solleci­
tudine si preoccupò della sua formazione, per la 
qual cosa lo affidò ad illustri maestri - tra i quali 
San Gerardo, futuro Vescovo di Szeged-Csanad 
-, e volle fosse preparato a sua utilità un libretto 
che riportasse le sue riflessioni e regole di vita. 
Per mezzo di queste preparò il figlio alla vita in 
modo tale da renderlo degno di governare il 
Regno sia per scienza che per condotta di vita. 
Ma poiché morì ancor giovane, non potè succe­
dere al padre.

La famiglia del re Stefano si impose veramen­
te per santità. Onorata dalla sposa Beata Gisela e 
dal Santo figlio Emerico, potè diffondere tale 
virtù nel succedersi delle generazioni da far giu­
stamente ritenere che la casa Arpadiana ha dato 
alla Chiesa innumerevoli Santi e Beati. Tali 
splendide luci di Cristianesimo ancora ci spingo­
no perché con retto cammino seguiamo le vesti­
gia di Cristo. A distanza di dieci secoli sono an­
cora di monito alla nostra generazione perché le 
virtù della vita familiare siano grandemente sti­
mate e non venga trascurata la missione di edu­
care i figli. Perciò opportunamente ripeto ciò che 
dissi agli uomini di cultura e di scienza in occa­
sione della mia Visita pastorale in Ungheria: 
«Nella cultura umana grandissima è l'importanza 
dell'educazione. Questa poi vuole che alle future 
generazioni sia consegnato il complesso dei ritro­
vati scientifici e delle invenzioni tecniche |...j. 
Con eguale, anzi maggiore sforzo si deve opera­
re nel campo dell'educazione. Infatti una conce­
zione ristretta dell’uomo può recare immenso 
danno all’istruzione»2.

5. Di questo uomo meraviglioso nel governa­
re lo Stato, ricordiamo la particolare indole, dalla 
quale fu spinto ad affrontare con felice esito i gra­
vissimi impegni connessi con l’organizzazione 
del Regno. Gli storici della sua vita riferiscono 
che Stefano ebbe un animo sempre dedito alla 
preghiera e che trovò sempre il tempo di pregare 
nonostante fosse oberato dai molti negozi del go­
verno. Questo suo animo appare nel Piccolo libro 
sulla formazione dei costumi, scritto per il figlio 
Emerico: «L’osservanza della preghiera è la più 
grande conquista della salute reale... La preghie­
ra continua è purificazione e remissione dei pec­
cati. Tu poi, figlio mio, ogni volta che ti rechi al 
tempio di Dio, fa’ in modo di adorare Dio con Sa­
lomone, figlio del re, e tu stesso, come re, di’ 
sempre: “Manda, o Signore, la sapienza dall’alto 
della tua grandezza, perché sia con me e con me 
lavori, affinché io sappia che cosa sia gradito da­
vanti a te in ogni tempo’’»'.

Specialmente voglio sottolineare questa carat­
teristica, cioè che grandemente stimo la promo­
zione dello spirito di preghiera all'inizio del 
nuovo Millennio, come ho scritto nella mia re­
cente Lettera Apostolica: «Per questa pedagogia 
della santità c'è bisogno di un Cristianesimo che 
si distingua innanzi tutto nell'arte della preghie­
ra. [...] E necessario imparare a pregare. (...) Spe­
cie di fronte alle numerose prove che il mondo 
d’oggi pone alla fede, essi (cioè, i cristiani comu­
ni] sarebbero non soltanto cristiani mediocri, ma 
“cristiani a rischio". Correrebbero, infatti, il ri­
schio insidioso di veder progressivamente affie­
volita la loro fede, e magari finirebbero per cede­
re al fascino di “surrogati", accogliendo proposte 
religiose alternative e indulgendo persino alle 
forme stravaganti della superstizione»4.

6. Santo Stefano viene presentato mentre tiene 
con le mani la Sacra Corona e consacra il Regno 
ed il suo popolo alla “Grande Signora degli Un­
gheresi". A tale gesto di dedizione il Popolo Un­
gherese fino ai giorni nostri aderì tanto fortemen­
te che il culto mariano è diventato caratteristica 
nazionale. Perciò con gioia ricordo che dieci anni 
fa in occasione della mia Visita pastorale in Un­
gheria, dopo la Messa celebrata a Budapest nella 
Piazza degli Eroi, insieme con tutto il Popolo Un-

1 Legenda maior S. Stephani, c. 20: Scrittori della storia Ungherese al tempo dei comandanti e dei re della 
stirpe Arpadiana, stampato a cura di E. Szentpétcry. I-II, Budapest 1937-1938, 11 392.

1 Giovanni Paolo II, Discorso agli uomini di cultura e di scienza (Budapest, 17 agosto 1991 ), 6.
’ S. Steiano, Libellus de institutione morum ad Entericum ducem, c. 9: Scrittori della storia Ungherese, n. 

1. 11 626.
4 Giovanni Paolo li. Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte (6 gennaio 2001), 32. 34: AA.S’ 93 (2001), 

288. 290.



Atti del Santo Padre 1025

gherese ho rinnovato questa offerta della vostra 
Patria alla “Grande Signora degli Ungheresi": è 
opportuno ehe ora, avvicinandosi la conclusione 
del “Millennio Ungherese”, rinnoviate, con la 
stessa preghiera, la medesima offerta.

La protezione della Beatissima Vergine Maria, 
Grande Signora degli Ungheresi, che il vostro

Popolo tante volte ha sperimentato nella sua sto­
ria, guidi i vostri Governanti ecclesiastici e civili 
e la Patria vostra in questo Millennio lungo la via 
dello sviluppo, del progresso, delle virtù cristia­
ne, della solidarietà e della pace! A voi tutti poi, 
in questa insigne festa del Popolo vostro, impar­
to volentieri la Benedizione Apostolica.

Da Castel Gandolfo, 25 luglio dell'anno 2001, ventitreesimo del mio Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. II

Dai vari interventi di Giovanni Paolo II durante la Visita Apostolica compiuta in Ungheria 
nei giorni 16-20 agosto 1991 sembra utile pubblicare qualche parte dell'omelia tenuta mar­
tedì 20 agosto a Budapest:

«Ha costruito la sua casa sulla roccia» (Mt 7,24). Ecco Stefano, il re di Un­
gheria, il Santo che ha posto le fondamenta per la vostra casa. A lui, infatti, si 
possono riferire le parole di Cristo, tratte dal Discorso della montagna, che ci 
parlano dell'uomo saggio, il quale ha costruito la sua casa sulla roccia. La sua 
casa e la vostra. (...)

Il re Santo Stefano ha costruito questa casa per i vostri antenati mille anni 
fa e, in loro, l'ha costruita per tutte le generazioni degli Ungheresi che, da al­
lora, si sono succedute sulla vostra terra. Esse vivono e continuano a costruire 
la stessa casa, le cui fondamenta sono state poste da Santo Stefano. (...)

Proprio la verità del Discorso della montagna è lo stabile fondamento, su 
cui il vostro grande re ha edificato la Nazione. (...)

Quest'edificio fondato sulla roccia non è soltanto una dottrina o un insie­
me di leggi e di consigli o un'umana istituzione: è soprattutto una salda testi­
monianza di vita cristiana. Santo Stefano è un cristiano che crede nella verità ri­
velata, fissa il suo cuore su Gesù, vero Dio e vero uomo, e ne segue la parola 
senza tentennamenti.

È, infatti, su Cristo che si edifica la Chiesa e l'esistenza di ogni cristiano: su 
Cristo pietra angolare (cfr. Ef 2,20), lo stesso ieri, oggi e sempre (cfr. Eb 13,8), 
che è con noi fino alla fine dei tempi (cfr. Mt 28,20). Si è stabili su questa roc­
cia, quando si vive per mezzo di Cristo, in Cristo ed in vista di Cristo. Vivere 
per mezzo di Cristo, è contare sul dinamismo della sua grazia; vivere in Cristo, 
è cercare di avere gli stessi suoi sentimenti (cfr. Fil 2,5) obbedendo incondizio­
natamente al Padre ed amando generosamente il prossimo; vivere in vista di 
Cristo, è impegnarsi per edificare nel mondo il Regno di Dio.

Dal vostro re ed educatore voi avete imparato a conoscere Cristo; avete im­
parato a vivere secondo il Vangelo. Non comportatevi più, allora, secondo 
I'«uomo vecchio», schiavo delle proprie tendenze egoistiche, della ricerca del 
piacere, del possesso e del successo; ma secondo l'«uomo nuovo», che si 
conforma a Cristo e si apre agli altri donandosi loro per amore di Dio.

E lo stile di Gesù, il quale «spogliò se stesso, assumendo la condizione di 
servo... umiliò se stesso facendosi obbediente fino alla morte e alla morte di 
croce» (Fil 2,7-8). E lo stile di vita che Santo Stefano vi ha lasciato come sua 
eredità.



1026 Atti del Santo Padre

Messaggio ai partecipanti a un Convegno di studio 
circa la liceità dello xenotrapianto

La ricerca scientifica deve orientarsi costantemente 
al bene dell’uomo e alla salvaguardia della sua salute

Venerati Fratelli nell'Episcopato e nel Sacerdozio, 
Illustri Signori e Signore!

1. Con viva cordialità rivolgo a ciascuno di voi il mio saluto in occasione di 
questo Incontro di studio, promosso dalla Pontificia Accademia per la Vita allo 
scopo di esaminare il delicato problema relativo alla liceità dello xenotrapianto. 
Uno speciale pensiero dirigo al caro Mons. Elio Sgreccia, Vice Presidente dell'Acca­
demia e animatore del vostro Gruppo.

La finalità del vostro lavoro è prima di tutto d'interesse umano, perché è sug­
gerita dalla necessità di risolvere il problema della grave insufficienza di organi 
umani validi per il trapianto: si sa che tale insufficienza comporta la morte di un'al­
ta percentuale di malati in lista d'attesa, i quali potrebbero essere salvati con il tra­
pianto, prolungando così una vita ancora valida e sempre preziosa.

2. Certamente il passaggio di organi e tessuti dall'animale all'uomo mediante 
il trapianto comporta problemi nuovi di natura scientifica e di natura etica. Ad essi 
voi avete portato attenzione con responsabilità e competenza, avendo a cuore con­
temporaneamente il bene e la dignità della persona umana, i possibili rischi di or­
dine sanitario non sempre quantificabili e prevedibili, l'attento riguardo per gli ani­
mali che è sempre doveroso anche quando si interviene su di essi per il bene supe­
riore dell'uomo, essere spirituale creato ad immagine di Dio.

La scienza in questi settori è guida necessaria e lume prezioso. La ricerca scien­
tifica deve tuttavia collocarsi nella giusta prospettiva, orientandosi costantemente 
al bene dell'uomo e alla salvaguardia della sua salute.

3. L'antropologia e l'etica, a loro volta, sono sempre più chiamate a intervenire 
per offrire una necessaria e complementare illuminazione, definendo valori e crite­
ri a cui attenersi e stabilendo nello stesso tempo le condizioni di armonia e di ge­
rarchia che devono esistere fra di essi.

Sempre più si constata, com'è chiaro dalla vostra stessa presenza e dalla com­
posizione del vostro Gruppo, che l'alleanza tra la scienza e l'etica arricchisce en­
trambe le branche del sapere e le chiama a convergere nell'aiuto da offrire all'uomo 
singolo e alla società.

Le cautele e le chiare condizioni di praticabilità dello xenotrapianto, che voi 
avete sottolineato, sono il frutto di questo dialogo e di questa convergenza.

4. La riflessione razionale, confermata dalla fede, scopre che Dio creatore ha 
posto l'uomo al vertice del mondo visibile e nello stesso tempo gli ha assegnato il 
compito di orientare il proprio cammino, nel rispetto della propria dignità, verso il 
perseguimento del bene vero di ogni suo simile.

La Chiesa, pertanto, offrirà sempre il proprio sostegno ed aiuto a chi cerca l'au­
tentico bene dell'uomo con lo sforzo della ragione, illuminata dalla fede: «La fede e



Atti del Santo Padre 1027

la ragione sono come le due ali con le quali lo spirito umano s'innalza verso la con­
templazione della verità» (Fides et ratio, Intr.).

Nell'esprimervi apprezzamento per il lavoro svolto e per lo sforzo compiuto 
con generosità e in spirito di servizio all'umanità sofferente, invoco su voi, sulle vo­
stre famiglie e sulle persone con cui svolgete le vostre ricerche le benedizioni del 
Dio di ogni scienza e di ogni bontà.

Dal Vaticano, 1° luglio 2001

IOANNES PAULUS PP. II

Dal discorso di Giovanni Paolo II ai partecipanti al XVIII Congresso Intemazionale della 
Società dei Trapianti, 29 agosto 2000:

I trapianti sono una grande conquista della scienza a servizio dell'uomo e 
non sono pochi coloro che ai nostri giorni sopravvivono grazie al trapianto di 
un organo. La medicina dei trapianti si rivela, pertanto, strumento prezioso 
nel raggiungimento della prima finalità dell'arte medica, il servizio alla vita 
umana. Per questo, nella Lettera Enciclica Evangelium vitae ho ricordato che, 
tra i gesti che concorrono ad alimentare un'autentica cultura della vita «meri­
ta un particolare apprezzamento la donazione di organi compiuta in forme eti­
camente accettabili, per offrire una possibilità di salute e perfino di vita a ma­
lati talvolta privi di speranza» (n. 86).

Un'ultima questione riguarda una possibilità ancora del tutto sperimenta­
le di risolvere il problema del reperimento di organi da trapiantare dell'uomo: 
si tratta dei cosiddetti xenotrapianti, cioè del trapianto di organi provenienti da 
specie animali diverse da quella umana.

Non intendo qui affrontare in dettaglio i problemi suscitati da tale proce­
dura. Mi limito a ricordare che già nel 1956 il Papa Pio XII si poneva l'interro­
gativo circa la loro liceità: lo faceva commentando l'eventualità, allora pro­
spettata dalla scienza, del trapianto di una cornea di animale nell'uomo. La ri­
sposta che egli dava rimane anche oggi illuminante: in linea di principio, egli 
diceva, la liceità di uno xenotrapianto richiede, da una parte, che l'organo tra­
piantato non incida sull'integrità dell'identità psicologica o genetica della per­
sona che lo riceve; dall'altra, che esista la provata possibilità biologica di ef­
fettuare con successo un tale trapianto, senza esporre ad eccessivi rischi il ri­
cevente (cfr. Discorso all'Associazione Italiana Donatori di cornea ed ai Clinici Ocu­
listi e Medici Legali, 14 maggio 1956).

È importante, in tutta questa materia, l'apporto anche dei filosofi e dei teologi, 
la cui riflessione sui problemi etici collegati con la terapia dei trapianti, svi­
luppata con competenza ed attenzione, potrà portare a meglio precisare i cri­
teri di giudizio in base ai quali valutare quali tipi di trapianto possano consi­
derarsi moralmente ammissibili ed a quali condizioni, soprattutto per quanto 
concerne i problemi di salvaguardia dell'identità personale.



1028 Atti del Santo Padre

Messaggio per la Giornata Mondiale del Migrante e del Rifugiato 2002

Un fecondo dialogo inter-religioso 
basato sulla centralità della persona è l’unica via 
per allontanare lo spettro delle guerre di religione

1. Nel corso degli ultimi decenni l'umanità è andata assumendo il volto di un 
grande villaggio, dove si sono abbreviate le distanze e si è infittita la rete delle co­
municazioni. Lo sviluppo dei moderni mezzi di trasporto va sempre più facilitan­
do gli spostamenti di persone da un Paese all'altro, da un Continente all'altro. Fra 
le conseguenze di questo rilevante fenomeno sociale c'è la presenza di circa cento­
cinquanta milioni di immigrati sparsi in varie parti della terra. È, questo, un dato 
che obbliga la società e la comunità cristiana a riflettere per rispondere adeguata- 
mente, all'inizio del nuovo Millennio, a queste sfide emergenti in un mondo all'in­
terno del quale sono chiamati a convivere, gli uni accanto agli altri, uomini e donne 
di culture e religioni diverse.

Perché tale convivenza si sviluppi in modo pacifico è indispensabile che cada­
no, tra gli appartenenti alle diverse religioni, le barriere della diffidenza, dei pre­
giudizi e delle paure, purtroppo ancora esistenti. 11 dialogo e la reciproca tolleran­
za sono richiesti all'interno di ogni Paese tra quanti professano la religione della 
maggioranza e gli appartenenti alle minoranze, costituite frequentemente da immi­
grati, che seguono religioni diverse. È il dialogo la via maestra da percorrere e su 
questa strada la Chiesa invita a camminare per passare dalla diffidenza al rispetto, 
dal rifiuto all'accoglienza.

Recentemente, al termine del Grande Giubileo del 2000, ho voluto rinnovare in 
tal senso un appello perché si delinei «un rapporto di apertura e di dialogo con 
esponenti di altre religioni» (Novo Millennio ineunte, 55). Per raggiungere questo 
obiettivo, non bastano iniziative che attirano l'interesse dei grandi mezzi di comu­
nicazione sociale; servono piuttosto gesti quotidiani posti con semplicità e costan­
za, capaci di operare un autentico mutamento nel rapporto interpersonale.

2. Il vasto e intenso intrecciarsi di fenomeni migratori, che caratterizza la nostra 
epoca, moltiplica le occasioni per il dialogo inter-religioso. Sia Paesi di antiche ra­
dici cristiane che società multiculturali offrono concrete opportunità di scambi 
inter-religiosi. Nel Continente europeo, segnato da una lunga tradizione cristiana, 
approdano cittadini che professano altre credenze. L'America del Nord, terra che 
già vive una consolidata esperienza multiculturale, ospita adepti di nuovi movi­
menti religiosi. Nell'India, dove prevale l'induismo, operano religiosi e religiose 
cattolici che rendono un servizio umile e fattivo ai più poveri del Paese.

Non sempre il dialogo è facile. Per i cristiani, però, la paziente e fiduciosa ricer­
ca di esso costituisce un impegno da perseguire sempre. Contando sulla grazia del 
Signore che illumina le menti e i cuori, essi restano aperti e accoglienti verso quan­
ti professano altre religioni. Senza smettere di praticare con convinzione la propria 
fede, cercano il dialogo anche con chi cristiano non è. Essi tuttavia sanno bene che 
per dialogare in modo autentico con gli altri è indispensabile una chiara testimo­
nianza della propria fede.



Atti del Santo Padre 1029

Questo sforzo sincero di dialogo suppone, da un lato, l'accettazione reciproca 
delle differenze, e talora persino delle contraddizioni, come pure il rispetto delle li­
bere decisioni che le persone assumono secondo la propria coscienza. È quindi in­
dispensabile che ognuno, a qualsiasi religione appartenga, tenga conto delle inde­
rogabili esigenze della libertà religiosa e di coscienza, come ha ben posto in luce il 
Concilio Ecumenico Vaticano II (cfr. Dignitatis humanae, 2).

Esprimo l'auspicio che tale solidale convivenza possa avverarsi anche nei Paesi 
in cui la maggioranza professa una religione diversa da quella cristiana, ma dove 
vivono immigrati cristiani, che purtroppo non sempre godono di una effettiva li­
bertà di religione e di coscienza.

Se tutti saranno animati da questo spirito, nel mondo della mobilità umana, 
quasi come in una fucina, verranno a crearsi provvidenziali possibilità di un dialo­
go fecondo, nel quale non sarà mai smentita la centralità della persona. È questa l'u­
nica via per alimentare la speranza «di allontanare lo spettro delle guerre di reli­
gione che hanno rigato di sangue tanti periodi della storia dell'umanità», e hanno 
forzato non di rado tante persone ad abbandonare i propri Paesi. È urgente opera­
re affinché il nome dell'unico Dio diventi, qual è, «sempre di più un nome di pace 
e un imperativo di pace» (cfr. Novo Millennio ineunte, 55).

3. "Migrazioni e dialogo inter-religioso": è questo il tema proposto per la Giorna­
ta Mondiale del Migrante e del Rifugiato del 2002. Prego il Signore perché questa 
annuale ricorrenza offra l'opportunità a tutti i cristiani di approfondire questi aspet­
ti quanto mai attuali della nuova evangelizzazione, valorizzando ogni strumento a 
disposizione, perché si possa dar vita nelle comunità parrocchiali ad appropriate 
iniziative apostoliche e pastorali.

La parrocchia rappresenta lo spazio in cui può realizzarsi una vera pedagogia 
dell'incontro con persone di convinzioni religiose e di culture differenti. Nelle sue 
varie articolazioni, la comunità parrocchiale può divenire palestra di ospitalità, 
luogo in cui si compie lo scambio di esperienze e di doni, e ciò non potrà non favo­
rire una serena convivenza, prevenendo il rischio delle tensioni con immigrati por­
tatori di altre credenze religiose.

Se comune è la volontà di dialogare pur essendo diversi, si può trovare un ter­
reno di proficui scambi e sviluppare un'utile e reciproca amicizia, che può tradursi 
anche in un'efficace collaborazione per obiettivi condivisi al servizio del bene co­
mune. È questa una provvidenziale opportunità, specialmente per le metropoli 
dove altissimo è il numero degli immigrati appartenenti a culture e religioni diffe­
renti. Si potrebbe in proposito parlare di veri "laboratori" di civile convivenza e di 
dialogo costruttivo. Il cristiano, lasciandosi guidare dall'amore per il suo Maestro 
divino, che con la morte in croce ha redento tutti gli uomini, apre pure lui le 
braccia ed il cuore a tutti. E la cultura del rispetto e della solidarietà che deve per­
meare il suo animo, specialmente quando si trova in ambienti multiculturali e mul- 
tireligiosi.

4. Ogni giorno, in tante parti del mondo, migranti, rifugiati e sfollati si rivol­
gono a parrocchie e organizzazioni cattoliche in cerca di sostegno e sono accolti 
senza tener conto della loro appartenenza culturale e religiosa. Il servizio della ca­
rità, che sempre i cristiani sono chiamati a compiere, non può limitarsi alla mera di­
stribuzione di soccorsi umanitari. Si vengono in tal modo a creare nuove situazioni 
pastorali, delle quali la Comunità ecclesiale non può non tenere conto. Spetterà ai 
suoi membri di cercare occasioni opportune per condividere con coloro che vengo­
no accolti il dono della rivelazione del Dio-Amore «che ha tanto amato il mondo da



1030 Atti del Santo Padre

dare il suo Figlio unigenito» (Gv 3,16). Col pane materiale è indispensabile non tra­
scurare l'offerta del dono della fede specialmente attraverso la propria testimo­
nianza esistenziale e sempre con grande rispetto per tutti. L'accoglienza e la reci­
proca apertura consentono di conoscersi meglio e di scoprire che le diverse tradi­
zioni religiose non raramente contengono preziosi semi di verità. 11 dialogo che ne 
risulta può arricchire ogni spirito aperto alla Verità e al Bene.

In tal modo, se il dialogo inter-religioso costituisce una delle sfide più signifi­
cative del nostro tempo, il fenomeno delle migrazioni potrebbe favorirne lo svilup­
po. Ovviamente, tale dialogo, come ho scritto nella Lettera Apostolica Novo Millen­
nio ineunte, non potrà «essere fondato sull'indifferentismo religioso» (n. 56). Anzi, 
noi cristiani «abbiamo il dovere di svilupparlo offrendo la testimonianza piena 
della speranza che è in noi» (Ibid.). Il dialogo non deve nascondere, ma esaltare il 
dono della fede. D'altronde, come potremmo tenere una simile ricchezza solo per 
noi? Come non porgere ai migranti e agli stranieri che professano religioni diverse 
e che la Provvidenza ci fa incontrare, sia pure con grande attenzione alle altrui sen­
sibilità, il più grande tesoro che possediamo?

Per realizzare questa missione occorre lasciarsi guidare dallo Spirito Santo. Nel 
giorno della Pentecoste, fu lo Spirito di Verità a completare il progetto divino sul­
l'unità del genere umano nella diversità delle culture e delle religioni. All'udire gli 
Apostoli, i numerosi pellegrini radunati a Gerusalemme esclamarono stupiti: «Li 
udiamo annunciare nelle nostre lingue le grandi opere di Dio» (At 2,11). Da quel 
giorno, la Chiesa prosegue la sua missione, proclamando le "grandi opere" che Dio 
non cessa di compiere tra gli appartenenti alle differenti razze, popoli e Nazioni.

5. A Maria, Madre di Gesù e dell'intera umanità, affido le gioie e le fatiche di 
quanti perseguono con sincerità la via del dialogo tra culture e religioni diverse, 
perché accolga sotto il suo amorevole manto le persone coinvolte nel vasto feno­
meno delle migrazioni. Maria, il "Silenzio" in cui la "Parola" si è fatta carne, l'umi­
le "ancella del Signore" che ha conosciuto le tribolazioni della migrazione e le prove 
della solitudine e dell'abbandono, ci insegni a testimoniare la Parola che tra noi e 
per noi si è fatta Vita. Ci renda pronti al dialogo franco e fraterno con tutti i nostri 
fratelli e le nostre sorelle migranti, anche se appartenenti a religioni diverse.

Accompagno questi auspici con l'assicurazione del mio orante ricordo e tutti 
benedico con affetto.

Da Castel Gandolfo, 25 luglio 2001

IOANNES PAULUS PP. Il



Atti del Santo Padre 1031

Messaggio per la XVII Giornata Mondiale della Gioventù

«Voi siete il sale della terra ...
Voi siete la luce del mondo» (Mt 5,13-14)

La XVII Giornata Mondiale della Gioventù si celebrerà in Canada, a Toronto, dal 18 al 28 luglio 2002.
Questo il messaggio di Giovanni Paolo II:

«Voi siete il sale della terra ...
Voi siete la luce del mondo» (Mt 5,13-14)

Carissimi giovani!

1. Nella mia memoria resta vivo il ricordo dei momenti straordinari che abbia­
mo vissuto insieme a Roma, durante il Giubileo dell'Anno 2000, allorché siete ve­
nuti in pellegrinaggio presso le Tombe degli Apostoli Pietro e Paolo. In lunghe file 
silenziose avete varcato la Porta Santa e vi siete preparati a ricevere il sacramento 
della Riconciliazione; nella veglia serale e nella Messa del mattino a Tor Vergata 
avete poi vissuto un'esperienza spirituale ed ecclesiale intensa; rafforzati nella fede, 
avete fatto ritorno a casa con la missione che vi ho affidato: divenire, in quest'auro­
ra del nuovo Millennio, testimoni coraggiosi del Vangelo.

L'evento della Giornata Mondiale della Gioventù è diventato ormai un mo­
mento importante della vostra vita, come pure della vita della Chiesa. Vi invito 
dunque a cominciare a prepararvi alla XVII edizione di questo grande evento, che 
vedrà la sua celebrazione internazionale a Toronto, in Canada, nell'estate del pros­
simo anno. Sarà una nuova occasione per incontrare Cristo, rendere testimonianza 
della sua presenza nella società contemporanea e diventare costruttori della "civiltà 
dell'amore e della verità".

2. «Voi siete il sale della terra... Voi siete la luce del mondo» (Mt 5,13-14): questo è 
il tema che ho scelto per la prossima Giornata Mondiale della Gioventù. Le due im­
magini del sale e della luce utilizzate da Gesù sono complementari e ricche di 
senso. Nell'antichità, infatti, sale e luce erano ritenuti elementi essenziali della vita 
umana.

«Voi siete il sale della terra...». Una delle funzioni primarie del sale, come ben si 
sa, è quella di condire, di dare gusto e sapore agli alimenti. Quest'immagine ci ri­
corda che, mediante il Battesimo, tutto il nostro essere è stato profondamente tra­
sformato, perché "condito" con la vita nuova che viene da Cristo (cfr. Rm 6,4). Il 
sale, grazie al quale l'identità cristiana non si snatura, anche in un ambiente forte­
mente secolarizzato, è la grazia battesimale che ci ha rigenerati, facendoci vivere in 
Cristo e rendendoci capaci di rispondere alla sua chiamata ad «offrire i (nostri] 
corpi come sacrificio vivente, santo e gradito a Dio» (Rm 12,1). Scrivendo ai cristia­
ni di Roma, San Paolo li esorta ad evidenziare chiaramente il loro modo diverso di 
vivere e di pensare rispetto ai contemporanei: «Non conformatevi alla mentalità di 
questo secolo, ma trasformatevi rinnovando la vostra mente, per poter discernere la 
volontà di Dio, ciò che è buono, a lui gradito e perfetto» (Rm 12,2).

Per lungo tempo il sale è stato anche il mezzo abitualmente usato per conser­
vare gli alimenti. Come sale della terra, siete chiamati a conservare la fede che avete



1032 Atti del Santo Padre

ricevuto e a trasmetterla intatta agli altri. La vostra generazione è posta con parti­
colare forza di fronte alla sfida di mantenere integro il deposito della fede (cfr. 2Ts 
2,15; lTm 6,20; 2Tm 1,14).

Scoprite le vostre radici cristiane, imparate la storia della Chiesa, approfondite 
la conoscenza dell'eredità spirituale che vi è stata trasmessa, seguite i testimoni e i 
maestri che vi hanno preceduto! Solo restando fedeli ai Comandamenti di Dio, al­
l'Alleanza che Cristo ha suggellato con il suo sangue versato sulla Croce, potrete es­
sere gli apostoli ed i testimoni del nuovo Millennio.

È proprio della condizione umana e, in particolar modo, della gioventù, cerca­
re l'Assoluto, il senso e la pienezza dell'esistenza. Cari giovani, nulla vi accontenti 
che stia al di sotto dei più alti ideali! Non lasciatevi scoraggiare da coloro che, de­
lusi dalla vita, sono diventati sordi ai desideri più profondi e più autentici del loro 
cuore. Avete ragione di non rassegnarvi a divertimenti insipidi, a mode passeggere 
ed a progetti riduttivi. Se conservate grandi desideri per il Signore, saprete evitare 
la mediocrità e il conformismo, così diffusi nella nostra società.

3. « Voi siete la luce del mondo...». Per quanti da principio ascoltarono Gesù, come 
anche per noi, il simbolo della luce evoca il desiderio di verità e la sete di giungere 
alla pienezza della conoscenza, impressi nell'intimo di ogni essere umano.

Quando la luce va scemando o scompare del tutto, non si riesce più a distin­
guere la realtà circostante. Nel cuore della notte ci si può sentire intimoriti ed insi­
curi, e si attende allora con impazienza l'arrivo della luce dell'aurora. Cari giovani, 
tocca a voi essere le sentinelle del mattino (cfr. Is 21,11-12) che annunciano l'avven­
to del sole che è Cristo risorto!

La luce di cui Gesù ci parla nel Vangelo è quella della fede, dono gratuito di Dio, 
che viene a illuminare il cuore e a rischiarare l'intelligenza: «Dio che disse: ''Riful­
ga la luce dalle tenebre", rifulse anche nei nostri cuori, per far risplendere la cono­
scenza della gloria divina che rifulge sul volto di Cristo» (2Cor 4,6). Ecco perché le 
parole di Gesù assumono uno straordinario rilievo allorché spiega la sua identità e 
la sua missione: «Io sono la luce del mondo; chi segue me, non camminerà nelle te­
nebre, ma avrà la luce della vita» (Gv 8,12).

L'incontro personale con Cristo illumina di luce nuova la vita, ci incammina 
sulla buona strada e ci impegna ad essere suoi testimoni. Il nuovo modo, che da Lui 
ci viene, di guardare al mondo e alle persone ci fa penetrare più profondamente nel 
mistero della fede, che non è solo un insieme di enunciati teorici da accogliere e ra­
tificare con l'intelligenza, ma un'esperienza da assimilare, una verità da vivere, il 
sale e la luce di tutta la realtà (cfr. Veritatis splendor, 88).

Nel contesto attuale di secolarizzazione, in cui molti dei nostri contemporanei 
pensano e vivono come se Dio non esistesse o sono attratti da forme di religiosità 
irrazionali, è necessario che proprio voi, cari giovani, riaffermiate che la fede è una 
decisione personale che impegna tutta l'esistenza. Il Vangelo sia il grande criterio 
che guida le scelte e gli orientamenti della vostra vita! Diventerete così missionari 
con i gesti e le parole e, dovunque lavoriate e viviate, sarete segni dell'amore di Dio, 
testimoni credibili della presenza amorosa di Cristo. Non dimenticate: «Non si ac­
cende una lucerna per metterla sotto il moggio» (Mt 5,15)!

Come il sale dà sapore al cibo e la luce illumina le tenebre, così la santità dà 
senso pieno alla vita, rendendola riflesso della gloria di Dio. Quanti Santi, anche tra 
i giovani, annovera la storia della Chiesa! Nel loro amore per Dio hanno fatto ri­
splendere le proprie virtù eroiche al cospetto del mondo, diventando modelli di vita 
che la Chiesa ha additato all'imitazione di tutti. Tra i molti basti ricordare: Agnese 
di Roma, Andreas di Phù Yèn, Pedro Calungsod, Giuseppina Bakhita, Teresa di Li-



Atti del Santo Padre 1033

sieux, Pier Giorgio Frassati, Marcel Callo, Francisco Castellò Aleu o ancora Kateri 
Tekakwitha, la giovane irochese detta "il giglio dei Mohawks". Prego il Dio tre volte 
Santo che, per l'intercessione di questa folla immensa di testimoni, vi renda santi, 
cari giovani, i santi del Terzo Millennio!

4. Carissimi, è tempo di prepararsi per la XVII Giornata Mondiale della Gio­
ventù. Vi rivolgo uno speciale invito a leggere e ad approfondire la Lettera Aposto­
lica Novo Millennio ineunte, che ho scritto all'inizio dell'anno per accompagnare i 
battezzati in questa nuova tappa della vita della Chiesa e degli uomini: «Ùn nuovo 
secolo, un nuovo Millennio si aprono alla luce di Cristo. Non tutti però vedono que­
sta luce. Noi abbiamo il compito stupendo di esserne il "riflesso"» (n. 54).

Sì, è l'ora della missione! Nelle vostre Diocesi e nelle vostre parrocchie, nei vo­
stri movimenti, associazioni e comunità il Cristo vi chiama, la Chiesa vi accoglie 
come casa e scuola di comunione e di preghiera. Approfondite lo studio della Pa­
rola di Dio e lasciate che essa illumini la vostra mente ed il vostro cuore. Traete forza 
dalla grazia sacramentale della Riconciliazione e dell'Eucaristia. Frequentate il Si­
gnore in quel "cuore a cuore" che è l'adorazione eucaristica. Giorno dopo giorno, 
riceverete nuovo slancio che vi consentirà di confortare coloro che soffrono e di por­
tare la pace al mondo. Sono tante le persone ferite dalla vita, escluse dallo sviluppo 
economico, senza un tetto, una famiglia o un lavoro; molte si perdono dietro false 
illusioni o hanno smarrito ogni speranza. Contemplando la luce che risplende sul 
volto di Cristo risorto, imparate a vostra volta a vivere come «figli della luce e figli 
del giorno» (1 Ts 5,5), manifestando a tutti che «il frutto della luce consiste in ogni 
bontà, giustizia e verità» (Ef 5,9).

5. Cari giovani amici, per tutti coloro che possono l'appuntamento è a Toronto! 
Nel cuore di una Città multiculturale e pluriconfessionale diremo l'unicità di Cristo 
Salvatore e l'universalità del mistero di salvezza di cui la Chiesa è sacramento. Pre­
gheremo per la piena comunione tra i cristiani nella verità e nella carità, rispon­
dendo all'invito pressante del Signore che desidera ardentemente «che tutti siano 
una cosa sola» (Gv 17,11).

Venite a far risuonare nelle grandi arterie di Toronto l'annuncio gioioso di Cri­
sto che ama tutti gli uomini e porta a compimento ogni segno di bene, di bellezza e 
di verità presente nella città umana. Venite a dire davanti al mondo la vostra gioia 
di aver incontrato Cristo Gesù, il vostro desiderio di conoscerlo sempre meglio, il 
vostro impegno di annunciarne il Vangelo di salvezza fino agli estremi confini della 
terra!

I vostri coetanei canadesi si preparano già ad accogliervi con calore e grande 
ospitalità, insieme ai loro Vescovi e alle Autorità civili. Per questo li ringrazio fin 
d'ora vivamente. Possa questa prima Giornata Mondiale dei Giovani all'inizio del 
Terzo Millennio trasmettere a tutti un messaggio di fede, di speranza e d'amore!

La mia Benedizione vi accompagna, mentre a Maria, Madre della Chiesa, affido 
ciascuno di voi, la vostra vocazione e la vostra missione.

Da Castel Gandolfo, 25 luglio 2001

IOANNES PAULUS PP. II



1034 Atti del Santo Padre

Messaggio per la Giornata Mondiale del Malato 2002

Seguire le orme di Gesù, il Divino Taumaturgo 
che è venuto «perché abbiano la vita 

e l’abbiano in abbondanza»

1. Da alcuni anni, 1'11 febbraio, giorno in cui la Chiesa commemora l'appari­
zione di Nostra Signora a Lourdes, è stato opportunamente associato a un evento 
importante: la celebrazione della Giornata Mondiale del Malato. L'anno 2002 ne segna 
la decima celebrazione, che avrà luogo presso il noto centro di pellegrinaggio ma­
riano dell'India meridionale, il Santuario della "Madonna della Salute" a Vai- 
lankanny, noto come "la Lourdes dell'Oriente" (Angelus, 31 luglio 1988). Certi del­
l'immancabile aiuto della Madre di Dio per le loro necessità, con devozione e fidu­
cia profonde, milioni di persone raggiungono il santuario situato sulle coste del 
Golfo del Bengala in un ambiente tranquillo, ricco di palmizi. Vailankanny non at­
trae solo pellegrini cristiani, ma anche molti seguaci di altre religioni, in particolare 
indù, che vedono nella Madonna della Salute la Madre premurosa e compassione­
vole dell'umanità sofferente. In una terra dall'antica e profonda religiosità come 
l'India, questo santuario dedicato alla Madre di Dio è veramente un punto di in­
contro per membri di diverse religioni e un esempio eccezionale di armonia e scam­
bio inter-religiosi.

La Giornata Mondiale del Malato comincerà con un momento di intensa pre­
ghiera per quanti soffrono e sono infermi. In tal modo esprimeremo a quanti sof­
frono la nostra solidarietà che nasce dalla consapevolezza della natura misteriosa 
del dolore e del suo ruolo nel progetto di amore di Dio per ogni individuo. La Gior­
nata continuerà con una riflessione e uno studio seri sulla risposta cristiana al 
mondo della sofferenza umana che sembra aumentare di giorno in giorno, non da 
ultimo per calamità causate dall'uomo e per scelte insane operate da individui e da 
società. Nel riesaminare il ruolo e il compito delle strutture sanitarie e degli ospe­
dali cristiani e del loro personale, questa riflessione sottolineerà e riaffermerà gli au­
tentici valori cristiani che dovrebbero ispirarli. Seguire le orme di Gesù, il Divino 
Taumaturgo, che è venuto «perché abbiano la vita e l'abbiano in abbondanza» (Gv 
10,10) - tema della riflessione della Giornata - implica una presa di posizione chia­
ra a favore della cultura della vita e un impegno totale per la difesa della vita dal 
concepimento fino alla morte naturale.

2. Cercare nuovi ed efficaci modi per alleviare la sofferenza è giusto, ma la sof­
ferenza rimane un fatto fondamentale della vita umana. In un certo senso essa è 
profonda quanto l'uomo stesso e tocca la sua stessa essenza (cfr. Salvifici doloris, 3). 
La ricerca e le cure mediche non spiegano totalmente né vincono completamente la 
sofferenza. Nella sua profondità e nelle sue molte forme, essa va considerata da un 
punto di vista che trascende l'aspetto meramente fisico. Le varie religioni dell'u­
manità hanno sempre cercato di rispondere alla questione del significato del dolo­
re e riconoscono la necessità di mostrare a quanti soffrono compassione e bontà.

Per tale motivo le convinzioni religiose hanno dato origine a pratiche mediche 
volte a curare e guarire dalla malattia, e la storia delle varie religioni narra di forme 
organizzate di assistenza sanitaria esistenti già in tempi molto antichi.



Atti del Santo Padre 1035

Sebbene la Chiesa ritenga che nelle interpretazioni non cristiane della sofferen­
za siano presenti molti elementi validi e nobili, la sua comprensione del grande mi­
stero umano è unica. Per scoprire il significato fondamentale e definitivo della sof­
ferenza «dobbiamo volgere il nostro sguardo verso la rivelazione dell'amore divi­
no, fonte ultima del senso di tutto ciò che esiste» (Ibid., 13). La risposta alla doman­
da sul significato della sofferenza è stata «data da Dio all'uomo nella croce di Gesù 
Cristo» (Ibid.)- La sofferenza, conseguenza del peccato originale, assume un nuovo 
significato: diviene partecipazione all'opera salvifica di Gesù Cristo (cfr. Catechismo 
della Chiesa Cattolica, 1521). Attraverso la sofferenza sulla Croce, Cristo ha prevalso 
sul male e permette anche a noi di vincerlo. Le nostre sofferenze acquistano signifi­
cato e valore se unite alle sue. In quanto Dio e uomo, Cristo ha assunto su di sé le 
sofferenze dell'umanità e in Lui la sofferenza umana stessa assume un significato di 
redenzione. In questa unione fra l'umano e il divino, la sofferenza manifesta il bene 
e supera il male. Nell'esprimere la mia profonda solidarietà a quanti sono nel dolo­
re, elevo fervide preghiere affinché la celebrazione della Giornata Mondiale del Ma­
lato sia per loro un momento provvidenziale in grado di aprire un nuovo orizzon­
te di significato nella loro vita.

La fede ci insegna a ricercare il significato ultimo della sofferenza nella Passio­
ne, Morte e Risurrezione di Cristo. La risposta cristiana al dolore e alla sofferenza 
non è mai caratterizzata da passività. Spinta dalla carità cristiana, che trova la sua 
suprema espressione nella vita e nelle opere di Gesù, che «passò beneficando» (At 
10,38), la Chiesa viene incontro ai malati e ai sofferenti, offrendo loro conforto e spe­
ranza. Non si tratta di un mero esercizio di benevolenza, ma è motivata dalla com­
passione e dalla sollecitudine che portano a un premuroso e generoso servizio. Ciò 
implica, in ultima analisi, il dono generoso di sé agli altri, in particolare a coloro che 
soffrono (cfr. Salvifici doloris, 29). La parabola evangelica del Buon Samaritano spie­
ga molto bene i sentimenti più nobili e la reazione di una persona di fronte a un 
altro essere umano sofferente e bisognoso. Buon Samaritano è colui che si ferma per 
prendersi cura di quanti soffrono.

3. Penso qui agli innumerevoli uomini e donne in tutto il mondo che operano 
nel campo dell'assistenza sanitaria, quali direttori di centri sanitari, cappellani, me­
dici, ricercatori, infermieri, farmacisti, personale paramedico e volontari. Come ho 
ricordato nella mia Esortazione post-sinodale Ecclesia in Asia, durante le mie Visite 
alla Chiesa in diverse parti del mondo sono rimasto in numerose occasioni profon­
damente commosso dalla straordinaria testimonianza cristiana di vari gruppi di 
operatori sanitari, in particolare nel campo dei disabili e dei malati terminali, così 
come di quanti lottano contro la diffusione di nuove malattie quali l'AIDS (cfr. n. 
36). Con la celebrazione della Giornata Mondiale del Malato la Chiesa esprime la 
sua gratitudine e il suo apprezzamento per il servizio disinteressato di molti sacer­
doti, religiosi e laici impegnati nell'assistenza sanitaria, che si occupano generosa­
mente dei malati, dei sofferenti e dei morenti, traendo forza e ispirazione dalla fede 
nel Signore Gesù e dall'immagine evangelica del Buon Samaritano. Il comando del 
Signore durante l'Ultima Cena: «Fate questo in memoria di me", oltre a riferirsi alla 
frazione del pane, allude anche al corpo offerto e al sangue versato da Cristo per noi 
(cfr. Le 22,19-20), in altre parole, al dono di sé agli altri. Un'espressione particolar­
mente significativa di questo dono di sé è il servizio ai malati e ai sofferenti. Perciò 
chi si dedica ad esso troverà sempre nell'Eucaristia una fonte inesauribile di forza e 
uno stimolo a una generosità sempre nuova.

4. Nell'approccio ai malati e ai sofferenti, la Chiesa è guidata da una visione 
precisa e completa della persona umana «creata a immagine di Dio e dotata di di-



1036 Atti del Santo Padre

gnità e diritti umani inalienabili» (Ecclesia in Asia, 33). Di conseguenza, la Chiesa in­
siste sul principio che non tutto ciò che è tecnicamente fattibile è moralmente am­
missibile. I recenti ed enormi progressi e le capacità della scienza medica danno a 
noi tutti una grande responsabilità riguardo al dono della vita che Dio ci offre e che 
resta sempre tale in tutte le sue fasi e in tutte le sue condizioni. Dobbiamo vigilare 
contro qualsiasi violazione e soppressione della vita. «Siamo... i custodi della vita, 
non i proprietari... Dal momento del concepimento, la vita umana coinvolge l'azio­
ne creatrice di Dio e rimane per sempre in un legame speciale con il Creatore sor­
gente della vita, e suo unico termine» (Ecclesia in Asia, 35).

Saldamente radicate nella carità, le istituzioni sanitarie cristiane continuano la 
missione di Gesù di assistenza ai deboli e ai malati. Sono certo che, in quanto luo­
ghi nei quali si afferma e si assicura la cultura della vita, essi continueranno a sod­
disfare le aspettative che ogni membro sofferente dell'umanità ripone in essi. Prego 
affinché Maria, Salute dei Malati, continui a concedere la sua protezione amorevo­
le a chi è ferito nel corpo e nello spirito e interceda per quanti se ne prendono cura. 
Ella ci aiuti a unire le nostre sofferenze a quelle di suo Figlio mentre siamo in cam­
mino con gioiosa speranza verso la salvezza della Casa del Padre.

Da Castel Gandolfo, 6 agosto 2001

IOANNES PAULUS PP. II



Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE
PER LA DOTTRINA DELLA FEDE

Risposta a un Dubbio 
circa la validità del battesimo

D. Se il battesimo ricevuto presso la comunità "Chiesa di Gesù Cristo dei Santi del­
l'ultimo giorno", comunemente denominata "Mormoni", sia valido.

R. Negativa.

Il Sommo Pontefice Giovanni Paolo 11, nell’udienza concessa al sottoscritto Cardinale 
Prefetto, ha approvato la presente “Risposta”, decisa nella Sessione Ordinaria di questa 
Congregazione, e ne ha ordinato la pubblicazione.

Dalla sede della Congregazione per la Dottrina della Fede, il 5 giugno 2001

* Joseph Card. Ratzinger 
Prefetto 

* Tarcisio Bertone, S.D.B. 
Arcivescovo em. di Vercelli 

Segretario

(Nostra traduzione dall’originale latino)
Contestualmente alla pubblicazione in lingua latina di questa Risposta, in data 16-17 luglio 2001 L'Osservatore Romano 
ha pubblicato uno studio del p. Luis F. Ladaria, S.I., e successivamente, in data 25 luglio 2001 un altro del p. Urbano Na- 
varrete, S.l.
I testi di questi due interventi vengono pubblicati in Documentazione alle pp. 1129-1138 /N.d.R/.

1037



1038 Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE
PER LA DOTTRINA DELLA FEDE

Nota sul valore dei Decreti dottrinali 
concernenti il pensiero e le opere 

del Rev.do Sacerdote Antonio Rosmini Serbati

1. Il Magistero della Chiesa, che ha il dovere di promuovere e custodire la dottrina della 
fede e preservarla dalle ricorrenti insidie provenienti da talune correnti di pensiero e da de­
terminate prassi, a più riprese si è interessato nel secolo XIX ai risultati del lavoro intellet­
tuale del Rev.do Sacerdote Antonio Rosmini Serbati (1797-1855), ponendo all’Indice due 
sue opere nel 1849, dimettendo poi dall’esame, con Decreto dottrinale della Sacra Congre­
gazione dell’Indice, V opera omnia nel 1854, e, successivamente, condannando nel 1887 
quaranta proposizioni, tratte da opere prevalentemente postume e da altre opere edite in vita, 
col Decreto dottrinale, denominato Post obitum, della Sacra Congregazione del Sant’Uffi­
zio (Denz. 3201-3241).

2. Una lettura approssimativa e superficiale di questi diversi interventi potrebbe far 
pensare ad una intrinseca e oggettiva contraddizione da parte del Magistero nell’interpreta­
re i contenuti del pensiero rosminiano e nel valutarli di fronte al Popolo di Dio. Tuttavia una 
lettura attenta non soltanto dei testi, bensì anche del contesto e della situazione in cui sono 
stati promulgati, aiuta a cogliere, pur nel necessario sviluppo, una considerazione insieme 
vigile e coerente, mirata sempre e comunque alla custodia della fede cattolica e determina­
ta a non consentire sue interpretazioni fuorviami o riduttive. In questa stessa linea si collo­
ca la presente Nota sul valore dottrinale dei suddetti Decreti.

3. Il Decreto del 1854, con cui vennero dimesse le opere del Rosmini, attesta il ricono­
scimento dell’ortodossia del suo pensiero e delle sue intenzioni dichiarate, allorché rispon­
dendo alla messa all’Indice delle sue due opere nel 1849, egli scrisse al Beato Pio IX: «Io 
voglio appoggiarmi in tutto sull’autorità della Chiesa, e voglio che tutto il mondo sappia che 
a questa sola autorità io aderisco»1. Il Decreto stesso tuttavia non ha inteso significare l’a­
dozione da parte del Magistero del sistema di pensiero rosminiano come strumento filosofi- 
co-teologico di mediazione della dottrina cristiana e nemmeno intende esprimere alcun pa­
rere circa la plausibilità speculativa e teoretica delle posizioni dell’Autore.

4. Le vicende successive alla morte del Roveretano richiesero una presa di distanza dal 
suo sistema di pensiero, e in particolare da alcuni enunciati di esso. È necessario illuminare 
anzitutto i principali fattori di ordine storico-culturale che influirono su tale presa di distan­
za culminata con la condanna delle “Quaranta Proposizioni” del Decreto Post obitum del 
1887.

Un primo fattore si riferisce al progetto di rinnovamento degli studi ecclesiastici pro­
mosso dall’Enciclica Aeterni Patris (1879) di Leone XIII, nella linea della fedeltà al pen-

1 Antonio Rosmini. Lettera al Papa Pio IX: Epistolario completo, Casale Monferrato, tip. Pane 1892. voi. X, 
541 (lett. 6341).



Atti della Santa Sede 1039

siero di S. Tommaso d'Aquino. La necessità ravvisata dal Magistero pontificio di fornire 
uno strumento filosofico e teoretico, individuato nel tomismo, atto a garantire l'unità degli 
studi ecclesiastici soprattutto nella formazione dei sacerdoti nei Seminari e nelle Facoltà teo­
logiche, contro il rischio dell'eclettismo filosofico, pose le premesse per un giudizio nega­
tivo nei confronti di una posizione filosofica e speculativa, quale quella rosminiana, che ri­
sultava diversa per linguaggio e per apparato concettuale dalla elaborazione filosofica e 
teologica di S. Tommaso d’Aquino.

Un secondo fattore da tenere presente è che le proposizioni condannate sono estratte in 
massima parte da opere postume dell’Autore, la cui pubblicazione risulta priva di qualsiasi 
apparato critico atto a spiegare il senso preciso delle espressioni e dei concetti adoperati in 
esse. Ciò favorì un’interpretazione in senso eterodosso del pensiero rosminiano, anche a mo­
tivo della difficoltà oggettiva di interpretarne le categorie, soprattutto se lette nella prospet­
tiva neotomista.

5. Oltre a questi fattori determinati dalla contingenza storico-culturale ed ecclesiale del 
tempo, si deve comunque riconoscere che nel sistema rosminiano si trovano concetti ed 
espressioni a volte ambigui ed equivoci, che esigono un’interpretazione attenta e che si pos­
sono chiarire soltanto alla luce del contesto più generale dell’opera dell’Autore. L’ambi­
guità, l’equivocità e la difficile comprensione di alcune espressioni e categorie, presenti 
nelle proposizioni condannate, spiegano tra l’altro le interpretazioni in chiave idealistica, 
ontologistica e soggettivistica, che furono date da pensatori non cattolici, dalle quali il De­
creto Post obitum oggettivamente mette in guardia. Il rispetto della verità storica esige inol­
tre che venga sottolineato e confermato il ruolo importante svolto dal Decreto di condanna 
delle “Quaranta Proposizioni”, in quanto non solo esso ha espresso le reali preoccupazioni 
del Magistero contro errate e devianti interpretazioni del pensiero rosminiano, in contrasto 
con la fede cattolica, ma anche ha previsto quanto di fatto si è verificato nella recezione del 
rosminianesimo nei settori intellettuali della cultura filosofica laicista, segnata sia dall'idea­
lismo trascendentale sia dall’idealismo logico e ontologico. La coerenza profonda del giu­
dizio del Magistero nei suoi diversi interventi in materia è verificata dal fatto che lo stesso 
Decreto dottrinale Post obitum non si riferisce al giudizio sulla negazione formale di verità 
di fede da parte dell’Autore, ma piuttosto al fatto che il sistema filosofico-teologico del Ro­
smini era ritenuto insufficiente e inadeguato a custodire ed esporre alcune verità della dot­
trina cattolica, pur riconosciute e confessate dall'Autore stesso.

6. D’altra parte, si deve riconoscere che una diffusa, seria e rigorosa letteratura scien­
tifica sul pensiero di Antonio Rosmini, espressa in campo cattolico da teologi e filosofi 
appartenenti a varie scuole di pensiero, ha mostrato che tali interpretazioni contrarie alla 
fede e alla dottrina cattolica non corrispondono in realtà all'autentica posizione del Rove- 
retano.

7. La Congregazione per la Dottrina della Fede, a seguito di un approfondito esame 
dei due Decreti dottrinali, promulgati nel secolo XIX. e tenendo presenti i risultati emergenti 
dalla storiografia e dalla ricerca scientifica e teoretica degli ultimi decenni, è pervenuta 
alla seguente conclusione.

Si possono attualmente considerare ormai superati i motivi di preoccupazione e di dif­
ficoltà dottrinali e prudenziali, che hanno determinato la promulgazione del Decreto Post 
obitum di condanna delle "Quaranta Proposizioni" tratte dalle opere di Antonio Rosmini. 
E ciò a motivo del fatto che il senso delle proposizioni, così inteso e condannato dal mede­
simo Decreto, non appartiene in realtà all'autentica posizione di Rosmini, ma a possibili 
conclusioni della lettura delle sue opere. Resta tuttavia affidata al dibattito teoretico la que­
stione della plausibilità o meno del sistema rosminiano stesso, della sua consistenza specu­
lativa e delle teorie o ipotesi filosofiche e teologiche in esso espresse.



1040 Atti della Santa Sede

Nello stesso tempo rimane la validità oggettiva del Decreto Post obitum in rapporto al 
dettato delle proposizioni condannate, per chi le legge, al di fuori del contesto di pensiero 
rosminiano, in un’ottica idealista, ontologista e con un significato contrario alla fede e alla 
dottrina cattolica.

8. Del resto la stessa Lettera Enciclica di Giovanni Paolo II Fides et ratio, mentre an­
novera il Rosmini tra i pensatori più recenti nei quali si realizza un fecondo incontro tra sa­
pere filosofico e Parola di Dio, aggiunge nello stesso tempo che con questa indicazione non 
si intende «avallare ogni aspetto del loro pensiero, ma solo proporre esempi significativi di 
un cammino di ricerca filosofica che ha tratto considerevoli vantaggi dal confronto con i dati 
della fede»2.

9. Si deve altresì affermare che l’impresa speculativa c intellettuale di Antonio Rosmi­
ni, caratterizzata da grande audacia e coraggio, anche se non priva di una certa rischiosa ar­
ditezza, specialmente in alcune formulazioni, nel tentativo di offrire nuove opportunità alla 
dottrina cattolica in rapporto alle sfide del pensiero moderno, si è svolta in un orizzonte 
ascetico e spirituale, riconosciuto anche dai suoi più accaniti avversari, e ha trovato espres­
sione nelle opere che hanno accompagnato la fondazione dell’Istituto della Carità e in quel­
lo delle Suore della Divina Provvidenza.

// Sommo Pontefice Giovanni Paolo II, nel corso dell’ Udienza dell'8 giugno 2001 .con­
cessa al sottoscritto Cardinale Prefetto della Congregazione per la Dottrina della Fede, ha 
approvato questa Nota sul valore dei Decreti dottrinali concernenti il pensiero e le opere 
del Rev.do Sacerdote Antonio Rosmini Serbati, decisa nella Sessione Ordinaria, e ne ha or­
dinato la pubblicazione.

Roma, dalla sede della Congregazione per la Dottrina della Fede, il 1° luglio 2001

* Joseph Card. Ratzinger
Prefetto 

* Tarcisio Bertone, S.D.B.
Arcivescovo em. di Vercelli 

Segretario

Contestualmente alla pubblicazione di questa Nota, L'Osservatore Romano del 30 giugno-1 luglio 2001 ha pubblicato 
uno studio del p. Karl Joseph Becker, S.I., che viene da noi inserito in Documentazione, alle pp. 1139-1143 [N.d.RJ.

2 Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Fides et ratio. 74: AAS 91 (1999), 62.



Atti della Santa Sede 1041

CONGREGAZIONE PER IL CULTO DIVINO 
E LA DISCIPLINA DEI SACRAMENTI

RISPOSTA A UN QUESITO

Quali sono le disposizioni che regolano il momento della celebrazione del sacra­
mento della Penitenza: se cioè, ad esempio, i fedeli possono accedere al sacramento 
della Penitenza durante la celebrazione della Messa?

Circa il tempo della celebrazione del sacramento della Penitenza le nonne specifiche si 
trovano nell’Istruzione Eucharisticum mysterium, del 25 maggio 1967, dove viene racco­
mandato: «Si inculchi nei fedeli l’abitudine di accostarsi al sacramento della Penitenza non 
durante la celebrazione della Messa, ma specialmente in certe ore stabilite, cosicché l’am­
ministrazione di questo Sacramento si svolga con tranquillità e con vera loro utilità, ed essi 
stessi non siano impediti da una attiva partecipazione alla Messa» (n. 35). Le stesse cose 
sono nuovamente proposte anche nelle Premesse del Rito della Penitenza (n. 13). dove però 
si afferma che «la riconciliazione dei penitenti si può celebrare in qualsiasi giorno e tempo» 
(Ivi). Questo va inteso dai pastori come un consiglio per la cura pastorale dei fedeli, che de­
vono essere esortati e aiutati a non trascurare di cercare nel sacramento della Penitenza il 
vantaggio spirituale e ad accedervi possibilmente al di fuori del tempo e del luogo della ce­
lebrazione della Messa. D’altra parte questa norma non proibisce in alcun modo ai sacerdoti 
- eccetto a colui che celebra la Santa Messa - di ascoltare le confessioni dei fedeli che lo 
desiderano anche nel tempo della celebrazione della Messa.

Ai nostri giorni particolarmente, mentre da molti si perde il significato ecclesiale del 
peccato e del sacramento della Penitenza, ed è molto diminuito il desiderio di accedere al 
sacramento della Penitenza, i pastori devono favorire con tutte le loro forze tra i fedeli l’uso 
frequente di questo Sacramento. Perciò nel can. 986 § 1 del Codice di Diritto Canonico si 
legge: «Tutti coloro cui è demandata in forza dell’ufficio la cura delle anime, sono tenuti al- 
l’obbligo di provvedere che siano ascoltate le confessioni dei fedeli a loro affidati, che ra­
gionevolmente lo chiedano, e che sia ad essi data l’opportunità di accostarsi alla confessio­
ne individuale, stabiliti, per loro comodità, giorni e ore».

In effetti la celebrazione del sacramento della Penitenza è uno tra i ministeri specifici 
del sacerdote. I fedeli non solo sono tenuti a confessare i peccati (cfr. can. 989). ma anzi 
hanno il diritto «di ricevere dai sacri pastori gli aiuti derivanti dai beni spirituali della Chie­
sa, soprattutto dalla Parola di Dio e dai Sacramenti» (can. 213).

Risulta quindi evidente che anche durante la celebrazione della Messa è lecito ricevere 
la confessione ogni volta in cui si prevede che i fedeli chiedano quel ministero. Nel corso di 
una concelebrazione, si esorta vivamente che alcuni sacerdoti si astengano da concelebrare 
per essere disponibili ai fedeli che vogliono accedere al sacramento della Penitenza.

Si ricordi comunque che non è lecito unire il sacramento della Penitenza con la Santa 
Messa in modo da fame risultare un’unica celebrazione liturgica.

Da Notitiae 37 (2001), nn. 419-420, pp. 259-260 • Nostra traduzione dall'originale latino IN.d.R.1.



1042 Atti della Santa Sede

PONTIFICIO CONSIGLIO 
PER LA PROMOZIONE 
DELL'UNITÀ DEI CRISTIANI

Orientamenti per l’ammissione all’Eucaristia 
fra la Chiesa Caldea 

e la Chiesa Assira dell’Oriente

Data la situazione di grande indigenza di molti fedeli Caldei e Assiri, nei loro Paesi d’o­
rigine e nella diaspora, la quale impedisce a molti di loro una normale vita sacramentale se­
condo la propria tradizione, e nel contesto ecumenico del dialogo bilaterale fra la Chiesa 
Cattolica e la Chiesa Assira dell'Oriente, è stato richiesto di disporre per l’ammissione al­
l’Eucaristia fra la Chiesa Caldea e la Chiesa Assira dell’Oriente. La richiesta è stata dappri­
ma esaminata dalla Commissione congiunta per il Dialogo teologico fra la Chiesa Cattolica 
e la Chiesa Assira dell’Oriente. 1 presenti Orientamenti sono stati successivamente elabora­
ti dal Pontificio Consiglio per la Promozione dell’Unità dei Cristiani in accordo con la Con­
gregazione per la Dottrina della Fede e la Congregazione per le Chiese Orientali.

1. Necessità pastorale
La richiesta di ammissione all’Eucaristia fra la Chiesa Caldea e la Chiesa Assira del­

l’Oriente è connessa alla particolare situazione geografica e sociale nella quale vivono at­
tualmente i loro fedeli. A causa di svariate e a volte drammatiche circostanze, molti fedeli 
Assiri e Caldei hanno lasciato il loro Paese d’origine e sono emigrati in Medio Oriente, in 
Scandinavia, in Europa Occidentale, in Australia e in Nord America. Poiché, in una dia­
spora tanto estesa, ciascuna comunità locale non può disporre di un sacerdote, numerosi 
fedeli Caldei e Assiri si trovano in una situazione di necessità pastorale per quanto riguar­
da l’amministrazione dei Sacramenti. Documenti ufficiali della Chiesa Cattolica, come il 
Codice dei Canoni delle Chiese Orientali, can. 671 §§ 2-3, e il Direttorio per l'Applica­
zione dei Principi e delle Norme sull'Ecumenismo, n. 123, stabiliscono norme speciali per 
tali situazioni.

2. Riavvicinamento ecumenico

La richiesta è anche connessa all'attuale processo di riavvicinamento ecumenico in atto 
fra la Chiesa Cattolica e la Chiesa Assira dell’Oriente. Con la Dichiarazione comune cri­
stologica, firmata nel 1994 da Papa Giovanni Paolo II e dal Patriarca Mar Dinkha IV, è stato 
risolto il principale problema dogmatico fra la Chiesa Cattolica e la Chiesa Assira dell’O­
riente. Di conseguenza, anche il riavvicinamento ecumenico fra la Chiesa Caldea e la Chie­
sa Assira dell’Oriente è pervenuto ad una ulteriore fase di sviluppo. Il 29 novembre 1996, il 
Patriarca Mar Raphael Bidawid e il Patriarca Mar Dinkha IV hanno firmato un elenco di 
proposte comuni nell’intento di pervenire al ristabilimento della piena unità ecclesiale fra le 
due eredi storiche dell’antica Chiesa dell'Oriente. Il 15 agosto 1997 i Sinodi delle due Chie-



Atti della Santa Sede 1043

se hanno approvato tale programma e lo hanno confermato con un "Decreto Sinodale Con­
giunto". 1 due Patriarchi hanno approvato, con l’appoggio dei rispettivi Sinodi, un’ulterio­
re serie di iniziative volte a promuovere il progressivo ristabilimento della loro unità eccle­
siale. La Congregazione per le Chiese Orientali e il Pontificio Consiglio per la Promozione 
dell’Unità dei Cristiani incoraggiano tale processo.

3. L'Anafora di Addai e Mari

La principale questione per la Chiesa Cattolica nei riguardi dell’accoglimento della ri­
chiesta, si riferiva al problema della validità dell’Eucaristia celebrata con l’Anafora di Addai 
e Mari, una delle tre Anafore tradizionalmente in uso nella Chiesa Assira dell’Oriente. L’A­
nafora di Addai e Mari è singolare in quanto, da tempo immemorabile, essa è adoperata 
senza il racconto dell’Istituzione. Poiché la Chiesa Cattolica considera le parole dell’Istitu­
zione Eucaristica parte costitutiva e quindi indispensabile dell’Anafora o Preghiera Eucari­
stica, essa ha condotto uno studio lungo e accurato sull’Anafora di Addai e Mari da un punto 
di vista storico, liturgico e teologico, al termine del quale, il 17 gennaio 2001, la Congrega­
zione per la Dottrina della Fede è giunta alla conclusione che quest’Anafora può essere con­
siderata valida. Sua Santità Papa Giovanni Paolo 11 ha approvato tale decisione. La conclu­
sione a cui si è giunti si basa su tre principali argomenti.

- In primo luogo, l’Anafora di Addai e Mari è una delle più antiche Anafore, risalente 
ai primordi della Chiesa. Essa fu composta e adoperata con il chiaro intento di celebrare 
l’Eucaristia in piena continuità con l’Ultima Cena e secondo l’intenzione della Chiesa. La 
sua validità non è mai stata ufficialmente confutata, né nell’Oriente né nell’Occidente cri­
stiani.

- In secondo luogo, la Chiesa Cattolica riconosce la Chiesa Assira dell’Oriente come 
autentica Chiesa particolare, fondata sulla fede ortodossa e sulla successione apostolica. La 
Chiesa Assira dell’Oriente ha anche preservato la piena fede eucaristica nella presenza di 
nostro Signore sotto le specie del pane e del vino e nei carattere sacrificale dell’Eucaristia. 
Pertanto, nella Chiesa Assira dell’Oriente, sebbene essa non sia in piena comunione con la 
Chiesa Cattolica, si trovano «veri Sacramenti, soprattutto, in forza della successione apo­
stolica, il sacerdozio e l’Eucaristia» (Unitatis redintegratio, 15).

- Infine, le parole dell’Istituzione Eucaristica sono di fatto presenti nell’Anafora di 
Addai e Mari, non in modo narrativo coerente e ad litteram, ma in modo eucologico e dis­
seminato, vale a dire che esse sono integrate in preghiere successive di rendimento di gra­
zie, lode e intercessione.

4. Orientamenti per l'ammissione all'Eucaristia

Considerando: la tradizione liturgica della Chiesa Assira dell’Oriente; la chiarificazio­
ne dottrinale circa la validità dell’Anafora di Addai e Mari; il contesto attuale in cui vivono 
i fedeli Assiri e Caldei; le relative norme previste nei documenti ufficiali dalla Chiesa Cat­
tolica; il processo di riavvicinamento fra la Chiesa Caldea e la Chiesa Assira dell’Oriente, 
si formulano le seguenti disposizioni.

1. In caso di necessità, i fedeli Assiri possono partecipare a una celebrazione Caldea 
della Santa Eucaristia e ricevere la Santa Comunione; parimenti, i fedeli Caldei per i quali 
è fisicamente o moralmente impossibile accostarsi ad un ministro cattolico, possono parte­
cipare a una celebrazione Assira della Santa Eucaristia e ricevere la Santa Comunione.

2. In entrambi i casi, i ministri Assiri e Caldei celebrano la Santa Eucaristia secondo le 
prescrizioni e i costumi liturgici della loro propria tradizione.



1044 Atti della Santa Sede

3. Quando dei fedeli Caldei partecipano a una celebrazione Assira della Santa Eucari­
stia, il ministro Assiro è caldamente incoraggiato a introdurre nell’Anafora di Addai e Mari 
le parole dell’Istituzione, secondo il benestare espresso dal Santo Sinodo della Chiesa Assi­
ra dell’Oriente.

4. Le suddette considerazioni sull’uso dell’Anafora di Addai e Mari e i presenti Orien­
tamenti per l’ammissione all’Eucaristia, si intendono esclusivamente per la Celebrazione 
Eucaristica e per l’ammissione all’Eucaristia dei fedeli della Chiesa Caldea e della Chiesa 
Assira dell’Oriente, a motivo della necessità pastorale e del contesto ecumenico sopra men­
zionati.

Roma, 20 luglio 2001

Walter Card. Kasper
Presidente

* Marc Oùellet, P.S.S.
Vescovo tit. di Agropoli 

Segretario



Atti della Santa Sede 1045

PONTIFICIO CONSIGLIO
DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE

LA CHIESA DI FRONTE AL RAZZISMO
Per una società più fraterna

In vista della Conferenza Mondiale contro il razzismo, la discriminazione razziale, la xenofobia e 
l'intolleranza che vi è associata, organizzata dall’ONU a Durban (Sud Africa) dal 31 agosto al 7 set­
tembre, il Pontificio Consiglio ha curato una seconda edizione di questo documento - edito per 
la prima volta il 3 novembre 1988 (cfr. RDTo 66 [1988], 182-202), inserendovi come “aggiorna­
mento introduttivo" il testo che qui pubblichiamo.

Premessa

1. Poco più di un decennio fa, nel 1988, la 
Pontificia Commissione “lustitia et Pax" (così 
era allora denominata) pubblicava, su richiesta 
del Santo Padre, un documento dettagliato intito­
lato “La Chiesa di fronte al razzismo. Per una so­
cietà più fraterna". Ma i recenti sviluppi riguar­
danti «il razzismo, la discriminazione razziale, la 
xenofobia e l’intolleranza che vi è associata», 

temi fondamentali della prossima Conferenza 
Mondiale che si terrà a Durban, in Sud Africa, dal 
31 agosto al 7 settembre, richiedono qualche ulte­
riore riflessione da parte della Santa Sede. Perciò, 
in occasione di questa decisiva Conferenza, il 
Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace 
ha pensato di ripubblicare quel documento corre­
dandolo di un aggiornamento introduttivo.

L'intensificazione del razzismo fra globalizzazione e conflitti inter-etnici

2. La globalizzazione, già avviata nel 1988, 
accelera continuamente il passo; i Paesi, le eco­
nomie, le culture, gii stili di vita si avvicinano, si 
universalizzano e si confondono. Il fenomeno 
dell’interdipendenza interessa tutti i campi: poli­
tico, economico, finanziario, sociale e culturale. 
Le scoperte scientifiche e lo sviluppo delle tecni­
che della comunicazione hanno notevolmente 
"rimpicciolito” il pianeta. La “globalizzazione” 
in corso appare in vari modi: quando, ad esem­
pio, in un Paese esplode una certa situazione po­
litica, economica o finanziaria, immediatamente 
gli altri ne subiscono il contraccolpo e questo 
perché i grandi problemi o le grandi questioni del 
nostro tempo si situano su scala mondiale (immi­
grazione, ambiente, alimentazione, ecc.).

3. Parallelamente, e paradossalmente, si in­
tensificano i contrasti, aumentano le violenze et­
niche, si esaspera la ricerca dell'identità del 

gruppo, dell’etnia o della Nazione con il rifiuto 
dell’altro, del diverso, fino a commettere, a volte, 
atti di barbarie. Così questo ultimo decennio è 
stato segnato da guerre etniche o nazionaliste, 
che sono motivo di crescente inquietudine per gli 
anni a venire. È un paradosso ben noto, spiegabi­
le in parte con il timore della perdita della propria 
identità in un mondo che diventa troppo rapida­
mente planetario, mentre aumentano le disugua­
glianze. Ma è un paradosso dovuto a molteplici 
cause. È risaputo che la caduta del muro di Ber­
lino ha risvegliato rancori e nazionalismi tenuti 
per anni sotto una cappa di piombo, che le fron­
tiere ereditate dalla colonizzazione spesso non ri­
spettano la storia e l’identità dei popoli o, anco­
ra, che nelle società il cui tessuto sociale si 
disintegra la solidarietà è merce rara'.

4. Quindi dal 1988, di fronte a quest’intensi­
ficazione dei contrasti, la situazione dal punto di

1 Cfr. il documento La Chiesa di fronte al razzismo. Per una società più fraterna, pubblicato dalla Pontificia 
Commissione “lustitia et Pax" (3 novembre 1988), III parte.



1046 Atti della Santa Sede

vista del razzismo, della discriminazione razzia­
le, della xenofobia e dell’intolleranza che vi è as­
sociata non è purtroppo migliorata, anzi forse è 
peggiorata, mentre i movimenti di popolazioni 
sono continuamente aumentati e la mescolanza 
delle culture e la multi-etnicità sono diventati 
“fenomeni sociali”. Di qui l’importanza della 
prossima Conferenza Mondiale sul razzismo, im­
portanza che la Santa Sede desidera sottolineare.

Infatti, se è giusto rallegrarsi per la fine del- 
l' apartheid in Sud Africa, i massacri razzisti o le 
"pulizie etniche” perpetrati in questi ultimi anni 
testimoniano a quali estremi l’odio e la volontà 
di dominare l’altro possono condurre l’uomo, in 
un contesto caratterizzato spesso dalla distruzio­

ne generale. Continuano a manifestarsi altre si­
tuazioni che mettono gravemente in discussione 
la pari dignità di ogni persona umana. Così, ad 
esempio, mentre le leggi aboliscono la schiavitù 
praticamente ovunque, è risaputo che questa pra­
tica continua, soprattutto in Africa, fra persone 
appartenenti a etnie diverse, o altrove sotto 
nuove forme, con un crudele sfruttamento di 
bambini, prostitute o immigrati clandestini. Su 
un altro fronte, bisogna denunciare la nefasta 
persistenza del pregiudizio antisemita, che è stato 
all’origine dell’olocausto degli ebrei2 nel secolo 
scorso. Un secolo - occorre ricordarlo - che ha 
conosciuto, al suo inizio come al suo termine, 
massacri pianificati in nome della razza.

Il continuo appello della Chiesa cattolica alla conversione dei cuori

5. È nel cuore dell’uomo che trovano la loro 
origine i massacri, le cattive intenzioni, l'invidia, 
l’orgoglio e la stoltezza (cfr. Me 7,21 ) ed è a que­
sto livello, con i suoi continui appelli alla con­
versione personale, che il contributo della Chie­
sa cattolica è più importante e resta insosti­
tuibile’. È al cuore dell’uomo che occorre anzi­
tutto rivolgersi ed è il cuore dell’uomo che biso­
gna continuamente purificare affinché non vi do­
minino più paura e spirito di dominazione, ma 
apertura all’altro, fraternità e solidarietà4. Di qui 
il ruolo fondamentale delle religioni. In partico­
lare, i cristiani hanno la responsabilità di realiz­
zare un insegnamento che sottolinei la dignità di 
ogni essere umano e l’unità del genere umano'. E

Le richieste di perdono della Chiesa cattolica

6. I cristiani non possono usare linguaggi o 
assumere comportamenti razzisti o discriminato­
ri, ma purtroppo così non è sempre in pratica e 
così non è sempre stato nel corso della storia. Al 
riguardo, il Papa Giovanni Paolo li ha voluto ca­
ratterizzare l’Anno Giubilare 2(XX) con ripetute 

se la guerra o altre gravi situazioni dovessero tra­
sformare l’altro in nemico, il primo comanda­
mento cristiano, e quello più radicale, è giusta­
mente quello di amare il nemico e rispondere al 
male con il bene. Gli sforzi fatti in questi ultimi 
anni verso una crescente e più efficace penaliz­
zazione dei comportamenti e dei discorsi razzisti, 
sia in seno agli Stati sia a livello intemazionale, 
soprattutto indirettamente attraverso i Tribunali 
penali intemazionali per il Rwanda e la ex Jugo­
slavia, non riescono a cambiare gli atteggiamen­
ti. Questa penalizzazione è necessaria e impor­
tante per punire gli autori dei fatti e come 
manifestazione collettiva dei valori fondamenta­
li senza i quali una società non può conservarsi.

richieste di perdono in nome della Chiesa, affin­
ché la memoria della Chiesa sia purificata da tutte 
le «forme di antitestimonianza e di scandalo»" 
che si sono succedute nel corso dello scorso Mil­
lennio7. Infatti, in certe situazioni il male soprav­
vive a chi lo ha commesso, attraverso le conse-

1 Cfr./vi, lì, 15.
’ Cfr. Ivi, IV, 24.
4 Cfr. Ivi.
’ Cfr. Ivi, HI.
‘ Giovanni Paolo II. Lett. Ap. Tertio Millennio adveniente (IO novembre 1994), 33.
’ Cfr. Commissione Teologica Internazionale, Memoria e riconciliazione: la Chiesa e le colpe del passato 

(in RDTo 77 (2000), 283-307 - N.d.R], Nelle sue recenti conclusioni inviale alla Santa Sede il Comitato per l'Eli­
minazione della Discriminazione Razziale (CERD) nota: «Il Comitato si felicita per la solenne richiesta di perdo­
no formulata da Sua Santità per le azioni e omissioni passate della Chiesa che hanno probabilmente incoraggiato 
e/o perpetuato la discriminazione nei riguardi di certi gruppi di persone nel mondo intero» (Conclusioni del Comi­
tato per l’Eliminazione della Discriminazione Razziale: Santa Sede, I maggio 2001. CERD/C/304/Add. 89, I mag­
gio 2001, n. 4).



Atti della Santa Sede 1047

guenze di comportamenti che possono diventare 
un pesante fardello sulla coscienza e la memoria 
dei discendenti. Allora diventa necessaria una pu­
rificazione della memoria: «Purificare la memo­
ria significa eliminare dalla coscienza personale e 
collettiva tutte le forme di risentimento o di vio­
lenza che l’eredità del passato vi avesse lasciato, 
sulla base di un nuovo e rigoroso giudizio storico­
teologico, che fonda un conseguente, rinnovato 
comportamento morale... in vista della crescita 
della riconciliazione nella verità, nella giustizia e 
nella carità fra gli esseri umani ed in particolare 
fra la Chiesa e le diverse comunità religiose, cul­
turali o civili con cui essa ha rapporti»11.

7. Così, nel quadro dell’Anno Giubilare, il 12 
marzo 2000 è stata celebrata nella Basilica di San 
Pietro a Roma una Messa solenne, durante la 
quale si è pregato specialmente per la confessio­
ne delle colpe e la richiesta di perdono. Fra le in­
tenzioni particolari, si possono sottolineare le 
confessioni per le colpe commesse nelle relazio­

ni con il popolo di Israele, nonché per i compor­
tamenti contrari all’amore, alla pace, ai diritti dei 
popoli, al rispetto delle culture e delle religioni. 
Il Papa stesso, dopo la confessione dei peccati 
che hanno ferito la dignità della donna e l’unità 
del genere umano, ha così pregato: «Signore Dio, 
nostro Padre, tu hai creato l’essere umano, l’uo­
mo e la donna, a tua immagine e somiglianza e 
hai voluto la diversità dei popoli nell'unità della 
famiglia umana; a volte, tuttavia, l’uguaglianza 
dei tuoi figli non è stata riconosciuta, e i cristiani 
si sono resi colpevoli di atteggiamenti di emargi­
nazione e di esclusione, acconsentendo a discri­
minazioni a motivo della razza e dell’etnia diver­
sa. Perdonaci e accordaci la grazia di guarire le 
ferite ancora presenti nella tua comunità a causa 
del peccato, in modo che tutti ci sentiamo tuoi 
figli»’. Già, dopo aver domandato perdono agli 
Africani per la tratta dei neri il Papa aveva de­
siderato compiere «un atto di espiazione» e chie­
dere perdono agli Indiani d’America e agli Afri­
cani deportati come schiavi".

Il perdono, unica via per la riconciliazione nazionale

X. La richiesta di perdono riguarda anzitutto la 
vita della Chiesa. È comunque «legittimo sperare 
che i responsabili politici e i popoli, soprattutto 
quelli coinvolti in drammatici conflitti, alimentati 
dall’odio e dal ricordo di ferite spesso antiche, si 
lascino guidare dallo spirito di perdono e di ri­
conciliazione testimoniato dalla Chiesa e si sfor­
zino di risolvere i contrasti mediante un dialogo 
leale e aperto»12. In realtà, in questi ultimi anni, in 
Africa, America Latina, Europa Orientale o Asia, 
sono state votate delle leggi per favorire la ricer­
ca della verità e l’identificazione delle responsa­
bilità al termine di guerre intemazionali, inter-et- 
niche o civili, o in seguito alla caduta di dittature 
militari o comuniste. Queste leggi miravano a ri­
stabilire la pace nazionale, concedendo a determi­
nate condizioni un'amnistia. Così sono state crea­
te “Commissioni di verità e di riconciliazione” 
(come in Sud Africa). Organi extragiudiziari, esse 

avevano il compito di far luce su quei periodi tur­
bolenti e sui loro responsabili, senza infliggere a 
questi ultimi sanzioni penali. Ma l’esperienza di­
mostra che esse non sono in grado di pervenirvi 
da sole; al di là di queste leggi di amnistia, questi 
Paesi distrutti e divisi da gravi disordini devono 
impegnarsi in un processo di riconciliazione.

La riconciliazione richiede di più: «Nessun 
processo di pace potrà essere mai avviato, se non 
si matura negli uomini un atteggiamento di since­
ro perdono. Senza di esso, le ferite continuano a 
sanguinare, alimentando nelle generazioni che si 
succedono un astio interminabile, che è fonte di 
vendetta e causa di sempre nuove rovine»". An­
che se la Chiesa è consapevole della difficoltà, 
della “follia” di questo perdono, non è per essa un 
segno di debolezza o di vigliaccheria, al contra­
rio. La Chiesa lo proclama solo a causa della sua 
incrollabile fiducia nel perdono infinito di Dio.

' Commissione Teologica Internazionale, Memoria e riconciliazione. 5.1.
* L'Osservatore Romano, 13-14 marzo 2000.

Giovanni Paolo II. Discorso a Yaoundt (13 agosto 1985). Cfr. anche La Chiesa di fronte al razzismo. 1.4. 
Giovanni Paolo II ha ripreso questo tema in occasione del suo viaggio in Senegai, visitando la “Casa degli schia­
vi" sull’isola di Gorée, il 22 febbraio 1992.

" Messaggio agli Indiani d'America (Santo Domingo. 13 ottobre 1992) e Discorso ad'Udienza generale del 
21 ottobre 1992.

11 Giovanni Paolo II, Discorso ai partecipami al Simposio internazionale sullo studio dell'Inquisizione (31 
ottobre 1998).

" Giovanni Paolo II. Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace /997. 1.



1048 Atti della Santa Sede

9. Fatta questa premessa fondamentale, la 
Chiesa propone metodi concreti di riconciliazio­
ne, che deve avvenire a tutti i livelli. Bisogna an­
zitutto dominare il peso della storia, con il suo 
corteo di risentimenti, paure, sospetti fra fami­
glie, gruppi etnici e popolazioni, poiché «non si 
può rimanere prigionieri del passato: occorre, per 
i singoli e per i popoli, una sorta di "purificazio­
ne della memoria”»14. Essa passerà soprattutto 
attraverso una corretta rilettura della storia degli 
uni e degli altri (a livello pedagogico, culturale, 
...), guardandosi bene da giudizi sommari e di 
parte, per giungere a una migliore conoscenza e 
quindi all’accettazione dell’altro.

10. Inoltre, questa riconciliazione sarà possi­
bile solo se le diverse religioni, i Governi e la 
Comunità Intemazionale sceglieranno sincera­
mente e attivamente la “cultura della pace”, af­
finché si abbandoni il ricorso alle armi per af­
frontare i problemi, si ponga fine alla crescita 
dell’industria e del commercio delle armi, ecc.1’. 
Le Chiese locali vi prendono attivamente parte, 
in particolare con i loro messaggi di perdono e di 
riconciliazione16, ma soprattutto con la loro azio­
ne sul campo. I Governi e le Organizzazioni a li­
vello mondiale o regionale hanno il compito di 
adottare strutture solide in grado di «resistere alle 
turbolenze della politica, così da garantire libertà 
e sicurezza per tutti e in ogni circostanza»1’; si 
devono quindi favorire tutte le forme di media­
zione. Queste strutture, già esistenti, devono es­
sere rinforzate. In particolare, l’Organizzazione 
delle Nazioni Unite, che ha fatto molto in mate­
ria di mantenimento e ristabilimento della pace, 
dovrebbe beneficiare di mezzi più efficaci e più 
idonei alle nuove missioni che le vengono affida­
te. Ma strutture e meccanismi non basteranno a 
costruire una pace duratura; solo la via del per­
dono permetterà di pervenirvi.

11. Atto d’amore gratuito, il perdono ha le 
sue esigenze: bisogna riconoscere il male che si 
è fatto e, nella misura del possibile, ripararlo'". 
La prima di queste esigenze è quindi il rispetto 
della verità. Infatti la menzogna, la mancanza di

lealtà, la corruzione, la manipolazione ideologica 
o politica rendono impossibile lo stabilimento di 
relazioni sociali pacifiche. Di qui l’importanza di 
procedure che permettano di ristabilire la verità, 
procedure necessarie ma delicate, poiché la ricer­
ca della verità rischia di trasformarsi in sete di 
vendetta. È nel corso di questo processo che, spes­
so, i Governi decretano «l’amnistia a quanti hanno 
pubblicamente riconosciuto i misfatti commessi 
durante un periodo di turbolenze. L'iniziativa può 
essere giudicata con favore quale sforzo teso a 
promuovere l’avvio di buone relazioni fra gruppi 
un tempo contrapposti» ”, All’esigenza di verità se 
ne aggiunge una seconda: Ingiustizia. «Il perdono, 
infatti, non elimina né diminuisce l’esigenza della 
riparazione, che è propria della giustizia, ma punta 
a reintegrare sia le persone e i gruppi nella società, 
sia gli Stati nella Comunità delle Nazioni»20. Una 
giustizia che dovrà sempre rispettare la dignità 
fondamentale della persona umana.

12. Dal punto di vista giuridico, è noto che 
ogni soggetto (individuale o collettivo) ha diritto 
a un’equa riparazione se subisce personalmente e 
direttamente un danno (materiale o morale). L’ob­
bligo di riparare deve realizzarsi in forma ade­
guata. La riparazione cioè deve cancellare, per 
quanto possibile, tutte le conseguenze dell’atto il­
lecito e ristabilire la condizione che sarebbe vero­
similmente esistita se l’atto non fosse stato com­
piuto. Quando il ristabilimento della situazione 
non è possibile, la riparazione assumerà la forma 
dell’indennizzo (riparazione equivalente). Pur es­
sendo il modo di riparazione più frequente, il cal­
colo dell’indennizzo è spesso difficile. Quando 
l’indennizzo si rivela inadeguato a riparare un 
danno morale, la riparazione potrà essere morale: 
è la soddisfazione. Ad esempio, lo Stato respon­
sabile presenterà le proprie scuse o manifesterà il 
proprio rammarico allo Stato vittima.

La Santa Sede è consapevole della grande dif­
ficoltà che può presentare quest’“esigenza di ri­
parazione" quando si traduce in richieste di in­
dennizzo. Non spetta alla Chiesa proporre una 
soluzione tecnica a un problema così com-

14 Ivi, 3.
” Ivi, 4; cfr. anche la Lettera del Papa ai Vescovi di El Salvador.
'• Cfr. in particolare il messaggio dei Vescovi cattolici del Rwanda per la Quaresima del 1992; le loro Lette­

re pastorali per l’Avvento 1992 e la Quaresima 1993; i loro messaggi ai cristiani in occasione del Natale e del Ca­
podanno 1994 e 1995; documenti pubblicati nel rapporto della Santa Sede al CERD, CERD/C/338/Add. 11, 26 
maggio 2000, 79-86.

17 Giovanni Paolo II, Messaggio per la Giornata Mondiate delta Pace /997, 4.
Ivi, 5.

” Ivi.
“ Ivi.



Atti della Santa Sede 1049

plesso21. Ma la Santa Sede intende sottolineare 
che la necessità di una riparazione rafforza l’ob­
bligo di aiutare sostanzialmente i Paesi in via di 
sviluppo, un obbligo che pesa principalmente sui 
Paesi più sviluppati. Non si tratta solo di un ob­
bligo morale, ma anche di un’esigenza che deri­

va dal diritto allo sviluppo di ogni popolo. Come 
ha affermato il Papa Giovanni Paolo 11, «sia i po­
poli che le persone singole debbono godere del- 
l' uguaglianza fondamentale... che è il fondamen­
to del diritto di tutti alla partecipazione al 
processo di pieno sviluppo»22.

Il ruolo fondamentale dell'educazione nella lotta contro il razzismo e la discriminazione

13. La Comunità Intemazionale è d'altronde 
cosciente del fatto che le radici del razzismo, 
della discriminazione e dell'intolleranza si trova­
no nel pregiudizio e nell’ignoranza, frutti anzi­
tutto del peccato, ma anche di un’educazione er­
rata e insufficiente2'. Di qui il ruolo fondamentale 
dell’educazione come "buona pratica da promuo­
vere", per riprendere uno dei principali temi della 
prossima Conferenza di Durban, nella lotta con­
tro questi mali. A tale riguardo anche la Chiesa 
cattolica ricorda il suo ruolo attivo “sul campo", 
immenso, nell’educare e istruire i giovani di tutte 
le confessioni e di tutti i Continenti e questo già 
da secoli. Fedele ai propri valori, essa dispensa 
un’educazione al servizio dell’uomo e di tutto 
l'uomo24.

Infatti, la Chiesa ritiene che «tutti gli uomini 
di qualunque razza, condizione ed età, in forza 
della loro dignità di persona, hanno il diritto ina­
lienabile a un'educazione che risponda al proprio 
fine... e sia insieme aperta a una fraterna convi­
venza con gli altri popoli al fine di garantire la 
vera unità e la vera pace sulla terra»25.

14. Dal punto di vista materiale, essa incorag­
gia gli sforzi di cooperazione intemazionale per 
aiutare i Paesi più poveri a «meglio educare i gio­
vani in vista dell'avvenire»2'’. Infatti «un analfa­
beta è uno spirito sotto-alimentato» e «l’analfa­
betismo costituisce una sorta di schiavitù 
quotidiana in una società che suppone la cultu­
ra»2". In un altro contesto, il Papa Giovanni Paolo 
II ha spiegato che il ruolo primario della cultura è 
quello di educare l’uomo. Ora le gravi crisi che 
colpiscono attualmente il sistema educativo delle 
società più ricche dimostrano che «l'educazione 
dell'uomo non si compie solo con l'aiuto delle 
istituzioni, con l'ausilio di mezzi organizzati e 
materiali, fossero pure eccellenti»; che un'educa­
zione il cui primo valore è il rendimento e la pre­
stazione è votata al fallimento. Per l’uomo, l’edu­
cazione consiste a diventare «sempre più uomo», 
a «essere di più» più che ad «avere di più». Così 
l’uomo impara a «essere» «con gli altri», ma so­
prattutto «per gli altri». Perciò, «l’educazione ri­
veste un’importanza fondamentale per la forma­
zione dei rapporti interumani e sociali»29.

21 In questo contesto si può citare il Messaggio della XII Assemblea plenaria del Simposio delle Conferenze 
Episcopali di Africa e Madagascar, in data 7 ottobre 2000: «Non solo |i Paesi ricchi] devono cancellare i debiti, ma 
devono riparare per i debiti e anche per i danni recati all'Africa» (n. 18).

22 Giovanni Paolo li. Lett. Enc. Sollicitudo rei socialis (30 dicembre 1987), 33.
22 Cfr. La Chiesa di fronte al razzismo. IV, 28.
" Cfr.. per esempio, il Discorso di Giovanni Paolo II al Presidente del Gabon, a Libreville, 17 febbraio 1982. 

in Insegnamenti di Giovanni Paolo U. V/l (1982). 567-572. Cfr. anche il Rapporto della Santa Sede al CERD. pp. 
36-66. Molto dettagliato in materia di educazione, esso contiene molti dati statistici e presenta una serie di esempi 
assai concreti circa il ruolo della Chiesa sul campo, soprattutto in Bosnia-Erzegovina. Israele e nei Territori del­
l'Autonomia palestinese. Nelle sue Conclusioni, il CERD rileva positivamente questa azione della Chiesa: «Il Co­
mitato si felicita per il ruolo della Chiesa cattolica nella promozione dell'educazione, soprattutto nei Paesi in via di 
sviluppo. Inoltre, si felicita per l'apertura delle scuole cattoliche agli studenti delle diverse confessioni religiose 
nonché per la promozione della tolleranza, della pace e deH'integrazione attraverso l’insegnamento. 11 Comitato 
nota con soddisfazione che in molti Paesi dove la maggioranza della popolazione non è cattolica, le scuole cattoli­
che sono luoghi in cui entrano in contatto fra loro i bambini e i giovani delle diverse confessioni, culture, classi so­
ciali e origini etniche» (n. 8).

25 Concilio Vaticano li, Dich. Gravissimum educationis sull’educazione cristiana. 1.
26 Giovanni Paolo 11, Discorso al Corpo Diplomatico ( 11 gennaio 1986), 8: Insegnamenti di Giovanni Paolo 

II. 1X/1 (1986), 60-90.
22 Paolo VI, Lett. Enc. Populorum progressio (26 marzo 1967), 35.
22 Giovanni Paolo II. Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 1982; cfr. anche il suo Discorso ai Ve­

scovi brasiliani del Nord-Est in Visita ad Limina (30 settembre 1985), 4: Insegnamenti di Giovanni Paolo II. VIII/2 
(1985), 812-848.

29 Giovanni Paolo 11, Discorso all'UNESCO (2 giugno 1980), 11: Insegnamenti di Giovanni Paolo II. 111/1 
(1980), 1636-1655.



1050 Atti della Santa Sede

15. Nel quadro di un processo educativo ge­
neralizzato, per lottare contro il razzismo, la di­
scriminazione razziale, la xenofobia e l’intolle­
ranza che vi è associata occorre uno sforzo 
specifico per presentare - soprattutto ai giovani - 
certi grandi valori quali: l’unità del genere 
umano, la dignità di ogni essere umano, la soli­
darietà che lega tutti i membri della famiglia 
umana. Ugualmente importante è un'educazione 
al rispetto dei diritti dell’uomo e, al riguardo, 
merita di essere ricordata l’iniziativa, lanciata 
dalle Nazioni Unite, del Decennio per l’educa­
zione ai diritti dell'uomo (1995-2004). Oltre agli 
studenti, dalla scuola di base all’Università, la 
necessità di una formazione teorica e pratica al 
rispetto dei diritti dell’uomo prende in considera­
zione soprattutto certe categorie professionali 
(funzionari, avvocati, magistrati e agenti delle 
forze dell’ordine, ma anche insegnanti, operatori 
sociali e giornalisti)'”. Ben consapevoli comun­

que che l’educazione ai diritti dell’uomo è un 
processo lento e complesso, soprattutto quando il 
Paese in questione ha conosciuto anni di conflit­
ti e deve essere interamente ricostruito: ammini­
strazione, sistema elettorale, polizia, sistema sco­
lastico, ecc.

Se è vero che la pace non è realizzabile senza 
il rispetto dei diritti dell’uomo ", è pure vero che 
pace e rispetto dell’altro sono impossibili senza 
educazione ai diritti dell’uomo: «Senza questa 
educazione ai valori morali, nel popolo e nei suoi 
responsabili o futuri responsabili, ogni costru­
zione della pace rimane fragile: anzi essa è desti­
nata al fallimento, qualunque siano l’abilità dei 
diplomatici o le forze impiegate. Spetta agli uo­
mini politici, agli educatori, alle famiglie, ai re­
sponsabili dei mezzi di comunicazione sociale il 
compito di contribuire a questa formazione. E la 
Chiesa è sempre pronta a portarvi il suo contri­
buto»'2.

Il ruolo degli strumenti della comunicazione sociale nell'educazione ai diritti dell'uomo

16. Per la promozione della cultura dei diritti 
dell’uomo, ogni uomo ha il dovere di educare alla 
pace, ma gli strumenti della comunicazione so­
ciale occupano un ruolo importante in questo 
campo". La Chiesa ricorda che il prodigioso e 
positivo sviluppo degli strumenti della comunica­
zione sociale rende ancora più ingenti le respon­
sabilità delle persone che li usano. Esistono infat­
ti gravi rischi. Essi non riguardano le tecniche 
usate, ma il contenuto che viene comunicato. I re­
sponsabili dell’informazione non devono dimen­
ticare i loro doveri verso l’intera società. 11 primo 
di questi doveri riguarda il bene comune, poiché 
«la società ha diritto a un'informazione fondata 
sulla verità, la libertà, la giustizia e la solida­
rietà»14. Quindi un primo dovere di verità nella 
trasmissione dell’informazione'', ma un diritto, 
corollario, alla comunicazione della verità che 
non è incondizionato"’. Non essendo un fine in sé, 
quest’ultimo deve essere guidato dalla carità. 
Esso deve rispettare la vita privata, il buon nome 

delle persone e il bene comune. D’altro canto, i 
pubblici poteri hanno l’importante responsabilità 
di garantire questa libertà nel rispetto del bene co­
mune". In particolare, dovranno impedire che, 
per l’intermediario di questi mezzi, si danneggi 
gravemente la morale pubblica, soprattutto me­
diante la diffusione di messaggi razzisti e discri­
minatori, come avviene ad esempio attraverso In­
ternet. Attualmente, le nuove tecnologie dell'in­
formazione hanno un grande impatto sulla vita 
delle persone e dei popoli. Si tratta di un fenome­
no che offre notevoli potenzialità, ma comporta 
anche dei rischi: «Il fatto che un ristretto numero 
di Paesi detenga il monopolio delle "industrie" 
culturali, distribuendone i prodotti in ogni angolo 
della terra a un pubblico sempre crescente, può 
costituire un potente fattore di erosione delle spe­
cificità culturali. Sono prodotti che contengono e 
trasmettono sistemi impliciti di valore e pertanto 
possono provocare effetti di espropriazione e di 
perdita di identità nei recettori» '".

” Cfr. soprattutto la Dichiarazione e il Programma d'azione di Vienna, 25 giugno 1993, 1, n. 33; II, nn. 68-69.
" Cfr. Giovanni Paolo II. Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 1999.
11 Giovanni Paolo II, Discorso al Corpo Diplomatico (12 gennaio 1985), 7: Insegnamenti di Giovanni Paolo 

II. VIII/1 (1985), 53-67.
" Cfr. Giovanni Paolo II. Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 2000, 12.
14 Catechismo della Chiesa Cattolica, 2494.
” Cfr. Pontificia Commissione per le Comunicazioni Sociali, Istr. Communio et progressio (23 maggio 

1971), 34: AAS 63 (1971), 606.
16 Cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, 2488.
17 Su tutti questi punti cfr. Concilio Vaticano II. Decr. Inter mirifica sui mezzi di comunicazione sociale, 3-12. 

Giovanni Paolo 11. Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 200!, 11.



Atti della Santa Sede 1051

Il ruolo delle religioni e in particolare quello della Chiesa cattolica 
nell'educazione ai diritti dell'uomo

17. La Chiesa insiste anzitutto e soprattutto 
sul ruolo insostituibile delle religioni e, in parti­
colare, della fede cristiana in materia di educa­
zione ai diritti dell’uomo. Davanti all'Assemblea 
inter-religiosa del 1999, ad esempio, il Papa Gio­
vanni Paolo II ha affermato: «Il compito che do­
vremo affrontare sarà quello di promuovere una 
cultura del dialogo. Da soli e tutti insieme, dob­
biamo dimostrare che la fede religiosa ispira la 
pace, incoraggia la solidarietà, promuove la giu­
stizia e sostiene la libertà»”. In un'altra occasio­
ne ai Vescovi tedeschi spiega: «L’insegnamento 
della religione può allontanare il pericolo di falsi 
idoli, come il nazionalismo e il razzismo»"'. In 
realtà, la Chiesa cattolica sviluppa e insegna 
un'importante dottrina sociale, consacrata alla 
persona e ai suoi diritti, a ogni tappa della sua

vita e in ogni circostanza. Il suo insegnamento 
morale poggia su due pilastri: la salvezza delle 
anime e il rispetto della dignità umana. Nell’an­
no consacrato dalle Nazioni Unite al “dialogo fra 
le civiltà” è bene ricordare che questo dialogo si 
basa sull’esistenza di valori comuni a tutte le cul­
ture: «Le differenti religioni possono e devono 
portare un contributo decisivo in questo senso. 
L’esperienza da me tante volte compiuta nell'in­
contro con rappresentanti di altre religioni - ri­
cordo in particolare l'incontro di Assisi del 1986 
e quello in Piazza San Pietro del 1999 - mi con­
ferma nella fiducia che dalla reciproca apertura 
degli aderenti alla diverse religioni grandi bene­
fici possono derivare alla causa della pace e del 
bene comune dell’umanità»41.

Le discriminazioni positive come strumento di lotta contro il razzismo e le discriminazioni

18. Riguardo alle «buone pratiche da pro­
muovere» e più specificamente a quelle che ven­
gono chiamate «discriminazioni positive» o 
anche «distinzioni positive», che la Convenzione 
internazionale sull'eliminazione di tutte le forme 
di discriminazione razziale del 21 dicembre 1965 
prevede, nel suo art. 1 § 4, possibilità di adottare 
misure speciali «all’unico scopo di assicurare in 
modo conveniente il progresso di certi gruppi 
razziali o etnici o di individui bisognosi di una 
protezione necessaria per garantire loro il godi­
mento dei diritti dell’uomo... in condizioni di 
uguaglianza»42. In base a questa «azione positi­
va» vari Paesi hanno adottato legislazioni che 
concedono una particolare protezione soprattutto 
ai popoli autoctoni o minoritari. Queste misure 
volontaristiche mirano ad assicurare l'effettiva 
uguaglianza di tutti, agevolando ad esempio l'ac­
cesso ai prestiti bancari a una certa categoria di 
popolazione. Fra queste misure si distinguono 

vari sistemi: le molteplici disposizioni più o 
meno vincolanti dell' affirmative action, il siste­
ma delle quote che impone una determinata per­
centuale di questo o quel gruppo di persone (nel 
pubblico impiego, nelle scuole, nelle Università, 
alle elezioni,...), ecc.

19. La scelta di questo tipo di politica conti­
nua a essere controversa. Con queste misure si 
corre un rischio reale di rafforzare la differenza 
invece di favorire la coesione sociale, di sceglie­
re o eleggere, ad esempio in materia di occupa­
zione o di vita politica, le persone in base alla 
loro appartenenza etnica e non in base alla loro 
competenza e, infine, di condizionare la libertà 
di scelta. A tutto questo i sostenitori delle politi­
che volontaristiche rispondono che non basta ri­
conoscere che le persone sono uguali, ma biso­
gna renderle tali. E, in realtà, è incontestabile 
che il peso dei precedenti storici, sociali e cultu-

" Giovanni Paolo II, Discorso alla cerimonia di chiusura dell' Assemblea inter-religiosa, Città del Valicano, 
25.28 ottobre 1999. Sul dialogo inter-religioso cfr. i lavori del Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter religioso; 
cfr. anche il Rapporto della Santa Sede al CERD. nn. 77 ss.

40 Giovanni Paolo II, Discorso a Vescovi della Repubblica Federale Tedesca in Visita "ad Limina" (4 di­
cembre 1992), citato nel Rapporto della Santa Sede al CERD, n. 23.

41 Giovanni Paolo II, Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 1992, intitolato / credenti uniti nella 
costruzione della pace.

41 Convenzione che la Santa Sede ha ratificato nel 1969. Cfr. La Chiesa di fronte al razzismo. IV. 30. Cfr. 
anche il Rapporto della Santa Sede al CERD. n. 4 k: «Riguardo alla Convenzione intemazionale sull'eliminazione 
di tutte le forme di discriminazione razziale, la Santa Sede le rinnova il proprio sostegno e questo tanto più volen­
tieri in considerazione del fatto che la Chiesa cattolica considera un suo dovere insegnare la pari dignità di tutti gli 
esseri umani, creati da Dio a sua immagine».



1052 Atti della Santa Sede

Il razzismo offesa contro Dio
Nell’imminenza della Conferenza Mondiale delle Nazioni Unite contro la discriminazione 
razziale, domenica 26 agosto, prima dell'Angelus, Giovanni Paolo II è intervenuto sul tema 
del razzismo con queste parole:

Carissimi fratelli e sorelle!

1. «Io verrò a radunare tutti i popoli e tutte le lingue; essi verranno e ve­
dranno la mia gloria» (Is 66,18). Questa parola del Profeta Isaia, che risuona 
oggi nella Liturgia, mi richiama alla mente l'importante Incontro internazio­
nale che si svolgerà a Durban, in Sud Africa, da venerdì prossimo, 31 agosto, 
al 7 settembre. Si tratta della Conferenza Mondiale delle Nazioni Unite contro 
la discriminazione razziale. Anche in quella sede la Chiesa eleverà con vigore 
la voce a tutela di fondamentali diritti dell'uomo, radicati nella sua dignità di 
essere creato a immagine e somiglianza di Dio.

Per presentare ai fedeli e alla Comunità Internazionale il pensiero della 
Santa Sede circa tale problematica, il Pontificio Consiglio della Giustizia e 
della Pace ha elaborato una nuova edizione, con puntuale aggiornamento in­
troduttivo, del documento pubblicato su mia richiesta nel 1988 e intitolato La 
Chiesa di fronte al razzismo. Per una società più fraterna.

2. In questi ultimi decenni, caratterizzati dallo sviluppo della globalizza­
zione e segnati dal risorgere preoccupante di nazionalismi aggressivi, da vio­
lenze etniche e da estesi fenomeni di discriminazione razziale, la dignità 
umana è stata spesso pesantemente minacciata. Ogni retta coscienza non può 
non condannare decisamente il razzismo in qualunque cuore o sede si annidi. Esso 
purtroppo emerge in forme sempre nuove e inattese, offendendo e degradan­
do la famiglia umana. Il razzismo è un peccato che costituisce grave offesa 
contro Dio.

Il Concilio Vaticano II ricorda che «non possiamo invocare Dio, Padre di 
tutti, se ci rifiutiamo di comportarci da fratelli verso alcuni tra gli uomini che 
sono creati a immagine di Dio... In conseguenza, la Chiesa esecra, come con­
traria alla volontà di Cristo, qualsiasi discriminazione tra gli uomini o perse­
cuzione perpetrata per motivi di razza o di colore, di condizione sociale o di 
religione» (Nostra aetate, 5).

3. Al razzismo si deve contrapporre la cultura della reciproca accoglienza, ri­
conoscendo in ogni uomo e donna un fratello e una sorella con cui percorrere 
le strade della solidarietà e della pace. Occorre, pertanto, una vasta opera di 
educazione ai valori che esaltano la dignità della persona e ne tutelano i diritti fon­
damentali. La Chiesa intende proseguire in questo ambito il suo sforzo e chie­
de a tutti i credenti il proprio responsabile contributo di conversione del cuore, 
di sensibilizzazione e di formazione. A tal fine, è necessaria in primo luogo la 
preghiera.

Invochiamo, in particolare, Maria Santissima, perché dappertutto cresca la 
cultura del dialogo e dell'accoglienza insieme al rispetto per ogni essere 
umano. A lei affidiamo la prossima Conferenza di Durban, dalla quale ci au­
guriamo venga rafforzata la comune volontà di costruire un mondo più libero 
e solidale.



Atti della Santa Sede 1053

rali esige a volte delle azioni positive da parte 
degli Stati.

La Chiesa cattolica è sempre molto attenta a 
difendere la realtà dell’uomo concreto, situato e 
storico4'; essa rivendica un rispetto effettivo dei 
diritti dell’uomo. Queste politiche hanno una 
loro legittimità se si rispetta la prudente riserva 

dell’art. 1 § 4 della Convenzione del 1965. Infat­
ti, esso dispone che le misure di discriminazione 
positiva siano temporanee, che non abbiano 
come effetto la conservazione di diritti distinti 
per gruppi diversi e che non vengano mantenute 
una volta raggiunti gli obiettivi cui esse rispon­
dono.

L'aumento dei movimenti di popolazioni esige più che mai l'apertura all'altro

20. Come abbiamo detto, i movimenti di po­
polazioni hanno subito un'accelerazione in questi 
ultimi anni per vari motivi, spesso drammatici 
(guerre, trasferimenti forzati di popolazioni, cata­
strofi naturali, ecc.). Aumentando il numero degli 
stranieri, certi cittadini si allarmano e reclamano, 
per esempio, leggi di «immigrazione zero» o si 
abbandonano a comportamenti ancor più violen­
ti44. Consapevole di questi problemi4’, la Chiesa 
cattolica presta sempre un’attenzione tutta parti­
colare al rifugiato, all’immigrato, all’espatriato. Il 

Papa, per esempio, dedica ogni anno un Messag­
gio ai migranti e ai rifugiati. In tal modo egli vuole 
incoraggiare tutti, e in modo del tutto speciale i 
cristiani, a un’accoglienza generosa, soprattutto 
attraverso azioni positive, come la riunione delle 
famiglie, e a riconoscere nello straniero le ric­
chezze della sua cultura, della sua storia e delle 
sue tradizioni*. Le Chiese locali, in particolare at­
traverso le loro Conferenze Episcopali, non esita­
no a entrare nel pubblico dibattito per condannare 
il razzismo e incoraggiare l’apertura all’altro4’.

Nuove e drammatiche forme di discriminazione

21. Dal 1988 si sono scavati due grandi fossa­
ti mondiali: quello sempre più drammatico della 
povertà e della discriminazione sociale4’ e quello, 
più recente e meno denunciato, relativo all’essere 
umano non nato", soggetto di esperimenti e og­

getto della tecnologia (tecniche di procreazione 
artificiale, utilizzo degli “embrioni in eccedenza”, 
clonazione cosiddetta terapeutica, ecc.). C’è il ri­
schio di una nuova forma di razzismo, poiché lo 
sviluppo di queste tecniche potrebbe sfociare

41 Cfr. Giovanni Paolo II. Lett. Enc. Redemptor hominis (4 marzo 1979). 13.
44 Cfr. La Chiesa di fronte al razzismo. II. 14.
* Cfr. Ivi, IV. 29.
* Cfr., fra l'altro, il Messaggio di Giovanni Paolo II per la Giornata Mondiale dei Migranti dei 1992. intitolato 

Accogliere lo straniero con l'atteggiamento gioioso di chi sa riconoscere in lui il volto di Cristo, in Insegnamenti di 
Giovanni Paolo II, XV/2 (1992), 80-84. Nelle sue conclusioni il CERD costata: «Il Comitato nota con soddisfazione 
che le leggi e gli insegnamenti della Chiesa cattolica mirano a promuovere la tolleranza, la coesistenza fondata su re­
lazioni amichevoli e l'integrazione multirazziale e che il Papa Giovanni Paolo II ha apertamente condannato, in varie 
allocuzioni, tutte le forme di razzismo, di discriminazione razziale e di xenofobia che danno luogo a tensioni sociali 
e conflitti in varie parti del mondo» (n. 4). Cfr. anche le attività del Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migran­
ti e gli Itineranti, soprattutto nel Rapporto della Santa Sede al CERD. nn. 82ss.; cfr. nota 16. Nelle sue Conclusioni il 
CERD nota: «II Comitato rende omaggio al Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti per il 
contributo che esso offre, fra l’altro, attraverso le sue dichiarazioni e i suoi programmi di azione, alla prevenzione della 
discriminazione nei riguardi dei rifugiati e dei migranti nelle diverse parti del mondo. In questo contesto, il Comitato 
nota gli sforzi profusi dallo Stato parte per promuovere i diritti delle popolazioni rom» (n. 7).

47 Cfr.. per esempio, il messaggio della Commissione Episcopale delle Migrazioni agli immigrati in Fran­
cia pubblicato in piena campagna a favore di una politica di "immigrazione zero” e intitolato Noi abbiamo bisogno 
di voi (20 maggio 1993), in La Documentation catholique 75 (1993) 2074, 369; quello della Conferenza Episco­
pale Giapponese, intitolato Seeking thè kingdom of God which Transcends Differences in Nationality. che è con­
sacrato all'aumento della popolazione immigrata in Giappone soprattutto dai Paesi poveri e incoraggia i cristiani a 
sviluppare atteggiamenti positivi nei loro riguardi (in La Documentation catholique 73 ( 19931 2072,495-496). Cfr. 
anche i documenti pubblicati dalla Conferenza Nazionale dei Vescovi cattolici degli Stati Uniti, come, ad 
esempio, Who are my Brothers and Sisters? A Catholic Educational Guide for Understanding and Welcoming Im- 
migrants and Refugees, Washington DC 1996, un programma di educazione per le scuole cattoliche primarie e se­
condarie; o ancora Welcoming thè Stranger among us: Unity in Diversty, Washington DC 2(X) 1.

“ Cfr. La Chiesa di fronte al razzismo, 11, 13.
« Cfr. Ivi, II, 16.



1054

T

Atti della Santa Sede

nella produzione di una «sotto-categoria di esseri 
umani» essenzialmente destinata alle comodità di 
certuni. Nuova e terribile forma di schiavitù. Pur­
troppo, non bisogna nascondersi che resta latente

Conclusione

22. Nel 1995, in occasione della sua Visita in 
Sudafrica, il Papa Giovanni Paolo II ha dichiara­
to: «La solidarietà è anzitutto la risposta necessa­
ria per superare il completo fallimento morale 
costituito dai pregiudizi razziali e dalle rivalità 
etniche»51’. Una solidarietà da sviluppare fra gli 
Stati, ma anche in seno a tutte le società, nelle 
quali la disumanizzazione e la disintegrazione 
del tessuto sociale conducono incontestabilmen­
te all'inasprimento delle opinioni e dei compor­
tamenti razzisti e xenofobi, al rifiuto del più de­
bole, sia esso straniero, disabile o senzatetto. Una 

la tentazione eugenica, soprattutto se viene sfrut­
tata da potenti interessi commerciali. I Governi e 
la comunità scientifica devono essere molto vigi­
li in questo campo.

solidarietà che si basa sull'unità della famiglia 
umana, poiché tutti gli uomini creati a immagine 
e somiglianza di Dio hanno la stessa origine e 
sono chiamati allo stesso fine ultimo5'. Ed è su 
questa base che il contributo delle religioni resta 
insostituibile, un contributo che deve essere quel­
lo di ogni credente che, aderendo liberamente 
alla propria fede, la vive quotidianamente, con­
vinto che la libertà di coscienza e di religione 
resta il presupposto, il principio e il fondamento 
di ogni altra libertà, umana e civile, individuale e 
comunitaria.

François-Xavier Card. Nguyén Van Thuàn 
Presidente 

* Giampaolo Crepaldi 
Vescovo tit. di Bisarcio 

Segretario

M Giovanni Paolo II. Omelia all'ippodromo di Germiscon (Johannesburg). 17 settembre 1995: L'Osservato­
re Romano, ed. francese, n. 39. 25 settembre 1995, 6.

” Cfr. La Chiesa di fronte al razzismo. Ili, 19 e 20.



Atti della Santa Sede 1055

PONTIFICIA COMMISSIONE
PER I BENI CULTURALI DELLA CHIESA

Lettera Circolare

LA FUNZIONE PASTORALE
DEI MUSEI ECCLESIASTICI

Città del Vaticano, 15 agosto 2001

Eminenza Reverendissima,

la Pontificia Commissione per i Beni Cultura­
li della Chiesa dopo aver trattato delle bibliote­
che e degli archivi', oltreché aver ribadito la ne­
cessità e l’urgenza dell’inventariazione e della 
catalogazione del patrimonio storico-artistico 
(mobile e immobile)-’, rivolge ora la sua attenzio­
ne ai musei ecclesiastici, al fine di conservare 
materialmente, tutelare giuridicamente, valoriz­
zare pastoralmente l’importante patrimonio stori­
co-artistico non più in uso abituale.

Con questo nuovo documento la Pontificia 
Commissione per i Beni Culturali della Chiesa 
intende offrire un ulteriore contributo per raffor­
zare l’azione della Chiesa attraverso i beni cultu­
rali. al fine di favorire un nuovo umanesimo in 
vista della nuova evangelizzazione. La Pontificia 
Commissione, infatti, ha il compito precipuo di 
adoperarsi affinché tutto il Popolo di Dio e, so­
prattutto, gli operatori (laici ed ecclesiastici) va­
lorizzino in ambito pastorale l'ingente patrimo­
nio storico-artistico della Chiesa.

Il Cristianesimo si connota per l’annuncio del 
Vangelo nell'hic et nunc di ogni generazione e 

per la fedeltà alla Tradizione. La Chiesa in tutto 
l’arco della sua storia «si è servita delle differen­
ti culture per diffondere e spiegare il messaggio 
cristiano»’. Di conseguenza «la fede tende per 
sua natura ad esprimersi in forme artistiche e in 
testimonianze storiche aventi un’intrinseca forza 
evangelizzatrice e valenza culturale di fronte alle 
quali la Chiesa è chiamata a prestare la massima 
attenzione»4. Per questo, specialmente nei Paesi 
di antica, ma già anche in quelli di recente evan­
gelizzazione. si è venuto ad accumulare un ab­
bondante patrimonio di beni culturali caratteriz­
zati da un particolare valore nell’ambito della 
loro finalità ecclesiale.

In tal senso anche un museo ecclesiastico, con 
tutte le manifestazioni che vi si connettono, è in­
timamente legato al vissuto ecclesiale, poiché 
documenta visibilmente il percorso fatto lungo i 
secoli dalla Chiesa nel culto, nella catechesi, 
nella cultura e nella carità. Un museo ecclesiasti­
co è dunque il luogo che documenta l’evolversi 
della vita culturale e religiosa, oltreché il genio 
dell'uomo, al fine di garantire il presente. Di

1 Cfr. Pontificia Commissione per i Beni Culturali della Chiesa. Leu. ciré. Le Biblioteche ecclesiastiche 
nella missione della Chiesa (19 marzo 1994) [in RDTo 71 (1994), 548-557 - N.d.Rf; Lett. ciré. La funzione pasto­
rale degli archivi ecclesiastici (2 febbraio 1997) [in RDTo 74 (1997), 226-240 - N.d.R.\.

‘ Cfr. Pontificia Commissione per i Beni Culturali della Chiesa. Lett. ciré. Necessità e urgenza dell'inven­
tariazione e catalogazione dei beni culturali della Chiesa (8 dicembre 1999) | in RDTo 76 ( 1999). 1601 -1619 - N.d.R. ].

' Concilio Vaticano II. Cost. past. Gaudium et spes il dicembre 1965). 58. Tale magistero conciliare espres­
so anche in altri passi (Ad gentes. 21 ). è stato ripreso - tra l'altro - da Giovanni Paolo II nella Lett. Enc. Slavo- 
rum Apostoli (2 giugno 1985). 21.

4 Giovanni Paolo II. Motu Proprio Inde a Pontificatus Nostri initio (25 marzo 1993), Proemio: L’Osserva­
tore Romano. 5 maggio 1993, pp. I e 5.



1056 Atti della Santa Sede

conseguenza non può essere inteso in senso "as­
soluto”, cioè sciolto dall’insieme delle attività 
pastorali, ma va pensato in relazione con la tota­
lità della vita ecclesiale e in riferimento al patri­
monio storico-artistico di ogni Nazione e cultura. 
Deve quindi necessariamente inserirsi nell’ambi­
to delle attività pastorali, con il compito di riflet­
tere la vita ecclesiale tramite un approccio com­
plessivo al patrimonio storico-artistico.

Nella mens cristiana i musei ecclesiastici rien­
trano a pieno titolo tra le strutture ordinate alla 
valorizzazione dei beni culturali «posti al servi­
zio della missione della Chiesa»’, per cui devono 
essere organizzati in modo da poter comunicare 
il sacro, il bello, l’antico, il nuovo. Sono quindi 
parte integrante delle manifestazioni culturali e 
dell’azione pastorale della Chiesa.

Il patrimonio storico-artistico non più in uso 
abituale, dismesso, incustodibile, può trovare nei 
musei ecclesiastici adeguata custodia e opportuna 
fruibilità. Bisogna, infatti, adoperarsi perché i 
beni usabili e quelli in disuso interagiscano tra 
loro al fine di garantire una visione retrospettiva, 
una funzionalità attuale, ulteriori prospettive a 
vantaggio del territorio, così da coordinare musei, 
monumenti, arredi, sacre rappresentazioni, devo­
zioni popolari, archivi, biblioteche, raccolte e 
ogni altra consuetudine locale. In una cultura, tal­
volta disgregata, si è chiamati ad iniziative volte 
a far riscoprire ciò che culturalmente e spiritual- 
mente appartiene alla collettività, non nel senso 
strettamente turistico, ma in quello propriamente 
umanistico. In questo senso è infatti possibile ri­
scoprire le finalità del patrimonio storico artisti­
co, così da fruirlo come bene culturale.

Secondo quest’impostazione il museo eccle­
siastico può diventare il punto di riferimento 

principale attorno a cui si anima il progetto di ri­
visitazione del passato e di scoperta del presente 
negli aspetti migliori e talvolta sconosciuti. Inol­
tre, si configura come sede per il coordinamento 
delle attività conservative, della formazione 
umana e dell’evangelizzazione cristiana in un de­
terminato territorio. La sua organizzazione deve 
pertanto recepire dinamiche sociali, politiche 
culturali e piani pastorali concertati per il territo­
rio di cui è parte.

Per quanto importanti siano le istituzioni mu­
seali in seno alla Chiesa, la salvaguardia dei beni 
culturali è però affidata soprattutto alla comunità 
cristiana. Essa deve comprendere l’importanza 
del proprio passato, maturare il senso di apparte­
nenza al territorio in cui vive, percepire la pecu­
liarità pastorale del patrimonio artistico. Si tratta 
dunque di creare una coscienza critica al fine di 
valorizzare il patrimonio storico-artistico prodot­
to dalle diverse civiltà che si sono avvicendate 
nel tempo, grazie anche alla presenza della Chie­
sa, sia come committente illuminata sia come cu­
stode attenta delle vestigia antiche.

È dunque evidente che l’organizzazione dei 
musei ecclesiastici necessita di fondamento ec­
clesiologico, di prospettive teologiche, di dimen­
sione spirituale, poiché solo in questo senso tali 
istituzioni possono integrarsi ad un progetto pa­
storale. La presente Lettera circolare, pur non ad­
dentrandosi in queste considerazioni, ma proce­
dendo da esse, intende offrire una riflessione di 
carattere generale ed eminentemente pratico sul­
l’importanza e sul ruolo dei musei ecclesiastici 
nel contesto della vita sociale ed ecclesiale. L’o­
riginalità e l’efficacia dei musei ecclesiastici è 
data infatti dal contesto di cui sono parte inte­
grante.

I. CONSERVAZIONE DEL PATRIMONIO STORICO-ARTISTICO DELLA CHIESA

LI. Importanza del patrimonio storico-artistico

I beni culturali ecclesiali sono patrimonio 
specifico della comunità cristiana. Nello stesso 
tempo, in forza della dimensione universale del­

l'annuncio cristiano, appartengono in qualche 
modo all'intera umanità. Il loro fine è ordinato 
alla missione ecclesiale nel duplice e concorren-

’ I «beni culturali» comprendono «innanzi tutto, i patrimoni artistici della pittura, della scultura, dell’architet­
tura, del mosaico e della musica, posti al servizio della missione della Chiesa. A questi vanno poi aggiunti i beni li­
brari contenuti nelle biblioteche ecclesiastiche e i documenti storici custoditi negli archivi delle comunità ecclesiali. 
Rientrano, infine, in questo ambito le opere letterarie, teatrali, cinematografiche, prodotte dai mezzi di comunica­
zione di massa»: Giovanni Paolo II, Allocuzione ai partecipanti alla I Assemblea Plenaria della Pontificia Com­
missione per i Peni Culturali della Chiesa (12 ottobre 1995), 3: L'Osservatore Romano, 13 ottobre 1995, p. 5.



Atti della Santa Sede 1057

te dinamismo di promozione umana ed evange­
lizzazione cristiana. Il loro valore mette in risal­
to l’opera di inculturazione della fede.

I beni culturali, infatti, in quanto espressione 
della memoria storica, permettono di riscoprire il 
cammino di fede attraverso le opere delle varie 
generazioni. Per il loro pregio artistico, rivelano 
la capacità creativa di artisti, artigiani e mae­
stranze locali che hanno saputo imprimere nel 
sensibile il proprio senso religioso e la devozio­
ne della comunità cristiana. Per il contenuto cul­
turale, consegnano alla società attuale la storia 
individuale e comunitaria della sapienza umana e 
cristiana nell’ambito di un particolare territorio e 
di un determinato periodo storico. Per il loro si­
gnificato liturgico, sono ordinati specialmente al 
culto divino. Per la loro destinazione universale, 
consentono a ciascuno di esserne il fruitore senza 
diventarne il proprietario esclusivo.

Il valore che la Chiesa riconosce ai propri 
beni culturali spiega «la volontà da parte della 
comunità dei credenti, ed in particolare delle isti­
tuzioni ecclesiastiche, di raccogliere fin dall’epo­
ca apostolica le testimonianze della fede e colti­
varne la loro memoria, esprime l'unicità e la 
continuità della Chiesa che vive questi tempi ul­
timi della storia»". In questo contesto la Chiesa 
considera importante la trasmissione del proprio 
patrimonio di beni culturali. Essi rappresentano 
infatti un anello essenziale della catena della Tra­
dizione; sono la memoria sensibile dell’evange­
lizzazione; diventano uno strumento pastorale. 
Ne consegue allora «l’impegno di restaurarli, cu­
stodirli, catalogarli, difenderli»’ ai fini di una 

loro «valorizzazione, che ne favorisca una mi­
gliore conoscenza ed un adeguato utilizzo tanto 
nella catechesi quanto nella Liturgia»*.

Tra i beni culturali della Chiesa si annovera 
l’ingente patrimonio storico e artistico dissemi­
nato, in misura diversa, in tutte le parti del 
mondo. Esso deve la sua identità all’uso eccle­
siale per cui non deve essere avulso da tale con­
testo. Pertanto vanno elaborate strategie di valo­
rizzazione globale e contestuale del patrimonio 
storico e artistico, così da fruirlo nella sua com­
plessità. Anche quanto è caduto in disuso, a 
causa, ad esempio, di riforme liturgiche, o non è 
più utilizzabile a cagione della sua antichità, va 
collegato con i beni in uso. al fine di evidenziare 
l’interesse della Chiesa ad esprimere, con molte­
plici forme culturali e diversi stili, la catechesi, il 
culto, la cultura e la carità.

La Chiesa, pertanto, deve evitare il rischio 
dell’accantonamento, della dispersione e della 
devoluzione ad altri musei (statali, civili e priva­
ti) dei manufatti, istituendo, quando è necessario, 
propri "depositi museali” che ne possano garan­
tire la custodia e la fruizione nell’ambito eccle­
siale. Anche i manufatti di minore pregio artisti­
co testimoniano nel tempo l’impegno della 
comunità che li ha prodotti e possono qualificare 
l'identità delle attuali comunità. Per essi, quindi, 
occorre prevedere un'adeguata forma di "deposi­
to museale”. In ogni modo è necessario che le 
opere conservate nei musei e nei depositi di per­
tinenza ecclesiastica rimangano in diretto contat­
to con le opere ancora in uso da parte delle isti­
tuzioni della Chiesa.

1.2. Approccio alla conservazione del patrimonio storico-artistico

Diverse sono le modalità secondo le quali, 
nelle varie culture, si provvede alla conservazio­
ne del patrimonio della memoria culturale. L'Oc­
cidente e le culture ad esso assimilate, ad esem­
pio, coltivano la memoria del passato conser­
vando manufatti divenuti obsoleti, per l’impor­
tanza storico-artistica o semplicemente per il loro 
valore di ricordo. In altre, invece, la coltivazione 
della memoria è affidata prevalentemente al rac­
conto orale delle passate gesta, anche perché, 
non raramente per ragioni climatiche, risulta dif­
ficile la conservazione dei reperti. In altre, infine, 
la conservazione avviene mediante il rifacimento 
dei manufatti nel rispetto dei materiali e dei mo­

delli stilistici. In tutti i popoli, però, sussiste il 
senso vivo della memoria come valore portante 
da coltivare con grande cura.

Nei Paesi d'antica tradizione cristiana il patri­
monio storico-artistico, che lungo il corso dei se­
coli è andato continuamente arricchendosi di 
nuove forme interpretative ed è stato per intere 
generazioni privilegiato strumento di catechesi e 
di culto, in tempi più recenti ha talvolta acquisi­
to, a causa della secolarizzazione, un significato 
quasi esclusivamente estetico. È opportuno, per­
ciò, che le Chiese ribadiscano, attraverso oppor­
tune strategie, l'importanza contestuale dei beni 
storico-artistici in modo che il manufatto nel suo

“ Lett. ciré. La funzione pastorale degli archivi ecclesiastici, cit„ 1.1.
’ Giovanni Paolo II. Allocuzione ( 12 ottobre 1995). cit., 4.
■ Ihid.



1058 Atti della Santa Sede

valore estetico non venga distaccato totalmente 
dalla sua funzione pastorale, oltreché dal conte­
sto storico, sociale, ambientale, devozionale del 
quale è peculiare espressione e testimonianza.

Un museo ecclesiastico si radica sul territorio, 
è direttamente collegato all'azione della Chiesa 
ed è il riscontro visibile della sua memoria stori­
ca. Non si riduce alla semplice “raccolta di anti­
chità e curiosità”, come intendevano nel rinasci­
mento Paolo Giovio e Alberto Lollio, ma 
conserva, per valorizzarle, opere d’arte e oggetti 
di carattere religioso. Un museo ecclesiastico 
non è neppure il Mousèion, ovvero il “tempio 
delle Muse” nel senso etimologico del termine, a 
ricordo di quello che fondò Tolomeo Sotere ad 
Alessandria d'Egitto, ma è l'edificio nel quale si 
custodisce il patrimonio storico-artistico della 
Chiesa. Infatti anche se tanti manufatti non svol­
gono più una specifica funzione ecclesiale, essi 
continuano a trasmettere un messaggio che le co­
munità cristiane viventi in epoche lontane hanno 
voluto consegnare alle successive generazioni.

Alla luce di queste considerazioni è quindi 
importante sviluppare specifiche strategie per 
una adeguata valorizzazione e conservazione in 
senso ecclesiale del patrimonio storico-artistico.

Tali strategie dovrebbero essere fondate sui se­
guenti impegni:

- la salvaguardia promossa da Organismi 
specifici istituiti a livello diocesano e nazionale;

- la conoscenza della loro precipua finalità e 
storia, oltreché della loro consistenza attraverso 
la predisposizione di inventari e cataloghi’;

- la contestualizzazione delle opere nel vis­
suto sociale, ecclesiale, devozionale;

- la considerazione delle opere del passato in 
riferimento all'odierna esperienza ecclesiale e 
culturale;

- la conservazione e la eventuale utilizzazio­
ne di tali opere del passato in una dimensione pa­
storale

Per adempiere a tali impegni può essere op­
portuno istituire musei ecclesiastici che, facendo 
riferimento al patrimonio storico e artistico di un 
determinato territorio, assumano anche il ruolo di 
centri di animazione culturale. Diventa altresì 
importante la razionalizzazione dei diversi Uffici 
incaricati del settore dei beni culturali all'intemo 
della Chiesa. Laddove è possibile, occorre poi 
adoperarsi per creare forme di collaborazione tra 
i suddetti Uffici ecclesiastici e gli analoghi Uffi­
ci civili, al fine di concertare progetti comuni.

1.3. Cenni storici sulla conservazione del patrimonio storico-artistico

È a tutti noto l’impegno della Chiesa, durante 
l'intero arco della sua storia, nei confronti del 
proprio patrimonio storico e artistico, come ap­
pare evidente dalle deliberazioni dei Sommi Pon­
tefici, dei Concili Ecumenici, dei Sinodi locali e 
dei singoli Vescovi. Tale cura si è espressa sia 
nella committenza di opere d’arte, destinate prin­
cipalmente al culto e al decoro dei luoghi sacri, 
sia nella loro tutela e conservazione".

Per la conservazione di oggetti preziosi - fra 
cui eccellevano le suppellettili liturgiche e le re­
liquie con i relativi reliquiari - furono istituiti fin 
dalla tarda antichità i cosiddetti "tesori” annessi 
alle Cattedrali o ad altri importanti luoghi di 
culto (ad esempio santuari), molto spesso in un 

locale attiguo alla sacrestia e in appositi armadi o 
scrigni. Tali raccolte avevano principalmente la 
funzione di deposito di oggetti cultuali di parti­
colare valore da utilizzare nelle cerimonie più so­
lenni; possedevano, inoltre, un valore rappresen­
tativo, specialmente per la presenza di insigni 
reliquie e, infine, potevano avere la funzione di 
riserva aurea per i casi di necessità. Fulgido 
esempio è la “Sacrestia Papale" in Vaticano.

È comunque lecito considerare i “tesori" me­
dievali delle vere collezioni, composte di oggetti 
tolti (temporaneamente o definitivamente) dal 
circuito delle attività utilitarie e sottoposte ad un 
particolare controllo istituzionale. I manufatti 
che li componevano erano tuttavia esposti al-

’ Cfr. S. Congregazione per il Clero, Lett. ciré. Opera artis ai Presidenti delle Conferenze Episcopali sulla 
cura del patrimonio storico-artistico della Chiesa (11 aprile 1971): AAS 63 (1971), 315-317; CJ.C., can. 1283, 2°- 
3°; Lett. circ. Necessità e urgenza dell'inventariazione e catalogazione dei beni culturali della Chiesa, cit.

Segreteria di Stato, Lett. circ. ai Vescovi d’Italia Per la conservazione, custodia e uso degli archivi e 
delle biblioteche ecclesiastiche (15 aprile 1923): in M. Vismara Missiroli. Codice dei Beni Culturali di interesse 
religioso. I. Normativa Canonica. Milano 1993. pp. 188-196; Lett. circ. Agli Ordinari d'Italia (1 settembre 1924): 
Ibid.pp. 196-198.

" Un'ampia rassegna dei principali interventi del Magistero a favore dei beni culturali fin dall'antichità è of­
ferta dal capitolo 1. dell'ultima Lettera circolare di questa Pontificia Commissione. Necessità e urgenza dell'in­
ventariazione e catalogazione dei beni culturali delta Chiesa, cit.



Atti delia Santa Sede 1059

l’ammirazione del pubblico in opportuni luoghi e 
circostanze. Una differenza di tali collezioni, ri­
spetto a quelle private dell’antichità, consisteva 
nel fatto che i “tesori" non erano opera di un sin­
golo individuo, ma di istituzioni, così che perma­
neva la pubblica fruizione. Fra i più antichi “te­
sori" d’Europa sono da ricordare quelli dell’Ab­
bazia di Saint-Denis in Francia e il tesoro del 
Duomo di Monza in Italia, entrambi costituiti nei 
VI secolo. Fra i più famosi tesori medievali si 
possono menzionare quello del Sancta Sancto­
rum a Roma, della Basilica di San Marco a Ve­
nezia e di quella di Sant’Ambrogio a Milano (Ita­
lia); del Santuario di Sainte Foy de Conques e 
della Cattedrale di Verdun-Metz (Francia); del 
Duomo di Colonia, Aquisgrana e Ratisbona 
(Germania); della Camera Santa di Oviedo (Spa­
gna); della Cattedrale di Clonmacnoise (Irlanda). 
Molti dei summenzionati “tesori” sono dotati di 
inventari o cataloghi, redatti variamente nel 
corso dei secoli.

Il collezionismo privato di oggetti antichi, 
preziosi o semplicemente curiosi, documentato a 
partire dal XIV secolo, fu praticato in forma pri­
vata anche da ecclesiastici. Fra le maggiori colle­
zioni di opere classiche che si formarono a se­
guito del nuovo interesse umanistico per 
l’antichità, a partire dal XV secolo, vanno collo­
cate le raccolte promosse da Papi e Cardinali. In 
tale contesto, un avvenimento fondamentale per 
la storia della museologia è la collocazione sul 
Campidoglio, per volontà di Papa Sisto IV nel 
1471, di alcune antiche statue bronzee con l’in­
tenzione di restituire al popolo romano memorie 
che gli appartenevano. Si tratta della prima desti­
nazione pubblica di opere d'arte per iniziativa di 
un sovrano, concetto che s’imporrà universal­
mente a partire dalla fine del ’700 e che produrrà 
l’apertura del Museo Capitolino e dei Musei Va­

ticani a Roma, oltreché dei grandi musei nazio­
nali nelle maggiori capitali d’Europa.

Nel periodo post-tridentino, quando il ruolo 
della Chiesa in ambito culturale fu rilevante, il 
Cardinale Federigo Borromeo, Arcivescovo di 
Milano - per citare un esempio - concepì la sua 
collezione di pittura come luogo di conservazio­
ne e nello stesso tempo come polo didattico aper­
to ad un pubblico selezionato. Per questo le af­
fiancò la Biblioteca Ambrosiana nel 1609 e nel 
1618 l’Accademia di pittura, scultura e architet­
tura e ne pubblicò nel 1625 un catalogo, il Mu- 
saeon, inteso però in senso squisitamente illu­
strativo. In tali iniziative, che riprendono modelli 
di mecenatismo tipici nell’aristocrazia del 
tempo, è evidente l’integrazione tra Biblioteca- 
Museo-Scuola per realizzare un progetto forma­
tivo e culturale unitario.

Fra il ’500 e il ’600 appaiono progressiva­
mente nuove tipologie di musei, con intenti pre­
valentemente pedagogici e didattici, ampiamente 
rappresentate in ambito ecclesiastico, come i 
musei scientifici, di cui sono dotati Seminari, 
Collegi e altri Istituti di formazione legati soprat­
tutto alla Compagnia di Gesù.

In tempi più recenti, poi, a fianco dei “tesori”, 
sorgono i Musei delle Cattedrali e i Musei del­
l’Opera, con lo scopo di custodire ed esibire 
opere d’arte e oggetti cultuali (o di altra natura), 
generalmente non più in uso, provenienti dalle 
Cattedrali stesse o dalle loro sacrestie. Alla fine 
dell’800 e ai primi del '900 fanno infine la loro 
comparsa i Musei Diocesani, analoghi ai prece­
denti, ma con materiali provenienti anche da altre 
chiese della città e della Diocesi, concentrati in 
un'unica sede, per salvarli dall'incuria e dalla di­
spersione. Con analoghe finalità sono sorti pure i 
musei delle Famiglie religiose.

1.4. Interventi legislativi della Chiesa in teina di musei ecclesiastici

La legislazione dello Stato Pontificio del 
primo Ottocento, in tema di tutela e di conserva­
zione delle antichità e delle opere d’arte, confer­
ma le disposizioni precedentemente pronunciate 
dai vari Pontefici a partire dal XV secolo, intese 
a limitare la distruzione dei monumenti di epoca 
romana e la dispersione delle opere classiche. 
Essa inoltre contiene idee moderne e innovative 
in fatto di musei. Il celebre Chirografo di Pio VII 
del 1° ottobre 1802 afferma che le istituzioni sta­

tali preposte a ciò debbono «procurare che i Mo­
numenti, e le belle opere dell’Antichità [.„1, si 
conservino quasi i veri Prototipi, ed esemplari 
del Bello, religiosamente e per istruzione publi­
ca, e si aumentino ancora con il discuoprimento 
di altre rarità»l!. Anzi è possibile rilevare, alla 
base del principio di inalienabilità e di inamovi­
bilità dai confini dello Stato dei reperti archeo­
logici e di gran parte delle altre opere d'arte, il 
concetto della loro pubblica utilità ai fini dell’i-

11 Pio VII, Chirografo sulla conservazione dei monumenti e sulla produzione di belle arti (I ottobre 1802), 
contenuto nell'Editto del Camerlengo di S.K.C. Cardinal Doria Pamphilj: in A. Emiliani. Leggi, bandi e provvedi­
menti per la tutela dei beni artistici e culturali negli antichi Stati italiani, 1571-1860. Bologna 1978, pp. 110-125.



1060 Atti della Santa Sede

struzione. Viene di conseguenza la decisione di 
utilizzare fondi pubblici - nonostante le ristret­
tezze dei tempi - per «l’acquisto delle cose inte­
ressanti in aumento nei nostri Musei; sicuri che 
la spesa diretta al fine di promuovere le Belle 
Arti, è largamente compensata dagli immensi 
vantaggi, che ne ritraggono i Sudditi, e lo 
Stato» ”,

Le prescrizioni della Santa Sede del XX seco­
lo in materia di musei sono indirizzate ai Vesco­
vi dell'Italia, ma per analogia è possibile ritener­
le valide per la Chiesa universale. Generalmente 
queste non concernono esclusivamente gli istitu­
ti museali, ma sono inserite in un contesto più 
ampio che comprende anche archivi, biblioteche 
e l’intera arte sacra, secondo una prospettiva che 
considera il bene culturale anche sotto il profilo 
pastorale. È opportuno ricordare al riguardo la 
Lettera circolare della Segreteria di Stato del 15 
aprile 1923, che suggerisce di «fondare |...J, ove 
già non sia, e organizzare bene un Museo Dioce­
sano nell’Episcopio o presso la Cattedrale»'4. Si 
deve fare pure riferimento alla seconda Lettera 
inviata dal Cardinal Pietro Gasparri il 1° settem­
bre 1924. Questa, nel notificare ai Vescovi italia­
ni la costituzione della Pontificia Commissione 
Centrale per l’Arte Sacra in Italia, dispone la co­
stituzione in ogni Diocesi di Commissioni dioce­
sane (o regionali) per l’Arte Sacra, il cui compi­
to sia, tra l’altro, «la formazione e l’ordinamento 
dei Musei diocesani»1’. Analoghe disposizioni 
sono emanate dalla Congregazione del Concilio 
nelle Disposizioni del 24 maggio 1939'", ove è 

indicata come finalità di tali istituzioni la conser­
vazione delle opere altrimenti destinate alla di­
spersione. La stessa Pontificia Commissione 
Centrale sopra citata elaborò in quegli anni, in 
collaborazione con le istituzioni statali, una serie 
di sussidi destinati alle Diocesi italiane per la 
creazione e la gestione dei musei diocesani ”,

Ha invece valore effettivamente universale la 
Lettera circolare della Congregazione per il 
Clero ai Presidenti delle Conferenze Episcopali 
dell’11 aprile 1971, che dispone la conservazio­
ne in un museo diocesano o interdiocesano di 
quelle «opere d’arte e tesori» non più utilizzati a 
seguito della riforma liturgica'".

Invece né il Codice di Diritto Canonico del 
1917, né quello del 1983, né il Codice dei Cano­
ni delle Chiese Orientali menzionano i musei, 
sebbene siano altrimenti chiari i richiami alla tu­
tela e conservazione del patrimonio artistico e 
storico

Che la Chiesa sia giunta a considerare il 
museo come istituzione culturale e pastorale a 
tutti gli effetti, alla stregua dei più consolidati ar­
chivi e biblioteche, è ormai dato acquisito che 
emerge chiaramente nella Costituzione Apostoli­
ca del 1988. Con essa si istituisce questa Pontifi­
cia Commissione, disponendo che cooperi con le 
Chiese particolari e con gli Organismi episcopali 
per la costituzione di musei, archivi e bibliote­
che, affinché «siano ben realizzate la raccolta e la 
custodia dell’intero patrimonio artistico e storico 
in tutto il territorio, per essere a disposizione di 
tutti coloro che ne hanno interesse»2".

17 Ibid., n. 10. 1 principi contenuti nel Chirografo stanno alla base del celebre Editto del Cardinale Camer­
lengo Bartolomeo Pacca, sopra le antichità e scavi (7 aprile 1820): in A. Emiliani, Leggi, bandi e provvedimenti, 
cit., pp. 1.30-145, che, con le sue disposizioni in materia di scavi, di conservazione e di circolazione delle opere 
d'arte antiche e moderne, è considerato uno dei fondamenti della legislazione moderna in tema di beni culturali.

14 Segreteria di Stato, Leti. circ. Per la conservazione, custodia ed uso ... (15 aprile 1923), cit.
” Segreteria di Stato, Leti. circ. Agli Ordinari d'Italia ( I settembre 1924), cit.
“ S. Congregazione del Concilio, Disposizioni per la custodia e conservazione degli oggetti di storia ed 

arte sacra in Italia (24 maggio 1939): AAS 31 (1939), 266-268.
17 Pontificia Commissione Centrale per l’Arte Sacra in Italia, Schema di Regolamento per i Musei dio­

cesani: in G. Fallane Tutela e conservazione del patrimonio storico e artistico della Chiesa in Italia, Brescia 
1974, pp. 225-229; Schema di verbale di deposito in Musei statali: Ibid., pp. 229-230; Schema di verbale di depo­
sito in Musei non statali: Ihid., pp. 230-232; Norme relative al prestito di opere d'arte di proprietà di Enti eccle­
siastici: Ibid., pp. 232-235.

“ Leti. circ. Opera artis, cit., 6.
14 C./.C., cann. 638 § 3. 1269. 1270. 1292. 1377 (donazioni, acquisii e alienazioni); can. 1189 (restauro di im­

magini); cann. 1220 § 2 e 1234 § 2 (sicurezza e visibilità dei beni sacri e preziosi); can. 1222 (riduzione ad uso 
profano di una chiesa non più adibita al culto); cann. 1283 c 1284 (doveri degli amministratori; inventario).

C.C.E.O., can. 278 (vigilanza); can. 873 (riduzione ad uso profano); cann. 887 § I. 888. 1018. 1019. 1036 e 
1449 (alienazione); can. 887 § 2 (restauro); cann. 1025 e 1026 (inventario).

70 Giovanni Paolo II, Cost. Ap. Pastor Bonus (28 giugno 1988), 102: A4S 80 (1988), 885-886.



Atti della Santa Sede 1061

II. NATURA, FINALITÀ E TIPOLOGIA DEL MUSEO ECCLESIASTICO

2.1. NATURA

2.1.1. La conservazione nel contesto ecclesiale

Per comprendere la natura del museo ecclesia­
stico si deve ribadire il fatto che la fruizione dei 
beni culturali della Chiesa avviene primariamente 
e fondamentalmente nel contesto culturale cristia­
no. Il patrimonio storico-artistico ecclesiale, infat­
ti, non è stato costituito in funzione dei musei, ma 
per esprimere il culto, la catechesi, la cultura, la 
carità. Mutando però nel corso del tempo le esi­
genze pastorali e i gusti delle persone, molti ma­
nufatti diventano obsoleti, così che s’impone il 
problema della loro conservazione, al fine di ga­
rantirne la persistenza, dato il loro valore storico e 
artistico. La conservazione materiale e salvaguar­
dia da interventi illeciti impone talvolta soluzioni 
drastiche, poiché aumentano i rischi di dispersio­
ne, anche per via indiretta. In simili casi è eviden­
te l’urgenza di istituire musei ecclesiastici per rac­
cogliere in sedi adeguate le testimonianze della 
storia cristiana e delle sue espressioni artistico- 
culturali, onde poterle esibire al pubblico, dopo 
averle ordinate secondo specifici criteri.

I musei ecclesiastici sono dunque strettamen­
te correlati alle Chiese particolari e, all’interno di 
esse, alle comunità che le animano. Essi «non 
sono depositi di reperti inanimati, ma perenni 
vivai, nei quali si tramandano nel tempo il genio 
e la spiritualità della comunità dei credenti»21. Di 
conseguenza il museo ecclesiastico non è sem­
plice raccolta di oggetti desueti: esso rientra a 
pieno titolo tra le istituzioni pastorali, poiché cu­
stodisce e valorizza beni culturali un tempo 
«posti al servizio della missione della Chiesa» ed 
ora significativi da un punto di vista storico-arti­
stico22. Si pone quale strumento di evangelizza­
zione cristiana, di elevazione spirituale, di dialo­
go con i lontani, di formazione culturale, di 
fruizione artistica, di conoscenza storica. È quin-

2.1.2. La valorizzazione nel contesto ecclesiale

Intorno al museo ecclesiastico, che raccoglie 
soprattutto il patrimonio a rischio di dispersione, si 
anima un progetto di conoscenza del passato e di 
riscoperta del vissuto della Chiesa. In quest’ottica 
il museo ecclesiastico diventa sul territorio pun- 

di luogo di conoscenza, godimento, catechesi, 
spiritualità. Pertanto «occorre ribadire l’impor­
tanza dei musei ecclesiastici parrocchiali, dioce­
sani, regionali e delle opere letterarie, musicali, 
teatrali o culturali in genere, di ispirazione reli­
giosa, per dare un volto concreto e fruibile alla 
memoria storica del Cristianesimo»23 visibiliz- 
zando l'azione pastorale della Chiesa in un de­
terminato territorio.

Il museo ecclesiastico, perciò, è da conside­
rarsi parte integrata e interagente con le altre isti­
tuzioni esistenti in ciascuna Chiesa particolare. 
Nella sua organizzazione non è un’istituzione a 
sé stante, ma si collega e si diffonde nel territo­
rio, così da rendere visibile l’unità e l’inscindibi- 
lità dell’intero patrimonio storico-artistico, la sua 
continuità e il suo sviluppo nel tempo, la sua at­
tuale fruizione nell’ambito ecclesiale. Essendo 
intimamente connesso alla missione della Chie­
sa. quanto in esso contenuto non perde l’intrinse­
ca finalità e destinazione d’uso.

Pertanto il museo ecclesiastico non è una 
struttura statica, bensì dinamica, che si realizza 
attraverso il coordinamento tra i beni museizzati 
e quelli ancora in loco. Va pertanto garantita giu­
ridicamente e praticamente l’eventuale riutilizza­
zione temporanea dei beni museizzati, sia per 
motivi strettamente pastorali e liturgici, sia per 
motivi culturali e sociali. Vanno avviate iniziati­
ve di promozione e di animazione culturale per 
lo studio, la fruizione, l'utilizzazione dei beni 
museizzati. Infatti attraverso musei, esposizioni, 
convegni, sacre rappresentazioni, spettacoli e 
altri eventi ancora, si deve poter rileggere orga­
nicamente e rivivere spiritualmente la storia della 
Chiesa di una particolare comunità che ancora 
vive nel presente.

to di aggregazione ecclesiale, culturale, sociale.
Il museo ecclesiastico è quindi da leggersi in 

stretta connessione con il territorio di cui è parte, 
in quanto "completa" e "sintetizza" altri luoghi 
ecclesiali. Si caratterizza facendo riferimento al

11 Giovanni Paolo II. Messaggio ai partecipanti alla II Assemblea Plenaria della Pontifìcia Commissione 
per i Reni Culturali della Chiesa (25 settembre 1997), 2: L'Osservatore Romano. 28 settembre 1997, p. 7.

22 Giovanni Paolo II, Allocuzione (12 ottobre 1995), cit., 3.
22 Giovanni Paolo II. Messaggio (25 settembre 1997). cit., 3.



1062 Atti della Santa Sede

territorio, così da evidenziarne il tessuto storico, 
culturale, sociale, religioso. Ad esso si connette 
pertanto la tutela e la valorizzazione dell’intero 
patrimonio storico-artistico locale al fine di svi­
luppare nei singoli e nella comunità la coscienza 
del valore della storia umana e cristiana.

«La volontà da parte della comunità dei cre­
denti, ed in particolare delle istituzioni ecclesia­
stiche, di raccogliere sin dall’epoca apostolica le 
testimonianze della fede e coltivarne la loro me­
moria, esprime l’unicità e la continuità della 
Chiesa che vive questi tempi ultimi della storia. Il 
venerato ricordo di ciò che ha detto e fatto Gesù, 
della prima comunità cristiana, della Chiesa dei 
Martiri e dei Padri, dell’espandersi del Cristiane­
simo nel mondo, è efficace motivo per lodare il 
Signore e ringraziarlo delle “grandi cose” che ha 
ispirato al suo popolo. Nella mens della Chiesa la 
memoria cronologica porta dunque ad una rilettu­
ra spirituale degli eventi nel contesto dell’even- 
tum salutis e impone l’urgenza della conversione 
al fine di pervenire all’ut unum sint»2*.

Tale memoria si concretizza nei manufatti 
umani che hanno modellato l’ambiente corri­
spondendo alle esigenze spirituali, così da trac­
ciarne il cursus del vissuto ecclesiale. Per questo 
vanno conservati con cura, tanto per il valore sto­
rico, quanto per quello artistico. Di conseguenza 
affermare che quanto è contenuto nei musei ec­
clesiastici sia un “bene della memoria” significa 
inserire questo settore tra gli strumenti della pa­
storale, poiché ciò che è bene per la Chiesa con­
corre alla salus animarum.

2.2. FINALITÀ

2.2.1. La salvaguardia della memoria

Il fine del museo ecclesiastico è collegato al 
sensus Ecclesiae, che vede nella storia della 
Chiesa il progressivo realizzarsi del Popolo di 
Dio. Perciò il museo ecclesiastico assume finalità 
specifiche nell’ambito della pastorale della Chie­
sa locale.

Il museo ecclesiastico, in particolare, assolve a 
diverse funzioni, tra le quali si possono indicare:

- la conservazione dei manufatti, in quanto 
raccoglie tutte quelle opere che per difficoltà di 
custodia, provenienza sconosciuta, alienazione o 
distruzione delle strutture di appartenenza, degra­
do delle strutture di provenienza, rischi diversi, 
non possono pennanere nel loro luogo originario;

l'investigazione sulla storia della comunità

I musei ecclesiastici entrano allora nello spe­
cifico pastorale facendo memoria per l’oggi del­
l’operato culturale, caritativo ed educativo delle 
comunità cristiane, che hanno preceduto le attua­
li nel segno dell’unica fede. Essi sono dunque 
“luogo ecclesiale” in quanto:

- sono parte integrante della missione della 
Chiesa nel tempo e nel presente;

- testimoniano l’operato della Chiesa attra­
verso il riscontro delle opere d’arte ordinate alla 
catechesi, al culto, alla carità;

- sono segno del divenire storico e della con­
tinuità della fede;

- rappresentano un resto delle molteplici si­
tuazioni sociali e del vissuto ecclesiale;

- sono ordinati all’odierno sviluppo dell’ope­
ra di inculturazione della fede;

- presentano la bellezza dei processi creativi 
umani intesi ad esprimere la “gloria di Dio”.

In quest’ottica l’accesso al museo ecclesiasti­
co richiede una particolare predisposizione inte­
riore, poiché qui si vedono non soltanto cose 
belle, ma nei bello si è chiamati e invitati a per­
cepire il sacro.

La visita al museo ecclesiastico non può quin­
di intendersi esclusivamente come proposta turi- 
stico-culturale, poiché molte delle opere in visio­
ne sono espressione di fede degli autori e 
rimandano al sensus fidei della comunità. Tali 
opere vanno quindi lette, comprese, fruite nella 
loro complessità e globalità, onde comprenderne 
l’autentico, originario e ultimo significato.

cristiana, poiché nell'allestimento museologico, 
nella scelta dei “pezzi” e nella loro sistemazione 
devono ricostruire e raccontare l’evolversi tem­
porale e territoriale della comunità cristiana;

- l’evidenziazione della continuità storica, 
dal momento che il museo ecclesiastico deve 
rappresentare, con le altre vestigia, la “memoria 
stabile” della comunità cristiana e nel contempo 
la sua “presenza attiva ed attuale”;

- il confronto con le espressioni culturali del 
territorio, in quanto la conservazione dei beni 
culturali deve avere una dimensione "cattolica", 
cioè prendere in considerazione tutte le presenze 
e le manifestazioni di un territorio nel rinnovarsi 
del suo contesto.

14 Leti. ciré. La funzione pastorale degli archivi ecclesiastici, cit.. 1.1.



Atti della Santa Sede 1063

2.2.2. La pastorale attraverso la memoria

Il museo ecclesiastico entra nell’ambito del 
complesso rapporto tra i christifideles e i beni 
culturali, con particolare riferimento agli oggetti 
di culto, che diventano “segni della grazia” assu­
mendo un ruolo «sacramentale»1’.

«La Chiesa, maestra di vita, non può non as­
sumersi anche il ministero di aiutare l’uomo con­
temporaneo a ritrovare lo stupore religioso da­
vanti al fascino della bellezza e della sapienza 
che si sprigiona da quanto ci ha consegnato la 
storia. Tale compito esige un lavoro diuturno ed 
assiduo di orientamento, di incoraggiamento e di 
interscambio»26. Il museo ecclesiastico ha quale 
sua prerogativa quella di essere strumento di cre­
scita nella fede. Si collega dunque all’azione pa­
storale svolta dalla Chiesa lungo i secoli al fine 
di riprendere i germi di verità seminati dalle sin­
gole generazioni, di lasciarsi illuminare dai ba­
gliori della bellezza incarnata nelle opere sensi­
bili, di riconoscere le tracce del transitus Domini 
nella storia degli uomini27.

Tale primato pastorale è confermato dalla ti­
pologia dei beni culturali abitualmente conserva­
ti nelle istituzioni museali ecclesiastiche. Tali 
manufatti, pur nella loro diversità, fanno riferi­
mento ad un unico “sistema culturale” e aiutano 
a ricostruire il senso teologico, liturgico e devo­
zionale della comunità. Pertanto le cose utilizza­
te per il culto divino, la formazione dei fedeli e le 
opere di carità non diventano simpliciter “cosa 
morta” allorquando sono obsolete. Infatti “so­
pravvivono” in esse altre componenti, quali gli 
aspetti culturali, teologici, liturgici, storici e, so­
prattutto, le forme artistiche, così che continuano 
ad assolvere una funzione pastorale.

In questo contesto il museo ecclesiastico testi­
monia l’operato della Chiesa nel tempo, per cui 
esercita il magistero pastorale della memoria e 
della bellezza. È segno del divenire storico, dei 

cambiamenti culturali, della caducità contingen­
te. In coerenza con la logica dell’incamazione, 
rappresenta una “reliquia” del precedente vissuto 
ecclesiale, ordinata all’odiemo sviluppo dell’o­
pera di inculturazione della fede. Narra la storia 
della comunità cristiana attraverso ciò che testi­
moniano le diverse ritualizzazioni, le molteplici 
forme di pietà, le variegate congiunture sociali, 
le specifiche situazioni ambientali. Presenta la 
bellezza di quanto è stato creato:

- per il culto, al fine di evocare l’inesprimi­
bile "gloria” divina;

- per la catechesi, al fine di infondere mera­
viglia nel racconto evangelico;

- per la cultura, al fine di magnificare la 
grandezza della creazione;

- per la carità, al fine di evidenziare l’essen­
za del Vangelo.

Appartiene alla complessità irriducibile del­
l’operato della Chiesa nel tempo per cui è “realtà 
viva”.

In quanto strumento pastorale il museo eccle­
siastico serve a scoprire e a rivivere la testimo­
nianza di fede delle passate generazioni attraver­
so reperti sensibili. Conduce inoltre alla perce­
zione della bellezza diversamente impressa in 
opere antiche e moderne, così che è finalizzato 
ad orientare cuore, mente e volontà a Dio. La fra­
gilità dei materiali, le calamità naturali, le avver­
se o fortunate condizioni storiche, il mutare della 
sensibilità culturale, le riforme liturgiche trovano 
documento nei musei ecclesiastici. Questi ricor­
dano, attraverso scarni reperti o insigni opere, le 
passate epoche evidenziando, con la bellezza di 
quanto si è conservato, la forza creativa dell’uo­
mo congiunta alla fede dei credenti. Le istituzio­
ni museali assolvono pertanto ad una funzione 
magisteriale e catechetica fornendo una prospet­
tiva storica e un godimento estetico.

2.3. TIPOLOGIA

2.3.1. Tipologia delle istituzioni museali

Diverse sono le tipologie secondo le quali un 
museo ecclesiastico può costituirsi. Tali forme 
museali hanno visto la luce in epoche diverse, 
spesso per impulso di personalità ecclesiastiche 

con singolare spirito di iniziativa. Non esiste, tut­
tavia. un elenco tipologico esauriente dei musei 
ecclesiastici. Volendone tentare una elencazione 
sommaria si può fare riferimento all’ente eccle-

25 Paolo VI, Allocuzione Per la festa della dedicazione del Maggior Tempio (17 novembre 1965): Insegna­
menti di Paolo VI, III (1965), 1101-1104.

26 Giovanni Paolo 11. Messaggio (25 settembre 1997), cit., 4.
22 Cfr. Paolo VI. Discorso ai partecipanti al V Convegno degli Archivisti Ecclesiastici (26 settembre 1963): 

Archiva Ecclesiae 5-6 (1962-1963), pp. 173-175.



1064 Atti della Santa Sede

siastico che ne è proprietario o che vi ha dato ori­
gine, oppure si può fare riferimento al patrimonio 
del museo stesso.

Abbiamo già accennato nell’introduzione sto­
rica2" ai “tesori delle Cattedrali" come alle più 
antiche istituzioni museali propriamente eccle­
siastiche. Queste istituzioni, in moltissimi casi, 
sussistono tutt’oggi conservando la loro natura di 
custodia di oggetti liturgici preziosi, alcuni dei 
quali, in determinate circostanze, possono essere 
ancora utilizzati per il culto. Nel corso dei seco­
li, ai “tesori” si sono aggiunti i “musei delle Cat­
tedrali” e, in alcune zone, “i musei dell’Opera del 
Duomo”, con una connessione meno spiccata 
con il culto, e con la finalità di conservare ed esi­
bire opere d’arte e altri reperti provenienti dalla 
Cattedrale e dalle sue adiacenze.

Nella stessa introduzione storica si faceva 
anche cenno a vari tipi di possibili “collezioni", 
di natura solitamente monografica (raccolte arti­
stiche, archeologiche, scientifiche), alcune di no­
tevole antichità, altre sorte in tempi recenti. Sud­
dette collezioni, che talora per circostanze 
fortuite sono divenute di proprietà ecclesiastica, 
hanno provenienze diverse: cittadini privati, enti 
ecclesiastici, enti civili, altre istituzioni.

Nel periodo postconciliare si è incrementata 
la nascita dei “musei diocesani”, sorti in vari casi

2.3.2. Tipologia degli oggetti raccolti

I musei ecclesiastici conservano quanto si ri­
ferisce alla storia e alla vita della Chiesa e della 
comunità, anche ciò che è ritenuto di minore im­
portanza. Essi evitano l’eliminazione, l'accanto­
namento, l’alienazione, la dispersione di oggetti 
attualmente non più utilizzati per il servizio litur- 
gico-pastorale. Consentono quindi che tali mate­
riali siano tutelati, conservati e fruiti come docu­
mentazione storico-artistica del vissuto eccle­
siale nelle sue diverse manifestazioni.

Dovendo a grandi linee individuare alcune ti­
pologie di manufatti presenti nei musei ecclesia­
stici, possiamo anzitutto discernere quelli di uso 
liturgico e paraliturgico, che si possono raggrup­
pare in alcune grandi categorie:

- opere d’arte (pitture, sculture, decorazioni, 
incisioni, stampe, lavori di ebanisteria ed altro 
materiale ritenuto minore);

- vasi sacri:
- suppellettili;
- reliquiari ed ex voto;
- parati liturgici, stoffe, pizzi, ricami, abiti 

ecclesiastici;
- strumenti musicali;

per far fronte al pericolo di dispersione del patri­
monio artistico diocesano. Ad essi è stato però 
abitualmente connesso un intento spiccatamente 
culturale. Analogamente ai “musei diocesani", 
oggi ampiamente diffusi, sono sorti “musei par­
rocchiali”, “musei monastici”, “musei conven­
tuali”, “musei di Istituti religiosi” (ad esempio i 
“musei missionari”), “musei di Confraternite" e 
di altre istituzioni ecclesiastiche.

1 musei che abbiamo appena ricordati riguar­
dano un singolo monumento religioso, una parti­
colare circoscrizione ecclesiastica, un determina­
to Istituto religioso. La loro natura è diversa, così 
come le finalità che essi si propongono. Ad 
esempio, i musei dei religiosi si propongono 
d'offrire l’inquadramento storico e geografico 
della presenza e dello sviluppo di un singolo Isti­
tuto di vita consacrata o di una Società di vita 
apostolica in un determinato territorio o nell’am­
bito generale dell’opera svolta in diverse parti 
del mondo. Altri musei, quali i diocesani e quel­
li interparrocchiali, riflettono specifiche realtà 
territoriali con ambiti e giurisdizioni ecclesiasti­
che ben definite. Quelli missionari invece testi­
moniano le culture con cui si è confrontata l’o­
pera di evangelizzazione ricoprendo notevole 
importanza negli studi di antropologia culturale.

- manoscritti e libri liturgici, libri corali, 
spartiti musicali, ecc.

A queste categorie di manufatti, che solita­
mente costituiscono il patrimonio dei musei ec­
clesiastici, si aggiungono spesso altri materiali 
che sono di abituale pertinenza degli archivi e 
delle biblioteche, come:

- progetti architettonici ed artistici (disegni, 
modelli, bozzetti, carteggi, ecc.);

- materiale documentario connesso ai manu­
fatti (lasciti, testamenti, commesse, atti giuridici, 
ecc.);

- libri di memorie su opere, documentazioni 
su raccolte, documentazioni su manifestazioni 
inerenti il patrimonio storico-artistico, ecc.;

- altri materiali connessi in qualche misura al 
patrimonio storico-artistico (Regole, Statuti, re­
gistri, ecc.) riguardanti Diocesi e parrocchie. Isti­
tuti di vita consacrata e Società di vita apostoli­
ca. Confraternite e Opere Pie.

Inoltre il museo ecclesiastico deve auspicabil­
mente provvedere alla conservazione della me­
moria di usi, tradizioni e costumi propri della co­
munità ecclesiale e della società civile, specie in

" Cfr. la presente Circolare al n. 1.3: Cenni storici sulla conservazione del patrimonio storico-artistico.



Atti della Santa Sede 1065

quelle Nazioni in cui la conservazione dei manu­
fatti e dei documenti non occupa ancora un posto 
prevalente.

Ma al di là delle suddivisioni tipologiche il 
museo ecclesiastico si caratterizza per l’impegno 
di mettere in evidenza lo “spirito” delle singole 
opere che conserva ed espone. Ad esse, cioè, non 
attribuisce solamente valore artistico, storico, an­

tropologico, culturale, ma evidenzia anzitutto la 
dimensione spirituale e religiosa. Queste ultime 
connotano in modo specifico l'identità dei manu­
fatti di carattere devozionale, cultuale, caritativo, 
così da diventare l’ottica per comprendere la vo­
lontà del donatore, la sensibilità del committente, 
la capacità interpretativa dell’artista e i comples­
si significati dell’opera stessa.

2.4. ISTITUZIONE

11 compito di coordinare, disciplinare e pro­
muovere quanto attiene ai beni culturali ecclesia­
stici” nelle rispettive Diocesi o Chiese particola­
ri ad esse assimilate “, e quindi anche di istituire 
il museo diocesano ed altri musei ecclesiastici di­
pendenti dalla Diocesi, spetta al Vescovo dioce­
sano", opportunamente coadiuvato dalla Com­
missione diocesana e dall’Ufficio per l’arte sacra 
e i beni culturali. Nello spirito della presente Cir­
colare i musei ecclesiastici rientrano tra gli stru­
menti «posti al servizio della missione della 
Chiesaper cui è doveroso inserirli nel proget­
to pastorale diocesano ”,

La costituzione di impianti museali si rende 
necessaria per la conservazione, tutela e valoriz­
zazione del patrimonio storico e artistico. Infatti 
«qualora tali opere non si ritenessero più idonee 
al culto, non debbono mai essere destinate ad uso 
profano, ma siano collocate in un luogo adatto, 
cioè in un museo diocesano o interdiocesano. di 
libero accesso per tutti»14.

Il museo deve essere eretto con decreto ve­
scovile e va possibilmente dotato di uno Statuto 
e di un Regolamento", che ne indicheranno ri­
spettivamente natura e finalità, il primo, struttura 
e modalità pratiche, il secondo. Nessun nuovo

29 CJ.C.. can. 1257 § 1. Bona temporalia omnia quae ad Ecclesiam universam, Apostolicam Sedem aliasse 
in Ecclesia personas iuridicas publicas pertinent, sunt bona ecclesiastica et reguntur canonibus qui sequuntur, nec- 
non propriis statutis. Cfr. C.C.E.O., can 1009 § 2.

“ CJ.C., can. 368. Ecclesiae particulares, in quibus et ex quibus una et unica Ecclesia catholica exsistit, sunt 
'mprimis dioeceses, quibus, nisi aliud constet, assimilantur praelatura territorialis et abbatia territorialis, vica- 
riatus apostolicus et praefectura apostolica necnon administratio apostolica stabiliter erecta.

" CJ.C.. can. 381 § I. Episcopo dioecesano in dioecesi ipsi commissa omnis competit potestas ordinaria, 
propria et immediata, quae ad exercitium eius muneris pastoralis requiritur, exceptis causis quae iute aut Summi 
Pontificis decreto supremae aut alii auctoritati ecclesiasticae reserventur.

8 2. Qui praesunt aliis communitatibus fidelium, de quibus in can. 368, Episcopo dioecesano in iure aequi- 
Parantur, nisi ex rei natura aut i uris praescripto aliud appareat.

Cfr. C.C.E.O. can. 178.
” Giovanni Paolo II. Allocuzione (12 ottobre 1995). cit.. 3.
11 In senso generale quanto concerne la valorizzazione dei beni culturali entra a far parte dell'azione aposto­

lica della Chiesa curata e promossa dall’Ordinario diocesano. Cfr. CJ.C... can. 394 § 1. Varias apostolatus ratio- 
nes in dioecesi foveat Episcopus, atque curet ut in universa dioecesi, vel in eiusdem particularibus districtibus. 
omnia apostolatus opera, servata uniuscuiusque propria indole, sub suo moderamine coordinentur.

§ 2. Urgeat officiunt, quo tenentur fideles ad apostolatum pro sua cuiusque condicione et aptitudine exercendum, 
atque ipsos adhortetur ut varia opera apostolatus. secundum necessitates loci et temporis, participent et iuvent.

Cfr. C.C.E.O.. can. 203 §§ 1 e 2.
14 Lelt. circ. Opera artis, cit.. 6.
” Nella redazione di Statuti e Regolamenti indicativamente si possono tenere presenti alcuni aspetti che elen­

chiamo qui di seguito.
Punti per lo Statuto di un museo diocesano (e analogamente di un museo ecclesiastico):
1. Data di fondazione, proprietà.
2. Finalità istituzionali.
3. Descrizione sommaria della sede e delle raccolte.
4. Direttore: nomina, durala della carica, funzioni e competenze.
5. Commissione del museo: nomina dei membri e durata, funzioni e competenze.
6. Consiglio di amministrazione c gestione finanziaria.
7. Segreteria e archivio.
8. Personale di custodia.



1066 Atti della Santa Sede

museo ecclesiastico potrà essere realizzato da 
enti ecclesiastici, da enti pubblici e da enti priva­
ti, anche se totalmente o parzialmente finanziato 
da essi, senza il consenso del Vescovo diocesano 
competente.

Nell’impostazione di un museo, laddove è 
possibile, è opportuno che si costituisca un 
apposito Comitato, costituito da alcuni esperti 
e guidato da un direttore di nomina vescovi­
le. Esso dovrà curare, in accordo con le compe­
tenti autorità ecclesiastiche, l’organizzazione 
degli ambienti, la scelta dei materiali, le strate­
gie espositive, il rapporto con il personale, l’a­
nimazione dei visitatori e quanto attiene al 
buon funzionamento di tale istituzione. Partico­
lare attenzione si dovrà pone al reperimento 
delle risorse, stimolando anche provvidenze 
pubbliche.

I Superiori maggiori degli Istituti religiosi '6 e 
delle società di vita apostolica” sono i responsa­
bili dei beni culturali di pertinenza della rispetti­
va istituzione, a norma del diritto proprio. Essi 
adempiono il loro compito tramite il Superiore 
locale presso la cui casa è stato fondato e sussi­

ste il museo. Le norme indicate per il coordina­
mento, l’organizzazione e la gestione dei musei 
in genere dovranno essere applicate anche ai 
musei appartenenti a Istituti religiosi e Società di 
vita apostolica, fermi restando l’osservanza delle 
leggi civili al riguardo e quanto attiene alla vita 
interna dei membri della rispettiva istituzione in­
caricata del museo.

Conformemente alle indicazioni della Lettera 
circolare su / beni culturali degli Istituti Religio­
si indirizzata dalla nostra Pontificia Commissio­
ne ai Superiori e Superiore Generali “, è auspica­
bile, per quanto possibile, che si realizzi fra 
Diocesi e comunità una collaborazione e un co­
mune orientamento nell’ambito dei beni cultura­
li in generale e dei musei ecclesiastici in parti­
colare”. Se poi l’istituzione museale assume 
connotazioni pubbliche, occorre rimettersi alle 
disposizioni e agli orientamenti dell’Ordinario 
diocesano.

Nel caso infine che il museo diocesano sia 
affidato alla cura di un Istituto religioso, sono 
da osservarsi le disposizioni previste dal can. 
681".

Punti per un Regolamento:
1. Criteri generali per l’acquisizione delle opere.
2. Schedatura delle opere.
3. Esposizione delle opere.
4. Regolamento delle fotoriproduzioni.
5. Regolamento dei prestiti.
6. Orari e regolamento dell'afflusso dei visitatori.
7. Sistemi di sicurezza.
" Cfr. C.I.C., can. 620. Superiores maiores sunt, qui totum regunt institutum, vel eius provinciam, vel partem 

eidem aequiparatam, vel domum sui iuris, itemque eorum vicarii. His accedunt Abbas Primas et Superior congre­
gationis monasticae, qui tamen non habent omnem potestatem, quam ius universale Superioribus maioribus tribuit.

Cfr. C.C.E.O., can. 418.
” Cfr. C.I.C., can. 734. Regimen societatis a constitutionibus determinatur, servatis, iuxta naturam unius­

cuiusque societatis, cann. 617-633.
Cfr. C.C.E.O., can. 557.
“ Cfr. Pontificia Commissione per i Beni Culturali della Chiesa, Leu. circ. / Beni Culturali degli Istitu­

ti Religiosi (10 aprile 1994): in Enchiridion Vaticanum 14. nn. 918-947.
” Cfr. C.I.C., can. 678 § 3. In operibus apostolatus religiosorum ordinandis Episcopi dioecesani et Superio­

res religiosi collatis consiliis procedant oportet.
Cfr. C.C.E.O., can. 416.
" Cfr. C.I.C., can. 681 § I. Opera quae ab Episcopo dioecesano committuntur religiosis, eiusdem Episcopi 

auctoritati et directioni subsunt, firmo iure Superiorum religiosorum ad normam can. 678 ## 2 et 3.
§ 2. In his casibus ineatur conventio scripta inter Episcopum dioecesanum et competentem instituti Superio­

rem. qua. inter alia, expresse et accurate definiantur quae ad opus explendum, ad sodales eidem addicendos et ad 
res oeconomicas spectent.

Cfr. C.C E O , can. 415 § 3.



Atti della Santa Sede 1067

III. ORGANIZZAZIONE DEL MUSEO ECCLESIASTICO

3.1. SEDE

3.1.1. Struttura

Il museo ecclesiastico va innanzi tutto dotato 
di una propria sede in un edificio auspicabilmen­
te di proprietà ecclesiastica. In molti casi si trat­
ta di un edificio di grande valore storico-architet­
tonico, che da solo individua e connota il museo 
ecclesiastico stesso.

L’organizzazione degli spazi deve seguire cri­
teri ben definiti. L’allestimento del museo deve 
corrispondere ad un progetto globale elaborato 
da un architetto competente in materia al quale è 
opportuno affiancare specialisti. Questi devono 
essere competenti tanto sul versante tecnico (im­
pianti e allestimento), quanto su quello umanisti­
co (discipline teologiche e storico-artistiche).

Il progetto del museo ecclesiastico deve esse­
re elaborato tenendo conto della sede, della tipo­
logia dei manufatti, del carattere “ecclesiale” del 
museo stesso. Infatti la sede del museo ecclesia­
stico non può essere intesa come un ambiente in­
differenziato; le opere non possono essere decon­
testualizzate nei confronti tanto della loro ori­
ginaria destinazione d’uso quanto della sede ar-

3.1.2. Ingresso

L'ingresso del museo ha grande importanza 
come primo luogo di incontro tra visitatori e 
museo. Anzitutto deve mettere in evidenza la 
mens che ha generato il museo e che ne caratte­
rizza l’esistenza. Va situato in posizione facil­
mente accessibile e riconoscibile. La sua struttu­
ra deve essere tale da identificare chiaramente il 
museo. Le sue linee possono essere sobrie, sem­
plici, evidenti, in accordo con gli attuali criteri 
museografici. In particolare, mentre deve essere 
ricco di informazioni stimolanti, deve evitare 
l’accumulo di materiale informativo. L’atrio di 
entrata deve esprimere un proprio significato ed 
essere dotato d’una specifica connotazione archi­
tettonica. Attraverso di esso infatti il visitatore 
deve poter inquadrare i criteri che guidano alla 
lettura globale del museo. Deve pertanto ispirar­
si a quello spazio sacro che esso indirettamente 
richiama. Nella sua progettazione vanno dunque 
curate, nella misura del possibile, l'accoglienza 

chitettonica che li ospita. Conseguentemente an­
tichi Monasteri, Conventi, Seminari, Palazzi epi­
scopali, ambienti curiali, che in molti casi ven­
gono utilizzati come sedi di musei ecclesiastici, 
devono poter mantenere la loro identità e nel 
contempo porsi a servizio della nuova destina­
zione, di modo che i fruitori siano messi in gra­
do di apprezzare congiuntamente il significato 
dell’architettura e il valore proprio delle opere 
esposte.

La sede del museo ecclesiastico va opportu­
namente articolata in modo da essere comoda­
mente fruibile, senza provocare interferenze 
tanto al pubblico quanto agli operatori museali. 
Bisogna inoltre assicurarsi che vengano applica­
te le misure necessarie per l’accesso e la fre­
quentazione dei disabili in conformità alle indi­
cazioni legislative intemazionali o nazionali.

A titolo esemplificativo, si illustra qui di se­
guito un possibile schema distributivo di museo 
ecclesiastico.

delle persone, l'informazione sull’organizzazio­
ne e l’impostazione didattica.

L’atrio è il luogo che prepara il visitatore a 
passare dal clima di distrazione dell’ambiente 
esterno alla concentrazione personale e, per i cre­
denti, al raccoglimento spirituale, richiesti da 
quanto si intende ammirare. Si impone quindi un 
“clima" suggestivo, quasi sacrale, molto discre­
to, al fine di agevolare la sintonia tra visitatore e 
realtà museale. 11 visitatore non dovrebbe inizia­
re il percorso museale spinto solo dalla curiosità, 
ma, piuttosto, perché attratto dalle indicazioni vi­
sive, dagli strumenti audiovisivi, dalla competen­
za della guida, che ambientano la visita. Per que­
sto è opportuno che nell'atrio siano messi a 
disposizione alcuni sussidi (stampati e audiovisi­
vi) per disporre adeguatamente alle visite, tenen­
do conto delle diverse tipologie di frequentatori. 
In proposito non è da trascurare l’opportunità di 
organizzare visite guidate.



1068 Atti della Santa Sede

3.1.3. Sale

L’approccio offerto dall’ingresso si sviluppa 
nelle sale espositive. Queste, attraverso la trama 
storico-artistico-sociale-religiosa offerta dai 
manufatti originali, dalle copie, dalla cartogra­
fia, dai sussidi stampati e dai supporti multi-me­
diali, presentano allo sguardo del visitatore la 
storia multiforme di una Chiesa particolare, di 
uno specifico Istituto religioso, di un santuario 
o di altro luogo ecclesiastico. Particolare at­
tenzione va riservata alla impostazione di cia­
scuna delle sale. Quanto più esse sono ben defi­
nite tanto più facilmente il visitatore può 
seguire il filo logico della storia e può assimila-

3.1.4. Vetrine

La vetrina, oltre a conservare in modo ade­
guato gli oggetti in essa contenuti, deve valoriz­
zarli e renderli pienamente visibili. È pertanto 
auspicabile che sia adeguatamente illuminata in 
modo che non deperiscano i colori del manufatto 
e non se ne distorca la visione.

La stessa forma del contenitore diventa ele­
mento di servizio non solo in senso stretto, la 
buona conservazione dei manufatti, ma anche in 
senso largo, la felice fruizione dell’oggetto stes­
so. A tale proposito grande attenzione deve esse­
re rivolta alle didascalie, che rivestono un ruolo 
fondamentale nel tessuto museografico. Esse 
vanno possibilmente proposte in due o tre lingue, 
scritte con caratteri facilmente leggibili e collo­
cate in posizione accessibile.

Alla breve scheda tecnica identificativa che

3.1.5. Sale per mostre temporanee

Dal momento che il museo ecclesiastico va pen­
sato come un’istituzione culturale, che interagi­
sce con le altre istituzioni esistenti sul territorio 
ai fini dell’animazione culturale, è opportuno sia 
dotato almeno di una sala per mostre ed eventi 
culturali temporanei. Manifestazioni del genere 
si possono organizzare per sottolineare particola­
ri occasioni (ad esempio: i tempi forti liturgici, le 
feste titolari e patronali, le circostanze civili, i 
convegni di studio, le ricerche scolastiche). 

re le tematiche proposte dall’impianto museale.
La disposizione degli oggetti e la loro presen­

tazione al pubblico va pensata secondo un crite­
rio globale, in modo che il contenitore architetto­
nico sia coordinato con la trama espositiva delle 
opere41. La struttura delle sale, il percorso attra­
verso di queste e quanto esposto in esse devono 
essere parte di un’unica ed organica proposta i 
cui criteri generali vanno adattati alla situazione 
e agli intendimenti particolari. È poi opportuno 
dotare le sale di appositi punti di sosta per age­
volare la contemplazione delle opere esposte, 
specialmente le più significative.

comprende il titolo dell’opera, l'autore, la data­
zione, la materia, la provenienza, è auspicabile 
affiancare due diversi tipi di sussidi illustrativi, 
in supporto informatico o cartaceo. Il primo com­
prende schede che mettano in relazione ciascuna 
opera con quelle presenti all'intemo del museo e 
fuori di esso sul territorio. Il secondo comprende 
schede che approfondiscano la conoscenza delle 
singole opere indicando la destinazione liturgica 
o paraliturgica, il significato del nome, il conte­
sto spazio-temporale originario, le simbologie ed 
eventualmente aggiungendo richiami a oggetti 
più famosi, spiegazioni iconografiche, note agio­
grafiche e brevi riferimenti bibliografici. Il tutto 
per favorire e orientare lo studio, contestualiz­
zando globalmente la conoscenza dei manufatti 
esposti.

Tali attività potranno favorire l’azione evan­
gelizzatrice nell’ambito delle iniziative culturali 
tanto della Chiesa, quanto di enti pubblici o pri­
vati. La loro particolare occasionalità rafforza il 
collegamento tra il museo ecclesiastico e il terri­
torio; può rendere fruibili opere in deposito tra­
mite un sistema di rotazione espositiva; abitual­
mente facilita la sponsorizzazione di allestimenti 
e di restauri.

41 Per quanto concerne i criteri operativi per l'esposizione e la manutenzione dei manufatti si può far riferi­
mento alle direttive emanate da Enti e Associazioni Nazionali (ad es. in Irlanda è stato pubblicato il volume dal- 
l'Heritage Council, Caring for Collections. A Munal of Preventive Conservation, Dublino 2000).



Atti della Santa Sede 1069

3.1.6. Sala didattica

Accanto alle sale espositive, permanenti o 
temporanee, è opportuno che il museo ecclesia­
stico comprenda anche una sala didattica, desti­
nata in particolare agli studenti, agli operatori pa­
storali e ai catechisti42.

In essa il visitatore potrà soffermarsi per 
avere notizie più ampie riguardanti la storia del­
la comunità o dell'ente, oltreché la contestua­

lizzazione dei materiali esposti e la correlazione 
tra passato e presente. L'approfondimento potrà 
essere coadiuvato da grafici, audiovisivi, illu­
strazioni, sperimentazioni. Non sono da esclude­
re attività didattiche di laboratorio e di ricerca 
per favorire l’interesse e stimolare la creatività 
dei giovani nel settore dei beni culturali della 
Chiesa.

3.1.7. Aula di formazione culturale

Quando gli spazi e le circostanze lo permetto­
no, adoperandosi in caso contrario per soluzioni 
alternative, è bene prevedere un'aula per la for­
mazione e l'aggiornamento culturale di operato­
ri, volontari, ricercatori, studenti, che sia debita­
mente attrezzata. Tale aula dà vivacità al museo 
e sta a dimostrare che nella mens della Chiesa 

questa istituzione non è mero deposito di reperti, 
ma è ambiente di riflessione, dialogo, confronto, 
ricerca.

Avendo a disposizione spazi del genere, è 
inoltre possibile promuovere iniziative per la for­
mazione di base e permanente degli operatori nel 
settore dei beni, compresi i volontari.

3.1.8. Biblioteca

Nell’insieme dei servizi museali non è trascu­
rabile la presenza di una biblioteca specializzata. 
È infatti opportuno costituire all’interno del 
museo una biblioteca aggiornata e debitamente 
attrezzata nella quale accogliere, nella misura del 
possibile, anche uno specifico settore di videote­
ca o di altri supporti multimediali.

In questa biblioteca specializzata dovrebbero

3.1.9. Archivio corrente e archivio storico

È necessario che l’organizzazione museale 
debba prevedere un archivio corrente in cui col­
locare i registri delle acquisizioni e prestiti, gli 
inventari e cataloghi periodicamente aggiornati, 
gli atti giuridici e amministrativi, i repertori foto­
grafici e grafici, ecc.

Sarebbe opportuno istituire anche uno specifi­
co archivio storico. Esso è cosa diversa dal con­
sueto archivio storico della Chiesa locale. dell’Isti­
tuto religioso, o di altro Ente ecclesiastico. In esso 
debbono contenersi, almeno in copia, tutti quei 

figurare le pubblicazioni e i materiali riguardanti 
il patrimonio storico-artistico dell’ente proprieta­
rio o promotore del museo.

La biblioteca assolve al compito di radunare e 
rendere consultabili almeno le pubblicazioni ri­
guardanti la storia e la cultura locale, spesso pro­
mosse e finanziate da istituzioni ecclesiastiche, 
da enti locali e da privati cittadini.

materiali utili a documentare la vicenda delle sin­
gole opere esistenti nel museo. Troppe volte infat­
ti anche atti ufficiali di deposito o di prestito tem­
poraneo sono dispersi e con essi è disperso un utile 
materiale per la tutela giuridica e la conoscenza 
contestuale del patrimonio storico-artistico.

La disciplina di uso per gli addetti ai lavori e 
di consultazione per gli studiosi, tanto dell’archi­
vio corrente quanto di quello storico, deve essere 
opportunamente fissata in un Regolamento parti­
colare.

42 Per un'adeguata impostazione degli spazi didattici è possibile contattare Enti o Associazioni, nazionali e 
intemazionali, che hanno elaborato programmi specifici di pedagogia museale. Si ricordano al riguardo i pro­
grammi elaborati ed avviati dai centri nazionali dell’I.C.O.M. (International Council of Museums). Inoltre in vari 
Paesi sono stali avviati specifici programmi didattici relativi alla fruizione dei beni culturali e all'approccio inte­
rattivo degli impianti museali (ad es. negli U.S.A. si sono realizzati il programma MUSE Educational Media e il 
progetto The Museum Educational Side Licensing Project (MESL) promosso dal Getty Information Institute in coo­
perazione con l’Association of Art Museum Directors, l'American Association of Museums. la Coalition for 
Networked Information.



1070 Atti della Santa Sede

3.1.10. Uscita

L’uscita, alla fine della visita, come l’entrata, 
non deve essere sottovaiutata. Per quanto possi­
bile è utile che l’entrata e l’uscita siano distinte, 
e questo non soltanto per evitare disordine nei 
flussi di visitatori (almeno nei musei di grande 
importanza dove tale flusso effettivamente esi­
ste), ma soprattutto per permettere la completa 
fruizione dell’itinerario proposto.

Il momento conclusivo della visita costituisce 

l’occasione per offrire al visitatore un preciso 
messaggio attraverso sussidi (libri, cataloghi, 
video, cartoline, oggetti, ecc.) in vendita preso 
appositi hook shops, o semplici depliants distri­
buiti gratuitamente. Tali materiali aiutano infatti 
a ricordare quanto visto, riproponendo una lettu­
ra cristiana dell’itinerario percorso e lasciando 
un chiaro ricordo dell'esperienza vissuta.

3.1.11. Luoghi di ristoro

In particolari sedi museali di grande impor­
tanza ed estensione, si potrebbe anche prevedere 
l’apertura di luoghi di ristoro onde favorire il 

prolungamento della permanenza in museo tanto 
dei visitatori quanto degli studiosi.

3.1.12. Uffici del personale

Accanto alla parte pubblica il museo ecclesia­
stico deve prevedere idonei spazi per gli operato­
ri museali. È importante, infatti, fare in modo che 
gli addetti al museo possano fruire di spazi ne­
cessari per assolvere ai loro compiti ed ottempe­
rare alle disposizioni civili. Si deve pensare ad 
una sistemazione congrua e vivibile di quanti 
operano per dare efficienza al museo.

Nello specifico, è bene prevedere almeno la 
direzione e la segreteria. Anche l’immagine 
esterna di questi Uffici deve essere in sintonia 
con quanto sopra esposto. Occorre sottolinea­
re che la presenza di un operatore direttivo si 
rende necessaria e deve essere possibilmente 
continuativa.

3.1.13. Sale di deposito

La vita del museo necessita abitualmente anche 
di altri ambienti di servizio, tra cui le sale di de­
posito. In questi spazi vengono ospitate le opere 
non esposte. Tale concetto non va però frainteso. 
Il deposito di un museo non è, per sua natura, né 
il luogo delle cose dimenticate, né un ricettacolo 
di disordine. Esso raccoglie opere altrimenti im­
portanti e significative all'intemo del contesto 
ecclesiale, le quali, per diversi motivi, sono lì 
ospitate per una loro più prudente tutela e con­
servazione.

Se al momento tali opere non sono fruibili al­
l’interno dell’itinerario predisposto, esse posso­
no nel tempo divenirne parte integrante. Inoltre 
possono essere utilizzate per esposizioni, sia nel­
l’ambito del museo sia al di fuori di esso. In pro­
posito occorre ribadire l’importanza della “circo­
larità delle opere”, pur con le dovute cautele, 

tanto all'intemo, quanto all'estemo del museo, 
per cui occorre regolamentare accuratamente 
prestiti e acquisizioni.

In ogni caso, le opere in deposito debbono ri­
manere a disposizione degli studiosi e dei re­
sponsabili istituzionali. Pertanto debbono essere 
ben sistemate e facilmente individuabili. È poi 
auspicabile che tali opere siano adeguatamente 
documentate e registrate nell’inventario generale 
del museo o, addirittura, in un catalogo a parte, 
facendo in modo che questa documentazione 
venga aggiornata periodicamente.

Alcune opere sono collocate in deposito 
perché versano in condizioni precarie e pertanto 
necessitano di restauro. Bisogna quindi prov­
vedere con cura alla loro salvaguardia, in quan­
to si trovano in una fase delicata della loro “esi­
stenza”.



Atti della Santa Sede 1071

3.1.14. Laboratorio di restauro

Laddove le condizioni lo permettano, è oppor­
tuno prevedere, accanto al deposito museale, un 
piccolo laboratorio di restauro. Ordinariamente 
deve provvedere alle operazioni di manutenzione 
e di conservazione. Ha anche il compito di rea­
lizzare interventi di prima necessità su manufatti 
in particolare stato di degrado.

Se non esiste un laboratorio interno è neces­
sario affidarsi a restauratori di fiducia per perio­
dici controlli dei materiali esistenti nel museo. 
Quando è possibile e se richiesto, tale adempi­
mento va fatto in collaborazione con le autorità 
civili.

3.2. SICUREZZA

3.2.1. Impianti

Un aspetto da affrontare con attenzione è 
quello degli impianti necessari al funzionamento 
del museo. A questo riguardo, sarà doveroso at­
tenersi - quando esistano - alle vigenti leggi ci­
vili in riferimento agli impianti elettrici, antin­
cendio, di allarme, di climatizzazione, di 
condizionamento.

Per quanto concerne la sicurezza delle perso­
ne, occorre evitare le barriere architettoniche, se­
gnare bene i percorsi con le uscite di sicurezza, 
attuare periodici controlli sugli impianti e sulle 
strutture.

Per quanto concerne la sicurezza delle opere, 
occorre garantire sia la conservazione del bene in 
quanto tale sia la sua tutela dagli illeciti e dai 
furti4’.

In merito alla conservazione delle opere, oc­
corre un'adeguata climatizzazione dell’ambien­
te; la protezione da polveri, dall’esposizione so­
lare, da organismi biologici; la manutenzione 
ordinaria di pulizia e di disinfestazione; la perio­
dica indagine diagnostica.

In merito alla tutela delle opere, occorrono 
misure preventive di sicurezza degli ambienti, 
con particolare attenzione alla robustezza del si­
stema murario esterno e alla protezione delle 
aperture (porte blindate, inferriate a finestre e lu­
cernari, ecc.). È ovviamente opportuno un buon 
sistema di allarme, eventualmente collegato con 
le forze di polizia. È poi indispensabile la scheda 
fotografica di ogni bene per poter facilitare le in­
dagini in caso di furto.

3.2.2. Custodia

Anche la custodia del museo riveste un ruolo 
fondamentale. Non solo va curata la custodia in 
senso generale dell’ambiente museale, delle 
opere esistenti nei percorsi museali e nei deposi­
ti, ma va pure posta ogni cautela nella circolazio­
ne delle opere all’interno del museo stesso e al­
l’esterno.

L’attenzione e la custodia devono essere "per­
sonalizzate” in riferimento ai vari manufatti, così 
che occorre personale specializzato. Non sono 
quindi da osservarsi solamente le regole generali 
di conservazione, ma queste devono essere veri­

ficate e commisurate alle esigenze di ogni singo­
la opera.

La custodia ordinaria va organizzata sia du­
rante gli orari di apertura sia durante quelli di 
chiusura. Durante gli orari di apertura occorre 
predisporre un adeguato servizio di vigilanza, af­
finché non si arrechino danni ad opere e struttu­
re. Al riguardo, la presenza del volontariato pro­
fessionale può essere quanto mai utile. Durante 
la chiusura, laddove è possibile, oltre ai sistemi 
di sicurezza citati, sarebbe auspicabile prevedere 
una guardiania.

41 Esistono precise disposizioni intemazionali sull’esposizione di opere d’arte intese a facilitarne la conser­
vazione e il mantenimento. In proposito si possono ricordare alcuni documenti emanati da Organismi intemazio­
nali: I.C.O.M., Code de Deontologie Professionnelle de l'I.C.O.M., Paris 1990; I.C.O.M., Documentation Com- 
mittee CIDOC Working Standard for Museum Objects, 1995; Consiglio d’Europa, Convenzione riveduta sulla 
Protezione del Patrimonio Archeologico. Malta 1992; ICOMOS (International Council of Monuments and Sitis), 
International Cultural Turism Charter, 1998, artt. 2.4., 6.1., 3.1., 5.4.

A tali documenti si possono aggiungere le direttive emanate in Incontri intemazionali sui Musei diocesani ed 
ecclesiastici, come ad esempio, il Rome Document approvato dalla 444 Assemblea annuale del Arbeitsgemeinschaft 
kirchlicher Museen und Schatzkammem, Roma 31 maggio 1995.



1072 Atti della Santa Sede

Per la sicurezza durante la circolazione delle 
opere, occorre anzitutto diligenza e prudenza del 
personale incaricato, in modo da prevenire ogni 
sorta di incidenti. Particolare attenzione si deve 
esercitare in occasione del prestito di opere, in 

modo da garantire la custodia in tutte le fasi ope­
rative, attraverso doverose cautele durante il tra­
sporto (con la garanzia di specifiche coperture 
assicurative) e particolari attenzioni negli allesti­
menti espositivi.

3.3. GESTIONE

Perché il museo ecclesiastico possa svolgere 
adeguatamente le proprie attività risulta necessa­
ria una ben strutturata gestione amministrativa.

A questo riguardo possono essere utili i se­
guenti suggerimenti:

- prevedere da parte dell’ente proprietario 
la creazione di un cespite economico autonomo 
(ad esempio una Fondazione costituente fonte 
di reddito) che permetta la progettazione a 
lungo termine almeno delle attività ritenute es­
senziali;

- predisporre un piano economico plurienna­
le, oltreché a medio e a breve termine, onde co­
prire con specifiche operazioni organizzative 
tutte le esigenze imposte dalle strategie di con­
servazione e valorizzazione del museo;

- prevedere, alla luce del piano globale, un 
bilancio annuale con preventivo e consuntivo ar­
ticolato in specifiche voci di entrata (bigliettazio­
ne, sponsorizzazioni occasionali, enti istituziona­
li. vendite, ecc.) e di uscita (acquisti, personale, 
consumi, attività, restauri, assicurazioni, propa­

ganda, stampa, eventi, ecc.) al fine di assicurare 
la regolare continuità delle attività, individuare 
facilmente le alterazioni di spesa, fare le previ­
sioni di intervento;

- provvedere il museo di una regolare fisio­
nomia giuridica (sia in ambito ecclesiastico sia in 
ambito civile) e di un dettagliato Regolamento 
normativo;

- dare una chiara configurazione giuridica a 
tutto il personale, sia assunto sia volontario (isti­
tuire eventualmente cooperative o appoggiarsi ad 
altri enti); adempiere diligentemente agli oneri 
fiscali; operare oculatamente nell’assunzione di 
personale specializzato per le varie esigenze; cu­
rare l'impostazione dei servizi di volontariato 
con opportuni responsabili; approfondire le scel­
te circa l’occupazione del personale con adegua­
ti mansionari e con opportuna flessibilità;

- promuovere l'immagine del museo attra­
verso i canali di comunicazione ecclesiale, le or­
ganizzazioni didattiche e culturali, i mass media 
locali.

3.4. PERSONALE

- È necessario un direttore responsabile di 
particolare competenza e dedizione;

- è auspicabile che il direttore sia coadiuvato 
da uno o più Comitati (o almeno da alcuni esper­
ti) preposti all’organizzazione scientifica, cultu­
rale, amministrativa del museo;

- laddove risulti utile si può cooptare perso­

nale per la segreteria, per le pubbliche relazioni, 
per la gestione economica, ecc.;

- occorre provvedere personale per la custo­
dia ottemperando ai criteri suesposti;

- sono opportune guide preparate ad accom­
pagnare le varie tipologie di visitatori.

3.5. NORME

Il regolare andamento dell'attività museale 
nel contesto dei beni culturali di ciascuna Chiesa 
particolare esige il rispetto delle norme vigenti. A 
questo riguardo si possono sottolineare i seguen­
ti punti:

- tenere anzitutto presenti le norme e gli 

orientamenti della Santa Sede, delle Conferenze 
Episcopali Nazionali e Regionali, della Diocesi, 
che concernono a vario titolo il settore;

- redigere possibilmente uno Statuto e un Re­
golamento da far conoscere attraverso gli organi­
smi diocesani di informazione44;

“ Cfr. nota 35.



Atti della Santa Sede 1073

- ottemperare alle disposizioni civili di carat­
tere intemazionale e, soprattutto, di carattere na­
zionale e regionale (ad esempio i già citati IC- 
CROM, ICOM, ICOMOS, Consiglio d’Europa);

- disciplinare i prestiti delle opere facendo ri­
ferimento alle norme generali ecclesiastiche e ci­
vili, assicurandosi sulle finalità della richiesta, 
raccomandando la contestualizzazione ecclesiale 
dei manufatti;

- normativizzare i diritti di riproduzione 
delle opere tenendo conto delle disposizioni e 
delle consuetudini ecclesiastiche e civili;

- regolamentare l’accesso ai dati, sia su ma­
teriale cartaceo sia, soprattutto, su materiale 
informatico (in loco o in rete);

- dare orientamenti sul trasferimento di 
opere incustodite, desuete, in pericolo di de­
perimento nei musei ecclesiastici o in altri de­
positi.

Per i depositi (in atto, o in via di attuazione) 
di beni storico-artistici di proprietà ecclesiastica 
in istituzioni museali (o affini) civili, pubbliche o 
private, è necessario stipulare una convenzione, 
o altro atto pattizio inteso a tutelarne la proprietà, 
la salvaguardia, la fruizione ecclesiale, il caratte­
re temporaneo del deposito stesso.

Anche le procedure di restauro devono essere 
accuratamente regolamentate con precisi atti for­
mali.

3.6. RAPPORTI CON ALTRE ISTITUZIONI

Nell’organizzazione gestionale del museo ec­
clesiastico occorre prevedere e sollecitare rap­
porti con altre istituzioni culturali, in particolare 
con musei pubblici e privati.

Tale collaborazione deve essere attuata garan­
tendo l’autonomia dei singoli enti e stimolando 

l’elaborazione di progetti comuni a vantaggio 
dell’animazione culturale del territorio.

Nelle iniziative condivise con altre istituzioni 
museali o culturali occorre tutelare la proprietà 
dei manufatti, ottemperare alle norme sui presti­
ti, stabilire accordi gestionali.

IV. FRUIZIONE DEL MUSEO ECCLESIASTICO

4.1. Pubblica fruibilità

Il museo ecclesiastico è luogo di pubblica 
fruizione, poiché i beni culturali sono al servizio 
della missione della Chiesa. Esso educa al senso 
della storia, della bellezza e del sacro mediante il 
patrimonio culturale realizzato dalla comunità 
cristiana. La fruizione è dunque intimamente 
connessa, anche se distinta, al valore formativo 
che deve avere l'istituzione museale. Distinguere 
Per unire il momento formativo a quello fruitivo 
è sottolineare l'importanza della complementa­
rità tra aspetto conoscitivo e aspetto emotivo, 
specie per quanto concerne il vissuto religioso, i 
cui atti, che si qualificano come espressioni di 
amore a Dio e ai fratelli, necessitano del concor­
so dell’intelligenza, del sentimento e della vo­
lontà.

Tutti i "luoghi” del Cristianesimo sono desti­
nati all’accoglienza, onde predicare attraverso 
ogni iniziativa "il Vangelo della carità”. La Chie­

sa si è servita dei segni sensibili per esprimere e 
per annunciare la propria fede. Anche le opere 
raccolte nei musei sono finalizzate alla catechesi 
ad intra e all’annuncio del Vangelo ad extra, così 
che sono offerte alla fruizione tanto dei credenti 
quanto dei lontani, affinché entrambi, ciascuno a 
suo modo, possano beneficiarne.

Per tali motivazioni il museo ecclesiastico, 
prioritariamente destinato alla comunità cristia­
na, deve essere massimamente fruibile anche ad 
un pubblico di diversa estrazione culturale, so­
ciale, religiosa. Ed è la stessa comunità cristiana 
ad accogliere attraverso gli operatori museali co­
loro che sono interessati alle memorie religiose, 
poiché «Ecclesiae catholicae nemo extraneus, 
nemo exclusus, nemo longinquus est»*'.

Il pubblico si può suddistinguere in alcune 
categorie distinte: il singolo visitatore, il gruppo 
guidato, la scolaresca, lo studioso. Le comples-

*’ Paolo VI, Omelia Negli splendori dell'Immacolata. Saluto ed augurio di Pietro a tutte le anime (8 dicem­
bre 1965): Insegnamenti di Paolo VI. Ili (1965), 742-747.



1074 Atti della Santa Sede

se modalità di approccio suggeriscono metodolo­
gie diversificate intese a facilitare l’impatto del 
visitatore e ad accoglierne le diverse esigenze 
culturali.

Una intelligente organizzazione delle preno-

4.2. FRUIBILITÀ IN SENSO ECCLESIALE

4.2.1. La fruibilità nella mens ecclesiale

Per rendere adeguatamente fruibili i musei ec­
clesiastici occorre evidenziare l'intima connes­
sione dell'elemento estetico con quello religioso. 
È inoltre necessario che appaia il legame indis­
solubile tra il patrimonio in esposizione e l’oggi 
della Chiesa e del mondo: infatti, l’accostamento 
alle opere promosse dal Cristianesimo non è pari 
a quello dei reperti di civiltà estinte, poiché 
molto di ciò che cade sotto lo sguardo dei visi­
tatori ha uno stretto legame con l’attualità ec­
clesiale.

Particolarmente in questo momento storico di 
diffusa secolarizzazione, il museo ecclesiastico 
è chiamato a riproporre le vestigia di un sistema 
esistenziale che trova nel sensus fidei la sua 
prima ragione di vita, di esperienza, di speranza. 
La raccolta di manufatti materiali non è segno 
d'orgoglio, ma dell’offerta a Dio del genio di 
tanti artisti al fine di rendergli grazie. Tuttavia 
anche le cose più belle debbono sempre eviden­
ziare il limite della creatività umana assecon­
dando le parole di Gesù: «Guardate come cre­
scono i gigli del campo: non lavorano né filano; 
eppure vi assicuro che nemmeno Salomone, in 
tutta la sua gloria non fu mai vestito come uno 
di essi»46.

Il museo ecclesiastico assume pertanto un 
ruolo formativo nella didattica della catechesi e 
della cultura. Gli impianti museali, infatti, offro­
no al pubblico opere stimolanti per la rievange­
lizzazione dell’uomo del nostro tempo. Attraver­
so visite guidate, conferenze, pubblicazioni 
(cataloghi museali, cataloghi di mostre didatti­
che, depliants illustrativi degli itinerari sul terri­
torio) i visitatori hanno modo di percepire i fon­
damentali elementi del Cristianesimo al quale la 
maggior parte di essi ha personalmente aderito 
attraverso i Sacramenti dell'iniziazione cristiana. 
Costoro, con tale inconsueto strumento, possono 

fazioni e delle visite permette di rendere un mi­
glior servizio non solo al fruitore, ma anche al­
l’operatore. Sarà cura dei singoli musei di orga­
nizzare, oltre ai percorsi espositivi, anche le 
attività culturali complementari.

ritrovare le vie per poter crescere e maturare nel 
cammino di fede, al fine di poter meglio espri­
mere la propria adesione a Cristo. I non credenti 
poi, visitando i musei ecclesiastici, possono in­
tuire quanta importanza è stata data dalla comu­
nità cristiana all’annuncio della fede, al culto di­
vino, alle opere di carità e ad una cultura 
cristianamente ispirata.

Una lettura attenta della storia della Chiesa, 
anche nel suo sviluppo sul territorio locale e 
nella composizione del patrimonio storico-arti­
stico, richiama naturalmente alla conoscenza dei 
grandi temi dell’arte cristiana. Nell’eredità cultu­
rale giunta fino a noi si legge e si comprende il 
senso del sacrificio, dell’amore, della compassio­
ne, del rispetto per la vita, dell’approccio parti­
colare con la morte, della speranza in un mondo 
rinnovato. Tali realtà espresse dalle opere raccol­
te nei musei conducono alle grandi linee della 
missione ecclesiale:

- il culto, che si esplicita nella Liturgia, nella 
pietà popolare, nelle devozioni personali;

- la catechesi, che si esplicita nell’insegna­
mento e nell’educazione;

- la cultura, che si esplicita nelle molteplici 
scienze con il particolare risalto delle scienze 
umane;

- la carità, soprattutto, che si esplicita nelle 
opere di misericordia spirituale e corporale.

Su ciascuna di tali coordinate si è intessuto 
un fitto intreccio di segni sensibili che si evol­
vono e si sviluppano nel tempo. La loro per­
manenza costituisce il deposito della memoria 
che può essere tutelata e valorizzata dai musei 
ecclesiastici. Attraverso questa concezione, si 
va quindi oltre l’aspetto meramente estetico e 
storico, raggiungendo il senso e significato più 
intimo e profondo nell’ambito della civitas Chri­
stiana.

“ Mt 6,28-29.



Atti della Santa Sede 1075

4.2.2. La fruibilità nel contesto ecclesiale

Attraverso le iniziative che fanno capo alla di­
dattica museale si può ricostruire sul territorio la 
microstoria delle singole realtà. Giornate di stu­
dio, itinerari guidati, mostre temporanee ed altre 
iniziative possono utilmente favorire la riscoper­
ta dei valori essenziali del Cristianesimo in un 
determinato territorio. Le vicende di Pastori e di 
Santi della Chiesa locale si riscoprono nelle 
torme della pietà e della devozione popolare, che 
hanno lasciato un abbondante repertorio storico­
artistico. Altre vestigia affidate ai musei eviden­
ziano il ruolo importante dell’associazionismo e 
delle Confraternite.

Il museo ecclesiastico assolve ad un’impor­
tante funzione di animazione delle generazioni

4.2.3. La fruibilità nel vissuto ecclesiale

Nella mentalità comune la parola museo ri­
chiama alla mente un luogo separato dalla vita 
presente, immutabile, statico, freddo, silenzioso. 
Il museo ecclesiastico invece si qualifica come 
autentico “vivaio”, centro vivo di elaborazione 
culturale in grado di sviluppare e diffondere la 
coscienza della conservazione e valorizzazione 
dei beni culturali della Chiesa. La peculiarità del 
museo ecclesiastico è quella di conservare e met­
tere in evidenza le memorie storiche del vissuto 
ecclesiale, così come esso si è sviluppato in un 
determinato territorio attraverso le molteplici 
espressioni artistiche.

Per raggiungere tali obiettivi non è sufficien­
te l’intelligente ideazione di percorsi espositivi 
ben strutturati accostando opere utili a delineare 
e comprendere un contesto ambientale ed una 
realtà storica. Problema da affrontare è quello 
della corretta coesistenza delle due funzioni pri­
marie della struttura museale ecclesiastica: con­
servazione ed esposizione. I criteri espositivi de­
vono infatti contribuire a rendere evidente il 
nesso tra l’opera e la comunità di appartenenza al 
fine di indicare il vissuto ecclesiale della comu­
nità cristiana del passato. La didattica museale 
deve poi dare vita ad un circuito comunicativo e 
formativo al fine di animare i visitatori all'attua­
le vissuto ecclesiale.

D’altra parte, il tempo di una visita non può 
consentire di apprezzare fino in fondo la ricchez­
za storica e documentaria di un museo. Sembra 
quindi più consono organizzare percorsi in modo 
diversificato per offrire ai visitatori, contestual- 

contemporanee ed in particolare dei giovani, 
poiché, presentando le memorie del passato, evi­
denzia la prospettiva storica della comunità cri­
stiana. In quest’ottica diventa fondamentale il 
rapporto tra scuola, territorio e Chiesa particola­
re. Infatti, le sinergie istituzionali che ne deriva­
no incrementano la consapevolezza del contesto 
ecclesiale, che trova riscontro nel patrimonio 
storico-artistico della Chiesa. La scoperta degli 
eventi attraverso i reperti diventa in tal senso rie­
vocazione di una memoria anche familiare e 
quindi maggiormente sentita. Inoltre è elemento 
di comune interesse verso i valori delia fede tra­
smessa.

mente alla lezione-visita, materiali di supporto 
comunque leggibili fuori del museo.

11 museo ecclesiastico diventa così centro di 
animazione culturale per la comunità. Si vivaciz­
za attraverso l'animazione dei gruppi. Progetta 
un calendario annuale di iniziative da inserire nel 
più ampio progetto pastorale tanto della Chiesa 
particolare nel suo insieme, quanto delle singole 
istituzioni ecclesiastiche che la compongono. In 
tale calendario si possono prevedere:

- mostre temporanee attraverso cui mettere 
in evidenza epoche, artisti, circostanze storiche, 
spiritualità, devozioni, tradizioni, riti;

- conferenze in periodi fissi dell'anno secon­
do cicli tematici;

- presentazioni di libri o di opere d’arte 
nuove o restaurate;

- incontri e dibattiti con artisti, restauratori, 
storici e critici;

- presentazione di eventi promossi da istitu­
zioni o associazioni, che altrimenti non riuscireb­
bero a diffondersi nell’ambito diocesano;

- organizzazione di sessioni catechetiche in 
loco.

Ma il miglior modo per far comprendere il va­
lore delle opere d’arte, e quindi il senso del 
museo ecclesiastico, consiste nell'insegnare ai 
visitatori a guardarsi intorno per riflettere e col­
legare eventi, oggetti, storia, persone che in quel 
territorio sono stati e rimangono l’anima viva e 
presente. Il museo ecclesiastico viene così ad 
unire passato e presente nel vissuto ecclesiale di 
una determinata comunità cristiana.



1076 Atti della Santa Sede

4.3. FRUIBILITÀ NEL COMPLESSO DEL TERRITORIO

Attraverso il museo ecclesiastico si possono 
avviare iniziative per promuovere la ricognizione 
dei beni culturali presenti nel territorio. Al ri­
guardo è opportuno:

- sollecitare momenti di incontro tra credenti 
e non credenti, fedeli e pastori, fruitori ed artisti;

- sensibilizzare le famiglie come luogo di 
educazione all’arte cristiana e alla comprensione 
dei valori da essa trasmessi;

- interessare i giovani alla cultura della me­
moria e alla storia del Cristianesimo.

Per sua natura il museo ecclesiastico è in 
stretta connessione con il territorio nel quale 
svolge una particolare missione pastorale, in 
quanto raccoglie ciò che da esso proviene per of­
frirlo nuovamente ai fedeli attraverso il duplice 
itinerario della memoria storica e della fruizione 
estetica. Oltre ad essere “luogo ecclesiale” il 
museo ecclesiastico è infatti “luogo territoriale”, 
poiché la fede si incultura nei singoli ambienti. I 
materiali usati per la produzione dei molteplici 
manufatti fanno riferimento a precisi contesti na­
turali; gli edifici hanno un indubbio impatto am­
bientale; gli artisti e le committenze sono legati 
alla tradizione che si sviluppa in un determinato 
luogo; i contenuti stessi delle opere si ispirano e 
rispondono a necessità legate all' habitat in cui si 
sviluppa la comunità cristiana. Complessi monu­
mentali, opere d’arte, archivi e biblioteche sono 
condizionati dal territorio e si riferiscono ad esso. 
Anche il museo ecclesiastico non è un luogo se­
parato, ma in continuità fisica e culturale con 
l’ambiente circostante.

Di conseguenza il museo ecclesiastico non è 
estraniato dagli altri luoghi ecclesiali che appar­
tengono ad un determinato territorio. Tutti hanno 
infatti la stessa finalità pastorale e, nella loro di­
versa tipologia, intessono un rapporto organico e 
differenziato. Questa continuità è ribadita dalla 
mens della Chiesa nei confronti dei beni cultura­
li posti al servizio della sua missione. Tali beni 
entrano in un unico discorso per cui de iure sono 
tra loro coordinati e, de facto, devono esprimere 
tale unità nella complessità e diversità. Da parte 
sua il museo raccoglie e ordina i beni storico-ar­
tistici rendendo visibile il riferimento all’intero 
territorio e alla compagine ecclesiale.

In riferimento al territorio il museo ecclesia­
stico assolve varie funzioni. Anzitutto permane 
quella tradizionale di “raccolta conservativa" di 
quanto proviene dalle zone in cui si sono svi­
luppate le singole Chiese locali e che per vari 
motivi non può più essere ospitato in loco (dif­
ficoltà di custodia, provenienza sconosciuta dei 

manufatti, alienazione o distruzione dei luoghi 
originari, degrado delle strutture di provenien­
za, rischio sismico o di altre calamità naturali). 
Si aggiungono però altre funzioni che vanno 
prese in attenta considerazione nella progetta­
zione del museo ecclesiastico. La sistemazione 
dei reperti deve rendere evidente la storia di una 
determinata porzione di Chiesa. L’impianto mu­
seale è chiamato a dare ragione dell’intero terri­
torio ecclesiastico, per cui deve collegare quan­
to contenuto con i luoghi di provenienza. Al 
fine di rendere evidente il rapporto di continuità 
tra passato e presente, il museo ecclesiastico 
deve essere memoria stabile della storia di una 
comunità cristiana e, nel contempo, è chiamato 
ad ospitare manifestazioni occasionali di carat­
tere contemporaneo connesse all’azione della 
Chiesa.

Queste funzioni suggeriscono, laddove è pos­
sibile, l’apporto di nuove tecnologie multimedia­
li capaci di presentare virtualmente, sistematica- 
mente e visualmente l’intimo legame del museo 
con il territorio da cui provengono i beni in esso 
contenuti. In questo senso il concetto di museo 
ecclesiastico si specifica come museo integrato e 
diffuso. Tale accezione comporta strutture poli­
centriche in confronto delle quali il museo dioce­
sano svolge il ruolo di coordinamento. Attorno 
ad esso possono così ruotare il tesoro della Cat­
tedrale e i beni culturali del Capitolo; le collezio­
ni di Santuari, Monasteri, Conventi, Basiliche, 
Confraternite; le raccolte delle chiese parrocchia- 
li e degli altri luoghi ecclesiastici; tutti i com­
plessi monumentali con le opere che li compon­
gono; gli eventuali siti archeologici. Si intesse 
così una rete che connette dinamicamente il 
museo diocesano con gli altri poli museali e l’in­
sieme dei beni culturali ecclesiastici con l’intero 
territorio.

In particolare il museo diocesano viene ad as­
solvere un compito peculiare, poiché rende evi­
dente l’unità e l’organicità dei beni culturali 
delle Chiese particolari. In esso dovrebbe essere 
presente l’inventario dell’intero patrimonio sto­
rico-artistico della Diocesi. Con prospetti di fa­
cile lettura si dovrebbero contestualizzare i beni 
conservati e gli altri beni presenti nella circo­
scrizione ecclesiastica. Con strumenti scientifici 
si dovrebbe avere accesso all’inventario e alla 
catalogazione del patrimonio storico-artistico 
della zona (almeno per quanto si ritiene di pub­
blica fruizione). Si attiva così un complesso che 
dà ragione dell’opera di inculturazione della 
fede nel territorio; che riunisce l’intera attività



Atti della Santa Sede 1077

della Chiesa locale ordinata alla produzione di 
beni culturali idonei alla sua missione; che evi­
denzia l’importanza culturale e spirituale del de­
posito della memoria; che stimola il senso di ap­
partenenza della collettività attraverso l’eredità 
trasmessa dalle singole generazioni; che favori­
sce soluzioni di tutela e la ricerca scientifica; che 
si apre ad accogliere le creazioni contempora­
nee, così da dimostrare la vitalità e la pastoralità 
dei beni culturali della Chiesa presenti in ciascu­
na delle realtà in cui è diffuso il messaggio cri­
stiano.

In tal senso il museo diocesano si assimila ad 
un centro culturale di grande importanza, poiché 
fondato sul deposito storico-artistico che qualifi­
ca e riunisce l’intera comunità cristiana. Unita­
mente ad esso la Cattedrale è un patrimonio vivo 
che ha nel suo complesso un museo-tesoro, strut­
ture ed opere funzionali alle molteplici necessità 
celebrative ed organizzative. Così le Parrocchie, 
i Santuari, i Monasteri, i Conventi, le Confrater­
nite sono luoghi che possiedono manufatti custo- 
dibili in proprio o in un museo centrale (con la 
garanzia della riutilizzazione in particolari circo­
stanze). Anche i laboratori di restauro e gli Uffi­
ci tecnici devono fare riferimento a tale centro 
diocesano per essere inseriti nel complesso vita­
le della Chiesa particolare. Il compito conserva­
tivo si riduce quindi ad uno degli aspetti dell'o­
pera di valorizzazione che fa capo al museo 
diocesano. Opere d’arte, suppellettili, arredi, 
vesti, ecc., che per motivi di sicurezza, per di­
smissione. per alienazione dei complessi cultua­
li, per precarietà o distruzione delle strutture 
ospitanti convengono nei musei ecclesiastici, ri­
mangono così parte viva dei beni culturali della 
comunità ecclesiale e dell'intera collettività civi­
le presente nel territorio.

La nozione di sistema museale integrato, si 
allarga notevolmente ed assume rilevante impor­
tanza ecclesiale in riferimento alle altre istituzio­
ni civili presenti nell'ambito del territorio. Tale 
concezione porta al riconoscimento giuridico di 
tali Enti nella loro unitarietà; ispira la realizza­
zione di un quadro istituzionale capace di con­
temperare quest'assetto; è la base per la richiesta 
di provvidenze pubbliche; condiziona le politi­
che culturali della regione; fonda sistemi di rego­
lamentazione e di protezione del personale di­

pendente e volontario. Di conseguenza questa 
nuova configurazione ha un’innegabile valenza 
sociale e politica, poiché offre un servizio cultu­
rale di pubblica utilità e apre discrete possibilità 
di occupazione.

La tipologia del sistema museale ecclesiastico 
diffuso e decentrato qualifica il territorio valoriz­
zandone l’intero patrimonio storico-artistico ec­
clesiastico. In questa prospettiva il singolo 
museo, o raccolta, non è più luogo di deposito o 
di raccolta di opere avulse dal contesto, bensì 
elemento qualificativo della cultura locale che si 
relaziona con gli altri beni culturali. Il decentra­
mento, che porta a tutelare sia le opere nei luoghi 
di provenienza sia questi stessi spazi ecclesiasti­
ci, mette in risalto specialmente l'arte minore e 
nel contempo impreziosisce ogni singola porzio­
ne di territorio diocesano, costituita da Parroc­
chie, Conventi, Santuari, ecc. Se suppellettili e 
arredi dismessi, giacenti nelle chiese, fossero 
concentrati in un unico museo, risulterebbero im­
poverite le sedi di provenienza e si farebbe del 
museo un deposito sovraccarico di materiale. 
Un'opzione del genere svaluterebbe gli stessi 
manufatti che, accanto a tanti altri e ad opere più 
importanti, diverrebbero privi di importanza e 
poco fruibili. Occorre dunque salvaguardare in 
loco le varie espressioni che danno lustro all'am­
biente evocando il ricordo di benefattori e com­
mittenze, di artisti insigni e semplici artigiani, 
delle passate consuetudini e circostanze. In man­
canza di strutture idonee, è comunque preferibile 
un complesso museale centrale.

Il museo diocesano può diventare il luogo di 
sensibilizzazione della comunità ecclesiale e di 
dialogo tra le varie forze culturali presenti sul 
territorio. Perché ciò avvenga si deve arrivare al 
collegamento con inventari e cataloghi; sollecita­
re la documentazione topografica e fotografica 
della zona di provenienza delle opere e dell'inte­
ro territorio; promuovere stand illustrativi, espo­
sizioni d'attualità, studi storico-artistici, campa­
gne di restauro; organizzare visite guidate che 
partendo dal museo si allarghino verso gli altri 
complessi monumentali della zona. Questo insie­
me coordinato di manifestazioni renderà eviden­
te l’opera compiuta dalla Chiesa in una determi­
nata regione e favorirà la tutela dei beni culturali 
nel loro contesto originario.



1078 Atti della Santa Sede

FORMAZIONE DEGLI OPERATORI PER I MUSEI ECCLESIASTICI

5.1. PROGETTO FORMATIVO

5.1.1. Importanza della formazione

Il museo, come polo artistico-storico, può as­
sumere un significativo ruolo culturale se svilup­
pa un’attività di informazione storica e di educa­
zione estetica nell’ambito del progetto pastorale. 
Per raggiungere tale finalità si deve procedere ad 
un’opera di formazione del Clero, degli artisti, 
degli operatori museali, delle guide, dei custodi e 
dei visitatori stessi, facendo comprendere la na­
tura specifica dei beni culturali della Chiesa, con 
rinnovata professionalità, profonda umiltà, dialo­
go attento, apertura disponibile e rispetto delle 
tradizioni locali.

Il progetto formativo è orientato alla valoriz­
zazione delle opere del passato e alla promozio­
ne di nuove produzioni. Data la crisi del sacro ed 
il conseguente impoverimento delle espressioni 
cultuali - in ambito architettonico, iconografico e 
dell'arredo - è urgente sia ricollegarsi alla tradi­
zione, per evidenziare il contributo delle varie 
epoche, sia inserirsi nel dibattito contemporaneo, 
per ispirare una nuova stagione dell’arte e della 
cultura di ispirazione cristiana. La Chiesa infatti 
è stata sempre committente delle arti, poiché ha 
visto in esse uno strumento esemplare per adem­
piere alla propria missione. Nel corso dei secoli 
essa ha tradizionalmente avvertito «come parte 
integrante del suo ministero la promozione, la 
custodia e la valorizzazione delle più alte espres-

5.1.2. Urgenze formative

Nel complesso è urgente superare un certo di­
sinteresse ecclesiastico nella conservazione e va­
lorizzazione dei beni culturali; superare l’impre­
parazione nel settore giuridico e amministrativo; 
superare la mancanza di una committenza ade­
guatamente preparata.

- Superamento del disinteresse ecclesiastico 
verso i beni culturali. In questa epoca di con­
clamato interesse sociale verso il patrimonio 
storico-artistico, si è talvolta notata una certa di­
sattenzione e disaffezione al patrimonio storico­
artistico nell'ambito ecclesiastico. L’imporsi di 
altre urgenze pastorali, la mancanza di personale 
e, presumibilmente, la inadeguata preparazione 

sioni dello spirito umano in campo artistico e sto­
rico»47. Un’operazione culturale del genere ri­
chiede capacità critica e notevole preparazione. È 
pertanto necessario un adeguato progetto di for­
mazione del personale, oltreché la mutua colla­
borazione delle istituzioni ordinate alla cura del 
patrimonio storico-artistico della Chiesa.

Con l’aiuto di istituzioni ed esperti la Chiesa 
potrà sviluppare ulteriormente l'attuale interesse 
per i beni culturali ripensando al lavoro svolto in 
due Millenni di storia ed elaborando proposte per 
il futuro. Di conseguenza è opportuno ridare al­
l’umanità il senso della storia intessuta di quoti­
dianità e di grandi gesta; evidenziare l’influsso 
del Cristianesimo lungo i secoli nei diversi con­
testi socio-culturali; ricordare le catastrofi natu­
rali o gli eventi conflittuali che hanno portato, in 
taluni casi, alla distruzione di insigni capolavori; 
insegnare, attraverso un congruo progetto di edu­
cazione scolare e di formazione permanente, che 
i beni culturali della Chiesa sono particolarmen­
te significativi per l’intera collettività; ricordare 
che lo specifico ecclesiale di tali beni è l’annun­
cio del Vangelo e la promozione umana; supera­
re le discriminazioni fra ricchi e poveri, fra di­
verse culture ed etnie, fra varie confessioni 
religiose e molteplici religioni.

dei responsabili, ha reso precaria la tutela di tale 
patrimonio. In particolare l’insufficiente forma­
zione degli operatori porta a costatare la scarsa 
qualità gestionale, che si manifesta specialmente 
nei momenti di emergenza (crolli strutturali, ri­
schi per l’incolumità, distacco di affreschi, alie­
nazione di manufatti, organizzazione della sicu­
rezza, vertenze giuridico-amministrative, ecc.). 
In tali frangenti spesse volte non vengono prese 
decisioni risolutive poiché manca una visione or­
ganica e una strategia preventiva.

- Superamento dell' impreparazione nel set­
tore giuridico e amministrativo. L’enorme di­
spendio di risorse economiche, spesso necessarie

47 Cfr. Pontificia Commissione per la Conservazione del Patrimonio Artistico e Storico della Chiesa 
(attualmente Pontificia Commissione per i Beni Culturali della Chiesa). Lctt. circ. Agli Ordinari diocesani sulla 
formazione dei candidati al sacerdozio circa i beni culturali (15 ottobre 1992), I |in RDTo 69 (1992). 994 - N.d.R.].



Atti della Santa Sede 1079

per la realizzazione di alcuni interventi, corri­
sponde spesso a gravi carenze istituzionali. Si 
rendono pertanto necessarie, a questo riguardo, 
capacità di programmazione, competenza ammi­
nistrativa e giuridica, collaborazione interistitu­
zionale (sia nell’ambito ecclesiastico sia in quel­
lo civile). In molti casi infatti non si riescono a 
reperire provvidenze, specie di carattere pubbli­
co (a livello regionale, nazionale, intemaziona­
le), per disinformazione procedurale. In questo 
contesto va dunque segnalata l’urgenza, da risol­
vere a livello formativo, di far conoscere agli 
operatori le fonti legislative generali e particola­
ri a livello civile ed ecclesiastico.

- Superamento della mancanza di un'ade­
guata committenza dedita all’incremento dei 

beni culturali. La Chiesa nel passato è stata in 
molti casi committente illuminata introducendo 
artisti di ogni genere nel cuore della spiritualità 
cristiana. La testimonianza del passato, conser­
vata nelle istituzioni ecclesiastiche, deve ispirare 
l'attuale committenza, affinché si possano incre­
mentare i beni culturali attraverso un impegno 
interdisciplinare, in modo che gli artisti possano 
comprendere il variegato background ecclesiale 
per la maggiore riuscita delle loro opere. È im­
portante avere persone preparate ad un lavoro di 
équipe e all’incontro con gli artisti contempora­
nei". In questo impegno il museo può assolvere 
la funzione di catalizzatore per l’animazione 
degli artisti e per la loro preparazione ai temi re­
ligiosi.

5.1.3. Criteri formativi

Il museo ecclesiastico può assumere un 
proprio e permanente ruolo formativo che si 
sviluppa su tre coordinate: l’informazione stori­
ca, l'educazione estetica, l’interpretazione spiri­
tuale.

Perché un museo ecclesiastico adempia tale 
compito è necessario preparare accuratamente il 
personale. Nella formazione del personale biso­
gna tenere presenti alcuni aspetti fondamentali 
ed irrinunciabili:

- educare i singoli operatori alla correspon­
sabilità onde partecipare adeguatamente ai pro­
getti culturali promossi dalla Chiesa;

- educare allo spirito di iniziativa avviando

5.1.4. Contenuti della formazione

Le iniziative di formazione devono prevedere 
insegnamenti diversificati, con particolare atten­
zione alle seguenti materie: storia della Chiesa in 
generale e locale; storia delle tradizioni popolari; 
agiografia e spiritualità; iconografia e iconolo­
gia; storia dell’arte e dell'architettura religiosa; 
storia delle istituzioni di vita consacrata e della 
loro presenza sul territorio; storia delle istituzio­
ni ecclesiastiche laicali, dell’associazionismo 
cattolico, delle Confraternite, dei movimenti as­
sistenziali. delle istituzioni culturali. Al riguardo 
si potranno organizzare corsi, seminari di studio, 
convegni, dibattiti, serie di conferenze al fine di 
permettere una prima formazione, specializza­
zione, aggiornamento, formazione permanente. 

nuove attività e tenendo conto delle esperienze 
già esistenti;

- educare al senso del territorio al fine di una 
congrua contestualizzazione delle iniziative nel 
complesso dei beni culturali esistenti nelle singo­
le Chiese particolari;

- educare all'utilizzazione di diverse stru­
mentazioni didattiche anche di carattere multi­
mediale, per agevolare l'approccio dei fruitori ai 
beni culturali della Chiesa;

- educare alla dimensione pastorale per uti­
lizzare il patrimonio storico-artistico secondo 
una mens ecclesiale e in riferimento alle diverse 
tipologie di pubblico.

Suddette iniziative di formazione giovano anche 
a riunire persone di molteplice estrazione ideolo­
gica, così da tentare un dialogo pastoralmente 
proficuo.

Per gli operatori e i responsabili del museo ec­
clesiastico occorre una formazione particolare. 
Nelle sue iniziative, oltre le tematiche sopra ac­
cennate, dovrà prevedere insegnamenti specifici 
sull'organizzazione museale, gestione ammini­
strativa, impostazione didattica, custodia dei 
beni, conservazione dei manufatti, legislazione 
vigente (in materia di tutela, di fisco, di rapporti 
istituzionali). Gli eventuali bollettini diocesani o 
altre pubblicazioni potranno invece curare il nor­
male aggiornamento informativo.

“ Giovanni Paolo II. Allocuzione ai partecipanti al Convegno Nazionale Italiano di Arte Sacra L'artista è 
mediatore tra il Vangelo e la vita (27 aprile 1981): Insegnamenti di Giovanni Paolo II. 1V/1 (1981). 1052-1056; 
Lettera agli artisti (4 aprile 1999).



1080 Atti della Santa Sede

5.1.5. Luoghi per la formazione

La formazione si svolge con iniziative molte­
plici organizzate nei vari luoghi istituzionali ad 
essa deputati (locali, diocesane, regionali, nazio­
nali, internazionali). Nel complesso è necessario 
avviare un dialogo costruttivo tra sacerdoti e 
laici, tra professionisti e docenti, coinvolgendo 
sulle problematiche di tutela, conservazione, va­
lorizzazione dei beni culturali tutte le risorse in­
tellettuali, umane, spirituali che possono concor­
rere ad un lavoro di équipe e alla collaborazione 
interistituzionale.

Anche a questo riguardo i competenti Uffici

5.1.6. Collaborazione interistituzionale

L’impostazione del museo ecclesiastico integra­
to con il territorio porta a coinvolgere molteplici 
istituzioni e ad attivare diverse iniziative forma­
tive. È dunque di primaria importanza aprirsi alla 
collaborazione interistituzionale.

A livello diocesano, o anche interdiocesano, 
si devono coinvolgere, per quanto è possibile, le 
autorità civili e gli altri enti culturali, al fine di 
coordinare programmi di formazione alla valo- 

territoriali per i beni culturali sono invitati ad 
operare fattivamente perché, attraverso tavole ro­
tonde, conferenze, dibattiti, siano sempre dati 
utili informazioni e aggiornamenti.

Con specifico riferimento alle istituzioni mu­
seali presenti nel territorio, si deve incentivare 
l’istituzione di Commissioni o Associazioni di 
esperti a cui affidare compiti di gestione e ani­
mazione, sia a livello di strategie generali sia a 
livello di singoli complessi museali (es. Associa­
zioni nazionali dei musei ecclesiastici e Associa­
zioni nazionali degli inventariatori, ecc.).

rizzazione del patrimonio storico-artistico della 
Chiesa. Inoltre è opportuno preparare personale 
specializzato nei competenti centri accademici, 
sia civili sia ecclesiastici, tanto a livello naziona­
le quanto intemazionale.

1 programmi di formazione non vanno pensa­
ti solo per gli operatori, ma anche per i visitatori, 
attivando strategie di formazione permanente.

5.2. FORMAZIONE DEGLI OPERATORI

5.2.1. Principi per la formazione del Clero

Nel progetto di formazione è di primaria im­
portanza la preparazione dei candidati al sacer­
dozio e del Clero. Coloro che si avviano al sa­
cerdozio e alla vita religiosa devono infatti 
formarsi ad apprezzare il valore dei beni cultura­
li della Chiesa in vista della promozione cultura­
le e dell’evangelizzazione. Abitualmente i sacer­

doti in cura d’anime hanno infatti anche la re­
sponsabilità di custodire la fabrica ecclesiae 
nella sua realtà architettonica e in tutti manufatti 
che concretamente la costituiscono.

Nella Circolare agli Ordinari diocesani sulla 
formazione dei candidati al sacerdozio (15 otto­
bre 1992)" questa Pontificia Commissione solle-

" In relazione al problema della formazione, la Pontificia Commissione ritenne opportuno indirizzare una 
prima una Circolare (15 ottobre 1992) a tutti i Vescovi del mondo sulla necessità di preparare i futuri sacerdoti alla 
cura dei beni culturali della Chiesa (Pontificia Commissione per la Conservazione del Patrimonio Artistico e 
Storico DELLA Chiesa [attualmente Pontificia Commissione per i Beni Culturali della Chiesa], Lett. circ. Agli Or­
dinari diocesani sulla formazione dei candidati al sacerdozio circa i beni culturali, cit. Dal momento che si tratta di 
un aspetto fondamentale, tre anni dopo la Commissione si rivolse ancora con una Circolare a tutte le Conferenze 
Episcopali (3 febbraio 1995) per chiedere quali iniziative fossero state prese nel suddetto periodo per la formazione 
del Clero ai beni culturali (Pontificia Commissione per i Beni Culturali della Chiesa, Lettera circolare [3 feb­
braio 1995)). Altrettanta considerazione è stata rivolta al lavoro svolto dalle Università cattoliche per i beni cultura­
li della Chiesa. In merito venne indirizzata una Circolare (31 gennaio 1992) a tutte le sedi universitarie cattoliche del 
mondo a seguito della quale si raccolsero dati di notevole importanza per il futuro lavoro della Commissione stessa 
(Pontificia Commissione per la Conservazione del Patrimonio Artistico e Storico della Chiesa (attualmente 
Pontificia Commissione per i Beni Culturali della Chiesa), Lett. circ. Ai Rettori delle Università cattoliche (31 gen­
naio 1992] e Pontificia Commissione per i Beni Culturali della Chiesa, Lettera ai Rettori della Università cat­
toliche per l'invio della "Relazione sulle risposte delle Università cattoliche circa le attività promosse riguardo ai 
beni culturali della Chiesa" ( 10 settembre 1994|). La Congregazione per l'Educazione Cattolica chiese alla Ponti-



Atti della Santa Sede 1081

cita che nel ciclo formativo dei candidati al sa­
cerdozio «siano programmati corsi nei quali si 
affrontino, in modo più approfondito e sistemati­
co, la storia e i principi dell’arte sacra, l’archeo­
logia cristiana, l’archivistica, la biblioteconomia. 
Tali corsi possono contribuire ad individuare de­
terminati alunni da impegnare in tale settore di 
discipline per metterli in grado di svolgere, in fu­
turo, una funzione di stimolo e di aiuto anche 
presso i confratelli»”. È poi opportuno affronta­
re nei vari corsi filosofici e teologici tematiche 
relative all’arte, all’estetica, alle biblioteche, agli 
archivi, ai musei. Inoltre si devono istituire cen­
tri di studio specializzati in modo da formare 
esperti nel settori dei beni culturali della Chiesa 
in cui si affrontino anche le problematiche ine­
renti i musei ecclesiastici’1.

Un’adeguata formazione del Clero prepara 
alla tutela dei beni culturali e favorisce il rappor­

to tra ecclesiastici e laici al fine di concertare un 
progetto culturale in grado di valorizzare l'intero 
patrimonio storico-artistico in una logica eccle­
siale e civile. In tale contesto si collocano anche 
le strategie inerenti la preparazione del personale 
per i musei ecclesiastici. Anche se i sacerdoti non 
potranno sempre essere i diretti responsabili di 
tali istituzioni dovranno avere i requisiti per poter 
promuovere i musei ecclesiastici, coordinarli nel 
complesso dei beni culturali ecclesiastici presenti 
nel territorio, inserirli nel progetto pastorale tanto 
della Diocesi quanto delle singole istituzioni lo­
cali (Parrocchie, Monasteri, Conventi. Istituti re­
ligiosi, Confraternite, Associazioni).

È pertanto opportuno che vengano istituiti ap­
positi corsi di aggiornamento per i sacerdoti onde 
sensibilizzarli in merito all’organizzazione e ge­
stione dei musei ecclesiastici e alla salvaguardia 
sul territorio del patrimonio culturale.

5.2.2. Principi per la formazione degli operatori e delle guide

Nel progetto di formazione ci si deve interes­
sare degli operatori e delle guide. Non si tratta di 
preparare solo professionalmente gli esperti dei 
vari settori implicati nell’organizzazione di un 
museo (o di verificarne la preparazione), ma piut­
tosto di introdurli allo specifico ecclesiale. Questi 
devono essere in grado di contestualizzare il patri­
monio storico-artistico della Chiesa nell’ambito 
catechetico, cultuale, culturale, caritativo, affinché 
la fruizione di tali beni non si riduca al mero dato 
estetico, ma diventi strumento pastorale attraverso 
il linguaggio universale dell’arte cristiana.

- Guide interne. In particolare l’operatore mu­
seale incaricato di guidare il pubblico è chiamato 
ad individuare le diverse caratteristiche del visita­
tore al fine di poterlo fruttuosamente introdurre 
alla fruizione delle opere esposte mediante percor­
si incentrati, ad esempio, su particolari tematiche, 
su singoli oggetti, su gruppi omogenei di opere.

- Animatori interni. Compito di eventuali 
altri operatori interni incaricati dell'animazione 
dei visitatori è quello di creare occasioni di in­
contro, conoscenza, confronto.

- Operatori esterni. Accanto agli operatori 
interni alla struttura museale si può pensare a for­
mare operatori esterni in grado di coniugare le 
opere esposte nel museo con il territorio attraver­
so percorsi di visita offerti primariamente alle 
stesse comunità locali, senza però trascurare co­
loro che praticano il turismo religioso. L'intero 
territorio deve infatti diventare un “laboratorio 
pastorale” aperto a tutti, oltreché occasione di 
animazione culturale mediante l'architettura, la 
storia, i documenti che testimoniano l’interesse 
della Chiesa per i beni culturali.

- Insegnanti e operatori ecclesiali. Per con­
cretizzare il legame tra beni culturali e progetto 
pastorale si deve pertanto operare con particolare

ficia Commissione per i Beni Culturali della Chiesa di curare un numero doppio della rivista Seminarium sul tema 
La formazione dei Seminaristi alla valorizzazione pastorale dei Beni Culturali ecclesiastici [cfr. Seminarium N.S. 
39/2-3 ( 1999)|. Tale volume è stato inviato a tutte le Conferenze Episcopali del mondo.

" Cfr. Pontificia Commissione per la Conservazione del Patrimonio Artistico e Storico della Chiesa 
(attualmente Pontificia Commissione per i Beni Culturali della Chiesa). Lett. circ. Agli Ordinari diocesani sulla 
formazione dei candidati al sacerdozio circa i beni culturali, cit., 22. Il documento ricorda altresì la responsabilità 
della Chiesa nei riguardi del patrimonio artistico «come parte integrante del suo ministero la promozione, la cu­
stodia e la valorizzazione delle più alte espressioni dello spirito umano in campo artistico c storico».

11 A questo proposito la Pontificia Università Gregoriana in Roma, a partire dal 1991, ha avviato un "Corso 
Superiore per i Beni Culturali della Chiesa". L’esempio è stato ripreso con iniziative analoghe a Parigi. Lisbona. 
Messico, Brescia (Italia), ecc. Nei centri accademici statali di molte Nazioni si sono anche costituiti specifici cur­
ricoli di museologia che potrebbero costituire un valido supporto per la preparazione generale degli operatori dei 
musei ecclesiastici.



1082 Atti della Santa Sede

attenzione nella formazione dei catechisti, degli 
insegnanti di religione e dei vari operatori eccle­
siali, affinché sappiano utilizzare proficuamente 
nelle molteplici attività e iniziative il patrimonio 
storico-artistico che hanno a loro disposizione.

- Guide esterne e operatori turistici. Attra­
verso particolari sussidi si dovrebbe poter inter­
venire anche sulle guide esterne e sugli operatori 
turistici ai quali sarebbe auspicabile chiedere i 
requisiti di idoneità onde garantire una congrua 
valorizzazione del patrimonio storico-artistico 
della Chiesa. In proposito si potrebbe esigere 
l'attestato di frequenza ad un corso ecclesiastico 
per operatori di turismo religioso, in analogia a 

quanto si chiede per gli insegnanti di religione. È 
opportuno che simile prospettiva sia portata a co­
noscenza delle competenti istituzioni civili al 
fine di concordare orientamenti, procedure ed au­
spicabili riconoscimenti pattizi.

L’adeguata formazione dei responsabili e 
degli operatori, in campo tanto ecclesiastico 
quanto civile, conduce ad una maggiore collabo- 
razione nel campo dei beni culturali della Chie­
sa; incrementa infatti un confronto maturo tra 
persone e istituzioni (esperti dei vari settori, isti­
tuzioni preposte alla tutela dei beni culturali, 
scuole di ogni ordine e grado, centri culturali e 
turistici).

5.2.3. Iniziative per la formazione degli operatori

La preparazione del Clero e degli operatori va 
attuata anzitutto nei luoghi abituali della forma­
zione intervenendo sui programmi ordinari. È poi 
auspicabile attivare corsi speciali di approfondi­
mento e di specializzazione istituiti per diversi li­
velli. Sono quanto mai utili brevi corsi di aggior­
namento organizzati a scadenza periodica su 
tematiche particolari. Per dare continuità al siste­
ma formativo può essere d’aiuto la pubblicazio­
ne di bollettini o di circolari in cui si indicano 
esperienze, si danno informazioni amministrati­
ve, si elencano i documenti ecclesiastici e civili 
del settore, si fornisce una bibliografia ragionata.

1 corsi di formazione possono essere cosi ri­
partiti:

- per i candidati al sacerdozio vanno preferi­
bilmente organizzati incontri presso i Seminari e 
servono ad evidenziare quanto già contenuto 
nelle varie discipline filosofico-teologiche con­
cernenti il settore dei beni culturali, oltreché per 
preparare alla gestione, al rapporto con le auto­
rità civili, alla collaborazione interistituzionale;

- per l'aggiornamento dei sacerdoti è bene 
organizzare giornate di studio a temi, tra cui 
quelli inerenti ai musei ecclesiastici (organizza­

zione e valorizzazione del museo diocesano; co­
stituzione di una raccolta parrocchiale o locale; 
integrazione del museo diocesano nel territorio; 
animazione pastorale attraverso il patrimonio 
storico-artistico della Chiesa; rapporto con le au­
torità civili; questioni gestionali; ecc.);

- per i dirigenti (sacerdoti o laici), che do­
vranno assumere a livello diocesano responsabi­
lità sui musei diocesani, è opportuno predisporre 
ulteriori corsi specialistici eventualmente a livel­
lo di Conferenza Episcopale Regionale o di Con­
ferenza Episcopale Nazionale. Ci si può avvalere 
anche di corsi presso istituzioni civili o di curri­
coli accademici;

- per i laici operatori, che dovranno assume­
re ruoli specifici, è bene garantire una prepara­
zione generale presso i centri di studio ecclesia­
stici (Università, Atenei, Facoltà pontificie; 
Istituti superiori di scienze religiose; Istituti di 
scienze religiose), oltreché una preparazione spe­
cifica con appositi corsi. Ci sono al riguardo lo­
devoli esempi di corsi per operatori dei beni cul­
turali e per guide turistiche organizzati dagli 
Istituti di scienze religiose.

5.2.4. Iniziative per la formazione dei fruitori

Anche il pubblico deve essere formato alla 
fruizione dei beni culturali della Chiesa con ini­
ziative idonee. Tale formazione può svolgersi at­
traverso l'organizzazione stessa dei percorsi 
espositivi, le eventuali iniziative collaterali, il si­
stema scolare, i mass media, i convegni di studio, 
le politiche culturali del territorio, ecc. 11 pubbli­
co si può dividere in due categorie: coloro che 
appartengono alla comunità ecclesiale e coloro 
che provengono da altri contesti. Per raggiunge­
re un maggior numero di persone è opportuno 

avviare iniziative a carattere diocesano ed inizia­
tive a carattere locale. Inoltre occorre diversifica­
re gli interventi in base alla tipologia dei destina­
tari: individui in età scolare, pubblico adulto, 
turisti, pellegrini, ecc.

Iniziative a carattere diocesano. Presentiamo 
in modo esemplificativo alcune possibili iniziative:

- organizzare periodicamente a livello dioce­
sano giornate di studio e convegni su temi che 
portino in luce la ricchezza culturale di un deter­
minato territorio;



Atti della Santa Sede 1083

- programmare visite guidate a musei eccle­
siastici, a santuari, chiese, eventuali siti archeo­
logici cristiani ed altri luoghi della Diocesi parti­
colarmente significativi cercando di collocare 
singoli monumenti nel complesso del territorio e 
della storia ecclesiale;

- curare nei musei o in altri complessi eccle­
siastici esposizioni temporanee di materiale anti­
co e contemporaneo facenti riferimento al terri­
torio della Diocesi o all'attività specifica di una 
Famiglia religiosa.

Si deve fare in modo che le varie manifesta­
zioni non si risolvano in forme puramente cultu­
rali, ma siano impostate su coordinate ecclesiali 
al fine di sensibilizzare i visitatori al valore non 
solo storico-artistico, ma religioso-pastorale dei 
beni culturali della Chiesa.

Iniziative a carattere locate. Sono poi utili 
iniziative formative per le singole comunità o i 
singoli luoghi al fine di evidenziare l’intimo le­
game tra beni in uso e quelli dismessi, di colle­
gare le opere fornendo la dovuta prospettiva sto­
rica, di far emergere il rapporto tra passato e 
presente. Presentiamo in modo esemplificativo 
alcune possibili iniziative:

- far rivisitare periodicamente, anzitutto ai 
fedeli e agli altri membri della collettività, i loro 
beni di interesse storico-artistico, onde eviden­
ziare la testimonianza di fede e di cultura delle 
precedenti generazioni, in modo particolare le 
proprie chiese;

- stilare un programma annuale integrato di 
convegni, giornate, spettacoli, visite onde risco­
prire il proprio territorio e crescere nel senso di 
appartenenza;

- coinvolgere in questo lavoro di animazione 
specialmente i giovani, così che possano nutrire 
interessi religiosamente, socialmente, cultural­
mente proficui;

- far comprendere all'intera collettività che i 
beni storico-artistici della Chiesa sono di tutti, in

particolare dei più poveri, poiché esprimono 
l'annuncio del Vangelo della carità e rappresen­
tano la dignità della comunione ecclesiale;

- aprirsi ai visitatori esterni organizzando 
manifestazioni turisticamente appetibili;

- integrare le finalità di antiche Confraternite 
rendendole operanti anche nel campo dei beni 
culturali della Chiesa.

Iniziative per turisti e pellegrini. Presentia­
mo in modo esemplificativo alcune possibili ini­
ziative:

- per quanto riguarda i turisti occorre identi­
ficare il turismo nei luoghi ecclesiali come turi­
smo religioso, per cui anche la fruizione dei 
musei va rapportata alla funzione ecclesiale dei 
luoghi di provenienza delle opere ivi conservate;

- per i pellegrini occorre valorizzare le rac­
colte museali in un contesto religioso, facendo 
emergere il cammino di fede della comunità cri­
stiana. dei committenti, degli artisti, oltreché le 
forme di pietà popolare e le tradizioni locali.

Iniziative parascolastiche. Per quanto riguarda 
la scuola di ogni ordine e grado, l’impegno princi­
pale è quello di interessare i ragazzi non soltanto 
alle opere esposte nei musei ecclesiastici o alla 
loro storia, ma alla progressiva scoperta del terri­
torio. Oltre le istituzioni scolastiche per giovani, 
particolare interesse ai beni culturali della Chiesa 
possono avere le “Università della terza età", o at­
tività assimilate, poiché stimolano conoscenza e 
creatività. Nel contesto scolastico o para-accade­
mico sono possibili le seguenti iniziative:

- guidare visite che mettano in relazione i 
musei con l’intero patrimonio ecclesiale;

- attivare ricerche e campagne di studio;
- promuovere concorsi (componimenti scrit­

ti, raccolte di testimonianze, progetti di riqualifi­
cazione, disegni, fotografie, ecc.);

- impegnare fattivamente gli studenti, al fine 
di interessarli al patrimonio storico-artistico della 
Chiesa.

5.3. RUOLO DEL VOLONTARIATO

Nel contesto della distribuzione degli impegni 
ecclesiali emerge l’importanza e l’utilità di cor- 
responsabilizzare volontari laici opportunamente 
preparati nei vari aspetti organizzativi di un mu­
seo. Del resto, in molti casi, i musei ecclesiastici, 
specialmente se piccoli, sono abitualmente retti 
da persone che svolgono a titolo gratuito e vo­
lontario questo servizio in spirito di fede e di te­
stimonianza.

Nell’organizzazione del volontariato è però 
indispensabile, da parte dei responsabili dell'en- 
te, una particolare attenzione agli aspetti giuridi-

co-fiscali che la legislazione civile prevede nei 
singoli Stati. Bisogna pertanto adoperarsi perché 
tale servizio - al di là della generosa disponibilità 
- possa essere reso nelle modalità dovute e con la 
professionalità necessaria. Anche l'operatore vo­
lontario dovrà quindi seguire adeguati corsi di 
formazione e dovrà essere messo nella condizio­
ne di interagire, là dove è necessario, con il per­
sonale di ruolo.

Si possono identificare alcune categorie dell'o- 
peratore volontario: coloro che sono in quiescenza 
lavorativa; coloro che sono in cerca di prima oc-



1084 Atti della Santa Sede

cupazione; coloro che sono professionalmente im­
pegnati in settori attinenti alle attività museali e in­
tendono dedicare parte del loro tempo libero.

- Pensionati. Questa categoria di persone può 
assumere un ruolo significativo fornendo un pre­
zioso aiuto a titolo gratuito. Costoro, avendo del 
tempo a disposizione, possono prestare il loro ser­
vizio nei diversi ambiti dell’organizzazione mu­
seale. È opportuno comunque considerare che, 
per una congrua integrazione del loro servizio, 
devono osservare i criteri generali dell’organizza­
zione, delle normative, degli orari. Le loro ener­
gie e la loro disponibilità può essere investita te­
nendo conto delle precedenti competenze pro­
fessionali e delle concrete esigenze del museo.

- Studenti. Anche i giovani studenti, o quelli 
in attesa di prima occupazione, possono essere 
utilmente impiegati nell’organizzazione museale 
in una forma di volontariato che può in alcuni 
casi essere remunerato (tenendo sempre presenti 
le disposizioni di legge). Tale volontariato può 
costituire un possibile apprendistato per futuri 
sbocchi professionali.

- Cooperative. Per far fronte agli aspetti one­
rosi, stanno sorgendo, in alcune realtà museali, 
forme di lavoro cooperativo sorretto da fonda­

zioni, dagli utili museali, da provvidenze eccle­
siastiche. Questo tipo di presenza può costituire 
un’opportunità occupazionale per i giovani e una 
congrua forma di gestione del patrimonio stori­
co-artistico delle Chiese particolari.

- Professionisti. Vi sono poi persone profes­
sionalmente impegnate che desiderano mettere a 
disposizione parte del loro tempo libero. A costo­
ro si possono chiedere prestazioni saltuarie, così 
da utilizzare la loro professionalità nella misura 
in cui è congrua all’organizzazione del museo. 
Specie in alcuni settori gestionali e specialistici 
la collaborazione di professionisti volontari è 
utile e vantaggiosa.

- Consultori. A questo riguardo si può, ad 
esempio, istituire una Commissione di consul­
tori del museo, i cui membri, nominati dall’Ordi­
nario per un tempo determinato reiterabile, siano 
in grado di offrire a titolo gratuito le prestazioni 
loro richieste e di promuovere determinate ricer­
che sul campo. Queste possono diventare un 
valido contributo per stabilire criteri ed attuare 
proposte in ordine ai compiti di custodia, orga­
nizzazione, gestione, reperimento delle risorse, 
animazione.

VI. CONCLUSIONE

I beni culturali della Chiesa sono un patrimo­
nio da conservare materialmente, tutelare giuri­
dicamente, valorizzare pastoralmente nell’ambi­
to di ciascuna comunità cristiana, per coltivare la 
memoria del passato e continuare ad esprimere 
nel presente quanto ordinato alla missione della 
Chiesa. La lezione della storia, attraverso la con­
templazione dell’arte, si apre alla profezia, così 
che «la Chiesa, maestra di vita, non può non as­
sumersi anche il ministero di aiutare l’uomo con­
temporaneo a ritrovare lo stupore religioso da­
vanti al fascino della bellezza e della sapienza 
che si sprigiona da quanto ci ha consegnato la 
storia. Tale compito esige un lavoro diuturno ed 
assiduo di orientamento, di incoraggiamento e di 
interscambio»’2.

I musei ecclesiastici, come luogo di anima­
zione dei fedeli e di valorizzazione del patrimo­
nio storico-artistico, riuniscono il valore della 
memoria con quello della profezia salvaguardan­
do i segni tangibili della Traditio Ecclesiae. At­
traverso il patrimonio storico-artistico essi pre­
sentano il compiersi della storia della salvezza in 

Cristo; ripropongono l’opera di evangelizzazione 
cristiana; indicano nella bellezza dell’arte “i 
nuovi cieli e la nuova terra”; sono segno della ri­
capitolazione di tutte le cose in Cristo. Quanto 
costituisce i musei ecclesiastici permette di cre­
scere in umanità e spiritualità, per cui entra a 
buon titolo nel progetto pastorale delle Chiese 
particolari. L’attenzione a tale patrimonio può di­
ventare un nuovo ed efficace strumento di evan­
gelizzazione cristiana e di promozione culturale.

Dalle considerazioni sviluppate nella presente 
Circolare emergono alcune istanze conclusive 
che possono guidare le strategie connesse alla 
cura dei beni culturali della Chiesa:

- è opportuno, nell’ambito delle singole 
Chiese particolari, un progetto globale sul tema 
dei beni culturali;

- tale progetto deve essere strettamente col­
legato al progetto pastorale a livello diocesano e 
locale;

- è altresì auspicabile la collaborazione con 
le istituzioni civili finalizzata alla comune elabo­
razione di piani per lo sviluppo culturale;

” Cfr. Giovanni Paolo II, Messaggio (25 settembre 1997), cit., 4.



Atti della Santa Sede 1085

- in questo contesto il museo ecclesiastico 
non va considerato solamente come luogo di vi­
sita, ma anche di attività culturali-pastorali e di 
esperienze sul vissuto storico;

- è pertanto necessario educare i sacerdoti a 
queste tematiche, non solo attraverso la formazio­
ne e l'aggiomamento, ma anche attraverso la di­
retta presa di coscienza del valore ecclesiale e ci­
vile del patrimonio storico-artistico ecclesiastico;

- è altresì indispensabile preparare i vari ope­
ratori per animare convenientemente i fruitori;

- è opportuno promuovere ricerche sul 
campo per creare nuove forme di conoscenza e di 
approccio ai beni culturali della Chiesa;

- è significativo valorizzare, nella misura del 
possibile, i beni culturali nella loro sede origina­
ria correlando le diverse realtà che compongono 
il territorio ecclesiastico;

- è opportuno offrire spazi congrui per ospi­
tare nel museo diocesano quanto non è conserva- 
bile in loco e attivare in detta istituzione le mol­
teplici iniziative di animazione;

- occorre impostare adeguatamente il museo 
diocesano curando l’inventariazione e la cataloga­
zione di quanto in esso ospitato (in collegamento 
con l'inventario-catalogo della Diocesi), promuo­
vendo all'occorrenza didattiche multimediali, im­
postando l’amministrazione, regolamentando il 
movimento delle opere, progettando i percorsi di 
visita, stimolando il concorso interistituzionale.

Data l'attuale volontà della Chiesa di recupero 
delle proprie radici, occorre potenziare, a livello 
tanto ecclesiale quanto civile, le strategie musea­
li per legare tra loro le varie manifestazioni e per 
rendere percepibile lo specifico ecclesiale.

Per raggiungere tali obiettivi:
- bisogna, anzitutto, creare l’interesse per il 

patrimonio storico-artistico della Chiesa attraver­
so un congruo sistema di comunicazione: è la

prima dinamica che porta ad “andare-verso” il 
museo ecclesiastico e ciò che è ad esso connesso, 
evidenziando il valore storico, culturale, estetico, 
affettivo, religioso del patrimonio storico-artisti­
co della Chiesa;

- bisogna ridare vita a quanto si espone nel 
museo ecclesiastico, facendo comprendere ai vi­
sitatori che il prodotto offerto è parte della loro 
stessa esistenza: è la seconda dinamica che 
"porta-dentro” il museo ecclesiastico, conside­
rando i contenuti ispiratori nel loro valore di 
bene culturale;

- bisogna riportare l’interesse al vissuto, fa­
cendo ritrovare in esso quanto si è visto in modo 
esemplificativo nella visione museale: è la terza 
dinamica, che “porta-fuori" il museo, reinseren­
do l’individuo nella propria cultura e attivandogli 
il desiderio di salvaguardare i beni storico-artisti­
ci di cui è circondato.

In questo senso il museo ecclesiastico diventa 
luogo di umanità e luogo religioso. Nella misura 
in cui l’uomo contemporaneo usufruisce del pas­
sato, prospetta il futuro. Nella misura in cui il 
credente ritrova la propria storia, fruisce dell’ar­
te, vive santamente, annuncia il "Deus omnia in 
omnibus".

Accogliamo in chiusura un'esortazione di 
Giovanni Paolo II: «Siamo in un’epoca in cui si 
valorizzano i cimeli e le tradizioni nell'Intento di 
ricuperare lo spirito originario di ciascun popolo. 
Perché non si dovrebbe fare altrettanto in campo 
religioso, per trarre dalle opere d’arte di ogni 
epoca indicazioni preziose circa il sensus fidei 
del popolo cristiano? Andate dunque anche voi in 
profondità, per rilevare il messaggio consegnato 
nell’oggetto dall’impronta creatrice degli artisti 
del passato. Innumerevoli meraviglie verranno 
alla luce ogniqualvolta la pietra di paragone sarà 
la religione»”.

Nella speranza che le riflessioni proposte possano risultare un utile punto di riferimento per le sin­
gole Chiese particolari, favorendo orientamenti e regolamentazioni particolari, beneauguro per il suo 
ministero pastorale e per la sua opera di promozione culturale attraverso i beni culturali della Chiesa, 
mentre mi è cara l’occasione per esprimerLe il mio deferente e cordiale saluto con cui mi confermo

dell’Eminenza Vostra Reverendissima 
dev.mo in Gesù Cristo

* Francesco Marchisano 
Arci vescovo tir. di Populonia 

Presidente
don Carlo Chenis, S.D.K.

Segretario

” Giovanni Paolo II, Allocuzione ai partecipanti al Convegno Nazionale Italiano di Arte Sacra (27 aprile 
1981), cit.





Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

Inserimento nel sistema di sostentamento del Clero 
dei sacerdoti “Fidei donum”

Nel corso della XLVII Assemblea Generale della C.E.I. (Collevalenza 22-26 maggio 2000) è stata 
adottata una Delibera con la quale i sacerdoti “Fidei donum” sono considerati in tutto quali preti 
che svolgono servizio in favore della Diocesi e sono inseriti in modo integrale nel sistema del 
sostentamento del Clero.
Questa inclusione è stata operata abrogando il § 4 e aggiungendo al testo della lettera J) del § I 
dell’art. 1 della Delibera n. 58 l'espressione «nonché i sacerdoti secolari messi a disposizione dalla 
Diocesi di incardinazione per la cooperazione missionaria con Diocesi di Paesi stranieri sulla base 
di una formale convenzione tra i Vescovi interessati», in sostituzione della precedente espressione 
che dettava: «Svolgono servizio in favore della Diocesi... i sacerdoti che operano in favore degli 
emigrati italiani all’estero».
La disposizione è stata perfezionata dalla XLV III Assemblea Generale del 14-18 maggio 2001 che 
ha configurato, in termini giuridicamente più precisi e coerenti con l'impianto complessivo del 
sistema, le modalità di remunerazione dei sacerdoti "Fidei donum ”, finora inseriti all’interno degli 
interventi caritativi in favore del Terzo Mondo.
la remunerazione, pari alla quota base uguale per tutti i sacerdoti, continuerà ad essere erogata 
da tre enti: la Diocesi “ad quam ”, la Diocesi ‘a qua ”, l'Istituto diocesano per il sostentamento del 
Clero.
la recente Delibera è stata approvata dalla XLVI11 Assemblea Generale con il seguente esito: 
votanti: 214; maggioranza richiesta: 167 voti, pari ai due terzi degli aventi diritto a voto delibera­
tivo; voti favorevoli: 208; voti contrari: 6.
La Segreteria di Stato - Sezione per i Rapporti con gli Stati - ha comunicato, con lettera n. 
5328/01/RS dei 23 giugno 2001, che il Santo Padre ha accordato la debita "recognitio", richiesta 
con lettera n. 731/01 del 1° giugno 2001.
La Delibera entra in vigore a partire dall’ 1 gennaio 2002, in seguito ad ulteriori Determinazioni che 
saranno approvate dal Consiglio Episcopale Permanente.

1087



1088 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

PROMULGAZIONE DELLA DELIBERA

Prot. N. 970/01

DECRETO

La Conferenza Episcopale Italiana, nella XLVIII Assemblea Generale del 14-18 mag­
gio 2001, ha esaminato e approvato con la prescritta maggioranza dei due terzi la Delibera 
con la quale i sacerdoti "Fidei donum" vengono inseriti formalmente nel sistema di sosten­
tamento del Clero.

Con il presente decreto, nella mia qualità di Presidente della Conferenza Episcopale Ita­
liana, per mandato della medesima Assemblea Generale, dopo aver ottenuto la debita reco­
gnitio della Santa Sede con lettera della Segreteria di Stato n. 5328/01/RS del 23 giugno 
2001, in conformità al can. 455 § 3 del Codice di Diritto Canonico e ai sensi dell’art. 27, 
lett. f) dello Statuto della C.E.I., promulgo la Delibera annessa al presente decreto, stabi­
lendo che tale promulgazione sia fatta attraverso la pubblicazione nel "Notiziario della Con­
ferenza Episcopale Italiana”.

A norma dell’art. 16 § 3 dello Statuto della C.E.I., stabilisco altresì che la Delibera entri 
in vigore a partire dal 1° gennaio 2002.

Roma, .30 luglio 2001

Camillo Card. Ruini
Vicario di Sua Santità per la diocesi di Roma 

Presidente della Conferenza Episcopale Italiana 

* Giuseppe Betori 
Vescovo tit. di Falerone 

Segretario Generale



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1089

TESTO DELLA DELIBERA

La XLVIII Assemblea Generale della Conferenza Episcopale Italiana

CONSIDERATA la necessità di dare una compiuta e coerente disciplina del trattamento 
assicurato ai sacerdoti secolari messi a disposizione dalla Diocesi di incardinazione per la 
cooperazione missionaria con Diocesi di Paesi stranieri, ai sensi della disposizione di cui 
alla lettera f) del § 1 dell’art. 1 della Delibera C.E.I. n. 58;

VISTO l’art. 75, commi secondo e terzo, delle Norme approvate con il Protocollo firmato il 
15 novembre 1984 tra la Repubblica italiana e la Santa Sede;

VISTO il can. 455 del Codice di Diritto Canonico e l’art. 16 dello Statuto della C.E.I.,

approva 
la seguente Delibera

La Delibera C.E.L n. 58 è così modificata: 

§ 1. Dopo l’art. 4 viene inserito il seguente articolo:

«Art. 4 bis
Criteri per la determinazione della misura della remunerazione spettante ai sacerdoti 

secolari messi a disposizione dalla Diocesi di incardinazione per la cooperazione missio­
naria con Diocesi di Paesi stranieri.

§ 1. La remunerazione complessiva spettante ai sacerdoti secolari messi a disposizione 
dalla Diocesi di incardinazione per la cooperazione missionaria con Diocesi di Paesi stra­
nieri è pari alla misura prevista nell’art. 2 § 2, lettera a). All’erogazione della remunerazione 
garantita al sacerdote concorrono la Diocesi "ad quam" attraverso una quota, da assicurare 
in denaro, in natura o in servizi, e la Diocesi "a qua" attraverso una quota in denaro, nella 
misura determinata ai sensi dell’art. 6. L’Istituto diocesano per il sostentamento del Clero 
provvede all’integrazione eventualmente spettante, che viene erogata secondo le determina­
zioni adottate ai sensi dell’art. 6.

§ 2. La remunerazione spettante ai sacerdoti secolari di cui al § 1 è determinata con 
l’applicazione del criterio stabilito nell’art. 2 § 4».

§ 3. Nell’art. 6, dopo la citazione «e 4,» viene inserita l’espressione «dell’art. 4 bis § 1 ».





Atti della
Conferenza Episcopale Piemontese

Nuovo Vescovo di Biella

Su L'Osservatore Romano datato 14 luglio 2001, nella rubrica Nostre Informazioni, 
sono stati pubblicati i seguenti comunicati:

Il Santo Padre ha accettato la rinuncia al governo pa­
storale della Diocesi di Biella (Italia) presentata da Sua 
Eccellenza Reverendissima Monsignor Massimo Giustetti, 
in conformità al canone 401 § 1 del Codice di Diritto 
Canonico.

* * *

Il Santo Padre ha nominato Vescovo di Biella (Italia) il 
Reverendo Sacerdote Gabriele Mana, del Clero dell'Ar- 
cidiocesi di Torino, finora Parroco di Orbassano.

La notizia della nomina di don Gabriele Mana come nuovo Vescovo di Biella è stata 
comunicata alle ore 12 di venerdì 13 luglio dal Cardinale Arcivescovo ai membri del Con­
siglio Episcopale c alla comunità della Curia Metropolitana riunita nella chiesa dell’Imma- 
colata Concezione di Maria Vergine, annessa al Palazzo Arcivescovile.

Il testo della comunicazione è pubblicato negli Atti del Cardinale Arcivescovo, pp. 
1099-1100.

1091





Atti del Cardinale Arcivescovo

NOMINA DI VICARI GENERALI

PREMESSO che il Vescovo diocesano, nell'esercizio del ministero episcopa­
le, ha bisogno di collaboratori che con potestà ordinaria gli prestino aiuto 
nel governo di tutta la Diocesi, specie quando questa è particolarmente este­
sa ed ha un grande numero di abitanti:
PRESO ATTO che in data 4 febbraio 2001, a seguito della presa di possesso 
della Diocesi di Acqui da parte di S.E.R. Mons. Pier Giorgio Micchiardi, si è 
reso vacante nell'Arcidiocesi l'ufficio di Vicario Generale:
CONSIDERATO che in data 20 aprile 2000 avevo proceduto alla nomina del 
can. Guido Fiandino e di mons. Mario Operti come Pro-Vicari Generali e che 
mons. Mario Operti in data 18 giugno 2001 è deceduto:
COMPIUTA una consultazione tra i più diretti collaboratori:
VISTI i canoni 475-480 e 473 §3 del Codice di Diritto Canonico;

CON IL PRESENTE DECRETO

NOMINO
VICARI GENERALI

DELL'ARCIDIOCESI TORINESE

IL REVERENDO SACERDOTE FIANDINO can. GUIDO 
nato in Savigliano (CN) il giorno 12 gennaio 1941 

ordinato il giorno 28 giugno 1964

IL REVERENDO SACERDOTE LANZETTI don GIACOMO
nato in Carmagnola (TO) il giorno 21 aprile 1942 

ordinato il giorno 26 giugno 1966

A loro conferisco anche il mandato speciale previsto al can. 134 § 3 per tutti 
gli atti per i quali esso è richiesto dal diritto vigente. Inoltre concedo loro la 
facoltà di amministrare il sacramento della Confermazione nell'intero terri­
torio dell'Arcidiocesi.

1093



1094 Atti del Cardinale Arcivescovo

I Vicari Generali godono ovviamente di potestà ordinaria in tutto il territo­
rio dell'Arcidiocesi, secondo le norme del diritto. Al fine però di facilitare il 
loro ministero e di renderne più agevole il lavoro, intendo precisare quanto 
segue:
a mons. Guido Fiandino, che è il Moderatore della Curia, devono fare diret­
to riferimento gli Uffici della Sezione "Servizi Generali" della Curia Metro­
politana. A lui affido il compito specifico di seguire gli affari generali del- 
l'Arcidiocesi ed inoltre le problematiche dei sacerdoti, dei diaconi e delle 
parrocchie dei Distretti pastorali Nord, Sud-Est e Ovest;
a mons. Giacomo Lanzetti devono fare diretto riferimento i Coordinatori 
diocesani per la pastorale e gli Uffici della Sezione "Servizi Pastorali" della 
Curia Metropolitana. A lui affido il compito specifico di curare l'attuazione 
del Piano Pastorale diocesano ed inoltre di seguire le problematiche dei 
sacerdoti, dei diaconi e delle parrocchie del Distretto pastorale Torino Città. 
Secondo il disposto delle Costituzioni Sinodali (n. 110), gli affido anche il 
compito di programmare la ricostituzione della Consulta diocesana delle 
aggregazioni laicali, per un migliore inserimento di esse nella pastorale dio­
cesana.
Nell'assumere l'incarico, a norma del diritto, il nuovo Vicario Generale 
mons. Giacomo Lanzetti dovrà emettere la professione di fede e prestare il 
prescritto giuramento di fedeltà alla presenza dell'Arcivescovo; per mons. 
Guido Fiandino questo adempimento non è necessario avendovi già prov­
veduto lo scorso anno iniziando il suo servizio come Pro-Vicario Generale.
Auspico vivamente che le determinazioni di ambito possano rivelarsi pasto­
ralmente utili nel disbrigo degli affari che solitamente devono fare riferi­
mento al Vicario Generale. Per cui chiedo che sia i Vicari Episcopali territo­
riali sia i Vicari zonali, come pure tutti i sacerdoti, i diaconi, i religiosi, le reli­
giose e i fedeli, in attuazione di quanto sopra, per qualsiasi problema fac­
ciano riferimento a quel Vicario al quale ho attribuito specifici compiti per il 
loro territorio di appartenenza.

Dato in Torino, il giorno venticinque del mese di luglio - festa di S. Giacomo 
Apostolo - dell'anno del Signore duemilauno, con decorrenza immediata.

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile



Alti del Cardinale Arcivescovo 1095

Messaggio all’Arcidiocesi
per la nomina dei Vicari Generali

Carissimi sacerdoti, diaconi, religiosi, religiose e fedeli tutti,
desidero comunicarvi che dopo matura riflessione, accompagnata da 

intensa preghiera per ottenere l'aiuto dello Spirito nella doverosa opera di 
discernimento, e valutato attentamente il consiglio di persone prudenti ed 
esperte della situazione diocesana, sono giunto nella determinazione di pro­
cedere alla nomina di due Vicari Generali che mi aiutino nel governo del- 
l'Arcidiocesi.

Con la partenza per la Diocesi di Acqui del carissimo Mons. Pier Gior­
gio Micchiardi si è reso vacante questo ufficio diocesano di primaria e inso­
stituibile importanza nella vita di una Chiesa locale; inoltre per la malattia 
prima e la successiva morte dell'indimenticabile mons. Mario Operti, mio 
validissimo collaboratore per quanto ha riguardato la preparazione e la ste­
sura del Piano Pastorale diocesano, mi sono trovato nella condizione di 
dover ripensare almeno parzialmente quanto precedentemente sembrava 
già ben delineato.

Con decreto in data odierna ho quindi proceduto alla nomina di don 
Guido Fiandino, attuale Pro-Vicario Generale, e di don Giacomo Lanzetti, 
attuale Vicario Episcopale del Distretto pastorale Torino Città, come miei 
Vicari Generali.

I Vicari Generali godono ovviamente di potestà ordinaria in tutto il ter­
ritorio dell'Arcidiocesi, secondo le norme del diritto. Al fine però di facilita­
re il loro ministero e di renderne più agevole il lavoro, desidero precisare 
quanto segue:

a don Guido Fiandino, che è il Moderatore della Curia, affido il com­
pito specifico di seguire gli affari generali dell'Arcidiocesi ed inol­
tre le problematiche dei sacerdoti, dei diaconi e delle parrocchie dei 
Distretti pastorali Nord, Sud-Est e Ovest;
a don Giacomo Lanzetti affido il compito specifico di curare l'attua­
zione del Piano Pastorale diocesano con la collaborazione dei Coor­
dinatori diocesani per la pastorale ed inoltre di seguire le proble­
matiche dei sacerdoti, dei diaconi e delle parrocchie del Distretto 
pastorale Torino Città.

Mi auguro che queste determinazioni di ambito possano rivelarsi pasto­
ralmente utili nel disbrigo degli affari che solitamente devono fare riferi­
mento al Vicario Generale. Per cui chiedo che sia i Vicari Episcopali territo­
riali sia i Vicari zonali, come pure tutti i sacerdoti, i diaconi, i religiosi, le reli­
giose e i fedeli, in attuazione di quanto sopra, per qualsiasi problema fac­
ciano riferimento a quel Vicario al quale ho attribuito specifici compiti per il 
loro territorio di appartenenza.



1096 Atti del Cardinale Arcivescovo

Confido che questa mia scelta possa trovare accoglienza e collaborazio­
ne in tutti i membri della Chiesa diocesana e mentre ringrazio i due nuovi 
Vicari Generali per aver accettato questo compito di responsabilità e servi­
zio con spirito di fede e di leale disponibilità, invoco su di loro e su tutta l'a­
matissima Chiesa torinese la speciale protezione dei nostri Santi e in parti­
colare della Vergine Consolata.

Con una cordiale benedizione per tutti.

Torino, 25 luglio 2001

* Severino Card. Poletto 
Arcivescovo Metropolita di Torino



Atti del Cardinale Arcivescovo 1097

Lettera ai sacerdoti

L’avviamento dell’indirizzo pastorale 
all’Istituto Superiore di Scienze Religiose

Carissimi confratelli sacerdoti,
mentre vi penso impegnati nelle varie attività pastorali estive, mi preme 

raggiungervi, almeno per lettera, per sottolineare ancora un'urgenza tra 
quelle che mi stanno particolarmente a cuore.

In queste ultime settimane avete trovato sul vostro tavolo di lavoro 
almeno due documenti diocesani che tracciano un progetto per l'immedia­
to futuro: uno di questi è ovviamente il Piano Pastorale della nostra Chiesa 
torinese, che certamente avete letto e recepito, e sul quale si continuerà 
ancora a lavorare per meglio capirlo e attuarlo. Non mi stanco di racco­
mandarvi di voler tornare a più riprese su quelle pagine durante i prossimi 
mesi, come pure sui primi strumenti di lavoro della Diocesi che saranno a 
disposizione a settembre. Solo così facendo, solo ripetutamente interrogan­
dosi e lasciandosi provocare, potranno iniziare ad emergere delle idee di 
attuazione pratica che, confrontate con quelle di altri, faranno lievitare la 
riflessione di tutta la nostra Chiesa verso orizzonti operativi e innovativi.

C'è anche un altro documento riguardante la vita della nostra Diocesi, 
che voi avete ricevuto per posta e che è anche comparso come inserto su La 
Voce del Popolo: si tratta del progetto nuovo di avviamento dell'indirizzo 
pastorale all'Istituto Superiore di Scienze Religiose. E un progetto che, 
come già sapete, ha incontrato l'approvazione e l'incoraggiamento non solo 
mio, ma di tutti i Vescovi del Piemonte, data la natura regionale dell'Istituto.

Non sto qui a ripetere cose già dette circa l'utilità pastorale di questo 
progetto per un futuro ormai prossimo verso il quale dobbiamo guardare. 
Voglio invece cercare di chiarire meglio la connessione che sussiste tra il 
Piano Pastorale e il progetto di indirizzo pastorale dell'Istituto Superiore di 
Scienze Religiose, perché non si pensi che siano due cose diverse che vanno 
avanti ognuna per conto proprio e con le proprie forze. Ritengo invece in 
certo modo provvidenziale che i due progetti abbiano raggiunto la loro 
forma finale proprio nello stesso momento e che quindi, insieme, vengano 
offerti all'Arcidiocesi. Infatti si tratta di due progetti che vanno pensati come 
collegati, anche abbastanza strettamente. Essi procedono dalle stesse preoc­
cupazioni e individuano istanze concordi.

Desidero perciò invitare tutti, ma in primo luogo voi sacerdoti, a pensa­
re seriamente come valorizzare senza troppi indugi questa opportunità che 
viene offerta alla nostra Diocesi. I corsi del 1° anno del nuovo indirizzo 
pastorale partiranno il prossimo ottobre ed è bene che le parrocchie, i movi­
menti ecclesiali, le Famiglie religiose e gli stessi Organismi che fanno capo 
alla Curia cerchino di individuare dei laici e delle religiose da incoraggiare



1098 Atti del Cardinale Arcivescovo

verso questo indirizzo pastorale, in vista dell'esercizio di un ministero spe­
cifico nella Chiesa torinese. Qui ci vuole un po' di coraggio e di lungimi­
ranza. Credo che la nostra Diocesi non faccia difetto in questo.

Del resto noi dobbiamo pensare già adesso a chi porterà avanti il lavoro 
pastorale, che speriamo rinnovato e con un nuovo slancio, quando le quat­
tro grandi Missioni diocesane saranno state vissute dalla nostra Chiesa. Non 
si potrà certo tornare a prima, perché il Piano Pastorale mira ad un miglio­
ramento duraturo nel tempo, anzi ad un progressivo incremento dell'effica­
cia pastorale. In quest'ottica il ruolo di un laicato ben preparato teologica­
mente e pastoralmente sarà decisivo, accanto ovviamente all'insostituibile 
ruolo di preti e diaconi.

Che tutta la Diocesi si senta perciò impegnata anche su questo fronte. So 
peraltro che sono istanze ampiamente condivise. Si tratta allora di porre 
prontamente mano all'aratro e per questo mi permetto di richiamare anco­
ra la vostra ben nota sollecitudine pastorale. Vi ringrazio e, salutandovi con 
viva cordialità, vi benedico di cuore.

Torino, 12 luglio 2001

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

Dal Libro Sinodale (n. 36)

Formare i formatori
L’impegno prioritario per la formazione è destinato a restare velleitario se non è 

accompagnato da un adeguato sforzo rivolto alla formazione dei formatori. Tale 
azione deve declinarsi a livello diocesano e nelle singole parrocchie.

A livello diocesano deve essere pienamente valorizzato il Centro per la forma­
zione di Operatori pastorali, con la sua articolazione nel triennio formativo di base 
e nella successiva formazione permanente. (...)

È poi giunto il momento di attivare l’indirizzo pastorale nell’ambito del­
l’Istituto Superiore di Scienze Religiose: a tal fine, in collaborazione con i docen­
ti dell 'Istituto stesso, si verifichi la possibilità di dare inizio al corso specifico di 
studi, precisando i modi di utilizzazione dei futuri diplomati e l’eventuale possibi­
lità di remunerarne il servizio.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1099

Comunicazione della nomina 
di don Gabriele Mana 

come Vescovo di Biella

Carissimi tutti,
non si è ancora rimarginata nel mio e nel vostro cuore la ferita per la 

grave e prematura scomparsa del carissimo mons. Mario Operti, mio Pro- 
Vicario Generale e con lui nel giro di poche settimane di altri tre confratelli, 
che il Signore viene ancora a visitarci.

Ma, questa volta, per portare un suo particolarissimo dono di consola­
zione, che sicuramente ricolma di gioia non solo me, ma anche il nostro Pre­
sbiterio come tutta la comunità diocesana.

Desidero annunciarvi con grande commozione che oggi il Santo Padre 
Giovanni Paolo II ha nominato nuovo Vescovo di Biella un sacerdote della 
nostra Diocesi, don Gabriele Mana, parroco di S. Giovanni Battista in Or- 
bassano.

È una scelta che valorizza le qualità spirituali e pastorali di questo nostro 
zelante sacerdote, il quale d'ora in poi potrà, col dono dell'episcopato, dila­
tare maggiormente gli spazi del suo servizio alla Chiesa. Nello stesso tempo 
questa nomina va ad onore di un Presbiterio, il nostro, che io sento straor­
dinariamente qualificato e generoso, come pure di tutta la Diocesi di Torino.

Desidero ringraziare cordialmente il Santo Padre per la particolare atten­
zione di affetto e stima che con questa scelta dimostra nei confronti della 
nostra Chiesa torinese. Il mio grazie al Papa per questo dono che ci ha fatto 
glielo potrò esprimere di persona quando, domenica prossima, su suo invi­
to, avrò la gioia di essergli accanto nel momento della recita dell'Angelus che 
Egli farà pubblicamente da Les Combes, in Valle d'Aosta, dove sta trascor­
rendo un breve periodo di riposo.

In questo momento credo di interpretare i sentimenti di tutti i sacerdoti 
e fedeli dell'Arcidiocesi nell'esprimere a don Gabriele, Vescovo eletto di 
Biella, la nostra grande gioia per questa nomina, accompagnata da un affet­
tuoso augurio e da sincera e costante preghiera allo Spirito Santo affinché lo 
ricolmi della sua forza e del suo conforto in questo momento di grazia ma 
anche di trepidazione per la nuova gravosa responsabilità.

Sono certo che don Gabriele saprà svolgere molto bene il ministero epi­
scopale e mi sento di dire alla Chiesa di Biella che con questo Pastore sta 
ricevendo un grande dono.

A noi mancherà d'ora in poi la collaborazione generosa ed attenta che 
don Gabriele sapeva dare a livello di Distretto e di Diocesi, e soprattutto 
ritengo che sarà molto faticoso il distacco per i suoi amati parrocchiani di 
Orbassano. Ma in questo momento il Signore ci chiede di guardare "oltre" 
e pensare al bene di tutta la Chiesa, anche con sacrificio da parte nostra.



1100 Atti del Cardinale Arcivescovo

Un pensiero di stima e di affetto desidero rivolgere a colui che finora ha 
guidato la Diocesi di Biella, Mons. Massimo Giustetti, al quale mi lega una 
lunga e grande amicizia. Voglio assicurarlo che in don Mana avrà un degno 
successore che saprà stargli vicino con affetto e stima ed entrerà con entu­
siasmo nel lavoro pastorale da lui avviato riuscendo a garantire continuità 
e sviluppo sempre maggiore.

Affido il ministero del Vescovo eletto Gabriele alla protezione della Ver­
gine Maria così venerata nel Santuario di Oropa.

Auguri, carissimo don Gabriele, e nell'attesa del giorno gioioso della tua 
Ordinazione episcopale sappi che sei sostenuto e confortato dalla quotidia­
na preghiera mia, da quella dei tuoi parrocchiani come pure di tutta la Dio­
cesi.

Torino, 13 luglio 2001

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino



Curia Metropolitana

VICARIATO GENERALE

Comunicato circa Domenico Fiume
Il caso di Domenico Fiume, di cui parlano i giornali in questi giorni, è noto alla 

Curia Metropolitana di Torino fin dalla primavera del 1998 quando il giovane, che 
ora risiede a Poirino, giunse in questa Diocesi da Stradella. Si autoqualificava come 
detentore di “carismi speciali di guarigione e di liberazione”. 

Visto il turbamento e l'equivoco che generava, fu subito richiamato dall’Autorità 
Diocesana e ammonito. Gli si fece presente che un eventuale “carisma” va giudi­
cato dalla Chiesa, alla quale il giovane dichiara di voler essere fedele.

Fu invitato ad astenersi completamente dal guidare preghiere, specialmente 
se di guarigione e di liberazione, in luoghi pubblici e privati poiché i malati e i sof­
ferenti, soprattutto nello spirito, hanno bisogno di incontrare persone con specifica 
competenza, di fede profonda, di vita cristiana integra, di illuminata esperienza spi­
rituale, e non essere illusi dai troppi che oggi si autoproclamano dotati di carismi 
particolari.

In un recente incontro fu invitato a intraprendere un’attività lavorativa e a 
lasciarsi guidare da un sacerdote che ne seguisse il cammino spirituale.

Domenico Fiume non ha accolto questi inviti, come appunto le cronache dei 
giornali rivelano.

Il Cardinale Arcivescovo coglie questa occasione per richiamare i fedeli che 
vogliono davvero camminare nella fede di Cristo, così come è proposta dalla 
Chiesa, a non inseguire notizie e luoghi di presunte “apparizioni”.

Una fede radicata nella Parola di Dio, nutrita nell’Eucaristia domenicale, vissuta 
nella comunione autentica con la Chiesa e guidata dai legittimi Pastori è la strada 
certa per incontrare Cristo, che ci libera e ci salva.

Dalla Curia Metropolitana di Torino, 29 agosto 2001

Il Vicariato Generale

1101



1102 Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Comunicazione
Il Cardinale Arcivescovo, a seguito della nomina di Mons. Gabriele MANA come 

Vescovo di Biella, con decreto in data 13 luglio 2001 lo ha confermato come Vicario Epi­
scopale territoriale del Distretto pastorale Torino Ovest fino a nuova eventuale disposizione 
antecedente alla sua presa di possesso della Diocesi affidatagli.

Rinunce di parroci
CERVELLIN don Luigi, nato in Beinasco il 21-11-1954, ordinato il 20-10-1979, ha pre­

sentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia S. Maria di Pulcherada in San Mauro 
Torinese. La rinuncia è stata accettata con decorrenza dall’ 1 agosto 2001.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della detta parrocchia.

MICHIELI don Gino, nato in Loreggia (PD) il 23-12-1944, ordinato il 14-5-1989, ha 
presentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia S. Bartolomeo Apostolo in Rivoli. 
La rinuncia è stata accettata con decorrenza dal 16 agosto 2001.

Il medesimo sacerdote è stato autorizzato a trasferirisi, come “fidei donum” in 
Brasile.

BASSO don Marino, nato in Chieri il 26-6-1956, ordinato il 20-9-1980, ha presentato 
rinuncia all'uffico di parroco della parrocchia Santi Pietro e Paolo Apostoli in Santena. La 
rinuncia è stata accettata con decorrenza dall’ I settembre 2001.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della detta parrocchia.

BO don Mario, nato in Torino il 16-8-1926, ordinato il 29-6-1950, ha presentato rinun­
cia all'ufficio di parroco della parrocchia S. Michele Arcangelo in Torino. La rinuncia è stata 
accettata con decorrenza dall’ 1 settembre 2001.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della detta parrocchia.

GIACOMINO don Guido, nato in Ciriè il 3-2-1944, ordinato il 4-4-1970, ha presentato 
rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia Santi Pietro e Paolo Apostoli in Volpiano. La 
rinuncia è stata accettata con decorrenza dall’ 1 settembre 2001.

La Provincia S. Bonaventura dell’ORDINE FRANCESCANO FRATI MINORI ha pre­
sentato rinuncia alla cura pastorale della parrocchia Madonna degli Angeli in Torino. La 
rinuncia è stata accettata con decorrenza dall’ I settembre 2001.

PERCIVALLE don Andrea, nato in Roccaforte Mondovì (CN) 1'11-4-1947, ordinato il 
10-11-1973, ha presentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia S. Remigio 
Vescovo in Torino. La rinuncia è stata accettata con decorrenza dall’ 1 settembre 2001.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della detta parrocchia.



Curia Metropolitana - Cancelleria 1103

REGE GIANAS don Ilario, nato in Giaveno il 25-1-1950, ordinato il 16-10-1977, ha 
presentato rinuncia all'ufficio di parroco della parrocchia S. Paolo Apostolo in Torino. La 
rinuncia è stata accettata con decorenza dall’ 1 settembre 2001.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della detta parrocchia.

Don Ilario Rege Gianas, inoltre, è stato autorizzato a trasferirisi, come "fidei donum”, 
in Argentina.

Termine di ufficio

- di parroci
MANA don Gabriele, nato in Marene (CN) il 4-3-1943, ordinato il 25-6-1967, ha ter­

minato in data 13 luglio 2001 l’ufficio di parroco della parrocchia S. Giovanni Battista in 
Orbassano, a motivo della sua nomina come Vescovo di Biella.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della detta parrocchia.

CARRERO don Luciano, S.D.B., nato in Santa Vittoria d'Alba (CN) il 19-10-1937, 
ordinato il 6-3-1965, ha terminato in data 1 settembre 2001 l’ufficio di parroco della par­
rocchia S. Francesco d’Assisi in Venaria Reale.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della detta parrocchia.

- di vicari parrocchiali
GIUSTI don Riccardo, nato in Torino il 9-8-1969, ordinato il 31-5-1997, ha terminato 

in data 31 agosto 2001 l’ufficio di vicario parrocchiale nella parrocchia Santi Pietro e Paolo 
Apostoli in Torino.

SOTGIU don Giuseppe, nato in Legnano (MI) il 18-12-1965, ordinato 1’11-6-1994, ha 
terminato in data 31 agosto 2001 l’ufficio di vicario parrocchiale nella parrocchia Natale del 
Signore in Torino.

- di collaboratori parrocchiali
BOSSÙ don Ennio, nato in Roma il 12-6-1939, ordinato il 29-6-1963, ha terminato in 

data 15 luglio 2001 l’ufficio di collaboratore parrocchiale nella parrocchia S. Luca Evange­
lista in Torino.

Il medesimo sacerdote è stato autorizzato a ritornare, come “fidei donum", in Gua­
temala.

MAKARO don Andrea - del Clero diocesano di Bialystok - nato in Janowie (Polonia) 
il 4-5-1969, ordinato il 30-5-1998, ha terminato in data 31 agosto 2(X) 1 l’ufficio di collabo­
ratore parrocchiale nella parrocchia S. Giulia Vergine e Martire in Torino ed è rientrato nella 
sua Diocesi.

- di collaboratore pastorale
PARISELLA diac. Antonio, nato in Fondi (LT) il 15-5-1948, ordinato il 19-11-1995, 

ha terminato in data 31 agosto 2001 l'ufficio di collaboratore pastorale nella parrocchia 
S. Rocco in Trofarello.



1104 Curia Metropolitana - Cancelleria

- altri
BOGLIONE p. Vittorio, C.S.I., nato in Torino il 6-8-1940, ordinato il 29-6-1968, ha ter­

minato in data 31 agosto 2001 l’ufficio di rettore del santuario Beata Vergine Maria di S. 
Giovanni in Sommariva del Bosco (CN).

DONALISIO don Giovanni, nato in Savigliano (CN) il 3-3-1938, ordinato il 29-6-1963, 
ha terminato in data 31 agosto 2001 l’ufficio di economo del santuario Beata Vergine della 
Consolata in Torino.

GARBIGLIA can. Giancarlo, nato in Piobesi Torinese il 10-7-1937, ordinato il 29-6- 
1961, ha terminato in data 31 agosto 2001 l’ufficio di rettore del Convitto Ecclesiastico in 
Torino e l’ufficio di vicerettore del santuario Beata Vergine della Consolata in Torino.

Trasferimenti
- di parroci

MARTINI don Stefano, nato in Villafranca Piemonte il 26-3-1942, ordinato il 25-6- 
1967, è stato trasferito in data I settembre 2001 dalla parrocchia S. Giovanni Battista in 
Sciolze e dalla parrocchia S. Pietro in Vincoli di Rivalba alla parrocchia S. Maria di Pul- 
cherada in 10099 SAN MAURO TORINESE, v. Municipio n. 1, tei. 011/822 10 00.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della parrocchia S. Giovanni Battista in Sciolze e della parrocchia S. Pietro in Vincoli di 
Rivalba.

OLIVERO don Sebastiano, nato in Sommariva del Bosco (CN) il 23-4-1951, ordinato 
il 25-9-1976, è stato trasferito in data 1 settembre 2001 dalla parrocchia S. Maria della Stella 
in Druento alla parrocchia Santi Pietro e Paolo Apostoli in 10026 SANTENA, v. Cavour n. 
34, tei. 011/945 67 89.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della parrocchia S. Maria della Stella in Druento.

NORBIATO don Marco, nato in Torino il 27-12-1946, ordinato il 14-10-1973, è stato 
trasferito in data 1 settembre 2001 dalla parrocchia S. Nazario Martire in Villarbasse alla 
parrocchia S. Bartolomeo Apostolo in 10098 RIVOLI, v. Roma n. 149, tei. 011/958 02 45.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della parrocchia S. Nazario Martire in Villarbasse.

PIOLI don Francesco, nato in Rivoli il 31-8-1939, ordinato il 29-6-1968, è stato trasfe­
rito in data 1 settembre 2001 dalla parrocchia Gesù Crocifisso e Madonna delle Lacrime in 
Torino alla parrocchia S. Nazario Martire in 10090 VILLARBASSE, p. delle Chiese n. 2. 
tei. 011/95 21 12.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della parrocchia Gesù Crocifisso e Madonna delle Lacrime in Torino.

ROLLÈ don Ettore, nato in Piobesi Torinese il 5-8-1947, ordinato il 15-4-1972, è stato 
trasferito in data 1 settembre 2001 dalla parrocchia S. Rosa da Lima in Torino alla parroc­
chia S. Michele Arcangelo in 10156 TORINO, c. Vercelli n. 396, tei. 011/262 17 92.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della parrocchia S. Rosa da Lima in Torino.

DEPAOLI don Clemente, nato in Torino il 16-3-1946, ordinato il 27-10-1973, è stato 
trasferito in data 1 settembre 2001 dalla parrocchia S. Giorgio Martire in Caselette alla par­
rocchia S. Rosa da Lima in 10139 TORINO, v. Bardonecchia n. 85, tei 011/38 63 00.



Curia Metropolitana - Cancelleria 1105

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della parrocchia S. Giorgio Martire in Caselette.

CASTAGNERI don Carlo, nato in Torino il 18-8-1945, ordinato il 26-9-1970, è stato 
trasferito in data 1 settembre 2001 dalla parrocchia S. Massimiliano Maria Kolbe in Gru- 
gliasco alla parrocchia Santi Pietro e Paolo Apostoli in 10088 VOLPIANO, p. Vittorio Ema­
nuele II n. 2, tei. 011/988 20 76.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della parrocchia S. Massimiliano Maria Kolbe in Grugliasco.

FERRO TESSIOR don Franco, nato in Avigliana il 4-11-1941, ordinato il 27-6-1965, è 
stato trasferito in data 1 settembre 2001 dalla parrocchia Santi Pietro e Andrea Apostoli in 
Rivalla di Torino alla parrocchia S. Massimiliano Maria Kolbe in 10095 GRUGLIASCO, v. 
Germonio n. 6, tei. 011/707 02 61.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della parrocchia Santi Pietro e Andrea Apostoli in Rivalla di Torino.

TUNINETTI don Andrea, nato in Caramagna Piemonte (CN) il 15-8-1945, ordinato 1’1- 
10-1971, è stato trasferito in data 1 settembre 2001 dalla parrocchia Spirito Santo in Gru­
gliasco alla parrocchia S. Paolo Apostolo in 10148 TORINO, v. Macherione n. 23, tei. 
011/226 03 13.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della parrocchia Spirito Santo in Grugliasco.

BERGESIO don Giovanni Battista, nato in Marene (CN) il 25-8-1937, ordinato il 29-6- 
1961, è stato trasferito in data 1 settembre 2001 dalla parrocchia Santi Claudio e Dalmazzo 
in Castiglione Torinese alla parrocchia Spirito Santo in 10095 GRUGLIASCO - fraz. Ger- 
bido Torinese, v. Moncalieri n. 79, tei. 011/311 (X) 82.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della parrocchia Santi Claudio e Dalmazzo in Castiglione Torinese.

- di vicari parrocchiali
BELLUCCI don Ugo, nato in Tivoli (RM) il 2-6-1973, ordinato il 6-6-1998, è stato tra­

sferito in data 1 settembre 2001 dalla parrocchia S. Gioacchino in Torino alla parrocchia 
Beata Vergine delle Grazie in 10129 TORINO, v. Marco Polo n. 8, tei. 011/59 92 33.

CENA don Andrea, nato in Rondissone il 9-3-1967, ordinato il 15-11-1998, è stato tra­
sferito in data 1 settembre 2001 dalla parrocchia Gesù Operaio in Torino alla parrocchia 
Santi Pietro e Paolo Apostoli in 10125 TORINO, v. Saluzzo n. 25 bis, tei. 011/650 51 76.

CERUTTI don Alessandro, nato in Torino il 26-11-1970, ordinato il 10-6-1995, è stato 
trasferito in data I settembre 2001 dalla parrocchia S. Rita da Cascia in Torino alla parroc­
chia S. Gioacchino in 10152 TORINO, v. Cignaroli n. 3. tei. 011/436 58 31.

GUALDONI don Roberto, S.D.B., nato in Inveruno (MI) il 26-10-1951, ordinato il 13- 
10-1979, è stato trasferito in data 1 settembre 2001 dalla parrocchia S. Giovanni Bosco in 
Rivoli alla parrocchia S. Giovanni Bosco in 10135 TORINO, v. Paolo Sarpi n. 117, tei. 
011/61 21 36.

- di collaboratore pastorale
d’ISCHIA diac. Claudio, nato in Vercelli il 16-7-1943, ordinato il 16-11-1986, è stato 

trasferito in data 1 settembre 2001 dalla parrocchia S. Giacomo Apostolo in Beinasco alla 
parrocchia S. Rocco in Trofarello.

Nella stessa data il medesimo diacono permanente è stato anche nominato collaboratore 
pastorale nell’Ospedale Santa Croce in Moncalieri.



1106 Curia Metropolitana - Cancelleria

Nomine

- di Vicari Episcopali
Con decreto in data 28 agosto 2001, avente decorrenza dal giorno 1 settembre 2001, 

sono stati nominati Vicari Episcopali territoriali - per il quinquennio in corso 2000-31 otto­
bre 2005 - i seguenti sacerdoti:

TRUCCO don Giuseppe, nato in Savigliano (CN) il 10-4-1943, ordinato il 25-6-1967, 
parroco della parrocchia Immacolata Concezione e S. Donato in Torino, per il Distretto 
pastorale Torino Città; sostituisce mons. Giacomo Lanzetti, nominato Vicario Generale;

DELBOSCO don Piero, nato in Poirino il 15-8-1955, ordinato il 15-11-1980, parroco 
delia parrocchia S. Martino Vescovo in Alpignano, per il Distretto pastorale Torino Ovest; 
sostituisce Mons. Gabriele Mana, eletto Vescovo di Biella.

- di parroci
BORTOLUSSI don Daniele, nato in Torino il 3-1-1963, ordinato il 10-6-1995, è stato 

nominato in data 1 settembre 2001 parroco della parrocchia S. Giovanni Battista in Sciolze 
e parroco della parrocchia S. Pietro in Vincoli di Rivaiba.

Abitazione: 10090 SCIOLZE, p. Stefano Sismonda n. 1, tei. 011/960 37 18.

FARANDA don Sandro, nato in Torino 1’1-10-1938, ordinato il 29-6-1962, è stato 
nominato in data 1 settembre 2001 parroco della parrocchia S. Francesco da Paola in 10123 
TORINO, v. Po n. 16, tei. 011/88 36 05.

GARBIGLIA can. Giancarlo, nato in Piobesi Torinese il 10-7-1937, ordinato il 29-6- 
1961, è stato nominato in data 1 settembre 2001 parroco della parrocchia Madonna degli 
Angeli in 10123 TORINO, v. Carlo Alberto n. 39, tei. 011/812 75 20.

GARRONE don Giorgio, nato in Torino il 29-8-1966, ordinato 1’11-6-1994, è stato 
nominato in data 1 settembre 2001 parroco della parrocchia S. Maria della Stella in 10040 
DRUENTO, v. al Castello n. 6, tei. 011/984 67 20.

MELZANI don Lucio, S.D.B., nato in Bagolino (BS) il 27-9-1952, ordinato il 15-9- 
1979, è stato nominato in data 1 settembre 2001 parroco della parrocchia S. Francesco d’As- 
sisi in 10078 VENARIA REALE, v. San Francesco d’Assisi n. 24, tei. 011/452 08 12.

ODDENINO don Francesco, nato in Piobesi Torinese il 6-8-1933, ordinato il 29-6- 
1957, è stato nominato in data 1 settembre 2001 parroco della parrocchia Gesù Crocifìsso e 
Madonna delle Lacrime in 10152 TORINO, v. Giaveno n. 39, tei. 011/23 83 32.

OSVALDINO don Gianni, nato in Saonara (PD) il 24-8-1963, ordinato 1’1-6-1991, è 
stato nominato in data 1 settembre 2001 parroco della parrocchia Santi Pietro e Andrea Apo­
stoli in 10040 RIVALTA DI TORINO, v. Regina Margherita n. 3, tei. 011/909 01 40.

PERLO don Bartolo, nato in Caramagna Piemonte (CN) il 9.4.1945, ordinato il 17-5- 
1970, è stato nominato in data 1 settembre 2001 parroco della parrocchia S. Remigio 
Vescovo in 10127 Torino, v. Millelire n. 51, tei. 011/605 36 94.

ZORZAN don Giuseppe, nato in Faedis (UD) il 26-1-1958, ordinato 1’1-6-1991, è stato 
nominato in data 1 settembre 2001 parroco della parrocchia Santi Claudio e Dalmazzo in 
10090 CASTIGLIONE TORINESE, v. Fermi n. 3, tei. 011/960 71 78.



Curia Metropolitana - Cancelleria 1107

- di amministratori parrocchiali
BUSSO don Domenico, nato in Bra (CN) il 12-9-1943, ordinato il 29-6-1968, è stato 

nominato in data 10 luglio 2001 amministratore parrocchiale della parrocchia S. Sebastiano 
Martire in San Sebastiano da Po, vacante per la morte del parroco don Antonio Amosio.

ARIASETTO don Sergio, nato in Rivoli il 29-6-1933, ordinato il 29-6-1963, è stato 
nominato in data 16 agosto 2001 amministratore parrocchiale della parrocchia S. Bartolo­
meo Apostolo in Rivoli, vacante per la rinuncia del parroco don Gino Michieli.

FASOLI don Angelo, nato in Volpiano il 20-7-1946, ordinato il 24-6-1972, è stato nomi­
nato in data 1 settembre 2001 amministratore parrocchiale della parrocchia Santi Pietro e 
Paolo Apostoli in Volpiano, vacante per la rinuncia del parroco don Guido Giacomino.

- di vicari parrocchiali
In data 1 settembre i seguenti sacerdoti, che hanno ricevuto l’Ordinazione presbiterale 

il 9 giugno 2001, sono stati nominati vicari parrocchiali:
COMBA don Paolo, nato in Torino il 9-12-1971, nella parrocchia S. Maria della Scala 

e S. Egidio in 10024 MONCALIERI, v. Principessa M. Clotilde n. 3, tei. 011/64 19 15;
GOSO don Diego, nato in Torino il 15-8-1975, nella parrocchia Santi Pietro e Paolo 

Apostoli in 10040 LEINÌ, v. San Francesco al Campo n. 2, tei. 011/998 80 98;
GOTTARDO don Roberto, nato in Avigliana il 31-5-1968, nella parrocchia Natale del 

Signore in 10137 TORINO, v. Boston n. 37, tei. 011/35 20 13;
MARENGO don Tarcisio, nato in Torino il 28-9-1956, nelle parrocchie S. Giovanni 

Battista - S. Antonino Martire - S. Andrea Apostolo in 12042 BRA (CN), ve. Sant’Andrea 
n. 1, tei. 0172/41 37 64;

MARINO don Vincenzo, nato in Torino il 14-3-1974, nella parrocchia Natività di Maria 
Vergine in 10141 TORINO, v. Bardonecchia n. 161, tei. 011/779 05 60;

PACIFICO don Luca, nato in Torino il 25-10-1975, nella parrocchia S. Rita da Cascia 
in 10136 TORINO, v. Vemazza n. 38, tei. 011/329 01 69;

PAVANELLO don Davide, nato in Torino il 4-9-1974, nella parrocchia Santi Pietro e 
Paolo Apostoli in 10090 GASSINO TORINESE, v. San Pietro n. 10, tei. 011/960 01 06;

REVELLO don Stefano, nato in Cuorgnè il 24-12-1974, nella parrocchia S. Pietro in 
Vincoli di 10036 SETTIMO TORINESE, p. San Pietro in Vincoli n. 6. tei. 011/800 01 83.

Ed inoltre in data 1 settembre 2001 sono stati nominati vicari parrocchiali i seguenti 
sacerdoti:

DURANDO don Marco, S.D.B., nato in Pinerolo il 16-6-1968, ordinato il 5-4-1997, 
nella parrocchia S. Giovanni Bosco di Rivoli in 10090 CASCINE VICA, v. Stupinigi n. 1, 
tei. 011/959 34 37;

GRAGLIA don Fabrizio, S.D.B., nato in Torino il 26-11-1972, ordinato il 21-4-2001, 
nella parrocchia S. Giuseppe Lavoratore in 10155 TORINO, c. Vercelli n. 206, tei. 
011/246 32 94;

RECLUTA don Livio, S.D.B., nato in Torino il 5-7-1949, ordinato il 2-9-1977, nella 
parrocchia S. Lorenzo Martire in 10078 VENARIA REALE - fraz. Altessano, v. San Mar­
chese n. 10, tei. 011/452 60 26.



1108 Curia Metropolitana - Cancelleria

- di collaboratori parrocchiali
CERVELLIN can. Luigi, nato in Bcinasco il 21-12-1954, ordinato il 20-10-1979, è stato 

nominato in data 1 settembre 2001 collaboratore parrocchiale nella parrocchia Gesù Ope­
raio in Torino.

SOTGIU don Giuseppe, nato in Legnano (MI) il 18-12-1965, ordinato 1’11-6-1994, è 
stato nominato in data 1 settembre 2001 collaboratore parrocchiale nella parrocchia S. Luca 
Evangelista in Torino.

- di collaboratore pastorale

PARISELLA diac. Antonio, nato in Fondi (LT) il 15-5-1948, ordinato il 19-11-1995, col­
laboratore pastorale nella parrocchia Santi Vincenzo e Anastasio in Cambiano, è stato no­
minato in data 1 settembre 2001 collaboratore pastorale nell’Ospedale Maggiore in Chieri.

- varie
CERVELLIN don Luigi, nato in Bcinasco il 21-12-1954, ordinato il 20-10-1979, è stato 

nominato in data 10 agosto 2001 canonico effettivo del Capitolo della SS. Trinità in Torino 
e assegnato alla Congregazione di S. Lorenzo in 10122 TORINO, v. Palazzo di Città n. 4, 
tei. 011/436 99 17.

BASSO don Marino, nato in Chieri il 26-6-1956, ordinato il 20-9-1980, è stato nomi­
nato in data 1 settembre 2001 rettore del Convitto Ecclesiastico in 10122 Torino, v. Maria 
Adelaide n. 2, tei. 011/436 32 35.

BIANCO p. Giuseppe Bruno, C.S.I., nato in Santo Stefano Belbo (CN) il 17-3-1935, 
ordinato il 18-3-1969, è stato nominato in data 1 settembre 2001 rettore del santuario Beata 
Vergine Maria di S. Giovanni in 12048 SOMMARIVA DEL BOSCO (CN), v. Cavour n. 96, 
tei. 0172/540 65.

BORTOLUSSI don Daniele, nato in Torino il 3-1-1963, ordinato il 10-6-1995, parroco 
delle parrocchie di Sciolze e Rivalba, è stato anche nominato in data 1 settembre 2001 - per 
il quinquennio in corso 2000-31 ottobre 2005 - addetto all’Ufficio per la Pastorale Sociale 
e del Lavoro nella Curia Metropolitana di Torino.

CATTANEO don Domenico, nato in Cocconato (AT) il 5-6-1954, ordinato il 22-5-1988, 
economo diocesano, è stato anche nominato in data I settembre 2001 economo del Convitto 
Ecclesiastico in Torino.

SIBONA don Lorenzo, nato in Mathi il 31-8-1961, ordinato il 7-6-1987, è stato nomi­
nato in data 1 settembre 2001 direttore spirituale nel Seminario Maggiore in 10131 
TORINO, v. Lanfranchi n. 10, tei. 011/819 5121.

Santuario della Consolata in Torino

Il Cardinale Arcivescovo, con decreto in data 1 settembre 2001, ha nominato per il san­
tuario della Beata Vergine della Consolata in Torino la seguente équipe pastorale, con gli 
specifici incarichi indicati:

Pro-rettore: BASSO don Marino
Vicerettore: COLETTO don Alberto
Vicerettore aggiunto: PACINI don Andrea
Economo: CATTANEO don Domenico



Curia Metropolitana - Cancelleria 1109

Commissione diocesana per l'ecumenismo

Il Cardinale Arcivescovo, con decreto in data 14 luglio 2001, ha nominato - per il quin­
quennio in corso 1998-30 giugno 2003 - membri della Commissione diocesana per l’ecu­
menismo e il dialogo con le altre religioni:

BAIMA sr. Rosella
BARBAY Roland p. Lorenzo, O.S.B.
BOTTINO GIROTTI Mariangela
PEROTTO GARETTO Paola
REPOLE don Roberto
REVELLI don Antonio
VIGNA p. Giorgio, O.F.M.
Sostituiscono i dimissionari: Barile Riccardo p. Aimone, O.P., Basili p. Carlo, O.F.M. 

Cap., Collo can. Carlo, Cranchi p. Roberto, O.F.M., Spezzati Raviglione Nicla, Zucchini sr. 
Cinzia.

Nomine e conferme in Istituzioni varie
* Scuola Materna “Gen. Adriano Thaon di Revel" - Torino

L’Ordinario Diocesano ha prorogato in data 1 settembre 2001 - per il periodo 2001-31 
agosto 2002 - il mandato dei membri del Consiglio di Amministrazione della Scuola 
Materna “Gen. Adriano Thaon di Revel”, con sede in Torino - v. Lombardore n. 27:

PORTA p. Silvano, O.M.V. - presidente
DEMARCHI don Pietro
CALLIERA Pietro
BIGONI Giorgio - economo amministratore
MAFFEO BIGONI Tisbe

Comunicazione
Il Cardinale Arcivescovo, con decreto in data 1 settembre 2001, ha confermato - per 

il quinquennio in corso 2000-31 ottobre 2005 - i direttori e gli addetti a vari Uffici della 
Curia Metropolitana il cui mandato quinquennale, in scadenza, era iniziato 1’1 settembre 
1996.

SACERDOTI DIOCESANI DEFUNTI

MATTEDI can. Alfonso
È deceduto nell’Infermeria San Pietro dell’Ospedale Cottolengo in Torino il 4 luglio 

2001, all’età di 79 anni, dopo 57 di ministero sacerdotale.
Nato in Egna-Neumarkt (BZ) 1’11 agosto 1921 da famiglia profondamente cristiana (un 

suo fratello appartiene ai Missionari d’Africa, detti Padri Bianchi), dopo il normale curricu­
lum nei Seminari diocesani di Chieri e Torino, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale il 
29 giugno 1944, in Cattedrale, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Durante il primo anno del Convitto Ecclesiastico fur assistente nel Seminario e, termi­
nata la guerra, collaborò con la Pontificia Commissione per i reduci; nel 1946 fu nominato



ino Curia Metropolitana - Cancelleria

vicario cooperatore nella parrocchia Maria SS. Speranza Nostra in Torino e l’anno succes­
sivo fu trasferito nella parrocchia di La Lunga in Poirino di cui, nell’estate 1948, divenne 
priore. Sedici anni dopo gli fu affidata la parrocchia di San Gillio, dove rimase per quindici 
anni, e finalmente passò a Bausone di Moriondo Torinese. Nella ristrutturazione delle par­
rocchie avvenuta nell’estate 1986, la parrocchia di Bausone confluì nell’unica parrocchia di 
Moriondo Torinese e don Mattedi ne assunse la responsabilità in solido come co-parroco, 
continuando il suo servizio diretto a Bausone. Nel 1998 era stato nominato canonico onora­
rio della Collegiata di S. Maria della Scala in Chieri.

Sacerdote molto pio e particolarmente colto, studioso della Sacra Scrittura ed espertis­
simo conoscitore del greco, dell’ebraico e naturalmente del latino, sapeva a memoria nel 
greco biblico originale buona parte del Nuovo Testamento; fu insegnante nel Seminario 
Maggiore, alla F.I.S.T. e nella Scuola di formazione al Diaconato permanente. Fino all'ul­
timo era sovente chiamato nei monasteri per guidare le monache di clausura nella lectio 
divina.

Il can. Mattedi è stato generoso e zelante pastore nelle varie parrocchie a lui successi­
vamente affidate, ne è testimonianza l’affetto dei parrocchiani dimostrato anche durante la 
sua malattia; assolutamente distaccato dal denaro, visse personalmente la beatitudine della 
povertà: la chiesa di Bausone ne testimonia la dedizione attraverso i restauri da lui curati 
impiegandovi completamente quanto gli apparteneva.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Moriondo Torinese.

ARNOSIO don Antonio
E deceduto in Casalborgone il 9 luglio 2001, all’età di 80 anni, dopo 56 di ministero 

sacerdotale.
Nato in Vinovo il 20 gennaio 1921, dopo il normale curriculum nei Seminari diocesani 

di Giaveno, Chieri e Torino, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale il 29 giugno 1945, in 
Cattedrale, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Dopo il primo anno ai Convitto Ecclesiastico era stato nominato vicario cooperatore a 
Valperga; nel 1949 fu trasferito a Torino nella parrocchia SS. Annunziata, a fianco del 
Vescovo Ausiliare Mons. Francesco Bottino. Nel 1957 divenne prevosto di San Sebastiano 
da Po, rimanendovi fino alla morte; assunse anche di tempo in tempo compiti di supplenza 
nelle parrocchie vicine, secondo le necessità pastorali. Nel 1993, accogliendo l’invito dei 
Superiori, era diventato anche co-parroco della parrocchia di Castagneto Po.

Don Arnosio ha speso totalmente la sua vita come pastore fedele, uomo di Dio, con 
umiltà e mitezza tale da essere considerato da tutti come amico. Contento della vocazione 
sacerdotale, ha saputo alimentare costantemente la sua vita spirituale con la preghiera, medi­
tando la Parola di Dio e ricevendone luce per i suoi passi e le sue scelte. La comunità di San 
Sebastiano da Po, che per 44 anni ha goduto del suo ministero diretto, è testimone delle sue 
premure che lo condussero anche a iniziare e sostenere una scuola capace di condurre a un 
diploma molti giovani del luogo e dei paesi vicini. Verso i giovani fu infatti particolarmente 
attento e favorì l’attività teatrale, come occasione di impegno ma anche di incontro e quindi 
di formazione cristiana.

Si recava ogni mercoledì nella parrocchia centrale di Chivasso per prestare il suo gene­
roso servizio nel ministero delle Confessioni: il suo consiglio era sempre sapiente ed illu­
minato, permeato di una spiritualità non astratta, ma concreta e squisitamente pastorale.

Di carattere riservato, aperto alla speranza e disponibile ad intraprendere attività e ini­
ziative pastorali adatte all’evolversi delle situazioni concrete, don Arnosio era parte viva 
dell’unità pastorale che unisce le parrocchie vicine a San Sebastiano da Po e particolarmente 
desideroso di aprire il nuovo centro pastorale per essere ancora più presente, anche fisica-



Curia Metropolitana - Cancelleria 1111

mente in mezzo alle case dei fedeli a lui affidati. Colpiva il suo atteggiamento umile, 
discreto, abbandonato alla santa volontà di Dio, capace di donarsi fino all’ultimo senza 
riserve.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di San Sebastiano da Po.

FERRARA can. Francesco
È deceduto nella Casa del Clero "Beato Giovanni Maria Boccardo” in Pancalieri il 2 

agosto 2001, all’età di 79 anni, dopo 55 di ministero sacerdotale.
Nato in Racconigi (CN) il 14 febbraio 1922, dopo il normale curriculum nei Seminari 

diocesani di Giaveno, Chieri e Torino, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale il 29 giu­
gno 1946, in Cattedrale, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Dopo il primo anno al Convitto Ecclesiastico, fu nominato vicario cooperatore nella 
parrocchia di S. Nicolao in Coassolo Torinese e dopo due anni passò a Monasterolo di Savi- 
gliano (CN); nel 1955 fu trasferito a Cavallerleone (CN) e finalmente, due anni dopo, a 
Leinì. Nel 1959 fu nominato vicario coadiutore con diritto di successione a Cinzano e due 
anni dopo ne divenne prevosto: per più di quarant’anni svolse il suo ministero in una pic­
cola parrocchia, senza mai chiudersi nel piccolo orticello affidatogli ma aprendosi costante- 
mente e con grande generosità a molte forme di collaborazione pastorale, specialmente nella 
parrocchia S. Pietro in Vincoli di Settimo Torinese e nel Santuario diocesano della Conso­
lata dove fu per molti anni confessore, oltre all’insegnamento della religione cattolica nelle 
scuole.

Sacerdote colto e preparato, fu particolarmente dotato di sensibilità per l’arte e seppe 
coniugare la cura della anime con l’attenzione anche alle opere artistiche della sua chiesa 
impiegandovi le sue energie, le capacità pittoriche e le risorse personali. Disponibile e fra­
terno, conviviale e amico, fu assiduo ed esemplare negli incontri zonali del Clero operante 
nel chierese. Per tre anni fu cappellano dell’Arciconfratemita dello Spirito Santo in Torino 
e nel 1996 fu nominato canonico onorario del Capitolo della SS. Trinità in Torino.

Segnato progressivamente dal peso della malattia, dovette lasciare la parrocchia di Cin­
zano, rinunziandovi formalmente nello scorso anno, e divenne ospite della Casa del Clero 
di Pancalieri dove seppe offrire con serena accettazione le sue sofferenze e l’impossibilità 
di continuare a svolgere un ministero pastorale diretto.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Racconigi (CN).





Documentazione

Interventi in preparazione al G8 di Genova
In occasione della riunione del G8, programmata a Genova dal 20 al 22 luglio, che ha avuto 
momenti di altissima tensione con esiti anche particolarmente dolorosi e tragici, sembra oppor­
tuno fornire alcuni testi di vari Autori che hanno inteso accompagnare la preparazione a questo 
evento e che pubblichiamo in ordine di data:
- lettera dei Vescovi liguri ai fedeli delle loro Chiese (24 giugno);
- messaggio del Card. Severino Poletto ai Torinesi partecipanti all’incontro delle Associazioni 

ecclesiali a Genova (7 luglio);
- discorso del Card. Dionigi Tettamanzi, Arcivescovo Metropolita di Genova, all’incontro delle 

Associazioni ecclesiali promosso dalla C.E.I., sabato 7 luglio, al Teatro Carlo Felice di Genova;
- messaggio di 70 Associazioni cattoliche italiane, presentato nell'Assemblea delle Associazioni 

ecclesiali a Genova del 7 luglio;
- discorso del Santo Padre all'Angelus di domenica 8 luglio;
- lettera del Cardinale Presidente del Pontifìcio Consiglio della Giustizia e della Pace al Cardinale 

Arcivescovo di Genova (16 luglio);
- documento interconfessionale dei rappresentanti genovesi delle varie Chiese e comunità cri­

stiane (19 luglio) ;
- messaggio personale del Santo Padre ai Responsabili delle otto Nazioni presenti a Genova 

(19 luglio).

LETTERA
DEI VESCOVI LIGURI

Carissimi fedeli delle Chiese della Liguria,
vi salutiamo con le parole dell’Apostolo 

Paolo: «Grazia a voi e pace da Dio Padre nostro 
e dal Signore Gesù Cristo» (ICor 1,3).

Tra le tante voci che continuano a levarsi 
intorno al G8, allo scopo di favorire il necessario 
discernimento evangelico e di sollecitare e soste­
nere la responsabilità di tutti e di ciascuno, desi­
deriamo far giungere anche la nostra voce di 
Vescovi della Regione Liguria, nella quale avrà 
luogo questo Incontro mondiale.

Lo facciamo con questa Lettera, rendendovi 
partecipi di alcune nostre riflessioni e preoccupa­
zioni pastorali.

1. Nel fare ciò ci sentiamo spinti e animati, in 
particolare, dalla nostra fede in Dio e dal nostro 
amore verso di voi.

La fede cristiana, infatti, illumina e giudica 
anche quelle problematiche che il G8 presenta ed 
evoca. Essa ci svela il volto e il disegno di Dio, 
Creatore e Padre. Egli vuole che l’umanità formi 
un’unica grande famiglia, nella quale tutti gli 
uomini siano riconosciuti come titolari degli 
stessi diritti e doveri, in forza della comune e 
identica dignità personale di ciascuno. Per questo 
Dio pone nel cuore di tutti la legge morale che li 
impegna a vivere secondo giustizia, solidarietà e 
amore.

È in Gesù Cristo, "cuore" della fede cristiana, 
che si è manifestata definitivamente l’incom­
mensurabile grandezza della dignità personale di 
ciascun uomo. In Gesù Cristo, come scrive il 
Concilio Vaticano II, «la natura umana è stata 
assunta ... per ciò stesso è stata in noi innalzata a

1113



1114 Documentazione - G8 di Genova

una dignità sublime. Con l’Incarnazione il Figlio 
di Dio si è unito in certo modo ad ogni uomo» 
(Gaudium et spes, 22). Ed è Gesù Cristo stesso il 
fondamento incrollabile dell'unità del genere 
umano e il principio vivo, con il dono del suo 
Spirito, del comandamento nuovo della carità, 
norma suprema della convivenza sociale.

L’amore poi verso i nostri fedeli ci sollecita a 
rivolgerci a quanti ospitano il G8 e ne sono per 
ciò stesso coinvolti; e non solo per eventuali pro­
blemi e disagi sulla loro vita quotidiana in rap­
porto alla casa, al lavoro, agli spostamenti, ma 
ancor più per lo stimolo alla riflessione che que­
sto appuntamento racchiude.

2. Il G8 non ci deve lasciare indifferenti. È, 
piuttosto, un’occasione che deve suscitare in noi 
un forte senso di responsabilità, perché i pro­
blemi che saranno affrontati, e che in qualche 
modo si riferiscono al fenomeno dell’attuale glo­
balizzazione, sono quanto mai importanti e in 
qualche modo decisivi per le sorti presenti e 
future di noi tutti e dell’intera umanità.

La doverosa attenzione alle esigenze della 
sicurezza di tutti e a quelle di un dialogo franco 
e responsabile tra le autorità e le varie espres­
sioni della società civile, di cui molto si discute 
in queste settimane, non deve far dimenticare l’i­
stanza fondamentale che si collega col G8, quella 
cioè di dare risposta a quei molti e gravi squilibri 
e ingiustizie presenti nel mondo, che un’incon­
trollata globalizzazione acuisce enormemente.

Si deve anche riconoscere che, se è vero che 
gli otto Governanti che si autoconvocano rappre­
sentano solo una minoranza dei Paesi del mondo 
e pertanto non possono parlare a nome di tutti i 
Paesi, è altrettanto vero che il loro Incontro rive­
ste una particolare rilevanza nei confronti dei 
grandi problemi planetari. È infatti un Incontro 
che deciderà quali impegni gli otto Paesi più ric­
chi e tecnologicamente più evoluti assumeranno 
in ordine alla crescita delle economie e delle 
società meno ricche, o decisamente povere e 
affamate, e alla salvaguardia di un ambiente che 
è da sempre patrimonio comune e indiviso.

3. Come Vescovi sentiamo viva l’urgenza di 
risvegliare in tutti, a partire dai responsabili 
della cosa pubblica, un sussulto di nuova "mora­
lità" di fronte ai gravi e talvolta drammatici pro­
blemi - di ordine economico-finanziario, sanita­
rio, sociale, culturale, ambientale e politico - che 
si connettono con una globalizzazione non 
rispettosa dei fondamentali diritti umani di tutti e 
di ciascuno.

Sono problemi che non possono non interpel­
lare le coscienze di tutti, soprattutto di coloro che

più concorrono a determinare le linee dello svi­
luppo dei popoli e maggiormente dispongono di 
strumenti efficaci per correggere e per orientare 
questo stesso sviluppo.

Perciò, mentre vi offriamo queste nostre 
riflessioni e vi chiediamo di assumere ciascuno 
la propria parte di responsabilità, intendiamo sol­
lecitare in ultima istanza gli stessi Capi di Stato 
e di Governo, che a Genova si incontreranno, 
perché, consapevoli della loro effettiva influenza 
sulle sorti politiche, economiche, sociali e 
ambientali del pianeta, sappiano ascoltare il 
grido di tanti popoli del mondo.

Sono popoli poveri, calpestati nei loro fonda­
mentali diritti umani, sprovvisti dei minimi 
mezzi economici di sussistenza, mancanti di 
istruzione, impediti di partecipare liberamente 
alla vita sociale, colpiti dalla fame, dalla malat­
tia, dalla violenza e dalla guerra. Per questo 
siamo convinti che, nell'agenda dei lavori del 
G8, la prima priorità debba andare alla lotta 
programmatica ed efficace contro la povertà.

Sono popoli poveri e sono popoli giovani: la 
maggioranza dei giovani della terra! E, tra i 
diritti degli uomini, c'è per i giovani un partico­
lare diritto alla speranza, un diritto a costruire - 
con la generosità e con il coraggio che dalla spe­
ranza i giovani attingono - per sé e per il mondo 
un domani profondamente diverso, meno cinico 
e meno utilitaristico di quello che li ha accolti.

4. Noi desideriamo farci voce di questi 
popoli, poveri e giovani. Per loro vogliamo invo­
care giustizia e solidarietà. Ma la giustizia - 
pilastro fondamentale e irrinunciabile della con­
vivenza umana - può affermarsi soltanto là dove 
sono difesi e promossi i diritti umani non solo di 
alcuni ma di tutti, a cominciare dai diritti dei più 
deboli ed emarginati. Solo così si può camminare 
verso la vera democrazia, nella quale tutti 
godono effettivamente di uguaglianza e di parte­
cipazione responsabile.

D’altra parte, la stessa giustizia ha bisogno di 
un’anima che la vivifichi e la sorregga, e questa 
non può che essere la solidarietà: una solidarietà 
consapevole e forte, che non è «sentimento di 
vaga compassione o di superficiale inteneri­
mento per i mali di tante persone, vicine o lon­
tane», ma «determinazione ferma e perseverante 
di impegnarsi per il bene comune: ossia per il 
bene di tutti e di ciascuno, perché tutti siamo 
veramente responsabili di tutti» (Giovanni Paolo 
li, Enc. Sollicitudo rei socialis, 38). Una solida­
rietà che, oggi, nel contesto della globalizzazione 
in atto, esige di attuarsi secondo un orizzonte 
propriamente mondiale.



Documentazione ■ G8 di Genova 1115

La giustizia e la solidarietà dovranno, a loro 
volta, obbedire al principio di sussidiarietà, che 
sollecita tutti a rispettare e a valorizzare l'inter­
vento delle varie soggettività - di persone, di 
gruppi e di iniziative - della società civile.

5. È giudizio comune che l’attuale processo 
di globalizzazione - in particolare nell’ambito 
economico, finanziario e tecnologico - si confi­
guri come profondamente ambiguo, perché, 
mentre avvicina e unisce tra loro i popoli, genera 
e alimenta intollerabili emarginazioni, con una 
vera e propria esclusione dei più poveri.

Ed è giudizio altrettanto acquisito che la glo­
balizzazione esiga di essere "governata". Da 
chi, se non dall’uomo stesso, chiamato a non 
subire i processi della storia ma a gestirli? 
L’uomo è chiamato a governare la globalizza­
zione “da uomo” e "per il servizio all’uomo”, 
dunque con i criteri della razionalità e della 
responsabilità. Come ha detto il Papa: «La glo­
balizzazione, a priori, non è né buona né cattiva. 
Sarà ciò che le persone ne faranno. Nessun 
sistema è fine a se stesso ed è necessario insistere 
sul fatto che la globalizzazione, come ogni altro 
sistema, deve essere al servizio della persona 
umana, della solidarietà e del bene comune» 
(Discorso ai Membri della Pontificia Accademia 
delle Scienze Sociali, 27 aprile 2001). Ed è 
quanto avviene, in particolare, con un "governo" 
da parte della politica, del diritto e dell'etica.

In tal senso ci rivolgiamo a tutti i responsabili 
della politica, perché - anche innovando profon­
damente strumenti e modelli istituzionali per 
adeguarli alle attuali urgenze e difficoltà - ricer­
chino modalità efficaci di intervento, capaci di 
"regolamentare" una globalizzazione largamente 
e dispoticamente dominata dalla nuova finanza- 
economia, al di fuori di qualsiasi riferimento 
etico, di giustizia o di solidarietà. I Governi, per 
primi, avvertano la grave responsabilità di ser­
vire il bene comune universale, impegnandosi 
nella lotta contro la povertà con tutti i mezzi pos­
sibili, a cominciare dalla cancellazione o ridu­
zione del debito estero dei Paesi poveri.

Ci rivolgiamo egualmente agli operatori eco­
nomici e finanziari, perché sappiano riscoprire 
l’originario legame che intercorre tra finanza, eco­
nomia ed etica: è un legame radicato nello statuto 
stesso dell’uomo e perfettamente riconoscibile nel 
lavoro, ovvero in quella "economia produttiva”, 
da cui anche la finanza trae origine e legittima­
zione. Come la stessa esperienza ci insegna, il 
rispetto dell’etica torna sempre a vantaggio della 
stessa crescita economica: non nei tempi brevis­
simi ai quali una certa finanza, di matrice indub­
biamente speculativa, ci vorrebbe abituare, ma

certamente nei tempi medi o lunghi che apparten­
gono alla dimensione dell’uomo e che sono perciò 
i soli legittimati a giudicare della qualità delle ini­
ziative economiche e imprenditoriali.

6. A tutti, e in particolare agli operatori della 
politica e dell’economia, incombe il dovere di 
interrogarsi con la massima serietà sui probabili 
esiti, certamente pericolosi e dirompenti, del 
mantenimento o di un ulteriore aggravamento del 
drammatico divario che separa il Nord dal Sud 
del mondo.

Consentito e alimentato da una diffusa insen­
sibilità etica di singoli e di popoli, di operatori 
privati e istituzionali, promosso da spericolati 
giochi economico-finanziari, aggravato da una 
arroccata quanto iniqua difesa delle cosiddette 
"conoscenze proprietarie” (brevetti costosi e non 
disponibili e accessibili a tutti) in tutti i settori di 
attività, questo solco mostruoso che spacca il 
mondo e genera ogni giorno nuove apartheid, si 
regge su una impensabile concentrazione della 
ricchezza mondiale nelle mani di pochissimi, sin­
goli individui o entità multinazionali.

È per noi spontaneo il rimando alla parabola 
evangelica del ricco e del povero Lazzaro, che 
con l'attuale fenomeno della globalizzazione 
dovrebbe essere letta in termini mondiali dram­
matici: davanti ai pochi "Epuloni”, che «vestono 
di porpora e di bisso e tutti i giorni banchettano 
lautamente» e che non si accorgono neppure della 
miseria che li circonda, sta l’immensa folla dei 
“Lazzari", che «giacciono alla loro porta, coperti 
di piaghe, bramosi di sfamarsi di quello che cade 
dalla mensa dei ricchi» (cfr. Le 16,19-21)

Non è difficile cogliere gli effetti disumaniz­
zanti di una simile situazione di ingiustizia: in 
questo abisso di disparità si spegne, soffocata e 
cancellata dalla miseria, la dignità dell'uomo cui 
tutto è negato; si svilisce la nostra umanità, iste­
rilita e svuotata dal quotidiano sottrarci alla voce 
più alta della coscienza; si blocca il cammino 
verso una democrazia vera e matura; ne scapita 
gravemente la stessa economia, privata ad un 
tempo di tante vitalità lavorative e imprenditive e 
di tanti possibili mercati per i suoi prodotti.

7. Queste riflessioni, però, si devono allar­
gare a tutti noi e ci devono interpellare diretta- 
mente. Attraverso un faticoso ma indispensabile 
cammino di “conversione culturale", è urgente e 
necessario che arriviamo finalmente a superare 
quell'ingiusta concezione dei popoli poveri, visti 
come meri soggetti passivi, destinatari, al più, di 
umilianti interventi di elemosina - proprio come 
le “briciole" che cadevano dalla mensa di Epu­
lone -, e che ci impegniamo invece, a livello dei



1116 Documentazione - G8 di Genova

grandi programmi come del piccolo quotidiano 
di ciascuno, nel recupero e nel rilancio della loro 
soggettività e della loro responsabilità; quindi 
della loro autopromozione sociale ed economica.

Ragione ed esperienza concordemente indi­
cano l’insufficienza delle pur necessarie analisi 
dell’attuale fenomeno della globalizzazione e la 
sterilità di contestazioni e dissensi, soprattutto se 
accompagnati da atti di violenza, che non si 
aprano alla formulazione di valide proposte 
alternative. Ma anche la stessa doverosa pres­
sione esercitata sugli altri - siano pure i cosid­
detti “grandi della terra” - manca di credibilità e 
di legittimazione quando non si accompagna 
all'impegno responsabile di ciascuno per la rea­
lizzazione di quanto a ciascuno è dato e richie­
sto di fare.

Per questo, occorre che le coscienze di tutti si 
ridestino e riscoprano in sé i segni incancellabili 
di quella naturale solidarietà che tutti chiama alla 
condivisione-, che, dunque, chiama tutti noi, abi­
tanti del Nord opulento, ad una vita più sobria ed 
austera, più consona alla solidarietà operosa con 
chi è nel bisogno, più rispettosa della dimensione 
sociale della stessa proprietà privata.

Ciò presuppone un forte impegno educativo, 
difficile e urgente insieme, che deve vedere come 
prime e convinte protagoniste la famiglia e la 
comunità cristiana. Queste, a loro volta, devono 
essere aiutate dalle altre “agenzie educative”, 
come la scuola e i vari mezzi della comunica­
zione sociale.

Nel contesto dell’impegno personale siamo 
grati alle nostre comunità cristiane e a tutti quei 
gruppi che hanno accolto, rispondendo alla sua 
finalità di sensibilizzazione morale e di parteci­
pazione economica, la proposta della Chiesa Ita­
liana, in occasione del Giubileo, per la riduzione 
del debito estero di due Paesi dell’Africa.

Sempre nella linea dell'impegno personale, 
invitiamo tutti a coltivare costantemente un 
duplice e unitario sguardo. Da un lato, dobbiamo 
guardare al mondo intero e ai suoi problemi assu­
mendo un respiro veramente “cattolico”, ossia 
mondiale. Dall'altro lato, dobbiamo rivolgere lo 
sguardo, fatto acuto dall’amore, nella comunità 
in cui viviamo fino a riconoscervi questo stesso 
mondo, che di fatto si rende presente con analo­
ghi problemi nelle nostre stesse Città e Paesi.

Diventerà allora possibile per ciascuno di noi 
impegnarci responsabilmente e concretamente 
per umanizzare lo sviluppo: è quanto avviene, ad 
esempio, con l'accoglienza degli immigrati e con 
lo sforzo di camminare verso una giusta integra­
zione, con la lotta contro le vecchie e nuove po­
vertà che incontriamo tra le nostre stesse mura. 
La sfida della globalizzazione si configura come

problema etico di ciascuno e si vince anche e in­
nanzi tutto operando sui tanti terreni di “periferia” 
in cui si giocano le sfide locali che compongono 
il complessivo fenomeno della globalizzazione.

8. Davvero vorremmo che per tutti noi cri­
stiani questo G8 in terra di Liguria diventasse 
occasione preziosa per rinnovare il nostro impe­
gno a meglio conoscere e ad approfondire i con­
tenuti della dottrina sociale della Chiesa, su cui 
incessantemente e con forza richiama la nostra 
attenzione il Santo Padre e di cui sono parte 
anche queste nostre riflessioni sulla globalizza­
zione e sui suoi pericoli di devianza rispetto ai 
disegni di Dio e ai diritti dell’uomo.

In questa dottrina troviamo la manifestazione 
più puntuale e completa di un pensiero - e 
insieme di un’esperienza di vita - amorevol­
mente attento alle sorti dei poveri. Vogliamo 
affermarlo con fierezza: da sempre la Chiesa, pur 
con i ritardi e le infedeltà dei suoi figli, si sente 
quotidianamente chiamata a seguire l’inequivo­
cabile esempio di Gesù e. pertanto, ad essere 
vicina ai poveri e ai sofferenti, a condividerne le 
difficoltà e le angosce.

Noi stessi vogliamo rinnovare il nostro impe­
gno a rimanere coraggiosamente fedeli all’op­
zione preferenziale per i poveri, nella cui persona 
c'è una "presenza speciale” di Gesù Cristo, come 
ci ammonisce la pagina evangelica del giudizio 
finale: «In verità vi dico: ogni volta che avete 
fatto queste cose a uno solo di questi miei fratelli 
più piccoli, l’avete fatto a me» (Mt 25,40). Il 
Papa ci ricorda: «Su questa pagina, non meno 
che sul versante dell’ortodossia, la Chiesa misura 
la sua fedeltà di Sposa di Cristo» (Lettera Novo 
Millennio ineunte, 49).

Sentiamo il bisogno di ringraziare il Signore 
e, insieme, di dare voce ai non pochi missionari 
liguri - siano essi sacerdoti, religiosi, religiose o 
laici - che, sparsi nel mondo, offrono il loro ser­
vizio quotidiano, spesso in condizioni di grave 
difficoltà, alle popolazioni povere dei Paesi di 
missione. Anche l’aiuto concreto che con mag­
gior generosità possiamo assicurare ai missionari 
è una forma importante di contributo alla causa 
di una globalizzazione umana e umanizzante.

Soprattutto sentiamo il bisogno di invocare 
Dio, “ricco di misericordia” con tutti, perché 
non si stanchi di donarci saggezza e coraggio 
per assolvere il compito affidatoci di costruire 
un mondo più unito nella giustizia e nella soli­
darietà. Per questo intensifichiamo la nostra 
preghiera personale e comunitaria, special- 
mente nei giorni del G8, facendo nostra l’invo­
cazione liturgica della Chiesa nella celebrazione 
della Messa "per il progresso dei popoli”:



Documentazione - G8 di Genova 1117

«O Dio.
che hai dato a tutte le genti un’unica origine
e vuoi riunirle in una sola famiglia, 
fa' che gli uomini si riconoscano fratelli
e promuovano nella solidarietà lo sviluppo di ogni popolo, 
perché con le risorse che hai disposto per tutta l'umanità, 
si affermino i diritti di ogni persona
e la comunità umana
conosca un’era di uguaglianza e di pace».

Genova, 24 giugno 2001 - Natività di S. Giovanni Battista
I Vescovi liguri

MESSAGGIO DEL CARDINALE POLETTO
AI TORINESI PARTECIPANTI
ALL’INCONTRO DELLE ASSOCIAZIONI ECCLESIALI 
A GENOVA

Torino, 7 luglio 2001 
Carissimi,

sono lieto di accompagnarvi spiritualmente nel viaggio che fate a Genova per parteci­
pare all’incontro promosso dalla Conferenza Episcopale Italiana e anche dalla nostra Arci- 
diocesi come momento di riflessione e di testimonianza in occasione del prossimo incontro 
del G8.

Questo evento, che sta mobilitando l’opinione pubolica mondiale, ha indotto i Vescovi 
liguri a scrivere una lunga lettera per richiamare l’attenzione dei potenti della Terra al dovere 
di ascoltare il grido dei poveri e soprattutto le attese e le speranze dei giovani.

Voi partecipando a questo incontro, che non ha un significato di contestazione, ma di 
proposta e di richiamo, siete invitati anche a nome mio a dare voce ai popoli poveri della 
Terra e ai giovani di tutto il mondo affinché parlando di globalizzazione si cerchi davvero 
di creare le condizioni per una distribuzione più equa della ricchezza, così che ogni uomo 
possa avere il necessario per vivere e per realizzarsi nella sua dignità di persona e nei suoi 
progetti personali e di famiglia.

Questo è il senso del vostro andare a Genova e questo è lo spirito col quale io vi accom­
pagno con la mia preghiera, con il mio incoraggiamento e con la mia benedizione. Voi rap­
presentate la Chiesa di Torino e rappresentate anche il suo Pastore, il quale si sente in sin­
tonia con questa iniziativa della C.E.I. e desidera che voi interpretiate, col segno della vostra 
presenza e col contributo della vostra riflessione, gli ideali fondamentali di giustizia e di 
amore universale di cui la Chiesa deve essere annunciatrice e testimone.

La Vergine Santa, Consolata e Consolatrice, sostenga il vostro impegno e ci aiuti a rea­
lizzare veramente la globalizzazione della solidarietà.

Con i più affettuosi e cordiali auguri, vi benedico di cuore.
Vostro

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino



1118 Documentazione - G8 di Genova

DISCORSO DELL’ARCIVESCOVO DI GENOVA ALL’INCONTRO 
DELLE ASSOCIAZIONI ECCLESIALI

Cari amici, carissimi giovani!

1. Devo rilevare, anzitutto, un filo rosso tra Tor Vergata e questo incontro di Genova: 
non solo per il titolo che avete scelto “Sentinelle del mattino: guardiamo il G8 negli occhi" 
e per la conclusione del “Manifesto ai Leaders del G8" con la citazione delle parole del 
Papa la cui voce abbiamo potuto riascoltare con profonda emozione, ma soprattutto per l’in­
troduzione che fa da fondamento al Manifesto, splendidamente incentrata sulla persona 
umana e sulla sua dignità incommensurabile e inviolabile.

La persona umana: è questo il “cuore" stesso della dottrina sociale della Chiesa. In tal 
senso ricordo uno striscione che è stato posto sul frontale della Cattedrale di Saint Dénis a 
Parigi in occasione di un pellegrinaggio di Giovanni Paolo II. Vi era scritta questa frase: “Un 
giovane lavoratore vale più dell’universo”. Quanti striscioni dovremmo appendere un po’ 
dappertutto con formulazioni diversissime eppure monotone, perché terminanti allo stesso 
modo: “vale più dell’universo”. Questa frase, ad esempio: “Un bambino africano colpito da 
AIDS vale più dell'universo".

La persona umana: è questo il criterio - non affatto astratto o lontano o estraneo ai pro­
blemi della vita, bensì estremamente concreto e incisivo - per giudicare l’attuale processo 
di globalizzazione e per affrontare, ossia assumere le nostre responsabilità a suo riguardo. 
Siamo di fronte a un processo “storico” e dunque ambivalente, carico di potenzialità e di 
minacce, che l’uomo deve affrontare con la sua libertà, essendo egli della storia non un 
destinatario passivo ma un soggetto attivo e responsabile. Come dice il Papa: «La globaliz­
zazione sarà ciò che le persone ne faranno».

2. Noi, come uomini e come cristiani, siamo per una globalizzazione ben precisa e defi­
nita: siamo per una globalizzazione “umana e umanizzante", secondo il principio “evange­
lico” - semplicissimo, eppure formidabile e rivoluzionario - che non’è l’uomo per la glo­
balizzazione, ma la globalizzazione per l’uomo!

Ciò significa che la visione dell’uomo come persona discerne, distingue, separa i con­
tenuti veramente umani, e dunque positivi, da quelli disumani e disumanizzanti e dunque 
negativi: per accogliere i primi e per rifiutare i secondi. Per questo, di fronte alla globa­
lizzazione siamo pronti a pronunciare dei “sì” e insieme a gridare categoricamente anche 
dei “no”.

Volendo esemplificare, rileviamo sinteticamente qualche tratto fondamentale della per­
sona umana, con la sua immediata ricaduta sulla globalizzazione. Così, la persona è un 
essere non unidimensionale ma pluridimensionale, fatto di corpo e di anima: ha pertanto 
bisogno non solo dei beni materiali, come il cibo, il lavoro, la casa, ecc., ma anche e non 
meno di altri beni, come la salute, l’istruzione, la libertà, la partecipazione alla vita sociale, 
gli affetti, ecc. Sono allora tutti questi beni che chiedono di essere globalizzati, ossia assi­
curati a tutti. Non dimentichiamo: il mendicante Lazzaro ha diritto non solo alle briciole, ma 
anche al pane, anzi al convito, al luogo cioè dell'incontro interpersonale, del dialogo, della 
comunione, della fraternità, dell’amicizia, della gioia di vivere.

La persona umana è un essere in relazione, un io aperto al tu, secondo cerchi concen­
trici che vanno dal nucleo di base - che è la famiglia - sino ai gruppi, alle comunità, all’in­
tera famiglia umana. Si tratta di relazioni “umane”, che nascono e crescono sulla base di 
“diritti” che sono assolutamente uguali in tutti gli uomini: i diritti dei deboli non sono diritti 
“deboli", ma diritti del tutto uguali a quelli dei forti, dei grandi, dei ricchi! E ciò vale non 
solo per i singoli, ma anche per i popoli. E questione di giustizia, prima ancora che di soli­
darietà!



Documentazione - G8 di Genova 1119

E per concludere: l’uomo è un essere etico, cosciente e libero, responsabile in coscienza 
di fronte a se stesso, agli altri, a Dio (il vero e unico “Grande” della terra e del cielo!), chia­
mato pertanto ad accogliere e a vivere le istanze etiche della giustizia, della solidarietà e 
della fraternità. E questo per essere veramente uomo, coerente cioè con la propria dignità 
personale!

3. Nell’abituale discorso sulla globalizzazione la tendenza prevalente, se non esclusiva, 
è quella di voler esercitare una “pressione” sugli altri. Non c’è dubbio: questo è lecito, anzi 
è doveroso, perché «tutti siamo veramente responsabili di tutti» (Giovanni Paolo II, Sollici­
tudo rei socialis, 38). Di qui le richieste rivolte in particolare agli operatori economici e 
finanziari, e ancor più - nonostante la loro debolezza - ai responsabili della politica. Ed è in 
questa direzione che si muove anche il "Manifesto ai Leaders del G8".

E necessario però premere anzitutto su noi stessi: noi per primi siamo interpellati, sfi­
dati nella nostra libertà, che deve pertanto farsi massimamente seria e responsabile. Occorre 
il coraggio di investire in pienezza ciascuno la propria libertà, «segno altissimo dell’imma­
gine di Dio nell’uomo» (Concilio Vaticano II, Gaudium et spes, 16).

4. Ma perché e come coinvolgerci con la nostra libertà e responsabilità?
“Perché?". Due fatti emergono, in particolare. Il primo è che i popoli “poveri” del 

mondo - le prime “vittime” di una certa globalizzazione - sono anche i popoli “giovani”: la 
maggioranza dei giovani della Terra! Il secondo: proprio i giovani sono i costruttori del 
mondo nei prossimi decenni, in questo nuovo secolo del Terzo Millennio! Perché allora non 
instaurare un vero e proprio feeling tra i giovani del Nord e i giovani del Sud? Tocca a noi, 
giovani del Nord, affrontare e risolvere il divario che ci allontana e ci separa dai nostri coe­
tanei del Sud!

“Come?”. Le modalità sono diverse e passano attraverso una rinnovata coscientizza- 
zione della “soggettività” della società civile, e dunque delle potenzialità e delle responsa­
bilità che toccano ciascuno di noi come cittadini del mondo intero. In concreto rileviamo tre 
strade da percorrere:

• quella del volontariato, destinato alla costruzione del “villaggio globale” (dove l’ac­
cento è da porsi sul “villaggio”, come luogo di incontro, di dialogo, di partecipazione libera 
e responsabile, di condivisione, di servizio);

• quella della partecipazione fiduciosa e coraggiosa alla vita politica, come forma pri­
vilegiata di carità sociale;

• quella della testimonianza personale di vita (una vita più sobria, una condivisione più 
generosa e costante delle situazioni più varie di povertà, il riconoscimento effettivo della 
funzione sociale della stessa proprietà privata, ecc.).

5. Ma c'è un “perché” e un “come" che risultano essere tipici e originali per noi cri­
stiani, in forza della nostra fede e della nostra carità. A noi cristiani, infatti, viene affidato 
da Dio stesso, in Gesù Cristo il Figlio fatto uomo, per mezzo dello Spirito, il compito fati­
coso ed esaltante di costruire un mondo più unito e più solidale.

C’è una dottrina sociale della Chiesa che chiede di essere riscoperta e vissuta, non solo 
a livello di conoscenza, ma anche a livello di realizzazione coraggiosa e profetica, nel segno 
del dialogo e della speranza, e con l’obiettivo fondamentale della pace!

Come cristiani dobbiamo essere seri e gioiosi ad un tempo, consapevoli della verità che 
«chiunque segue Cristo, l’uomo perfetto, si fa lui pure più uomo» (Gaudium et spes, 41).

* Dionigi Card. Tettamanzi
Arcivescovo Metropolita di Genova



1120 Documentazione - G8 di Genova

MANIFESTO AI LEADERS DEL G8
MESSAGGIO DI 70
ASSOCIAZIONI CATTOLICHE 
ITALIANE

Ai Leaders del G8
La persona umana si guida da sé mediante l' intelligenza e la volontà; esiste non 
soltanto fisicamente, c'è in lei un esistere più ricco e più elevato, una sovresi­
stenza spirituale nella conoscenza e nell'amore. E così in qualche modo un tutto 
e non soltanto una parte, un universo a sé, un microcosmo in cui il grande uni­
verso può, tutto intero, essere contenuto per mezzo della conoscenza; mediante 
l’amore può darsi liberamente ad altri esseri che per lei sono come altri se stesso 
- relazione, questa, di cui non è possibile trovare l’equivalente in tutto l'universo 
fisico (Jacques Maritain).

Tutti siamo persone e la vita umana è valore universale. Garantirla nel suo esistere e 
tutelarla nella sua dignità è responsabilità politica che la Comunità Intemazionale, insieme 
a ciascuno di noi, è chiamata ad esercitare per il raggiungimento del bene comune.

Oggi nel mondo la dignità della vita umana è violata. Molti sono gli ambiti in cui questo 
accade, dalla guerra alla povertà, dal sapere privilegio di alcuni al potere monopolio di pochi.

Noi sentiamo l’impegno di appartenere ad una famiglia, quella umana, che va oltre i 
confini nazionali e le logiche economiche.

Crediamo che tutti siamo veramente responsabili di tutti e non possiamo rimanere indiffe­
renti di fronte alle clamorose differenze che esistono nella vita delle persone sul nostro pianeta.

Affermiamo che ogni uomo è una risorsa, un bene prezioso per gli altri, e a sua volta 
chiede agli altri di essere accompagnato e aiutato nel suo cammino verso il compimento 
definitivo.

Nessuna persona può essere considerata solo un soggetto economico passivo il cui 
valore è commisurato alla sua capacità di acquisto.

Noi siamo qui.
Noi siamo qui per ricordarvi che voi siete noi. Voi, responsabili delle nostre Nazioni, 

siete i nostri rappresentanti. Voi avete una grande responsabilità. Voi non siete il governo del 
mondo, ma quanto decidete ha inevitabili ripercussioni su molti, anche al di fuori dei con­
fini dei nostri Paesi.

Noi siamo qui perché anche noi abbiamo un sogno da realizzare: non vogliamo più essere 
i ricchi che guardano ai poveri da aiutare. Vogliamo essere cittadini di un mondo e di una 
comunità solidale che diano a tutti lo stesso diritto di avere necessità e offrire opportunità.

Noi siamo qui perché vogliamo realizzare il nostro sogno.
Per questo facciamo a voi, che siete i nostri rappresentanti, le richieste che riteniamo 

punto di partenza perché ogni persona di oggi e di domani possa vivere autenticamente 
libertà, solidarietà e dignità.

La notte

I conflitti / La guerra
La dignità della vita umana è offesa nel nostro pianeta da conflitti che coinvolgono 

popolazioni vulnerabili. Donne e uomini, bambini, adulti e anziani, in divisa o abiti civili, 
sono attori spesso inconsapevoli di copioni scritti, più o meno intenzionalmente, da altre 
mani, in altre lingue e in altri luoghi. Noi esigiamo che voi, nostri rappresentanti, lavoriate 
con chiarezza e determinazione per:



Documentazione - G8 di Genova 1121

• rendere inequivocabile il ruolo dell’ONU come primo attore della pace nel 
mondo;
• rafforzare l’intervento autorevole dell’ONU, privilegiando approcci “regio­
nali”, in tutti i conflitti, anche quelli interni, quando violano la libertà delle popo­
lazioni civili;
• combattere autenticamente il mercato delle armi, a partire dall’informazione su 
tutte le operazioni di vendita e acquisto. Nessuna copertura finanziaria pubblica 
deve essere data a chi le produce e le vende;
• non sprecare il denaro. Vogliamo che le risorse non vengano gettate in progetti 
di difesa inutili, come lo scudo spaziale, ma siano utilizzate per eliminare le cause 
che originano i conflitti, prima fra tutte la povertà.

Il Debito

11 peso del debito estero dei Paesi del Sud compromette la dignità della vita umana di 
milioni di persone. Tuttora risorse finanziarie preziose e scarse vengono utilizzate dai Paesi 
impoveriti per pagare i loro creditori, cioè i Governi del Nord, cioè noi! In occasione del 
Giubileo vi abbiamo chiesto azioni coraggiose. Voi ci avete ascoltato solo in parte. Ci inor­
ridisce pensare che il denaro che ancora incassiamo, per quanto ridotto rispetto agli anni 
scorsi, sia sottratto da interventi per dare case, cibo, medicine e istruzione a persone che 
sono per noi come altri noi stessi.

Vi chiediamo perciò ancora con forza di:
• cancellare tutto il debito accumulato sino al 19 giugno 1999, la data della 
grande manifestazione di Colonia. Nel vostro linguaggio si tratta dello sposta­
mento della data che divide il debito cancellabile da quello non cancellabile (cut 
off date);
• cambiare i parametri che permettono di partecipare alla iniziativa intemazio­
nale per i Paesi gravemente indebitati (iniziativa H1PC). Vogliamo che nei Paesi 
indebitati siano assicurati beni e servizi fondamentali a tutti i cittadini. Solo il 
denaro restante dopo queste spese può essere utilizzato per pagare il debito;
• concordare con i Paesi indebitati e i rappresentanti della società civile del Sud e 
del Nord l’istituzione di un “Processo di arbitrato intemazionale equo e traspa­
rente” per valutare in termini di giustizia l'ammontare effettivo del debito delle 
Nazioni. La remissione del debito è questione di giustizia prima che di solidarietà.

Povertà
Nel pianeta la dignità della vita umana è offesa dalla scandalosa differenza tra la vita 

dei Paesi ricchi e di quelli da questi impoveriti. Un bambino su venti in Africa muore prima 
di compiere cinque anni. Un bambino su due non va a scuola. E una situazione che ci fa 
orrore e di cui siamo e siete corresponsabili. Noi ci impegniamo a stili di vita nuovi, più equi 
e più solidali; ma nello stesso tempo, poiché rappresentate la nostra voce, vogliamo che voi 
impegniate le nostre Nazioni a:

• onorare da subito l’impegno, assunto e non mantenuto, di finanziare l’aiuto allo 
sviluppo con lo 0,7% del P1L dei nostri Paesi. Oggi la media è minore della metà;
• promuovere e rafforzare, nelle sedi intemazionali, l'utilizzo dei programmi di 
riduzione della povertà che prevedano un autentico coinvolgimento della società 
civile;
• favorire, con il sostegno di mezzi finanziari e assistenza tecnica, l’azione dei 
Governi dei Paesi impoveriti perché sia garantito a tutte le popolazioni il diritto 
alle cure sanitarie e alla istruzione.



1122 Documentazione - G8 di Genova

Una luce che sorge
Costruire il futuro: globalizzare la solidarietà e le responsabilità

La dignità della vita sul nostro pianeta, al Nord come al Sud, può essere tutelata solo 
attraverso un forte, condiviso e rispettato sistema di regole, in cui non il più forte abbia mag­
giori diritti, ma il più debole. Non è questo ciò che accade oggi nel mondo. Voi siete i nostri 
rappresentanti. Vi chiediamo quindi di non nascondervi dietro facili giustificazioni, ma di 
rispondere con chiarezza a queste richieste.

IL MERCATO FRA LIBERTÀ E RESPONSABILITÀ
• Vogliamo che sia creato un sistema di regole nel commercio internazionale che 
permetta a tutti i Paesi, e in particolare ai più impoveriti, di offrire sul mercato le 
proprie merci ad un prezzo equo, abolendo le barriere, a cominciare dalle Nazioni 
del G8, e, per i prodotti agro-alimentari, prevedendo un meccanismo di regola­
mentazione produttiva e distributiva che definisca quote produttive alle Nazioni e 
garantisca stabilità dei prezzi. Vogliamo una vera libertà di mercato, in cui tutti 
siano liberi di acquistare conoscendo con precisione che cosa viene loro offerto e a 
tutti sia data possibilità di vendere i propri prodotti. Non è quello che accade oggi. 
• Vogliamo un impegno immediato e concreto di denuncia dei paradisi fiscali e 
finanziari. Impegnatevi nelle diverse sedi intemazionali per la definizione e la 
pubblicazione delle liste dei Paesi che permettono il riciclaggio di denaro sporco 
e offrono riparo fiscale per speculazioni selvagge.
• Vogliamo, a cominciare dai nostri Paesi, una tassa sulle transazioni valutarie 
(del tipo della Tobin Tax) che renda costosi i trasferimenti intemazionali di denaro 
a scopo speculativo e offra il ricavato per finanziare lo sviluppo.
IL LAVORO STRUMENTO PER LA DIGNITÀ DELLA VITA
• Vogliamo che sia migliorata e venga applicata la legislazione intemazionale 
che impedisce lo sfruttamento lavorativo delle persone. Costo del lavoro più 
basso e più competitivo non deve significare umiliante.

L’AMBIENTE DOVERE GLOBALE
• Vogliamo che siano riconfermati immediatamente gli Accordi di Kyoto in 
tema ambientale e che sia indicato in modo trasparente il percorso futuro di 
rafforzamento dell’azione di tutela del Creato.
LIBERTÀ E DEMOCRAZIA ECONOMICA
• Vogliamo un’economia libera in cui siano impedite posizioni di monopolio, 
come quelle assunte da alcune multinazionali in grado di alterare il mercato e 
l’informazione sulla loro azione.
• Alio stesso modo vogliamo sia garantita un’informazione libera. 1 Paesi del 
G8 devono promuovere leggi che garantiscano a livello nazionale e intemazio­
nale la pluralità dei media e degli editori, vietando monopoli, per permettere una 
libertà responsabile a tutti i cittadini.
• Vogliamo un’informazione trasparente anche sulle caratteristiche dei prodotti 
alimentari in generale e in particolare degli organismi geneticamente modificati.

LA SCIENZA PER TUTTI
• Vogliamo che sia finanziata fortemente la ricerca pubblica in campo sanita­
rio, per rendere possibile la produzione di farmaci per le malattie diffuse tra le 
popolazioni più povere.
• Vogliamo regole che consentano produzione e distribuzione dei medicinali a 
costi sostenibili per le popolazioni più povere. Questo significa affrontare 
anche la questione della riforma della Proprietà Intellettuale.



Documentazione - G8 di Genova 1123

A Tor Vergata abbiamo ascoltato le parole del Papa: «Cari amici, vedo in voi le "senti­
nelle del mattino “ (cfr. Is 21,11-12) in quest'alba del Terzo Millennio. Nel corso del secolo 
che muore, giovani come voi venivano convocati in adunate oceaniche per imparare ad 
odiare, venivano mandati a combattere gli uni contro gli altri... Oggi siete qui convenuti per 
affermare che nel nuovo secolo voi non vi presterete ad essere strumenti di violenza e distru­
zione; difenderete la pace, pagando anche di persona se necessario. Voi non vi rassegnerete 
a un mondo in cui altri esseri umani muoiono di fame, restano analfabeti, mancano di 
lavoro. Voi difenderete la vita in ogni momento del suo sviluppo terreno, vi sforzerete con 
ogni vostra energia di rendere questa terra sempre più abitabile per tutti».

È esattamente quello che vogliamo fare.

DISCORSO DEL SANTO PADRE 
ALL’ANGELUS
DI DOMENICA 8 LUGLIO

1. Il mio pensiero va, oggi, ai partecipanti all'Incontro Nazionale di varie Asso­
ciazioni cattoliche, che si sta svolgendo a Genova, in vista della prossima Riunione 
dei Capi di Stato e di Governo. Essi hanno voluto rispondere, anche in questo 
modo, alla consegna che lo scorso anno affidai ai giovani a Tor Vergata: «Voi non vi 
rassegnerete - dicevo - a un mondo in cui altri esseri umani muoiono di fame, 
restano analfabeti, mancano di lavoro. Voi difenderete la vita in ogni momento del 
suo sviluppo terreno, vi sforzerete con ogni energia di rendere questa terra sempre 
più abitabile per tutti».

Mi unisco ai Vescovi liguri che, nella recente Lettera inviata ai fedeli delle loro 
Chiese, esprimono l'urgenza di «risvegliare in tutti, a partire dai responsabili della 
cosa pubblica, un sussulto di nuova "moralità" di fronte ai gravi e talvolta dram­
matici problemi di ordine economico-finanziario, sanitario, sociale, culturale, 
ambientale e politico».

In realtà, la fede non può lasciare il cristiano indifferente di fronte a simili que­
stioni di rilevanza mondiale. Essa lo sprona ad interpellare, con spirito propositivo, 
i responsabili della politica e dell'economia, chiedendo che l'attuale processo di 
globalizzazione sia fortemente governato dalle ragioni del bene comune dei citta­
dini del mondo intero, sulla base delle irrinunciabili esigenze della giustizia e della 
solidarietà.

2. Per questo i popoli più ricchi e tecnologicamente avanzati, resi consapevoli 
che Dio Creatore e Padre vuol fare dell'umanità un'unica famiglia, devono saper 
ascoltare il grido di tanti popoli poveri del mondo: essi chiedono, semplicemente, 
ciò che è loro sacrosanto diritto.

Ai Responsabili dei Governi di tutto il mondo e, in particolare, a quelli che si 
riuniranno a Genova desidero assicurare che la Chiesa si adopera con le persone di 
buona volontà per garantire che in questo processo vinca l'umanità tutta. La desti­
nazione universale dei beni della terra è, infatti, uno dei cardini della dottrina 
sociale della Chiesa.

Ai cristiani chiedo innanzi tutto una speciale preghiera per i Capi di Stato e di 
Governo e li esorto poi a lavorare insieme per costruire un mondo più unito nella



1124 Documentazione - G8 di Genova

giustizia e nella solidarietà. A questo compito i cristiani devono prepararsi con 
un'educazione morale e spirituale robusta, con una conoscenza approfondita della 
dottrina sociale della Chiesa e con un grande amore per Gesù Cristo, Redentore di 
ogni uomo e di tutto l'uomo.

3. Confido che, anche in questa circostanza, l'Italia saprà mostrare la sua tipica 
e squisita ospitalità verso tutti coloro che si recheranno a Genova, per questa circo­
stanza, in un clima di concordia e di serenità. Chiediamo alla Vergine Santissima di 
infondere nel cuore di ciascuno sentimenti di pace e di solidarietà, così che l'Incon­
tro previsto possa maturare decisioni favorevoli al vero bene dell'intera umanità.

LETTERA DEL CARDINALE PRESIDENTE
DEL PONTIFICIO CONSIGLIO
DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE
ALL’ARCIVESCOVO DI GENOVA

Roma, 16 luglio 2001 
Eminenza,

l’evento del 7 e dell’8 di luglio, con il quale è stato presentato a Genova il Manifesto ai 
Leaders del G8, non poteva non parlare agli occhi, alla mente e al cuore del Presidente del 
Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace!

Quanto abbiamo visto accadere nella Sua Città mi conforta sinceramente. Si è trattato 
del raduno di appartenenti a circa 70 Associazioni cattoliche impegnate a difendere la 
dignità umana in una forma che va incontro alle esigenze dei nostri tempi e al tempo stesso 
se ne discosta.

È dei nostri tempi la consapevolezza del ruolo essenziale della società civile e della 
necessità che tale ruolo sia visibile ma, manifestando separatamente, hanno dimostrato che 
la loro appartenenza alla realtà ecclesiale ne fa un’espressione della società civile non omo­
logabile alle altre.

È dei nostri tempi la consapevolezza che il contesto in cui vive l’umanità è investito in 
pieno dal fenomeno della globalizzazione, ma non è da tutti dato per scontato che nei dina­
mismi di tale fenomeno è possibile ed auspicabile scoprire l’originaria vocazione dell'uma­
nità a costituire un’unica famiglia (cfr. Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 
2000, n. 5).

È dei nostri tempi la consapevolezza che i problemi attualmente più scottanti, che 
saranno sul tappeto durante il vertice dei Leaders dei Paesi più industrializzati, sono quelli 
relativi ai conflitti, alla povertà, all’ambiente e alla necessità che per fronteggiarli l’archi­
tettura intemazionale sia rinnovata, ma non è conforme allo spirito del tempo andare a 
discuterne sotto ad un Crocifisso e all’interno di quattro chiese, terminando la giornata di 
riflessione con una Veglia di preghiera.

È, infine, dei nostri tempi la consapevolezza che le decisioni prese dai responsabili delle 
Nazioni ricche hanno ripercussioni sulle Nazioni povere, ma l’atteggiamento di dialogo e la 
convinzione che quei responsabili rappresentano anche gli appartenenti alle associazioni 
cattoliche italiane - «Voi siete noi», hanno scritto loro - non è, in linea generale, convin­
zione comune all’associazionismo che manifesta intorno al G8.



Documentazione - G8 di Genova 1125

I concetti evocati e le proposte presentate dai partecipanti al Raduno del 7 e dell’8 luglio 
per contribuire a risolvere le questioni più gravi legate alla globalizzazione, hanno richia­
mato in modo vivo alla mia mente il mandato che questo Pontificio Consiglio ha ricevuto 
per espresso desiderio dei Padri Conciliari.

Di fronte al problema cardine, quello della povertà che, paradossalmente, proprio 
quando esistono le risorse per batterla, colpisce un numero crescente di persone specie nella 
sua forma estrema, abbiamo sentito parlare di giustizia e definire da Lei, Eminenza, i diritti 
dei deboli non come diritti deboli, ma come diritti «del tutto uguali a quelli dei forti, dei 
grandi, dei ricchi». E, difatti, l’attenzione primaria della Chiesa va ai poveri, alle persone 
povere che essa non considera come un fardello, come fastidiosi importuni, ma come per­
sone che chiedono il diritto di «mettere a frutto la loro capacità di lavoro creando un mondo 
più giusto e per tutti più prospero» (Centesimus annus, 28).

A Genova abbiamo sentito invocare, sull’esempio di Giovanni Paolo II, la globalizza­
zione della solidarietà, di quella solidarietà che è «la determinazione ferma e perseverante 
ad impegnarsi per il bene comune» (Sollicitudo rei socialis, 38). E, come impegno fattivo, 
abbiamo sentito riferire di iniziative concrete quale quella della Conferenza Episcopale Ita­
liana per la cancellazione del debito di Zambia e Guinea la cui procedura, in collaborazione 
con il Governo italiano, prevede l’istituzione di un fondo di contropartita che verrà utiliz­
zato in programmi di sviluppo: un esempio in cui la soluzione del problema debitorio è al 
diretto servizio della lotta alla povertà. E, ancora, abbiamo sentito chiedere ai Responsabili 
dei Paesi più industrializzati una mobilitazione di risorse economiche che, cominciando con 
il mantenere fede agli impegni presi (primo fra tutti quello fissato oltre trent’anni fa, di con­
sacrare all’Aiuto Pubblico allo Sviluppo lo 0,7% del PIL), permetta ai poveri l’accesso ai 
servizi sociali di base, primariamente alle cure mediche e all’istruzione. Tutto ciò nella con­
sapevolezza che un modo più duraturo per dare corpo alla solidarietà a livello globale è 
senz’altro quello di abbattere le barriere del protezionismo e di permettere ai Paesi del Sud 
del mondo l’accesso effettivo ai mercati intemazionali.

È percorrendo vie come queste, tracciate dalla solidarietà universale in onore all’inter­
dipendenza dei popoli, che si potranno scongiurare i pericoli insiti nelle pieghe della povertà 
e che si traducono in minacce, più o meno immediate, all’ambiente naturale e, soprattutto, 
alla pace.

Bene comune, giustizia sociale, solidarietà, soggettività dei poveri, destinazione uni­
versale dei beni: le parole sentite risuonare a Genova sono fra i capisaldi dell’insegnamento 
sociale della Chiesa che il Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace ha mandato di 
approfondire e diffondere. Può, quindi, immaginare, Eminenza, il mio compiacimento nel- 
l’averLa sentita spronare i partecipanti al Raduno, in gran parte giovani, a studiare la dot­
trina sociale ed a fame uso nell’impegno sociale e politico!

Il mio cuore, infine, si è colmato di gioia quando ho sentito pronunciare, il 7 e 1’8 luglio, 
l’altra parola d’ordine: responsabilità.

Il cuore, nel senso attribuitogli dal linguaggio biblico di “coscienza”, è il luogo più 
intimo alla persona umana, quello in cui essa assume, appunto, le sue responsabilità; e que­
sto senso di responsabilità per gli altri caratterizza il cristiano. Infatti, in un mondo in cui 
«tutti siamo veramente responsabili di tutti» (Sollicitudo rei socialis, 38), il cristiano è chia­
mato ad esercitare la solidarietà come “virtù”, assumendo un atteggiamento che lo porti a 
«perdersi a favore dell’altro invece di sfruttarlo e a servirlo, invece di opprimerlo per il pro­
prio tornaconto» (Ibid.) per seguire l’esempio e il comandamento del Signore.

L’insegnamento sociale che evocavo poc’anzi, del resto, non è forse essenzialmente uno 
«strumento di evangelizzazione che annuncia Dio ed il mistero di salvezza in Cristo ad ogni 
uomo e, per la medesima ragione, rivela l’uomo a se stesso» (Centesimus annus, 54)? Per 
questo, il Santo Padre, domenica 8 luglio chiedeva ai cristiani di pregare per i Responsabili 
del G8 e di lavorare per un mondo unito preparandosi con una conoscenza approfondita



1126 Documentazione - G8 di Genova

della dottrina sociale e con un grande amore per Gesù Cristo Redentore di ogni uomo e di 
tutto l’uomo (cfr. Angelus dell’8 luglio 2001).

Eminenza, termino queste mie brevi riflessioni su quanto si è svolto nella sua Città 
sabato passato con il pensiero rivolto a quanto vi si svolgerà il prossimo fine settimana. Con­
siderando quanto provvidenziale sia stata la scelta di Genova, mi auguro che da lì, una Città 
di mare per eccellenza, ricchi e poveri, società civile e responsabili istituzionali possano 
simbolicamente “prendere il largo” insieme per affrontare con speranza il futuro (cfr. Novo 
Millennio ineunte, 1).

Profitto volentieri della circostanza per confermarmi, con sensi di distinto ossequio, del­
l’Eminenza Vostra devotissimo nel Signore.

* François-Xavier Nguyèn Card. Van Thuàn
Presidente

DOCUMENTO INTERCONFESSIONALE 
DELLE CHIESE E COMUNITÀ CRISTIANE 
DI GENOVA

Alle donne e agli uomini che rappresenteranno a Genova, nella Riunione del luglio 
2001, i Governi degli otto Paesi più ricchi della Terra:

«A voi grazia e pace» (2Cor 1,2).
E il saluto delle Chiese cristiane che sono in Genova.
Ci rivolgiamo in particolare a quanti si professano credenti in Cristo e provengono da 

popoli nella cui storia la fede cristiana ha avuto una grande incidenza: per la loro conoscenza 
della Rivelazione di Dio contenuta nella Bibbia, i credenti possono meglio di altri com­
prendere il significato del presente messaggio.

L’Incontro che terrete nella nostra Città è un’occasione che richiama noi stessi alla con­
versione del cuore e della vita. Ci ammonisce il Profeta Isaia: «... basta con i vostri crimini. 
E ora di smetterla di fare il male, imparate a fare il bene. Cercate la giustizia, aiutate gli 
oppressi, proteggete gli orfani e difendete le vedove» (Is 1,16-17).

Noi riconosciamo di non avere sempre sostenuto e difeso a sufficienza il diritto ad una 
vita degna della persona umana.

Ma è soprattutto «l’amore di Cristo» che «ci spinge, perché siamo sicuri che uno è morto 
per tutti» (2Cor 5,14). Per questo siamo obbligati ad annunciare l’Evangelo della salvezza 
per tutti gli uomini (cfr. ICor 9,16). Quale grande valore ha ogni uomo se è stato tanto amato, 
anzi se è con il più piccolo e il più povero che si identifica il Signore della storia (cfr. Mt 25)!

La spiritualità e le religioni sono forze privilegiate per svelare e tutelare la dignità di 
ogni persona umana. Siamo convinti che nessuna decisione politica, economica e finanzia­
ria possa prescindere dalle esigenze dell’etica, che vede al suo centro la persona con la 
dignità datale dal Creatore e con i compiti a lei affidati anche in rapporto alle risorse del­
l’universo.

Per questo chiediamo anche a voi di accogliere con noi il forte appello del Profeta e di 
condividere l’urgente impegno di dedicarci al bene e al progresso dell’umanità.

Desideriamo dirvi che molti di noi in questi giorni pregheranno perché gli atteggiamenti 
indicati ispirino, anzi penetrino il vostro Incontro e ad esso assicurino un tono di sensibilità



Documentazione - G8 di Genova 1127

profondamente umana; pregheranno perché «un cuore nuovo» (Ez 11,19) muova alla con­
versione quanti verranno in questi giorni nella nostra Città; pregheranno perché «giustizia e 
pace si bacino» (Sai 85, cfr. Sai 72). Noi crediamo nella potenza della preghiera.

Riascoltiamo, come primi interpellati, le parole che Gesù ha rivolto ai suoi discepoli: 
«Come sapete, quelli che pensano di essere sovrani dei popoli comandano come duri 
padroni. Le persone potenti fanno sentire con forza il peso della loro autorità. Ma tra voi non 
deve essere così. Anzi, se uno tra voi vuole essere grande, si faccia servo di tutti; e se uno 
vuole essere il primo, si faccia servitore di tutti» (Me 10,42).

Ci sentiamo impegnati nel farci servitori di tutti. Non vogliamo quindi lasciare soli i 
popoli, specie quelli del Sud del mondo, nel processo di una globalizzazione che non garan­
tisce valori autentici, accoglienza ai profughi, sicurezza di vita e convivenza pacifica tra 
etnie e popoli diversi. Non vogliamo lasciare i popoli vittime della guerra, che è madre di 
tutte le povertà. Proponiamo anche a voi lo stesso spirito di servizio. Solo questo spirito può 
dare legittimità morale e credibilità a decisioni e a scelte che si ripercuotono sulle sorti pre­
senti e future di tutta l’umanità. L’atteggiamento di servizio, infatti, non cerca gli interessi 
di pochi ma il bene di tutti, esige il dialogo con tutti e promuove la solidarietà operosa, spe­
cialmente con coloro che gridano il loro dolore, che vogliono riconosciuta la loro dignità, 
che reclamano il rispetto dei diritti che sono propri di ogni persona umana.

11 grido dei poveri della Terra! Lasciate che anche noi osiamo farcene voce. Molti cre­
denti, nelle varie Nazioni, anche nella nostra e nelle vostre, vivono in mezzo a loro e ne con­
dividono la sorte. Chiediamo che i “diritti dell’uomo” non siano recepiti solo in dichiarazioni 
di principio, ma siano affermati con decisioni e gesti politici ed economici concreti; in caso 
contrario la sopraffazione e l’esclusione continueranno ad essere ampiamente praticate, osta­
colando la costruzione effettiva di quella comunità “globale”, in cui tutti i popoli, tutti gli 
uomini, nella valorizzazione delle loro specifiche diversità e risorse, abbiano parte ai beni del 
creato e del comune lavoro umano. Di più, non possiamo ridurre il rispetto dei diritti umani 
solo alla fruizione dei beni economici, ma anche di quelli spirituali, morali e culturali.

Ognuno di noi ama la propria terra, il proprio Paese, la propria tradizione religiosa. Ma 
questo amore, che arricchisce le nostre diversità, non deve mai trasformarsi in diffidenza, 
paura e odio per l’altro. Denunciamo le chiusure dei nazionalismi come vere malattie del­
l’umanità; diciamo di no all’odio e ad ogni scelta da esso dettata. Possano i popoli vedere il 
giorno in cui le differenze siano considerate ricchezza comune.

Sentite al vostro fianco, sempre e in particolare nei giorni dell’Incontro, anzi vogliate al 
vostro tavolo di lavoro i poveri della terra, i miti, gli assetati e affamati di giustizia, coloro 
che piangono, i misericordiosi, i perseguitati (cfr. Mt 5). Nessun popolo sia da voi escluso 
dal diritto di sedere a pieno titolo alla mensa comune.

Per questo chiediamo interventi programmatici puntuali ed efficaci, secondo le irrinun­
ciabili esigenze della giustizia e della solidarietà tra i popoli. In questa linea si muovono le 
proposte che vengono da più parti c che noi stessi condividiamo.

In particolare, ricordiamo che durante la Riunione del G7 a Colonia nel 1999 furono 
prese risoluzioni impegnative. Ci riferiamo soprattutto alla riduzione del debito dei Paesi 
poveri altamente indebitati (HIPC), alla riqualificazione degli standard di ammissione alla 
riduzione, alla conversione del debito in programmazione per lo sviluppo, alla riformula­
zione dei criteri operativi degli Istituti finanziari sovranazionali e alla riforma delle loro 
competenze. Queste risoluzioni sono rimaste in gran parte inoperanti, nelle remore di com­
petenze e procedure, indifferenze, pregiudizi e reticenze; quando non sono state addirittura 
sconfessate. Quale credibilità può dare tutto questo? Non solo chiediamo l’attuazione di 
quelle risoluzioni, ma riteniamo necessario il loro aggiornamento, con la piena adozione 
degli obiettivi della Campagna “Juhilee 2000”, cioè la cancellazione totale o parziale del 
debito dei Paesi in via di sviluppo fino ad una quota realmente da loro sostenibile, l’attiva­
zione di procedure arbitrali bilaterali, la riconversione del debito al servizio dello sviluppo.



1128 Documentazione - G8 di Genova

Chiediamo ancora di non sottovalutare l’aggravamento dei sintomi di violenza struttu­
rale presente nella globalità dei rapporti culturali, ambientali ed economici, per molti dei 
quali sembra vicino il punto di non-ritomo.

Politiche insensibili al degrado della vita umana e sociale compromettono, anche per chi 
le sostiene, il bene stesso della pace e dell’umana convivenza. Chiediamo che tali politiche 
siano del tutto ripensate.

Concludiamo questo messaggio proponendo anche a voi l’appello che rivolgeva l’Apo­
stolo Paolo in occasione di una colletta a favore delle comunità più indigenti, adattandolo alle 
esigenze di giustizia che toccano interi popoli ai nostri giorni: «Voi conoscete ... la grazia del 
Signor nostro Gesù Cristo: per amore vostro, lui, che era ricco, si è fatto povero, per farvi 
diventare ricchi con la sua povertà. Voi che sin dall’anno scorso avete cominciato non soltanto 
ad agire, ma anche a volere questa iniziativa, fate ora in modo di portarla a termine. Come 
siete stati pronti nel prendere l’iniziativa, siatelo anche nel realizzarla con i mezzi che avete a 
disposizione ... In questo momento voi siete nell’abbondanza e perciò potete portare aiuto a 
loro che sono nella necessità. In un altro momento saranno loro, nella loro abbondanza, ad 
aiutare voi, nelle vostre difficoltà. Così ci sarà sempre uguaglianza» (2Cor 8,9-11.13-14).

Genova, 19 luglio 2001
Chiesa Anglicana
Chiesa Avventista
Chiesa Battista
Chiesa Cattolica
Chiesa Greco-Ortodossa

Chiesa Luterana
Chiesa Metodista
Chiesa Riformata Svizzera
Chiesa Valdese di Genova
Chiesa Valdese di Sampierdarena

MESSAGGIO PERSONALE 
DEL SANTO PADRE
AI RESPONSABILI
DELLE OTTO NAZIONI
PRESENTI A GENOVA

Nel momento in cui, come Responsabili delle otto Nazioni più sviluppate del 
mondo, vi accingete a riflettere sui più importanti problemi della vita internazio­
nale, desidero esprimervi la mia vicinanza umana e spirituale. Nello stesso tempo 
formulo il voto che durante questi intensi giorni di lavoro nessuna persona e nes­
suna Nazione siano escluse dalle vostre preoccupazioni! Senza lasciarvi schiacciare 
dal peso delle singole questioni, sono sicuro che vi impegnerete a promuovere una 
cultura della solidarietà che permetta soluzioni concrete ai problemi che più assil­
lano i nostri fratelli nella vita e nei rapporti con gli altri: la pace, la povertà, la salute 
e l'ambiente.

Nell'augurare di cuore un buon risultato al vostro Incontro, invoco su di voi la 
Benedizione di Dio onnipotente.

Dal Vaticano, 19 luglio 2001

IOANNES PAULUS PP. II



Documentazione 1129

La questione della validità del battesimo conferito 
nella Chiesa di Gesù Cristo dei Santi dell'ultimo giorno

La Congregazione per la Dottrina della Fede ha dato risposta negativa ad un “Dubbio” 
circa la validità del battesimo conferito nella Chiesa di Gesù Cristo dei Santi dell’ultimo 
giorno, meglio conosciuta come Mormoni. Dato che questa decisione cambia la pratica del 
passato di non contestare la validità di tale battesimo, sembra conveniente spiegare i motivi 
che hanno portato ad essa e al conseguente cambiamento di prassi.

Una tale spiegazione diventa ancora più necessaria, se si tiene presente che gli errori 
d’indole dottrinale non sono mai stati sufficienti per contestare la validità del Sacramento 
del battesimo. Infatti, già nella metà del III secolo il Papa Stefano I, opponendosi alle deci­
sioni di un Sinodo africano dell’anno 256, ricorda che deve essere mantenuta l’antica prassi 
di imporre le mani in segno di penitenza, ma non di ribattezzare l’eretico che viene alla 
Chiesa cattolica. Così grande profitto reca il nome di Cristo per la fede e la santificazione, 
che chiunque è stato battezzato nel nome di Cristo, in qualsiasi parte sia ciò accaduto, ha 
conseguito la grazia di Cristo '. Lo stesso principio si mantenne nel Sinodo di Arles del 3142. 
È ben conosciuta la lotta di Sant’Agostino contro i donatisti. Il Vescovo d’Ippona afferma 
che la validità del Sacramento non dipende né della santità personale del ministro, né dalla 
sua appartenenza alla Chiesa.

Anche i non cattolici possono amministrare validamente il battesimo. Si tratta sempre 
però del battesimo della Chiesa cattolica, che non appartiene a coloro che si separano da 
essa, ma alla Chiesa dalla quale si sono separati’. Questa validità è possibile perché Cristo 
è il vero ministro del Sacramento: Cristo è l’unico che davvero battezza, siano Pietro, o 
Paolo, o Giuda a battezzare4. Il Concilio di Trento, confermando questa tradizione, ha defi­
nito che il battesimo amministrato dagli eretici nel nome del Padre e del Figlio e dello Spi­
rito Santo, con l’intenzione di fare ciò che fa la Chiesa cattolica, è vero battesimo5.

I più recenti documenti della Chiesa cattolica mantengono la stessa dottrina. Il Codice 
di Diritto Canonico prescrive che non devono essere battezzati di nuovo coloro che sono 
stati battezzati in comunità ecclesiali non cattoliche (se non in caso di dubbio circa la mate­
ria o la forma o l’intenzione del ministro o del battezzato)6. Legato inevitabilmente a que­
sto problema è quello di chi può essere ministro del battesimo nella Chiesa cattolica. 
Secondo lo stesso Codice, in caso di necessità può battezzare chiunque, purché mosso da 
retta intenzione7. Il Codice di Diritto Canonico riprende gli elementi fondamentali della 
dottrina tridentina e segnala più esplicitamente qual è la retta intenzione richiesta: «In caso 
di necessità, chiunque, anche un non battezzato, purché abbia l’intenzione richiesta, può 
battezzare [utilizzando la formula battesimale trinitaria). L’intenzione richiesta è di voler 
fare ciò che fa la Chiesa quando battezza... La Chiesa trova la motivazione di questa pos­
sibilità nella volontà salvifica universale di Dio e nella necessità del battesimo per la sal­
vezza»*. Proprio per questa necessità del battesimo per la salvezza, la Chiesa cattolica ha

' Cfr. DH. 110-111.
» Cfr. DH, 123.
’ Cfr. Agostino, De Baptismo I 12, 19.
4 Cfr.. Agostino, InJoh. Ev. traci. VI. 1, 7. Cfr. CCC, 1127.
’ Cfr. DH. 1617.
• Cfr. can. 869 § 2.
’ Cfr. can. 861 § 2.
' CCC, 1256. Evidentemente la necessità del battesimo di cui si parla non va intesa in senso assoluto; cfr. 

Ihid., 1257-1261.



1130 Documentazione

avuto la tendenza a riconoscere largamente questa retta intenzione nel conferimento di que­
sto Sacramento, anche nel caso di una falsa comprensione della fede trinitaria, come p, es. 
nel caso degli ariani.

Tenuto conto di questa radicata prassi della Chiesa, applicata senza alcun dubbio alla 
molteplicità di comunità cristiane non cattoliche sorte dopo la cosiddetta riforma del secolo 
XVI, si spiega facilmente che quando negli Stati Uniti d’America apparve il movimento 
religioso di Joseph Smith verso il 1830, nel quale si applicavano correttamente la materia e 
le parole della forma del battesimo, questo fosse ritenuto valido, alla stregua del battesimo 
di tante altre comunità ecclesiali non cattoliche. Joseph Smith e Oliver Cowdery, secondo la 
loro dottrina, ricevettero il sacerdozio aaronico nel 1829. Ora considerati sia lo stato della 
Chiesa negli Stati Uniti nel secolo XIX sia i mezzi di comunicazione sociale del tempo, pur 
se il nuovo movimento religioso ottenne un numero considerevole di aderenti, la conoscenza 
che le Autorità ecclesiastiche potevano avere degli errori dottrinali che in quel nuovo gruppo 
si professavano fu necessariamente molto limitata durante tutto il secolo. Per i casi pratici 
che potevano presentarsi, si applicava la risposta del Sant’Uffizio del 9 settembre 1868 data 
per le comunità cristiane del Giappone che erano rimaste isolate e senza sacerdoti dal tempo 
della persecuzione degli inizi del XVII secolo. Secondo questa risposta,

1) coloro dei quali si dubita se sono stati battezzati validamente, debbono essere consi­
derati cristiani;

2) il battesimo deve essere considerato valido in ordine alla validità del matrimonio 
(Gasparri, Fontes, IV, n. 1007).

Nel secolo XX sempre più si acquisì nella Chiesa cattolica una conoscenza più 
approfondita degli errori trinitari che sotto gli stessi termini contiene la dottrina proposta 
dallo Smith e quindi sempre più si andò spargendo il dubbio sulla validità del battesimo con­
ferito dai Mormoni, nonostante che la forma quanto alla materialità dei termini coincida con 
quella adoperata dalla Chiesa. Ne seguì che insensibilmente si creò una prassi non uniforme, 
in quanto coloro che avevano una certa conoscenza personale della dottrina dei Mormoni 
ritenevano invalido il loro battesimo, mentre la prassi comune continuava ad applicare il 
principio tradizionale della presunzione di validità di tale battesimo, mancando una norma 
ufficiale al riguardo. Negli ultimi anni, in seguito alla richiesta della Congregazione per la 
Dottrina della Fede, la Conferenza Episcopale degli Stati Uniti ha intrapreso uno studio 
approfondito della delicata questione nella speranza di arrivare ad una conclusione defini­
tiva. Da parte sua la Congregazione per la Dottrina della Fede ha sottoposto a nuovo esame 
il materiale pervenuto dagli Stati Uniti, e quindi ha potuto risolvere il dubbio proposto.

Quali ragioni spingono adesso a questa posizione negativa rispetto alla Chiesa di Gesù 
Cristo dei Santi dell'ultimo giorno, che sembra in contrasto con l'atteggiamento della 
Chiesa cattolica lungo i secoli?

Secondo la dottrina tradizionale della Chiesa cattolica sono quattro i requisiti per far sì 
che il Sacramento del battesimo sia validamente amministrato: la materia, la forma, l’inten­
zione del ministro e la retta disposizione del soggetto. Esaminiamo brevemente ciascuno dei 
quattro elementi nella dottrina e nella prassi dei Mormoni.

1. La materia. Su questo punto non si pone nessun problema. Si tratta dell’acqua. I Mor­
moni praticano il battesimo per immersione’, che è uno dei modi della celebrazione del bat­
tesimo (applicazione della materia) che anche la Chiesa cattolica accetta.

II. La forma. Abbiamo visto come nei testi magisteriali sul battesimo c’è un riferimento 
all’invocazione della Trinità. La formula trinitaria è necessaria per la validità del Sacra­
mento1". La formula usata dai Mormoni potrebbe sembrare a prima vista una formula trini­
taria. Dice testualmente: «Essendo stato commissionato da Gesù Cristo, io ti battezzo nel

’ Cfr. Dottrine and Covenants 20:74.
10 Ai testi già menzionati si può aggiungere ancora il Concilio Lateranense IV (DH 802).



Documentazione 1131

nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo»". Le somiglianze con la formula usata 
nella Chiesa cattolica sono, a prima vista, evidenti, ma in realtà sono soltanto apparenti. Non 
c’è, infatti, coincidenza dottrinale di fondo. Non c’è una vera invocazione della Trinità per­
ché il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo, secondo la Chiesa di Gesù Cristo dei Santi dell’ul­
timo giorno, non sono le tre persone nelle quali sussiste l’unica divinità, ma tre dèi che for­
mano una divinità. Ognuno è diverso dall’altro, anche se esistono in armonia perfetta12. Lo 
stesso termine divinità ha un contenuto soltanto operativo, non sostanziale, perché la divi­
nità ha avuto origine quando i tre dèi decisero di unirsi e formare appunto la divinità per 
operare la salvezza dell’uomo ”. Questa divinità e l’uomo condividono la stessa natura e 
sono sostanzialmente uguali. Dio Padre e un uomo esaltato, oriundo di un altro pianeta, che 
ha acquistato il suo status divino tramite una morte simile a quella umana, via necessaria 
alla divinizzazione14. Dio Padre ha avuto dei parenti, e questo si spiega con la dottrina della 
regressione infinita degli dèi che inizialmente erano mortali15. Dio Padre ha una moglie, la 
Madre celeste, con la quale condivide la responsabilità della creazione. Procreano dei figli 
nel mondo spirituale. Il loro primogenito è Gesù Cristo, uguale a tutti gli uomini, il quale 
acquistò la sua divinità in un’esistenza pre-mortale. Anche lo Spirito Santo è figlio di geni­
tori celesti. Il Figlio e lo Spirito Santo sono stati procreati dopo l’inizio della creazione del 
mondo a noi conosciuto1'’. Quattro dèi sono direttamente responsabili dell’universo, tre di 
essi hanno stabilito un’alleanza e formano così la divinità.

Come facilmente si vede, alla coincidenza dei nomi non corrisponde in nessun modo un 
contenuto dottrinale che possa ricondursi alla dottrina cristiana sulla Trinità. Le parole 
Padre, Figlio e Spirito Santo per i Mormoni hanno un significato completamente diverso da 
quello cristiano. Le differenze sono talmente grandi, che non si può nemmeno considerare 
che questa dottrina sia un’eresia sorta da un falso intendimento della dottrina cristiana. L’in­
segnamento dei Mormoni ha una matrice completamente diversa. Non ci troviamo dunque 
di fronte al caso della validità del battesimo amministrato dagli eretici, affermata già fin dai 
primi secoli cristiani, né del battesimo conferito nelle comunità ecclesiali non cattoliche, 
contemplato nel can. 869 § 2.

111. L'intenzione del ministro celebrante. Una tale diversità dottrinale, che riguarda la 
stessa nozione di Dio, impedisce che il ministro della Chiesa di Gesù Cristo dei Santi dell’ul­
timo giorno abbia l’intenzione di fare ciò che fa la Chiesa cattolica quando conferisce il bat­
tesimo, cioè di fare ciò che Cristo ha voluto fare quando ha istituito e comandato il Sacramento 
del battesimo. Ciò diventa ancora molto più evidente se si pensa che nella loro concezione il 
battesimo non è stato istituito da Cristo, ma da Dio, e incominciò con Adamo '7. Cristo ha sem­
plicemente comandato la pratica di questo rito; ma non si tratta di una novità. È chiaro che l’in­
tenzione della Chiesa nel conferire il battesimo è certamente di eseguire il mandato di Cristo 
(cfr. Mt 28,19), ma allo stesso tempo di conferire il Sacramento che Cristo stesso ha istituito. 
Secondo il Nuovo Testamento c’è una differenza essenziale fra il battesimo di Giovanni e il 
battesimo cristiano. Il battesimo della Chiesa di Gesù Cristo dei Santi dell’ultimo giorno che 
avrebbe la sua origine non in Cristo ma già dall’inizio della creazione " non è il battesimo cri­
stiano, anzi, nega la sua novità. Il ministro mormone, che deve essere necessariamente il 
«sacerdote» ”, dunque formato severamente nella propria dottrina, non può avere altra inten-

" Cfr. Dot trine and Covenants 20:73.
11 Joseph F. Smith, ed., Teachings of thè Prophet Joseph Smith, Salt Lake City: Desert Book, 1976, p. 372.
11 Cfr. Encyclopedia of Mormonism, New York: Macmillan, 1992, voi. 2, p. 552.
14 Cfr. Teachings .... cit., pp. 345-346.
” Cfr. Teachings .... cit., p. 373.
“ Cfr. Encyclopedia of Mormonism, voi. 2. p. 961.
” Cfr. Book of Moses, 6:64.
" Cfr. James E. Talmage, Articles of Faith, Salt Lake City: Desert Book. 1990. pp. 110-111.
” Cfr. Dottrine and Covenants. 20:38-58.107:13.14.20.



1132 Documentazione

zione se non quella di fare ciò che fa la Chiesa di Gesù Cristo dei Santi dell’ultimo giorno, che 
è molto diverso rispetto a quello che intende fare la Chiesa cattolica quando battezza, cioè il 
conferimento del Sacramento del battesimo istituito da Cristo, che significa la partecipazione 
alla sua morte e alla sua risurrezione (cfr. Rm 6,3-11; Col 2,12-13).

Possiamo notare altre due differenze, non così fondamentali come quella precedente, 
ma che hanno pure una loro importanza.

A) Secondo la Chiesa cattolica, il battesimo cancella non soltanto i peccati personali ma 
anche il peccato originale, e perciò anche i bambini sono battezzati per la remissione dei 
peccati (cfr. i testi essenziali del Concilio di Trento: DH, 1513-1515). Questa remissione del 
peccato originale non è accettata dalla Chiesa di Gesù Cristo dei Santi dell'ultimo giorno, 
che nega 1’esistenza di tale peccato e perciò battezza soltanto le persone che hanno l’uso 
della ragione, al minimo otto anni, esclusi gli handicappati mentali2I). Infatti, la pratica della 
Chiesa cattolica di conferire il battesimo ai bambini è una delle principali ragioni per la 
quale i Mormoni dicono che la Chiesa apostatò nei primi secoli e dunque i Sacramenti in 
essa celebrati sono tutti invalidi.

B) Se un fedele battezzato nella Chiesa di Gesù Cristo dei Santi dell’ultimo giorno, 
avendo rinnegato la propria fede o essendo stato scomunicato, desidera tornare, deve essere 
ribattezzato21.

Anche per quanto riguarda questi ultimi elementi, è dunque chiaro che non si può con­
siderare valido il battesimo dei Mormoni; non essendo un battesimo cristiano, il ministro 
non può avere l’intenzione di fare ciò che fa la Chiesa cattolica.

IV. La disposizione del soggetto. Il battezzando, che ha già l’uso della ragione, è stato 
istruito con delle regole molto severe secondo la dottrina e la fede della Chiesa di Gesù Cri­
sto dei Santi dell'ultimo giorno. Si deve ritenere, pertanto, che non può pensare che il bat­
tesimo da lui ricevuto sia qualcosa di diverso da quanto gli è stato insegnato. Non sembra 
possibile che abbia una disposizione equivalente a quella che la Chiesa cattolica richiede per 
il battesimo degli adulti.

Riassumendo possiamo dire: il battesimo della Chiesa cattolica e quello della Chiesa di 
Gesù Cristo dei Santi dell'ultimo giorno differiscono essenzialmente, sia per quanto riguarda 
la fede nel Padre, nel Figlio e nello Spirito Santo, nel nome dei quali il battesimo viene con­
ferito, sia per quanto riguarda il riferimento a Cristo che lo ha istituito. Per tutto questo si 
capisce che la Chiesa cattolica debba considerare invalido, vale a dire non possa considerare 
vero battesimo, il rito così chiamato dalla Chiesa di Gesù Cristo dei Santi dell'ultimo giorno.

È ugualmente necessario sottolineare che la decisione della Congregazione per la Dot­
trina della Fede è una risposta ad una questione particolare riguardante la dottrina sul batte­
simo dei Mormoni, e ovviamente non indica un giudizio sulle persone che aderiscono alla 
Chiesa di Gesù Cristo dei Santi dell’ultimo giorno. Inoltre, Cattolici e Mormoni si sono tro­
vati spesso a lavorare insieme su una serie di problemi riguardanti il bene comune dell’in­
tera umanità. Si può quindi sperare che attraverso ulteriori studi, il dialogo e la buona 
volontà, sia possibile progredire nella comprensione reciproca e nel mutuo rispetto.

p. Luis E Ladaria, S.I.
Consultore della Congregazione 

per la Dottrina della Fede

Da L'Osservatore Romano, 16-17 luglio 2001

211 Cfr. Articles of Faith, cit., pp. 113-116.
21 Cfr. Articles of Faith, cit., pp. 129-131.



Documentazione 1133

Risposta della Congregazione per la Dottrina della Fede 
ad un Dubbio circa la validità del battesimo conferito 

nella “Chiesa di Gesù Cristo dei Santi dell’ultimo giorno”

1. Persistenza del dubbio
La Congregazione per la Dottrina della Fede ha dato risposta negativa al Dubbio se il 

battesimo conferito nella Chiesa di Gesù Cristo dei Santi dell’ultimo giorno, conosciuti 
come Mormoni, sia da ritenersi valido.

La Risposta suppone che c’era una prassi pastorale e amministrativa da parte della 
Chiesa cattolica non chiara e unitaria al riguardo.

In un precedente articolo (L. Ladaria, La questione della validità del battesimo confe­
rito nella Chiesa di Gesù Cristo dei Santi dell’ultimo giorno: L'Osservatore Romano, 16-17 
luglio 2(X)1 ) * sono già state esposte le ragioni storico-dottrinali che fondano detta risposta. 
Pertanto mi limito ad illustrare gli effetti pastorali, amministrativi e giudiziari che possono 
derivare nella Chiesa cattolica, specialmente nel campo matrimoniale.

2. Effetti pastorali e giuridici della “Risposta”

La Risposta, a prescindere da altre considerazioni, ha una valenza pastorale e canonica 
di grande portata.

Innanzi tutto va rilevato che la decisione è finalizzata soprattutto a dare unità alla prassi 
pastorale, amministrativa e giudiziaria nella Chiesa nei confronti dei Mormoni, special- 
niente in caso di domanda di ammissione nella Chiesa cattolica oppure in caso di richiesta 
di matrimonio con un cattolico. Proprio per gli effetti canonici che essa comporta, la sua 
applicazione riveste carattere strettamente obbligatorio per tutti coloro che hanno responsa­
bilità amministrativa o giudiziaria nella Chiesa.

Non si tratta, infatti, di una decisione soltanto dottrinale, ma di un provvedimento di 
grande rilievo canonico, specialmente nel campo matrimoniale. Va rilevato che la decisione 
della Congregazione per la Dottrina della Fede non stabilisce una presunzione, nel senso 
tecnico del termine, secondo cui «praesumptio est rei incertae probabilis coniectura» (can. 
1584); ma afferma una verità certa che deve reggere l’attività amministrativa e giudiziaria 
in tutta la Chiesa nelle fattispecie in cui sia da tener presente il battesimo dei Mormoni in 
relazione alla Chiesa. Basta che consti con certezza che un battesimo è stato amministrato 
nella Chiesa di Gesù Cristo dei Santi dell’ultimo giorno, per ritenerlo invalido a tutti gli 
effetti, senza ulteriori ricerche. Perciò d’ora in poi. nella problematica riguardante il batte­
simo dei Mormoni, il dubbio sul battesimo può versare soltanto sul fatto di essere stato 
amministrato nella Chiesa di Gesù Cristo dei Santi dell’ultimo giorno, non però sull’invali­
dità del medesimo, se consta che è stato in essa amministrato.

3. Catecumenato e sacramenti dell'Iniziazione

La Risposta suppone che i Mormoni a tutti gli effetti della prassi pastorale, ammini­
strativa e giudiziaria della Chiesa non vanno considerati come appartenenti ad una "comu­
nità ecclesiale non in piena comunione con la Chiesa cattolica”, ma semplicemente come

* Pubblicato in questo fascicolo di RDTo alle pp. 1129-1132 IN.d.RJ.



1134 Documentazione

non battezzati. Quindi se un mormone vuole farsi cattolico non possono essergli applicate 
le norme che reggono l’ammissione alla Chiesa dei cristiani non cattolici; ma semplice- 
mente le norme riguardanti i non battezzati in assoluto che chiedono il battesimo nella 
Chiesa e si preparano per riceverlo, cioè le norme dei catecumeni (cfr. canoni 606. 788. 
1183 § 1).

Da rilevare però che la catechesi in questo caso deve essere molto più intensa e accu­
rata, in quanto si tratta in primo luogo di correggere e sradicare gli errori, molto gravi, che 
sottostanno agli stessi termini che la Chiesa adopera. Se la Conferenza Episcopale, a norma 
del can. 788 § 3, ha emanato Statuti con cui ordinare il catecumenato, sarà necessario adat­
tarli pastoralmente ai catecumeni provenienti dai Mormoni, in quanto è del tutto necessaria 
per loro una catechesi molto specifica che tenga conto degli equivoci dottrinali in cui il cate­
cumeno potrebbe incorrere. Ovviamente il catecumenato ben fatto prepara comunque alla 
recezione dei Sacramenti, specialmente ai sacramenti dell’Iniziazione (cann. 851, 1°. 866).

Proprio perché secondo la Risposta i Mormoni sono da considerare non battezzati, essi 
non godono del favore che il diritto concede agli appartenenti ad una comunità ecclesiale 
non cattolica di poter assistere al battesimo, insieme con un padrino cattolico, in qualità di 
testimone del battesimo (can. 874 § 2). Per lo stesso motivo non si possono applicare ai 
Mormoni i canoni che regolano la communicatio in sacris riguardo ai sacramenti della Peni­
tenza, dell’Eucaristia e dell’Unzione degli infermi con i cristiani non cattolici (cann. 844- 
845), dato che i Mormoni vanno considerati come non battezzati.

4. Matrimonio

a) Questione previa
Nell’ambito del matrimonio, la decisione della Congregazione per la Dottrina della 

Fede ha una grande importanza, sia nel campo amministrativo sia in quello giudiziario. Pro­
prio per tale motivo si pone una questione previa: questa decisione si applica anche ai matri­
moni celebrati prima della sua pubblicazione oppure soltanto ai matrimoni che verranno 
celebrati dopo? La Risposta certamente non è una legge né un’interpretazione autentica di 
una legge positiva dubbia, che riguarderebbe soltanto il futuro (cann. 9 e 16). Si tratta invece 
di una decisione che presuppone un Dubbio riguardante la dottrina sul valore del battesimo 
dei Mormoni. Ora il battesimo era lo stesso sia prima che dopo la Risposta. Gli studi con­
dotti al riguardo hanno portato alla certezza morale che tale battesimo non è valido, anche 
se la materia remota e prossima e le parole della forma prese materialmente sono quelle 
della Chiesa. Perciò la Risposta si applica ai matrimoni celebrati dai Mormoni sia prima che 
dopo la sua pubblicazione.

b) Ammissione al matrimonio

Ciò premesso, la prima conseguenza che va sottolineata è che il matrimonio dei Mor­
moni contratto fra di loro o con altra persona validamente battezzata non è matrimonio 
sacramento (can. 1055), e quindi le proprietà essenziali del matrimonio, l’unità e l’indisso­
lubilità, non conseguono quella «peculiare stabilità in ragione del sacramento» che è propria 
del matrimonio cristiano (can. 1056). In altre parole, il matrimonio contratto fra appartenenti 
alla Chiesa di Gesù Cristo dei Santi dell'ultimo giorno o con una parte battezzata non è 
matrimonio rato né quindi rato e consumato, anche «se i coniugi hanno compiuto, in modo 
umano, l’atto per sé idoneo alla generazione della prole, al quale il matrimonio è ordinato 
per sua natura» (cfr. can. 1061).

Per celebrare il matrimonio di un cattolico con un mormone, il parroco dovrà stare par­
ticolarmente attento a non applicare le norme dei matrimoni misti, relative al matrimonio «fra 
due persone battezzate delle quali una sia stata battezzata nella Chiesa cattolica o in essa



Documentazione 1135

accolta dopo il battesimo e non separata dalla medesima con atto formale, l’altra invece sia 
iscritta a una Chiesa o comunità ecclesiale non in piena comunione con la Chiesa cattolica» 
(can. 1124). 11 matrimonio di cui in questo canone è certamente vietato senza la licenza del­
l’Ordinario del luogo, il quale, adempiute le condizioni prescritte, la può concedere se vi è 
una giusta e ragionevole causa; ma il matrimonio sarebbe valido anche se celebrato senza tale 
licenza dato che la proibizione non costituisce una legge invalidante (cfr. cann. 1125-1126).

Debbono, invece, essere applicate le norme che reggono i matrimoni ai quali si oppone 
l’impedimento di disparità di culto, di cui al can. 1086: «È invalido il matrimonio tra due per­
sone, di cui una sia battezzata nella Chiesa cattolica o in essa accolta e non separata dalla 
medesima con atto formale, e l'altra non battezzata» (§ 1). 1 Mormoni sono da considerare 
non battezzati, quindi il matrimonio di uno di loro con un cattolico senza la dispensa dal­
l’impedimento, concessa dall’autorità competente - l’Ordinario del luogo - è invalido, non 
solo illecito. L’Ordinario del luogo non deve concedere la dispensa se non consta dell'adem- 
pimento delle condizioni di cui ai cann. 1125-1126; tuttavia l’omissione di questo requisito 
previo non rende nulla la concessione della licenza (§ 2). Va rilevato inoltre che in forza della 
Risposta non ha applicazione ai Mormoni il caso previsto nel § 3: «Se al tempo della cele­
brazione del matrimonio una parte era ritenuta comunemente battezzata o era dubbio il suo 
battesimo, si deve presumere a norma del can. 1060 la validità del matrimonio finché non sia 
provato con certezza che una parte era battezzata e l’altra invece non battezzata». Oggi non 
c’è dubbio sulla non validità del battesimo dei Mormoni, quindi il caso previsto in questa 
norma di per sé non si pone quando si tratta di un matrimonio fra un cattolico e un mormone.

c) Forma di celebrazione

Presupposta la dispensa dall’impedimento di disparità di culto, particolarmente delicata 
può diventare la celebrazione di un tale matrimonio per quanto concerne la forma canonica 
e liturgica.

Da una parte non c’è dubbio che la forma canonica è obbligatoria per la validità del 
matrimonio fra un cattolico e un mormone (can. 1117); tuttavia l’Ordinario del luogo può 
dispensare, osservando le condizioni prescritte dal can. 1127 § 2. Dovrà però tener ben pre­
sente che, benché socialmente i Mormoni forse possano essere considerati cristiani, nel foro 
ecclesiastico sono da considerare non battezzati e quindi per la dispensa della forma canonica 
si dovranno applicare i criteri che la Conferenza Episcopale abbia stabilito per la dispensa 
della forma nei matrimoni fra un cattolico e uno non battezzato (cann. 1128 e 1127 § 2),

Per quanto riguarda la forma liturgica, bisogna tener ben presenti le differenze che sia 
il can. 1118 sia i libri liturgici stabiliscono fra il matrimonio di un cattolico con un battez­
zato non cattolico, e il matrimonio di un cattolico con un non battezzato. Secondo il can. 
1118 il matrimonio tra cattolici o tra una parte cattolica e un’altra non cattolica battezzata 
deve essere celebrato nella chiesa parrocchiale; con il permesso dell’Ordinario del luogo o 
del parroco potrà essere celebrato in altra chiesa o oratorio (§ 1); tuttavia l’Ordinario del 
luogo può permettere che il matrimonio sia celebrato in altro luogo conveniente (§ 2); 
invece la celebrazione in chiesa non è obbligatoria, ma soltanto permessa, se si tratta di un 
matrimonio fra cattolico e non battezzato (§ 3). Quindi al matrimonio di un cattolico con un 
mormone, a prescindere dalla prassi che sia stata seguita prima, dopo la Risposta della Con­
gregazione per la Dottrina della Fede deve essere applicata la norma del § 3 del can. 1118.

4) Privilegio paolino

E dottrina cattolica che «il matrimonio rato e consumato non può essere sciolto da nes­
suna potestà umana e per nessuna causa, eccetto la morte» (can. 1141), mentre i matrimoni 
non rati anche se consumati, dati determinati presupposti, possono essere sciolti per la pote­
stà concessa da Cristo alla Chiesa.



1136 Documentazione

La Risposta della Congregazione per la Dottrina della Fede ha una rilevanza particolare 
in questo settore. Dato che il battesimo dei Mormoni va considerato non valido a tutti gli 
effetti amministrativi e giudiziali, per quanto concerne il loro eventuale scioglimento, il loro 
matrimonio va trattato come tutti i matrimoni che non sono rati anche se consumati. E in 
primo luogo può avere applicazione il privilegio paolino, se si verificano le condizioni che 
tale istituto richiede.

La prima condizione perché possa essere applicato il privilegio paolino è che il matri­
monio sia stato celebrato fra due non battezzati. Nel caso dei Mormoni le possibilità sono 
due: che il matrimonio sia stato celebrato fra due Mormoni oppure fra un mormone e un 
altro non battezzato. Per semplificare, prendiamo in considerazione soltanto il matrimonio 
fra due Mormoni.

La seconda condizione è il battesimo di uno dei due coniugi. Ripetiamo che nel caso 
presente non si tratta, nonostante le apparenze, dell’ammissione alla piena comunione della 
Chiesa di un cristiano appartenente ad una comunità ecclesiale che non è in piena comu­
nione con la medesima, ma della conversione e battesimo di un non battezzato, con la par­
ticolare difficoltà che abbiamo sottolineato sopra parlando del catecumenato, che nel caso 
viene aggravata dal fatto che si tratta di una persona sposata con un coniuge che rimane 
negli errori dei Mormoni, dai quali il coniuge battezzato ha dovuto liberarsi per accettare le 
verità della fede cristiana.

Superato il catecumenato e ricevuto il battesimo, perché possa essere applicato il privi­
legio paolino si richiede il cosiddetto "discessus” del coniuge che rimane mormone. Tale 
"discessus" si verifica se costui «non vuole coabitare con la parte battezzata o non vuole 
coabitare pacificamente senza offesa al Creatore, eccetto che sia stata questa a darle, dopo 
il battesimo, una giusta causa per separarsi» (can. 1143 § 2). Anche su questo punto, il caso 
di un coniuge mormone che si battezza di per sé sembra debba comportare peculiari diffi­
coltà perché il coniuge non battezzato, specialmente se è fervente credente e praticante della 
dottrina dei Mormoni, voglia coabitare pacificamente con la parte battezzata senza offesa al 
Creatore. Un semplice pagano, infatti, di solito ha ignoranza piuttosto che errori radicati in 
materie religiose, specialmente relative al Cristianesimo; un mormone invece ha un insieme 
di errori, generalmente molto radicati, espressi per di più con termini presi dalla Rivelazione 
e dalla teologia cristiana. Una pastorale accurata dovrà assistere in modo molto peculiare la 
parte battezzata, illuminandola sulle possibilità di soluzione che le offre il privilegio pao­
lino, se veramente la vita con il coniuge non battezzato diventa molto difficile per l’eserci­
zio della vita cristiana.

Perché il coniuge battezzato possa validamente contrarre nuovo matrimonio, si deve 
sempre interpellare la parte non battezzata se voglia essa pure ricevere il battesimo; o se 
almeno voglia coabitare con la parte battezzata pacificamente, senza offesa al Creatore (can. 
1144 § 1). Nel caso dei Mormoni, per quanto riguarda la domanda se vuole ricevere il bat­
tesimo, sarà pastoralmente necessaria una spiegazione assai approfondita, anzi una vera 
catechesi, sul senso del nuovo battesimo, essenzialmente diverso da quello ricevuto nella 
sua Chiesa di Gesù Cristo dei Santi dell'ultimo giorno. Nella pratica non sembra facile che 
si possano dare dei casi nei quali, da un lato, la parte battezzata abbia fondamento sufficiente 
per tentare Viter verso un eventuale futuro matrimonio cristiano e, dall’altro canto, che il 
coniuge non battezzato si decida anche a ricevere il battesimo di fronte a questa eventualità. 
Per lo più il non battezzato risponderà negativamente. Anche riguardo alla domanda se 
vuole coabitare pacificamente con la parte battezzata, senza offesa al Creatore, per lo più 
risponderà negativamente. Tuttavia può verificarsi il caso, anche fra i Mormoni, che di 
fronte alla possibilità di cui gode il coniuge battezzato di contrarre secondo matrimonio, il 
coniuge non battezzato accetti le condizioni di coabitare pacificamente, rispettando le esi­
genze religiose dell’altro. In questa ipotesi, probabilmente poco frequente, si richiede una



Documentazione 1137

cura pastorale molto attenta verso la parte battezzata per sostenerla nella sua convivenza 
coniugale che senza dubbio diventerà non facile, a causa della diversità della fede e dei sen­
timenti religiosi.

Ovviamente tale interpellazione può essere omessa quando «da un procedimento 
almeno sommario e estragiudiziale risulti che non è possibile o che sarebbe inutile farla» 
(can. 1144 § 2). Se la parte non battezzata risponde negativamente all’interpellazione o que­
sta è stata omessa legittimamente, «la parte battezzata ha diritto a contrarre nuovo matri­
monio con una parte cattolica» (can. 1146) e il primo matrimonio verrà sciolto al momento 
stesso della celebrazione del secondo (can, 1143 § 1).

L’Ordinario del luogo, osservata la normativa dei matrimoni misti, può concedere che 
la parte battezzata possa contrarre matrimonio, applicando il privilegio paolino, con una 
parte non cattolica, battezzata o non battezzata (can. 1147). Nel caso dei Mormoni, difficil­
mente sarà pastoralmente consigliabile concedere la dispensa dall'impedimento di disparità 
di culto perché la parte battezzata possa contrarre un secondo matrimonio con un altro mor­
mone. La convivenza coniugale infatti con uno che professa gli stessi errori dai quali il neo­
fi to con tanta fatica è riuscito a liberarsi comporterebbe pericoli non indifferenti per la sua 
fede e per la pratica della sua vita cristiana.

I Mormoni attualmente, e in linea generale, non ammettono la poligamia. Perciò il pri­
vilegio di cui gode il non battezzato che abbia contemporaneamente più mogli non battez­
zate, secondo il quale, se riceve il battesimo nella Chiesa cattolica, può ritenerne una qual­
siasi, licenziando le altre (can. 1148), non può avere applicazione ai Mormoni. Invece può 
essere loro applicabile l’altro privilegio previsto nel diritto (can. 1149), secondo il quale in 
caso di due coniugi non battezzati, se uno di loro, ricevuto il battesimo nella Chiesa catto­
lica, non può stabilire la coabitazione con l’altro coniuge non battezzato a causa della pri­
gionia o della persecuzione, può contrarre un altro matrimonio, anche se nel frattempo l’al­
tra parte avesse ricevuto il battesimo, fermo restando che dopo il battesimo dei due non ci 
sia stata la consumazione del loro matrimonio.

e) Scioglimento del matrimonio “in favorem fidei”

Ci sono matrimoni celebrati fra due non battezzati che, anche se uno di loro si battezza, 
non adempiono le condizioni del privilegio paolino. Inoltre ci sono i matrimoni celebrati 
fra un battezzato e uno non battezzato ai quali ovviamente non può essere applicato il pri­
vilegio paolino, che richiede come punto di partenza un matrimonio celebrato fra due non 
battezzati. Tali matrimoni però, dati determinati presupposti, possono essere sciolti dalla 
Potestà suprema del Romano Pontefice. Nel caso dei Mormoni, applicando la Risposta 
della Congregazione per la Dottrina della Fede, tali fattispecie possono verificarsi sia nei 
matrimoni fra due Mormoni che nei matrimoni fra un mormone e un battezzato sia catto­
lico sia non cattolico. Dato che è certo che il battesimo dei Mormoni non è valido, si ha la 
certezza che il matrimonio fra due Mormoni e il matrimonio di un mormone con un bat- 
fezzato non è rato e quindi è suscettibile di essere sciolto come gli altri matrimoni fra due 
non battezzati oppure fra un battezzato e uno non battezzato, purché si verifichino le con­
dizioni richieste.

Dopo la Risposta non può esserci dubbio che, per i casi che possano presentarsi, ai 
matrimoni dei Mormoni si debbono applicare le Norme della Congregazione per la Dottrina 
della Fede relative allo scioglimento del matrimonio “in favorem fidei". Per economia pro­
cedurale sarà opportuno che nelle Curie diocesane i casi dei Mormoni vengano istruiti con 
Particolare diligenza, specialmente per quanto riguarda la prova del battesimo ricevuto nella 
Chiesa di Gesù Cristo dei Santi dell'ultimo giorno, punto chiave per avere la certezza che 
fa persona in questione non è stata battezzata validamente. Gli altri elementi di prova sono 
quelli richiesti nelle Norme per tutti i casi.



1138 Documentazione

f) Cause di nullità
La Risposta potrebbe dare luogo ad alcune cause di nullità dei matrimoni celebrati fra 

Mormoni e cattolici, sia di matrimoni celebrati prima che dopo la pubblicazione della mede­
sima. La causa principale di tali nullità senza dubbio viene costituita dalla non difficile con­
fusione fra le due specie di matrimoni misti: quella cioè fra un cattolico e uno iscritto a una 
comunità ecclesiale non in piena comunione con la Chiesa cattolica (can. 1124) e quella fra 
un cattolico e uno non battezzato (can. 1086). Come abbiamo accennato sopra, il matrimo­
nio fra cattolici e altri battezzati non cattolici è proibito senza la licenza dell'Ordinario del 
luogo, ma è valido anche se celebrato senza tale licenza, mentre il matrimonio fra un catto­
lico e uno non battezzato non solo è proibito, ma la proibizione comporta un impedimento, 
che, se non interviene la dispensa, rende nullo il matrimonio. Perciò se un matrimonio fra 
un cattolico e un mormone fosse stato trattato nel passato o lo fosse nell’avvenire come 
matrimonio fra cattolico e battezzato, e quindi senza la dispensa dall’impedimento di dispa­
rità di culto, tale matrimonio dovrebbe essere sanato in radice, se si verificano le condizioni 
richieste, altrimenti sarebbe suscettibile di una causa di nullità matrimoniale. Riguardo agli 
altri capi di nullità, non sembra ci siano cause specifiche nei matrimoni fra cattolici e Mor­
moni che potrebbero dare fondamento a nullità particolari.

p. Urbano Navarrete, S.l. 
Consultore della Congregazione 

per il Culto Divino 
e la Disciplina dei Sacramenti

Da L'Osservatore Romano, 25 luglio 2001



Documentazione 1139

Sviluppo e coerenza delle interpretazioni magisteriali 
del pensiero rosminiano

L’esigenza di aprire un varco per un cammino nuovo sembra caratterizzare in modo 
determinante la Chiesa all’indomani dei tragici e tumultuosi eventi della Rivoluzione fran­
cese e delle guerre napoleoniche. Situazioni nuove imponevano una svolta, impresa certa­
mente ardua, non tanto a motivo degli sconvolgimenti politici e militari avvenuti, ma di 
fronte alle nuove sfide provenienti dal mondo filosofico, dominato dal Kantismo e dall’I­
dealismo. Il mondo cattolico era infatti diviso tra due fronti: se i più riottosi al nuovo difen­
devano un risoluto ritorno alla filosofia scolastica, vi era sul versante opposto la tendenza 
innovativa di coloro che auspicavano il ricorso alle nuove filosofie, pur dopo aver eliminato 
in esse gli errori e le affermazioni incompatibili con la fede cattolica.

In Italia è Antonio Rosmini-Serbati l’esponente di maggior spicco di questa corrente: 
egli si distingue tra tutti per genialità ed energia profusa. Se il suo esordio letterario fu con­
traddistinto da dimostrazioni di stima da parte della Chiesa - lo stesso Papa Gregorio XVI 
gliela esprime in una lettera nel 1839 -, ben presto tuttavia, muta il clima e sorgono sul suo 
conto giudizi discordanti tra gli studiosi italiani. Trascorso un breve periodo di calma appa­
rente, scoppia un’aspra controversia cui Papa Gregorio pone termine con un decreto del 7 
marzo 1843, ingiungendo alle parti il silenzio, pur senza sortire alcun effetto. Papa Pio IX, 
nei primi anni di Pontificato, chiama nella Curia Rosmini, dal quale però inizia a prendere 
le distanze con gli avvenimenti del 1848. L’anno seguente sono infatti poste all’Indice due 
opere di Rosmini: Delle cinque piaghe della Chiesa e La costituzione secondo la giustizia 
sociale. Malgrado questo, la benevolenza di Pio IX non venne meno. Il 13 marzo 1851 il 
Papa si sentì in dovere di ripetere lo stesso monito del suo Predecessore, ancora una volta 
senza gli effetti sperati.

Il Decreto "Dimittantur" della Congregazione dell'Indice

La controversia sulle opinioni del Rosmini raggiunse toni accesi finendo con l’essere 
deferita alla Sacra Congregazione dell'Indice. Sotto la presidenza del Cardinale Prefetto de 
Andrea, nella riunione del 26 aprile 1854, il Segretario e quindici Consultori prendono in 
esame i pareri formulati da otto teologi di nomina papale, chiamati ad esprimere un giudi­
zio sulla sua opera omnia. Su due punti tutti i Consultori concordano. In primo luogo nelle 
opere non c’è nulla che meriti una censura. In secondo luogo va promulgato un decreto. I 
Pareri sono invece divergenti su un terzo punto: nove Consultori si pronunciano per un giu­
dizio negativo su due scritti (Le Postille e Le lettere di un prete Bolognese); sei ritengono 
giusto che la Santa Sede difenda la buona reputazione del Roveretano'. Un altro dà un giu­
dizio cautamente positivo sulle opere, e infine uno, pur ritenendo degne di censura le due 
opere, è però incline a demandare il giudizio definitivo ai Cardinali e al Santo Padre. Già 
all’inizio dell”’affare” Rosmini, negli ambienti del Vaticano vanno quindi delincandosi due 
diversi giudizi sul Roveretano.

11 3 luglio 1854 si riunisce la Congregazione, sotto la presidenza di Pio IX. Sono pre­
senti il Cardinale Prefetto de Andrea e sette altri Porporati, quattordici Consultori, nonché il 
Segretario della Congregazione. I Consultori ripetono il loro voto di aprile. In una lettera al

' «Pronuntiaverunt ex Consultoribus Novem: Improbanda esse scripta quei ( ?) titulis “Le Postille" et “Le let­
tere di un prete Bolognese", sex vero existimarunt "Supplicandum S. Sedi Apostolicae ut famae Viri Clarissimi con­
sulatur" ».



1140 Documentazione

Cardinale Prefetto, un Cardinale assente alla seduta si dichiara d’accordo con i voti dei Con­
sultori. Diversi i pareri degli otto Cardinali presenti: due propongono «Dilata», quattro 
«Dimittenda esse opera et reprobanda opera “Le Postille” et “Le lettere del Prete Bolo­
gnese”». Due sono invece incerti, ma alla fine accettano la soluzione «Dimittenda». Tra i 
Cardinali si evidenzia perciò una generale tendenza verso il «Dimittenda», pur con qualche 
dubbio e sfumatura. La disparità di giudizio da parte della Chiesa italiana ha ripercussioni 
anche sulla Consulta.

Il Protocollo annota alla fine: «Il Papa, avendo inteso tutta la discussione, si riservò di 
manifestare la finale risoluzione» . E questa sua decisione2 venne il 1° agosto: «Esse dimit­
tenda». Questo decreto è quindi una decisione del tutto personale di Pio IX.

Il senso del '‘Dimittenda"

Segue un periodo di calma, infranta da una nuova discussione incentrata sul senso della 
formula "Dimittenda", introdotta da Benedetto XIV senza però ulteriori spiegazioni. Non 
stupisce quindi che in un’atmosfera così tesa, una tale lacuna attirasse l’attenzione.

Del periodo 1875/76 si conservano alcune lettere ove si chiede spiegazione circa l’e­
satto senso del "Dimittenda". Il 12 giugno 1876 il Cardinale de Luca - Prefetto della Sa­
cra Congregazione dell’Indice - rilascia una dichiarazione il cui contenuto può esser così 
riassunto: la formula “Dimittatur opus" significa che un libro non contiene nulla contro 
la fede cattolica ed i costumi e perciò non merita nessuna censura teologica. In opinioni 
filosofiche e in verità teologiche è lecito difendere o aggredire, purché con misura e pru­
denza.

La morte aveva nel frattempo colto A. Rosmini (1° luglio 1855). Quattro anni dopo la 
sua scomparsa si era intrapresa la pubblicazione della sua Teosofia. Nel 1878 muore Pio IX 
al quale succede Leone XIII, distintosi già nel Concilio per aver richiesto una condanna del­
l’ontologismo '. L’anno seguente l’elezione viene promulgata l’Enciclica Aeterni Patris, che 
accoglie con favore il grande rinnovamento avvenuto nella Scolastica e nel Tomismo. L’En­
ciclica trova terreno fertile anche per il crescente entusiasmo che circonda l’autorità papale, 
entusiasmo alimentato dalla recente proclamazione del dogma dell’Infallibilità, senza 
troppo tener conto della distinzione - oggi familiare - tra Magistero straordinario ed ordi­
nario. Il tributo papale al Tomismo segnava indirettamente un brusco ridimensionamento dei 
consensi per la Teosofia, tra l’altro pubblicata priva di apparato critico e di commentari. Di 
lì a poco si profilò l’inevitabile scontro. La differenza rispetto alla situazione del 1854 al 
tempo di Pio IX, era determinata proprio dall’esistenza dell'Aeterni Patris ormai conside­
rata dai più come una regola incondizionata da seguire.

Si capisce facilmente il motivo per cui Leone XIII incaricò un Consultore, Giuseppe 
Pennacchi, di stilare un giudizio approfondito sul senso della formula Dimittatur. Il parere 
di Pennacchi termina con queste parole: «Il Dimittatur è un giudizio col quale la S. Con­
gregazione dell’Indice pronunzia che nell’opera dimessa non ha trovato errori contra fidem 
et mores. È falso che il Dimittatur o non importi alcun giudizio, o importi un’approvazione 
positiva delle dottrine dimesse. Il giudizio pronunziato col Dimittatur è riformabile. E può 
l’opera richiamarsi ad esame ex noviter deductis, vel iisdem melius demonstratis, senza che 
perciò abbia a scapitarne l’autorità di alcuno».

1 «Antonii Rosmini-Serbati opera omnia, de quibus novissime quaesitum est, esse dimittenda: nihilque pror­
sus susceptae iustiusmodi disquisitionis causa Auctoris nomini nec institutae ab eo religiosae Societati, ac vitae 
laudibus et singularibus in Ecclesiam promeritis esse direptum.

«Ne autem vel novae ... imposterum accusationes, vel dissidia quovis demum obtentu suboriri ac disseminari 
possent, indictum fuit iam tertio de mandato eiusdem SS.mi utrique parti silentium».

’ Cfr. Trutina (= Rosminianarum Propositionum quas S.R.U. Inquisitio approbante S. P. Leone XIII reproba­
vit proscriptis damnavit Trutina Theologica, Romae 1892), 457-465.



Documentazione 1141

Non è errato vedere nei due primi punti la linea delle dichiarazioni e dei decreti finora 
emanati e nel terzo punto un risultato della nuova situazione. Una conseguenza del parere di 
Pennacchi è la Dichiarazione della Sacra Congregazione dell’Indice del 21 giugno dello 
stesso anno: «Sacra Indicis Congregatio ... die 21 iunii declaravit, quod formula - Dimitta­
tur — hoc tantum significat: Opus quod dimittitur, non prohiberi»4. Dalla laconica sobrietà 
del testo già si intravede ciò che in termini più espliciti verrà dichiarato nel decreto del 5 
dicembre 1881 (approvato il 28) ove si difende il fatto che opere dimesse, pur immuni da 
errori contro la fede ed i buoni costumi, possano tuttavia esser oggetto di critica in filosofia 
e teologia.

Il contenuto coincide esattamente con quello del Decreto della Sacra Congregazione 
dell’Indice sotto il Prefetto Cardinale de Luca (1876): la Sacra Congregazione dell’Indice è 
quindi rimasta coerente con le sue decisioni anteriori. Cambia però la sensibilità ecclesia­
stica e scientifica, poiché ora l’accento cade piuttosto sulla possibilità di criticare le opere 
dimesse.

Il decreto “Post obitum” della Suprema Congregazione del Sant’Uffizio

Nel frattempo nuove e continue denunce pervengono alla Santa Sede. L’asprezza della 
critica nei riguardi del Roveretano ben si rileva nelle parole del P. Cornoldi (1880): i due 
errori fondamentali obiettati a Rosmini sono l’intuizione immediata della divina idealità e 
l’unità dell’essere tanto nell’ordine ideale quanto nell’ordine reale'. Sebbene non sia dato di 
sapere se Cornoldi sia all’origine della causa contro Rosmini, tuttavia retrospettivamente si 
può affermare che queste erano le obiezioni principali che spinsero all’apertura di una causa, 
questa volta presso il S. Uffizio. Alla base delle consultazioni vi è una "Nota" con cin- 
quantadue proposizioni tratte per lo più dalla Teosofìa.

Due Consultori vennero chiamati ad esprimere il loro giudizio: P. C. Mazzella e Mons. 
Fr. Satolli. Il gesuita Mazzella propone due possibilità: «Un atto Pontificio, col quale si con­
dannasse la Teosofia di Rosmini indicandone i precipui errori come Pio IX aveva fatto nel 
1857 con Giinther». Oppure «un mezzo più mite, cioè dichiarare una serie di proposizioni 
della Nota e del suo Voto con la qualifica: “tolerari non possunt” ovvero “tuto doceri non 
possunt"». Mazzella stesso quindi oscilla fra la qualifica “erroneo" e “non turo". Mons. 
Satolli, pur essendo molto critico, si orienta diversamente: ritiene infatti che Rosmini abbia 
mantenuto «razionalmente tutti i dogmi», ma che il suo sistema non possa essere approvato. 
A questo proposito, il censore indica come i due principali errori, esattamente i due punti 
formulati da Cornoldi.

Ambedue i censori concordano indirettamente nel ritenere che Rosmini abbia inteso 
mantenere tutte le verità cattoliche, senza negarne alcuna e che sia, piuttosto, il suo sistema 
a risultare inaccettabile.

Riassumendo la propria opinione, i Cardinali nella Sessione Ordinaria del Sant’Offizio 
precisavano che le nuove denunce riguardavano le opere pubblicate dopo il 1854, cioè post 
Hortem, e perciò non contenute nel Dimittantur del Decreto papale. Le proposizioni ven­
gono condannate «in sensu ab auctore intento», ma subiscono ulteriori rielaborazioni e 
dopo un succedersi di varie discussioni e sedute, il 14 dicembre 1887, viene approvato dal 
Papa un decreto nel quale si condannano e proscrivono quaranta proposizioni, scelte dalle

4 La Declaratio porta la data: Romae, die 28 Junii 1880.
’ «I Rosminiani dell’“oggi” fondandosi specialmente sopra la Teosofìa del Rosmini (opera postuma e non gra­

ziata del Dimittantur) hanno in conto di due principi fondamentali del rosminianismo i seguenti: 1° l'intuizione 
immediata della divina idealità che è realmente indistinta dal Verbo divino, la quale intuizione è costitutiva natural­
mente dell'intelletto umano; 2° l'unità dell'essere tanto nell’ordine ideale quanto nel reale» (G.M Cornoldi. La 
Riforma della filosofia promossa dall' Enciclica Aeterni Patris di S. S. Leone Papa XIII, Bologna 1880, 136 nota I ).



1142 Documentazione

opere di Rosmini. La promulgazione del documento avviene tuttavia solo tre mesi dopo, il 
7 marzo 1888.

Questa decisione si trova nella linea del parere di Pennacchi, favorevole a riformare il 
decreto di Pio IX “ex noviter deductis” e "ex melius demonstratis". Appoggiando la sua 
posizione, si voleva tener conto di due fattori: la pubblicazione non del tutto felice della Teo­
sofia e l’ondata di favore che l’Aeterni Patris aveva ingenerato nei confronti del Tomismo, 
fatto - quest’ultimo - che determinava la tendenza a leggere il sistema di Rosmini con la 
prospettiva e la terminologia del Tomismo. Così si giunge alla condanna del pensiero del 
Roveretano in un decreto che è dottrinale come risulta dalla lettera del Papa del 1° giugno 
1889 indirizzata all’Arcivescovo di Milano6.

Ma in quale senso si debba intendere la qualifica di “dottrinale” lo chiarisce in modo 
nitido la Trutina, che rappresenta una difesa e una spiegazione del decreto pubblicata tre 
anni dopo, solitamente attribuita al Mazzella, sebbene nella pubblicazione si ometta il nome 
dell’autore. Il tono della Trutina rispecchia senza dubbio la mente e gli orientamenti del S. 
Ufficio. 11 lettore odierno rimane sorpreso da due affermazioni: da una parte il decreto è dot­
trinale7. dall’altra tuttavia, «capita a questi decreti ciò che è comune a tutte le leggi: fini­
rebbe l’obbligo di accettarlo quando la legge cessasse»8.

La Trutina spiega bene9 il significato delle espressioni: «in proprio auctoris sensu» e 
«decretum doctrinale». Il senso inteso dall’autore è quello oggettivo, che quindi risulta dal­
l’uso delle parole, dal sistema e dalla connessione di tutta la dottrina. Questo senso è un 
«factum dogmaticum», ma «non merum factum constituit, sed factum constituit iuri, ut 
aiunt, coniuctum». «Hoc factum iuri coniuctum dici solet in scholis factum dogmaticum seu 
doctrinale». Di questo tipo è la condanna del Post obitum'". In altri termini: il decreto sta­
bilisce che nella situazione del 1887 le affermazioni di Rosmini nel suo sistema non sono 
compatibili con la fede cattolica. In questa incompatibilità va incluso un altro elemento: la 
Trutina scrive che la proscrizione è stata fatta «ad normam principiorum tantu fidei 
et rationis»" e più tardi aggiunge: «... ut germana Catholicae Ecclesiae doctrina hauriatur 
e puris fontibus, maxime S. Thomae...»'2. I testi di Rosmini vengono quindi letti alla luce 
della dottrina cattolica e anche del sistema tomista, e ciò ben si spiega, se si tengono pre­
senti le circostanze del tempo. La rinascita degli studi ecclesiastici era contraddistinta da un 
forte ritorno a S. Tommaso, in linea con quanto auspicato dall'Aeterni Patris. Gli ambienti 
teologici - inclusi non solo gli studiosi, ma anche gli studenti (seminaristi) - non erano per­
ciò preparati a leggere una riflessione sulla fede cattolica, che si basasse e si costruisse su 
un altro sistema filosofico, diverso da quello dell’Aquinate. La tutela della fede esigeva 
quindi una tale misura.

Il tempo ha portato gradualmente a considerare l’opportunità di procedere ad una revi­
sione. Sia al Papa S. Pio X che al Papa Benedetto XV era stata presentata una petizione in 
caratteri stampati a favore di una revoca del Post obitum. In anni più recenti due Commis­
sioni istituite rispettivamente nel 1976 e nel 1992 per studiare tale ipotesi di revisione non 
ebbero l’esito sperato. Una recentissima petizione, presentata nel 2000, ha invece trovato un 
terreno più propizio per una soluzione.

Superati i motivi di preoccupazione e di pericolo presenti nel periodo di fine Ottocento,

’ «Hoc Decretum profecto ad Doctrinam pertinens»: Trutina, 449.
’ Trutina. V-IX.
" «Accidit ergo his decretis quod commune est legibus omnibus: non desinit obligatio, nisi lex cesset»: Tru­

tina. XII.
• Cfr. per le seguenti spiegazioni: Trutina, V-XIX.
“ Vedi Trutina. V e VI ss.
" Trutina, XIII.
“ Trutina. XIX.



Documentazione 1143

non sussistono più neppure i motivi cautelativi di allora. Può dunque esser applicato il prin­
cipio della Trutina, secondo cui un decreto che è una legge può decadere per giusti motivi. 
Ciò spiega la Nota della Congregazione per la Dottrina della Fede sul valore dei decreti dot­
trinali in merito al pensiero e alle opere di Antonio Rosmini. La fede cattolica non viene 
negata da Rosmini, e gli studiosi possono liberamente discutere sulla verità o falsità del suo 
sistema e sul valore del suo pensiero. «Nello stesso tempo - dichiara la Nota - il decreto 
Post obitum conserva una sua validità oggettiva in rapporto al dettato delle proposizioni 
condannate, per chi le legge, al di fuori del contesto di pensiero Rosminiano, in un’ottica- 
idealista, ontologista e con un significato contrario alla fede e alla dottrina cattolica»1’.

p. Karl Joseph Becker, S.I.
Consultore della Congregazione 

per la Dottrina della Fede

Da L’Osservatore Romano, 30 giugno-1 luglio 2001

11 Congregazione per la Dottrina della Fede, Nota sul valore dei decreti dottrinali del Rev.do Sacerdote 
Antonio Rosmini-Serhati, 7.



1144 Documentazione

“New Economy” e Dottrina Sociale della Chiesa

Il concetto di new economy non è ancora definitivamente assestato, in ogni caso in 
genere con questa espressione si intende l’attuale nuova fase dell’economia in cui le nuove 
tecnologie informatiche e delle comunicazioni giocano un ruolo fondamentale nella elimi­
nazione delle separatezze di tempo e di luogo, nella smaterializzazione dell’economia, nel 
potenziamento degli aspetti cognitivi dello sviluppo economico, introducendo nuovi modi 
flessibili di lavorare e di organizzare l’impresa. In questo senso la nuova economia è stret­
tamente connessa con la globalizzazione economica e quasi con essa si confonde. Basti pen­
sare al fenomeno della finanziarizzazione dell’economia e a quello della concorrenza glo­
bale sia tra imprese che tra lavoratori.

* * *

La nuova economia interpella fortemente la Dottrina Sociale della Chiesa, per i molti 
elementi di novità che essa contiene e le forti ambiguità di cui è portatrice. Di recente, il 
Santo Padre, in una Lettera rivolta al Movimento mondiale dei lavoratori cristiani ha affer­
mato che «se la mondializzazione dell'economia e lo sviluppo delle nuove tecnologie 
offrono reali possibilità di progresso, allo stesso tempo moltiplicano le situazioni di disoc­
cupazione, di emarginazione e di estrema precarietà del lavoro»'. Da tempo, il Papa va pro­
ponendo con forza la globalizzazione della solidarietà come orientamento etico e politico 
dei fenomeni della nuova economia2.

La nuova economia - dicevamo - interpella a fondo la Dottrina Sociale della Chiesa, al 
punto da dare l’impressione di mettere in questione alcuni suoi principi fondamentali. La 
centralità della tecnologia sembra sovvertire il principio della priorità del lavoro sul capitale 
e l’uomo sembra dipendere dagli strumenti informatici e della comunicazione piuttosto che 
il contrario, l’artificiale e il virtuale sembrano avere il sopravvento sul naturale. La possibi­
lità di guadagnare senza lavorare, tramite la speculazione finanziaria oggi fortemente age­
volata dalla facilità di spostare capitali in tempo reale, sembra, inoltre, interrompere il tra­
dizionale rapporto tra lavoro e ricchezza'. L’eccessiva flessibilità del lavoro e le crescenti 
forme di nomadismo lavorativo tipiche delle società avanzate sembrano, poi, mettere in que­
stione l’importanza del lavoro nelle biografie delle persone e spesso contrappongono le esi­
genze del lavoro a quelle della famiglia. Non solo, la grande frammentazione del mondo del 
lavoro mette in difficoltà la solidarietà nel lavoro e tra i lavoratori auspicata dalla Laborem 
exercens. E ancora: l’aumento di percorsi lavorativi fortemente individuali e l'intercambia­
bilità funzionale dei lavoratori indeboliscono i rapporti di fiducia e i legami consolidati e 
sembrano contraddire una visione del lavoro come fonte di socialità, tipica della Dottrina 
Sociale della Chiesa. Le nuove strutturazioni delle imprese - piatte, flessibili, dislocate 
magari in vari punti del globo - pongono, infine, una notevole sfida all’idea dell’impresa 
come comunità di persone4.

Come si vede alcuni principi di riflessione e criteri di giudizio della Dottrina Sociale 
della Chiesa vengono fortemente interpellati e provocati dalle caratteristiche inedite della

' Giovanni Paolo II. Lettera al Presidente del Movimento mondiale dei lavoratori cristiani: L'Osservatore 
Romano. 13 maggio 2(XX), p. 4.

1 Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso al termine della Concelebrazione eucaristica per il Giubileo dei Lavora­
tori (1° maggio 2000): L’Osservatore Romano. 2-3 maggio 2000, p. 13.

’ Cfr. Giovanni Paolo II. Discorso alla Fondazione "Centesimus annus pro Pontifice". 2: L'Osservatore 
Romano. 12 settembre 1999.

4 Giovanni Paolo II. Centesimus annus. 35.



Documentazione 1145

nuova economia. Si tratta di una sfida che la Dottrina Sociale della Chièsa deve affrontare. 
Per farlo, essa potrebbe percorrere principalmente le tre vie illustrate qui di seguito.

Come già detto, la nuova economia si caratterizza soprattutto per la sua leggerezza, resa 
possibile dall’informatica. È quindi una leggerezza che si fonda sulla pesantezza del ruolo 
svolto dalla tecnica nei meccanismi economici e finanziari. Per questo motivo può succe­
dere che si confonda la causa strumentale con la causa ultima, ritenendo che la tecnica, e 
non l’uomo, abbia determinato la possibilità della globalizzazione e, quindi, della nuova 
economia. All'origine della tecnica, invece, c’è l'uomo che, dotato di intelligenza, è anche 
libero. Le invenzioni tecniche non sono che espressioni irresistibili, ancorché riduttive, della 
ricerca umana della libertà. Poter essere libero dallo spazio e dal tempo, poter comunicare 
superando ogni distanza fisica, potersi sviluppare pur senza risorse naturali, poter lavorare 
senza spostarsi, potersi informare stando seduto davanti al monitor del proprio computer. È 
la libertà che spiega l’attrazione esercitata dalla tecnica; è sempre la libertà che ne mostra il 
volto umano. Davanti ai fenomeni della nuova economia e della globalizzazione, resi pos­
sibili dalle nuove tecnologie informatiche e delle comunicazioni, si può così essere abba­
gliati dalla tecnica stessa, ma si può anche - anzi, si deve - intravedere dietro ad essa l’uomo 
e l’enigma della sua libertà. Purtroppo si verifica più spesso la prima possibilità piuttosto 
che la seconda. La tecnica acquista spesso una sua natura propria staccata dall’uomo che 
l’ha prodotta, la nuova economia viene percepita dall'uomo comune come una struttura 
quasi a sé stante - il Papa parla di «fatalità di meccanismi ciechi»5 - che orienta l'uomo 
anziché farsi orientare da lui.

Ogni volta che il Santo Padre Giovanni Paolo II è intervenuto nel suo magistero ordi­
nario su simili questioni, ha sempre posto la sua insistenza nel ribadire che ad essere globa­
lizzato è l'uomo, gli uomini, l’umanità. In una famosa intervista al quotidiano francese La 
Croix del 20 agosto 1997, il Papa ha detto: «Prima di tutto ci sono il mondo, le persone, la 
famiglia umana, la famiglia dei popoli. Questa realtà è preesistente alle tecniche di comuni­
cazione che permettono di dare una dimensione mondiale a una parte, ma solo a una parte, 
della vita economica e della cultura. Di mondiale c’è innanzi tutto il patrimonio comune, 
c’è, direi, la persona con la sua natura specifica di immagine di Dio e c’è l’umanità intera 
con la sua sete di libertà e di dignità. Mi sembra che sia a questo livello che si debba par­
lare innanzi tutto di un movimento di mondializzazione, anche se è meno visibile e ancora 
frequentemente intralciato».

Nella nuova economia, come del resto nella globalizzazione, si dovrebbero quindi 
distinguere il processo in quanto tale, le dinamiche tecnico-economiche (la causa strumen­
tale) e l'umanità che muove il processo, lo anima, lo orienta eticamente o meno. Tale uma­
nità ne è quindi la causa ultima, sia di tipo efficiente che di tipo finale. Essa strappa la nuova 
economia alla semplice ed insufficiente dimensione tecnica e la riconduce alla sua origina­
ria dimensione etica, ossia orientativa. Tale considerazione etica è altresì fondamentale per 
separare l’aspetto tecnico da quello ideologico. Come la globalizzazione (ossia il processo 
come tale) non si identifica con il globalismo (ossia l’ideologia riduttiva che disorienta la 
globalizzazione), così le possibilità tecniche della nuova economia non si riducono alla 
ideologia della speculazione e del profitto ad ogni costo che spesso la anima. In altre parole 
la nuova economia non è automaticamente una economia nuova, nel senso di eticamente 
migliore. Per renderla tale occorre uno sforzo etico e un congedo dalle ideologie che si 
nascondono sotto la presunta neutralità della tecnica.

E un metodo, questo, di cui Giovanni Paolo 11 ci ha fornito un esempio egregio nella 
valutazione del capitalismo condotta nella Centesimus annus. Distinguendo nel capitalismo 
la dimensione tecnico-economica (il mercato) e la dimensione culturale (ossia il capitalismo 
come ideologia) il Santo Padre ha sottolineato che ogni sistema economico si colloca in un

Giovanni Paolo II, Lettera al Presidente del Movimento mondiale dei lavoratori cristiani, cit., p. 4.



1146 Documentazione

certo contesto culturale di cui non può fare a meno, ma al quale non si riduce automatica- 
mente. Uno stesso sistema economico, come per esempio l'economia di mercato, può essere 
orientato da culture diverse, aperte o chiuse, eticamente orientate in virtù di una concezione 
trascendente della persona, oppure ideologicamente appiattite. Uno schema di analisi, questo 
del capitalismo nella Centesimus annus, che può venire applicato anche alla nuova economia.

Se il primo e principale apporto che la Dottrina Sociale della Chiesa offre ad una rifles­
sione matura sulla nuova economia consiste nel ricondurre il dibattito alle esigenze autenti­
camente umane, il secondo contributo è di indicare due vie per una governant e - come si dice 
oggi - delle nuove dinamiche economiche. Si tratta della via della coscienza personale e la 
via delle strutture giuridiche e politiche. 11 Santo Padre esprime così le due esigenze: «Un 
primo passo spetta agli operatori stessi, che potrebbero adoperarsi ad elaborare codici etici o 
di comportamento vincolanti per il settore. I responsabili della Comunità Internazionale sono 
chiamati, poi, ad adottare strumenti giuridici idonei per affrontare le situazioni cruciali»6.

Si dimentica spesso che, prima della società e delle strutture, è la persona umana a 
doversi governare e che la sua libertà consiste nell’essere in grado di governare se stessa. 11 
Cristianesimo, assieme alle menti più acute del pensiero umano, dice, però, che solo l’uomo 
che si fa governare dalla Verità e dal Bene riesce ad essere veramente libero. Nella nuova 
economia globalizzata, dove le regole e le tradizioni sembrano venir meno, l’assunzione di 
responsabilità da parte del soggetto diventa ancora più fondamentale che nel passato. 1 
sociologi parlano di riflessività, ossia della capacità di governare se stessi, ma è preferibile 
parlare di assunzione personale di responsabilità, che deve aumentare parallelamente all'au­
mento delle nuove possibilità tecniche, economiche e finanziarie, della cui cattiva gestione 
pagherebbero e pagano le conseguenze i più deboli. Le nuove tecnologie tendono ad abolire 
strutturalmente i confini, i muri, le censure, i divieti legislativi e quindi pongono come non 
mai l'uomo di fronte alle proprie responsabilità.

Lo scollamento tra finanza ed economia reale e la virtualizzazione dei processi econo­
mici possono attenuare il senso di responsabilità degli operatori, inducendoli a non consi­
derare l'impatto delle loro scelte operative su individui, famiglie, società intere. E anche 
vero, però, che l’importanza dell'uomo nella nuova economia, delle sue risorse soprattutto 
cognitive, delle sue capacità di scelta inducono esse stesse, anche per motivi economici, ad 
una formazione completa dell’operatore economico, una formazione che comprenda anche 
la propria coscienza. E augurabile che una Business Ethics intesa non tanto come etica degli 
affari quanto come etica imprenditoriale, adeguata alle esigenze della nuova economia e for­
temente radicata nei valori universali della trascendente dignità della persona umana possa 
aumentare il numero di operatori economici capaci di governare se stessi, per governare, 
così, anche l'economia.

La governance della nuova economia ha bisogno, però, anche delle strutture, giuridiche 
e politiche, capaci di orientare al bene comune le immense potenzialità della nuova econo­
mia. Questo, nella consapevolezza che l'uomo, come dice la Centesimus annus, è “santo e 
peccatore” allo stesso tempo.

La Dottrina Sociale della Chiesa continua a sostenere l'esigenza di una «autorità poli­
tica mondiale»7, maggiormente richiesta oggi dato che i fenomeni della nuova economia 
sono, appunto, mondiali. Ma governance non significa automaticamente government. I prin­
cipi di gradualità e di sussidiarietà chiamano in causa sia il realismo con cui procedere, 
facendo lievitare gli strumenti intemazionali attuali migliorandone il funzionamento e i rap­
porti reciproci, sia la necessità di responsabilizzare ed abilitare all'azione attori molteplici. 
Si nota la necessità di aumentare «la concertazione tra i grandi Paesi»", di trasferire cono-

6 Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso atta Fondazione "Centesimus annus pro Pontifice", cit.. 2.
’ Giovanni XXIII, Pacem in terris, 137.
" Giovanni Paolo II. Centesimus annus. 58.



Documentazione 1147

scenza e tecnologia nei Paesi poveri dato che «il facile trasferimento delle risorse e dei 
mezzi di produzione»'' reso possibile dalle nuove tecnologie può oggi facilitare simili pro­
cessi di solidarietà sussidiaria, di raccordare meglio le iniziative delle Istituzioni Finanzia­
rie Intemazionali con gli autentici bisogni dei Paesi poveri e con gli attori della società civile 
di quei Paesi.

L’una e l’altra assunzione di responsabilità, ossia quella personale propria dell’opera­
tore economico e quella comunitaria propria dei sistemi legislativi e politici, richiedono tut­
tavia che la nuova economia non sia considerata come qualcosa di originariamente auto­
nomo dall’etica. C’è una certa tendenza a ritenere la nuova economia o completamente 
giusta o completamente sbagliata. Chi la ritiene completamente giusta pensa che essa porti 
con sé la propria giustificazione etica. Chi la ritiene sbagliata cerca di dar vita ad un’altra 
economia parallela, chiamata sovente con l’aggettivo di “etica”. Se invece si considera l'e­
conomia come originariamente connessa col giudizio etico in quanto attività umana, né si 
cadrà nella sua acritica apologia né si cercherà di costruire altrove economie eticamente cor­
rette. 11 Santo Padre ha incoraggiato i progetti di finanza etica"1 soprattutto in quanto adatti 
pedagogicamente a creare una mentalità di giustizia globale, ma ciò non significa abbando­
nare la riflessione per un’etica della finanza o che si debba sviluppare una finanza etica 
parallela e giustapposta alla finanza che potremmo chiamare normale. Tutta la finanza - 
ossia la finanza in quanto tale - deve riscoprire la propria eticità e la finanza etica può fare 
molto per stimolare un’autentica etica della finanza.

Se della nuova economia si accentua l’aggettivo nuova potrebbe sembrare che essa 
ponga alla Dottrina Sociale della Chiesa problematiche talmente dirompenti da mettere per­
fino in crisi alcuni suoi principi di riflessione. Di ciò abbiamo già detto all’inizio. Qui pos­
siamo aggiungere che alcuni teorici della nuova economia sembrano accettare una certa 
disoccupazione strutturale come inevitabile prezzo da pagare per l’innovazione, mentre la 
Dottrina Sociale della Chiesa, a partire dalla Rerum novarum, insiste sul lavoro come dovere 
ma anche come diritto e fonte di diritti " e non considera quindi obsoleto l’ideale regolativo 
della piena occupazione. Si consideri anche come l’idea del giusto salario proposta fin dalle 
origini dalla Dottrina Sociale della Chiesa si scontri oggi con una concorrenza mondiale tra 
lavoratori e richieda una sua rimodulazione in rapporto alle diverse società e culture.

Ma se ci si concentra non tanto sull’aggettivo nuova quanto sul sostantivo economia e 
se si pensa giustamente che la nuova economia è pur sempre economia, ossia un modo per 
regolare il soddisfacimento dei bisogni umani in situazioni di scarsità di beni, se si ricon­
duce, in altre parole la nuova economia all'umanità dell’uomo, allora si riscontrano molti 
punti di contatto tra Dottrina Sociale della Chiesa e nuova economia. Si può affermare senza 
timori che la Dottrina Sociale della Chiesa in molte sottolineature ha anticipato la nuova 
economia, e proprio per questo i suoi principi di riflessione sono in grado oggi di dialogare 
con essa e anche di orientarla eticamente, non sovrapponendosi dall’esterno, ma dialogando 
dall’interno delle competenze economiche, facendo emergere - maieuticamente - le loro 
stesse virtualità etiche.

La visione soggettiva del lavoro prospettata soprattutto nella Sollicitudo rei socialis e 
incentrata sulla persona che lavora, trova ampie conferme nell’importanza assegnata alla 
soggettività e alla creatività nella nuova economia e permette nello stesso tempo di contra­
stare il possibile strapotere dell’apparato tecnologico.

L’estensione del concetto stesso di lavoro, reso possibile, appunto, dal suo significato 
•soggettivo prima che oggettivo, c il superamento della sua applicabilità alla sola produzione 
di beni materiali incrocia la smaterializzazione del lavoro propria della nuova economia. Nel

* Giovanni Paolo II. Discorso alla Pontificia Accademia delle Scienze Sociali (25 aprile 1997). 4.
“ Giovanni Paolo 11, Discorso alla Fondazione "Centesimus annus pro Pontifice". cit.. 4.
" Giovanni Paolo II, Laborem exercens. 16.



1148 Documentazione

contempo può correggerne le derive funzionalistiche, dato che la smaterializzazione può 
esprimersi in eccessiva standardizzazione e quindi comportare nuove forme di alienazione. 
Considerando che il lavoro è sempre «un lavorare con gli altri e per gli altri»l2, come sotto­
linea la Centesimus annus, la Dottrina Sociale della Chiesa si pone in sintonia con la colla­
borazione in rete, propria della nuova economia, e con la necessità di un rinforzo della fidu­
cia reciproca di cui la net-economy ha fortemente bisogno.

Come si vede, quindi, l’orizzonte della nuova economia non è alieno dall’orizzonte 
della Dottrina Sociale della Chiesa. Le due realtà sono in grado di dialogare. La Dottrina 
Sociale della Chiesa può offrire spunti di orientamento su temi che, in fondo, anche la nuova 
economia sente come proprie esigenze.

François-Xavier Nguyèn Card. Van Thuàn
Presidente del Pontificio Consiglio

della Giustizia e della Pace

Da L’Osservatore Romano, 9-10 luglio 2001

l! Giovanni Paolo II. Centesimus annus, 31.



CATECHESI È COMUNICARE CON I TUOI FEDELI AD UNO AD UNO...

SISTEMI AUDIO E VIDEO

È LA SOLUZIONE PIÙ SEMPLICE E SICURA 
AFFINCHÉ LA PAROLA GIUNGA LIMPIDA E CHIARA

PASS costruisce, installa ed assiste:
— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione

— radiomicrofoni esenti da disturbi
— sistemi video - grandi schermi
— microfoni “piatti” da altare

PASS inoltre:
— HA UN ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI 
— GARANTISCE UNA ACCURATA ASSISTENZA TECNICA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi: 
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario 
Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Chiesa 
Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. 
Alpignano, S. Margherita dei colli, S. 
Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo 
(Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, 
Parr. Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, 
Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco 
(Valdocco), Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, 
Parr. Varisella, Ist. La Salle, Parr. B.ta 
Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, 
Parr. Coassolo.

Interno basilica di Maria Ausiliatrice

10144 TORINO — CORSO REGINA MARGHERITA, 209/a

(OH) 473.24.55 /437.47.84
FAX (011)48.23.29



Costruiamo e realizziamo
— I migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di comunicare.
— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.
— Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite. 
— Servizio assistenza immediato.

WEB Sede: 12040 Govone (CN) - V. Piana, 5 - Tel. (0173) 58677- 58812
10147 Torino: Tagliante Giovanni - V. Cardinale Massaia, 76 - Tel. 2296198 - 766897



BASILICA DI S. PIETRO IN VATICANO 
Un nuovo impianto di elettrificazione campane e orologio da torre 

realizzato ed installato dalla TREBINO nel 1994.

^RÉBÌNQ) CAV. ROBERTO TREBINO S.n.c.
CMUkMATA GMTVnjl

NUÌ^O VERDE.
147-013742

16030 USCIO (GE) ITALY - TEL. 0185/919410 - FAX 0185/919427



Interventi tecnici 
di manutenzione, 
riparazione, 
pronto intervento 
con corde 
e tecniche 
alpinistiche

• Chiese

• Campanili

• Torri

• Ospedali

• Scuole

Raggiungiamo 
l’irraggiungibile 
con la massima 
competenza, 
sicurezza, rapidità 
e risparmio.

•

Ditta Castagneri Saverio 
10074 Lanzo Torinese

Via S. Ignazio, 22 
Tel. 0123/320163



Orologi da torre - Campane

F.lli JEMINA
Fond. nel 1780

- Fabbricazione programmatori e orologi elettronici
- Progetto, costruzione e posa in opera incastellature antivibrazioni
- Fornitura, automazione, riparazioni e manutenzioni campane singole 

o a concerto

• COSTRUTTORI ESCLUSIVI
DEL NUOVO SISTEMA BREVETTATO CM 12

ceppo motorizzato senza cerchi, catene e motori esterni, di piccolo 
ingombro con meccanismi al riparo dalle intemperie, colombi, ecc., 
e con assoluta silenziosità di funzionamento.

PREVENTIVI GRATUITI

MONDOVÌ (CN) - Via Soresi, 16 - Tel. 0174/43010

CAPANNI Fonderie
CAMPANE - OROLOGI - IMPIANTI

Via Reg. S. Stefano, 23-25
15019 STREVI (AL)
Tel. 0144/37 27 90

0337/24 01 80

FORNITORI DEL SANTUARIO B. V. CONSOLATA - TORINO
ASSISTENZA - MANUTENZIONI SU OGNI TIPO DI IMPIANTO



/Ja Voce del Pcpdù
LA TUA VITA IN PRIMA PAGINA

Il settimanale della Chiesa torinese che ti informa su:

• i fatti principali del territorio torinese
• la vita della Chiesa locale e universale
• i problemi e l'attualità culturale e sociale

Corso Matteotti, 11 - 10121 Torino
Tel. 011.562.18.73-011.545.768. Fax 011.549.113

il nostro 
tempo

LA CULTURA DELLA GENTE

Il giornale cattolico a diffusione nazionale propone ogni settimana:

• i fatti principali dell'attualità culturale e politica
• commenti, analisi, riflessioni sui temi in discussione
• un punto di vista “cristiano” sugli avvenimenti

Corso Matteotti, 11 - 10121 Torino
Tel. 011.562.18.73-011.545.768. Fax 011.549.113



Nostre Edizioni:

ECHI DI VITA 
PARROCCHIALE

— PAGINE 16 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i 
mesi, formato 17 x 24

— PAGINE 8 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i 
mesi formato 17 x 24

* Pagine proprie a disposizione dei RR. Parroci, nella 
quantità desiderata.

Stampa copertina a quattro colori propria: con una iniziale spesa di im­
pianto si possono stampare un certo numero di copertine da utilizzare di 
mese in mese secondo il fabbisogno.

Stampa copertina propria in bianco e nero dietro fornitura di cliché o foto­
grafia.

— Edizione Generale completa: è possibile avere tutte le 16 
pagine più la copertina a colori. Si potrà usufruire delle pagine 
2, 3 e 4 di copertina per la stampa di materiale proprio. Ai 
Parroci che lo desiderano spediamo l’Edizione Generale 
con il nome della Parrocchia in copertina.

— tipo GIORNALE nei formati 22 x 32 - 25 x 35 - 32 x 44 con tutto 
materiale proprio.

— EDIZIONI SPECIALI DI LUSSO E COMUNI in formati diversi.

Richiedete saggi e preventivi a:

OPERA DIOCESANA BUONA STAMPA
t Corso Matteotti, 11-10121 TORINO

Telefono (011)54 54 97



.T
or

in
o

CON I NUOVI APPARECCHI DI RISCALDAMENTO A NORME EUROPEE "CE":

GRANDE RISPARMIO
ALTO RENDIMENTO (OLTRE IL 90%) 

MASSIMA SICUREZZA 
QUALITÀ'CONTROLLATA

OMNIA TERMOAIR

riscaldamento di grandi spazi, 
come Chiese, Oratori, palestre, 
teatri e locali di riunione.

I lai
Omnia lermoair

10040 LEINI' (TORINO) • STRADA DEL FORNACINO, 87/C • TEL. 011.998.99.21 r.a. • FAX 011.998.13.72 
www.omniatermoair.com * e-mail: omnia@omniatermoair.com

Con la sua trentennale 
esperienza nel settore ed un ricco 
catalogo di prodotti e soluzioni, 
è in grado di offrire studi 
e preventivi gratuiti per 
nuovi impianti, trasformazioni 
ed adeguamenti alle 
normative, 
manutenzioni.

http://www.omniatermoair.com
mailto:omnia@omniatermoair.com


UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella 11 di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - teL 011/51 56201 - fax 011/51 56209 - ore 9-12

Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56271 - E-mail: archivio@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56203 - fax 01 1/51 56209
E-mail: sacrantenti@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi (tei. ab. 011/74 02 72) su appuntamento

l fficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56295 (ab. 335/632 3590) 
ore 9-12 (escluso giovedì e sabato)

Ufficio per l'Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56360 - fax 011/51 56369
E-mail: amniinistrativo@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

1 fficio dell'Avvocatura - tei. 011/51 56202 - fax 011/51 56209
E-mail: avvocatura@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per le Confraternite - tei. 01 1/51 56383 - fax 01 1/51 56209 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56286
ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 011/51 56310 - fax 011/51 56319

E-mail: catechistico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)
Ufficio Liturgico - tei. 01 1/51 56280 - fax 011/51 56 289

E-mail: liturgico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18
Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/51 56410 - fax 011/51 56419

E-mail: caritas@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 
ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

l fficio Missionario - tei. 011/51 56220 - fax 011/51 56229
E-mail: missionario@torino.chiesacattolica.it - ore 912 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 011/51 56 350 - fax 01 1/51 56 349
E-mail: giovani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

l fficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 01 1/51 56 340 - fax 01 1/51 56349
E-mail: faniiglia@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/51 56 335
E-mail: anziani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale Sodale e del Lavoro - tei. 011/51 56450 - fax 011/51 56459
E-mail: lavoro@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dell'Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e dell’Università 
tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56239 - E-mail: scuola@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

l fficio per la Pastorale della Sanità - tei. 01 1/51 56 430 - fax 01 1/51 56 439
E-mail: sanita@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

l fficio per la Pastorale dei Migranti tei. 011/246 2092 - fax 01 1/202542
E-mail: servizioinigranti@torino.chiesacattolica.it - www.torino.chiesacattolica.it/migranti 
via Ceresole n. 42 - ore 9-12 - 14,30-17,30 (chiuso mercoledì pomeriggio e sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 011/51 56330
E-mail: turismo@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 martedì e venerdì - ore 15,30-17,30 tutti i giorni (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sodali - tei. 011/51 56300 - fax 011/51 56309
E-mail: comunicazioni@torino.chiesacattolica.it - ore 10,30-13 (escluso sabato)

mailto:archivio@torino.chiesacattolica.it
mailto:sacrantenti@torino.chiesacattolica.it
mailto:amniinistrativo@torino.chiesacattolica.it
mailto:avvocatura@torino.chiesacattolica.it
mailto:catechistico@torino.chiesacattolica.it
mailto:liturgico@torino.chiesacattolica.it
mailto:caritas@torino.chiesacattolica.it
mailto:missionario@torino.chiesacattolica.it
mailto:giovani@torino.chiesacattolica.it
mailto:faniiglia@torino.chiesacattolica.it
mailto:anziani@torino.chiesacattolica.it
mailto:lavoro@torino.chiesacattolica.it
mailto:scuola@torino.chiesacattolica.it
mailto:sanita@torino.chiesacattolica.it
mailto:servizioinigranti@torino.chiesacattolica.it
http://www.torino.chiesacattolica.it/migranti
mailto:turismo@torino.chiesacattolica.it
mailto:comunicazioni@torino.chiesacattolica.it


RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= rdto)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Abbonamento annuale per il 2001 L. 85.000 - Una copia L. 8.500
Anno LXXVIII - N. 7-8 - Luglio-Agosto 2001

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Preservazione Fede “Buona Stampa” - c.so Matteotti n. 11
10121 Torino - C.C.P. 10532109 - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 1/2002
Spedito: Gennaio 2002


