
RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE

ANNO LXXVIII 
SETTEMBRE 2001



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale. 

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio. 
Tutti gli Uffici sono chiusi: 
- il sabato pomeriggio; 
- nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato; 
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56 240 - fax 01 1/51 56 249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei, 011/51 56 333 - fax 01 1/51 56 209

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicari Generali - ore 9-12
Fiandino mons. Guido (ab. tei. 01 1/568 28 17 - 349/15741 (il)
Lanzetti mons. Giacomo (ab. tei. 011/521 21 7.3 - 347/2462067)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TV Città:
Trucco don Giuseppe (ab. tei. 011/4802(il - .329/21481 26)
venerdì ore 10-12
Distretti pastorali:
TO Nord: Veneti don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - 347/546 05 94) 
lunedì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Carlo (ab. Carmagnola tei. 011/972 3171 - 339/359 68 70) 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Delbosco don Piero (ab. Alpignano tei. 011/9676325 - 335/611 0339) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 011/58 111) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 011/51 56216

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/311 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/2053474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani.

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/97200 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità; mi- 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO

Cattaneo don Domenico (tei. uff. 01 1/51 56 360 - ab. 011/521 1557)
(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
UFFICIALE PER GLI ATI I DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA METROPOLITANA

SOMMARIO
Pag.

Atti del Santo Padre
Dichiarazione comune di Sua Santità Giovanni Paolo II e Sua Santità Karekin II 1159
Messaggio per la XXXIX Giornata Mondiale di Preghiera per le Vocazioni 1161
Messaggio ai partecipanti alla Conferenza Intemazionale su "Il lavoro chiave della que­

stione sociale" 1165
Messaggio ai partecipanti alla Plenaria della Congregazione per gli Istituti di Vita Consa­

crata e le Società di Vita Apostolica 1168
Lettera in occasione del Capitolo Generale dei Frati Servi di Maria 1171
Omelia nell'inizio della X Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi (30.9) 1174

Atti della Santa Sede

Congregazioni - per la Dottrina della Fede
- per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti
- per il Clero

Notificazione circa l'Ordine diaconale 1177

Pontifici Consigli - per la Pastorale della Salute
- della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti
- per la Famiglia

Nota per le Conferenze Episcopali La salute riproduttiva dei rifugiati 1178

Pontificia Accademia per la Vita:
La prospettiva degli xenotrapianti. Aspetti scientifici e considerazioni etiche 1184

Atti della Conferenza Episcopale Italiana
Consiglio Episcopale Permanente:

Sessione del 24-27 settembre 2001
1. Prolusione del Cardinale Presidente 1203
2. Comunicato dei lavori 1211
3. Determinazioni in materia di sostentamento del Clero 1218
Determinazione sul valore monetario del punto per l'anno 2002 1217

Servizio Nazionale per il Progetto Culturale
Progetto Culturale della Chiesa italiana: Perché? Cos’i? Cosa fare? Dove? 1221



1158

Atti del Cardinale Arcivescovo

Consacrazione Episcopale di Mons. Gabriele Mana 1265
Pellegrinaggio a Lourdes 1271
Interventi in occasione degli attentati negli Stati Uniti 1278
Incontro con gli insegnanti di religione 1284
Conclusioni della Due giorni per i sacerdoti 1325

Curia Metropolitana

Cancelleria:
Comunicazioni - Termine di ufficio - Trasferimenti - Nomine - Collegio dei Con­
sultori - Commissione per gli scrutini dei candidati al Presbiterato - Parrocchia 
di S. Giovanni Battista in Moriondo Torinese - Parrocchia S. Matteo Apostolo in 
Moncalieri - Nomine e conferme in Istituzioni varie - Confraternite 1293

Documentazione

La Due giorni per i sacerdoti: Chiesa e Missione
- I fondamenti teologici della missione della Chiesa (can. Francesco Ardusso) 1297
- Riferimenti culturali per il Cristianesimo e per la vita pastorale nel confronto con la 

modernità (Claudio Ciancio) 1319
- Conclusioni del Cardinale Arcivescovo 1325
- Indicazioni operative (mons. Giovanni Lanzetti) 1328

Un prete torinese che visse il Vangelo della carità: il Servo di Dio mons. Adolfo Barberis 
(don Pier Giuseppe Acconterò) 1330

Giornata del Seminario - Resoconto delle offerte relative all’anno 2000-2001 1335

L'ecclesiologia del Vaticano II (Card. Joseph Ratzinger) 1350

Lettera collettiva dei Vescovi lombardi alle famiglie Seguire Gesù sulle strade dell'amore 
e della vita 1350

Il matrimonio tra cattolici e islamici. Nonnativa delle Conferenze Episcopali e dei Vescovi 
diocesani (p. Agostino Montan, C.S.I.) 1372



Atti del Santo Padre

Dichiarazione comune 
di Sua Santità Giovanni Paolo II 

e Sua Santità Karekin II
Giovedì 27 settembre, nell'antica Cattedrale di Etchmiadzin, considerata il luogo più sacro di 
Armenia, Giovanni Paolo II e Karekin II hanno firmato questa Dichiarazione comune, che pub­
blichiamo in traduzione italiana:

La celebrazione del 1700° anniversario della proclamazione del Cristianesimo 
quale religione dell'Armenia ha riunito qui noi, Giovanni Paolo II, Vescovo di Roma 
e Pastore della Chiesa Cattolica, e Karekin II, Patriarca Supremo e Catholicos di 
Tutti gli Armeni; rendiamo grazie a Dio per averci concesso questa gioiosa oppor­
tunità di essere di nuovo insieme nella preghiera comune, a lode e gloria del suo 
Santissimo Nome. Benedetta sia la Santissima Trinità, Padre, Figlio e Spirito Santo, 
ora e sempre.

Commemorando questo evento meraviglioso, ricordiamo con rispetto, gratitu­
dine e amore il grande confessore di nostro Signore Gesù Cristo, San Gregorio l'Il­
luminatore, così come i suoi collaboratori e successori. Essi hanno illuminato non 
solo il popolo Armeno, ma anche altri popoli dei vicini Paesi del Caucaso. Grazie 
alla loro testimonianza, alla loro dedizione e al loro esempio, il popolo Armeno nel 
301 d.C. fu inondato dalla luce divina e si volse sinceramente a Cristo, come alla 
Verità, alla Vita e alla Via della salvezza.

Gli Armeni hanno adorato Dio come loro Padre, hanno professato Cristo come 
loro Signore e hanno invocato lo Spirito Santo come loro santificatore; hanno amato 
la Chiesa apostolica universale come loro Madre. Il supremo comandamento di Cri­
sto di amare Dio sopra ogni cosa e il prossimo come se stessi è divenuto uno stile 
di vita per gli Armeni fin dall'antichità. Sorretti da grande fede essi hanno scelto di 
rendere testimonianza alla verità e di accettare la morte, se necessario, per aver 
parte alla vita eterna. Il martirio per amore di Cristo divenne così una grande ere­
dità per molte generazioni di Armeni. Il tesoro più prezioso che una generazione 
poteva trasmettere alla successiva era quello della fedeltà al Vangelo cosicché, con 
la grazia dello Spirito Santo, i giovani divenissero risoluti quanto i loro antenati nel 
rendere testimonianza alla verità. Lo sterminio di un milione e mezzo di cristiani 
Armeni, che generalmente viene definito come il primo genocidio del XX secolo, e 
il successivo annientamento di migliaia di persone sotto il regime totalitario, sono 
tragedie ancora vive nel ricordo della generazione attuale. Gli innocenti che furono 
massacrati senza motivo non sono canonizzati, ma molti di loro sono stati certa- 

1159



1160 Atti del Santo Padre

mente confessori e martiri per il nome di Cristo. Noi preghiamo per il riposo delle 
loro anime ed esortiamo i fedeli a non perdere mai di vista il significato del loro 
sacrificio. Rendiamo grazie a Dio perché il Cristianesimo in Armenia è sopravvis­
suto alle avversità degli ultimi diciassette secoli e perché la Chiesa Armena è ora 
libera di compiere la propria missione di proclamare la Buona Novella nella moder­
na Repubblica di Armenia e in molte zone vicine e lontane, nelle quali sono presenti 
comunità Armene.

L'Armenia è di nuovo un Paese libero, come negli antichi tempi del Re Tiridate 
e di San Gregorio l'Illuminatore. Negli ultimi dieci anni, è stato riconosciuto il dirit­
to dei cittadini della nascente Repubblica a professare liberamente la propria reli­
gione. In Armenia e nella diaspora, sono state fondate nuove istituzioni Armene, 
sono state costruite chiese e sono state create scuole e associazioni. In tutto ciò rico­
nosciamo la mano amorevole di Dio, poiché Egli ha reso visibili i suoi miracoli nel 
corso di tutta la storia di una piccola Nazione, che ha conservato la sua particolare 
identità grazie alla fede cristiana. A motivo della sua fede e della sua Chiesa, il 
popolo Armeno ha sviluppato un'unica cultura cristiana, che di fatto è un prezio­
sissimo apporto al tesoro del Cristianesimo nel suo insieme.

L'esempio dell'Armenia cristiana attesta che la fede in Cristo suscita speranza 
in ogni situazione umana, per quanto difficile. Preghiamo affinché la luce salvifica 
della fede cristiana possa risplendere sui deboli e sui forti, sulle Nazioni sviluppa­
te e su quelle in via di sviluppo di questo mondo. Oggi in particolare, la comples­
sità e le sfide della situazione internazionale richiedono una scelta tra il bene e il 
male, fra il buio e la luce, fra l'umanità e la disumanità, fra la verità e la falsità. Le 
attuali questioni relative al diritto, alla politica, alla scienza e alla vita familiare toc­
cano il significato autentico dell'umanità e della sua vocazione. Esse esortano i cri­
stiani di oggi, non meno che i martiri di altri tempi, a rendere testimonianza alla 
verità anche a rischio di pagare un prezzo molto alto.

Questa testimonianza sarà ancor più convincente se tutti i discepoli di Cristo 
potranno professare insieme l'unica fede e sanare le ferite della divisione fra loro. 
Che lo Spirito Santo guidi i cristiani, ed anzi tutte le persone di buona volontà, sulla 
via della riconciliazione e della fraternità. Qui, nella Santa Etchmiadzin, noi rinno­
viamo il nostro impegno solenne a pregare e a operare per affrettare il giorno della 
comunione fra tutti i membri del gregge dei fedeli di Cristo, con riguardo autenti­
co per le nostre rispettive tradizioni sacre.

Con l'aiuto di Dio non faremo nulla contro l'amore, ma «circondati da un così 
gran numero di testimoni, deposto tutto ciò che è di peso e il peccato che ci intral­
cia, corriamo con perseveranza nella corsa» (cfr. Eb 12,1).

Esortiamo i nostri fedeli a pregare senza posa affinché lo Spirito Santo doni a 
tutti noi, come ha fatto con i santi martiri di ogni tempo e luogo, la saggezza e il 
coraggio di seguire Cristo, Via, Verità e Vita.

Santa Etchmiadzin, 27 settembre 2001

IOANNES PAULUS II KAREKIN II



Atti del Santo Padre 1161

Messaggio per la XXXIX Giornata Mondiale di Preghiera 
per le Vocazioni

La vocazione alla santità
In preparazione alla XXXIX Giornata Mondiale di Preghiera per le Vocazioni che si celebrerà il 21 
aprile 2002, IV Domenica di Pasqua, il Santo Padre ha diffuso questo Messaggio:

Venerati Fratelli nell'Episcopato, carissimi Fratelli e Sorelle!

1. A voi tutti «diletti da Dio e santi per vocazione, grazia e pace da Dio, Padre nostro, 
e dal Signore Gesù Cristo» (Rm 1,7). Queste parole dell'Apostolo Paolo ai cristiani di 
Roma ci introducono nel tema della prossima Giornata Mondiale di Preghiera per 
le Vocazioni: "La vocazione alla santità". La santità! Ecco la grazia e la meta di ogni 
credente, secondo quanto ci ricorda il Libro del Levitico: «Siate santi, perché io il 
Signore, Dio vostro, sono santo» (19,2).

Nella Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte ho invitato a porre «la program­
mazione pastorale nel segno della santità», per «esprimere la convinzione che, se il Bat­
tesimo è un vero ingresso nella santità di Dio attraverso l'inserimento in Cristo e l'i- 
nabitazione del suo Spirito, sarebbe un controsenso accontentarsi di una vita 
mediocre, vissuta all'insegna di un'etica minimalistica e di una religiosità superfi­
ciale... E ora di riproporre a tutti con convinzione questa "misura alta" della vita cri­
stiana ordinaria: tutta la vita della comunità ecclesiale e delle famiglie cristiane deve 
portare in questa direzione» (n. 31).

Compito primario della Chiesa è accompagnare i cristiani sulle vie della santità, 
affinché, illuminati dall'intelligenza della fede, imparino a conoscere e a contem­
plare il volto di Cristo e a riscoprire in Lui la propria autentica identità e la missio­
ne che il Signore affida a ciascuno. In tal modo essi vengono «edificati sopra il fonda­
mento degli apostoli e dei profeti, avendo come pietra angolare lo stesso Cristo Gesù. In lui 
ogni costruzione cresce ben ordinata per essere tempio santo nel Signore» (Ef 2,20-21).

La Chiesa raccoglie in sé tutte le vocazioni che Dio suscita tra i suoi figli e si con­
figura essa stessa come luminoso riflesso del mistero della Santissima Trinità. Come 
«popolo adunato dall'unità del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo», essa porta in 
sé il mistero del Padre che chiama tutti a santificare il suo nome e a compiere la sua 
volontà; custodisce il mistero del Figlio che, mandato dal Padre ad annunciare il 
Regno di Dio, invita tutti alla sua sequela; è depositaria del mistero dello Spirito 
Santo che consacra per la missione quelli che il Padre ha scelto mediante il Figlio 
suo Gesù Cristo.

Proprio perché la Comunità ecclesiale è il luogo dove si esprimono tutte le 
diverse vocazioni suscitate dal Signore, nel contesto della Giornata Mondiale, che 
avrà luogo il prossimo 21 aprile, IV Domenica di Pasqua, si svolgerà il III Congres­
so continentale per le vocazioni al ministero ordinato e alla vita consacrata in Nord 
America. Sono lieto di rivolgere ai promotori e ai partecipanti il mio beneauguran- 
te saluto e di esprimere vivo compiacimento per un'iniziativa che affronta uno dei 
problemi nodali della Chiesa che è in America e della nuova evangelizzazione del 
Continente. Invito tutti a pregare, perché tale importante Incontro possa suscitare 
un rinnovato impegno a servizio delle vocazioni e un più generoso entusiasmo tra 
i cristiani del "Nuovo Mondo".



1162 Atti del Santo Padre

2. La Chiesa è "casa della santità” e la carità di Cristo, effusa dallo Spirito Santo, 
ne costituisce l'anima. In essa tutti i cristiani si aiutano reciprocamente a scoprire e 
realizzare la propria vocazione nell'ascolto della Parola di Dio, nella preghiera, nel­
l'assidua partecipazione ai Sacramenti e nella ricerca costante del volto di Cristo in 
ogni fratello. In tal modo ciascuno, secondo i propri doni, avanza sulla via della fede, 
tiene desta la speranza e opera mediante la carità (cfr. Lumen gentium, 41 ), mentre la 
Chiesa «rivela e rivive l'infinita ricchezza del mistero di Gesù Cristo» (Christifideles laici, 
55) e fa sì che la santità di Dio entri in ogni stato e situazione di vita, perché tutti i 
cristiani diventino operai della vigna del Signore ed edifichino il Corpo di Cristo.

Se ogni vocazione nella Chiesa è al servizio della santità, alcune tuttavia, come 
la vocazione al ministero ordinato e alla vita consacrata, lo sono in modo del tutto 
singolare. E a queste vocazioni che invito tutti a guardare oggi con particolare atten­
zione, intensificando la loro preghiera per esse.

La vocazione al ministero ordinato «è essenzialmente una chiamata alla santità, 
nella forma che scaturisce dal sacramento dell'Ordine. La santità è intimità con Dio, è imi­
tazione di Cristo, povero, casto e umile; è amore senza riserve alle anime e donazione al loro 
vero bene; è amore alla Chiesa che è santa e ci vuole santi, perche' tale è la missione che Cri­
sto le ha affidato» (Pastores dabo vobis, 33). Gesù chiama gli Apostoli «perché stiano con 
lui» (Me 3,14) in un'intimità privilegiata (cfr. Le 8,1-2; 22,28). Non solo li fa parteci­
pi dei misteri dei Regno dei cieli (cfr. Mt 13,16-18), ma s'attende da loro una fedeltà 
più alta e consona al ministero apostolico a cui li chiama. Esige da essi una povertà 
più rigorosa (cfr. Mt 19,22-23), l'umiltà del servo che si fa l'ultimo di tutti (cfr. Mt 
20,25-27). Domanda loro la fede nei poteri ricevuti (cfr. Mt 17,19-21), la preghiera e 
il digiuno come strumenti efficaci di apostolato (cfr. Me 9,29) e il disinteresse: «Gra­
tuitamente avete ricevuto, gratuitamente date» (Mt 10,8). Da loro attende la prudenza 
alleata alla semplicità e alla dirittura morale (cfr. Mt 10,26-28) e l'abbandono alla 
Provvidenza (cfr. Le 9,1-3; 19,22-23). Né deve mancare loro la consapevolezza delle 
responsabilità assunte, in quanto amministratori dei Sacramenti istituiti dal Mae­
stro e operai della sua vigna (cfr. Le 12,43-48).

La vita consacrata rivela l'intima natura di ogni vocazione cristiana alla santità 
e la tensione di tutta la Chiesa-Sposa verso Cristo "unico suo Sposo". «La professio­
ne dei consigli evangelici è intimamente connessa col mistero di Cristo, avendo il compito di 
rendere in qualche modo presente la forma di vita che Egli prescelse, additandola come valo­
re assoluto ed escatologico» (Vita consecrata, 29). Le vocazioni a questi stati di vita sono 
doni preziosi e necessari che attestano come anche oggi la sequela di Cristo casto, 
povero e obbediente, la testimonianza del primato assoluto di Dio e il servizio all'u­
manità nello stile del Redentore rappresentino vie privilegiate verso una pienezza 
di vita spirituale.

La scarsità di candidati al sacerdozio e alla vita consacrata, che si registra in 
taluni odierni contesti, lungi dal condurre ad esigere meno e ad accontentarsi dì 
una formazione e di una spiritualità mediocri, deve spingere piuttosto ad una mag­
giore attenzione alla selezione e alla formazione di quanti, una volta costituiti mini­
stri e testimoni di Cristo, saranno chiamati a confermare con la santità della vita ciò 
che annunceranno e celebreranno.

3. È necessario porre in atto ogni mezzo perché le vocazioni al sacerdozio ed 
alla vita consacrata, essenziali per la vita e la santità del Popolo di Dio, siano conti­
nuamente al centro della spiritualità, dell'azione pastorale e della preghiera dei 
fedeli.

I Vescovi e i presbiteri siano, per primi, i testimoni della santità del ministero 
ricevuto in dono. Con la vita e l'insegnamento mostrino la gioia di seguire Gesù,



Atti del Santo Padre 1163

Buon Pastore, e l'efficacia rinnovatrice del mistero della sua Pasqua di redenzione. 
Rendano visibile con il loro esempio, in modo particolare alle giovani generazioni, 
l'entusiasmante avventura riservata a chi, sulle orme del Maestro Divino, sceglie di 
appartenere completamente a Dio e offre se stesso perché ogni uomo possa avere la 
vita in abbondanza (cfr. Gv 10,10).

Consacrati e consacrate, che abitano «nel cuore stesso della Chiesa come elemento 
decisivo per la sua missione» (Vita consecrata, 3), mostrino che la loro esistenza è sal­
damente radicata in Cristo, che la vita religiosa è «casa e scuola di comunione» (Novo 
Millennio ineunte, 43), che nel loro umile e fedele servizio all'uomo pulsa quella «fan­
tasia della carità» (Ibid., 50) che lo Spirito Santo mantiene sempre viva nella Chiesa. 
Non dimentichino che nell'amore alla contemplazione, nella gioia di servire i fra­
telli, nella castità vissuta per il Regno dei Cieli, nella generosa dedizione al proprio 
ministero sta la forza di ogni proposta vocazionale!

Un ruolo decisivo per il futuro delle vocazioni nella Chiesa sono chiamate a gio­
carlo le famiglie. La santità dell'amore sponsale, l'armonia della vita familiare, lo 
spirito di fede con cui si affrontano i quotidiani problemi della vita, l'apertura agli 
altri, soprattutto ai più poveri, la partecipazione alla vita della comunità cristiana 
costituiscono l'ambiente adeguato per l'ascolto della divina chiamata e per una 
generosa risposta da parte dei figli.

4. «Pregate dunque il padrone della messe perché mandi operai nella sua messe» (Mt 
9,38; Le 10,2). In obbedienza al comando di Cristo, ogni Giornata Mondiale si carat­
terizza come momento di intensa preghiera, che coinvolge l'intera comunità cri­
stiana in un'incessante e fervorosa invocazione a Dio per le vocazioni. Quanto è 
importante che le comunità cristiane diventino vere scuole di preghiera (cfr. Novo Mil­
lennio ineunte, 33), capaci di educare al dialogo con Dio e di formare i fedeli ad aprir­
si sempre più all'amore con cui il Padre «ha tanto amato il mondo da mandare il suo 
Figlio unigenito» (Gv 3,16)! La preghiera coltivata e vissuta aiuterà a lasciarsi guida­
re dallo Spirito di Cristo per collaborare all'edificazione della Chiesa nella carità. In 
tale contesto, il discepolo cresce nel desiderio ardente che ogni uomo incontri Cri­
sto e raggiunga la vera libertà dei figli di Dio. Tale desiderio condurrà il credente, 
sull'esempio di Maria, a rendersi disponibile nel pronunciare un "sì" pieno e gene­
roso al Signore che chiama ad essere ministro della Parola, dei Sacramenti e della 
Carità, o segno vivente della vita casta, povera e obbediente di Cristo tra gli uomi­
ni del nostro tempo.

Il Padrone della messe non faccia mancare alla sua Chiesa numerose e sante 
vocazioni sacerdotali e religiose!

Padre santo,
guarda questa nostra umanità, 
che muove i primi passi 
nel cammino del Terzo Millennio. 
La sua vita è segnata 
ancora fortemente 
dall'odio, dalla violenza, dall'oppressione, 
ma la fame di giustizia, 
di verità e di grazia
trova ancora spazio nel cuore di tanti, 
che attendono chi porti la salvezza, 
operata da te
per mezzo del tuo Figlio Gesù.



1164 Atti del Santo Padre

C'è bisogno di araldi coraggiosi del Vangelo, 
di servi generosi dell’umanità sofferente.
Manda alla tua Chiesa, ti preghiamo, 
presbiteri santi, 
che santifichino il tuo popolo 
con gli strumenti della tua grazia.
Manda numerosi consacrati e consacrate, 
che mostrino la tua santità in mezzo al mondo.
Manda nella tua vigna operai santi, 
che operino con l'ardore della carità 
e, spinti dal tuo Santo Spirito, 
portino la salvezza di Cristo 
fino agli estremi confini della terra. 
Amen.

Da Castel Gandolfo, 8 settembre 2001

IOANNES PAULUS PP. Il



Atti del Santo Padre 1165

Messaggio ai partecipanti alla Conferenza Internazionale su 
“7/ lavoro chiave della questione sociale”

Di fronte ai cambiamenti
indotti dalla globalizzazione produttiva 

vanno immaginate e costruite 
nuove forme di solidarietà

Signor Cardinale, venerati Fratelli nell'Episcopato e nel Sacerdozio, 
illustri Signori e Signore!

1. Sono lieto di inviarvi il mio saluto in occasione della Conferenza Interna­
zionale su // lavoro chiave della questione sociale, che il Pontificio Consiglio della Giu­
stizia e della Pace ha promosso, in collaborazione con alcune prestigiose Istituzioni 
scientifiche e culturali. È un Incontro aperto agli studiosi di scienze sociali che 
operano nelle Università e nei Centri di ricerca, e si colloca nel ventennale dell'En­
ciclica Laborem exercens, della quale intende costituire una significativa commemo­
razione.

Rivolgo il mio cordiale saluto a tutti i partecipanti, con un particolare pensiero 
per il Signor Cardinale Francois Xavier Nguyèn Van Thuàn, Presidente del Pontifi­
cio Consiglio della Giustizia e della Pace. A ciascuno auguro che questi giorni di 
riflessione e di utili scambi di esperienze siano occasione propizia per porre in evi­
denza la dimensione soggettiva del lavoro, a confronto con le profonde trasformazioni 
economiche e sociali che l'epoca attuale sta vivendo.

2. In quest'ambito importante della vita sociale, stiamo in effetti attraversando 
una profonda evoluzione, che talora ha le caratteristiche di un radicale cambiamento. 
E cambiata la forma del lavoro, e di esso sono mutati gli orari e i luoghi. Nei Paesi 
più industrializzati il fenomeno ha assunto tali dimensioni che il modello del lavoro 
dipendente, svolto in grandi fabbriche con orari rigidi, appartiene ormai al passato.

Come ogni grande trasformazione, anche questa presenta elementi di tensione 
e, nello stesso tempo, di complementarità tra la dimensione locale dell'economia e 
la dimensione globale; tra quella che viene definita la "vecchia" e la "nuova" eco­
nomia; tra l'innovazione tecnologica e l'esigenza di salvaguardare i posti di lavoro; 
tra la crescita economica e la compatibilità ambientale.

Sarebbe un grave errore, tuttavia, ritenere che i mutamenti in atto avvengano in 
modo deterministico. Il fattore decisivo, per così dire "l'arbitro" di questa complessa 
fase di cambiamento, è ancora una volta l'uomo, che deve restare il vero protagonista 
del suo lavoro. Egli può e deve farsi carico in modo creativo e responsabile delle 
attuali mutazioni per far sì che giovino alla crescita della persona, della famiglia, 
della società in cui vive e dell'intera famiglia umana (cfr. Laborem exercens, 10).

A tal proposito, risulta illuminante il richiamo alla dimensione soggettiva del la­
voro, cui fa riferimento costante la dottrina sociale della Chiesa: «Il lavoro umano 
proviene immediatamente da persone create ad immagine di Dio e chiamate a pro­
lungare, le une con e per le altre, l'opera della creazione sottomettendo la terra» 
(Catechismo della Chiesa Cattolica, 2427).



1166 Atti del Santo Padre

3. Finché vi sarà l'uomo, vi sarà il gesto libero di autentica partecipazione alla 
creazione che è il lavoro. Esso è una delle componenti essenziali per la realizzazio­
ne della vocazione dell'uomo, il quale si manifesta e si scopre sempre come colui 
che è chiamato da Dio a "dominare la terra". Nemmeno volendo, egli non può ces­
sare di essere «un soggetto che decide di se stesso» (Laborem exercens, 6). A lui Dio 
ha affidato questa suprema e impegnativa libertà. In tale prospettiva, oggi più di 
ieri, possiamo ripetere che «il lavoro è una chiave, e probabilmente la chiave essen­
ziale di tutta la questione sociale» (Ibid., 3).

In queste giornate di studio vi è dato di appurare che certe interpretazioni di 
tipo meccanicistico ed economicistico dell'attività produttiva risultano superate 
dalla stessa analisi scientifica dei problemi connessi con il lavoro. Rispetto agli anni 
passati, tali concezioni si mostrano oggi ancora più inadeguate a interpretare i fatti, 
perché non in grado di riconoscere la natura assolutamente originale del lavoro, 
quale attività libera e creativa dell'uomo.

La rapida ed accelerata fase di cambiamento che il mondo sta vivendo sollecita il 
superamento dell'attuale visione del sistema economico e sociale, in cui soprattutto i 
bisogni umani ricevono una considerazione ristretta e inadeguata. A differenza di 
ogni altro essere vivente, l'uomo ha bisogni infiniti, perché è il riferimento al trascen­
dente che determina il suo essere e la sua vocazione. A partire da tali bisogni, egli 
affronta l'avventura della trasformazione della realtà con le sue occupazioni lavorati­
ve secondo un impeto ideale che si spinge sempre oltre i risultati in esse conseguiti.

4. Se mutano le forme storiche in cui si esprime il lavoro umano, non cambia­
no certamente le sue esigenze permanenti, cioè il rispetto dei diritti inalienabili. Pur­
troppo c'è il rischio di vedere negati tali diritti. È il caso, in particolare, della disoc­
cupazione, che nei Paesi di più antica industrializzazione interessa in forma inedi­
ta fasce significative di uomini e di donne: penso a coloro che erano impiegati in 
processi produttivi ormai obsoleti; penso ai giovani e a quanti risiedono in aree 
svantaggiate, dove ancora permangono elevati tassi di disoccupazione.

Vi è, poi, una certa precarietà lavorativa che, se da un lato può offrire maggiori 
opportunità di occupazione, dall'altra presenta rischi ed oneri di cui occorre farsi 
carico, quali i costi della mobilità, della riqualificazione professionale, della stessa 
previdenza sociale.

Nei Paesi meno industrializzati si riscontrano, inoltre, problemi ancora più 
drammatici: il permanere dello sfruttamento del lavoro minorile; il mancato rico­
noscimento del valore del lavoro, specie di quello femminile, in famiglia e fuori; la 
carenza di lavoro dovuta all'instabilità del contesto delle relazioni fra uomini, spe­
cie nelle situazioni di conflitto, ed alla fragilità del sistema delle relazioni economi­
che locali di fronte ai cambiamenti indotti dalla globalizzazione produttiva.

A fronte di questi problemi, vanno immaginate e costruite nuove forme di solida­
rietà, tenendo conto dell'interdipendenza che lega tra loro gli uomini del lavoro. Se 
profondo è il cambiamento in atto, ancor più deciso dovrà essere lo sforzo di intel­
ligenza e di volontà per tutelare la dignità del lavoro, rafforzando, ai diversi livelli, 
le istituzioni interessate.

Grande è la responsabilità dei Governi, ma non meno importante è quella delle 
Organizzazioni di tutela degli interessi collettivi dei lavoratori e dei datori di lavo­
ro. Tutti sono chiamati non solo a promuovere tali interessi in forma onesta e attra­
verso la via del dialogo, ma anche a ripensare le loro stesse funzioni, la loro strut­
tura, la loro natura e le modalità di azione. Come ho scritto nell'Enciclica Centesi­
mus annus, queste Organizzazioni possono e devono diventare «luoghi di espres­
sione della personalità del lavoratore» (n. 15).



Atti del Santo Padre 1167

5. Alla soluzione di così vaste e complesse problematiche, che in alcune aree 
assumono dimensioni drammatiche, anche voi, scienziati e uomini di cultura, siete 
chiamati a fornire un contributo specifico e decisivo. Occupandovi dei vari aspetti del 
lavoro nell'ambito delle diverse discipline, condividete la responsabilità di com­
prendere il cambiamento che in esso va attuandosi. Ciò significa evidenziare le 
occasioni e i rischi che esso comporta; significa, in particolare, suggerire linee di 
azione per guidare il cambiamento nel senso più favorevole allo sviluppo dell'inte­
ra famiglia umana.

A voi spetta poi il compito di leggere e di interpretare i fenomeni sociali con 
intelligenza ed amore della verità, senza preoccupazioni dettate da interessi di 
gruppo o personali. Si può anzi dire che il vostro contributo, proprio perché "astrat­
to", è essenziale per l'agire concreto delle politiche economiche. Non stancatevi, 
pertanto, di applicarvi con pazienza e rigore scientifico a tali ricerche. Iddio vi aiuti 
e vi illumini con la sapienza, che è dono del suo Spirito.

Nella dottrina sociale della Chiesa potrete trovare una guida ed un riferimento 
costante. Auspico, altresì, che la stessa dottrina sociale continui ad avvalersi del 
vostro contributo, delle categorie e delle riflessioni delle scienze sociali, secondo 
quel dialogo fecondo che è sempre di reciproco vantaggio.

Con tali sentimenti, mentre di cuore imploro su tutti la protezione di Maria San­
tissima e del suo Sposo Giuseppe, umile e generoso lavoratore, invio a ciascuno la 
mia Benedizione.

Da Castel Gandolfo, 14 settembre 2001

IOANNES PAULUS PP. II



1168 Atti del Santo Padre

Messaggio ai partecipanti alla Plenaria della Congregazione per gli 
Istituti di Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica

Non dobbiamo solo “parlare” di Gesù Cristo 
ma dobbiamo farlo “vedere”

con l’audace testimonianza della fede e della carità

Signori Cardinali, venerati Fratelli nell'Episcopato e nel Sacerdozio!

1. «Santificati in Cristo Gesù e chiamati ad essere santi, insieme a tutti quelli 
che in ogni luogo invocano il nome del Signore nostro Gesù Cristo, grazia a voi e 
pace da Dio Padre nostro e dal Signore Gesù Cristo» (1 Cor 1,2-3).

Con il saluto dell'Apostolo San Paolo ai cristiani di Corinto, mi rivolgo innanzi 
tutto a Lei, Signor Cardinale Eduardo Martinez Somalo, che con tanta saggezza e 
prudenza guida il Dicastero per gli Istituti di Vita Consacrata e le Società di Vita 
Apostolica. Estendo il mio saluto agli altri Signori Cardinali, ai venerati Presuli e 
agli Officiali della Congregazione che prendono parte alla Plenaria, nella quale si 
riflette sul denso e suggestivo tema: «"Ripartire da Cristo", un rinnovato impegno della 
vita consacrata nel Terzo Millennio».

Vi ringrazio della collaborazione che offrite alla Santa Sede nello studio e nel 
discernimento degli orientamenti da proporre alle persone consacrate. La Chiesa 
conta sulla dedizione costante di questa eletta schiera di suoi figli e figlie, sul loro 
anelito di santità e sull'entusiasmo del loro servizio per «favorire e sostenere la ten­
sione di ogni cristiano verso la perfezione» e rafforzare la «solidale accoglienza del 
prossimo, specialmente quello più bisognoso» (Vita consecrata, 39). In questo modo, 
viene ad essere testimoniata la vivificante presenza della carità di Cristo in mezzo 
agli uomini.

2. E ancora vivo il ricordo del Grande Giubileo, al termine del quale ho invita­
to tutta la Chiesa a proseguire l'itinerario spirituale intrapreso, ripartendo con rin­
novato vigore dalla «contemplazione del volto di Cristo: Lui considerato nei suoi 
lineamenti storici e nel suo mistero, accolto nella sua molteplice presenza nella 
Chiesa e nel mondo, confessato come senso della storia e luce del nostro cammino» 
(Novo Millennio ineunte, 15).

In questo cammino, che concerne la Comunità ecclesiale nel suo insieme, le per­
sone consacrate, chiamate «a porre la propria esistenza a servizio della causa del 
Regno di Dio, lasciando tutto e imitando da vicino la forma di vita di Gesù Cristo» 
(Vita consecrata, 14), assumono un ruolo eminentemente pedagogico per l'intero 
Popolo di Dio. L'assiduo ascolto della Parola, la frequente lode al Padre, datore di 
ogni bene e la testimonianza di una carità operosa verso i fratelli più bisognosi, 
mostra a tutti la «profondità della ricchezza, della sapienza e della scienza di Dio!» 
(Rm 11,33).

Per svolgere questo ministero pedagogico nella Chiesa, la vita consacrata deve 
sviluppare relazioni spirituali e apostoliche sempre più autentiche all'interno del 
tessuto ordinario delle Comunità cristiane, condividendo i beni spirituali: il cam­
mino di fede e l'esperienza di Dio, il carisma e i doni dello Spirito che la distinguo­
no. Grazie a questa compartecipazione, maturerà in ogni Comunità ecclesiale un



Atti del Santo Padre 1169

vicendevole e più intenso sostegno. Ciascuno diventerà responsabile e, insieme, 
bisognoso dell'altro, avanzando nella vita di fede e secondo il carisma e il ministe­
ro proprio di ciascuno.

3. E un impegno importante, che richiede un rinnovato slancio di santità. «La 
vita spirituale deve essere dunque al primo posto nel programma delle Famiglie di 
vita consacrata, in modo che ogni Istituto e ogni comunità si presentino come scuo­
le di vera spiritualità evangelica» (Vita consecrata, 93). La vita quotidiana dei consa­
crati e delle consacrate, resa luminosa dall'assiduo contatto con il Signore nel silen­
zio e nella preghiera, dalla gratuità dell'amore e del servizio specialmente per i più 
poveri, testimonia che la libertà è frutto dell'aver trovato la perla preziosa (cfr. Mt 
13,45-46), Cristo, per il quale si è disposti ad abbandonare tutto, affetti e sicurezze 
terrene, dicendo con gioia: Maestro, «ti seguirò dovunque tu vada» (Le 9,57). Ecco 
il percorso di tanti consacrati e consacrate in molte parti della terra, che giungono 
anche fino al dono supremo della vita con il martirio.

In tale profonda relazione di amore per Cristo e di spirituale cammino sulle sue 
orme è racchiusa ogni speranza di futuro per la vita consacrata, che richiede un 
impegno personale, cosciente, volontario, libero, amoroso verso la santità. I consa­
crati e le consacrate sono chiamati a mostrare in questo cammino un'autentica spi­
rituale "professionalità", affrontando con gioiosa speranza i sacrifici e i distacchi, le 
difficoltà e le attese che tale itinerario comporta ed esige. E la via del ritorno alla 
casa del Padre, che Cristo ci ha aperto e nella quale ci ha preceduto. Essa è insieme 
distacco e ricerca; unisce gli aspetti faticosi della rinuncia con gli aspetti gioiosi del­
l'amore (cfr. Le 9,23ss.). Fedeli alla loro vocazione, i consacrati e le consacrate 
potranno un giorno esultare con il Salmista: «Beato chi abita la tua casa: sempre 
canta le tue lodi! Beato chi trova in te la sua forza e decide nel suo cuore il santo 
viaggio. Passando per la valle del pianto la cambia in una sorgente, anche la prima 
pioggia l'ammanta di benedizioni. Cresce lungo il cammino il suo vigore, finché 
compare davanti a Dio in Sion» (Sai 83 [84],5-8).

4. La pedagogia della santità si esprime in modo singolare nell'attenzione pri­
maria alla comunione che deve splendere nella vita consacrata di ogni tempo. Ogni 
comunità religiosa è chiamata ad essere il luogo dove s'impara naturalmente a pre­
gare, dove si educa a riconoscere e contemplare il volto di Cristo, si cresce di gior­
no in giorno nella sequela radicale del Signore, cercando con sincerità la verità su 
di sé e orientandosi decisamente al servizio del Regno di Dio e della sua giustizia.

Dalla condivisione della fede, umile ed operosa, nasce la comunione autentica. 
Essa, infatti, porta a mettere in comune non solo i doni di bontà e di grazia, ma 
anche i limiti e le povertà di ogni persona. 1 beni di grazia e di bontà vengono con­
divisi perché alimentino la santità di tutti; si è fatti partecipi delle povertà umane e 
spirituali di ciascuno, per assumerle su di sé e celebrare insieme la misericordia del 
Padre.

L'autentica comunione in Cristo promuove così un nuovo stile di apostolato. 
L'annuncio del Vangelo della vita consacrata, quando parte da una fraternità inten­
sa e generosa, diventa più vivo ed efficace. E quanto ci ha insegnato l'Apostolo San 
Giovanni nella sua prima Lettera: «Ciò che noi abbiamo udito, ciò che noi abbiamo 
veduto con i nostri occhi, ciò che noi abbiamo contemplato e ciò che le nostre mani 
hanno toccato, ossia il Verbo della vita, noi lo annunziamo anche a voi, perché 
anche voi siate in comunione con noi» (IGv 1,1 b.3).

In questo modo, anche quanto è tipico della vita consacrata, come ad esempio i 
voti o la peculiare spiritualità, diventa un dono ricevuto da non conservare gelosa-



1170 Atti del Santo Padre

mente per sé, ma da dispensare umilmente e generosamente al Popolo di Dio con 
la parola e la testimonianza, perché tutti, anche chi è lontano o sembra ostile, pos­
sano conoscere e comprendere la profonda novità del Cristianesimo.

5. Nella storia della Chiesa la vita consacrata è stata sempre in prima linea nel­
l'opera dell'evangelizzazione. Anche oggi essa si fa pellegrina, cammina accanto ad 
ogni persona, ne condivide le vicende, ne riscalda il cuore con l'amore ricevuto 
nella contemplazione del volto di Cristo, e la conduce alle sorgenti d'acqua viva 
della grazia divina, condividendo con lei il pane dell'Eucaristia e della carità. In 
questo itinerario misterioso, intessuto di donazione e di accoglienza, di rinunce e di 
conquiste, i consacrati imparano a riconoscere le provocazioni e le sfide dell'odier­
na società.

Seguendo Cristo povero, casto e obbediente, con tutto il cuore e con tutte le 
forze, essi offrono la testimonianza di un'esistenza capace di dare senso e speranza 
ad ogni impegno personale e, pertanto, di un'esistenza alternativa al modo di vive­
re del mondo.

Questa testimonianza diventa la più efficace via per incoraggiare le vocazioni 
alla vita consacrata. Sì, occorre presentare ai giovani il volto di Cristo contemplato 
nella preghiera e teneramente servito nei fratelli con amore gratuito. Dobbiamo 
essere persuasi che «non una formula ci salverà, ma una Persona» (Novo Millennio 
ineunte, 29). Gesù ci assicura: «Io sono con voi tutti i giorni fino alla fine del mondo» 
(Mt 28,20). Non dobbiamo solo "parlare" di Lui, ma dobbiamo farlo "vedere", con 
l'audace testimonianza della fede e della carità. Cristo deve diventare il riferimen­
to sicuro; il suo Volto la sorgente della luce, forte e misericordiosa, che illumina il 
mondo. Soltanto in Lui si trova l'energia soprannaturale che può trasformare il 
mondo secondo il disegno divino.

Augurando a tutti un sereno e fecondo lavoro sotto la guida luminosa dello Spi­
rito Santo, imparto con affetto a ciascuno di voi e a tutti i membri degli Istituti di 
Vita Consacrata e delle Società di Vita Apostolica la mia paterna Benedizione Apo­
stolica.

Dal Vaticano, 21 settembre 2001

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 1171

Lettera in occasione del Capitolo Generale dei Frati Servi di Maria

Sempre attenti ai segni dei tempi 
continuate a servire la Chiesa e l’umanità 

con uno stile di gioiosa premura verso i fratelli

Al Reverendissimo Padre
HUBERT M. MOONS

Priore Generale
dell'Ordine dei Frati Servi di Maria

«La grazia del Signore Gesù sia con voi. Il mio amore con tutti voi in Cristo 
Gesù!» (1 Cor 16,23). Con queste parole dell'Apostolo Paolo, saluto cordialmente Lei 
e l'intero Ordine dei Frati Servi di Maria in occasione del Capitolo Generale, in pro­
gramma ad Ariccia dall'8 al 30 ottobre 2001. Il tema dei lavori è: "Con Santa Maria, 
dall'ascolto di Dio al servizio della vita". Esso richiama la vostra riflessione sulla neces­
sità di rendere la testimonianza dell'Istituto sempre più fedele al carisma delle ori­
gini ed insieme vicina alle istanze dell'uomo contemporaneo.

Rivolgo a Lei, Reverendissimo Padre, il mio cordiale saluto e un sincero ringra­
ziamento per il servizio di Priore Generale, che Ella ha reso all'Ordine durante 12 
anni. Saluto i Capitolari e, attraverso loro, tutti i membri di codesta Famiglia reli­
giosa. A ciascuno vorrei far giungere la mia parola di incoraggiamento, avvalorata 
dall'assicurazione di un costante ricordo nella preghiera.

So che l'Assemblea capitolare, sulla quale da tempo state implorando la luce 
dello Spirito, è stata preparata con cura, ben definendo le priorità negli argomenti da 
affrontare e approfondire. Essa rappresenta l'occasione propizia per meglio porre in 
luce un particolare aspetto della partecipazione della Vergine al mistero di Cristo e 
della Chiesa, al fine di trarre da ciò ispirazione per le scelte e le decisioni operative 
dell'Ordine. Sin dall'inizio per i Frati Servi di Maria è la Vergine la Stella che illumi­
na il loro cammino e il riferimento certo di ogni loro programmazione apostolica.

1. Con Santa Maria nella ricerca di Dio. La ricerca di Dio è componente essenzia­
le della vita consacrata. La Madonna è guida sicura in questo itinerario. Cercare il 
Signore! Avete collocato la riflessione su questo tema, cuore della vostra vocazione, 
al primo posto nei lavori capitolari. Sì! Cercate Cristo; cercate il suo volto (cfr. Sai 
27,8). Cercatelo ogni giorno, fin dall'aurora (cfr. Sai 63,2), con tutto il cuore (cfr. Dt 
4,29; Sai 119,2). Cercatelo con la tenacia della Sunamite (cfr. Ct 3,1-3), con lo stupo­
re dell'Apostolo Andrea (cfr. Gv 1,35-39), con lo slancio di Maria di Magdala (cfr. Gv 
20,1-18).

Nel Rituale per la celebrazione del Capitolo, voi invocate i Sette Santi Fonda­
tori quali "cercatori di Dio". Tali, in effetti, essi furono: cercatori del Regno di Dio e 
della sua giustizia (cfr. Mt 6,33), cercatori assidui della sapienza evangelica. Sul loro 
esempio, anche voi cercate il Signore nell'ora della gioia e nel tempo della deso­
lazione; imitate Maria che va a Gerusalemme alla ricerca del suo Figlio dodicenne 
piena di ansia (cfr. Le 2,44-49), e più tardi, all'inizio della vita pubblica di Gesù, 
corre sollecita a cercarlo (cfr. Me 3,32), preoccupata di alcune voci che le erano 
giunte a suo riguardo (cfr. Ibid., 3,20-21).



1172 Atti del Santo Padre

Avvertire l'esigenza di cercare Dio è già un dono da accogliere con animo grato. 
In realtà, è sempre Dio per primo a venirci incontro, perché per primo ci ha amati 
(cfr. IGv 4,10). E consolante cercare Dio, ma è al tempo stesso esigente; suppone 
rinunce e scelte radicali. Che cosa comporta ciò per voi, nell'attuale contesto stori­
co? Sicuramente un'accentuazione della dimensione contemplativa, un'intensifica­
zione della preghiera personale, una rivalutazione del silenzio del cuore, senza mai 
contrapporre la contemplazione all'azione, la preghiera nella cella alle celebrazioni 
liturgiche, la necessaria "fuga dal mondo" alla presenza doverosa accanto a chi sof­
fre: tutto questo è nella tradizione dell'Ordine e nelle vostre Costituzioni (cfr. Cast. 
OSM [1987], 16a. 31a-b. 116). L'esperienza dimostra che solo dall'intensa contem­
plazione scaturisce una fervida ed efficace azione apostolica.

2. Con Santa Maria nell'ascolto di Dio. In stretta connessione con la ricerca di Dio 
è l'ascolto della sua Parola di salvezza. Anche in quest'itinerario vi è di esempio e 
di guida Maria, della quale la Chiesa sottolinea il singolare rapporto con la Parola. 
La Madonna è la "Vergine dell'ascolto", pronta a far propria, con atteggiamento 
umile e sapiente, la parola a lei indirizzata dall'Angelo. Con il suo fiat Maria acco­
glie il Figlio di Dio, Parola sussistente, che in lei si fa carne per la redenzione del 
mondo.

Forma quanto mai opportuna di ascolto della Parola è la lectio divina, che voi 
avete in grande considerazione. Ne fate esplicita menzione nella formula stessa 
della professione solenne, allorché vi impegnate a vivere «nell'ascolto della Paro­
la di Dio» (cfr. Rituale della professione religiosa dei Frati Servi di Santa Maria, Secon­
da edizione tipica, 1993, pp. 128-148). Maria ascolta e in lei la Parola è accolta 
docilmente ancor prima nel cuore che nel grembo verginale. Imitando il suo fiat 
(cfr. Le 1,38), anche voi pronunciate il vostro sì totale al Dio che si rivela (cfr. Rm 
16,26). Nella parola della Sacra Scrittura Dio dischiude le ricchezze del suo 
amore, svela il suo progetto salvifico e affida a ciascuno una specifica missione nel 
suo Regno.

L'amore per la Parola vi spingerà a riconsiderare la preghiera comunitaria, a 
privilegiare la vita liturgica, a renderla più partecipata e sentita. Sia la vostra pre­
ghiera comunitaria tale che l'orazione personale prepari e prolunghi la celebrazio­
ne liturgica. Si avvererà allora anche nell'Ordine l'auspicio dell'Apostolo: «La paro­
la di Cristo dimori tra voi abbondantemente» (Col 3,16).

3. Con Santa Maria in una vita di servizio. 11 Capitolo Generale è chiamato a trat­
tare a fondo un secondo argomento, anch'esso prioritario: le molteplici forme del 
vostro servizio apostolico. E, in effetti, parte essenziale del carisma dei Frati Servi 
di Maria servire la Chiesa e l'umanità. Guardando alla Vergine, sempre in umile 
atteggiamento di servizio, fate sì che emerga in ogni membro dell'Istituto uno stile 
di gioiosa premura verso i fratelli, di ardore e di slancio, di valorizzazione dei rap­
porti umani e di attenzione alle necessità della persona.

Uno stile che non ricerca in primo luogo l'efficienza delle strutture e i progres­
si della tecnologia, ma conta sull'efficacia della grazia del Signore (cfr. ICor 3,6-7). 
Sempre attenti ai segni dei tempi, ponderate con cura la prospettiva di sospendere 
alcune attività per rispondere a nuove esigenze missionarie in Asia, in Africa e nel­
l'Europa dell'Est. Salvaguardate la fedeltà allo spirito originario della vostra Fami­
glia religiosa, nata per testimoniare «i valori umani ed evangelici rappresentati da 
Maria» (Cost. OSM, 7). Secondo l'ispirazione mendicante dell'Ordine, vivete la 
dimensione evangelica della provvisorietà, dell'insicurezza e della disponibilità ad 
andare dove urge il bisogno (cfr. Ibid., 3).



Atti del Santo Padre 1173

Tra le molte forme di servizio, nel tema-guida del Capitolo, si fa menzione del 
"servizio alla vita". In un mondo in cui talora sembra prevalere la cultura della 
morte, siate servitori della vita, fedeli a Dio che «non è Dio dei morti, ma dei vivi» 
(Mt 22,32), araldi del Vangelo della speranza sotto la protezione di Santa Maria, 
"Madre della vita".

4. Con Santa Maria al servizio dell'animazione vocazionale. Il Capitolo dovrà riflet­
tere, infine, sull'animazione vocazionale, tema di grande interesse e di singolare 
urgenza. Le vocazioni sono dono per l'Ordine e per la Chiesa da implorare anzi­
tutto con incessante preghiera. L'icona della Vergine della Pentecoste illumini la 
vostra riflessione. Nel Cenacolo Maria ci appare come l'Orante; insieme agli Apo­
stoli implora la venuta dello Spirito, suscitatore d'ogni vocazione. Maria è Madre 
della Chiesa: nel Cenacolo la Vergine comincia ad esercitare verso la comunità dei 
discepoli la maternità a Lei affidata dal suo Figlio morente sulla Croce.

Oltre che dalla preghiera (cfr. Le 10,2), le vocazioni sono favorite dalla testimo­
nianza coerente e fedele di quanti sono chiamati a vivere con radicalità la sequela 
evangelica. A voi guardano le nuove generazioni, attratte non da una vita consa­
crata "facilitata", ma dalla proposta di vivere il Vangelo sine glossa.

Il giorno 7 ottobre 2001 ricorre il 750° anniversario dell'«atto di povertà» della 
prima comunità del Senario. Con tale gesto generoso, i frati si impegnavano a non 
possedere nulla, come il loro Maestro che non aveva «dove posare il capo» (Le 9,58). 
La memoria di tale evento vi spinga ad una ancor più rigorosa testimonianza di 
povertà, che si traduca in un sobrio tenore di vita (cfr. Cost. OSM, 57) e in una fede­
le pratica della comunione dei beni.

Affido i lavori del Capitolo alla sollecitudine materna di Santa Maria, Regina 
dei suoi Servi, e, mentre assicuro un ricordo nella preghiera, imparto di cuore a Lei, 
ai Capitolari e a tutta la Famiglia servitana la Benedizione Apostolica, pegno della 
misericordia infinita del Signore.

Dal Vaticano, 29 settembre 2001

IOANNES PAULUS PP. II



1174 Atti del Santo Padre

Omelia nell’inizio della X Assemblea Generale Ordinaria
del Sinodo dei Vescovi

Il Vescovo: povero, servitore, 
profeta intrepido, santo

Domenica 30 settembre, il Santo Padre ha aperto la X Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo 
dei Vescovi presiedendo nella Basilica di San Pietro una Concelebrazione Eucaristica con i Padri 
Sinodali e altri partecipanti al Sinodo, durante la quale ha tenuto questa omelia:

1. «Il Vescovo servitore del Vangelo di Gesù Cristo per la speranza del mondo».
Su questo tema si svolgeranno i lavori della X Assemblea Generale Ordinaria del 

Sinodo dei Vescovi, che stiamo ora aprendo nel nome del Signore. Essa fa seguito 
alla serie di Assemblee speciali di carattere continentale, svoltesi in preparazione del 
Grande Giubileo dell'Anno 2000, Assemblee tutte accomunate dalla prospettiva 
dell'evangelizzazione, come testimoniano le Esortazioni Apostoliche post-sinodali 
sinora pubblicate. In questa medesima prospettiva si colloca l'attuale, che si pone 
pure in continuità con le precedenti Assemblee Ordinarie, dedicate alle diverse 
vocazioni nel Popolo di Dio: i laici, nel 1987; i sacerdoti, nel 1990; la vita consacrata, 
nel 1994. La trattazione sui Vescovi completa così il quadro di un'ecclesiologia di 
comunione e di missione, che sempre dobbiamo avere dinanzi agli occhi.

Con grande gioia vi accolgo, carissimi e venerati Fratelli nell'Episcopato, con­
venuti da ogni parte del mondo. Il vostro ritrovarvi e lavorare insieme, sotto la 
guida del Successore di Pietro, manifesta «che tutti i Vescovi sono partecipi, in gerar­
chica comunione, della sollecitudine della Chiesa universale» (Christus Dominus, 5). 
Estendo il mio cordiale saluto agli altri membri dell'Assemblea ed a quanti nei pros­
simi giorni coopereranno al suo efficace svolgimento. In modo particolare, ringrazio 
il Segretario Generale del Sinodo, il Cardinale Jan Pieter Schotte, insieme con i suoi 
collaboratori, che hanno attivamente preparato la presente riunione sinodale.

2. Nella notte di Natale del 1999, inaugurando il Grande Giubileo, dopo aver 
aperto la Porta Santa, l'ho attraversata tenendo tra le mani il Libro dei Vangeli. Era un 
gesto altamente simbolico. In esso possiamo vedere in qualche modo racchiuso 
tutto il contenuto del Sinodo che oggi apriamo e che avrà come tema: "Il Vescovo ser­
vitore del Vangelo di Gesù Cristo per la speranza del mondo".

Il Vescovo è "minister, servitore". La Chiesa è al servizio del Vangelo. "Ancilla 
Evangelii": così potrebbe definirsi, riecheggiando le parole pronunciate dalla Vergi­
ne all'annuncio dell'Angelo. «Ecce ancilla Domini», disse Maria; «Ecce ancilla Evan­
gelii», continua a dire oggi la Chiesa.

"Propter spem mundi". La speranza del mondo sta in Cristo. In Lui le attese del­
l'umanità trovano reale e solido fondamento. La speranza di ogni essere umano 
promana dalla Croce, segno di vittoria dell'amore sull'odio, del perdono sulla ven­
detta, della verità sulla menzogna, della solidarietà sull'egoismo. A noi il compito 
di comunicare quest'annuncio salvifico agli uomini e alle donne del nostro tempo.

3. «Beati i poveri in spirito».
La beatitudine evangelica della povertà costituisce un messaggio prezioso per 

l'Assemblea sinodale che stiamo iniziando. La povertà è, infatti, un tratto essenziale



Atti del Santo Padre 1175

della persona di Gesù e del suo ministero di salvezza e rappresenta uno dei requi­
siti indispensabili, perché l'annuncio evangelico trovi ascolto ed accoglienza presso 
l'umanità di oggi.

Alla luce della prima Lettura, tratta dal Profeta Amos, e ancor più della celebre 
parabola del "ricco epulone" e del povero Lazzaro, raccontata dall'Evangelista 
Luca, noi, venerati Fratelli, siamo stimolati ad esaminarci circa il nostro atteggiamen­
to verso i beni terreni e circa l'uso che se ne fa. Siamo invitati a verificare a che punto 
nella Chiesa sia la conversione personale e comunitaria ad una effettiva povertà evangeli­
ca. Tornano alla memoria le parole del Concilio Vaticano II: «Come Cristo ha com­
piuto la sua opera di redenzione attraverso la povertà e le persecuzioni, così pure 
la Chiesa è chiamata a prendere la stessa via per comunicare agli uomini i frutti 
della salvezza» (Lumen gentium, 8).

4. È la via della povertà che ci permetterà di trasmettere ai nostri contemporanei 
"i frutti della salvezza". Come Vescovi siamo chiamati, pertanto, ad essere poveri al 
servizio del Vangelo. Essere servitori della Parola rivelata, che all'occorrenza levano 
la loro voce in difesa degli ultimi, denunciando i soprusi di quelli che Amos chiama gli 
"spensierati" e i "buontemponi". Essere profeti che evidenziano con coraggio i pec­
cati sociali legati al consumismo, all'edonismo, ad un'economia che produce un 
inaccettabile divario tra lusso e miseria, tra pochi "epuloni" e innumerevoli "Laz­
zaro" condannati alla miseria. In ogni epoca, la Chiesa si è fatta solidale con questi 
ultimi, ed ha avuto Pastori santi, che si sono schierati, come apostoli intrepidi della 
carità, dalla parte dei poveri.

Ma perché la voce dei Pastori sia credibile, è necessario che diano essi stessi 
prova di una condotta distaccata da interessi privati e sollecita verso i più deboli. 
Occorre che siano di esempio per la comunità loro affidata, insegnando e sostenen­
do quell'insieme di principi di solidarietà e di giustizia sociale che formano la dot­
trina sociale della Chiesa.

5. «Tu, uomo di Dio» (ITm 6,11): con questo titolo San Paolo qualifica Timoteo 
nella seconda Lettura, poc'anzi proclamata. È una pagina in cui l'Apostolo traccia 
un programma di vita perennemente valido per il Vescovo. Il Pastore deve essere 
"uomo di Dio"; la sua esistenza e il suo ministero stanno interamente sotto la signo­
ria divina e traggono dal sovraeminente mistero di Dio luce e vigore.

Continua San Paolo: «Tu, uomo di Dio, ... tendi alla giustizia, alla pietà, alla fede, 
alla carità, alla pazienza, alla mitezza» (v. 11). Quanta saggezza in quel "tendi"! L'Or­
dinazione episcopale non infonde la perfezione delle virtù: il Vescovo è chiamato a 
proseguire il suo cammino di santificazione con maggiore intensità, per giungere 
alla statura di Cristo, Uomo perfetto.

Aggiunge l'Apostolo: «Combatti la buona battaglia della fede, cerca di raggiungere la 
vita eterna...» (v. 12). Protesi verso il Regno di Dio, affrontiamo, cari Fratelli, la quo­
tidiana nostra fatica per la fede, non cercando altra ricompensa se non quella che 
Dio ci darà alla fine. Siamo chiamati a rendere questa «bella professione di fede davan­
ti a molti testimoni» (v. 12). Lo splendore della fede si fa così testimonianza: riflesso 
della gloria di Cristo nelle parole e nei gesti di ogni suo fedele ministro.

Conclude San Paolo: «Ti scongiuro di conservare senza macchia e irreprensibile il 
comandamento, fino alla manifestazione del Signore nostro Gesù Cristo» (v. 14). «Il 
comandamento»! In questa parola c'è tutto Cristo: il suo Vangelo, il suo testamento 
d'amore, il dono del suo Spirito che compie la legge. Gli Apostoli hanno ricevuto 
da Lui questa eredità e l'hanno a noi affidata, perché sia conservata e trasmessa 
intatta sino alla fine dei tempi.



1176 Atti del Santo Padre

6. Carissimi Fratelli nell'Episcopato! Cristo oggi ripete a noi: «Due in altum - 
Prendi il largo!» (Le 5,4). Alla luce di questo suo invito, noi possiamo rileggere il tri­
plice munus affidatoci nella Chiesa: munus docendi, sanctificandi et regendi (cfr. Lumen 
gentium, 25-27; Christus Dominus, 12-16).

Duc in docendo! «Annunzia la parola - diremmo con l'Apostolo -, insisti in ogni 
occasione, opportuna e non opportuna, ammonisci, rimprovera, esorta con ogni 
magnanimità e dottrina» (2Tm 4,2).

Duc in sanctificando! Le "reti" che siamo chiamati a gettare tra gli uomini sono 
anzitutto i Sacramenti, di cui siamo i principali dispensatori, regolatori, custodi e 
promotori (cfr. Christus Dominus, 15). Essi formano una sorta di "rete" salvifica, che 
libera dal male e conduce alla pienezza della vita.

Duc in regendo! Come Pastori e veri Padri, coadiuvati dai Sacerdoti e dagli altri 
collaboratori, abbiamo il compito di radunare la famiglia dei fedeli e fomentare in 
essa la carità e la comunione fraterna (cfr. Ivi, 16).

Per quanto si tratti d'una missione ardua e faticosa, nessuno si perda d'animo. 
Con Pietro e con i primi discepoli anche noi rinnoviamo fiduciosi la nostra sincera 
professione di fede: Signore, «sulla tua parola getterò le reti» (Le 5,5)! Sulla tua Paro­
la, o Cristo, vogliamo servire il tuo Vangelo per la speranza del mondo!

Ed anche sulla tua materna assistenza noi confidiamo, o Vergine Maria. Tu, che 
hai guidato i primi passi della comunità cristiana, sii anche per noi sostegno e inco­
raggiamento. Intercedi per noi, Maria, che con le parole del Servo di Dio Paolo VI 
invochiamo "Ausilio dei Vescovi e Madre dei Pastori". Amen!



Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONI
- PER LA DOTTRINA DELLA FEDE
- PER IL CULTO DIVINO E

LA DISCIPLINA DEI SACRAMENTI
- PER IL CLERO

Notificazione circa l’Ordine diaconale
1. Da taluni Paesi sono pervenute ai nostri Dicasteri alcune segnalazioni di program­

mazione e di svolgimento di corsi, direttamente o indirettamente finalizzati all'ordinazione 
diaconale delle donne. Si vengono così a determinare aspettative carenti di salda fondatez­
za dottrinale e che possono generare, pertanto, disorientamento pastorale.

2. Poiché l’ordinamento ecclesiale non prevede la possibilità di una tale ordinazione, 
non è lecito porre in atto iniziative che, in qualche modo, mirino a preparare candidate al­
l’Ordine diaconale.

3. L’autentica promozione della donna nella Chiesa, in conformità al costante Magiste­
ro ecclesiastico, con speciale riferimento a quello di Sua Santità Giovanni Paolo II, apre 
altre ampie prospettive di servizio e di collaborazione.

4. Le Congregazioni sottoscritte - nell’ambito delle proprie competenze - si rivolgono, 
pertanto, ai singoli Ordinari affinché vogliano spiegare ai propri fedeli ed applicare diligen­
temente la suindicata direttiva.

Questa Notificazione è stata approvata dal Santo Padre il 14 settembre 2001.

Dal Vaticano, 17 settembre 2001

Joseph Card. Ratzinger
Prefetto della Congregazione

per la Dottrina della Fede

Jorge Arturo Card. Medina Estévez.
Prefetto della Congregazione

per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti

Dario Card. Castrillón Hoyos
Prefetto della Congregazione

per il Clero

1177



117« Atti della Santa Sede

PONTIFICI CONSIGLI
- PER LA PASTORALE DELLA SALUTE
- DELLA PASTORALE PER

I MIGRANTI E GLI ITINERANTI
- PER LA FAMIGLIA

Nota per le Conferenze Episcopali
LA SALUTE RIPRODUTTIVA DEI RIFUGIATI

Introduzione

Nel 1999, l'Alto Commissariato delle Nazio­
ni Unite per i Rifugiati (ACNUR), in collabora­
zione con l’Organizzazione Mondiale della Sa­
nità (OMS), il Fondo delle Nazioni Unite per la 
Popolazione (UNFPA) e alcune Organizzazioni 
non governative, ha pubblicato l'Inter-Agency 
Field Manual on Reproductive Health in Refugee 
Situations; si tratta di un libro pratico sulle mo­
dalità dell'assistenza ai rifugiati nell'ambito 
della cosiddetta "salute riproduttiva".

Il Field Marmai è oggetto di serie e numerose 
preoccupazioni per la Chiesa ed è all’origine di 
questa Nota appositamente preparata da tre Dica­
steri della Santa Sede - Pontifici Consigli per la 
Pastorale della Salute, per gli Itineranti e Mi­
granti e per la Famiglia - al fine di ribadire delle 
riserve su alcuni punti problematici del Manuale.

Questa Nota interdicasteriale considera que­
sto Field Marmai come una sfida pastorale per la 
Chiesa e richiama i Pastori, gli operatori pastora­
li impegnati negli ambiti della sanità, della fami­
glia e presso i migranti e gli itineranti, alla vigi­
lanza affinché l'amore, il rispetto e la protezione 
delle persone rifugiate e dei loro diritti - tra cui 
l'inalienabile diritto alla vita - siano la ragione 
profonda e il motore propulsivo del loro impegno 
per il miglioramento della loro condizione di vita 
ed il godimento di protezione per la vita e la sa­
lute di milioni di sfollati e rifugiati.

Il Field Marmai veicola degli antivalori che 
offendono la dignità delle popolazioni più povere 
e vulnerabili con proposte concernenti la limita­
zione delle nascite, il concetto non responsabile 
dei rapporti sessuali e persino l'aborto. Ci trovia­
mo di fronte a una corrente di pensiero che si po­
trebbe definire utilitaristica e neo-malthusiana.

La Nota nelle sue cinque parti offre un oriz­
zonte di speranza diverso da quello espresso nel 
Field Manual e fa una proposta pastorale ad hoc 
che si fonda sull’amore per i rifugiati nel pieno 
rispetto della verità morale e della dignità delle 
coscienze personali.

Infine, la Nota incoraggia i vari responsabili 
della vita pubblica, nonché gli uomini di buona vo­
lontà a perseguire i loro sforzi per assicurare ai ri­
fugiati un domani capace di restituire a ciascuno 
un volto che sia ad immagine e somiglianza di Dio.

Possa la presente Nota aiutare le nostre comu­
nità a conoscere meglio i problemi e le difficoltà 
dei rifugiati, a difendere i loro diritti, in partico­
lare quelli alla vita e alla salute e ad assisterli nel 
corpo e nello spirito, seguendo da vicino l’esem­
pio di Gesù che ha vissuto la condizione di rifu­
giato e riservandogli un'attenzione e una solleci­
tudine particolare.

La tragedia dei rifugiati è «una piaga tipica e 
rivelatrice degli squilibri e dei conflitti del 
mondo contemporaneo»', in mezzo alla quale la

' Giovanni Paolo II. Lett. Enc. Sollicitudo rei socialis (30 dicembre 1987). 24. La sollecitudine pastorale 
della presente Nota concerne i rifugiati, i richiedenti di asilo, gli esiliati, gli sfollati, e ogni persona che sperimen­
ta la migrazione forzata. Trattandosi del concetto di "rifugiato" adoperato dalla Santa Sede, è auspicabile che la 
medesima protezione e gli stessi diritti prescritti dal diritto intemazionale a difesa dei rifugiati, vengano ricono­
sciuti anche a chi vive l'esperienza della migrazione forzata all'interno del proprio Paese. Vedi: Pontificio Consi­
glio "Con Unum" e Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti, I Rifugiati: una 
sfida alla solidarietà. 3-4 |in RDTo 69 (1992), 889-890 - N.d.R.].



Atti della Santa Sede 1179

Chiesa è presente con il suo amore e la sua assi­
stenza. Per i credenti in Cristo, nel servizio al 
prossimo, ciò che conta è anzitutto l'inalienabile 
dignità della persona umana creata ad immagine 
di Dio (Gen 1,27). Nello spirito del Grande Giu-

I. La Santa Sede, l’ONU e la salute riproduttiva

Tra le Organizzazioni con le quali la Santa 
Sede coopera a diversi livelli, l’ONU occupa un 
posto privilegiato. Nel suo seno l’Alto Commis­
sariato delle Nazioni Unite per i Rifugiati 
(ACNUR) si occupa da 50 anni della protezione 
della dignità e dei diritti dei rifugiati. Ci sono 
tanti casi di collaborazione fruttuosa tra l’AC­
NUR e la Chiesa cattolica sia a livello intema­
zionale sia nei diversi Paesi che vivono l’espe­
rienza di spostamenti forzati di persone.

La Santa Sede, pur apprezzando i principi che 
guidano l'azione dell'ACNUR, non può esimersi 
dal manifestare le proprie riserve quando le mo­
dalità dell’assistenza prestata o persino i mezzi 
impiegati potrebbero causare grave danno alla 
dignità della persona ed alla sua vita, dalle prime 
fasi del suo concepimento alla morte naturale, 
così com’è riconosciuto dalla ragione umana ed 
espresso dalla morale cattolica. In questo conte­
sto deve essere capito il senso di questa Nota sul- 
\'Inter-Agency Field Manual on Reproductive 
Health in Refugee Situations, pubblicato nel 
1999 dall’ACNUR'. Benché ci siano aspetti po­
sitivi del Manuale, è doveroso indicarne altri che 
sono in contrasto con la morale. Le Organizza­
zioni cattoliche che sono impegnate con l’AC­
NUR per la protezione e l'assistenza dei rifugia­
ti si trovano in una posizione privilegiata per 
promuovere la vera dignità dei rifugiati per quan­
to riguarda la sessualità, la famiglia, gli adole­
scenti e i bambini. Questa Nota offre ai Vescovi 
e agli operatori pastorali e umanitari cattolici una 
breve analisi del Field Manual e alcuni accenni 
per la protezione e la promozione della dignità e 
della salute integrale dei rifugiati.

bileo la Chiesa si rallegra della collaborazione 
«tra i popoli di ogni lingua, razza, nazionalità e 
religione» per far fronte alle grandi sfide del 
nuovo Millennio, e auspica la creazione di «una 
nuova cultura di solidarietà e di cooperazione»1.

Le nostre riserve sul Field Manual fanno 
parte della preoccupazione della Chiesa sulla 
confusione morale ed intellettuale che si è fatta 
posto negli ultimi anni nell'opinione pubblica, 
tra diversi leader politici, nelle istituzioni inter­
nazionali e nell’esercizio della medicina stessa. 
Più precisamente si tratta del modo di risponde­
re alla domanda: che cos'è l’uomo?*. La risposta 
implicita, e a volte esplicita, del Field Manual 
riflette un approccio filosofico che, nel tentativo 
di promuovere la libertà individuale trascura i 
corrispondenti doveri sia individuali che sociali. 
Corre il pericolo di offendere la stessa dignità 
delle popolazioni più povere e vulnerabili con 
proposte concernenti la limitazione delle nasci­
te, il concetto non responsabile dei rapporti ses­
suali e persino l’aborto. Inoltre manca un’ade­
guata attenzione alla conoscenza della cultura e 
della religione dei rifugiati. In fondo vi si ritro­
vano molte tracce di una corrente di pensiero 
che si potrebbe definire utilitaristica e neo- 
malthusiana.

Il Field Manual riflette le discussioni sulla 
"salute riproduttiva" tenutesi durante la "Confe­
renza sulla Popolazione e sullo Sviluppo" svolta­
si a Il Cairo nel 1994. Tale “salute riproduttiva" 
è promossa oggi da alcune Organizzazioni del- 
l'ONU quali l'Organizzazione Mondiale della 
Sanità (OMS) e il Fondo delle Nazioni Unite per 
la Popolazione (FNUAP). Alla seduta conclusiva 
della Conferenza de II Cairo, la Santa Sede rila­
sciò una dichiarazione nella quale espresse le ri­
serve della Chiesa all'ideologia della "salute ri­
produttiva" Le stesse riserve si applicano al 
Field Manual.

1 Giovanni Paolo II, Incarnationis mysterium. Bolla di indizione del Grande Giubileo dell’anno 2000, 
n. 12; cfr. Giovanni Paolo II. Messaggio per la celebratione della Giornata Mondiale della Pace. 1° gennaio 
2001. n. 17.

’ Questo manuale è il risultato della collaborazione di diverse agenzie dell’ONU - OMS. UNFPA e ACNUR 
- principalmente, e di alcune Organizzazioni non governative. Una bozza di questo manuale è stata già pubblicata 
nel 1996. La pubblicazione del 1999 riprende il lesto del 1996 con delle modifiche.

* Cfr. Concilio Vaticano II, Cosi. past. Gaudium et spes, 12.
Cfr. Santa Sede (S.E.R. Mons. Renato Raffaele Martino). Consenso parziale e con riserve: L'Osservatore 

Romano. 16 settembre 1994, p. 4 [in RDTo 71 (1994), 1128-1131 -N.d.R.Y



1180 Atti della Santa Sede

II. L'amore della Chiesa per i profughi

Nel contesto del suo mandato missionario 
universale, la Chiesa, prestando particolare atten­
zione ai segni dei tempi, avverte con sempre 
maggiore consapevolezza l’esistenza del feno­
meno di milioni di sfollati e rifugiati. Essa inten­
de collaborare affinché queste persone siano por­
tate a migliorare la loro condizione di vita e 
godere di protezione per la loro vita e salute.

In un suo Messaggio a proposito degli emi­
granti - e ciò vale tanto più per i profughi - Papa 
Paolo VI disse: «Noi guardiamo in modo parti­
colare a ciò che gli emigrati soffrono in tali spo­
stamenti: soffrono un trauma spirituale e morale, 
che turba ogni interiore giudizio, e mentre nei 
loro animi si insinuano aspirazioni di ogni gene­
re, tra le quali una è buona e degna, quella d’una 
migliore condizione di vita, una facile confusio­
ne di idee si produce, nella quale sono scossi i 
principi sui quali si fondava l’onestà, la norma­
lità, l’umanità della loro psicologia. Quanti emi­

granti perdono così ogni abitudine religiosa [...] e 
quanti sono sconvolti nei loro stessi affetti fami­
liari dalla tristezza delle condizioni in cui si tro­
vano e dall’insorgenza di disordinate passioni. 
L’emigrazione provoca crisi religiose e morali 
così gravi e così diffuse e avviene con tali soffe­
renze e tali penose conseguenze, che il ministero 
pastorale della Chiesa non può disinteressarsi di 
essa: e quanto più in questi anni il fenomeno emi­
gratorio si accentua e si inasprisce, tanto più la 
sollecitudine del Clero diocesano, dei religiosi e 
del laicato cattolico deve intervenire e mostrare 
una capacità tempestiva e molteplice di portare 
conforto e assistenza agli emigranti pari al biso­
gno, oggi cresciuto ed urgente»6.

La Chiesa, interpellata da queste situazioni di­
sumane, le assume nella sua sollecitudine apo­
stolica, convinta che «l’annunzio di Cristo e del 
Regno di Dio deve diventare strumento di riscat­
to umano per queste popolazioni»’.

III. Punti preoccupanti nel “Field Manual”

Prima di entrare nell’analisi specifica dei punti 
più preoccupanti del “Field Manual", è necessa­
rio ricordare che si tratta di una differenza di 
fondo tra la concezione utilitaristica della sessua­
lità umana, collegata con il concetto della salute 
riproduttiva, e la prospettiva offerta dalla Chiesa 
nel suo rispetto per la dignità dell’uomo e della 
sua sessualità’. L’antropologia sessuale basata 
sulla rivelazione divina afferma che «l’uomo e la 
donna sono creati, cioè sono voluti da Dio: in una 
perfetta uguaglianza per un verso, in quanto per­
sone umane, e, per l’altro verso, nel loro rispetti­
vo essere di maschio e femmina»’. Dio «li ha 
creati per una comunione di persone, nella quale 
ognuno può essere “aiuto” per l’altro, perché 
sono ad un tempo uguali in quanto persone (“osso 
dalle mie ossa...”) e complementari in quanto ma­
schio e femmina»1". La loro vita coniugale è de­

stinata ad essere feconda ed a realizzarsi nell’o­
pera comune della custodia della creazione", 
conforme alla giusta generosità di una paternità- 
maternità responsabile, secondo i criteri oggettivi 
della moralità12. Bisogna dunque rispettare il dop­
pio significato della reciproca donazione dell’uo­
mo e della donna, aperta alla vita, nel matrimo­
nio, che la contraccezione promossa dalla 
cosiddetta “salute riproduttiva’’ contraddice.

Le odierne conoscenze scientifiche permetto­
no di affermare che la vita umana comincia al 
momento della fecondazione. La ragione è chia­
mata perciò ad accogliere, sotto l’aspetto filoso­
fico ed etico, il valore preminente umano della 
vita individuale fin da quel momento, ed è un'e­
sigenza della legge naturale la sua difesa e la sua 
tutela. La Chiesa afferma peraltro, sulla base 
della ragione, oltre che della Rivelazione, l’ob-

6 Paolo VI, Messaggio per la Giornata dell'Emigrazione, 24 novembre 1963, in Insegnamenti di Paolo VI, 
1 (1963), 347: il contesto originale è quello dell’emigrazione in genere, di cui l'esperienza dei rifugiati è un’istan­
za particolarmente drammatica.

’ Giovanni Paolo II. Lett. Enc. Redemptoris missio (7 dicembre 1990), 37.
" Cfr. Pontificio Consiglio per la Famiglia, Sessualità umana: verità e significato. Orientamenti educati­

vi in famiglia (8 dicembre 1995), 8-15 [in RDTo 72 (1995), 1592-1595 - N.d.R.].
’ Catechismo della Chiesa Cattolica, 369; vedi Gen 1,27.

10 Ibid., 372.
" Cfr. Ibid., 1604.
12 Cfr. Ibid.. 2368.



Atti della Santa Sede 1181

bligo di rispettare e tutelare il diritto alla vita di 
ogni embrione umano e rifiuta come immorale 
ogni azione che ne provochi l’aborto o la mani­
polazione1’.

11 "Field Manual" (in particolare nel cap. IV) 
propone senza riserve, dopo rapporti sessuali for­
zati, l’uso della cosiddetta "contraccezione di 
emergenza” - chiamata anche in precedenza 
"pillola del giorno dopo” - e la presenta come 
“contraccettiva”. Ma la realtà è che non è solo 
contraccettiva, perché in caso di fecondazione 
avvenuta si produrrebbe un aborto chimico ope­
rato nei primi giorni della gravidanza. L’OMS re­
lativizza lo statuto biologico dell’embrione nei 
primi giorni, chiamandolo "preembrione", vale a 
dire un cumulo di cellule. Abbiamo qui un sofi­
sma perché una tale denominazione non corri­
sponde a una base biologica precisa. La morale 
naturale non può accettare l’uso di questa "con­
traccezione di emergenza" ”,

Sulla stessa linea, sono inaccettabili i mezzi 
di controllo della natalità promossi dal “Field 
Manual" ”, anche a causa del loro ben noto ef­
fetto abortivo (cap. VI); si tratta della pillola con­
traccettiva a base di progestinici (“mini-pillola”), 
dei contraccettivi iniettabili (Depoprovera) o 
d’impianti sottocute (Norplant), e della spirale 
(IUD).

È da notare che il Field Manual presenta la 
sterilizzazione come semplice "contraccezione”. 
Si tratta invece di una soppressione radicale della 
funzione procreatrice attuata spesso nei Paesi po­
veri, senza che la vittima di questa procedura ne 
sia sempre correttamente informata.

Inoltre, non può essere accettata la separazio­
ne tra sessualità e procreazione, promossa dal 
Field Manual, tramite la promozione di un “at­
teggiamento non-pregiudiziale" (“non-judge- 
menta!" ) sui rapporti extra-matrimoniali come 
pure omosessuali. Per questa ragione, i Pastori 
devono essere molto attenti di fronte ai program­
mi d’informazione sulla salute riproduttiva pro­

posti dal Field Manual per gli adolescenti rifu­
giati (cap. Vili). Invece di essere educati al vero 
amore, nella prospettiva del matrimonio e di una 
futura famiglia, questi ragazzi e queste ragazze 
vengono introdotti nel mondo del piacere sessua­
le individualistico ed irresponsabile, che aumen­
ta il rischio dell’espandersi dell'epidemia del- 
l’HIV/AlDS. Il Field Manual, invece di 
promuovere l'educazione dei giovani ad una pro­
creazione responsabile, vera prevenzione da que­
sta epidemia, si accontenta di offrire il preserva­
tivo, come già è accaduto nel passato nelle scuole 
o nei luoghi di guerra con la diffusione di stam­
pa e materiale contraccettivo. Il Field Manual 
prevede l’onnipresenza di questo preservativo in 
quantità massiccia, sebbene la non indifferente 
percentuale di fallimento di questa "protezione” 
sia oggi più che dimostrata. Il Field Manual non 
è lo strumento più adatto per un’educazione ad 
una matura responsabilità sessuale.

I metodi naturali sono moralmente leciti, 
quando ci sono giusti motivi, e sono quindi adat­
ti alla procreazione responsabile anche nei 
campi di rifugiati perché non costano nulla, ri­
spettano il corpo e il rapporto della coppia e fa­
voriscono il dialogo e Patteggiamento responsa­
bile dei coniugi

C’è un ultimo punto, abbastanza preoccupan­
te, presentato dal Field Manual: la presenza nel­
l’ambiente dei rifugiati, sotto forma di cura me­
dica del post-aborto, del materiale che permette 
di procedere agli aborti (l’aspirazione tramite 
MVAs o “manual vacuum aspiratori”). È un 
materiale che sarà posto nelle mani di operatori 
sanitari più o meno qualificati, benché debba es­
sere usato soltanto da medici. Sarà molto diffici­
le, in tali condizioni, controllare l'uso attuale di 
questo materiale e verificare se la dichiarazione 
inserita su richiesta espressa dalla Santa Sede, 
nel capitolo VI del Field Manual («in no cases 
should abortion be promoted as a method of fa- 
mily planning-), sarà effettivamente rispettata.

" Cfr. Giovanni Paolo II. Lett. Enc. Evangelium vitae (25 marzo 1995). 60.
“ Pon i ii icia Accademia per la Vita, Dich. Sulla messa in vendita in Italia della cosiddetta "pillola del gior­

no dopo" (31 ottobre 2001): L'Osservatore Romano, 1° novembre 2000, p. 4 |in RDTo 77 (2000), 12.35-1236 - 
N.d.R.\.

” Cfr. Paolo VI, Lett. Enc. Humanae vitae (25 luglio 1968), 14.
“ Sui disvalori insiti nella «mentalità contraccettiva» (ben diversa dall'esercizio responsabile della paternità 

e maternità attuato nella piena verità dell’atto coniugale), cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Evangelium vitae. 13.



1182 Atti della Santa Sede

IV. Approccio pastorale

L’introduzione del Field Manual fra le popo­
lazioni di rifugiati o di altre persone sfollate non 
deve essere presa alla leggera dai Pastori d’ani­
me che ne hanno cura sia nei campi sia altrove. 
La diffusione del Field Manual è un altro richia­
mo per la Chiesa ad assicurare una più incisiva 
presenza pastorale, e non soltanto assistenziale, 
in tali situazioni. Cosi la comunità cristiana for­
nisce sulla base della morale evangelica il suo 
contributo specifico, lavorando con tutti i rifu­
giati e le Organizzazioni dedicate al loro servi­
zio.

1 rifugiati e i profughi sono spesso privi di 
ogni cosa e necessitano, in proporzione al loro 
bisogno effettivo, di maggiore amore, cura, 
preoccupazione, solidarietà attiva da parte dei 
cristiani e dei Pastori che vivono accanto a loro. 
Organizzare la cura pastorale di queste persone, 
assicurare il loro bene spirituale, il loro accesso 
alla Parola di Dio, al perdono sacramentale, al­
l'Eucaristia e agli altri Sacramenti fa parte della 
risposta che i cristiani devono dare al comanda­
mento di Cristo di amare i propri fratelli.

V. Problemi pastorali specifici

L’introduzione del Field Manual on Repro- 
ductive Health pone, peraltro, problemi specifici 
a livello pastorale e morale. La cura pastorale dei 
fedeli richiede, da ogni Conferenza Episcopale, 
di tenere conto anche della loro salute fisica. Tra 
questi fedeli, ci sono persone che costituiscono la 
popolazione dei profughi. Esse si trovano gene­
ralmente sottoalimentate, indebolite, e spesso in 
precaria condizione di salute. 11 Field Manual 
promuove la cosiddetta salute riproduttiva, in 
una prospettiva più che ridotta. Siccome la Chie­
sa, con i suoi organismi caritativi, con l'aiuto 
delle sue persone consacrate, con i suoi operato­
ri sanitari e medici cattolici, è generalmente 
molto presente a livello esecutivo in tali situazio­
ni di rifugiati, i Pastori devono essere vigilanti 
affinché non s'insinuino quelle pratiche del Field 
Manual ritenute immorali.

Anzitutto è un dovere per i Pastori vegliare 
sul rispetto delle persone rifugiate e dei loro di­
ritti. Ciò implica conoscere i rifugiati e gli opera­
tori sanitari al loro servizio, conquistare la loro 
fiducia, ascoltare i loro richiami, essere attenti ad 
ogni confidenza.

Un dovere degli operatori pastorali e dei laici 
cristiani impegnati nel servizio ai rifugiati è quel­
lo della formazione. Non si tratta di dare soltan-

Naturalmente la Chiesa locale, come pure la 
Chiesa universale sono impegnate nell'assistenza 
materiale, psicologica e medica dei profughi. Le 
agenzie cattoliche che si occupano del loro aiuto 
e del loro soccorso sono generalmente responsa­
bili verso una Conferenza Episcopale. Le Confe­
renze Episcopali stesse, nei Paesi dove sono pre­
senti i profughi, hanno contatto con essi tramite 
queste agenzie e anche tramite i propri mezzi di 
aiuto umanitario. Nella collaborazione di queste 
istituzioni della Chiesa in questa assistenza, sotto 
la responsabilità delle Conferenze Episcopali, 
tali istituzioni, nella loro fedeltà a Cristo, avran­
no particolare rispetto della persona dei profughi 
e dei loro diritti, qualunque siano le loro condi­
zioni di vita o la loro religione. I Pastori d’anime 
che si recano dai profughi per assisterli sul piano 
spirituale, assumono anche il dovere di promuo­
vere fra di loro un proprio sentimento di dignità, 
di auto-rispetto, di mutuo rispetto, e di diffonde­
re, con il proprio esempio, nel personale che 
aiuta i profughi e nei diversi responsabili atten­
zione e rispetto.

to un’informazione sanitaria ma di fare un ri­
chiamo all'etica basata sulla Parola del Vangelo, 
con tutta la sua forza, e con la sua permanente 
chiamata alla santità, qualunque siano le condi­
zioni dell’esistenza del cristiano. Attraverso una 
tale iniziativa, si presenterà la visione cristiana 
della vita e della sessualità umana e le sue esi­
genze, così come pure l’insegnamento del Magi­
stero circa l’immoralità della cooperazione all’a­
borto, alla sterilizzazione e alla contraccezione. 
Si cercherà soprattutto di dare tempo e attenzio­
ne ai bambini e agli adolescenti rifugiati, orga­
nizzando, per quanto possibile, incontri con loro 
per prepararli al vero amore e alla prospettiva del 
loro futuro fidanzamento e matrimonio. Si par­
lerà anche dell'AIDS e della sua prevenzione tra­
mite il rispetto della dignità del proprio corpo.

Infine, i Pastori d'anime cercheranno, nella 
misura del possibile, di offrire al personale sani­
tario in servizio presso i rifugiati, un aiuto spiri­
tuale specifico. Gli operatori sanitari e i medici 
che operano in questo ambiente sono spesso stra­
nieri, volontari, con dedizione e gran cuore che 
si trovano frequentemente sottomessi a un certo 
disagio a causa delle condizioni difficili nelle 
quali devono operare a volte con pochi mezzi per 
affrontare il loro compito. Tutto ciò potrebbe



Atti della Santa Sede 1183

portarli a trascurare le esigenze della verità mo­
rale. Di conseguenza, possono essere portati ad 
applicare ai profughi i mezzi che appaiono loro 
più semplici e sbrigativi, con scarse informazio­
ni offerte alla persona trattata, specialmente 
quando ci sono problemi per farsi capire. È dun­
que importante stabilire buone relazioni umane 
con gli operatori sanitari, medici, cooperanti, in-

Conclusione

La Chiesa cattolica non può non ascoltare il 
grido dei più poveri, dei più deboli, di coloro che 
non possono intervenire nelle decisioni che sono 
prese al loro riguardo. La Chiesa li accoglie, li 
sostiene e ne assume la difesa contro ogni tenta­
tivo autoritario o manipolatore perpetrato a loro 
danno. In questa prospettiva si svolge la sua rela­
zione con l'ACNUR: con la sua conoscenza della 
natura umana e la sua visione etica, la Chiesa può 
effettivamente incoraggiare l'ACNUR nella mis­
sione di protezione della dignità umana dei rifu-

coraggiandoli, valutando il loro servizio, e ri­
chiamandoli alla Parola di Dio. Quelli che tra di 
loro sono cattolici dovrebbero ricevere un’assi­
stenza speciale, catechetica e sacramentale, e 
un’informazione chiara riguardo all’insegna­
mento della Chiesa in materia di morale sulla fa­
miglia e sulla sessualità.

giati, come pure ricondurlo opportunamente, 
quando se ne presenti la necessità, verso un più 
integrale rispetto della verità morale e della di­
gnità delle coscienze personali. In questo senso, 
il rapporto tra la Chiesa cattolica e l'ACNUR, 
nell'assistenza ai rifugiati, potrà essere sempre 
più stretto e fruttuoso. Con tale spirito di colla­
borazione presentiamo, dunque, queste indica­
zioni riguardo al Field Manna! on Reproductive 
Health in Refugee Situations.

Dal Vaticano. 14 settembre 2001 - festa dell'Esaltazione della Santa Croce.

PONTIFICIO CONSIGLIO PER LA PASTORALE DELLA SALUTE

* Javier Lozano Barragàn 
Arcivescovo- Vescovo em. di Zacatecas 

Presidente
* José Luis Redrado Marchile, O.H. 

Vescovo tit. di Ofena 
Segretario

PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA PASTORALE PER IL MIGRANTI E GLI ITINERANTI

* Stephen Fumio Amao 
Arcivescovo- Vescovo em. di Yokoama 

Presidente
p. Michael A. Blume, S.V.D. 

Sotto-Segretario

PONTIFICIO CONSIGLIO PER LA FAMIGLIA

* Alfonso Card. Lopez Trujillo
Presidente

* Francisco Gil Hellin 
Vescovo tit. di Cizio 

Segretario



1184 Atti della Santa Sede

PONTIFICIA ACCADEMIA
PER LA VITA

LA PROSPETTIVA DEGLI XENOTRAPIANTI
Aspetti scientifici e considerazioni etiche

INTRODUZIONE

La chirurgia sostitutiva (trapianti) rappresenta 
la terapia d’elezione per diverse patologie 
umane. Tuttavia il fattore di limite al numero di 
trapianti che si possono effettuare è la carenza di 
organi e tessuti umani'. Lo xenotrapianto, ovve­
ro il trapianto di organi, tessuti o cellule di una 
specie animale in un'altra specie, se applicato al­
l’uomo, offrirebbe la possibilità di una enorme 
riserva di organi, tessuti o cellule per i trapianti 
rimediando così alla carenza “cronica" di dona­
tori umani.

Prima, però, che lo xenotrapianto possa di­
ventare una realtà clinica, è necessario risolvere 
alcuni problemi pratici. Uno di essi è il rigetto.

processo mediante il quale il corpo della persona 
che riceve il trapianto (ricevente) cerca di sba­
razzarsi del trapianto stesso. Un altro problema 
è assicurare il corretto funzionamento del tra­
pianto ne) nuovo ospite, superando la barriera di 
specie. Inoltre vi è la necessità di minimizzare 
la possibilità di introduzione, attraverso il tra­
pianto, di nuovi agenti infettivi nella popolazio­
ne umana.

Oltre ai problemi scientifici, lo xenotrapianto 
solleva poi altre questioni che richiedono consi­
derazioni di natura teologica, antropologica, psi­
cologica ed etica, nonché l'esame di problemati­
che legali e di questioni procedurali.

PRIMA PARTE

ASPETTI SCIENTIFICI

Cenni storici

1. Fino ad oggi, abbiamo un’esperienza 
molto limitata di trapianti xenogenici (cioè, pro­
venienti da specie diversa da quella del riceven­
te) di organi o tessuti in riceventi umani. I primi 
tentativi, compiuti usando la terapia immunosop- 
pressiva per i pazienti riceventi, al fine di pro­
lungare la sopravvivenza dell’organo trapiantato, 
sono stati effettuati negli anni ’60 e all'inizio

degli anni '70. In quel periodo il risultato più 
eclatante fu la sopravvivenza per nove mesi di un 
rene di scimpanzé trapiantato in un ricevente 
umano da Reemtsma e collaboratori -’. Negli anni 
'80, fu trapiantato un cuore di babbuino in una 
bambina (Baby Fac), che sopravvisse per breve 
tempo'; dopo poche settimane, infatti, soprav­
venne il rigetto. Negli anni '90, due fegati di bab-

' Cfr. Evans R.. Orians C„ Ascher N., The potentini supply of organ donors; an assessment of the efficacy 
of organ procurement efforts in the United States. JAMA 1992; 267:239-46.

’ Cfr. Reemtsma K., McCracken B.H.. Schlegel J.U. et ai... Renai heterotransplantation in man. Ann Surg. 
1964, 160:384.

' Cfr. Bailey L.L.. Nehlsen-Canarei.i.a S.L.. Concepcion W. et al.. Baboon to-human cardiac xenotran- 
splantation in a neonate. JAMA, 1985, 254:3321.



Atti della Santa Sede 1185

buino furono trapiantati in due pazienti da Starzl 
e collaboratori4. Questi due pazienti sopravvisse­
ro l’uno per settanta giorni e l’altro per ventisei 
giorni. In particolare il primo paziente, al quinto 
giorno dopo il trapianto, fu sottoposto a dieta 
orale e passò la maggior parte dei suoi settanta 
giorni di sopravvivenza in una normale corsia, 
uscendo anche, in un’occasione, dall’ospedale 
per breve tempo’. Tuttavia, in uno dei due casi, 
sembra che un patogeno di babbuino (citomega- 
lovirus) sia stato trasferito al paziente, anche se 
egli non sviluppò alcuna malattia". In entrambi i 
pazienti si rilevò una massa epatica adeguata- 
mente funzionante, sufficiente a sostenere la vita. 
Il fegato di babbuino sintetizzava proteine di 
babbuino che. in qualche caso, assumevano li­
velli ematici caratteristici del babbuino e non 
dell’uomo. La possibile incompatibilità moleco­
lare di queste proteine costituisce un potenziale 
problema di funzionalità nell’uomo.

Furono anche tentati trapianti di cuore (tre 
casi) o di fegato (un caso) di maiale; tuttavia in 
nessun caso il paziente sopravvisse più di venti- 
quattro ore’.

Mentre, in passato, sono stati preferiti i pri­
mati non umani come fonte di organi, attualmen­

te la comunità scientifica, nonché i preposti Or­
ganismi di quei Paesi che si sono occupati del 
problema, hanno escluso l’utilizzo di tali anima­
li come fonte di organi, sia a causa del maggior 
rischio di trasmissione di infezioni, sia per altre 
considerazioni di ordine etico e pratico". Di con­
seguenza, molti ricercatori hanno scelto di utiliz­
zare i maiali come fonte potenziale di organi, tes­
suti o cellule per lo xenotrapianto’. L’uso 
dell’ingegneria genetica ha consentito di miglio­
rare significativamente il tempo di sopravviven­
za di un organo di maiale trapiantato in un pri­
mate non umano immunosoppresso anche se il 
tempo di sopravvivenza di tali organi non è an­
cora paragonabile a quello di organi umani tra­
piantati nell’uomo. Alcune barriere allo xenotra­
pianto, dunque, restano".

L’ulteriore modificazione genetica degli ani­
mali donatori e/o l’uso di altri/nuovi farmaci im- 
munosoppressori sono i due approcci attualmen­
te considerati per prolungare ulteriormente la 
sopravvivenza di uno xenotrapianto'2. Da quanto 
detto, risulta evidente come molte ricerche nel­
l’ambito dello xenotrapianto siano ancora neces­
sarie e debbano essere compiute.

4 Cfr. Starzl T.E., Fung J.J., Tzakis A.G. et al., Bahoon to human liver transplantation, Lancet, 1993, 
341:65.

’ Cfr. Marino I.R., Doyle H.R.. Nodr B., Starzl T.E., Bahoon liver xenotransplantation, in: Cooper 
D.K.C., Kemp E.. Platt J.L.. WHITE DJ.G. (eds.), Xeno-transplantatim. The Transplantation of Organs and Tis- 
sues Between Species, 2nd ed. Berlin: Springer-Verlag 1997: 793-811.

" Cfr. Michaels M.G.. Jenkins F.J., St George K„ Nalesnik M.A.. Starzl T.E.. Rinaldo C.R. Jr„ Detec­
tion of infectious bahoon cytomegalovirus after bahoon-to-human liver xenotransplantation, J Virol. 2001; 
75:2825-8.

7 Cfr. Taniguchi S., Cooper D.K.C., Clinica! xenotransplantation - 4 hrief review of the world experience, 
in: Cooper D.K.C.. Kemp E.. Platt J.L., White DJ.G. (eds.). Xeno-transplantation. The Transplantation of Or­
gans and Tissues Between Species. 2nd ed. Berlin: Springer-Verlag 1997: 776-792.

‘ Cfr. Allan J.F., Xenotransplantation al a crossroad: prevention versus progress. Nature Med. 1996. 2:18- 
21; Hammer C., Linke R.. Wagner E, Diefenbeck M., Organs from animals for man. Ini. Arch. Allergy Immu- 
nol., 1998, 116:5-21.

• Cfr. Hammer C„ Linke R.. Wagner F.. Diefenbeck M.. Organs from animals for man. Ini. Arch. Allergy 
Immunol., 1998, 116:5-21; Cooper D.K.C., Ye Y„ Rolf J.L.L. et al., The Pig as Potential Organ Donor for Man, 
in: Cooper D.K.C., Kemp E., Reemtsma K., White DJ.G. (eds.), Xeno-transplantation. The Transplantation of Or­
gans and Tissues Between Species, Ist ed. Berlin: Springer-Verlag 1991: 481-500.

Cfr. Loss M.. Vangerow B.. Schmidtko J„ et al.. Acute vascular rejection is associated with systemic 
complement activation in a pig-to-primate kidney xenograft model. Xenotransplantation 2000, 7:186-96; Cozzi E., 
Bhatti E, SCHMOECKEL M. ET ai... Long-term survival of nonhuman primates receiving life-supporting transgenic 
porcine kidney xenografts, Transplantation 2000, 70:15-21; Vial C.M., Ostue DJ., Bhatti F.N. ET al.. Life sup- 
porting function for over one monlh of a transgenic porcine heart in a haboon, J Heart Lung Transplant 2000, 
19:224-9; Bhatti F.N., Schmoeckel M„ Zaidi A. et ai... Three-month survival of HDAF transgenic pig hearts 
transplanted into primates, Transplant Proc. 1999, 31: 958; Diamond L.E., Quinn C.M., Martin MJ. et al.. A 
human CD46 transgenic pig model System for the study of discordant xenotransplantation, Transplantation 2001 ; 
7: 132; Lin S.S.. Weidner B.C.. Byrne G.W. et ai... The rote of antibodies in acute vascular rejection of pig-to- 
primate cardine transplants, J Clin Invest 1998; 101:1745-1756.

" Cfr. Starzl T.E., Rao A.S.. Murasf. N. ET al.. Will xenotransplantation ever he feasihle ', J Am Coll Surg 
1998, l86(4):383-7.

11 Cfr. Auchincloss HJr.. Sachs D.H.. Xenogeneic transplantation. Annu.Rev.lmmunol. 1998. 16:433-70.



1186 Atti della Santa Sede

Stato dell'arte

Il problema del rigetto:
immunologia dello xenotrapianto d'organo

2. Quattro sono gli ostacoli immunologici da 
superare per realizzare con successo uno xeno­
trapianto da maiale a primate (umano o non 
umano):

• primo fra tutti il rigetto iperacuto che è cau­
sato dagli anticorpi xenoreattivi preesistenti e dal 
complemento del ricevente che agiscono contro 
le cellule endoteliali dell’organo dell’animale 
donatore";

• secondo, il rigetto acuto vascolare, causato 
dall'azione combinata degli anticorpi xenoreattivi 
indotti, dalle cellule naturai killer attivate e dai 
monociti del ricevente. L’azione combinata di 
questi stimoli (anticorpi antitrapianto e cellule at­
tivate del ricevente) attivano le cellule endoteliali 
dell’organo donato. L’attivazione delle cellule en­
doteliali causa infiammazione e trombosi (aggre­
gazione piastrinica e attivazione della cascata 
coagulativa) con conseguente rigetto dell’otgano;

• terzo, lo xenotrapianto potrebbe anche esse­
re soggetto al rigetto mediato dalle cellule T, così 
come avviene nell’allotrapianto (trapianto tra in­
dividui della stessa specie):

• infine, lo xenotrapianto potrebbe anche es­
sere soggetto a rigetto cronico, problema que­
st'ultimo anch’esso comune all'allotrapianto.

Rigetto iperacuto. Gli anticorpi xenoreattivi 
preesistenti e l’attivazione del sistema del com­
plemento del ricevente sono i due fattori mag­
giormente responsabili del rigetto iperacuto di un 
organo vascolarizzato, non appena esso viene ri- 
perfuso in seguito a xenotrapianto. Gli anticorpi 
xenoreattivi preesistenti si legano alle cellule en­
doteliali del maialel4. Questi anticorpi sono diret­
ti prevalentemente verso un residuo di zucchero, 
l’antigene Gal-a (1,3)-Gal-P (l,4)-GlcNac di 
maiale noto come “a-gal”1’. 11 legame degli anti­
corpi fissa ed attiva il complemento; la combina­
zione anticorpi/complemento attivato conduce 
all’attivazione dell’endotelio con conseguente 
trombosi, rapida ischemia e rigetto del trapianto. 
L’eliminazione degli anticorpi xenoreattivi pree­
sistenti è un metodo per superare il rigetto ipera­
cuto1'’. Il rigetto iperacuto è anche superato con 
metodi che prevedono l’inibizione del comple­
mento".

Tra i diversi possibili approcci, quello che si è 
dimostrato più efficace per ottenere l’inibizione 
del complemento si basa su esperimenti in vitro 
in cui una proteina umana, che inibisce l’attiva­
zione del complemento umano, è stata introdotta 
nella membrana di cellule endoteliali di suino. La 
molecola testata per prima è stata il Decay Acce- 
lerating Factor umano o hDAF. La presenza di

” L’espressione "animale donatore" ha in questo testo un significato esclusivamente tecnico e traduce, nella 
maniera più diretta e sintetica possibile, l’inglese "source animai"; fuori da tale contesto, infatti, l’aggettivo “do­
natore", che implica in se stesso il concetto di libertà e di capacità di consenso, risulterebbe improprio poiché rife­
rito all'animale, che ovviamente non ha tali caratteristiche.

14 Cfr. Platt J.L., Fischel R.J., Matas A.J. et al., Immunopathology of hyperacute xenograft rejection in a 
swine-to-primate model. Transplantation 1991, 52:214-220; Dai.masso A.P.. Vercellotti G.M., Fischel RJ. et 
AL.. Mechanisms of complement activation in the hyperacute rejection of porcine organs transplanted into prima­
te recipienti. Am J Pathol 1992, 140:1157-66.

" Cfr. Gooo A.H., Cooper D.K.C., Malcom A.J. ET al.. Identification of carbohydrate structures which bind 
human antiporcine antibodies: implicationsfor discordant xenografting in man, Transplant Proc 1992, 24:559-60; 
Sandrin M.S., Vauohan H.A., Dabkowski P.L. et al., Anti-pig IgM antibodies in human serum react predami- 
nantly with Gallai -3)Gal epitopes, PNAS 1993, 90:11391-5.

14 Cfr. Leventhal J.R., John R., Fryer J.P. et al., Removai ofbaboon and human antiporcine IgG and IgM 
naturai antibodies by immunoadsorption: Results of in vitro and in vivo studies. Transplantation 1995, 59:294-300; 
Cooper D.K.C., Lexer G.. Rose A.G. et al., Effects of cyclosporine and antibody adsorption on pig cardiac xe­
nograft survival in the baboon, J. Heart. Transplant. 1988, 7:238-46; Latinne D., Soares M., Havaux X. et al., 
Depletion of IgM xenoreactive naturai antibodies by injection of anti-mu monoclonal antibodies, Immunol Rev 
1994, 141:95-125; Rydbero L„ Hallbero E., Bjorck S. et al., Studies on the removai of anti-pig xenoantibodies 
in the human by plasmapheresislimmunoadsorption. Xenotransplantation 1995, 2:253-63.

17 Cfr. Gewurz H„ Clark D.S., Finstad J. et al., Rote of the complement System in grafi rejections in expe- 
rimental animals and man. Ann N Y Acad Sci 1966, 129:673-713; Pruitt S.K., Kirk D.A., Bollinoer R.R. et al., 
The effect of soluble complement receptor typel on hyperacute rejection of porcine xenografts, Transplantation 
1994, 57:363-70; Kobayashi T., Neethlino F.A., Koren E. et al.. In vitro and in vivo investigation of anticom- 
plement agents FUT-175 and K76COOH, in the prevention of hyperacute rejection following discordant xenotran­
splantation in a nonhuman primate model. Trans Proc 1996, 28:604; Kroshus T.J., Rollins S.A., Dalmasso A.P. 
et al., Complement inhibition with an anti-C5 monoclonal antibody prevents acute cardiac tissue injury in an ex 
vivo model of pit-to-human xenotransplantation, Transplantation 1995, 60:1194-202.



Atti della Santa Sede 1187

hDAF in cellule endoteliali previene la lisi di tali 
cellule e, presumibilmente, la loro attivazione ", 
Questi risultati hanno suggerito che la produzio­
ne di maiali transgenici per hDAF potrebbe co­
stituire un approccio per il superamento del ri­
getto iperacuto di organi di maiale trapiantati in 
primati. Alcuni gruppi di ricercatori hanno pro­
dotto maiali transgenici le cui cellule presentava­
no l’hDAF ed hanno dimostrato che gli organi di 
tali maiali generalmente non vanno incontro a ri­
getto iperacuto”. I risultati ottenuti utilizzando 
organi di maiali transgenici per hDAF hanno 
quindi dimostrato che il rigetto iperacuto può es­
sere superato. Questo può essere considerato il 
primo maggior trionfo della terapia genica nel 
campo del trapianto di organi.

Un’altra possibile soluzione al rigetto ipera­
cuto è l’eliminazione, o quantomeno la riduzio­
ne, dell'espressione di “a-gal” negli organi dei 
maiali, mediante la soppressione del gene del­
l’enzima 1,3 galattosiltransferasi che è necessa­
ria per l’espressione di “a-gal”20. Questa modifi­
cazione genetica non è stata ancora compiuta nel 
maiale, sebbene la tecnologia di clonazione oggi 
potrebbe renderla possibile.

Rigetto acuto vascolare. Il rigetto acuto va­
scolare è dovuto agli anticorpi xenoreattivi in­

dotti e alla possibile infiltrazione delle cellule in­
fiammatorie del ricevente, monociti e cellule na­
turai killer, che invadono lo xenotrapianto21. Le 
cellule endoteliali sono così attivate causando 
trombosi, compromettendo il flusso ematico e 
determinando quindi il rigetto22. Al momento at­
tuale, il rigetto acuto vascolare rappresenta il 
principale ostacolo immunologico al pieno suc­
cesso dello xenotrapianto. Nel modello animale, 
lo studio del rigetto acuto vascolare ha dimostra­
to che l’uso di terapie immunosoppressive porta 
ad una sopravvivenza molto più lunga degli or­
gani xenotrapiantati in animali così trattati, ri­
spetto ad animali non trattati23. Un approccio al­
ternativo per superare il rigetto acuto vascolare è 
quello di creare animali/organi ulteriormente in- 
gegnerizzati geneticamente24. Sono allo studio 
numerosi geni che potrebbero sopprimere la ri­
sposta infiammatoria, che sembra essere la prin­
cipale causa di rigetto acuto vascolare.

La risposta mediata dalle cellule T. Qualora il 
rigetto acuto vascolare sia superato, ci si può 
aspettare che l’organo possa ancora andare incon­
tro a rigetto con un meccanismo che coinvolge 
l’intervento delle cellule T, come avviene nell’al- 
lotrapianto2’. Non è ancora stato stabilito se la ri­
sposta delle cellule T xenogeniche sia più diffici-

11 Cfr. Bach F.H., Turman M.A., Vercellotti G.M. et al., Accommodation: a working parodi gm for prò- 
gressing toward clinical discordant xenografiing, Transplant Proc. 1991:23: 205-7; Dalmasso A.P., Vercellotti 
G.M., Platt J.L., Bach F.H., Inhibition of complement mediated endothelial celi cytotoxiciry by decay accelera- 
ting factor. Potential for prevention of xenografi hyperacute rejection. Transplantation 1991; 52:530-3.

19 Cfr. Diamond L.E., Quinn C.M., Martin M J. et al., A human CD46 transgenic pig model System for the 
study of discordant xenotransplantation, Transplantation 2001; 7: 132; Cozzi E., White D.J.G., The generation of 
transgenic pigs as potential organ donors for humans. Nature Medicine 1995, 1:964-6; Fodor W.L., Williams 
B.L., Matis L.A. et al., Expression ofafunctional human complement inhihitor in a transgenic pig as a model for 
the prevention of xenogeneic hyperacute organ rejection. Proc Nati Acad Sci 1994, 91:11153-7; McClrry K.R., 
Kooyman D.L., Alvarado C.G. et al., Human complement regulatory proteins protect swine-to-primate cardiac 
xenografts from tumoral injury. Nature Med 1995, 1:423-7; Cowan P.J., Aminian A.. Barlow H. et al.. Renai xe- 
nografts from triple-transgenic pigs are not hyperacutely rejected but cause coagulopathy in non-immunosuppres- 
sed baboons, Transplantation 2000, 69:2504-15; Lavitrano M. Forni M„ Varzi V. et al., Sperm-mediated gene 
transfer: production of pigs transgenic for a human regulator of complement activation, Transplant Proc 1997; 
29:3508-9.

20 Cfr. Sandrin M.S., Fodor W.L., Mouhtouris E. et al., Enzymatic remodeling of the carbohydrate surfa- 
ce of a xenogenic celi substantially reduces human antibody binding and complement-mediated cytolysis. Nature 
Medicine 1995, 1:1261-7.

21 Cfr. Soares M.P., Lin Y, Sato K. et al., Pathogenesis of and potential therapies for delayed xenograft 
rejection, Opin Organ Transplant 1999, 4:80-8.

22 Cfr. Hancock W.W., Delayed xenograft rejection, World J.Surg. 1997,21:917-23; Platt J.L., Lin S.S. and 
McGreoor C.G.A., Acute vascular rejection, Xenotransplantation 1998, 5:169-175.

25 Cfr. Cozzi E., Bhatti E, Schmoeckel M. et al., Long-term survival of nonhuman primates receiving life- 
supporting transgenic porcine kidney xenografts, Transplantation 2000, 70:15-21; Vial C.M., Ostlie DJ.. Bhat­
ti F.N. et al., Life supporting functionfor over one month of a transgenic porcine heart in a baboon, 1 Heart Lung 
Transplant 2000, 19:224-9.

24 Cfr. Bach F.H., Xenotransplantation: problems andprospects, Annu.Rev.Med.1998, 49:301-10.
23 Cfr. Yamada A., Auchincloss HJr.. Cell-mediated xenograft rejection. Current Opinion in Organ Tran­

splantation 1999, 4: 90-94.



1188 Atti della Santa Sede

le da superare rispetto a quella presente nell’allo- 
trapianto, che oggi è molto ben controllata. In ag­
giunta alla terapia immunosoppressiva, c’è inoltre 
la possibilità di ottenere tolleranza (non reattività 
di un ricevente verso antigeni di maiale, senza 
l’impiego di immunosoppressione) in trapianti 
maiale/primate*'. L’induzione della tolleranza è la 
grande speranza per tutti i tipi di trapianto; essa- 
potrebbe essere ottenuta, nelle combinazioni xe­
nogeniche, con una ulteriore ingegnerizzazione 
genetica dell’animale donatore.

Rigetto cronico dello xenotrapianto. Ci sono 
evidenze che, così come l'allotrapianto, anche lo 
xenotrapianto può andare incontro a rigetto mesi 
o anni più tardi, anche quando l’organo trapian­
tato ha superato tutte le precedenti fasi di riget­
to27. Questo tipo di rigetto viene definito "croni­
co”. La principale patologia relativa a questa 
forma di rigetto è costituita dalla proliferazione 
delle cellule muscolari lisce e, quindi, dall 'obli­
terazione dei vasi sanguigni.

Modelli sperimentali
3. Lo xenotrapianto è stato studiato e speri­

mentato principalmente in modelli animali di 
piccole dimensioni e nella combinazione maia- 
le/primate non umano.

Piccoli animali. Il principale modello utiliz­
zato è stato il trapianto di cuore di hamster o topo 
nel ratto. Per lo più. il rigetto di cuore di hamster 
trapiantato nel ratto è simile al rigetto di cuore di 
topo nel ratto. Il ratto, però, non ha sufficienti an­
ticorpi xenoreattivi preesistenti per indurre il ri­
getto iperacuto di cuore di topo o di hamster. Per­
tanto, in questa combinazione, il rigetto dipende 
dalla sintesi di anticorpi antitrapianto che, insie­
me con il complemento del ricevente, porta al ri­

getto dell’organo“. 11 trapianto di cuore di topo o 
di hamster nel ratto è perciò un buon modello per 
lo studio del rigetto acuto vascolare. I primi ri­
sultati ottenuti attraverso esperimenti di trapian­
to in modelli di piccoli animali sono i seguenti. 
Nel ratto, è stato dimostrato che la somministra­
zione di farmaci immunosoppressori può consen­
tire la sopravvivenza a lungo termine dei cuori di 
hamster2’. In questo senso, il rigetto di un organo 
di hamster trapiantato in un ratto appare diverso 
dal rigetto acuto vascolare di un organo di maia­
le trapiantato in un primate non umano in cui il 
rigetto iperacuto è stato superato. Nel modello 
maiale/primate non umano, attualmente, l’immu- 
nosoppressione da sola non è sufficiente per con­
sentirne la sopravvivenza a lungo termine. La se­
conda scoperta ottenuta attraverso il trapianto di 
cuore di hamster o di topo nei ratti è stata l’otte­
nimento dell'“adattamento” ("accomodanon')'". 
L’adattamento si riferisce alla sopravvivenza di 
un organo anche in presenza di anticorpi antitra­
pianto e di complemento. L’inibizione per breve 
tempo del complemento, sommata alla continua 
inibizione delle cellule T. determina la sopravvi­
venza a lungo termine in queste due combinazio­
ni. Un’interessante scoperta riguardo l'adatta­
mento è che le cellule endoteliali e le cellule 
muscolari lisce dei vasi dell’organo sopravvissu­
to esprimono geni che proteggono l'organo dal 
rigetto". Non è ancora chiaro fino a che punto 
questi geni protettivi possano essere utilizzati te­
rapeuticamente per migliorare la sopravvivenza 
degli organi di maiale nei primati. Alcuni casi 
isolati di adattamento sono anche stati descritti in 
trapianti allogenici umani ’2.

Grandi animali. Il principale modello è a 
tutt’oggi costituito da maiali transgenici per 
hDAF" e, in alcuni casi, per gli altri geni umani

26 Cfr. Auchincloss H.Jr.. Sachs D.H., Xenogeneic transplantation, Annu.Rev.Immunol. 1998. 16:433-70.
” Cfr. Bach F.H., Ferran C., Soares M. et ai... Modification of vascular responses in xenotransplantation: 

inflammation and apoptosis. Nat. Med 1997. 3:944-8.
“ Cfr. Soares M.P., Lin Y., Sato K. et al., Pathogenesis of and polential therapies for delayed xenograft 

rejection, Opin Organ Transplant 1999. 4:80-8; Hasan R.I.R., van den Bixìarde J„ Forty J. et al.. Prolonged 
Survival of Hamster lo Rat Heart xenografts with Cyclophosphamide Therapy, Transplant Proceedings 1992, 
24:517-518.

” Cfr. Hasan R.I.R., van den Booarde J„ Forty J. et al.. Prolonged Survival of Hamster to Rat Heart xe­
nografts with Cyclophosphamide Therapy. Transplant Proceedings 1992, 24:517-518.

“ Cfr. Soares M.P.. Lin Y„ Sato K. et al., Accommodation, Immunol Today 1999, 20:434-7.
" Cfr. Soares M.P., Lin Y.. Sato K. et al.. Accommodation. Immunol Today 1999, 20:434-7; Lin Y.. Soa­

res M.P., Sato K. et al.. Accommodated xenografts survive in the present e of anti-donor antibodies and compie- 
meni that precipitate rejection of naive xenografts. ì Immunol. 1999 Sep 1; 163(5):285O-7.

“ Cfr. Alexandre G.P.J., Latinne D.. Gianello P. et al.. Preformed cytotoxic antibodies and ABO-incom- 
patible grafts, Clin Trgnspl 1991; 5:583-587.

" Cfr. Cozzi E., Bratti F., Schmoeckel M. et al., Long-term survival of nonhuman primates receiving life- 
supporting transgenic porcine kidney xenografts. Transplantation 2000, 70:15-21; Viai. C.M., Ostlie DJ„ Bhat- 
ti F.N. ET AL., Life supporting function for over one month of a transgenic porcine heart in a baboon, J Heart Lung 
Transplant 2000, 19:224-9.



Atti della Santa Sede 1189

che inibiscono la cascata del complemento, in 
combinazione con terapia immunosoppressiva, 
in modo da ottenere la sopravvivenza. Gli orga­
ni di maiali normali, trapiantati in primati non 
umani, nella maggior parte dei casi vanno incon­
tro a rigetto iperacuto e, pertanto, sono rigettati 
più rapidamente rispetto agli organi di maiali 
transgenici per hDAF”. Anche quando il rigetto 
iperacuto è superato, gli organi di maiali tran­
sgenici per hDAF, trapiantati in primati non 
umani, subiscono un tipo di rigetto che somiglia 
a quello acuto vascolare, sebbene tale rigetto 
possa anche essere molto ritardato”. È stato di­
mostrato che, in trapianti eterotopici, che non de­
vono sopperire alla funzione vitale, cuori di 
maiali transgenici possono sopravvivere fino a 
99 giorni*. Quando gli organi sono trapiantati in 
modo da dover sopperire alla funzione vitale 
(trapianto ortotopico), le sopravvivenze massi­
me ottenute sono state di un mese, nel caso di 
trapianto di cuore”, e di settantotto giorni, nel 
caso di trapianto di rene ", anche se la maggior 
parte degli organi è rigettata più rapidamente. 
Gli scienziati propongono due diversi approcci, 
che potrebbero anche essere combinati, per rea­
lizzare un prolungamento ulteriore della soprav­
vivenza degli organi di maiale trapiantati nei pri­
mati. 11 primo consiste nello sperinentare nuovi 
protocolli di immunosoppressione, mentre il se­
condo nel produrre maiali che esprimano altri

transgeni capaci d’inibire i fattori di rigetto asso­
ciati al rigetto acuto vascolare.

Xenozoonosi: trasmissione di agenti infettivi 
da una specie all'altra

4. Sono stati identificati oltre sessanta agenti 
infettivi del maiale, con la potenziale capacità di 
causare malattie nell'uomo ", È in corso un pro­
cesso di produzione di linee "pulite” di animali 
donatori con uno stato di salute certificato*. Le 
misure di controllo adottate comprendono il 
parto dei maiali mediante isterotomia (derivazio­
ne cesarea), il controllo accurato dell’ambiente e 
la sorveglianza routinario dei maiali e del perso­
nale che li cura. Questi interventi sembrano aver 
escluso quasi tutti gli agenti infettivi noti, che de­
stano preoccupazione. Tuttavia, non si può esclu­
dere che esista un virus sconosciuto di maiale, 
che non provoca alcuna patologia nell’animale 
stesso, ma che potrebbe essere patogeno per 
l’uomo.

Come in tutte le altre specie di mammiferi, i 
maiali contengono nel loro DNA sequenze che 
codificano retrovirus (PERV - Porcine Endoge­
nous RetroViruses)*'. Weiss e colleghi hanno di­
mostrato che i PERV possono infettare in vitro 
cellule umane’2. Non esistono soddisfacenti mo­
delli animali per testare la patogenicità di questi 
agenti. Uno studio retrospettivo è stato condotto 
sul sangue di 160 pazienti esposti a tessuti vi-

“ Cfr. McCurry K.R., Kooyman D.L.. Alvarado C.G. et al., Human complement regulatory proteins pro- 
tect swine-to-primate cardiac xenografts from tumoral injury. Nature Med 1995, 1:423-7; Cozzi E.. Yannoutsos 
N„ Langford G.A. et al., Effect of transgenic espressimi of human decay-acceleiming factor on the inhibition of 
hyperacute rejectiori of pig organs, in: Cooper D.K.C., Kemp E., Platt J.L., White DJ.G. (cds.). Xeno-tran- 
spiantatimi. The Transplantation of Organs and Tissues Between Species. 2nd ed. Berlin: Springer-Verlag 1997: 
665-682.

” Cfr. Cozzi E.. Bhatti E, Schmoeckel M. et al., Long-term survival of nonhuman primates receiving life- 
supporting transgenic porcine kidney xenografts. Transplantation 2000, 70:15-21 ; Bhatti F.N., Schmoeckel M., 
Zaidi A. et al.. Three-month survival of HDAF transgenic pig hearts transplanted into primates. Transplant Proc. 
1999, 31:958; McCllRRY K.R.. Kooymyn D.L., Alvarado C.G. et al.. Human complement regulatory proteins 
protect swine-to-primate cardiac xenografts from tumoral injury. Nature Med 1995, 1:423-7.

* Cfr. Bhatti F.N., Schmoeckel M.. Zaidi A. et al., Three-month survival of HDAF transgenic pig hearts 
transplanted into primates. Transplant Proc. 1999, 31:958.

" Cfr. Vial C.M.. OSTLIE D.J., BhaTTI F.N. et al., Life supporting function for over otte monili of a transge­
nic porcine heart in a baboon, J Heart Lung Transplant 2000, 19:224-9.

" Cfr. Cozzi E., Bhatti E, Schmoeckel M. et al., Long-term survival of nonhuman primates receiving life- 
supporting transgenic porcine kidney xenografts, Transplantation 2000, 70:15-21.

" Cfr. Onions D., Cooper D.K., Alexander T.J. et al., An approach io the control of disease transmission 
in pig-to-human xenotransplantation, Xenotransplantation 2000; 7:143-155.

* Cfr. Iverson W.O., Talbot T., Definitimi of a production Specificatimi for xenotransplantation. Ann NY 
Acad Se 1998, 862:121-124.

41 Cfr. Boeke J.D., Stoye J.P., Retrotransposons. endogenous retroviruses. and the evolution of retroele- 
ments. Chapter 8, in: Retroviruses (J. M. Coffin, S. H. Hughes, and H. E. Varmus (eds.|) Cold Spring Harbor 
Press, Cold Spring Harbor. N.Y. 1997; 343-435.

42 Cfr. Patience C., Takbuchi Y.. Weiss R.A., Infection of human cells bv an endogenous retrovirus of pigs. 
Nature Med 1997, 3:282-286.



1190 Atti della Santa Sede

venti di suino per studiare la presenza di PERV. 
In 135 pazienti l’esposizione era stata di un’ora o 
poco più. negli altri per un tempo più lungo e in 
un caso soltanto, per 460 giorni. Nessuno di que­
sti pazienti ha dimostrato evidenza di infezione 
da PERV, sebbene cellule di maiale contenenti 
sequenze retrovirali furono trovate persino pa­
recchi anni dopo l'esposizione a tessuti di maia­
le4’. Quanto si possa trarre conforto da questi ri­
sultati negativi, relativi a pazienti esposti a 
tessuti suini per così poco tempo, eccetto pochi 
casi, e comunque ad un numero di cellule di 
maiale molto piccolo, in confronto agli anni di 
esposizione di un eventuale trapianto di un or­
gano di maiale in un uomo, è una questione di 
congetture. Sicuramente, l’eliminazione dai ma­
iali dei PERV, che rappresentano una preoccu­
pazione continua ed un limite al passaggio ai 
trials clinici, costituisce una sfida per gli anni 
avvenire.

Progressi delle Biotecnologie 
e della (ìenetica Molecolare

5. I maggiori progressi nel campo delle bio­
tecnologie, che potrebbero favorire un ulteriore 
sviluppo dello xenotrapianto, riguardano soprat­
tutto la produzione di suini trangenici per geni 
umani che inibiscono il rigetto. Due acquisizio­
ni in particolare rivestono grande importanza. 
In primo luogo, i recenti studi che hanno con­
dotto alla clonazione dei suini44, consentendo 
una manipolazione genetica più semplice di 
quella ottenuta con i metodi sino ad oggi dispo­
nibili. Con questa procedura, almeno in linea di 
principio, nuovi geni potrebbero essere introdot­
ti facilmente nel DNA genomico dei suini ed 
altri geni potrebbero essere inattivati in modo da 
renderli non più funzionali (“knock out"). Ad 
esempio, il gene responsabile dell’espressione

dell’antigene “a-gal” sulle cellule endoteliali di 
suino potrebbe essere inattivato in modo da di­
minuire, presumibilmente, almeno uno degli sti­
moli al rigetto.

In secondo luogo, sebbene ancora a livello 
sperimentale, sono state approntate metodiche 
per regolare l’espressione dei transgeni4'. Infat­
ti, potrebbe essere molto vantaggioso che un de­
terminato transgene dell’organo di maiale tra­
piantato si esprima in un particolare momento 
del periodo post-trapianto, mentre potrebbe es­
sere molto svantaggioso che lo facesse in uno 
stadio differente. Dunque, la possibilità di rego­
lare l’espressione del transgene rappresentereb­
be un grande aiuto allo sviluppo dello xenotra­
pianto.

Procedere verso la fase clinica
6. Poiché cellule e tessuti, dopo il trapianto, 

non sono immediatamente perfusi con il sangue 
del ricevente, essi non vanno incontro a rigetto 
iperacuto. Per questo motivo trials clinici di que­
sto tipo di trapianto hanno avuto uno sviluppo ul­
teriore rispetto ai trials clinici di organi solidi. 
Insule pancreatiche di maiale sono state trapian­
tate in pazienti diabetici44 e cellule neuronali fe­
tali di maiale sono state iniettate in un numero si­
gnificativo di pazienti (> 50) affetti da Morbo di 
Parkinson, da Morbo di Huntington o da ictus". 
A tutt’oggi, però, è stato riportato solo un limita­
to beneficio clinico. Un numero significativo di 
pazienti con epatite acuta fulminante è stato ar­
ruolato in studi clinici multicentrici, che utilizza­
no epatociti di maiale in apparecchi artificiali 
(fegato bioartificiale), con risultati clinici iniziali 
promettenti4".

Vi è una notevole divergenza di opinione ri­
guardo la sopravvivenza minima richiesta per un 
organo di maiale trapiantato in un primate non

41 Cfr. Paradis K.. Langford G.. Zhifeng L.. Henf.ine. Sangstrom P.. Switzer W.. Chapman L., Lockey 
C., Onions D.. The XENI 11 Study group. et al.. Search for cross-species transmission of porcine endogenous 
retrovirus in patients treated with living pig tissue, Science 1999, 285:1236-41.

44 Cfr. Polfjaeva I.A., Chen S.H.. Vaught T.D. et ai.., Cloned pigs produced by nuclear transfer from adult 
somatic cells, Nature. 2000, 407:86-90; Onishi A.. Iwamoto M.. Akita T. et ai... Pig cloning by microinjection of 
fetal fihrohlast nuclei. Science. 2(XM). 289:1188-90.

45 Cfr. Harvey D.M.. Caskey C.T., Inducible control of gene expression: prospeets for gene therapy, Curr 
Opin Chem Biol 1998, 2:512-8.

“ Cfr. Groth C.G., Korsgren O., TlBELL A. ET al., Transplantation of Porcine fetal pancreas to diabetic pa­
tients, Lancet, 1994, 344:1402-1404.

47 Cfr. Brevig T„ Holgersson J„ Widner H., Xenotransplantation for CNS repair: immunological harriers 
and strategies to overcome them, Trends Neurosci 20(K), 23:337-44.

44 Cfr. McLaughlin B.E., Tosone C.M., Custer L.M.. Mullon C.. OverViewof extracorporeal liver support 
System and clinical results, Ann. NY Acad. Sci., 1999, 875:310-325; Calise E. Mancini A., Amoroso P. et al.. 
Functional evaluation of the AMC-BAL to be employed in a muhicenter clinical trial for acme liver failure. Tran- 
spl. Proceed., 2001. 33:647-649.



Atti della Santa Sede 1191

umano, prima di poter procedere a trials clinici 
di trapianto di organi di maiale in riceventi 
umani. Secondo l'opinione di alcuni, si potrebbe 
dare inizio ai trials clinici nell’uomo solo dopo 
che sia stata ottenuta, di routine, una sopravvi­
venza di novanta o più giorni di un organo di 
maiale, trapiantato in modo da dover sopperire 
alla funzione vitale, in un primate non umano". 
Attualmente, la sopravvivenza di questo tipo di 
xenotrapianti varia da poche settimane a circa tre 
mesi, e la sopravvivenza di tre mesi non è certo 
routine". Chiaramente, deve essere ottenuto un

miglioramento significativo dei risultati attuali 
prima di consentire trials clinici di xenotrapianto 
di organi solidi.

Tuttavia, mentre la sopravvivenza degli or­
gani di maiale trapiantati in primati non umani 
attualmente non è sufficientemente lunga da 
considerare possibile il trapianto definitivo di 
un organo di maiale nell'uomo, l’opzione di un 
trapianto "ponte” di un organo di maiale po­
trebbe essere considerata attuabile in tempi più 
brevi.

SECONDA PARTE

ASPETTI ANTROPOLOGICI ED ETICI

La pratica degli xenotrapianti, oltre agli aspet­
ti scientifici e tecnici descritti nella prima parte 
di questo documento, coinvolge anche altri am­
biti quali quello antropologico ed etico.

Sarà compito di questa seconda parte esplo­
rarli, sia pur sinteticamente, nel loro rapporto con 
tale nuova procedura.

Questioni preliminari

In aggiunta ai problemi connessi ad ogni in­
tervento di trapianto, ci sembra che tre questioni, 
specificamente legate agli xenotrapianti, richie­
dano di essere previamente affrontate:

I) l’accettabilità dell’intervento dell’uomo 
sull’ordine del creato;

2) la praticabilità etica dell’utilizzazione di 
animali per migliorare la sopravvivenza e il be­
nessere dell’uomo stesso;

3) l’eventuale impatto, oggettivo e soggettivo, 
che un organo o tessuto di origine animale può 
avere sull’identità del soggetto umano che lo ri­
ceve.

L’intervento dell'uomo sul creato
7. In premessa, vorremmo affrontare breve­

mente un interrogativo di fondo che, in genere, 
viene posto dalle varie tradizioni religiose, pur

con accenti differenti: esso concerne la possibi­
lità stessa per l’uomo di intervenire lecitamente 
sulle realtà esistenti nell’universo in genere e, più 
in particolare, sugli animali.

Data la valenza più specificamente teologica 
di tale questione, riteniamo utile offrire una 
breve sintesi della posizione della Chiesa cattoli­
ca sull’argomento, proprio adottando un linguag­
gio e una metodologia caratteristici dell’antropo­
logia teologica.

A quale titolo l’uomo, che Dio ha creato come 
maschio e femmina, e cui va riconosciuta la 
piena dignità di persona in ogni fase della sua 
vita, può intervenire sul creato, magari modifi­
candone anche alcuni aspetti? Quali criteri deve 
adottare e quali limiti deve porsi?

Dalla narrazione per immagini della creazio­
ne «in sei giorni»’1, risulta evidente come Dio

“ Cfr. Cooper D.K.C., Keogh A.M., Brink J. et ai... Report of the xenotransplantation advisory committee of 
the International society for heart and lung transplantation. The present status of xenotransplantation and its po­
tentia! rote in the treatment of end-stage cardine and pulmonary disease, 1. Heart LungTranspl. 2(XX). 19:1125-1165.

" Cfr. Cozzi E.. Bhatti E. Schmoeckel M. et al., Long-term survival of nonhuman primates receiving life- 
supporting transgenic porcine kidney xenografts. Transplantation 2000. 70:15-21; Viai. C.M.. Ostlie D.J.. Bhat­
ti F.N. ET AL., Life supporting function for over one month ofa transgenic porcine heart in a bahoon, J Heart Lung 
Transplant 2000, 19:224-9; Bhatti F.N., Schmoeckel M„ Zaidi A. et al., Three-month survival of HDAF tran­
sgenic pig hearts transplanted into primates, Transplant Proc. 1999, 31:958.

” Ci si riferisce allo schema narrativo, di taglio teologico-liturgico, adottato in Gen 1,1-31; per una più piena 
comprensione del quadro antropologico biblico, dal punto di vista protologico, occorre tener presente anche il se­
condo racconto della creazione, in Gen 2,1-25.



1192 Atti della Santa Sede

abbia stabilito una gerarchia di valore tra le varie 
creature. Tale gerarchia emerge, peraltro, anche 
dalla considerazione razionale della trascendente 
ricchezza e dignità della persona umana.

L’uomo, creato a immagine e somiglianza di 
Dio, è posto al centro e al culmine del creato, 
non solo perché tutto quanto esiste è destinato a 
lui, ma anche perché la donna e l'uomo hanno il 
compito di collaborare con il Creatore nel con­
durre il creato verso la sua perfezione finale. 
«Siate fecondi e moltiplicatevi, riempite la terra, 
soggiogatela» (Gen 1,28): ecco il mandato con 
cui Dio affida all’uomo il "dominio" del creato, 
in Suo nome. A tal riguardo, così si esprime­
va Giovanni Paolo li nell’Enciclica Laborem 
exercens: «L'uomo è immagine di Dio, tra l'al­
tro. per il mandato ricevuto dal suo Creatore di 
soggiogare, di dominare la terra. Nell'adempi­
mento di tale mandato, l'uomo, ogni essere 
umano, riflette l’azione stessa del Creatore del­
l'universo»'2.

E questo, dunque il senso più profondo del­
l’azione dell’uomo in relazione all’universo 
creato: non certo quello di "spadroneggiare" ar­
bitrariamente sulle altre creature, riducendole in 
una sorta di schiavitù avvilente e distruttiva, allo 
scopo di soddisfare i suoi capricci, bensì quello 
di orientare, attraverso la sua opera responsabile, 
la vita del creato verso l'autentico ed integrale 
bene dell’uomo (di tutto l’uomo e di ogni uomo).

Già alcuni documenti del Concilio Vaticano II 
avevano voluto riaffermare questa verità; così, ad 
esempio, si esprime la Lumen gentium: «Con la 
loro competenza nelle discipline profane, e con 
la loro attività elevata interiormente dalla grazia 
di Cristo, i laici contribuiscano efficacemente a 
far sì che il lavoro, la tecnica e la cultura utiliz­
zino i beni creati a reale vantaggio di tutti gli uo­
mini, in conformità all'ordinamento del Creatore 
e alla illuminazione del suo Verbo; che tali beni 
vengano distribuiti più equamente fra tutti, e 
contribuiscano a loro modo al progresso univer­
sale. in libertà umana e cristiana»"; anche il De­
creto conciliare sull'apostolato dei laici riprende 
quest'idea quando afferma che «la bontà natura­
le (delle realtà che costituiscono l'ordine tempo­
rale) riceve una speciale dignità dal loro rappor­
to con la persona umana a servizio della quale 
sono state create»".

In sintesi, dunque, va riaffermato il diritto/do- 
vere dell'uomo, su mandato del suo Creatore e

mai contro l’ordine naturale da Lui stabilito, di 
agire nel creato e sul creato, anche servendosi 
delle altre creature, per il raggiungimento del 
fine ultimo di tutta la creazione: la gloria di Dio 
e la realizzazione piena e definitiva del suo 
Regno, attraverso la promozione dell’uomo. Ri­
suonano ancora in tutta la loro verità le parole di 
S. Ireneo di Lione: «L'uomo vivente è gloria di 
Dio e vita dell’uomo è la visione di Dio»".

L'uso degli animali per il bene dell'uomo
8. Per una riflessione teologica che possa 

contribuire ad elaborare un giudizio etico sulla 
pratica degli xenotrapianti, ci interessa conside­
rare quale sia stata l'intenzione del Creatore nel 
dare l’esistenza agli animali. Essi, proprio in 
quanto creature, hanno un loro proprio valore che 
sicuramente l'uomo ha il dovere di riconoscere e 
rispettare. Tuttavia. Dio li ha posti, insieme alle 
altre creature non umane, a servizio dell'uomo, 
perché egli possa, anche attraverso di loro, giun­
gere al suo sviluppo integrale.

È da notare che questo ruolo di “servizio” 
reso all'uomo si manifesta con modalità diffe­
renti, in relazione al progresso culturale del­
l’umanità. Limitandoci al progresso scientifico 
e tecnologico in campo biomedico, il servizio 
dell'animale all’uomo trova una sua applica­
zione del tutto nuova nella pratica dello xenotra- 
pianto che, pertanto, in linea di principio, non è 
in contrasto con l’ordine della creazione. Al con­
trario, essa rappresenta per l’uomo un’ulteriore 
occasione di responsabilità creativa nel fare un 
uso ragionevole del potere che Dio gli ha dato.

Del resto, anche limitandosi ad un livello di 
analisi puramente razionale, senza voler ricorre­
re al ragionamento teologico, si può giungere a 
conclusioni convergenti sul piano pratico.

Un semplice sguardo alla lunga vicenda 
umana sulla Terra è sufficiente per fare emergere 
con tutta evidenza un dato inconfutabile: è l’uo­
mo che, da sempre, governa le realtà terrene, ge­
stendo gli altri esseri, viventi e non, secondo de­
terminate finalità. È ancora nel rapporto con 
l’uomo che si rivela la misura assiologica (valo­
re morale) di ogni realtà esistente, in un disegno 
universale armonico ed ordinato che indica tutta 
la pregnanza di senso del reale.

In particolare, l’uomo si è sempre servito 
degli animali per i suoi bisogni primari (alimen­
tazione, lavoro, vestiario, ecc.), in una sorta di

” Giovanni Paolo 11, Leti. Enc. Laborem exercens, 4.
“ Concilio Vaticano 11. Cost. dogm. Lumen gentium, 36.
M Concilio Vaticano II, Dccr. Apostolicam actuositatem, 7.
” S. Ireneo di Lione, Trattato contro le eresie, Lib. 4, 20, 7.



Atti della Santa Sede 1193

“cooperazione” naturale che ha costantemente 
segnato le varie tappe del progresso e dello svi­
luppo della civiltà.

Ora, tale posizione di "eccellenza” testimonia 
e, insieme, manifesta la superiorità ontologica 
dell’uomo sugli altri esseri terreni; essa si fonda 
sulla natura stessa della persona umana, le cui di­
mensioni di razionalità e spiritualità pongono 
l’uomo al centro dell'universo, perché ne utilizzi 
le risorse presenti (tra cui gli animali), in manie­
ra sapiente e responsabile, alla ricerca dell’auten­
tica promozione di ogni essere.

Volendo approfondire quanto andiamo dicen­
do, due problemi di natura etica devono essere 
affrontati. Da un lato la questione dell'uso degli 
animali per migliorare la sopravvivenza o la sa­
lute dell'uomo, che ha come ovvio presupposto 
un particolare modo di concepire la relazione 
animale-uomo'6. Dall'altro, la questione della 
accettabilità del superamento della barriera tra 
specie animale e specie uomo.

Riguardo al primo problema, tra le diverse 
correnti di pensiero attuali, emergono due visio­
ni contrapposte ed estreme”. C’è chi ritiene che 
l'animale e l’uomo abbiano una dignità equiva­
lente. e chi invece pensa che gli animali siano del 
tutto in balia dell'arbitrio umano. Nel primo 
caso, l'uso degli animali è considerato un vero e 
proprio specismo o tirannia dell'uomo sugli ani­
mali e, dunque, neppure il fatto di essere di aiuto 
per la sofferenza umana potrebbe giustificare 
l’uso degli animali, a meno che non si ammetta 
anche la possibilità opposta. Nella seconda pro­
spettiva. invece, l’uomo potrebbe utilizzare libe­
ramente gli animali, in base ai propri desideri e 
senza particolari limitazioni etiche.

9. Dal nostro punto di vista, confortati dalla 
prospettiva biblica secondo la quale, come già ri­
cordato, l’uomo è creato «a immagine e somi­
glianza di Dio» ((ìen 1,26-27), riaffermiamo che 
la persona umana gode di una dignità unica e su­
periore; ma egli deve rispondere al Creatore 
anche del minio in cui tratta gli animali. Di con­
seguenza, il sacrificio degli animali può essere 
giustificato, ma solo se richiesto dal raggiungi­

mento di un bene rilevante per l’uomo: è questo 
il caso dell’utilizzazione di animali per il prelie­
vo di organi o tessuti da trapiantare, anche quan­
do ciò implicasse la necessità di sperimentazioni 
e/o di modificazioni genetiche su di essi.

Tuttavia, anche in questa prospettiva, è etica­
mente richiesto che. nell’usare gli animali, l’uo­
mo osservi alcune condizioni quali: evitare agli 
animali stessi sofferenze non necessarie, rispetta­
re i criteri di vera necessità e ragionevolezza, evi­
tare modificazioni genetiche non controllabili 
che possano alterare in modo significativo la bio­
diversità e l'equilibrio delle specie nel mondo 
animale”.

Dal punto di vista teologico-morale, non ap­
pare invece sostanzialmente rilevante la questio­
ne dell'utilizzazione di differenti specie animali 
(ad es. primati non umani o non primati), pur la­
sciando aperte le valutazioni sulla diversità di 
sensibilità tra animali di specie differenti e sul­
l'equilibrio tra le varie specie e all’interno della 
stessa specie.

Va anche precisato che. per la teologia catto­
lica, non esistono preclusioni di ordine religioso­
rituale nei confronti del trapianto nell'uomo di 
organi o tessuti di un qualsiasi animale"'. Per 
quanto riguarda il secondo problema, vale a dire 
('accettabilità dell’uso di organi di provenienza 
animale, possiamo affermare che, una volta sta­
bilito che l’identità personale non viene intacca­
ta dallo xenotrapianto e dopo aver verificato, 
inoltre, che tutte le esigenze etiche generali della 
trapiantologia siano rispettate, la questione si ri­
duce al solo aspetto culturale e psicologico, e 
dunque l’eventuale diffidenza iniziale potrà esse­
re superata, magari ricorrendo agli adeguati so­
stegni necessari.

Xenotrapianto e identità del ricevente
IO. Oltre, e forse prima, che con considera­

zioni di natura teologica, una valutazione etica 
sulla pratica degli xenotrapianti deve misurarsi 
con acquisizioni di natura antropologica, soprat­
tutto con quella parte dell’antropologia filosofica 
che riguarda ('identità della persona. Infatti, una

“ Vedi Bondoi.fi A.. I rapporti tra uomo e animale nelle tradizioni giudaico-cristiane e la sfida degli seno- 
trapianti. in L’arco di Giano. 1999, 21:49-62: D’ Agostino E, / diritti degli animali, in Bioetica nella prospettiva 
della filosofia del diritto, 1997, Giappichelli Ed., Torino, pp. 239-265.

” Vedi: Sinoer P., Animal Liberation, 2nd edit., 1995. Pimlico, London; Regan T„ The case for Animai Ri- 
ghts, 1983, London. Routledge & Kegan Paul; Christian Medicae Fellowship, Animai esperimentation. 1997 
(http://www.cmf.org.uk. 10/7/2001).

” Si vedano le riflessioni sulla responsabilità umana per la vita animale di Schockenhoff E.. Etica della vita. 
Un compendio teologico. Brescia. Queriniana 1997. 407-451.

” Il precetto veterotestamentario che considerava impuri alcuni animali (cfr. Lv 11.3-8.26-29) è da conside­
rarsi abolito da Cristo (cfr. Me 7.14-23; Al 10.14-15: Rom 14,14).

Bondoi.fi
http://www.cmf.org.uk


1194 Atti della Santa Sede

qualsiasi valutazione etica sugli xenotrapianti è 
chiamata a rispondere, in ultima analisi, alla do­
manda: l'impianto di un organo estraneo al corpo 
originario dell’uomo ne modifica l'identità60 e la 
ricchezza di significati che esso media? E se sì, 
fino a che punto sono accettabili i livelli di mo­
dificazione raggiunta?

Certamente, il concetto di “identità persona­
le” si presenta ricco di valenze e di sfumature di 
significato, essendo diversi gli apporti filosofici e 
scientifici che concorrono ad elaborarlo61. Più 
sinteticamente, ed in base agli scopi di questo do­
cumento, possiamo indicare l’identità personale 
come la singolarità e irriducibilità dell’uomo in 
rapporto al suo essere (livello ontologico) e al 
suo sentirsi (livello psicologico) persona; esse si 
esprimono nella dimensione storica della persona 
e, in particolare, nella sua struttura comunicativa, 
sempre mediata dalla corporeità.

Si deve affermare, allora, che l’identità perso­
nale costituisce un bene della persona, una qua­
lità intrinseca al suo stesso essere e, dunque, un 
valore morale su cui fondare il diritto/dovere di 
promuovere e difendere l’integrità dell’identità 
personale di ciascuno.

Possiamo allora concludere che, in generale, 
l'impianto di un organo estraneo al corpo del­
l’uomo trova un limite etico nel grado di modifi­
cabilità che esso eventualmente comportasse per 
l’identità della persona che lo riceve.

11. Tale modificazione, come già accennato, 
interessa la dimensione storica della persona, e 
quindi la struttura comunicativa di essa, mediata 
dalla corporeità.

Alla luce poi di una recuperata valorizzazione 
del corpo e della lettura simbolica che di esso 
offre gran parte dell’antropologia contempora­
nea, va osservato che non tutti gli organi del

corpo umano sono in ugual grado espressione 
della irripetibile identità della persona: ve ne 
sono alcuni che assolvono esclusivamente alla 
loro specifica funzione; altri, invece, uniscono 
alla funzione una forte e personale carica simbo­
lica, che dipende inevitabilmente dalla soggetti­
vità dell'individuo; altri organi, poi, come 
l’encefalo e le gonadi, hanno una relazione in­
scindibile, per la loro propria funzione, con 
l’identità personale del soggetto, indipendente­
mente dalla loro valenza simbolica. Dunque, si 
dovrà concludere che, mentre questi ultimi non 
potranno mai essere lecitamente trapiantati, per 
le inevitabili conseguenze oggettive che produr­
rebbero nel ricevente o nei suoi discendenti62, gli 
organi considerati come meramente funzionali e 
quelli con maggiore valenza personalizzante do­
vranno essere valutati, caso per caso, proprio in 
funzione della carica simbolica che vengono ad 
assumere nella singola persona63.

12. La problematica relativa alla tutela dell’i­
dentità personale del paziente ricevente costitui­
sce un punto cardine non solo per l’antropologia 
filosofica, ma anche per la teologia morale, come 
dimostrano alcuni pronunciamenti ufficiali del 
Magistero in tema di xenotrapianti, che la indica­
no come uno dei criteri fondamentali di liceità 
dello xenotrapianto. Prima Pio XII (Discorso al­
l’Associazione Italiana Donatori di cornea ed ai 
Clinici Oculisti e Medici legali, 14 maggio 
1956), e poi di recente anche Giovanni Paolo II 
(Discorso al 18° Congresso Internazionale della 
Società dei trapianti, 29 agosto 2000, n.7), hanno 
chiaramente affermato la liceità, in linea di prin­
cipio, di tale procedura terapeutica, a condizione 
che «l'organo trapiantato non incida sull'inte­
grità dell’ identità psicologica o genetica della 
persona che lo riceve» e «che esista la provata

66 Occorre osservare che gli "indicatori di identità", nella persona umana, sono molteplici (obiettivi: nome, 
sesso, età, ecc. - culturali: lingua, religione, ideologia, ecc. - di gruppo - sociale - professionale).

61 Cfr. Grinberg L. e R., Identità e cambiamento, Roma, Armando 1992; Jervis G„ La conquista dell'iden­
tità: essere se stessi, essere diversi, Milano, Feltrinelli 1997.

62 È bene precisare che, mentre l'encefalo è in relazione all’identità personale del soggetto in quanto organo 
che rappresenta la “sede principale della sua coscienza psicologica”, il "deposito" della sua memoria esistenziale, 
le gonadi lo sono in quanto organi deputati alla gametogenesi (produzione di gameti); esse rappresentano, per così 
dire, il “trasmettitore", mediante la procreazione, dell’identità personale (patrimonio genetico) del soggetto alla sua 
discendenza. Per questo motivo, mentre un ipotetico trapianto dell’encefalo non potrebbe in nessun caso essere 
considerato moralmente lecito, un eventuale trapianto di gonadi non lo sarebbe se fosse finalizzato alla funzione 
gametogenetica. Diversamente, un trapianto di gonadi che fosse concepito esclusivamente a scopo ormonogeneti­
co (cioè, per il ripristino di una funzione ormonale sufficiente), una volta assicurata l'integrità dell'identità perso­
nale del soggetto ricevente, c assicurata la mancanza di connessione con la procreazione, non presenterebbe parti­
colari riserve morali. A questo proposito, vedi Faggioni M.P., // trapianto di gonadi. Storia e attualità, Med Mor 
1998, 48:15-46.

63 Vedi Cuer P., Quelques considérations éthiques, notamment sur T identità lors de xénotrasplantations, Path 
Biol (Paris) 2(XX), 48:426-428.



Atti della Santa Sede 1195

possibilità biologica di effettuare con successo 
un tale trapianto, senza esporre ad eccessivi ri­
schi il ricevente».

Osserviamo qui che, accanto alla tutela dell’i­
dentità personale, in questi pronunciamenti ma- 
gisteriali viene indicato un secondo criterio di li­
ceità dello xenotrapianto: si tratta dell’argomento

del rischio sanitario, di cui ci occuperemo più 
diffusamente tra breve.

Per il resto, dal punto di vista della teologia 
morale, valgono per gli xenotrapianti le condi­
zioni etiche richieste per ogni altro tipo di tra­
pianto1".

Problematiche bioetiche

Una considerazione bioetica più ampia sugge­
risce la necessità di ulteriori approfondimenti e 
precisazioni. La praticabilità degli xenotrapianti, 
alla luce dell’attuale “stato dell’arte” riassunto 
nella prima parte di questo documento, dovrà es­
sere valutata eticamente tenendo conto di una 
molteplice serie di fattori, alcuni dei quali desun­
ti dalle norme morali generali valide per tutti i 
trapianti, altri più specificamente legati a questa 
tipologia di trapianto'".

Rischio sanitario
13. Abbiamo appena accennato al fatto che 

una delle questioni etiche fondamentali da esa­
minare, per giudicare sulla liceità o meno dello 
xenotrapianto, sia rappresentata dalla valuta­
zione del rischio sanitario coinvolto in tali pro­
cedure. rischio sanitario che si compone di diver­
si fattori, non sempre facilmente prevedibili e 
quantificabili.

Prima di proseguire, pertanto, sembra utile

richiamare alcune note generali sull’etica del 
rischio.

Il rischio, inteso come evento futuro indeside­
rato o dannoso il cui verificarsi non è certo, ma 
possibile1", viene definito attraverso due caratte­
ristiche: il grado di probabilità e l’entità del 
danno. La probabilità del verificarsi di un certo 
evento dannoso in particolari circostanze può es­
sere espressa come una percentuale di rischio o 
frequenza statistica. Inoltre, a volte, la presenza o 
meno di alcuni fattori occasionali di rischio può 
variare la probabilità del verificarsi di un certo 
evento. L'entità del danno, invece, si misura 
sugli effetti che l'evento produce. Naturalmente, 
un rischio molto probabile sarà ben tollerato se 
l'entità del danno ad esso associata è molto pic­
cola; al contrario, un rischio che preveda un’ele­
vata entità di danno possibile, pur presentandosi 
come improbabile, desta molte più preoccupa­
zioni e richiede maggiori cautele.

È importante anche distinguere un evento pro-

“ Cfr. anche Giovanni Paolo II. Discorso ai partecipanti ad un Congresso su trapianti d'organo (20 giugno 
1991), in Insegnamenti di Giovanni Paolo II. X1V/1 (1991), 1711; Catechismo della Chiesa Cattolica (1994), 
2296; Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Evangelium vitae (1995), 86; Pontificio Consiglio per la Pastorale degli 
Operatori Sanitari, Carta degli Operatori Sanitari (1995), 83-91; Giovanni Paolo II. Discorso ai partecipanti 
al XVIII Congresso Internazionale sui trapianti d'organi (29 agosto 2(XX)).

“ Per prendere visione del dibattito in corso, vedi: Caplan A.L.. Is Xenografting Morally Wrong?, Tran- 
splantation Proceedings. 1992. 24:722-727; Hanson MJ.. The Seductive Sirens of Medicai Progress. The case 
of Xenotransplantation. Hastings Center Repori 1995. 25:5-6; Nuffield Council of Bioetiiics. Animal-to- 
Human Transplanls: the Ethics of Xenotransplantation. London: Nuffield Council of Bioethics, 1996; McCarthy 
Ch.R.. A New Look at Animal-to-Human Organ Transplantation, Kennedy Institute of Ethics Journal. 1996. 6:183- 
188; U.S. Institute of Medicine Committee on Xenograft Transplantation. Xenotransplantation: Science. 
Ethics. and Public Policy, Washington: National Academy Press, 1996; Bach F.H.. Fishman J.A., Daniels N. 
ET AL., Uncertainty in Xenotransplantation: Individuai Benefit versus Collective Risk. Nature Medicine. 1998. 
4:141-144; Hughes J„ Xenografting: Ethical Issues, Journal of Medicai Ethics. 1998. 24:18-24; Vanderpool 
H.Y., Criticai Ethical Issues in Clinica! Trials with Xenotransplants. The Lance!, 1998. 351:1347-1350; Clark 
M.A., This Little Piggy Went lo Market: The Xenotransplantation and Xenozoonose Debole, Journal of Law. 
Medicine and Ethics. 1999, 27:137-152; Comité Consultato1 National d'Éthique polir les Sciences de la 
vie ET de LA santé (France), Avis sur l'éthique et la xenotransplantation, n. 61. 11 juin 1999; Cooper D.K.C., 
Lanza R.P.. Xeno, the Promise of Transplanting Animal Organs into Humans. New York: Oxford University 
Press 2000; U.S. Dpt. Healt & Human Services. Food and Drug Administration, Center for Biologics 
Evaluation and Research, Source animai, produci, preclinical. and clinica! issues concerning the use of Xeno­
transplantation products in humans: guidante for industry (Draft, February 2001 ). (http://www.fda.gov/cber/gui- 
delines.htm).

“ Cfr. Schùne-Seifert B.. Risk, in Reich T.W. (ed.). Encyclopedia of Bioethics, voi. 4. New York: MacMil- 
lan 1995 (revised edition). 2316-2321.

http://www.fda.gov/cber/gui-delines.htm


1196 Atti della Santa Sede

habile (pur in diversi gradi) da un evento soltanto 
ipotetico, il quale si presenta come teoricamente 
non impossibile, ma talmente improbabile da non 
esigere una modificazione dei nostri comporta­
menti o scelte in funzione del suo accadimento.

I due criteri della probabilità e dell’entità del 
danno concorrono a configurare l’accettabilità 
del rischio, in base alla ponderazione del rappor­
to rischio/beneficio (risk/benefit ratio). Soltanto 
quando un rischio è realmente quantificabile, 
sarà possibile applicare i criteri di valutazione 
della sua accettabilità.

In ultimo occorre distinguere dalla accettabi­
lità quella che possiamo invece indicare come 
accettazione del rischio, cioè la reazione del sin­
golo o del pubblico in generale di fronte all’e­
sistenza di un determinato rischio. Essa è una 
risposta che ha una notevole componente sogget­
tiva, non sempre del tutto riflessa, ed è influen­
zata da fattori quali la cultura, l’informazione di­
sponibile e la sua comprensibilità, i modi di 
comunicazione dell’informazione stessa, la sen­
sibilità comune'7.

In assenza di dati che permettano una quanti­
ficazione affidabile di un tale rischio, occorre 
muoversi con grande cautela, senza però che 
questo debba tradursi necessariamente in un 
“blocco" totale di ogni sperimentazione; infatti, 
per passare dal non sapere al sapere, dall’ignoto 
al noto, sarà pur necessario esplorare qualche 
possibile novità, che verosimilmente, soprattutto 
nelle fasi sperimentali iniziali, non sarà scevra da 
qualche rischio (almeno potenziale). In questa si­
tuazione, dunque, è eticamente richiesto di avan­
zare “a piccoli passi” nell'acquisizione di nuove 
conoscenze, coinvolgendo nella sperimentazione 
il minor numero possibile di soggetti, con un mo­
nitoraggio attento e continuo, pronti a rimodula­
re in ogni momento il disegno sperimentale in­
trapreso, sulla base dei nuovi dati emergenti.

Un altro fattore da considerare è la distinzio­
ne tra la quantificabilità del rischio (risk asses- 
smentì e la sua gestihilità (risk management). Per 
una corretta valutazione etica, tutti e due questi 
elementi vanno accuratamente esaminati.

14. Quanto fin qui detto in generale sull'etica 
del rischio deve ora essere applicato al caso degli 
xenotrapianti.

Per prima cosa, osserviamo che vi sono ele­
menti riguardanti lo xenotrapianto, come la pro­
babilità di rigetto o l'aumento di probabilità d’in­
fezioni a causa delle terapie immunosoppressive 
a cui il ricevente deve sottoporsi, per i quali esi­
stono già degli elementi di conoscenza, anche se, 
per essi, risulta necessaria un’ulteriore fase di 
studio. Questi dati già in possesso della comunità 
scientifica, insieme alle nuove acquisizioni che 
vengono accumulandosi, possono consentire di 
stabilire la soglia di rischio da non superare per­
ché un intervento di trapianto sia considerato 
moralmente accettabile.

Più complessa ed incerta risulta invece la va­
lutazione dei rischi legati ad un aspetto peculiare 
degli xenotrapianti da animale a uomo: la possi­
bile trasmissione al ricevente di infezioni (zoo­
nosi) attraverso lo xenotrapianto, ad opera di 
agenti patogeni conosciuti e non, non dannosi per 
l’animale ma con possibilità perniciose per l'uo­
mo, che potrebbero anche sfuggire ad un control­
lo previo, con la conseguente possibilità di diffu­
sione dell’eventuale infezione a coloro che 
vivono a stretto contatto (close-contacts) col tra­
piantato e, più oltre, all'intera popolazione.

Dal momento che, a tutt’oggi, le esperienze 
cliniche (da animale a uomo) di xenotrapianto 
già effettuate sono numericamente esigue e cer­
tamente insufficienti per poter elaborare una fon­
data statistica sulle reali probabilità d’insorgenza 
e di diffusione di dette infezioni, ogni decisione 
in merito allo sviluppo clinico di questa nuova 
terapia può basarsi soltanto su ipotesi; si impone, 
quindi, l’esigenza etica di procedere con la mas­
sima cautela.

Quando si giungerà all’applicazione clinica 
dello xenotrapianto, allora sarà necessario sele­
zionare con cura i candidati, in base a criteri 
chiari e prestabiliti'’"; effettuare un monitoraggio 
approfondito e costante del paziente trapiantato, 
con la possibilità, qualora se ne presentasse l’in­
dicazione, anche della messa in quarantena del 
soggetto, a presidio di una diffusione epidemica 
di infezione. Una forma di monitoraggio dovreb­
be essere prevista anche per coloro che vivono a 
stretto contatto col paziente trapiantato.

Durante la fase sperimentale, inoltre, un tale 
paziente dovrebbe accettare di astenersi dal pro­
creare, per il non escludibile rischio di ricombi-

•’ Uno sguardo d'insieme sulle reazioni sociali ai diversi aspetti dello xenotrapianto: Ami J.Z., Alwayn I.P, 
Cooper D.K., Xenotransplantation: The Challenge to Current Psychologica! Attitudes, Prog Transplant 2000, 10: 
217-225.

“ Vedi Beckmann J.P., Xenotransplantation aus ethischer Sicht. Eine Skizze, Zentralbl Chir 1999. 124:636- 
640; Welin S., Starting Clinica! Trials of Xenotransplantation. Reflections on the Ethics of the Early Phase, J Med 
Ethics 2000, 26:231-236.



Atti della Santa Sede 1197

nazione genetica che, qualora si verificasse, po­
trebbe interessare anche le sue cellule germinali. 
Sarebbe anche necessario astenersi dai rapporti 
sessuali per evitare possibili trasmissioni virali 
attraverso questa via.

Un importante ruolo, neH’applicazione clini­
ca dello xenotrapianto, va assegnato anche alla 
scienza psicologica, la quale dovrà dare prima il 
suo responso, nei singoli casi, sulle probabili ri­
percussioni che il soggetto ricevente potrebbe su­
bire nella sua psiche (es. modificazione del pro­
prio "schema corporeo"), circa l’integrazione di 
un organo a lui estraneo*", e ancor più quando 
questo è di provenienza animale”. In una even­
tuale fase post-trapianto, la psicologia dovrà 
anche dare il suo apporto clinico per sostenere il 
paziente trapiantato in questo processo di inte­
grazione.

"Transgenesi"
15. L’utilizzo di organi da animali ingegne- 

rizzati per lo xenotrapianto pone la necessità di 
alcune riflessioni sulla transgenesi e sulle sue 
implicazioni etiche.

Per animale transgenico si intende l’animale 
modificato mediante l'introduzione nel suo patri­
monio genetico di nuovi geni. Diversamente, 
viene usato il termine "knock out" per indicare 
quegli animali nei quali un dato gene(i) endoge­
no non viene più espresso. In entrambi i casi, gli 
animali così trattati esprimeranno particolari ca­
ratteristiche che saranno trasmesse alla loro pro­
genie.

Come abbiamo precedentemente notato, la 
possibilità di operare tali modificazioni geneti­
che, utilizzando anche geni di origine umana, nel 
rispetto dell’animale e della biodiversità, è moral­
mente accettabile in vista di benefici significativi 
per l’uomo stesso. Pertanto, pur riconoscendo che 
la transgenesi non compromette l’identità geneti­
ca complessiva dell'animale mutato e della sua 
specie, e riaffermando la responsabilità dell'uo­
mo verso il creato, così come per il perseguimen­
to di obiettivi di salute attraverso certi interventi 
di manipolazione genetica, indichiamo alcune ba­
silari condizioni etiche da rispettare:

1) va garantita l’attenzione al benessere degli 
animali geneticamente modificati, in modo da va­
lutare l’effetto dell’espressione del transgene, le 
eventuali modificazioni degli aspetti anatomici, 
fisiologici e comportamentali, limitando i livelli 
di stress e di dolore, di sofferenza ed angoscia;

2) vanno considerati gli effetti nella progenie 
ed eventuali ripercussioni nei riguardi dell’am- 
biente:

3) è opportuno che tali animali siano tenuti 
sotto stretto controllo e non rilasciati nell'am- 
biente;

4) bisogna minimizzare il più possibile il 
numero degli animali utilizzati nella sperimenta­
zione;

5) il prelievo di organi e/o tessuti deve avve­
nire in un unico intervento chirurgico;

6) ogni protocollo di sperimentazione sull'a­
nimale deve essere sottoposto a valutazione da 
parte di un Comitato etico competente

Consenso informato
16. Nella discussione etica sugli xenotrapian­

ti merita grande attenzione anche il tema del con­
senso informato’1.

Data la provenienza animale degli organi da 
trapiantare, esso riguarderà soltanto il ricevente 
e, secondariamente, i suoi congiunti. Al primo 
dovrà essere fornita ogni indicazione sulla sua 
patologia e sulla prognosi, sull’intervento di xe­
notrapianto e la conseguente terapia, sulle proba­
bilità di successo e sui rischi di rigetto; particola­
re cura si dovrà avere nell'informare il paziente 
sui rischi reali ed ipotetici di zoonosi, alla luce 
dei dati attuali, così come sulle cautele da adotta­
re in caso d'infezione (in particolare l’eventuale 
esigenza di quarantena che comporta la separa­
zione dai contatti fisici con gli altri, finché sussi­
ste il rischio di contagio). Il paziente dovrà anche 
essere informato sulla necessità di sottoporsi a 
controlli medici per tutta la vita, per un necessa­
rio monitoraggio costante del decorso post-tra­
pianto.

Inoltre non dovrà mancare un’informazione 
adeguata su eventuali possibili terapie alternative 
allo xenotrapianto.

“ A tal proposito, sono state condotte alcune inchieste tra la popolazione, per sondare il grado di accettazio­
ne del pubblico nei riguardi di un eventuale xenotrapianto. Vedi, ad es. Mohacsi P.J.. Blumer E.C.. Quine S. et 
al.. Aversion to Xenotransplantation, Nature. 1995. 378:434; National Kidney Federation, Suney reveals posi­
tive feelings on animal-to-human transplants, Dialysis and Transplantation. 1995. p. 677; Mohacsi PJ. et al.. Pa 
tients attitudes to xenotransplantations, Lancet 1997, 349:1031.

” Vedi Crafen J.. Rodin G.M.. Psychiatric Aspects of Organ Transplantation. New York: Oxford Medicai 
Publications, 1992.

" Vedi Barker J.H., Polcrack L.. Respect for persons. informed consent and the assessment of infectious 
disease risks in xenotransplantation. Med Health Care Philos 2001.4( 1 ):53-7O.



1198 Atti della Santa Sede

Tale consenso informato da parte del paziente 
va inteso come personale. Dalla fase sperimenta­
le, pertanto, vanno esclusi i minori e quanti non 
sono in grado di dare un valido consenso.

Tuttavia, se un paziente incapace di esprime­
re un valido consenso si trovasse in pericolo di 
morte imminente e non precedentemente preve­
dibile, si potrà ricorrere al consenso di un legale 
rappresentante (ad es„ nell’ipotesi di effettuare 
uno xenotrapianto salva-vita, come “soluzione- 
ponte”, cioè transitoria, su un paziente in coma), 
purché la prestazione medica da intraprendere 
offra una ragionevole speranza di benefìcio per il 
paziente stesso.

Anche i congiunti dovranno essere informati 
su ciò che potrebbe comportare il trapianto circa 
i loro contatti col paziente e sui potenziali rischi 
di contagio in caso d'insorgenza delle suddette 
infezioni; tuttavia, a loro non si potrà chiedere un 
consenso in senso stretto, rimanendo il paziente 
il responsabile ultimo delle scelte sulla propria 
salute.

Allocazione delle risorse sanitarie
17. Sicuramente lo xenotrapianto rappresenta 

una forma di possibile terapia ad altissimo im­
piego di risorse sanitarie ed economiche’2. Per 
questo motivo, alcuni hanno espresso dubbi sulla 
sua eticità, considerando eccessiva l’incertezza 
di successo e di rischi che comporta a fronte del 
grande impiego di risorse che sarebbero così sot­
tratte sia ad altri interventi terapeutici, sia ad altre 
linee di ricerca. Di fronte a tali dubbi, è opportu­
no ricordare che, pur prendendo in considerazio­
ne il dovuto bilanciamento costi/benefici, l’in­
gente impiego di risorse sanitarie, in questo caso, 
è giustificato dall'urgente necessità di tentare di 
salvare la vita di tanti pazienti, che altrimenti non 
avrebbero alcuna chance di sopravvivenza.

Va inoltre aggiunto che, finché lo xenotra­
pianto sull'uomo sarà in fase sperimentale, esso 
non dovrà essere valutato secondo i criteri della 
terapia in senso stretto, ma secondo i criteri della 
sperimentazione e, quindi, tenendo conto anche 
dei futuri benefici collettivi prevedibili; a tal pro­
posito, è giusto riconoscere che la ricerca sullo 
xenotrapianto fin qui svolta ha anche consentito 
di migliorare le conoscenze mediche sull'allotra- 
pianto.

Brevettabilità e xenotrapianto
18. La ricerca sullo xenotrapianto è stata por­

tata avanti sinora, in misura prevalente, da indu­
strie farmaceutiche private che hanno impegnato 
ingenti risorse economiche, finanziando anche 
istituzioni pubbliche, al fine del raggiungimento 
dei migliori risultati terapeutici; è pertanto giu­
stificato, per loro, attendersi un ritorno in termi­
ni economici degli investimenti intrapresi. Una 
delle possibili vie per ottenere tale scopo è pro­
prio l'acquisizione dei brevetti.

Da un punto di vista formale non vi è nessun 
ostacolo tecnico-giuridico alla brevettabilità di 
organi animali ingegnerizzati destinati ai tra­
pianti”. Va però sottolineato che le nonnative 
previste al riguardo dalla Comunità Europea, al 
momento della loro elaborazione, non potevano 
prendere in considerazione l'utilizzo di tali orga­
ni per il trapianto da animale a uomo, dal mo­
mento che tale procedura terapeutica non era an­
cora mai stata realizzata nella pratica clinica.

Sottolineiamo pertanto l’opportunità, nel ri­
spetto degli straordinari impegni finanziari sino­
ra sostenuti, di riconsiderare o, meglio, specifica­
re la normativa vigente.

Siamo a conoscenza dell'ampio dibattito circa 
la questione di fondo se sia eticamente accettabi­
le la possibilità stessa di brevettare degli esseri 
viventi (pur modificati geneticamente) o di loro 
parti, soprattutto qualora contengano elementi 
genetici di derivazione umana (come è il caso 
degli organi animali ingegnerizzati per lo xeno­
trapianto sull’uomo), come pure della differenza 
da riconoscere tra una “scoperta" (non brevetta­
bile) e una "invenzione” (brevettabile). Pur espri­
mendo l’orientamento che l’animale transgenico 
in quanto tale, e ancor più se utilizzato a fini di 
trapianto nell'uomo, sia considerato "non brevet­
tabile", riteniamo, tuttavia, che non sia compito 
di questo documento affrontare direttamente tale 
complessa questione.

Ci limitiamo, qui, a sottolineare che, qualun­
que sia la risposta al quesito di fondo, comunque 
bisognerà almeno garantire il rispetto del diritto 
fondamentale di ogni persona di avere equo ac­
cesso alle cure sanitarie di cui dovesse necessita­
re, senza discriminazioni o impedimenti dovuti 
agli eccessivi costi; ciò vale soprattutto per la 
fruizione di terapie. Tale obiettivo, nell’ipotesi di

” Vedi Kress J.M., Xenotransplantation: ethics and economics, Food Drug Law Journal 1998. 53 (2):353- 
384; URRUELA Mora A.. Workshop on the ethical, sociologie, economie and legai aspeets of xenotransplantation, 
Law Hum Genome Rev 2(XX) Jan-Jun; (12):245-6.

" Cfr. Trattato di Cooperazione sui Brevetti (Washington. 1970). art. 33; Convenzione del Brevetto Europeo 
(Monaco di Baviera, 1973), 54-57; vedi anche Marchetti P., Ubertazzi L.C., Commentario breve al diritto della 
concorrenza, Padova, CEDAM, 1997:1343.



Atti della Santa Sede 1199

brevetti che riguardino lo xenotrapianto - che è 
da considerare senz’altro in una prospettiva tera­
peutica -, può essere raggiunto mediante l’appli­
cazione di opportuni strumenti giuridici (es. in­
troduzione di licenze obbligatorie), che 
consentano la “produzione” a prezzi accessibili74 
e controllati auspicabilmente da un Organismo 
sovranazionale preposto.

Indicazioni operative
19. Tenendo presente quanto fin qui esposto, 

si può indicare una linea operativa per orientare 
il cammino di ricerca e di sviluppo dello xeno­
trapianto applicato all’uomo.

In vista di uno xenotrapianto di organo solido, 
occorre senz’altro insistere con la sperimentazio­
ne pre-clinica (da animale ad animale), per il pe­
riodo di tempo che gli scienziati riterranno ne­
cessario, fino aH’ottenimento di risultati positivi 
“riproducibili”, considerati sufficienti per poter 
passare alla sperimentazione sull’uomo.

Quando giungerà il momento, sarà allora eti­
camente corretto rivolgere la proposta, nel rispet­
to delle regole sul consenso informato sopra in­
dicate, dapprima soltanto a gruppi ristretti di 
pazienti, i quali non siano in grado di ricevere - 
nella data contingenza — un allotrapianto (sia 
per motivi di lista d’attesa che di controindica­
zioni individuali), e sempre che non sia disponi­
bile per loro una migliore alternativa terapeutica.

Sarà altresì moralmente necessario assicurare 
un attento e pianificato monitoraggio dei sogget­
ti trapiantati, che potrà durare anche per tutta la 
vita, vigilando su ogni segnale di possibili infe­
zioni da agenti patogeni conosciuti e non.

Bisognerà inoltre che ogni sperimentazione 
clinica sia condotta in Centri ad alta specializza­
zione, con una provata esperienza nei modelli pre­
clinici maiale/primate. specificamente autorizzati 
e controllati dalle competenti autorità sanitarie.

I risultati così ottenuti, se inequivocabilmente 
positivi, costituirebbero la base per un allarga­

mento della pratica dello xenotrapianto, come te­
rapia chirurgica definitiva.

20. Le problematiche legate allo xenotrapian­
to hanno risvolti di portata sociale molto ampia. 
È eticamente necessario, perciò, che si acquisisca 
una corretta informazione sugli argomenti di 
maggior interesse per il pubblico, relativamente 
ai potenziali benefici e rischi. Questa informa­
zione dovrà essere rivolta al maggior numero di 
persone possibile. Inoltre, con dibattiti e con­
fronti pubblici, in piccoli e grandi gruppi, la so­
cietà stessa nel suo insieme, attraverso i suoi rap­
presentanti, dovrà individuare le condizioni di 
accettabilità per investire risorse e speranze in 
questa nuova prospettiva terapeutica, alla luce 
delle incertezze scientifiche ancora presenti e 
della urgente necessità di aumentare la disponibi­
lità di organi da trapiantare.

Un serio impegno etico da parte degli scien­
ziati non dovrà trascurare anche di esplorare vie 
terapeutiche alternative allo xenotrapianto, come 
sembrano promettere tante scoperte recenti nel 
campo della genetica, così come, in una prospet­
tiva più lunga, l’uso terapeutico delle cellule sta­
minali adulte.

21. Per quanto concerne l’ambito specifico 
delle politiche sanitarie e della legislazione in 
materia di xenotrapianti, auspichiamo vivamente 
che le riflessioni offerte in questo documento 
possano costituire un utile punto di riferimento 
per tutti coloro che, a livello intemazionale, na­
zionale. regionale e locale, abbiano ricevuto la 
responsabilità di guidare la vita sociale. Già vari 
Paesi" hanno elaborato delle linee-guida per re­
golamentare questo complesso settore, offrendo 
delle valide indicazioni operative.

Dal canto nostro, non riteniamo che questo 
documento debba addentrarsi in questioni proce­
durali politico-legislative. Ci limitiamo, pertanto, 
a sottolineare l'importanza e l’opportunità che si 
giunga al più presto, attraverso un reale coordi-

74 Cfr. WIPO/OMPI, Introduction to Intellectual Property: Theory and Practice, Kluwer Law International, 
London 1998: 145-150; Accordo di Marrakech istitutivo dell’Organizzazione Mondiale del Commercio. Annesso 
1C: Accordo sugli aspetti della proprietà intellettuale relativi al commercio (Marrakech, 1994), art.31.

” Citiamo, a titolo esemplificativo, alcuni importanti Organismi che hanno elaborato degli orientamenti in 
materia: the Council of Europe, the Health Council of the Netherlands, the Swedish Committee on Xenotran­
splantation. the Spanish Xenotransplantation Sub-committee. the Argentine National Commission on Xenotran­
splantation. the US Department of Health and Human Services Committee on Xenotransplantation. the United 
Kingdom Xenotransplantation Interim Regulatory Authority. and the Italian Xenotransplantation Commission. In 
Francia: the etilical aspeets are currently being examined by the French National Ethics Committee and applica- 
tions for clinica! trials will need the approvai of the newly formed Agency for the Security of Health Products and 
of the Ministry of Health. In Germania: the German Medicai Council has established a committee to prepare gui- 
delines on xenotransplantation. In Canada: "Health Canada" has the authority to regulate xenotransplantation as a 
new technology.



1200 Atti della Santa Sede

namento ai vari livelli, alla sostanziale conver­
genza della normativa intemazionale in materia; 
essa, da una parte, deve stabilire le regole per la 
prosecuzione della ricerca scientifica, garanten­
done la validità e la sicurezza, dall'altra deve vi­
gilare sulla salute dei cittadini coinvolti e sui po­
tenziali rischi (soprattutto infettivi) connessi agli 
xenotrapianti; inoltre, essa dovrà offrire i criteri 
per organizzare le necessarie campagne d’infor­
mazione rivolte alla popolazione intera.

Concludiamo questo documento, col sincero 
auspicio che lo sforzo d'indagine profuso da co­
loro che vi hanno collaborato — scienziati, giu­
risti. teologi e bioeticisti — possa rappresentare 
un concreto contributo allo sviluppo della di­
scussione sull’ importante tema degli xenotra­
pianti, oltre che una ulteriore espressione della 
sollecita attenzione della Chiesa cattolica nei 
confronti di problemi connessi con la malattia e 
la sofferenza umana.

Prof. Juan de Dios Vial Correa 
Presidente

* Elio Sgreccia 
Vescovo tit. di Zama minore 

Vice-Presidente

Da L'Osservatore Romano, 26 settembre 2001

Questo documento della Pontifìcia Accademia per la Vita viene pubblicato, come di consuetudine, a cura del Pre­
sidente e del Vice-Presidente.
Per l’elaborazione dei suoi contenuti, ci si è avvalsi della collaborazione di un gruppo di lavoro internazionale, con 
competenze specifiche nelle varie discipline connesse agli xenotrapianti, che si è riunito più volte in Vaticano du­
rante l’anno in corso. Ad esso hanno partecipato:

S.E. Mons. Elio Sgreccia - Vice Presidente della Pontificia Accademia per la Vita - Presidente 
dei lavori.

PER LA SEZIONE SCIENTIFICA:
Prof. Fritz H. Bach (xenotrapianto, immunogenetica) - Harvard Medicai School - Boston (USA).
Prof. Fulvio Calise (xenotrapianto, sperimentazione clinica) - Primario Chirurgia Epatobiliare 

e Trapianto di Fegato - Ospedale Cardarelli - Napoli (Italia).
Prof. Felix Cantarovich (trapiantologia, politiche sanitarie) - Coordinator of the National 

Commission on Xenotransplantation - Buenos Aires (Argentina).
Prof. Emanuele Cozzi (xenotrapianto, sperimentazione preclinica) - Department of Surgery, Uni­

versity of Cambridge - Addenbrooke’s Hospital Hills Road - Cambridge (Gran Bretagna).
Prof. Marialuisa Lavitrano (xenotrapianto, biotecnologia molecolare, biologia molecolare e 

genetica) - Coordinatore Progetto xenotrapianto Italia - Membro Working Party on Xeno­
transplantation, Council of Europe - Dip. Medicina Sperimentale e Patologia Università 
“La Sapienza” - Roma (Italia).

Prof. Ignazio Marino (trapiantologia) - Istituto Mediterraneo per i Trapianti e Terapie ad alta 
specializzazione - Ospedale Civico - Palermo (Italia).

Prof. Eraldo Seren (xenotrapianto, sperimentazione veterinaria) - Ordinario di Fisiologia Ve­
terinaria - Università Statale - Bologna (Italia).

Prof. Angelo Serra, S.I. (genetica umana) - Professore emerito di Genetica Umana - Univer­
sità Cattolica del Sacro Cuore - Roma (Italia).

Prof. Jonathan P. Stoye (xenotrapianto, virologia-microbiologia) - Division of Virology - Na­
tional Institute for Medicai Research - London (Gran Bretagna).



Atti della Santa Sede 1201

PER LA SEZIONE ETICO-ANTROPOLOGICA:
Sac. Maurizio Calipari (teologia morale, hioetica) - Pontificia Accademia per la Vita.
Mons. Prof. Ignacio Carrasco De Paula (teologia morale, hioetica) - Ordinario di Bioetica - 

Istituto di Bioetica, Università Cattolica del Sacro Cuore - Roma (Italia).
Prof. Maurizio P. Faggioni, O.F.M. (teologia morale, hioetica) - Straordinario di Bioetica - 

Accademia Alfonsiana - Roma (Italia).
Mons. Prof. Nunzio Galantino (antropologia filosofica) - Docente di antropologia filosofica - 

Facoltà Teologica dell'Italia Meridionale - Napoli (Italia).
Prof. Bonifacio Honings, O.C.D. (teologia morale) - Professore emerito di Teologia Morale.
Mons. Osvaldo Neves de Almeida (diritto internazionale, aziendale e dello sviluppo) - Segre­

teria di Stato (Sez. Rapporti con gli Stati) - Città del Vaticano.
Prof. Renzo Pegoraro (hioetica) - Segretario generale Fondazione Lanza - Padova (Italia).
Mons. Prof. Angel Rodriguez. Lutto (teologia morale, hioetica) - Docente di Teologia Morale 

presso l’Ateneo di Santa Croce - Roma (Italia).
Prof. Antonio G. Spagnolo (hioetica) - Associato di Bioetica - Università Cattolica del Sacro 

Cuore - Roma (Italia).
Justice C.G. Weeramantry (diritto internazionale) - Former Vice-President, International 

Court of Justice - Dharmaraja, Mawatha (Sri Lanka).

RAPPRESENTANTI DELLA SANTA SEDE:

Mons. Tullio Poli - Segreteria di Stato (Sez. Rapporti con gli Stati) - Città del Vaticano.
Dott. Maria Isabel Telleria Tapia - Segreteria di Stato (Sez. Rapporti con gli Stati) - Città del 

Vaticano.





Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

CONSIGLIO EPISCOPALE PERMANENTE

Sessione del 24-27 settembre 2001

1. PROLUSIONE DEL CARDINALE PRESIDENTE

Venerati e cari Confratelli.
siamo lieti di ritrovarci qui a Pisa, all'inizio del nuovo anno pastorale, invitati del nostro 

Vicepresidente Mons. Alessandro Plotti, che salutiamo con animo grato, e gentilmente ospi­
tati in questa antica e accogliente casa di Santa Croce in Fossabanda, dove potremo trascor­
rere alcune giornate di vita comune, sempre utili a vivificare e rafforzare i reciproci legami 
di comunione e di amicizia. 11 Signore, presente in mezzo a noi e centro vivo della nostra 
unità, illumini e guidi con il suo Santo Spirito la nostra preghiera e i nostri lavori, per il bene 
della Chiesa in Italia e della nostra Nazione.

1. Il conforto della preghiera e della comunione fraterna ci sono particolarmente ne­
cessari nella nuova situazione, creatasi nel mondo intero a seguito dell’attacco inaudito e 
totalmente inatteso a cui sono stati sottoposti, martedì 11 settembre, gli Stati Uniti d’A­
merica. Il primo sentimento che è nato nei nostri cuori, di fronte alle terribili immagini 
degli attentati, alle notizie sullo spaventoso numero delle vittime e alla percezione del 
dolore di tante famiglie e di un popolo intero, è quello della pietà cristiana. E la prima 
risposta è stata e rimane quella della preghiera. Anzitutto attraverso la pietà e la preghie­
ra trovano espressione la solidarietà e la vicinanza profonda che sentiamo, più forti che 
mai, verso la Nazione americana: per la comune appartenenza alla famiglia umana, in 
primo luogo; per il radicarsi in una medesima civiltà che ha le sue principali matrici nella 
fede cristiana; per il grandissimo debito di gratitudine che l’Italia, come l’intera Europa, 
ha contratto verso gli Stati Uniti lungo l’arco della storia del XX secolo. La solidarietà e 
l’amicizia vera si manifestano soprattutto nei giorni della sventura e della prova: ci 
conforta pertanto la rapidità e la concordia con cui il nostro popolo e i suoi rappresentan­
ti si sono posti al fianco degli Stati Uniti, al di là delle differenze di orientamento politi­
co e culturale.

1203



1204 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Non possiamo tacere, poi, l’indignata condanna verso coloro che, come ha detto il Santo 
Padre, si sono resi responsabili di un così «terribile affronto alla dignità dell'uomo»: questa 
condanna riguarda gli autori e i mandanti delle stragi come anche coloro che li avessero 
scientemente appoggiati o coperti.

È stato da più parti motivatamente osservato che quanto è accaduto 1’11 settembre cam­
bia in profondità la situazione mondiale. Resta aperto però l’interrogativo cruciale sul senso 
e sulla direzione che assumerà un tale cambiamento. Ciò riguarda in termini più immediati 
la risposta da dare all’attacco subito dagli Stati Uniti: è fuori dubbio il diritto, anzi la neces­
sità e il dovere, di combattere e neutralizzare, per quanto possibile, il terrorismo internazio­
nale e coloro che, a qualunque livello, se ne facciano promotori o difensori. E però altret­
tanto importante e indispensabile che questo diritto-dovere sia esercitato non solo attraver­
so il ricorso alla forza delle armi - da mantenersi sempre il più possibile limitato, senza rap­
presaglie indiscriminate -, ma anche e principalmente adoperandosi per rimuovere le moti­
vazioni e i focolai che alimentano il terrorismo o possono dargli luogo. In tutto ciò sono 
grandi il ruolo e le responsabilità che possono essere assunte dalle Nazioni, tra cui l'Italia, 
più vicine e solidali con gli Stati Uniti, e proprio per questo più qualificate a non lasciarli 
soli nel rispondere all'attuale gravissima sfida.

Il principale nodo da sciogliere rimane, a questo proposito, quello della Terra Santa e 
del conflitto arabo-israeliano, che si trascina ormai da oltre cinquant'anni, pur con fasi più 
o meno acute: dovrebbe essere ormai chiaro a tutte le parti in causa che questo conflitto non 
può trovare soluzione se non attraverso un negoziato che tenga conto dei diritti e delle esi­
genze di ciascuno e cerchi di contemperarli nel modo il più possibile equo, come anche che 
il continuo ricorso ad atti di terrorismo o di guerra non fa altro che aggravare, per tutti, la 
situazione.

Più ampiamente, nel combattere il terrorismo e le sue matrici bisogna guardarsi da sem­
plificazioni e generalizzazioni che sarebbero gravide di conseguenze funeste, a un livello 
durevole e globale. In particolare la denuncia e il contrasto del fondamentalismo violento pre­
sente tra alcune popolazioni islamiche non può condurre ad ingiuste identificazioni o confu­
sioni tra ideologia della violenza e della guerra e religione musulmana, e nemmeno all’ab­
bandono del dialogo e della ricerca della reciproca comprensione, anzi di una sincera colla­
borazione: come ha detto il Papa all'Angelus di ieri ad Astana, «la religione non deve mai 
essere usata come una ragione di conflitto». Il fanatismo e l'odio hanno del resto radici per 
lo più diverse da quelle religiose e non dobbiamo ignorare che essi possono manifestarsi 
anche tra popolazioni cristiane, come oggi sta purtroppo avvenendo nell'Irlanda del Nord.

Allo stesso modo, e su un versante solo apparentemente opposto, occorre smascherare 
e superare - anzitutto a livello etico e culturale - quello pseudo-moralismo, presente pur­
troppo anche nei nostri Paesi e perfino tra i cristiani, che tende a vedere negli Stati Uniti la 
causa e la sintesi dei mali del mondo, ravvisando in essi la massima espressione di una 
civiltà e di uno sviluppo che sarebbero intrinsecamente e irrimediabilmente mendaci e mal­
vagi. Non è questa la via per comprendere la realtà nella quale viviamo e non è questo l’at­
teggiamento che può aiutare a costruire tra i popoli la conoscenza reciproca, l’accoglienza 
e la pace.

Nei cambiamenti derivanti dalla tragica giornata dell' 11 settembre, ciò che può toccare 
più in profondità la vita della Nazione americana, ma anche di tutti i popoli dell’Occidente, 
è d'altronde una nuova definizione delle priorità della vita sociale, dei valori e dei compor­
tamenti sia collettivi sia anche personali. Gli aspetti più banali e inautentici della nostra cul­
tura e dei nostri stili di vita, di fronte alla gravità, alle dimensioni c alle implicazioni di ciò 
che è accaduto, sono stati per così dire messi a nudo nella loro inconsistenza e mancanza di 
significato, mentre hanno ricevuto un forte impulso a riemergere quei contenuti di solida­
rietà e di generosità, di coraggio, di senso di una comune appartenenza e di un comune desti­
no, di serietà della morte e della vita, sui quali si può costruire non una impossibile “sicu-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1205

rezza" terrena, ma una migliore capacità di affrontare le sfide della vita e di costruire il pro­
prio futuro: ciò riguarda tutte le dimensioni dell’esistenza, da quelle economiche a quelle 
affettive a quelle religiose e spirituali, e, se coinvolge e mobilita in primo luogo il popolo 
americano, può essere l'occasione di un esame di coscienza e di una rinnovata assunzione 
di responsabilità anche ne) nostro Paese. Se sarà così, la provvidenza misericordiosa di Dio 
avrà ricavato un bene anche da questo enorme male e questo nostro mondo, sempre più pic­
colo e interdipendente nonostante le sue atroci divisioni, potrà forse intravedere una pro­
spettiva di pace poggiata su più solidi fondamenti morali.

2. Cari Confratelli, in questo tempo di dolore, di preghiera e di responsabilità ci sen­
tiamo particolarmente uniti al Santo Padre, che ha immediatamente dato voce al sentire 
autentico della coscienza umana e cristiana e ha indicato la strada di una risposta che sap­
pia vincere il male senza rimanere prigioniera della sua logica perversa e mortale.

Domenica 16 settembre il Papa si è recato in Visita pastorale a Frosinone e poi. due 
giorni fa, è partito per il Kazakhstan dove sta sostenendo nel loro cammino di fede le comu­
nità cristiane dell’Asia Centrale c dando al contempo un grande contributo all’unità e con­
cordia di quelle popolazioni. Domani egli sarà in Armenia, ospite del Catholicos Karekin II. 
per una visita di altissimo valore ecumenico nel 1700° anniversario della proclamazione del 
Cristianesimo in quella Nazione, la cui storia è segnata da una fedeltà a Cristo che ha resi­
stito a terribili prove. Così Giovanni Paolo II prosegue l’itinerario, che lo ha visto pellegri­
no in Ucraina a fine giugno e che a maggio lo aveva condotto ad Atene e a Damasco, alla 
ricerca umile, tenace e fiduciosa di quell’incontro fraterno e di quell’unione piena tra Orien­
te e Occidente cristiani che, con la grazia dello Spirito Santo, possono aprire una pagina 
nuova nella storia della Chiesa e anche del genere umano.

3. L'ordine del giorno dei nostri lavori ci porterà anzitutto a riflettere sulle prospettive 
e modalità di attuazione degli Orientamenti pastorali per questo decennio, che abbiamo da 
poco pubblicato, e - in stretta connessione - a valutare e approvare i programmi di lavoro 
delle nostre Commissioni Episcopali.

Unitamente alla Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte, che presuppongono e alla 
quale si ispirano, questi Orientamenti offrono una linea-guida e un impulso per il cammino 
delle nostre Chiese. Ciò non in un senso soltanto o prevalentemente "attivistico": il baricen­
tro di entrambi i documenti si colloca infatti nella contemplazione del volto di Gesù Cristo e 
pertanto nello stare alla sua presenza. Occorre rinnovare e approfondire la consapevolezza, 
non sempre forte e chiara tra i nostri fedeli, che questa comunione con Cristo e con Dio Padre, 
che in Cristo ci rivela - pur nel chiaroscuro della fede - il mistero della sua vita e del suo 
atteggiamento verso di noi, è frutto di pura grazia, libero dono dello Spirito Santo che ci dà 
occhi e cuore per credere, sperare ed amare; e conseguentemente che questo libero dono 
richiede di essere accolto, custodito e coltivato da ciascuno di noi, con la libera, umile c per­
severante dedizione di ogni nostra risorsa interiore e dell’intera vita. E qui la radice della cen­
tralità della preghiera, nella quale si esprime, nella forma più penetrante e consapevole, la 
realtà profonda della fede, della speranza e dell'amore cristiano. Per questo ciascuna delle 
nostre comunità è chiamata ad essere «scuola di preghiera» (Novo Millennio ineunte. 33); dai 
Seminari e dalle case religiose alle parrocchie, ai movimenti e alle associazioni.

Mettendoci a contatto con la santità di Dio, la preghiera induce alla conversione del 
cuore e della vita ed è anche la via più efficace per scoprire o riscoprire il senso della peni­
tenza sacramentale. La comunione con Dio in Gesù Cristo e la preghiera trovano d'altron­
de. come ben sappiamo, il più fecondo alimento e la più piena realizzazione nel sacramen­
to e sacrificio dell’Eucaristia: perciò nei nostri Orientamenti pastorali, come nella Novo 
Millennio ineunte, si è giustamente insistito sull'importanza centrale dell’Eucaristia dome­
nicale. Vorrei solo richiamare l’attenzione, in accordo con i medesimi Orientamenti (n. 48). 
sul grande valore che ha anche la partecipazione quotidiana all’Eucaristia: il fatto che anco-



1206 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

ra oggi non pochi fedeli, nelle nostre parrocchie e comunità, vivano con gioia la loro Messa 
quotidiana, è una grande via di approfondimento spirituale, di crescita del nostro essere in 
Cristo e con Cristo.

Proprio perché culmine del rapporto con il Signore, l'Eucaristia è la sorgente e il cen­
tro vivificante della comunione ecclesiale: solo a partire da essa potremo dunque fare passi 
avanti per rendere più concretamente le nostre comunità «casa e scuola della comunione» 
(Novo Millennio ineunte, 43). Abbiamo a che fare qui con il mistero della Chiesa Corpo di 
Cristo e tempio vivo dello Spirito: se accogliamo nella fede e viviamo anzitutto nel nostro 
spirito questa realtà profonda della Chiesa, la comunione assume pian piano il suo vero 
volto, per definire il quale P. Congar non ebbe timore di usare la parola “mistica”. È questo 
in realtà - specialmente nell’attuale contesto sociale e culturale, dove i'autorità e in genere 
le forme istituzionali faticano ad essere comprese ed effettivamente accettate e dove l’ade­
sione alla Chiesa è sempre più il frutto di una libera scelta personale - l’unico fondamento 
consistente per un’attività pastorale che sia davvero concorde e convergente verso i mede­
simi obiettivi, e più in generale per un’accoglienza dell'insegnamento della Chiesa come 
parola di verità e di vita.

«Ne costituì Dodici che stessero con lui e anche per mandarli a predicare...»: queste 
parole del Vangelo di Marco (3,14-15) possono senza forzature essere allargate ad indicare 
quella dinamica che tiene insieme sia la Novo Millennio ineunte sia i nostri Orientamenti 
pastorali e che deve progressivamente diventare prassi di vita delle nostre Chiese. Fin dal 
titolo "Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia", i nuovi Orientamenti hanno messo 
a tema in maniera più esplicita il filo conduttore di un cammino della nostra Conferenza che 
è ormai trentennale e che è intimamente collegato al Concilio Vaticano 11, M'Evangeli! nun­
tiandi di Paolo VI e poi a tutto il magistero di Giovanni Paolo II sulla nuova evangelizza­
zione. La “conversione pastorale” che abbiamo indicato come necessaria fin dal Convegno 
di Palermo è anzitutto e sostanzialmente conversione missionaria, che riguarda appunto tutta 
la nostra pastorale ordinaria e intende caratterizzarla e orientarla in ciascuna delle sue mol­
teplici forme e articolazioni, assai più che limitarsi ad aggiungere qualche iniziativa “mis­
sionaria” ad una pastorale che rimanga sostanzialmente immutata (cfr. Orientamenti, 44).

4. Occorre anzi allargare ulteriormente lo sguardo: non si tratta soltanto di una conver­
sione dell’attività propriamente pastorale, ma di un orientamento e impulso verso la missio­
ne che deve coinvolgere tutta la vita, gli ambiti di lavoro c le responsabilità dei credenti. Al 
cuore di questo progetto stanno la formazione e la crescita di una “coscienza missionaria" 
in tutto il Popolo di Dio, pienamente compresi i fedeli laici. E ciò secondo molteplici aspet­
ti, tutti intimamente interconnessi. Fin dai primi secoli, quando era numericamente assai 
modesta, la Chiesa, come osserva giustamente il Cardinale Ratzinger nel suo nuovo libro- 
intervista, non si è concepita come chiusa in se stessa, ma come portatrice di una responsa­
bilità universale: quella responsabilità che nella prima Lettera di Pietro (3,15) è espressa con 
le parole «pronti sempre a rispondere a chiunque vi domandi ragione della speranza che è 
in voi». Ciò che conta è in primo luogo avvertire in noi stessi questa responsabilità, come 
elemento centrale e inalienabile del nostro essere di cristiani. Da qui nasce l’impegno a pro­
porre. con la testimonianza della vita e con la parola, i contenuti di questa nostra speranza: 
il Dio vivo, presente e salvatore che in Cristo ci fa entrare nella sua sfera di vita, la frater­
nità che ne deriva tra noi, la salvezza che supera la soglia della morte, la lode da rendere a 
Dio facendoci voce di tutta la creazione.

Ma rientra in questa medesima universale responsabilità missionaria anche il proporre 
alla società intera quei criteri e norme di vita che scaturiscono dall’autentica realtà dell’uo­
mo, quale ci si è fatta pienamente conoscere in Gesù Cristo, e che sono indispensabili per il 
suo bene integrale, così che senza di essi la convivenza sociale diventa fatalmente meno 
umana. Particolarmente qui è essenziale la testimonianza e la creatività dei laici cristiani.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1207

accanto alla parola di verità della Chiesa. Nel concreto della vita quotidiana, di quello scam­
bio continuo che ha luogo all'intemo delle famiglie come nelle scuole, nei luoghi di lavoro, 
nei locali pubblici e in mille altre occasioni, sono i laici ad avere le più frequenti e per così 
dire più “naturali” opportunità di svolgere una specie di apostolato o diaconia delle coscien­
ze, tenendo vigile anzitutto e traducendo in comportamenti effettivi e visibili la propria 
coscienza evangelicamente illuminata, ma anche aiutando ogni uomo e ogni donna con cui 
hanno a che fare a mantenere desta a loro volta la propria coscienza, a lasciarsi da essa inter­
rogare e possibilmente ad ascoltarla in concreto.

Una reale conversione missionaria delle nostre Chiese richiede pertanto che compia 
ulteriori e sostanziosi passi in avanti quell’opera di valorizzazione dei laici cristiani che, in 
forme diverse, è in corso da molto tempo e ha trovato nell’ecclesiologia del Vaticano II la 
sua più propria fondazione sacramentale. In questa prospettiva acquista peculiare significa­
to la riflessione a cui siamo invitati nella presente sessione del Consiglio Permanente sulla 
situazione e sulle prospettive dell'Azione Cattolica Italiana. Come anche meritano viva 
attenzione i Convegni ecclesiali regionali sul laicato, uno dei quali già realizzato in Sicilia 
e un altro di prossima realizzazione in Calabria. Essi potrebbero forse essere celebrati anche 
in altre Regioni e rappresentare la traccia di un eventuale percorso che abbia uno sbocco 
anche nazionale: tutto ciò naturalmente non in alternativa ma in stretto raccordo con quegli 
“eventi ecclesiali" che sono suggeriti alle nostre Diocesi, per l’anno di lavoro che sta ini­
ziando, nel capoverso conclusivo degli Orientamenti pastorali, al fine di favorire l’assimi­
lazione e l’attuazione delle linee-guida proposte dalla Novo Millennio ineunte e dagli stessi 
Orientamenti pastorali.

Fin dal loro titolo gli Orientamenti sottolineano che si tratta di comunicare il Vangelo 
“in un mondo che cambia”: così la finalità primaria del Progetto Culturale, che ha a che fare 
con l’evangelizzazione della cultura e l’inculturazione della fede in un contesto di rapidi e 
profondi cambiamenti, viene accolta a pieno titolo nelle prospettive pastorali della Chiesa 
in Italia. Naturalmente però altro è un’intenzione, altro la sua effettiva realizzazione. Affin­
ché la nostra pastorale venga davvero innervata dall’attenzione e dalla sollecitudine per il 
mondo sotto vari profili nuovo che si va continuamente formando, quello che è stato chia­
mato il “cantiere” del Progetto Culturale dovrebbe essere aperto in tante nostre comunità 
parrocchiali come anche negli ambienti di lavoro, di studio, di produzione e diffusione delle 
idee e degli stili di vita, per mantenere viva la memoria delle nostre radici cristiane e per 
affrontare a partire da esse gli interrogativi del presente e del futuro.

5. 1 terribili eventi dell’ 11 settembre negli Stati Uniti hanno cambiato di molto anche il 
quadro della situazione italiana. Dalle elezioni del 13 maggio è nato un nuovo Governo che 
gode di un’ampia maggioranza in entrambi i rami del Parlamento: una condizione questa 
che da gran tempo non si verificava, come hanno sottolineato non pochi osservatori. Essa 
sembra offrire prospettive di stabilità e di uscita dai lunghi anni della cosiddetta "transizio­
ne”. Ma questa nuova situazione comporta anche più forti responsabilità in primo luogo per 
il Governo e per la maggioranza che lo sostiene, affinché la stabilità sia effettivamente con­
seguita e soprattutto affinché i problemi di maggior rilievo per la vita quotidiana della nostra 
gente e per il futuro del Paese vengano affrontati con lungimiranza e concretezza, avendo di 
mira non solo l'interesse dell’una o dell’altra parte politica o componente sociale, ma anzi­
tutto il bene comune della Nazione. Naturalmente anche l’opposizione è chiamata ad impe­
gnarsi per gli stessi fini, pur nella diversità degli orientamenti e delle valutazioni ed eserci­
tando quelle funzioni di proposta e di critica, di controllo e di stimolo, che in una democra­
zia sono essenziali.

Nel periodo antecedente la data dell’ 11 settembre il clima politico era rimasto purtrop­
po assai conflittuale, anche sull'onda della lunga ed aspra campagna elettorale. L'enorme 
impatto di ciò che è poi accaduto e le difficoltà e i rischi che incombono, a molti livelli, e



1208 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

che vanno fronteggiati il meglio possibile, hanno già prodotto notevoli effetti di comune 
assunzione di responsabilità e di solidarietà sostanziale, che è dovere di tutti non lasciar 
cadere quando si tratterà di prendere decisioni impegnative. Anche in rapporto alle nostre 
questioni interne, un confronto più ravvicinato sui problemi reali potrà facilitare raffermar­
si di rapporti più costruttivi.

Nel frattempo siamo giunti molto vicino alla scadenza del 7 ottobre, con il referendum 
confermativo della riforma costituzionale sul sistema delle autonomie, in particolare regio­
nali. Proprio il tema delle riforme istituzionali si presenta come uno dei principali banchi di 
prova della nuova Legislatura, al fine di riformulare secondo un disegno organico i ruoli 
delle diverse istituzioni e i rapporti tra di esse, per adeguare alle esigenze attuali i moltepli­
ci aspetti e dimensioni del governo del Paese, senza perdere o compromettere quei fonda­
mentali valori di umanesimo e di civiltà giuridica che sono racchiusi nella nostra attuale 
Carta costituzionale.

6. Una vicenda che ha a lungo contribuito a tenere alta la tensione tra le forze politiche 
e acceso il dibattito culturale, mentre col sopravvenire della tragedia dell' 11 settembre è pra­
ticamente scomparsa dalla pubblica attenzione, sono le manifestazioni svoltesi a Genova in 
occasione del “G8”, con i gravissimi atti di violenza compiuti da una parte dei manifestan­
ti e i conseguenti scontri con le forze dell’ordine, nel corso dei quali un giovane ha pur­
troppo perduto la vita, mentre determinati comportamenti di alcuni tutori dell’ordine sono 
oggetto di indagine giudiziaria.

La riunione del “G8” ha suscitato l'attenzione e la partecipazione di numerose Organiz­
zazioni cattoliche, accompagnate da una vivace dialettica anche tra i cattolici stessi, fino a 
contestazioni francamente non giustificate e non accettabili del magistero dei Vescovi. Sono 
da ricordare soprattutto il forte appello alla solidarietà con i popoli più poveri contenuto 
nella Lettera dei Vescovi liguri del 24 giugno e nelle parole del Santo Padre all’Angelus di 
domenica 8 luglio - mentre era in atto a Genova rincontro delle organizzazioni cattoliche 
volutamente distinto da quello del "Genova Social Forum” - ed anche l'intervista del Car­
dinale Tettamanzi su “Avvenire" del 15 luglio, che già denunciava chiaramente il rischio di 
inammissibili violenze.

In questo quadro complesso, nel quale sono facili le confusioni e i malintesi, sembrano 
opportune alcune brevi considerazioni. La prima riguarda il grande tema della solidarietà 
verso i popoli più poveri della terra: di fronte alle condizioni in cui vivono e muoiono milio­
ni di persone, essa è una fondamentale esigenza etica, a cui devono corrispondere scelte eco­
nomiche e politiche coerenti. Questa è anche, nel lungo periodo, la via per assicurare il 
benessere e la pace di tutti. Ciò non significa in alcun modo attribuire alle Nazioni più ric­
che tutte le responsabilità del sottosviluppo e misconoscere le molte cause di esso - sociali 
e culturali, politiche, o di altro genere - che sono invece interne agli stessi Paesi più in dif­
ficoltà: resta fondamentale perciò l’opera di coloro, in primo luogo i missionari, che dedi­
cano la propria vita allo sviluppo di questi Paesi, anzitutto mediante quel grande veicolo di 
promozione anche umana che è la predicazione del Vangelo.

Un’ulteriore riflessione è richiesta dai fenomeni di violenza contro persone e cose che 
hanno accompagnato, fin dalla riunione di Seattle, le manifestazioni anti-globalizzazione. 
Tali violenze sono e rimangono inammissibili e la loro valutazione sia morale sia giuridica 
e penale non può essere resa meno severa facendo appello agli scopi per cui verrebbero 
compiute. Né si può consentire all’equivoco che parifica alla violenza il ricorso all’uso della 
forza da parte dei responsabili dell’ordine pubblico, fermo restando che tale ricorso deve 
avvenire nel rispetto delle nonnative. Desidero esprimere qui piena fiducia, stima e gratitu­
dine alle forze dell’ordine, per il loro arduo e spesso rischioso servizio al bene comune, che 
ora diventa ancora più difficile, e al contempo più necessario, di fronte alla minaccia del ter­
rorismo internazionale.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1209

Il dibattito scaturito dal “G8” si è allargato fino a provocare un confronto culturale sui 
rapporti tra Chiesa e Occidente. L’accusa alla Chiesa di stare scivolando verso posizioni 
anti-occidentali è stata già chiarita in buona misura nel corso dei dibattito stesso: da una 
parte infatti non è possibile alcuna identificazione della Chiesa con l’Occidente, come con 
alcun’altra determinata forma di civiltà e di cultura, e oggi l’universalità della Chiesa va 
anche in concreto ben al dì là dei confini dell’Occidente, mentre in quest’ultimo sono pur­
troppo diventate sempre più forti le spinte verso una radicale secolarizzazione. Non per que­
sto però viene meno il rapporto storico tra Cristianesimo e cultura occidentale, nel duplice 
senso del dare e del ricevere della Chiesa dallo sviluppo di una società e di una cultura (cfr. 
Gaudium et spes. 40-44). Né si può ignorare che la modernità o post-modernità occidentale 
sta per certi aspetti diffondendosi a livello planetario, cosicché i problemi che la fede cri­
stiana incontra nel suo attuale rapporto con l'Occidente potranno presto ritrovarsi - anzi in 
non piccola misura già si incontrano - nel rapporto con altre aree geografiche e culturali.

Ciò che non sembra aver trovato attenzione adeguata in questo dibattito è però l’impe­
gno positivo della Chiesa cattolica, e delle altre Chiese e Comunità cristiane, per costruire 
oggi i rapporti con l’Occidente, senza limitarsi a vivere della pur grandissima eredità del 
passato. E questo invece il senso profondo della "nuova evangelizzazione”, che si rivolge 
anzitutto ai Paesi di antica cristianità sottoposti a forti correnti di secolarizzazione e anche 
di scristianizzazione (cfr. Redemptoris missio, 33) e che negli ultimi decenni è al centro del 
nostro impegno pastorale. In realtà, soltanto sulla base di una fede cristiana viva e concre­
tamente testimoniata in mezzo alle nostre popolazioni la cultura dell’Occidente, che rapida­
mente muta, potrà non allontanarsi definitivamente dalle sue matrici cristiane, e anzi costrui­
re con il Cristianesimo dei rapporti rinnovati. E così, a mio sommesso avviso, l'Occidente 
potrà anche ritrovare, in forme adeguate al nostro tempo, la propria autocoscienza più robu­
sta c più capace di futuro. E questa indubbiamente una grandissima sfida, che interpella in 
primo luogo noi come cristiani e come Chiesa e che passa attraverso un dialogo sereno con 
ogni significativo rappresentante di questo contesto culturale.

7. Ritornando alla situazione italiana, la congiuntura economica, già incerta e non faci­
le. diventa ora più gravida di incognite per i contraccolpi difficilmente circoscrivibili della 
tragedia dell’ 11 settembre. Abbiamo bisogno dunque di un grande sforzo collettivo e il più 
possibile solidale, in Italia come sul piano internazionale, per contrastare le spinte recessive 
e dare nuovo impulso allo sviluppo. L’ormai molto prossimo pieno sostituirsi dell'Euro alle 
monete nazionali, con il forte significato anche simbolico che gli è proprio, può rappresen­
tare un ulteriore stimolo in questa direzione. In particolare per il nostro Paese appare larga­
mente condivisa, pur nel contrasto degli interessi e delle proposte concrete, l’esigenza di 
approcci realmente innovativi e al contempo solidali. Ciò riguarda anzitutto gli snodi fon­
damentali del lavoro e dell’occupazione, con le connesse normative, e parimenti le proble­
matiche del prelievo fiscale, della previdenza e della sicurezza sociale.

Una sfida centrale, che è rivolta all’intero Paese, è quella dello sviluppo del Meridione 
e della sua piena integrazione nel nostro sistema economico e sociale, nel rispetto e nella 
valorizzazione delle sue attitudini e risorse peculiari. E varie altre esigenze, quali la salva- 
guardia del territorio e la disponibilità di fondamentali risorse e infrastrutture, diventano col 
passare degli anni sempre più acute e bisognose di risposte non soltanto occasionali - l’en­
nesima conferma è venuta nei giorni scorsi dal nubifragio che ha provocato morti e feriti a 
Napoli e molti danni in Campania un impegno serio c prolungato in questa direzione 
potrebbe stimolare la fiducia e la crescita di tutto il Paese.

Una questione aperta e assai delicata è quella delle normative che devono regolare l’im­
migrazione, sulle quali il Governo ha da pochi giorni licenziato un disegno di legge orien­
tato in senso piuttosto restrittivo e già ora fortemente discusso, in attesa del confronto nelle 
sedi istituzionali. Occorre in realtà trovare un non facile punto di sintesi che contemperi da



1210 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

una parte le esigenze di accoglienza - motivate dalla solidarietà umana e dalle stesse neces­
sità della nostra economia - e il rispetto dei diritti inalienabili delle persone e delle famiglie, 
dall’altra i criteri di un efficace contrasto dell’immigrazione clandestina e della possibilità 
di una proficua integrazione nel nostro tessuto sociale. Per la realizzazione di ciascuno di 
questi obiettivi, non meno importante delle normative è l’impegno concreto e coordinato dei 
vari organi della pubblica amministrazione, mentre resta in ogni caso indispensabile e pre­
ziosa l'opera di solidarietà e di volontariato, alla quale le comunità e organizzazioni eccle­
siali hanno portato e continueranno a portare tutto il loro contributo.

8. Cari Confratelli, riflettendo sulla realtà italiana il nostro sguardo partecipe non può 
non soffermarsi sulla famiglia, con speciale attenzione. Essa è infatti, particolarmente in Ita­
lia, la struttura portante della formazione della persona e della vita sociale, come di quella 
ecclesiale. Auspichiamo pertanto un profondo rinnovamento nell’approccio complessivo 
verso la famiglia da parte delle pubbliche istituzioni, così che essa venga davvero ricono­
sciuta come centrale soggetto sociale, in vista dei compiti molteplici e nevralgici a cui assol­
ve, a cominciare dalla generazione dei figli e dalla loro educazione. Occorre dunque non 
solo mantenere chiara e integra la differenziazione della famiglia fondata sul matrimonio da 
altre forme di convivenza, ma anche promuovere in concreto quei diritti della famiglia come 
tale che la Costituzione esplicitamente riconosce (cfr. art. 29) e che però finora non hanno 
trovato spazio adeguato nella nostra legislazione. In particolare sembra necessario e urgen­
te, anche di fronte alla piaga della denatalità che affligge l’Italia in modo eccezionalmente 
grave, riformulare i criteri del prelievo fiscale, ponendo come suo soggetto più che le sin­
gole persone il nucleo familiare, e adottare un complesso di provvedimenti capace di solle­
vare da oneri non necessari la maternità e l’educazione dei figli, come da tempo è stato fatto 
in altri Paesi d'Europa.

E chiaro d’altronde che il futuro della famiglia si gioca non solo sul piano economico e 
istituzionale, ma anzitutto a livello culturale e più profondamente “spirituale". La famiglia, 
e in specie la famiglia cristiana, difficilmente potrà reggere se non sarà meglio conscia di se 
stessa: è questo lo spazio primario della pastorale e della spiritualità familiare, come anche 
del lavoro culturale e propositivo che compete all'associazionismo familiare; determinanti 
rimangono, alla fine, gli esempi e le testimonianze vissute di autentiche famiglie cristiane.

Fra meno di un mese, cari Confratelli, saremo chiamati, come Chiesa e come cattolici 
italiani, ma unitamente a tutte le persone sollecite del bene della famiglia e consapevoli del 
suo ruolo, a un grande e articolato appuntamento nazionale, che avrà luogo a Roma e si svi­
lupperà dapprima, dal 18 al 20 ottobre, in un Convegno di studio e di approfondimento su 
"La famiglia soggetto sociale: radici, sfide e progetti", per dilatarsi poi, nel pomeriggio di 
sabato 20 ottobre, all’Incontro delle famiglie italiane con il Santo Padre in Piazza San Pie­
tro e culminare la mattina seguente nella Beatificazione dei coniugi Luigi e Maria Beltrame 
Quattrocchi, prima coppia che giunge come tale a questo altissimo riconoscimento eccle­
siale. Sarà questa la maniera migliore di celebrare il ventesimo anniversario della Familia­
ris consortio e di proporre all’attenzione di tutti il significato, i compiti e i diritti della fami­
glia, nell'attuale contesto sociale ed ecclesiale.

Una frontiera oggi particolarmente sensibile, in rapporto alle grandi tematiche della vita 
umana e della famiglia, è quella della bioetica. In particolare è rimasto aperto, nella scorsa 
Legislatura, il problema della regolamentazione della procreazione medicalmente assistita: 
è questo un vuoto legislativo che il nuovo Parlamento dovrebbe al più presto colmare, tenen­
do ben presenti alcuni fondamentali parametri antropologici ed etici, per porre termine a 
gravissimi abusi c manipolazioni.

La scuola e l’Università continuano giustamente ad essere oggetto di forte dibattito poli­
tico e culturale e di operosa attenzione delle istituzioni. Tra le molte questioni aperte sem­
brano di precipuo rilievo quelle della qualificazione e valorizzazione degli insegnanti e del-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1211

l’articolazione dei percorsi scolastici secondo le fasi di sviluppo, le inclinazioni e le attitu­
dini degli allievi: questa è anche, probabilmente, la via più efficace per venire incontro ai 
bisogni reali della società. Si inserisce qui il tema della parità scolastica, da portare a com­
pimento in una logica nuova per noi - ma ormai comune in Europa -, senza penalizzare in 
alcun modo la scuola di Stato ma ponendo fine a un monopolio di fatto che è in realtà per 
tutti dannoso. Anche l'interpretazione di un comma dell'art. 33 della Costituzione, che viene 
sempre di nuovo invocato, può essere fatta senza isolarlo dal contesto dell’intero articolo e 
tenendo conto del senso originario nel quale quel comma fu approvato.

Un punto specifico che merita di essere presto ripreso e finalmente risolto a livello legi­
slativo è quello dello stato giuridico dei docenti di religione: una categoria che rende da molti 
anni un ottimo servizio non solo alla Chiesa ma ai ragazzi, ai giovani e alle famiglie, come è 
attestato dall’altissimo numero di coloro che, in piena libertà, decidono di usufruirne.

Di fronte alle dimensioni, alla complessità e spesso alla novità dei problemi che trava­
gliano la società attuale, e in vista di un impegno più forte, concorde e incisivo dei creden­
ti. possono essere di grande utilità e significato le riflessioni e le proposte che vengono svi­
luppate nelle Settimane Sociali dei cattolici italiani: del loro prossimo futuro ci occuperemo 
con sollecitudine nel corso dei nostri lavori.

Cari Confratelli, come sempre vi ringrazio del vostro paziente ascolto e di quanto vor­
rete ora osservare e proporre. Mentre chiediamo alla Vergine Maria e al suo sposo Giusep­
pe di sostenere con la loro intercessione queste giornate che trascorreremo insieme, faccia­
mo nostra l’invocazione del Santo Padre in questa ora oscura per il genere umano: «Dio 
onnipotente guidi la mente e il cuore dei responsabili del mondo in modo che prevalgano le 
vie della giustizia e della pace».

2. COMUNICATO DEI LAVORI

1. Solidarietà al popolo americano e impegno per la giustizia e la pace
La Prolusione del Cardinale Presidente, in apertura del Consiglio Permanente, ha dato 

voce alla riflessione e alla preoccupazione dei Vescovi e dei cattolici italiani di fronte 
all”’inaudito e totalmente inatteso” atto terroristico dell'11 settembre, che ha drammatica- 
mente sconvolto la Nazione americana e ha inciso profondamente sullo scenario delle rela­
zioni intemazionali e sulla vita dei popoli, con rilevanti ricadute sulla vita sociale, i valori e 
i comportamenti sia collettivi che personali. Il Cardinale Presidente, oltre la solidarietà e la 
vicinanza al popolo americano, ha espresso una chiara «condanna che riguarda gli autori e 
i mandanti delle stragi come anche coloro che li avessero scientemente appoggiati o coper­
ti». La richiesta corale dei Vescovi è stata quella di perseguire le vie della pace, della verità 
e della giustizia, che richiedono in questa circostanza di «combattere e neutralizzare, per 
quanto possibile, il terrorismo internazionale e coloro che. a qualunque livello, se ne fac­
ciano promotori o difensori». Si tratta di un'azione da promuovere «senza rappresaglie indi- 
scriminate» e. contemporaneamente, «adoperandosi per rimuovere le motivazioni e i foco­
lai che alimentano il terrorismo o possono dargli luogo».

In questo contesto è stata ricordata l’urgenza di un negoziato per il conflitto arabo-israe­
liano nella Terra Santa, che si trascina ormai da più di cinquant’anni senza una soluzione sta-



1212 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

bile. Nella particolare tensione di questi giorni, i Vescovi invitano inoltre a non identificare il 
fondamentalismo violento di alcuni gruppi islamici con la religione musulmana e ribadisco­
no che il fanatismo e l'odio hanno radici diverse da quelle religiose. Il punto imprescindibi­
le per un dialogo fruttuoso e un rispetto reciproco tra le diverse esperienze religiose, senza 
ingenuità e irenismi, si situa - hanno ricordato i Vescovi - nel comune impegno per una reale 
libertà religiosa. Punto di riferimento è stato e resta la testimonianza di Giovanni Paolo II, 
pellegrino di pace e di unità nel Kazakhstan e in Armenia: essa si propone come impegno 
esemplare per la risoluzione dei conflitti da ricercare con umiltà, tenacia e fiducia.

Non sono mancate, durante il Consiglio Permanente, considerazioni sulle manifestazio­
ni svoltesi a Genova in occasione del “G8”. Sono state apprezzate le iniziative di numerose 
Organizzazioni cattoliche, che hanno sviluppato una riflessione sui problemi trattati dal G8, 
distinguendosi però in modo netto e inequivocabile, sia nei tempi che nei modi, da altre 
forme di mobilitazione. E stato inoltre ricordato il valore deH’appello contenuto nella Let­
tera dei Vescovi liguri del 24 giugno che, a fronte delle condizioni in cui vivono e muoiono 
milioni di persone, hanno ribadito la necessità di un impegno comune e condiviso verso i 
popoli più poveri della terra. Condanna esplicita è stata, inoltre, ribadita per ogni tipo di vio­
lenza e verso quegli pseudo moralismi che tendono a vedere la causa e la sintesi dei mali del 
mondo nei Paesi più avanzati dell’Occidente. La Chiesa è chiamata in questo tempo a soste­
nere con forza il recupero della speranza e degli orizzonti praticabili del bene, della giusti­
zia. della pace.

2. Le prospettive pastorali per il decennio

Al centro dei lavori di questa sessione autunnale del Consiglio è stato il dibattito sulle 
prospettive aperte per il decennio dalla consegna degli Orientamenti pastorali. Il testo, reso 
pubblico alla fine del mese di giugno, è stato accolto favorevolmente e molte sono le ini­
ziative che lo vedono ispiratore di attività, di studio e, soprattutto, punto di riferimento nel­
l’elaborazione dei Piani Pastorali diocesani. Anche i programmi quinquennali delle dodici 
Commissioni Episcopali, come si è avuto modo di apprendere dalle relazioni dei Presidenti, 
sono stati formulati in sintonia con gli Orientamenti. Nel rispetto della diversità degli ambi­
ti pastorali, si è cercata la convergenza su alcune lince comuni, quali la proiezione missio­
naria delle scelte pastorali, la connessione tra tematiche pastorali e contesto del Progetto 
Culturale, l'attenzione alla dimensione educativa e formativa, il lavoro sinergico e condivi­
so, il ruolo e la responsabilità dei laici. Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia è 
obiettivo che si raggiunge ponendo al centro la contemplazione del volto di Cristo, pro­
muovendo una “pastorale della santità", facendosi costruttori di comunione e disponendosi 
per una pastorale che si traduca in un'autentica conversione alla missionarietà.

Tra le numerose indicazioni di lavoro offerte dai Vescovi, si possono ricordare alcuni 
campi di intervento pastorale: forme nuove di testimonianza e di primo annuncio del Vange­
lo; itinerari di riappropriazione della fede; verifica della prassi ordinaria dell’iniziazione cri­
stiana; problematiche di fede e di vita dei giovani e della famiglia; centralità e rinnovamento 
della parrocchia; formazione dei candidati al Presbiterato; motivazione e formazione del 
volontariato; Organismi di partecipazione nella vita ecclesiale; ricezione dei documenti del 
dialogo ecumenico; fenomeno immigratorio e nuove frontiere di evangelizzazione; risvolti 
pastorali delle innovazioni che caratterizzano il mondo delle comunicazioni di massa.

Al compito insostituibile delle singole Diocesi, chiamate a progettare la vita pastorale 
tenendo conto delle proprie esigenze territoriali, si aggiunge l’opportunità di scelte comuni. 
Tra queste, è stata indicata la celebrazione di Convegni regionali sulla responsabilità dei 
laici, come già effettuato in Sicilia e fra poco in Calabria, anche in vista e in preparazione 
del Convegno ecclesiale di metà decennio.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1213

3. L'Incontro Nazionale delle famiglie con il Santo Padre

Fra meno di un mese si svolgerà rincontro Nazionale delle famiglie con il Santo Padre, 
a Roma, in Piazza San Pietro, nei giorni 20-21 ottobre, sul tema Credere nella famiglia è 
costruire il futuro. I Vescovi attribuiscono particolare importanza a questo evento, che sarà 
preceduto da un Convegno di studio, promosso congiuntamente dalla Commissione Epi­
scopale per la famiglia e la vita, dal Forum delle Associazioni familiari e dal Servizio Nazio­
nale della C.E.I. per il Progetto Culturale. Il tema del Convegno del 18-20 ottobre è La fami­
glia soggetto sociale. Radici, sfide e progetti. A vent’anni dalla pubblicazione della Fami­
liaris consortio, si propone di verificare e incentivare l’attuazione di uno dei compiti affi­
dati alle famiglie: la partecipazione allo sviluppo della società. Tre sono i presupposti cul­
turali che fanno da sfondo a questa iniziativa: la famiglia non è questione dei cattolici, ma 
luogo imprescindibile della costruzione della persona e della società; in attuazione del prin­
cipio di sussidiarietà, va individuato il giusto rapporto tra Stato, cittadini e forze intermedie, 
tra cui, prima fra tutte, la famiglia; la dimensione associativa delle famiglie favorisce l’ela­
borazione e l’espressione di una nuova soggettività sociale delle stesse. Il Convegno e l’In­
contro intendono interpellare il mondo civile e politico, affinché venga riconosciuto il ruolo 
sociale e culturale delia famiglia, così che sia promosso e pienamente tutelato il suo inso­
stituibile contributo al bene del Paese.

A questi riferimenti culturali e sociali si aggiungono le preoccupazioni pastorali che la 
Chiesa nutre nei confronti dell’attuale situazione delle famiglie, minacciate nei loro ele­
menti costitutivi, quali la fedeltà, la comunione, la fecondità. L’Incontro con il Santo Padre 
coincide inoltre con la Beatificazione della coppia di sposi Luigi e Maria Beltrame Quat­
trocchi. È la prima volta che una coppia di sposi viene proposta, in quanto coppia, quale 
modello di vita cristiana, esplicitando così come il matrimonio sia via alla santità.

Nel contesto di questa iniziativa, il Forum delle Associazioni familiari presenterà una 
proposta di solidarietà a favore delle famiglie denominata Family forfamily: un progetto per 
creare un ponte tra le famiglie italiane e le famiglie dell’Europa dell’Est, con cui si intende 
dare concretezza all’appello del Papa, il quale, anche recentemente, ha chiesto di «aprire 
cantieri di solidarietà».

4. La situazione del Paese e le problematiche aperte
Il riflesso degli eventi dell’ 1 I settembre sul nostro Paese sembra aver indotto una più 

aperta collaborazione tra le forze politiche e una maggiore assunzione di responsabilità in 
un quadro di solidarietà sostanziale. Lo stesso Governo, ha ricordato il Cardinale Presidente, 
«sembra offrire prospettive di stabilità e di uscita dai lunghi anni della transizione». I Ve­
scovi auspicano che maggioranza ed opposizione, nella diversità dei ruoli, possano contri­
buire ad affrontare con lungimiranza e concretezza i problemi di maggior rilievo di cui sof­
fre il Paese. Tra essi sono stati ricordati: la riforma costituzionale del sistema delle autono­
mie, e in particolare delle Regioni, a cui fa riferimento lo stesso referendum del prossimo 7 
ottobre; la centralità dell'economia, con i temi connessi del lavoro e dell’occupazione, in 
prossimità dell’introduzione della moneta unica; lo sviluppo del Meridione; la questione 
dell’immigrazione che chiede norme capaci di contrastare l’immigrazione clandestina, ren­
dendo possibile l’integrazione culturale e il rispetto dei diritti inalienabili delle persone e 
delle famiglie; il tema della scuola e dell’Università, sia per la valorizzazione degli inse­
gnanti e l’articolazione dei percorsi scolastici sia per la possibilità di portare a compimento 
la parità scolastica in un processo di qualificazione complessiva del sistema scolastico 
nazionale; la risoluzione a livello legislativo del problema dello stato giuridico dei docenti 
di religione; i problemi bioetici, a cominciare dalla regolamentazione della procreazione 
medicalmente assistita. Nel contesto di questa riflessione, i Vescovi hanno ricordato il ruolo



1214 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

che venti anni fa ebbe il documento La Chiesa italiana e le prospettive del Paese nell’offri- 
re una lettura evangelicamente illuminata dei cambiamenti sociali e nel richiamare riferi­
menti comuni e modalità di comportamento dell’agire sociale e politico dei cattolici.

5. La Chiesa italiana nel cammino europeo

Come già nell’ultima Assemblea Generale, anche in questo Consiglio Permanente 
ampio spazio ha avuto la riflessione sul processo unitario dell’Europa, nella prospettiva del­
l’accoglienza di nuovi Stati Membri e della revisione delle Norme fondative e delle struttu­
re istituzionali di Governo. In preparazione del prossimo Vertice di Laeken, che si terrà a 
metà dicembre di quest’anno, la COM.E.C.E. (Commissione degli Episcopati della Comu­
nità Europea) ha chiesto alle Conferenze Episcopali dell’Unione Europea di riflettere e di 
offrire suggerimenti e indirizzi, quale contributo per il lavoro che impegnerà la stessa Com­
missione in vista di tale vertice e fino alla conclusione del “processo costituente”, fissata per 
il 2004. In ordine al processo di unificazione europea, i Vescovi invitano a superare una 
visione meramente economica e burocratica, per fissare maggiormente l'attenzione sui con­
tenuti e sui temi che stanno al centro della vita personale e sociale. Viene anche fatto osser­
vare che, nella costruzione della comune appartenenza europea, non si può tendere alla con­
divisione di un minimo comune denominatore, ma vanno salvaguardate le peculiarità nazio­
nali, con attenzione alle specifiche tradizioni culturali e religiose. Per tali obiettivi è decisi­
vo anche il ruolo e l'impegno di ciascun Governo nazionale e dei parlamentari europei.

La responsabilità della Chiesa cattolica nella casa comune europea, oltre a favorire un 
recupero dei fondamenti culturali su cui impostare il percorso futuro, deve anche rivolgersi 
alla sua missione di annuncio del Vangelo e di crescita della comunità di fede. La Chiesa 
cattolica non può limitarsi a vivere della grande eredità del passato, ma deve ritrovare la pas­
sione per una nuova evangelizzazione nei nostri Paesi di antica cristianità, sottoposti a forti 
correnti di secolarizzazione e di scristianizzazione, anche in collaborazione con le altre 
Chiese e Comunità ecclesiali e in dialogo con altre religioni. In questo senso si guarda con 
attenzione al prossimo Simposio dei Vescovi europei, che si terrà a Roma dal 24 al 28 apri­
le del 2(X)2, sul tema Giovani d'Europa nel cambiamento. Laboratorio della fede. I Vesco­
vi italiani saranno presenti al Simposio con otto Delegati. Il contributo a questo appunta­
mento è stato formulato nel corso di questo Consiglio Permanente e contiene una sintetica 
indicazione sui contenuti e i percorsi per una nuova evangelizzazione e inculturazione del 
Vangelo in Europa, così come emergono dalle esperienze di fede dei giovani; fa un quadro 
delle sfide e delle provocazioni e delle domande che emergono dagli stessi giovani nei con­
fronti della fede; esplicita gli elementi costitutivi degli itinerari di fede per i giovani; enun­
cia le caratteristiche indispensabili per un Chiesa missionaria con e per i giovani.

6. Il ruolo e le prospettive dell'Azione Cattolica Italiana

In relazione al tema della responsabilità dei laici, anche alla luce di quanto richiamato 
negli Orientamenti pastorali (cfr. nn. 54 e 61 ), i Vescovi hanno voluto dedicare un congruo 
tempo di riflessione alla situazione e alle prospettive dell'Azione Cattolica Italiana, intro­
dotti da un preciso e apprezzato intervento della Presidente Nazionale, dott.ssa Paola 
Bignardi, e dell'Assistente Generale, S.E. Mons. Francesco Lambiasi. L'Associazione, nel 
riconfermare il suo stretto legame con la vita e le scelte della Chiesa italiana, nel solco del 
Concilio Vaticano 11, rinnova il suo servizio precipuo alla vocazione battesimale del “cri­
stiano comune” e indica nella proposta formativa e nella missionarietà i suoi snodi centrali. 
Una formazione capace di integrare il percorso associativo con quello della comunità cri­
stiana; che sia una proposta flessibile e differenziata e possa unificare la dimensione asso-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1215

ciativa con quella personale, tenendo conto delle molteplici esperienze e testimonianze dei 
laici; che sia una proposta aperta e ospitale a quanti desiderano condividerne il cammino e 
lo spirito; che si sviluppi nel contesto della missione e mai separata da questa. L'accentuata 
caratterizzazione missionaria, poi, in linea con le indicazioni degli Orientamenti pastorali, 
intende valorizzare i caratteri della vocazione laicale, le opportunità di una condizione di 
vita cristiana legata all’esercizio quotidiano di essa, mettendo al centro la spiritualità e la 
questione della fede. Infine, all’Azione Cattolica è affidato il compito di coniugare la popo­
larità con il Progetto Culturale: stimolare i laici a formulare un pensiero da credenti sulla 
realtà e sulle questioni impellenti di questo tempo; invitarli a prendere la parola da creden­
ti con coraggio; rendere comunicabile il pensiero sulla vita e sulla fede. E stato ribadito il 
collegamento con le varie strutture e organismi pastorali, in modo particolare la parrocchia, 
ma anche il bisogno di livelli di azione più ampi, negli ambienti e sul territorio: ai laici spet­
ta non solo testimoniare negli ambienti di vita la novità del Vangelo, ma anche portare nelle 
comunità ecclesiali le sfide del mondo. Per tutte queste prospettive si chiede un più genero­
so impegno di sacerdoti assistenti, che amino l’Azione Cattolica, siano qualificati e siano 
animatori della vita associativa.

7.1 sacerdoti provenienti dai Paesi di missione e le esigenze deH'evangelizzazione

La recente pubblicazione dell’Istruzione Sull'invio e la permanenza all'estero dei 
sacerdoti del Clero diocesano dei territori di missione da parte della Congregazione per l’E­
vangelizzazione dei Popoli, ha favorito una riflessione sul servizio dei presbiteri nel nostro 
Paese, in cui si registra una crescente presenza di sacerdoti che vengono da altre Nazioni e 
in particolare dai Paesi di missione. E stato ricordato anzitutto come la dimensione missio­
naria sia parte integrante della vocazione sacerdotale e ribadita l'indiscussa validità della 
coopcrazione missionaria tra le Chiese mediante i sacerdoti diocesani "fidei donum". La 
loro figura va distinta da quella dei sacerdoti stranieri presenti nel nostro Paese per ragioni 
di studio o a causa di persecuzioni.

11 sacerdote "fidei donum" è un “dono missionario” in due direzioni: nel medesimo 
Paese, verso zone o regioni meno evangelizzate, e verso Paesi più bisognosi di personale 
apostolico dello stesso o di altri Continenti. I Vescovi hanno avuto occasione di chiarire 
come sia necessario regolamentare la cooperazione e lo scambio tra le Chiese. Lo strumen­
to della convenzione tra Diocesi "a qua" e Diocesi "ad quam”, che ha dato buoni frutti per 
l’impegno di sacerdoti italiani nei territori di missione, va ora utilizzato, con gli opportuni 
adattamenti, anche per quei sacerdoti che dai Paesi di missione vengono a svolgere il loro 
ministero in Italia. E poi da curare in modo particolare, anche attraverso appositi corsi, la 
possibilità di una effettiva integrazione culturale di tali sacerdoti, come pure la preparazio­
ne di quanti vengono inviati in Italia per l'assistenza pastorale agii immigrati delia propria 
Nazione, favorendo la collaborazione con le Diocesi e il graduale inserimento della propria 
gente nel contesto parrocchiale e diocesano.

Nel corso del Consiglio Permanente è stata assunta una Determinazione che precisa il 
trattamento giuridico-economico dei sacerdoti italiani "fidei donum", completando in tal 
modo il loro pieno inserimento nel sistema del sostentamento del Clero, stabilendo gli 
apporti finanziari dovuti dalla Diocesi di provenienza e dal suo Istituto di sostentamento del 
Clero e dalla Diocesi di destinazione.

8. Risoluzioni, determinazioni giuridiche, appuntamenti

Nel corso di questa seduta autunnale, i Vescovi hanno approvato il Messaggio per la 
Giornata della Vita che ha come titolo Ri-conoscere la vita. Si tratta di un forte richiamo a



1216 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

intravedere in ogni vita il riflesso del mistero della vita di Dio; questo sguardo chiede mag­
giore responsabilità e suscita un atteggiamento di riconoscenza e di gratitudine.

In fedeltà, poi, alla Novo Millennio ineunte e alla priorità richiamata dagli stessi Orien­
tamenti pastorali circa il “giorno del Signore" è stata approvata la proposta di celebrare nel 
corso del decennio il Congresso Eucaristico Nazionale. Come sede del Congresso è stata 
scelta la città di Bari, in ragione anche della sua “vocazione" ecumenica. La tematica, for­
mulata dal Comitato Nazionale per i Congressi Eucaristici e che riprende una famosa espres­
sione dei martiri di Abitene, “Non possiamo vivere senza la domenica", ha trovato il favo­
revole consenso di tutto il Consiglio Permanente. Il tempo della sua celebrazione verrà fis­
sato in seguito.

Il Consiglio Permanente si è anche occupato della riorganizzazione dei Tribunali regio­
nali. Sono state, infine, approvate le tabelle dei costi e dei servizi degli stessi Tribunali regio­
nali. così come, per il sostentamento del Clero, è stato tra l’altro aggiornato il valore del 
punto per l’anno 2002. prestando particolare attenzione ai sacerdoti più anziani.

9. Nomine
Il Consiglio, nel quadro degli adempimenti demandatigli dallo Statuto per quanto con­

cerne elezioni e nomine negli Organi collegiali della C.E.I., ha adottato le seguenti delibe­
razioni:

- S.E. Mons. Diego Coletti, Vescovo di Livorno, è stato eletto membro della Commis­
sione Episcopale per il laicato;

- S.E. Mons. Pietro Cariato, Vescovo di Tivoli, è stato eletto Presidente della Com­
missione per la valutazione dei progetti di intervento a favore dei beni culturali eccle­
siastici;

- Vescovi Delegati al X Simposio dei Vescovi europei (24-28 aprile 2002): S.E. Mons. 
Giancarlo Maria Bregantini, Vescovo di Locri-Gerace; S.E. Mons. Diego Coletti. Vescovo 
di Livorno; S.E. Mons. Luciano Monari, Vescovo di Piacenza-Bobbio; S.E. Mons. Paolo 
Rabitti. Vescovo di San Marino-Montefeltro; S.E. Mons. Agostino Superbo, Arcivescovo di 
Potenza-Muro Lucano-Marsico Nuovo; S.E. Mons. Vincenzo Savio, Vescovo di Belluno- 
Feltre. La Delegazione è guidata dal Card. Camillo Ruini, Presidente della C.E.I., e da S.E. 
Mons. Giuseppe Betori, Segretario Generale;

- mons. Piergiuscppe Vacchelli, della diocesi di Cremona, Sottosegretario della C.E.I., 
è stato confermato Presidente del Comitato per gli interventi caritativi a favore del Terzo 
Mondo;

- mons. Giuseppe Andreozzi. dell’arcidiocesi di Lucca, è stato confermato Direttore 
dell’Ufficio Nazionale per la cooperazione missionaria tra le Chiese;

- mons. Sergio Pintor, deU’arcidiocesi di Oristano, è stato confermato Direttore del­
l’Ufficio Nazionale per la pastorale della sanità;

- don Mauro Rivella. deU’arcidiocesi di Torino, è stato nominato Direttore dell'Ufficio 
Nazionale per i problemi giuridici;

- don Paolo Giulietti, deU’arcidiocesi di Perugia-Città della Pieve, è stato nominato 
Responsabile del Servizio Nazionale per la pastorale giovanile;

- Comitato Scientifica-Organizzatore delle Settimane Sociali dei Cattolici Italiani; 
Presidente: S.E. Mons. Lorenzo Chiarinelli, Vescovo di Viterbo; Segretario: prof. Franco 
Garelli. dell’arcidiocesi di Torino; Membri: S.E. Mons. Pietro Meloni, Vescovo di Nuoro; 
prof. Luigi Alici, della diocesi di Fermo; prof. Giuseppe Dalla Torre, della diocesi di Roma; 
prof. Pierpaolo Donati, dell’arcidiocesi di Bologna; prof. Cesare Mirabelli, della diocesi di 
Roma; mons. Cataldo Naro, della diocesi di Caltanissetta; prof.ssa sr. Enrica Rosanna, delle



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1217

Figlie di Maria Ausiliatrice; p. Michele Simone, S.I.; prof. Stefano Zamagni, dell'arcidio- 
cesi di Bologna. Dello stesso Comitato fa parte, come membro di diritto, S.E. Mons. Gian­
carlo Maria Bregantini, Vescovo di Locri-Gerace, Presidente della Commissione Episcopa­
le per i problemi sociali e il lavoro, la giustizia e la pace.

Il Consiglio, inoltre, ha provveduto alle seguenti nomine o conferme di Responsabili e 
Assistenti Ecclesiastici degli Organismi a livello nazionale:

- S.Em. il Sig. Card. Silvano Piovanelli. Arcivescovo em. di Firenze, è stato eletto Pre­
sidente della Federazione Italiana Esercizi Spirituali (FIES);

- mons. Domenico Sigalini, della diocesi di Brescia, è stato nominato Vice Assistente 
Generale dell’Azione Cattolica Italiana;

- mons. Ugo Ughi, della diocesi di Fano-Fossombrone-Cagli-Pergola, è stato nomina­
to Assistente nazionale del settore adulti dell’Azione Cattolica Italiana.

- don Andrea De Carli, dell’arcidiocesi di Trento, è stato confermato Assistente eccle­
siastico nazionale della Federazione Universitaria Cattolica Italiana (FUC1);

- don Aldo Basso, della diocesi di Mantova, è stato confermato Consulente ecclesia­
stico nazionale della Federazione Italiana Scuole Materne (FISM);

- don Pasquale Ferraro, della diocesi di Roma, è stato nominato Coordinatore pastora­
le delle comunità cattoliche albanesi in Italia;

DETERMINAZIONE SUL VALORE MONETARIO
DEL PUNTO PER L’ANNO 2002

Il Consiglio Episcopale Permanente, nella sessione del 24-27 settembre 2001, ai sensi 
dell'alt 6 del Testo Unico delle disposizioni di attuazione delle Norme relative al 
sostentamento del Clero eòe svolge servizio in favore delle Diocesi (cfr. RDTo 6« 
[1991), 906), ha approvato la seguente Determinazione riguardante l'aumento del 
valore monetario del punto a decorrere dal 1" gennaio 2002.

DETERMINAZIONE

// Consiglio Episcopale Permanente:

- VISTO l’art. 2 §§ 1,2 e 3 della Delibera della C.E.l. n. 58 (Testo Unico delle 
disposizioni di attuazione delle Norme relative al sostentamento del Clero che 
svolge servizio in favore delle Diocesi):

- VISTO l’art. 6 della medesima Delibera:

- CONSIDERATA l'opportunità di riconsiderare la Determinazione assunta 
dai Presidenti delle Conferenze Episcopali Regionali nella riunione del 10 giu­
gno 1986;

APPROVA
LA SEGUENTE DETERMINAZIONE

1. Il valore monetario del punto per l'anno 2002 è elevato a EURO 10,48.
2. All’ultima delle progressioni remunerative quinquennali, di cui all'alt 2 § 2. 
lettera b) della Delibera della C.E.l. n. 58, sono attribuiti tre punti.



1218 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

- p. Vasyl Potochniak, dell’eparchia di Sambir-Drohobych, è stato nominato Coordi­
natore pastorale delle comunità greco-cattoliche ucraine in Italia.

Il Consiglio, infine, ha provveduto a esprimere il proprio gradimento alle nomine dei 
Responsabili a livello nazionale:

- mons. Umberto Pedi, della diocesi di Caltagirone, è stato confermato Presidente della 
Federazione dell’Unione Apostolica del Clero;

- la sig.ra Margherita Elia Leozappa, dell’arcidiocesi di Lecce, è stata confermata Pre­
sidente nazionale dei Convegni Culturali di Maria Cristina di Savoia;

- il rag. Alberto Mambelli, dell’arcidiocesi di Ferrara-Comacchio, è stato nominato 
Responsabile nazionale maschile del Movimento di Rinascita Cristiana.

* * *

La Presidenza della C.E.I., riunitasi in concomitanza con la sessione del Consiglio Per­
manente, ha deliberato le seguenti nomine:

- Membri del Comitato per gli interventi caritativi a favore del Terzo Mondo: p. Giu­
seppe Beliucci, S.I.; sr. Azia Ciairano. delle Suore Missionarie dell'Immacolata Regina della 
Pace; p. Gottardo Pasqualetti, I.M.C.; dott. Ambrogio Bongiovanni, dell’arcidiocesi di 
Capua; dott. Giambenedetto Colombo, della diocesi di Brescia; prof. Gianni La Bella, della 
diocesi di Roma; dott.ssa Patrizia Morganti, dell’arcidiocesi di Milano; prof. Gianni Vaggi, 
della diocesi di Pavia. Dello stesso Comitato fanno parte, come membri di diritto, mons. 
Giuseppe Andreozzi, Direttore dell’Ufficio Nazionale per la cooperazione missionaria tra le 
Chiese, e don Vittorio Nozza, Direttore della Caritas Italiana.

- Membri della Commissione per la valutazione dei progetti di interventi a favore dei 
beni culturali ecclesiastici: don Tiziano Ghirelli, della diocesi di Reggio Emilia-Guastalla; 
don Stefano Russo, della diocesi di Ascoli Piceno; don Ugo Dovere, dell’arcidiocesi di 
Napoli; mons. Valdo Dolfi, dell’arcidiocesi di Pisa; mons. Michele Pennisi, della diocesi di 
Caltagirone. Della stessa Commissione fa parte, come membro di diritto, mons. Giancarlo 
Santi, Direttore dell’Ufficio Nazionale per i beni culturali ecclesiastici.

- Assistenti ecclesiastici presso l'Università Cattolica del Sacro Cuore: don Mario 
Neva, della diocesi di Brescia, presso la sede di Brescia; padre Enzo Biscardi, I.M.C., pres­
so la sede di Milano.

3. DETERMINAZIONI
IN MATERIA DI SOSTENTAMENTO DEL CLERO

MISURA DELLA REMUNERAZIONE
SPETTANTE Al SACERDOTI • FIDEI DONUM"

A seguito della Delibera, approvata dalla X1.V11 Assemblea Generale, con la quale i sacerdoti “Fidei 
donum" sono stati inseriti pienamente nel sistema di sostentamento del Clero (cfr. RDTo 77 
[2000], 943) il Consiglio Episcopale Permanente, nella sessione del 24-27 settembre 2001, ha 
approvato la seguente Determinazione attraverso la quale si stabilisce con quale percentuale 
devono intervenire le Diocesi ad quam, a qua e l'Istituto Diocesano per il Sostentamento del 
Clero per assicurare la remunerazione spettante ai sacerdoti stessi.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1219

Il Consìglio Episcopale Permanente
- VISTI l’art. 4 bis § 1 e l’art. 6 della Delibera C.E.I. n. 58 (Testo Unico delle disposizioni 
di attuazione delle Norme relative al sostentamento del Clero che svolge servizio in favore 
delle Diocesi)',

APPROVA
LA SEGUENTE DETERMINAZIONE

1. La remunerazione spettante a ciascun sacerdote secolare messo a disposizione dalla 
Diocesi di incardinazione per la cooperazione missionaria con Diocesi di Paesi stranieri è 
garantita attraverso tre quote poste a carico degli enti indicati, secondo la seguente riparti­
zione:

- una quota pari al 32% a carico della Diocesi “ad quam";
- una quota pari al 23% a carico della Diocesi “a qua";
- una quota pari al 45% a carico dell’Istituto per il Sostentamento del Clero della Dio­

cesi “a qua".
La quota a carico del sistema di sostentamento del Clero viene trasmessa, per conto del­

l’Istituto Diocesano, dall’Istituto Centrale per il Sostentamento del Clero per metà entro il 
30 giugno e per metà entro il 31 dicembre di ciascun anno alla Diocesi di incardinazione, 
che provvede a destinarla sollecitamente al sacerdote interessato.

2. La presente Determinazione entrerà in vigore dal 1 ° gennaio 2002.

* * *

ADEGUAMENTO DELLA MISURA DELLA QUOTA FORFETTARIA 
DA COMPUTARE NELLA REMUNERAZIONE DEI SACERDOTI
CHE RICEVONO VITTO E SERVIZI
DALL’ENTE PRESSO IL QUALE ESERCITANO IL MINISTERO

Poiché la quota forfettaria, prevista dalla Delibera della C.E.I. n. 47 (cfr. RDTo 63 [ 1986], 937-939), 
successivamente recepita nell’an. 4 § 4 lett. c) del Testo Unico (Delibera n. 58) (cfr. RDTo 68 
[ 1991 ), 906), non ha subito sino ad oggi alcuna variazione, il Consiglio Episcopale Permanente, 
nella sessione del 24-27 settembre 2001, ha ritenuto opportuno procedere ad un aggiornamento 
della quota con la seguente Determinazione.

Il Consiglio Episcopale Permanente
- VISTO Fari. 4 § 4 lettera c) della Delibera C.E.I. n. 58 (Testo Unico delle disposizioni di 
attuazione delle Norme relative al sostentamento del Clero che svolge servizio in favore 
delle Diocesi);
~ VISTO Fati. 6 della medesima Delibera;
- VISTA la Determinazione assunta dai Presidenti delle Conferenze Episcopali Regionali 
nella riunione svoltasi in occasione del Consiglio Episcopale Permanente tenutosi in Roma 
nei giorni 9-12 novembre 1987;

APPROVA
LA SEGUENTE DETERMINAZIONE

La quantificazione della quota forfettaria da computare in ordine alla remunerazione dei 
sacerdoti che si trovano nelle condizioni di cui all'art. 4 § 4, lettera c) della Delibera della 
C.E.I. n. 58 è stabilita, a partire dall’anno 2002, secondo i seguenti criteri:



1220 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

I. quando l’ente assicura, oltre all’alloggio, il vitto in forma completa (pranzo e cena) 
e rilevanti servizi generali (servizio guardaroba e lavatura biancheria, uso telefono, uso 
biblioteca, garage, rimborso spese per viaggi fatti per ragione d’ufficio, possibilità di sog­
giorno estivo in case dell’ente, ecc.) per la durata dell’intero anno: quota tra 335 € e 470 €, 
a giudizio del Vescovo diocesano (o dei Vescovi interessati);

2. quando l'ente assicura, oltre all'alloggio, le principali prestazioni di cui sopra, ma 
soltanto per la durata dell’anno scolastico: quota tra 235 € e 335 €, a giudizio del Vescovo 
(o dei Vescovi interessati);

3. quando l'ente assicura, oltre all'alloggio, soltanto il vitto in forma completa (pranzo 
e cena) o parziale (pranzo o cena): quota tra 134 € e 235 €, a giudizio del Vescovo (o dei 
Vescovi interessati).



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1221

SERVIZIO NAZIONALE
PER IL PROGETTO CULTURALE

PROGETTO CULTURALE
DELLA CHIESA ITALIANA
Perché? Cos’è? Cosa fare? Dove?

Il Servizio Nazionale per il Progetto Culturale opera dal 1997 presso la Segreteria Generale della 
C.E.I. come centro di raccordo operativo per i diversi soggetti impegnati nell'attuazione del Pro­
getto Culturale.
Tiene i contatti con le Diocesi, in ciascuna delle quali opera un "referente per il Progetto Cultu­
rale” e con i Centri culturali diffusi sul territorio. Collabora con gli Uffici della C.E.I. per sviluppare 
la valenza culturale dell'evangelizzazione. Svolge un'azione di monitoraggio, di osservatorio e di 
documentazione. Ha organizzato incontri e iniziative di studio a carattere nazionale sui diversi 
temi in cui si articola la proposta del Progetto Culturale.

INTRODUZIONE

L’avvio del “Progetto Culturale orientato in senso cristiano” è stato segnato dall'impe­
gno di coinvolgere le tante componenti del tessuto ecclesiale in una impresa comune. Si è 
inteso così costruire una “rete di relazioni” che costituisse ed indicasse la modalità di fun­
zionamento di questo vasto “cantiere”.

La pubblicazione di questo sussidio avviene in continuità con lo spirito che ha carat­
terizzato i primi passi dell’iniziativa della Chiesa italiana. Infatti non si sta qui offrendo 
un “direttorio” e nemmeno un “prontuario”, bensì una mappa che nelle sue quattro sezioni 
indica i motivi, i contenuti, i nodi e i luoghi dai e nei quali le parrocchie, le associazioni 
e i movimenti, i Centri culturali e gli Istituti di ricerca, le scuole e le Università cattoli­
che, gli Istituti di vita consacrata e le famiglie, sono invitati a disegnare con competenza 
e creatività il proprio contributo per una nuova comunicazione del Vangelo ai nostri con­
temporanei.

In questa prospettiva vorrei far riferimento agli Orientamenti pastorali dell'Episcopato 
italiano per il primo decennio del 2000, che sono stati da poco pubblicati con il titolo 
"Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia”. Al n. 50 si legge: «Non possiamo 
tacere come in non poche comunità questo lavoro formativo e di aiuto al discernimento dei 
giovani e degli adulti sia carente o addirittura assente: è necessario allora maturare una 
decisione coraggiosa a cambiare le cose. Se ciò non avverrà, mostreremo di essere ben 
poco realisti e di non tener conto di quanto viene chiesto ogni giorno al cristiano comune 
negli ambienti che caratterizzano la sua vita di famiglia, di lavoro, di scuola. (...) In rap­
porto a questo impegno formativo, qualificante per il futuro, è certamente di stimolo e di 
aiuto ciò che viene proposto in termini di Progetto Culturale orientato in senso cristiano. 
Tutte le Chiese particolari e ciascuna delle nostre piccole o grandi comunità devono pre­
stare attenzione a questa conversione culturale, in modo che il Vangelo sia incarnato nel 
nostro tempo per ispirare la cultura e aprirla all’accoglienza integrale di tutto ciò che è 
autenticamente umano».



1222 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

La nuova evangelizzazione richiede ai missionari che intendono realizzarla di essere 
consapevoli e convinti dell’energia di costruzione e di valorizzazione di tutta la persona 
che il Vangelo può dispiegare quando viene accolto dalla libertà di un uomo o di una donna. 
Solo così potranno annunciare che Gesù Cristo è il Salvatore, che chi si affida a Lui vedrà 
non vanificate, deluse o disperse, bensì valorizzate, accresciute ed elevate le aspirazioni 
della propria più autentica umanità; ma anche che il negativo inevitabilmente presente nella 
propria esistenza può essere inserito in una direzione di crescita nell’essere, anziché di 
annientamento. In altre parole, la valenza antropologica della fede cristiana è il contenuto 
che con il Progetto Culturale si vorrebbe dispiegare e declinare nell'ampia gamma di disci­
pline, di linguaggi e di messaggi, che danno luogo a visioni della vita e poi si traducono in 
stili di vita.

L’ascolto attento ed assiduo della Parola di Gesù e l’attenzione umile e costante alle 
domande dell'uomo contemporaneo costituiscono i binari sui quali percorrere l’impresa 
di una nuova inculturazione del Cristianesimo. Si tratta necessariamente di un impegno di 
ampio respiro e di lungo periodo, secondo quanto la storia ci insegna. Eppure occorre 
oggi, come in passato, avere il coraggio di porre mano a questa costruzione e posare le 
pietre di un edificio che dimostri la bellezza, la solidità c l’efficacia del Cristianesimo 
nella storia.

Il sussidio che qui viene offerto vuole essere il primo mattone di una serie di altri. Come 
questo, anche quelli non saranno il risultato di elaborazioni isolate ed estemporanee, ma il 
patrimonio di suggerimenti e di idee che provengono dall’azione e dalla riflessione di tanti 
uomini e donne desiderosi di rendere ragione della loro speranza

Camillo Card. Ruini
Vicario Generale di Sua Santità per la Diocesi di Roma 

Presidente della Conferenza Episcopale Italiana

I. PERCHÉ?
Questa sezione pubblica testi per l'approfondimento delle motivazioni che stanno all’origine della 
proposta del Progetto Culturale. Qui viene presentata la riflessione sviluppata nell’ambito della 
redazione di Avvenire all'inizio del cammino del Progetto Culturale da tre giornalisti. Umberto 
Polena, Francesco Antonioli e Piero Chinellato che, anche per il loro impegno ecclesiale, hanno 
seguito tutte le fasi della proposta.

1. LA BUSSOLA CHE NON C’È

Dentro la complessità

Quante volte l’abbiamo sentito dire? Viviamo 
in un’epoca di inquietudini. Gli inizi del nuovo 
Millennio sono abitati da ansie più o meno 
nobili. E forse da tanti luoghi comuni. Un punto 
sembra certo: tutti, chi più chi meno, avvertiamo 
una preoccupazione sottile. Consapevoli, quasi, 
che si stanno aprendo nuovi capitoli della storia

di cui s’intuiscono le prime righe senza però nep­
pure immaginarne lo sviluppo.

Ci troviamo in uno scenario dov'è difficile 
orientarsi; manca la bussola, non esistono più 
solidi punti di riferimento. Dopo il pensiero forte 
e il pensiero debole, ora si preferisce parlare di 
pensiero corto. Che sarà mai? Si procede a vista.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1223

a tentoni. Mappe sicure, purtroppo, non sono 
reperibili sul mercato. La fine delle ideologie e il 
crollo dei muri hanno scardinato molte certezze 
posticce. Il risultato è una frammentazione che 
cresce esponenzialmente: di idee, di compagini, 
di culture, di possibili approdi. È come se stes­
simo galleggiando in una specie di limbo esi­
stenziale, dove neppure si riesce a nuotare: 
dovremmo avere una meta o almeno individuare 
una direzione.

Davvero paradossale. Ci stiamo affacciando 
sulla nuova Europa, quella della moneta unica, 
che dovrebbe vederci più sicuri, più protagonisti 
e meno incerti. I terribili enigmi della disoccupa­
zione e i drammi dell’immigrazione, poi. com­
plicano ulteriormente il quadro, caricandolo di 
non poca emotività. Molti - almeno coloro che 
appartengono a una certa generazione - arrivano 
a percepirne la fatica, il peso, fors’anche la dram­
maticità. nel momento in cui diventano genitori. 
Che percorsi indicare ai figli? Su quali valori 
fondare e impostare la loro esistenza? Che cosa 
resterà loro di questa stagione dove tutto è appa­
rentemente facile e si raggiunge con sorpren­
dente velocità, a volte anche con una religiosità a 
buon mercato?

Tutto terribilmente complesso. E potremmo 
continuare. Forse oggi non ci pare così urgente, 
ma è molto probabile che nei prossimi anni si 
farà sempre più serrato e complicato, proprio per 
l'assoluta novità della materia, la discussione su 
ciò che è umano e ciò che non lo è, sui collega­
menti tra uomo e macchina, sul prolungamento 
della vita umana con tecniche che da un lato por­
teranno giovamento alla nostra condizione, dal­
l’altro potranno scadere in un accanimento disu­
mano. Ma più serrata e complicata si farà anche 
la discussione su ciò che è maschile e ciò che è 
femminile. Non è una previsione azzardata. È 
semmai la logica conclusione di un processo che 
ha visto prodursi una serie di separazioni: l’a­
more dal sesso (sesso senza amore), il sesso dalla 
procreazione (procreazione senza sesso). L’in­
contro tra maschile e femminile non sarà più 
necessario per generare una nuova vita. A quel 
punto, gli stessi concetti di maschile e femminile 
entreranno in crisi e chiederanno di essere ridefi­
niti. In parte, ciò sta già avvenendo. Quanto 
siamo coscienti del cambiamento? E che cosa 
abbiamo da dire in merito?

E ancora, la dimensione sociopolitica. Le 
attuali difficoltà di molte scuole di formazione 
d’ispirazione cattolica, la sempre più scarsa par­
tecipazione alle urne, il drastico calo di iscritti ai 
partiti, sono tutti sintomi che vanno interpretati.

La politica sta cambiando, è ovvio. E con essa la 
forma-partito e le modalità di partecipazione 
popolare. Ma come stanno cambiando? In quale 
direzione stiamo andando? Sono cambiamenti 
accettabili? Riusciamo, tutti insieme, a maturare 
un'opinione in merito?

Si dice che siano proprio questi i contorni 
della complessità, categoria tipica del cosiddetto 
postmoderno. Ebbene, anche nella comunità 
ecclesiale c’è difficoltà ad orientarsi. Capita che 
l'attivismo sfrenato, quando c’è, nasconda un 
vuoto di idee e di prospettive della pastorale. Si 
registrano inoltre la difficoltà a dare un senso alle 
iniziative, la stanchezza con cui vengono portate 
avanti, l'incapacità di trovare un mordente con 
gli uomini e le donne di oggi. Probabilmente 
sono dovute a un eccesso di orizzontalità. 
Paghiamo forse anni di scarsa spiritualità, che 
potrebbero aver consumato molti generosi - gio­
vani soprattutto - che si sono dedicati con grande 
slancio al servizio educativo, alla catechesi, alla 
vita delle associazioni e dei movimenti. Rag­
giunto l’impatto con il mondo del lavoro e della 
vita adulta, non sono riusciti tuttavia a trovare 
una continuità, quasi che l’esperienza maturata 
nel periodo precedente si rivelasse un episodio 
con cui chiudere ogni rapporto.

È qui, indubbiamente, che la Chiesa sconta 
una significativa perdita di terreno negli ambienti 
tradizionali di vita, come la scuola, il mondo del 
lavoro, la famiglia. Beninteso: questo nulla toglie 
a quanto viene compiuto ogni giorno con grande 
dedizione da chi milita nel volontariato, vicino ai 
più poveri, spesso supplendo a gravi carenze 
dello Stato su questo fronte. Eppure, chiedia­
moci: se un credente (o. almeno, chi si dice tale) 
non è in grado di testimoniare la sua fede, di ren­
dere ragione di una scelta, che senso hanno 
parole - spesso abusate da noi cattolici - come 
testimonianza o missionarietà? In che modo si 
potrà mai dare concretezza alla nuova evangeliz­
zazione se non ci sono persone veramente capaci 
di incidere, dialogare, far riflettere, discutere nei 
luoghi in cui si vive?

Tutto questo implica un esame di coscienza 
molto graffiarne per comunità, associazioni, 
movimenti, parrocchie. Che cosa stiamo combi­
nando? Quali cristiani abbiamo formato? La 
necessità di elaborare una mentalità cristiana­
mente ispirata, preoccupazione di fondo del Pro­
getto Culturale, vuole andare a incidere proprio 
su questa fragilità. Può essere opportuno ritor­
nare alle riflessioni maturate durante e dopo il 
terzo Convegno ecclesiale di Palermo dell’au­
tunno 1995.



1224 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Nuova evangelizzazione: basta la parola?

Come affermava il Card. Camillo Ruini al 
secondo Forum del Progetto Culturale «non può 
essere sufficiente, per dare nuovo slancio alla 
presenza cristiana in Europa e nella cultura euro­
pea, un appello nostalgico o romantico alla 
nostra pur grandissima eredità. Si tratta piuttosto 
di sviluppare quella “nuova evangelizzazione" di 
cui parla instancabilmente, e con particolare rife­
rimento all'Europa, Giovanni Paolo li. Questa 
evangelizzazione non parte certo da zero, perché 
le radici cristiane sussistono e sono state sempre 
feconde, e perché le comunità cristiane in Europa 
sono vive e presenti. Essa tuttavia deve di nuovo 
occuparsi anzitutto del fondamento, cioè di Gesù 
Cristo e del Dio di Gesù Cristo, e quindi della 
dimensione trascendente della persona umana; la 
sua centralità etica, a cui si richiamava Huizinga, 
non può infatti resistere a lungo se privata del 
proprio substrato ontologico. Non basta dunque 
proporre quei valori che potremmo chiamare 
evangelici e insieme umanistici, come la giusti­
zia, la pace o la libertà: non perché essi non siano 
essenziali, ma perché è in gioco qualcosa di più 
originario» (Aa.Vv., L'Europa sfida e problema 
per i cattolici, EDB, Bologna 2000, p. 13).

Dunque la sfida di evangelizzare la cultura 
nasce da queste considerazioni. Come cattolici 
bisogna senz’altro sgombrare il campo da alcuni 
equivoci. Uno su tutti, anche se può sembrare 
banale: la condizione di capillare secolarizza­
zione rende necessario liberarsi dal passato. 
Occorre diventare consapevoli che i credenti

impegnati sono oggi una minoranza rispetto alla 
massa dei battezzati ora tendenzialmente indiffe­
renti. Il mondo esterno alla Chiesa è disincantato, 
confuso, terribilmente distratto.

Ci troviamo in una fase in cui sarà sempre più 
difficile dotarsi di indicazioni operative (o di 
metodo) stabili e durature. In questo senso l’im­
magine di "cantiere aperto" che in genere si usa 
per definire il Progetto Culturale è quanto mai 
appropriata. Bisogna confrontarsi ed essere dentro 
la cultura di oggi, cogliendo i cosiddetti segni dei 
tempi: ma con personalità adeguata, mai subal­
terna. in grado di inserire i fermenti religiosi più 
autentici in tutta la loro intelligente pienezza. È un 
compito che riguarda i singoli, certo, ma in fin dei 
conti anche la comunità cristiana nel suo insieme.

Quando i documenti del Magistero denun­
ciano il rischio del relativismo nella nostra cul­
tura, si riferiscono proprio a questo aspetto. A 
una mancanza di personalità, potremmo dire. I 
tiepidi sono come una minestra senza sale. Met­
tere tutto sullo stesso piano (per esempio: ciò che 
riteniamo noi giusto in coscienza e ciò che 
invece non lo è per la Chiesa in campo etico e 
morale, oppure gli impegni di famiglia e quelli 
del lavoro, senza dare scale di priorità), alla 
lunga, non ci porterà lontano. Si tratta, in una 
parola, di saper inserire una filigrana cristiana di 
qualità nelle pagine della nostra vita. Questa, in 
fin dei conti, è la prospettiva del Progetto Cultu­
rale: individuare una sintesi, un percorso lungo il 
quale incamminarci.

Tra Babele e Pentecoste

Ma come può avvenire tutto questo? Non è 
facile. In Italia, come nel mondo, sono sul tap­
peto questioni decisive, dall'economia aH’immi- 
grazione, all'Europa, non ultime quelle legate al 
delicatissimo campo della "bioetica”: trapianti, 
espianti, la clonazione degli embrioni, le fron­
tiere e i limiti della scienza. Che cosa cono­
sciamo di queste problematiche? In che termini 
siamo o non siamo in grado di affrontare una 
discussione su questi punti? In che modo ci 
informiamo su queste vicende? Sappiamo che 
cosa pensa la Chiesa in proposito?

E che dire della famiglia? Ci sono aspetti che 
riguardano la vita e le scelte politiche (dalla 
fiscalità alla libertà di scelta educativa nella 
scuola, dalla tutela della maternità all'assi­
stenza), ma non solo. Se l'Italia è uno dei Paesi 
a più bassa natalità, qualche responsabilità l'a­
vremo pure. Una "cultura di morte" sembra oggi 
addensarsi sui minori: nei casi estremi i bambini

vengono uccisi o violentati (è la piaga della 
pedofilia), a volte sono ancora picchiati o sfrut­
tati. Spesso, più semplicemente, sono ignorati, 
in attesa che crescano. A quel punto però può 
scattare, fatale, la preoccupante impotenza edu­
cativa che traspare di frequente dalla cronaca. 
Capita sempre più spesso di trovare i genitori 
disarmati di fronte alle richieste e ai problemi 
che vengono loro sottoposti dai figli. Si pensa di 
supplire all'assenza dovuta agli impegni di 
lavoro, ai sensi di colpa per le separazioni sem­
pre più frequenti, concedendo tutto. Il sì indi- 
scriminato su tutta la linea (dai dolci ai giocat­
toli, dal motorino ai soldi per il tempo libero) sta 
creando generazioni particolarmente difficili di 
figli unici. Senza parlare delle cosiddette fami­
gliastre. quelle che si creano dall'unione tra 
separati che hanno già dei figli o dalle convi­
venze provvisorie.

La configurazione presa in questi ultimi anni



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1225

dai mass media è andata ad incidere profonda­
mente sul tipo e sul valore della cultura tra­
smessa. Il Cristianesimo stesso è in affanno nel 
villaggio globale, dove si incrociano linguaggi e 
culture ben differenti. Soprattutto per il cambia­
mento profondo del modo di comunicare, che ha 
messo in crisi la normale capacità educativa e 
formativa con i più giovani. La televisione, in

questa direzione, ci conduce verso l’effimero, il 
soggettivo, l’emotivo.

E adesso? Babele o Pentecoste? Forse di 
fronte a tali e tante suggestioni, può prendere un 
senso di smarrimento. Non si tratta però di com­
battere contro tutti, ma appunto di ritrovare un 
filo per orientarsi, cogliendo anche gli aspetti 
positivi della società attuale.

2. UNA "PALESTRA" PER ALLENARSI

Siamo tutti addetti ai lavori

Perché questo possa accadere, bisogna indivi­
duare una formula per entrare nelle questioni. 
Occorre insomma decifrare quali letture della 
vita emergano da certi problemi (esempio: il 
dibattito sulla legge dei trapianti) e riconoscere le 
domande che pongono ai credenti. Quanto pro­
poniamo in queste pagine può essere utilizzato 
da chiunque avverta la necessità di pensare rispo­
ste orientate in senso cristiano. Un particolare 
interesse dovrebbe giungere da quanti hanno una 
specifica responsabilità nei mondi della ricerca 
scientifica, dell’economia, dei mass media, della 
politica.

Ma è nella quotidianità più semplice che dob­
biamo cercare il salto che aiuti ad assumere dav­
vero una nuova prospettiva. Il Progetto Culturale 
non è una faccenda per pochi eletti, riguarda 
tutti. Riguarda ciascuno di noi, secondo le sue 
possibilità. Interlocutori privilegiati, dunque, 
dovrebbero essere le famiglie, in particolare le 
coppie sposate e i genitori. Ma non solo. Deb­

bono sentirsi chiamati in causa tutti quanti hanno 
una responsabilità specifica nella comunità cri­
stiana (parroco, sacerdoti, laici impegnati nel 
Consiglio Pastorale parrocchiale, religiosi, ecc.). 
È la stessa pastorale a dover accentuare una 
nuova sensibilità, facendo del Progetto Culturale 
un valore aggiunto, per essere più incisivi negli 
obiettivi e nei mezzi per conseguirli.

Ecco, intanto, alcune possibili domande che 
potrebbero costituire un primo semplice passo per 
redigere un indice tematico per approfondimenti 
e itinerari di ricerca. Presuppongono un rapporto 
positivo e adulto tra laici e sacerdoti. Partono 
dalla convinzione che oggi, era del villaggio glo­
bale, non essere consapevoli o a conoscenza di 
come funzionano i meccanismi dell'informazione 
è una colpa grave. Le griglie possono essere la 
base da cui partire per impostare il lavoro succes­
sivo, utilizzando le schede e le indicazioni conte­
nute nelle altre sezioni di questa collana, con otti­
mismo. dinamicità, creatività.

GRIGLIA 1
Per una revisione di carattere personale

• In che modo mi tengo informato su quanto accade nella mia città, paese. Nazione?
• Leggo un quotidiano o seguo almeno un telegiornale ogni giorno?
• Mi pongo il problema della provenienza dell'informazione che leggo o ascolto? So distin­

guere la diversa impostazione dei quotidiani (la Repubblica, il Giornale, La Stampa....) e dei 
telegiornali (Tg3 piuttosto che Tg4, ecc.)?

• Riesco a leggere almeno un buon romanzo ogni anno? Se sì, conosco chi è l'autore e il suo 
pensiero? E riesco a vedere un buon film? Ne conosco il regista?

• Se in casa ho un personal computer, quale uso ne faccio? È solo una sofisticata macchina per 
giocare, o serve anche per lavorare, navigare in Internet, studiare e altro?

• Ho mai partecipato a un dibattito o una conferenza pubblica in cui vengono discussi i pro­
blemi della bioetica, della scuola, della famiglia? Per quale motivo?

• Sono in grado di collegare episodi di cronaca o di dibattito aperto (per esempio su un film 
discusso e/o discutibile) con temi e/o problemi indicati nelle Encicliche del Papa o nei docu­
menti del Magistero? Se no, perché?



1226 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

GRIGLIA 2
Per una revisione di carattere pastorale

• Le iniziative per i giovani e gli adulti, pensate per la comunità, tengono conto dei problemi 
emergenti nella nostra società? Lo fanno in modo generico e retorico (la droga, la guerra, la 
fame nel mondo,...) oppure in maniera precisa e circostanziata, fornendo anche strumenti per 
capire a fondo quei problemi?

• Ci sono iniziative specifiche di formazione e/o informazione per capire in modo approfondito 
qual è la situazione sociale nella mia città o nel mio paese, nella Nazione?

• In che modo la predicazione aiuta a trovare un nesso tra la Parola e la vita concreta di ogni 
giorno? Esistono occasioni specifiche per aiutare ragazzi, giovani, adulti, famiglie a mettersi 
in questa direzione?

• Razionalizzare - e magari anche ridurre - i numerosissimi impegni della comunità, potrebbe 
aiutare il cammino che si sta intraprendendo con il Progetto Culturale? Che cosa fare per non 
ridurre la vita parrocchiale ad una fabbrica di riunioni? Esistono proposte anche per chi (gio­
vani mamme, o chi deve lavorare di sera e nei giorni festivi,...) ha oggettive difficoltà a par­
tecipare ai momenti ordinari della comunità, ma della comunità desidera far parte e alla 
comunità vuole poter dare il proprio contributo di fede, idee, creatività?

• Il momento critico dell’adolescenza: quanto sappiamo investire in educatori non approssima­
tivi e stagionali, energie economiche, strutture per una pastorale giovanile creativa e incisiva, 
capace di affrontare con i giovani le domande decisive della loro età e della nostra epoca?

GRIGLIA 3
Per una migliore incisività sul lavoro

• In base al lavoro che svolgo (impiegato, libero professionista, dipendente pubblico) quali pos­
sibilità ho per discutere con i colleghi e affrontare con loro le grandi questioni che la vita ci 
presenta giorno dopo giorno (etica, bioetica, famiglia,...)?

• Mi è già capitato di affrontare alcune discussioni delicate con i colleghi di lavoro? Ho avuto 
timori a sostenere che sono credente? Se sì, perché?

• Che tipo di aiuto desidererei ricevere dalla mia comunità per essere maggiormente preparato 
in questi frangenti? Spirituale? Culturale? Di altro genere?

• Quali strumenti (sussidi scritti particolarmente agili, cd-rom, servizi tramite collegamento a 
Internet, altro) sarei disposto a consultare per aggiornarmi? Se esistono già, da chi vorrei far­
meli suggerire?

.3. ALCUNI BUONI MOTIVI PER REALIZZARE IL PROGETTO CULTURALE

Un Progetto, e perché mai?

Progetto Culturale, e perché mai? Per quali 
motivi? La reazione di molti, agli inizi, è stata 
questa. Un grosso punto di domanda lasciato in 
sospeso. Vediamo che cosa ne uscirà fuori. 
Intanto aspettiamo. Anche perché in genere, di 
fronte alle proposte rilanciate dal centro, scatta 
una duplice diffidenza. La prima è di chi ritiene 
che valga la pena impegnarsi solo per ciò che

viene in mente a lui. La seconda di chi prende in 
considerazione soltanto ciò che nasce all'interno 
della propria realtà immediata di riferimento: 
comunità parrocchiale, associazione, movi­
mento. circolo o altro. Se le proposte che pro­
vengono dal di fuori hanno la fortuna di coinci­
dere con quanto già è programmato, bene. Altri­
menti vengono serenamente ignorate. Sono i



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1227

possibili limiti di quella che in realtà potrebbe 
essere un'enorme ricchezza della Chiesa italiana, 
la pluralità di esperienze, soggetti, comunità. 
Sono tanti, quindi capaci di intercettare le esi­
genze personali più diverse e i più disparati biso­
gni sociali. Ma raramente sentono il bisogno di 
incontrarsi, dialogare, dare e ricevere qualcosa 
dagli altri. Magari ritengono di avere qualcosa da 
insegnare. Da imparare, meno.

Siamo tutti progettisti

Per coglierne i motivi, e comprendere che 
riguarda tutti, basta partire dai due termini: pro­
getto e cultura.

Tutti progettiamo, dalla mattina alla sera, 
anche se spesso sono progetti automatici, incon­
sapevoli e di breve respiro. Ci piacciano o no i 
progetti, tutti ne facciamo, giusti o sbagliati, raf-

La cultura, che paura

La seconda parola è cultura, spesso confusa 
con l'erudizione, ossia un aspetto della cultura, 
importante, necessario, ma non unico né preva­
lente. 1 padri conciliari hanno sentito il bisogno di 
regalarci un concetto vero, ossia ampio, di grande 
respiro, di cultura. Una definizione di tipo antro­
pologico: «Con il termine generico di “cultura" si 
vogliono indicare tutti quei mezzi con i quali 
l’uomo affina ed esplica le molteplici sue doti di 
anima e di corpo: procura di ridurre in suo potere

Il Progetto Culturale rischia così di fare la fine 
di un autobus che passa per tutta la città ma alle 
fermate non trova nessuno pronto a salire, nep­
pure per un breve tratto. Eppure salirebbero, se 
scoprissero quanto bisogno abbiamo tutti del 
Progetto Culturale. Se intuissero come questo 
Progetto interpreta le loro ansie e le loro preoc­
cupazioni.

finati o, più spesso, abborracciati. Chi li rifiuta 
drasticamente è il fatalista, convinto che le cose 
comunque andranno come devono andare, a pre­
scindere dal nostro impegno, dalla nostra capa­
cità di pensare, riflettere e capire, agire. Ma que­
sta è una tentazione che non dovrebbe neppure 
sfiorarci.

il cosmo stesso con la conoscenza e il lavoro; 
rende più umana la vita sociale sia nella famiglia 
che in tutta la società civile, mediante il progresso 
del costume e delle istituzioni: infine, con l'andar 
del tempo, esprime, comunica e conserva nelle 
sue opere le grandi esperienze e aspirazioni spiri­
tuali, affinché possano servire al progresso di 
molti, anzi di tutto il genere umano» (Gaudium et 
spes, 53). E l’accezione assunta dal Progetto Cul­
turale sin dall’inizio della riflessione.

Come parli, come mangi

Anche la cultura, dunque, riguarda tutti. Per­
ché tutti abbiamo i nostri modi di pensare e di 
comportarci e i valori che li dettano. La cultura 
abbraccia, direttamente o indirettamente, dal 
nostro modo di amare e di educare i figli e di par­
tecipare alla vita pubblica, al nostro lavoro, alle 
nostre scelte nel tempo libero, a quel che guar­
diamo in televisione, al nostro modo di man­
giare, vestirci, arredare la casa, guidare l’auto-

Gente di livello

Perché un Progetto Culturale, dunque? 
Cominciamo a farlo dire al Concilio. Il sesto 
capitolo del Decreto sull'apostolato dei laici 
parla della formazione all’apostolato. I primi 
paragrafi ne indicano le condizioni, senza le 
quali l'apostolato risulta pregiudicato, difficile.

mobile, andare in vacanza, fare regali. A questo 
punto i più curiosi si domanderanno: «Perché, 
appunto, vivo in un certo modo e non in un altro? 
Che cosa c’è dietro le mie scelte? E le scelte 
nostre, della collettività, ossia del mio quartiere, 
della mia città, della mia Regione, della mia Ita­
lia?». Rispondere a queste semplici, e al tempo 
stesso complesse, domande significa fare Pro­
getto Culturale.

perfino impossibile. Ad un certo punto troviamo: 
«La formazione all'apostolato suppone che i laici 
siano integralmente formati dal punto di vista 
umano, secondo il genio e le condizioni di cia­
scuno. Il laico, infatti, conoscendo bene il mondo 
contemporaneo, dev'essere membro della prò-



1228 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

pria società e al livello della cultura di essa» 
(Apostolicam actuositatem, 29).

Verrebbe voglia di chiederci subito quanto 
conosciamo il mondo contemporaneo, quali stru­
menti ci diamo per conoscerlo e se ci preoccu­
piamo di essere, con la nostra soggettività, al 
livello della cultura della nostra epoca. Non per 
sfoggio d’erudizione, ma semplicemente per 
avere qualcosa da raccontare (letture, interpreta-

Parole evergreen

Conoscere, dunque. Ma non per un vano eser­
cizio intellettualistico, bensì per agire. Non 
invecchieranno mai, forse, le definizioni di evan­
gelizzazione contenute nell’Esortazione Aposto­
lica di Paolo VI dell’8 dicembre 1975: «Evange­
lizzare, per la Chiesa, è portare la Buona Novella 
in tutti gli strati dell'umanità e, col suo influsso, 
trasformare dal di dentro, rendere nuova l’uma­
nità stessa (...). Lo scopo dell’evangelizzazione è 
appunto questo cambiamento interiore (...). Rag­
giungere e quasi sconvolgere mediante la forza

La verità? Una passione

E uno stile che si nota anche negli interventi 
di Giovanni Paolo 11. Nelle sue parole è evidente 
un grande amore per il nostro Paese e quindi la 
preoccupazione che possa rimanere prigioniero 
della propria pigrizia, della propria incapacità di 
darsi dei progetti e delle mete per il futuro. Il 
Papa lo lasciava capire già al Convegno eccle­
siale di Loreto: «La Chiesa è chiamata a operare 
affinché la fede cristiana abbia, o ricuperi, un 
ruolo-guida e un'efficacia trainante nel cammino 
verso il futuro» (Discorso al Convegno eccle­
siale di Loreto |ll aprile 1985], 7). Dieci anni 
dopo al Convegno ecclesiale di Palermo insi­
steva: «Il nostro non è il tempo della semplice 
conservazione dell'esistente, ma della missione. 
E tempo di proporre di nuovo, e prima di tutto, 
Gesù Cristo, il centro del Vangelo. Ci spingono a 
ciò l'amore indiviso di Dio e dei fratelli, la pas­
sione per la verità, la simpatia e la solidarietà 
verso ogni persona che cerca Dio e che, comun­
que, è cercata da Lui» (Discorso al Convegno

Questa terra è la nostra terra

In altri termini: questa terra è la nostra terra, 
questa storia è la nostra storia. Dal nostro quar­
tiere o il nostro paese, alla città, alla Regione, 
all'Italia, fino all'Europa e al mondo intero. E la

zioni e giudizi della realtà, da quella più vicina a 
quella più lontana) agli uomini della nostra 
epoca. Per dire le ragioni della nostra fede con 
parole comprensibili, magari perfino appetibili.

Ma “conoscere bene” il mondo non basta. 
Conoscerlo per cominciare a trasformarlo. E per 
trasformarlo occorre un progetto condiviso, 
frutto dell’apporto di diverse esperienze.

del Vangelo i criteri di giudizio, i valori determi­
nanti, i punti di interesse, le linee di pensiero, le 
fonti ispiratrici e i modelli di vita deH'umanità, 
che sono in contrasto con la Parola di Dio e col 
disegno della salvezza» (Evangelii nuntiandi, 
18-19).

Per annunciare il Vangelo si parte proprio da 
qui, da ciò che gli uomini pensano, dicono e 
fanno. Da ciò che muove i loro pensieri, le loro 
parole e le loro azioni. Comprendere, come con­
dizione necessaria per rinnovare la storia.

ecclesiale di Palermo |23 novembre 1995|, 2). 
Era un richiamo forte all'evangelizzazione, su 
cui si fonda il Progetto Culturale.

Il Progetto Culturale nasce dunque da una cer­
tezza suggerita dalla fede: noi non siamo qui, in 
questo Paese e in questa epoca, per caso. Siamo 
qui e ora per un disegno preciso. Perché qui e ora 
siamo chiamati a vivere. Perché qui e ora siamo 
invitati, con ferma dolcezza, a giocare la nostra 
fede. Ma se non siamo italiani ed europei per un 
accidente e non siamo capitati in questo tempo in 
modo fortuito, ne deriva una responsabilità pre­
cisa. Che chiama in causa noi come singoli indi­
vidui e noi come comunità. Non possiamo chiu­
dere gli occhi e far finta di niente. Siamo, tutti 
quanti, responsabili degli avvenimenti che acca­
dono in questo tempo in questo Paese. Ognuno 
ha la possibilità, prossima o remota, diretta o 
indiretta, in un modo o nell'altro, di sentirsi coin­
volto. Le grandi cose ci passano vicine attraverso 
le piccole.

storia: da quella della nostra famiglia e della 
nostra comunità, fino ai grandi eventi nazionali e 
intemazionali. Ci appartengono e noi apparte­
niamo a loro. Non siamo estranei. L'indifferenza



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1229

è bandita e il senso di appartenenza ci responsa­
bilizza.

Che cosa i cristiani di questo Paese e di que­
sto tempo pensano delle famiglie, del lavoro, 
della condizione dei bambini, dei giovani e degli 
anziani, e poi della scuola, della politica, di tutto 
ciò che vive e si muove in Italia?

Quando ci riferiamo ai cristiani, non pen­
siamo a una somma di individui slegati, che si 
ignorano l’un l’altro. I cristiani sono tanti, tutti 
diversi, ma costituiscono una comunità che cele­
bra l’Eucaristia, prega, rivive il sacrificio e la

I pensieri volano

Non basta pensare. I pensieri che restano 
fermi non viaggiano, non si muovono, sono pen­
sieri senza gambe e senza voce, pensieri muti, 
pensieri che non hanno vita. C'è il Progetto Cul­
turale perché le analisi, le riflessioni, le consape­
volezze sul nostro presente e le speranze sul 
nostro futuro vanno condivise. Devono volare e 
noi vogliamo dare loro le ali. Non a caso al Con­
vegno ecclesiale di Palermo la Commissione

Noi, gli estroversi

Eppure dovrebbe essere naturale. Un gruppo 
parrocchiale che studia la situazione del quar­
tiere, del paese o della città, e giunge ad alcune 
conclusioni, come può non sentire il bisogno 
impellente di condividere la sua riflessione e le 
sue conclusioni con l’intera comunità parroc-

risurrezione di Cristo. Una comunità che non 
dimentica che quel sacrificio e quella risurre­
zione sono per tutti gli uomini, assolutamente 
tutti. Perché Cristo è venuto per l’intera umanità, 
e tutta gli sta a cuore.

Il Progetto Culturale nasce dalla responsabi­
lità nemica dell’indifferenza. Nasce in una 
Chiesa che vuole percepirsi come popolo che 
riflette sulle vicende di questi tempi come 
popolo. Una riflessione non estemporanea, ma 
sistematica, che abbia luoghi, metodi, tempi sta­
biliti.

sulla cultura era la stessa delle comunicazioni. 
L’impressione, forse severa ma suffragata da 
troppi indizi, è che in Italia vengano rivolte molte 
lamentele ai mezzi di informazione, ma i soggetti 
(parrocchie, associazioni, movimenti, le stesse 
Diocesi) fatichino decisamente a divenire capaci 
di comunicare. Non manca forse la buona 
volontà. Mancano le competenze e gli strumenti 
specifici.

chiale. il quartiere, il paese, la città? Il Progetto 
Culturale ha, nei suoi cromosomi, anche questa 
esigenza: fare del cattolicesimo italiano una 
comunità estroversa, a cui interessa tutto ciò che 
riguarda gli uomini che vivono accanto a lei, e 
che parla, dialoga, comunica.

4. QUESTIONE DI METODO. AIUTIAMOCI

Una battuta di spirito invita, prima di aprire 
bocca, a collegare il cervello. Superficiale, pro­
babilmente. ma con qualche briciola di verità.

La società della comunicazione ci coinvolge, 
ci rende destinatari di una miriade di messaggi e 
ci sollecita a mettere bocca su tutto. L’importante 
sembra farsi notare e il contenuto dei ragiona­
menti finisce spesso per risultare un accessorio 
secondario. Si cerca la battuta accattivante, men­
tre si guarda con sospetto e fastidio chi osa 
accennare a una verità più consistente. Non c'è 
differenza apparente tra quest'ultima e qualsiasi 
opinione, fosse pure campata per aria. La verità è 
equivalente all'idea che mi sono fatto di un qual­
siasi argomento; che si tratti di un varietà TV o

A PENSARE

della fede, cambia poco. Quello che mi viene alla 
mente e transita attraverso le mie labbra è la 
verità. E basta. Soprattutto, non interessano con­
fronti e conferme.

Ma a ben pensarci il sistema ha numerose 
controindicazioni. Può essere idoneo per concor­
rere ad un quiz o per partecipare a un talk show 
(che sulla superficialità prosperano), ma non è 
certo adeguato per affrontare le questioni deci­
sive che interrogano il nostro "essere al mondo”. 
E non ci aiuta neppure a trovare il nostro posto in 
questo mondo, dove abbiamo bisogno di capire 
cosa possiamo e cosa dobbiamo fare.

Per non essere una claque che applaude a 
comando e sceglie questo o quel punto di vista



1230 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

facendosi guidare dall’emozione, bisogna tor­
nare a pensare, cioè a ragionare sulle idee che ci 
indirizzano e sulle scelte che dobbiamo com-

Rintracciamo l'origine delle nostre idee

E allora proviamo ad analizzare i nostri com­
portamenti, le nostre scelte - specialmente quelle 
che riteniamo importanti - e chiediamoci se sono 
frutto di maturazione consapevole e di una 
ricerca condotta con scrupolo proporzionato 
all’importanza che attribuiamo loro. Se le que­
stioni più decisive, che magari coinvolgono la 
nostra esistenza e anche quella di altre persone, 
sono state il risultato di un approfondimento 
pacato e serio, oppure se ci sono delle zone più o 
meno vaste della nostra vita, in cui ci muoviamo 
in modo sostanzialmente casuale, seguendo il 
dettato dei più facili luoghi comuni, adagiandoci

Primo passo: selezionare le fonti

Si tratta di risalire a chi ci fornisce la materia 
prima sulla cui base elaboriamo i nostri giudizi. 
Ci sono personaggi-simbolo il cui modo d’essere 
condensa un'intera visione del mondo. Scoprirsi 
affini all'uno piuttosto che ad un altro indica 
un’inclinazione che si riverbera, con ogni proba­
bilità, sia nei nostri ragionamenti che nella nostra 
vita, anche al di là di quanto riusciamo ad artico­
lare razionalmente.

Ma se noi al fondo siamo convinti che la fede 
resti un riferimento fondamentale, dobbiamo

La fede, e oltre

Anche tra i credenti che frequentano la chiesa 
e le celebrazioni liturgiche, sono presenti persone 
la cui fede si esprime ancora coi termini ereditati 
dall'Infanzia, senza alcun passo innanzi da 
allora.

La crescita intellettuale, la cultura che la 
scuola e il lavoro hanno arricchito, non hanno 
neppure lambito la loro religiosità. La fede, rima­
sta infantile, si è mostrata sempre più inadeguata 
a illuminare le questioni decisive della vita. Que­
sta progrediva attraverso situazioni e problemi 
sempre nuovi; la fede rimaneva immobile e non 
poteva avere più nulla da dire alla vita. E così le 
strade si sono divaricate: o si è reciso il legame 
che univa la vita alla fede, o la seconda è stata 
circoscritta solo a una sorta di religiosità inte­
riore. a un rapporto privato con Dio, che si auto- 
limita alla sfera intimistica senza interferire con

piere. Perché siano valide e affidabili, debbono 
essere fondate, plausibili, argomentate.

placidamente su ciò che ci fa comodo, echeg­
giando idee fruste assimilate tanto tempo fa.

A pensarci, cioè a ragionarci sopra sistemati­
camente, vagliando i pro e i contro, documentan­
dosi, non accontentandosi della prima apparenza 
emotiva, i problemi cambiano aspetto e tante 
prese di posizione categoriche e assolute 
mostrano di avere basi inconsistenti. Allora 
rimettiamole in discussione. Scopriamo così che 
le idee ricevono valore dalla serietà del cammino 
che le produce. Per dare sostanza alle idee biso­
gna tornare a pensare, rivedendo il modo in cui le 
forniamo.

misurare l'equilibrio che c'è tra essa e gli altri 
riferimenti; si tratta di verificare, sulla base delle 
nostre scelte concrete, cosa ci sta più a cuore. Su 
questa base dovremo deciderci verso le prospet­
tive coerenti con i valori più importanti. Per que­
sto, ci serve però un ancoraggio a strumenti, per­
sone, esperienze che rafforzino e arricchiscano le 
nostre convinzioni. Non per diventare tutti intel­
lettuali. ma per dare consistenza e anche serenità 
alla nostra esistenza.

ciò che riguarda il rapporto con gli altri. Fede, 
quindi, come presenza di valori, deboli, accanto 
ad altri. E scelte tra gli uni e gli altri misurate con 
criteri di opportunità e convenienza empirici se 
non casuali. Non il faro che illumina la vita, ma 
uno dei tanti lampioni più o meno polverosi, se 
non addirittura con la lampada fulminata. In par­
ticolare la Chiesa viene vista solo come eroga- 
trice di cerimonie e servizi spirituali, ma non 
come comunità di cui si fa parte sentendosene 
coinvolti.

Ma questa non è la fede cristiana, che si fonda 
invece proprio sulla disponibilità a rimodellare la 
propria vita in risposta alla chiamata del Signore. 
Credere significa appunto scegliere di seguire il 
Signore, decisione da coniugare ogni giorno, che 
deve passare attraverso tutte le nostre scelte, nes­
suna esclusa.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1231

L’obiettivo è immedesimarsi nel Signore, 
farlo diventare il filtro attivo che interloquisce 
con ogni decisione della vita, acquisire una vera 
e propria mentalità di fede. Così, se avvertiamo 
la necessità di scavare a fondo nelle nostre con­
vinzioni, dobbiamo compiere quel primo passo, 
elementare ma decisivo, che ci fa confrontare 
ciò che affermiamo di credere con quanto effet-

Pensare in compagnia

La vita adulta ha comportato spesso l’accen­
tuarsi della chiusura. Lavoro, figli, preoccupa­
zioni, egoismo, competizione hanno frequente­
mente assottigliato il numero degli amici e hanno 
ridotto la disponibilità a lasciarsi coinvolgere da 
discorsi seri. Il bisogno di respirare, di regalarsi 
un po’ di leggerezza fa sì che se riusciamo a tro­
vare il tempo per il divertimento, facciamo vice­
versa difficoltà a renderci disponibili per impe­
gni che richiedono concentrazione, approfondi­
mento, discussione.

Sui grandi temi dell’esistere ci accontentiamo 
di quel po' di eredità che conserviamo dagli anni 
della giovinezza. Ad essa aggiungiamo, al più. i 
frammenti d'informazione che raccogliamo dalla 
cronaca.

Il risultato che si crea nel nostro pensiero è un 
puzzle spesso scombinato nel quale i pezzi tro­
vano giunzioni sconnesse e precarie. Anche una 
sola idea altrui, ben argomentata, rischia così di 
metterci in crisi; per evitarlo ci sembra preferi­
bile sottrarci alla discussione, rifugiarci nella bat­
tuta, mimetizzarci dietro un luogo comune. Ci 
teniamo le nostre quattro ideuzze, mentre la 
Verità scappa lontana lasciandoci un fondo di 
nostalgia che ogni tanto affiora.

Tornare a pensare fa emergere l'esigenza di 
confrontarsi, di accostare la propria ricerca a 
quella di altri. Ma se appena si è disposti a rico­
noscere che l'aria che si respira è viziata, che 
rischia di asfissiarci e si decide di fare lo sforzo di 
spalancare le finestre, la prospettiva può mutare.

Si percepisce che il tempo può essere vissuto 
e non solo subito, che se mettiamo a frutto le

Pensare nel solco di un cammino

Il primo passo da compiere è fare i conti con 
l'individualismo che ha allungato ovunque i suoi 
tentacoli e che in misura più o meno accentuata 
ha colpito anche noi. La mentalità secolarista ha 
insinuato anche in molti credenti una riluttanza 
crescente ad aderire a quanto proposto, in mate­
ria morale ma anche di fede, dalla Chiesa. Ma

tivamente facciamo e diciamo. Si tratta di ele­
menti che vanno d'accordo o sono realtà che 
rischiano di muoversi su strade totalmente 
diverse, senza mai toccarsi? Nella nostra vita c'è 
coerenza tra ciò che riteniamo vero e i nostri 
comportamenti concreti? Arrivare ad una rispo­
sta può essere difficile, specie se si pretende di 
fare tutto da soli.

nostre doti, l’esistenza acquista sapore. Ma non 
appena ci si apre a tale prospettiva si avverte la 
necessità di strumenti di comprensione adeguati. 
C’è bisogno di formarsi, di crescere intellettual­
mente. Il tempo dello studio non può essere con­
finato nel recinto degli anni giovanili: capire 
serve per vivere, ad ogni età. E dopo la forma­
zione ricevuta da parte di altri, ecco schiudersi il 
percorso dell'autoformazione.

La voglia di cambiare induce a considerare gli 
altri non più come un pericolo per la nostra tran­
quillità, ma come un’opportunità che può facili­
tare la riuscita del nostro sforzo. Se prima teme­
vamo d’essere messi in crisi perché ci accon­
tentavamo della tranquillità approssimativa rag­
giunta. ora trovare qualcuno che ci stimola e ci fa 
scoprire nuovi punti di vista, rinforza il desiderio 
di guardare più a fondo nelle cose e di riguada­
gnare alla nostra vita spessore e profondità.

Tornare a misurare le questioni del vivere 
con le ragioni serie della fede diventa occasione 
per ritessere relazioni, andare alla ricerca di per­
sone perse per strada, smuovere sensibilità 
sopite al pari della nostra, cercare chi ha un pas­
sato di militanza, impegno, entusiasmo per pro­
spettargli un futuro che ne conservi e valorizzi 
il senso.

Per non riproporre semplicemente un indivi­
dualismo moltiplicato per cinque, dieci o venti, 
cioè la somma di tutti i nostri io. ma che resta 
tale perché circoscritto e isolato nella propria 
enclave, la ricerca va necessariamente collegata 
a quella di altri che hanno maturato la stessa con­
vinzione.

ancor più ha stemperato in tanti credenti la 
consapevolezza delle proprie radici culturali, 
profondamente intrecciate col vissuto della fede. 
Anche per diversi cattolici la storia dell'Italia 
contemporanea è riconducibile all'emancipa­
zione del Paese dal predominio ecclesiastico. Per 
taluni l'Italia, liberata dal "potere dei preti” pare



1232 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

essere nata con i referendum su divorzio e 
aborto. Ci vuol poco per rendersi conto della 
grossolanità di tali punti di vista, che non vanno 
però snobbati, perché rappresentano forse l’osta­
colo maggiore per l’avvio di un cammino profi­
cuo. Dobbiamo rimuoverli per creare lo spazio a 
fondamenta solide, indispensabili per raggiun­
gere traguardi ambiziosi. Queste fondamenta esi­
stono, ci appartengono e vanno riscoperte.

Va riguadagnato il senso di appartenenza, 
l'orgoglio per una storia ricca, costellata di espe­
rienze e di testimoni esemplari. Il cattolicesimo 
non è stato e non è oggi una componente regres­
siva della società. La consapevolezza di ciò deve 
far sorgere il desiderio di scendere in campo

aperto, per cimentarsi con i problemi dell’oggi, 
nella convinzione che la fede e il patrimonio cul­
turale da essa generato può alimentare soluzioni 
feconde per oggi.

Perché questo impegno non appaia uno sforzo 
titanico votato all’insuccesso è indispensabile 
riattivare la circolazione delle idee, individuando 
e valorizzando gli strumenti che possono soste­
nere e/o canalizzare la nostra ricerca. In questa 
prospettiva è evidente che un ruolo di primo 
piano viene assolto dai mass media, tra i quali si 
tratta di individuare quelli che meglio sono in 
grado di sorreggere l’impegno di riqualificazione 
della nostra identità.

L’obiettivo è esserci

Vogliamo aiutare la nostra fede ad ottenere 
un’efficacia storica meglio espressa di quella che 
percepiamo oggi. Senza demonizzare alcunché e 
nessuno, ma insoddisfatti della caricatura con la 
quale viene descritto il cattolicesimo. Questo ri­

chiede che il fervore interno alla comunità eccle­
siale trabocchi e si faccia sempre meglio cogliere 
anche all’esterno; come pure serve che i tanti 
"riservisti" cattolici tornino in campo, per riflet­
tere, confrontarsi e finalmente agire.

1 fronti

11 campo di azione non è accademico. In que­
stione c’è l'orientamento della nostra società, sul 
piano della mentalità, del vissuto comune, del­
la cultura in senso ampio, della stessa idea di 
persona.

Terreno di questo confronto sono tutti gli 
ambiti della vita sociale. A ogni soggetto spetterà 
individuare quelli più pertinenti alla propria

fisionomia e alle peculiarità della propria ricerca. 
Una particolare attenzione andrà rivolta agli Enti 
locali, realtà nei confronti delle quali accreditarsi 
per portare il proprio contributo nell’ambito 
degli Organismi consultivi che sempre più con­
corrono a configurare la fisionomia di un territo­
rio e della comunità che vi è insediata.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana

2. COS’È?

1233

Questa sezione presenta gli elementi essenziali del Progetto Culturale, curandone un continuo 
aggiornamento e una puntualizzazione; si giova del contributo che offriranno i diversi soggetti 
impegnati nell’impresa comune.

1. 1 CONTENUTI

Per una mappa dei contenuti

Il punto di partenza forse può essere l’obiet­
tivo indicato nel n. 85 di Fides et ratio, che defi­
nisce un "compito sapienziale” quello di tendere 
ad una “visione unitaria ed organica del sapere". 
Questo compito di "ricapitolazione e di rilancio", 
passa attraverso l'attenta considerazione dei pro­
cessi di frammentazione da tempo in atto e che 
interessano ormai lo stesso soggetto.

Di qui l’attenzione necessaria e preliminare 
agli accelerati cambiamenti in atto in questi anni. 
Essi disegnano il contesto dello stesso Progetto 
Culturale e, alla radice, pongono un sostanziale 
interrogativo sul futuro dell'uomo.

La progressiva messa a fuoco di un sintetico 
orizzonte di riferimento sull’evoluzione in corso 
serve a fornire un orientamento in ordine ai due 
obiettivi del Progetto Culturale: il rinnovamento 
della pastorale e il sostegno alla testimonianza 
dei laici nei terreni loro propri.

Il lavoro su questo arco di contenuti è compito 
dei molteplici soggetti ecclesiali ed istituzioni 
culturali, a pieno titolo protagonisti del Progetto 
Culturale, senza alcun vincolo centralistico. E gli 
apporti sono già molteplici. La scelta di fondo in 
questi primi anni di lavoro è stata di arrivane gra- 
dualmente ad una definizione dell’albero dei 
contenuti che non distingua tra cultura "alta" o 
“accademica" e comunicazione e consumo cultu­
rale. ma che sui contenuti innesti molteplici per­
corsi di elaborazione e di comunicazione.

Proprio questa esigenza ha portato alla pro­
gressiva definizione di una schematica “mappa 
dei contenuti" del Progetto Culturale (articolata 
in modo da tenere insieme snodi problematici e 
riferimenti veritativi). Nei materiali prodotti dal 
Servizio Nazionale si può vedere l’impegno di 
sviluppare il confronto, di sostenerlo con qualifi­
cati materiali, di aprirlo al più ampio ventaglio di 
interlocutori.

Avendo come premessa necessaria la valuta­
zione dinamica del cambiamento, con le radicali 
questioni che esso implica, la mappa dei conte­
nuti potrebbe essere articolata in quattro punti.

1. L'esperienza della fede, la vita di fede, dal 
momento che - come ci ha detto il Papa al Con­

vegno ecclesiale di Palermo - «il nucleo genera­
tore di ogni autentica cultura è costituito dal suo 
approccio al mistero di Dio». Quindi: una pre­
sentazione originale di quello in cui crediamo.

La dimensione religiosa, la ricerca di scopi e 
significati non soltanto mondani, il desiderio del­
l’ineffabile e del mistero stanno venendo alla luce 
in maniera sempre più esplicita, insistente e dif­
fusa. La religiosità che si va diffondendo ha però 
dei caratteri non di rado assai problematici: è 
attraversata infatti da una vena di irrazionalismo, 
forse per reazione alla pretesa di ricondurre tutto 
alla razionalità scientifica, e restringe spesso il 
proprio orizzonte alla soddisfazione di un biso­
gno soggettivo e a una ricerca di spiritualità vaga 
e indeterminata, che lascia poco spazio a un’au­
tentica apertura verso Dio e a un profondo impe­
gno di conversione del cuore e della vita.

L’accesso a questo mistero ci è dato dalla Per­
sona del Figlio di Dio fatto uomo. È Gesù Cristo, 
crocifisso e risorto, la verità di Dio e dell’uomo. 
In questa luce l'uomo scopre se stesso: il suo 
essere persona, chiamato a vivere come figlio di 
Dio nella storia, fino al suo compimento.

2. La trasmissione della fede, la cura della 
fede (si pone a questo livello la dimensione della 
“trasversalità" del Progetto Culturale rispetto alla 
pastorale).

La trasmissione della fede è una dimensione 
interiore della sua confessione. La quale è anzi­
tutto attestazione di aver ricevuto e accolto il 
Vangelo del Signore come un dono. Invitati a 
restare saldi nel Vangelo, i cristiani sono chiamati 
a diventarne annunciatori e testimoni, in un impe­
gno comunitario che si avvale della creatività per­
sonale di tutti. La missione della Chiesa si sostan­
zia dunque nel mandato di trasmettere la fede, 
custodendola e vivendola in ogni tempo e in ogni 
luogo, nelle mutevoli condizioni culturali, non 
tenendo conto delle quali il Vangelo del Signore 
risulta incomprensibile, sia nel suo contenuto dot­
trinale che nelle forme della testimonianza.

Considerate le trasformazioni culturali in atto, 
molteplici, diversificate e accelerate, la trasmis­
sione della fede è divenuta una questione più seria.



1234 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

un compito più difficile di quanto non lo sia stato 
in passato. È richiesta una capacità di lettura cri­
tica della realtà contemporanea, allo scopo di rico­
noscere quegli aspetti che in modo decisivo influi­
scono sulla crisi della trasmissione culturale in 
generale e su quella della fede in particolare. Una 
avvertita consapevolezza del contesto in cui ope­
riamo è importante anche per poter apprezzare le 
nuove opportunità offerte da alcune espressioni 
culturali inedite, aiutando il ripensamento di for­
me di annuncio tipiche del passato, divenute forse 
desuete o comunque bisognose di innovazione.

3. Le emergenze pastorali e sociali rilevanti 
perché hanno una radice ed una consistenza antro­
pologica riconducibili a diversi ambiti cruciali 
come famiglia e vita, scuola ed educazione, la­
voro, sviluppo e limiti dello stesso, con speciale 
riferimento alla questione ambientale. Si tratta di 
temi emergenti nel dibattito contemporaneo, che 
vanno individuati a partire anzitutto dalle situa­
zioni locali, ma che richiedono anche un momento 
di riflessione comune. Proprio la connotazione 
dell'emergenza, che caratterizza questi temi, ne 
impedisce una proposta programmata in partenza: 
si tratta di risvegliare un’attenzione a ciò che si 
muove nella comunità ecclesiale e nella società.

4. Alcune questioni nodali che occorre avere 
il coraggio di porre e che sono riconducibili alle 
tre aree tematiche proposte nel documento Tre 
proposte per la ricerca: libertà personale e 
sociale in campo etico: identità nazionale, iden­
tità locali, identità cristiana; interpretazione del 
reale: scienze e altri saperi.

Si tratta di tre grandi questioni, che da sempre 
caratterizzano l'avventura della fede e il suo 
incontro con le culture, e, nel concreto, il dialogo 
del credente con il non credente: la questione 
della libertà, la questione dell'identità e la que­
stione della verità. È particolarmente importante 
sottolineare che i tre temi non hanno un valore 
meramente esemplificativo. Quello che po­
tremmo chiamare l'indice dei contenuti del Pro­
getto Culturale non presenta i tre temi di ricerca

a titolo di puro esempio, come tre terreni di 
ricerca sui quali si può esercitare lo spirito di 
analisi ma che possono essere anche disattesi a 
favore di altri temi. La scelta di questi temi è, 
invece, cruciale, in quanto rappresentano quasi 
delle “condizioni di possibilità" dell'annuncio 
cristiano. La capacità di intendere correttamente 
la libertà della persona o la verità non ha tuttavia 
un valore puramente "preliminare" rispetto 
all’annuncio di fede: è anzi frutto di tale annun­
cio. Porre tali questioni all'uomo di oggi signi­
fica anzitutto metterlo in condizione di risalire 
alla matrice originariamente cristiana di larga 
parte della nostra cultura. Significa, inoltre, 
accettare il contributo che il sapere teologico può 
dare allo sviluppo culturale italiano. Le vicende 
storiche hanno confinato questo sapere al di fuori 
del mondo accademico e ai margini del dibattito 
culturale: i tempi sembrano maturi, però, per ria­
prire il confronto tra teologia e altri saperi.

Si tratta insomma di tre amplissimi settori di 
ricerca sui quali si specifica il problema della tra­
duzione culturale del Cristianesimo, che a sua 
volta può essere operata solo attraverso la “fatica 
del concetto”, una riflessione approfondita e 
coraggiosa su questi temi. Va sottolineato che, se 
le questioni sono strettamente legate al contenuto 
culturale dell'annuncio di fede, lo stile della 
discussione non dovrebbe essere confessionale, 
nel senso deteriore del termine. La convinzione 
profonda che dovrebbe animare i cristiani è la 
fiducia nella rilevanza universale dell’annuncio 
evangelico, anche dal punto di vista culturale. Allo 
stesso modo, i temi sono in sé interessanti per la 
ricerca e non perché sono i cristiani a proporli.

Sulla base di questo schematico indice occorre 
sviluppare la possibilità di elaborazione e di frui­
zione dei contenuti del Progetto, sottolineando gli 
snodi problematici e seguendo con attenzione il 
dibattito tanto dentro quanto fuori la Chiesa.

Questo lavoro, connotato "a maglie larghe", è 
affidato a tutti i soggetti che operano nella 
Chiesa: implica una comunità di intenti, di dibat­
tito e di ricerca.

2. PERSONAGGI E INTERPRETI

Nessuno dorma

Il Popolo di Dio che oggi vive in Italia è il 
soggetto primario della missione e quindi dello 
stesso Progetto Culturale. Ovviamente con dif­
ferenze di ruolo, anche assai marcate. Il lavoro

del Progetto Culturale deve essere impostato 
facendo leva sulla ricchezza delle diverse com­
ponenti di ciascuna Chiesa particolare e sulla 
dinamica della comunione.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1235

Ma sarebbe riduttivo ricercare solo all'interno 
del mondo ecclesiale i soggetti di questo impe­
gno. Se infatti la comunità cristiana può essere 
ritenuta il soggetto promotore, occorre tenere 
presente che il cammino del Progetto Culturale 
deve necessariamente prevedere un coinvolgi­
mento, a differente titolo e secondo una variegata 
articolazione, di tutte quelle persone e di quelle 
istituzioni che sono espressione della realtà terri­
toriale e sociale in cui la comunità cristiana vive. 
La cultura ha tante origini: questo vale tanto per 
la cultura di ispirazione cristiana quanto per 
quella di altra matrice. Ci sono tante persone, 
gruppi e centri che possono fare cultura e che 
fanno cultura senza appartenere alle strutture 
pastorali, senza essere né parrocchie, né Diocesi,

Parrocchia

Se l’esperienza della fede richiede di misu­
rarsi con la vita reale della gente, non può essere 
appannaggio di piccoli gruppi anche qualificati, 
ma deve essere un fatto diffuso e di popolo. 
Rimane pertanto decisivo il ruolo di quelle 
comunità radicate nel territorio, che sono le par­
rocchie. A patto che la parrocchia, come la stessa

né associazioni, né movimenti, né Istituti reli­
giosi. Ci sono anche istituzioni che hanno una 
specifica funzione di elaborazione di idee op­
pure di incidenza sul sociale o di comunicazione: 
tutte hanno una notevole valenza culturale e in­
teragiscono con la pastorale. Inoltre non vanno 
mai persi di vista i modelli di vita che circolano 
tra la gente.

Ci addentriamo dunque nell’esame dei prota­
gonisti che sono chiamati a pensare e proporre 
questa prospettiva di lavoro, a partire dalle realtà 
della comunità cristiana radicate nel territorio, 
per passare poi alle persone ed alle strutture di 
raccordo e giungere infine ai soggetti che ci aiu­
tano ad aprirci alla complessità delle questioni 
che vogliamo affrontare.

Diocesi, non sia intesa in modo autoreferenziale 
e centripeto, ma come realtà aperta e attenta a 
tutta la gente che vive nel suo territorio, alle 
istanze e agli interrogativi che lo percorrono, 
oltre che pronta ad accogliere e a mettere a frutto 
tutte le energie spirituali e culturali, i doni e i 
carismi disponibili.

Fedeli laici

Sono i laici coloro che permettono questo sta­
bile incarnarsi della comunità ecclesiale nel terri­
torio, coloro che vivono in famiglia, lavorano 
nelle fabbriche e nelle aziende, viaggiano, guar­
dano, ascoltano. Sono i laici a conoscere, meglio 
di chiunque altro, gli umori del mondo. Sono i 
primi ideatori e operatori del Progetto Culturale. 
Sarebbe riduttivo in questo caso pensare solo ai 
laici impegnati o aggregati. Il riferimento è a tutti 
coloro che sono in grado di far percepire alla 
comunità cristiana le suggestioni, gli interroga­
tivi e le idee che circolano e nello stesso tempo si 
rendono disponibili a ricercare gli strumenti, le 
occasioni e il linguaggio appropriati per soste­
nere una riflessione organica, secondo il metodo 
e lo stile del discernimento comunitario.

Tutti i laici dunque sono invitati a farsi carico 
di questa comune ricerca, in una proposta che 
sappia coinvolgere chi ha responsabilità eccle­
siali, chi si limita alla pratica religiosa, chi 
esprime un’appartenenza puramente ideale e 
anche chi è indifferente. Tutti, secondo l’apporto 
specifico proprio, sono soggetti che possono per­
mettere alla comunità cristiana di conoscere le vie 
con cui testimoniare il Vangelo. Si tratta di atti­
vare non solo gli adulti, ma anche i giovani, gli 
unici a poter raccontare alla comunità quello che

veramente si pensa e si vive nel loro mondo. E poi 
gli anzian.. E anche i bambini. Il mondo visto dal 
basso, non solo metaforicamente, potrebbe essere 
il modo per cominciare una riflessione realistica 
su ciò che siamo e dove stiamo andando. Può 
darsi che gli italiani siano sempre meno capaci di 
speranza proprio perché preoccupati soltanto di 
parlare dei bambini, e di parcheggiarli, in attesa 
che crescano. Osservarli e ascoltarli, invece, a 
cominciare proprio dalla comunità parrocchiale, 
sarebbe una scelta di grande spessore, capace di 
qualificare tutto il lavoro culturale.

Soggetto fondamentale e unificante, ancora per 
la maggior parte delle persone della nostra società 
italiana, è la famiglia, che permette di cogliere 
queste diverse figure laicali in relazione tra di loro 
e con il territorio di appartenenza. È dunque ne­
cessario scoprire e sollecitare il soggetto famiglia, 
in cui, tra l’altro, si rispecchiano le ricchezze e le 
contraddizioni della realtà sociale e dei singoli.

Altro ambito di vita fondamentale per il laico 
è quello del lavoro, che richiede oggi un approc­
cio nuovo, rispetto a quello maturato negli anni in 
cui la nostra società era segnata dai problemi 
della massiccia industrializzazione. Un contributo 
specifico potrebbe venire da una ricerca comune 
delle associazioni professionali cattoliche.



1236 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Sacerdoti, religiosi e religiose

Che cosa potrà mai fare per il Progetto Cultu­
rale chi ha dirette responsabilità di una parroc­
chia e non si ritrova un minuto libero? La vita di 
molte comunità è caratterizzata da ritmi intensi 
che gravano sulle spalle del sacerdote. In simili 
condizioni è evidente la diffidenza verso ogni 
nuova proposta.

È tutto vero e comprensibile. Ma qual è la 
posta in gioco? A che serve mantenere in piedi 
un'agenda fitta se poi la comunità rimane cieca e 
muta, incapace di pensare e parlare al territorio e 
a chi ci abita perché afferrata per la gola dagli 
impegni tipici della burocrazia pastorale, e 
quindi incapace di effettiva evangelizzazione?

Forse basterà dare una qualità diversa a ciò 
che già si fa, coniugando il pensare e il fare. Ma 
questo segnale forte deve venire chiaramente

Gruppi, associazioni e movimenti

Sono chiamati in causa i gruppi parrocchiali, 
le associazioni parrocchiali e diocesane, i movi­
menti ovunque essi si trovino. A nessuno è chie­
sto di stravolgere i propri programmi, spesso 
rigidi ed esigenti. Ma di cogliere l’importanza 
della posta in gioco, che è trasversale e interpella 
tutti. La Chiesa italiana sta cercando di muoversi 
in modo organico, con tutte le sue membra, per 
mettere il proprio enorme potenziale a servizio 
del Paese e di ogni italiano.

Occorre scegliere di fare, nella prospettiva 
comune, ciò che più viene incontro alle proprie 
competenze, ai propri interessi specifici, al pro­
prio carisma. Soprattutto occorre essere disponi­
bili a un incontro con gli altri. Il Progetto Cultu­
rale è un fatto personale e insieme comunitario. 
Fa incontrare i soggetti più diversi, nella convin­
zione che l'incontro serva a tutti. Fa incontrare 
anche la comunità ecclesiale con chi vive ai mar-

dalla persona che è chiamata a sostenere e guidare 
la comunità. In una parrocchia, o in una comunità 
religiosa che agisca comunque in un territorio, si 
tratta di individuare i fenomeni locali più interes­
santi e leggerli nella prospettiva cristiana. Ragio­
narci sopra, con l’aiuto magari di chi è abituato a 
riflettere su ciò che gli capita attorno, è una 
responsabilità dei credenti e della comunità cri­
stiana, di cui i sacerdoti sono i primi formatori.

Certo, ci sono i professionisti della cultura, 
quella alta, accademica, con il suo ricco bagaglio 
di erudizione. Ma il Progetto Culturale avrà un 
cuore vero, autentico, pulsante se avrà radici in 
ogni realtà cattolica, piccola o grande, a comin­
ciare dalla comunità parrocchiale e quindi a par­
tire dai luoghi in cui si matura un comune sentire, 
come il Consiglio Pastorale parrocchiale.

gini di essa, o si colloca del tutto fuori, ma crede 
nella forza del dialogo sincero. Com’è possibile 
che all'interno l'incontro sia difficoltoso, o man­
chi del tutto?

Ogni gruppo, associazione e movimento ha la 
sua voce. A volte forte, a volte debole. In alcuni 
casi, perfino muta. Ognuno è affezionato al pro­
prio tono di voce e sarebbe curioso il contrario. 
Ma occorre crescere. Una comunità ecclesiale 
adulta è fatta di realtà che si rendono conto che 
tante voci isolate possono lanciare al Paese solo 
deboli segnali di vita, coraggio e speranza. Se si 
uniscono e trovano le cose da dire e una forma 
condivisa con cui dirle, la speranza avrà molta 
più forza. Il Progetto Culturale vuole indurre 
ogni singola realtà a mettere da parte eventuali 
diffidenze e gelosie nel nome di qualcosa di infi­
nitamente più importante.

Vescovo

È molto difficile che il Progetto Culturale in 
una Diocesi possa muovere passi anche minimi 
senza l'appoggio, l’incoraggiamento, il coordi­
namento convinto del Vescovo. Non va dimenti­
cato d'altronde che il Progetto, nella sua formu­
lazione attuale, nasce proprio da un'intuizione 
dei Vescovi italiani, che avevano raccolto i più 
svariati segnali provenienti dalle loro comunità e 
le indicazioni dello stesso Santo Padre.

Naturalmente la prima cosa da fare può essere 
creare un referente diocesano per il Progetto, che

svolga il delicato compito di collegare il centro 
della Diocesi con le tante realtà di base, e la Dio­
cesi stessa con il Servizio Nazionale della C.E.l. 
Ma l’incarico in sé, da solo, non è sufficiente. 
L’autorità non comporta sempre, automatica- 
mente, l'autorevolezza. E di incaricati dimenti­
cati è disseminato il grande libro della burocra­
zia, anche ecclesiale.

Il Vescovo può indicare un grande obiettivo 
comune, sul versante di un’originale incarna­
zione del Vangelo per quel territorio, sul quale



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1237

chiedere a tutti di lavorare stabilendo un approdo 
concreto. Si tratta di mettere in atto procedure 
stabili e ripetute nel tempo che facciano conver­
gere qualificati contributi di parrocchie, comu­
nità, associazioni, movimenti, circoli culturali, 
scuole e quant'altro si è in grado di attivare. Il 
Vescovo può sollecitare su singoli temi o aspetti 
del vivere delle sintesi che maturino dall’espe­
rienza di vita e dalla riflessione dei credenti e

Uffici diocesani della pastorale

Sono le realtà attraverso le quali le nostre 
Diocesi elaborano le proposte con cui far fronte 
alle sfide dell'evangelizzazione e sostengono la 
formazione degli operatori della pastorale. 
Diventa urgente favorire una programmazione 
che sia il frutto della comprensione delle proble­
matiche che le diverse persone nelle loro partico­
lari situazioni di vita si trovano ad affrontare. 
Emerge pertanto l’esigenza di una struttura della 
pastorale necessariamente differenziata e perso­
nalizzata, in modo da poter raggiungere le fami­
glie, i giovani, gli anziani, le varie categorie 
sociali e professionali nelle loro specifiche 
attese, potenzialità ed esigenze. Tale articola-

Referenti diocesani

Il referente diocesano per il Progetto Cultu­
rale è una persona inserita realmente e profonda­
mente nella Diocesi. Mantiene costanti rapporti 
con il Vescovo, ma è in grado anche di interlo­
quire intelligentemente con le diverse realtà della 
pastorale e con altre istituzioni. Se manca questo 
inserimento, che si traduce in capacità di mettere 
in circolazione informazioni e di stabilire rela­
zioni, l’opera anche generosa del referente 
diventa marginale rispetto agli obicttivi che ci 
proponiamo.

11 referente deve avere consapevolezza della 
polivalenza del Progetto Culturale. Infatti il Pro­
getto Culturale ha prima di tutto una valenza 
pastorale, ma non può esaurirsi in essa, come non 
può prescindere da essa. Oltre alla valenza pasto­
rale, che riguarda tutte le dimensioni e gli ambiti, 
c’è l'attenzione alle varie espressioni della cul­
tura, anzitutto nel territorio della Diocesi, che 
non hanno tutte origine dalla pastorale. 11 con­
cetto antropologico di cultura, a cui facciamo 
riferimento, è molto comprensivo e ci permette 
di non trascurare i diversi aspetti della vita delle 
persone e delle comunità. Occorre tuttavia aver 
presente che esso non esclude il concetto più spe­
cifico, che riguarda l’approfondimento intellet-

delle comunità, come espressione comune dei 
cattolici e nello stesso tempo come proposta per 
la città e la provincia.

Il Vescovo inoltre può sollecitare ad abbrac­
ciare un lavoro comune le realtà più diverse, 
realtà che a volte, da anni, non comunicano tra di 
loro, pur appartenendo alla stessa Diocesi. Il Pro­
getto Culturale è anche superamento di isola­
menti e latitanze.

zione deve essere però espressione di una condi­
visa lettura della realtà in cui la Chiesa si trova ad 
operare e di una matura consapevolezza delle 
responsabilità dei credenti. La creatività dei 
diversi Uffici deve nascere da una crescita della 
capacità della comunità cristiana di stare dentro 
alla realtà, quindi da un maggiore spessore cultu­
rale delle proposte. Si delinea pertanto un 
comune impegno degli Uffici pastorali per l’ela­
borazione di proposte caratterizzate da spessore 
culturale e per la formazione di operatori non 
solo competenti rispetto agli specifici settori, ma 
innanzi tutto capaci di leggere la realtà e di starci 
dentro con passione.

tuale, la ricerca, il pensiero, le idee. Questo sta 
dentro al concetto antropologico di cultura e inte­
ragisce con le altre sue componenti. Bisogna 
essere attenti a questo, specialmente dove ci sono 
Università. Istituti di ricerca. Centri culturali. 
Questa prospettiva deve essere chiara per il refe­
rente. che non deve sostituirsi ai diversi soggetti, 
ma deve creare le condizioni, a partire da quelle 
basilari di conoscenza e comunicazione, perché i 
diversi soggetti possano porsi in relazione.

È importante inoltre lasciare spazio alla spon­
taneità che è frutto dell'iniziativa e della creati­
vità delle persone o dei gruppi e spesso in ultima 
analisi è frutto del dono della fede, dell'azione 
dello Spirito. Occorre saper riconoscere le situa­
zioni in cui c’è creatività e vivacità, per incorag­
giare e fare uscire dall'isolamento le persone. 
Occorre dunque prestare attenzione alla sponta­
neità per incoraggiarla e per facilitare un respiro 
comune.

Inoltre il referente deve avere uno spiccato 
senso pratico, in particolare deve essere una per­
sona capace di concretezza e di pazienza. Uno 
degli inganni in cui è facile cadere è quello di 
credere che basti dire una cosa perché questa si 
realizzi. Non è assolutamente così. Una proposta



1238 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

va pensata, ma poi occorre tradurla in pratica, 
avendo la tenacia quotidiana per attuarla. 
Occorre inoltre avere il senso del tempo e quindi 
la capacità di valutare quando è opportuno inter-

Centri culturali

Ci riferiamo ai tanti circoli cattolici chiamati 
a creare sempre più numerose occasioni di incon­
tro. di riflessione e di animazione culturale 
attorno a questioni rilevanti per la testimonianza 
dei credenti nella vita di tutti i giorni. Questi 
Centri sono sollecitati a collegarsi proficuamente 
in una sorta di rete, che renda possibile lo scam­
bio continuo di informazioni e riflessioni a par­
tire dal basso. Mettersi in rete garantirebbe anche 
da alcuni rischi, il più facile dei quali è la fram-

Mondo della teologia

È una realtà variegata, fatta di istituzioni e 
persone che operano a livelli differenti, ma che 
ha una ramificazione significativa nelle nostre 
Diocesi.

Alle Facoltà teologiche compete la responsa­
bilità di un'indagine qualificata delle questioni 
che riguardano l’esperienza di fede. Nella pro­
spettiva del Progetto Culturale il loro specifico 
contributo può essere individuato nel sostenere 
l'intelligenza cristiana a cimentarsi con assiduità 
e senza improvvisazione con la complessità dei 
temi e degli interrogativi proposti dalla costella­
zione culturale del presente. Si tratta di un com­
pito che comporta un confronto serrato con le 
diverse aree del sapere, in una dinamica di lavoro 
interdisciplinare.

Agli Istituti Superiori di scienze religiose e 
agli Istituti di scienze religiose compete la

Docenti

Sono molti i docenti che. seppure a diverso 
livello, esprimono un'appartenenza ecclesiale. 
Prima di chiedere loro come vivono, nell’eserci­
zio del loro delicato compito, la testimonianza 
cristiana, è necessario trovare le modalità con cui 
valorizzare le loro sensibilità e competenze in un 
Progetto che mette a fuoco la ricerca di forme 
nuove e credibili di trasmissione della fede. È 
necessario che questo segnale giunga a tutti i cre­
denti che hanno responsabilità educative nella 
scuola, ma a maggior ragione è importante coin­
volgere gli insegnanti di religione cattolica in un 
gioco di squadra che. nel rispetto delle loro com-

venire, ma soprattutto la disponibilità a rispettare 
i tempi di maturazione delle persone e delle ini­
ziative.

mentarietà e darebbe loro delle possibilità che, 
singolarmente, non hanno, come una maggiore 
visibilità e incisività.

Molti stanno già lavorando con entusiasmo, 
ma occorre fare di più. Sono molte le realtà meno 
attrezzate culturalmente che rischiano di rima­
nere bloccate. Eppure basterebbe poco: una pic­
cola spinta, un’idea, la consapevolezza che tutti 
devono e possono riflettere sulla propria realtà, 
sulla propria vita e ciò che la ispira.

responsabilità di sostenere percorsi formativi per 
la qualificazione degli operatori pastorali, ma 
anche dei credenti in genere che sono chiamati 
ad una testimonianza consapevole. Per queste 
realtà si tratta di definire temi e modalità orga­
nizzative che interpretino le esigenze di questo 
tempo di evangelizzazione in una situazione di 
cambiamento. Per la loro ramificazione dioce­
sana e per il loro contatto diretto con le Facoltà 
teologiche, essi possono rappresentare dei punti 
nevralgici di congiunzione tra l'esperienza di 
vita e il momento della riflessione, necessari per 
il cammino del Progetto Culturale.

Rilevante è poi il contributo che possono 
offrire i teologi e le loro associazioni sia sul ver­
sante dell'apporto critico alla riflessione e al 
dibattito, sia per l’impostazione e l’attuazione di 
significativi momenti culturali.

petenze e delle regole della loro professione, per­
metta loro di sentirsi parte attiva di un progetto 
che parte dalla comunità cristiana e che conta sul 
loro qualificato apporto. Anche in questo caso 
non si tratta di inventare cose nuove da fare, ma 
di far crescere la rete, a partire dal rapporto tra 
scuola e comunità cristiana, facendosi guidare 
dalla creatività che scatta immediatamente nel 
momento in cui ci si pone in ascolto della vita 
degli studenti e delle loro famiglie.

Un grande aiuto può venire alla comunità cri­
stiana dai docenti cattolici, a partire da quelli di 
religione, sul versante della qualificazione delle



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1239

competenze educative, grazie all'apporto di idee 
e di esperienze che insegnanti seriamente impe­
gnati nella loro professione sono in grado di 
offrire. Si tratta, anche in questo caso, di inven­
tare iniziative che mettano a contatto soprattutto

Università e istituzioni culturali

Danno vita ad un vasto e qualificato mondo in 
cui la ricerca, lo studio, l’elaborazione e la tra­
smissione del pensiero sono il frutto della colla­
borazione di persone che fanno riferimento a 
visioni di vita molto differenti e che. pertanto, 
rappresentano una grande ricchezza per la pro­
spettiva di lavoro delineata dal Progetto Cultu­
rale. 11 rapporto con questa vasta realtà è cre­
sciuto, soprattutto in seguito allo sviluppo degli

genitori e catechisti con gli insegnanti, non solo 
su temi scolastici, ma su questioni educative e 
anche su concrete iniziative di intervento edu­
cativo.

studi universitari, e pertanto è importante che 
cresca anche il rapporto che la comunità cristiana 
ha con queste istituzioni. Un ruolo di mediazione 
in questo cammino possono averlo i credenti e le 
istituzioni cattoliche che operano nel mondo 
accademico, a cui compete anche l'assunzione di 
iniziative che permettano una crescita della qua­
lità della presenza dei cattolici nei diversi campi 
dell'elaborazione culturale.

Mass media

L’ultimo tassello è anche quello decisivo. Le 
idee rischiano l'asfissia se non circolano. I mass 
media danno ossigeno alle idee facendole viag­
giare.

Quanti sono i mass media di ispirazione cat­
tolica in Italia? Carta stampata, radio, televi­
sioni? Nessuno lo può dire con esattezza. Di 
sicuro, non è la quantità a far difetto. 1 mass 
media nell’ambito del Progetto Culturale, hanno 
almeno tre compiti.

a) Informare. Un periodico e un’emittente 
locale si guardano in giro, raccolgono informa­
zioni, le pubblicano. Chi lavora nelle parrocchie, 
nelle associazioni, nei circoli culturali sa che i 
mass media d’ispirazione cattolica aspettano solo 
la notizia per poterla pubblicare. Una riflessione 
puntuale e pertinente, che termini con un giudi­
zio e una proposta è già una notizia, perché è un 
soggetto interessante come una comunità che ha 
qualcosa da dire a tutti, dimostrandosi viva, 
attenta, sensibile, intelligente. I mass media rin­
graziano e pubblicano.

b) Rilanciare. I mass media possono però 
non limitarsi a riprodurre in modo neutro le 
riflessioni altrui. Possono valutarle, trarne delle

conclusioni, farle progredire ulteriormente, rilan­
ciarle con forza, con lo stile tipico del giornali­
smo, che procede per sintesi e domande essen­
ziali e stringenti.

c) Provocare. I mass media di area catto­
lica. però, possono anche non aspettare che qual­
cosa arrivi in redazione. Possono non limitarsi a 
informare e rilanciare. Possono diventare sog­
getti del Progetto Culturale, riflettere, giudicare e 
proporre per conto proprio, e lanciare provoca­
zioni a chiunque voglia starli ad ascoltare. In 
effetti è quanto già fanno pressoché tutti i media 
d’ispirazione cattolica. E molte loro provoca­
zioni, specialmente se ben studiate e collettive 
(tante voci assieme sono meglio di una voce 
sola), finiscono sulla stampa d'area laica, a 
riprova che il mondo cattolico non è ignorato. 
Potrà raccogliere consensi o dissensi, ma la sua 
voce arriva. Se parte.

Proprio questo stretto legame tra cultura e 
comunicazione spinge a proporre e sostenere la 
figura dell’operatore per la cultura e la comuni­
cazione che faccia crescere nella comunità cri­
stiana l'attenzione e la sensibilità per un impegno 
che è e sarà sempre più strategico.

3. METODO

L'obiettivo del Progetto Culturale è recupe­
rare il valore centrale della mediazione tra fede e 
cultura, nel quadro di una piena ed efficace attua­

zione della missione evangelizzatrice della 
Chiesa. Proprio perché tale mediazione abbia un 
carattere di duratura efficacia, si pone l'accento



1240 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

su uno stile “progettuale”. La novità di tale 
impresa sta quindi nel tentativo di recuperare con 
forza l’essenziale, la radice vitale del messaggio 
cristiano, per riprendere con nuovo slancio l’an­
nuncio del Vangelo. Si tratta insomma non di fare 
cose nuove, ma di fare nuovamente, secondo i 
segni dei tempi, ciò che in passato è sempre stato 
fatto. Il cambio di atteggiamento richiede un 
cambio di prospettiva, non sempre facile da 
afferrare. Ogni cambio di paradigma richiede 
infatti di superare varie diffidenze, ma soprat­
tutto di rivedere alcune tendenze e classificazioni 
implicite nel nostro modo di vedere le cose.

È dunque importante avere presente che non 
ci si propone di formare una minoranza di cri­
stiani preparati in grado di elaborare una cultura 
cristiana, quasi una “coscienza del Cristiane­
simo”, ma di aiutare tutto il Popolo di Dio a 
motivare la propria fede. Nella convinzione che 
il Redentore ha redento anche la nostra intelli­
genza, la prospettiva del Progetto Culturale è 
tutta giocata sul binomio libertà-intelligenza in 
supporto alla fede: la libertà di una spontanea 
adesione a Cristo e la ricchezza di un’elabora­
zione approfondita della fede. La ricerca di un 
maggior contatto tra dimensioni della cultura, 
sapere della fede e vita dei credenti definisce l’o-

Due linee di azione

Le distinzioni, utili e indispensabili per impo­
stare il cammino, che a proposito del Progetto 
Culturale vengono fatte tra valenza culturale 
della pastorale ordinaria e l'impegno sulle fron­
tiere dello studio e della ricerca non può inten­
dersi come una divisione per compartimenti sta­
gni. In realtà queste due dimensioni dell’evange- 
lizzazione della cultura si compenetrano e si 
arricchiscono a vicenda e hanno costante bisogno 
l’una dell'altra. In caso diverso la pastorale ordi­
naria non riuscirebbe a interpretare le continue 
trasformazioni del nostro tempo e quindi a offrire 
a esse delle risposte, mentre la ricerca teologica e 
antropologica resterebbe priva del contesto vitale 
della comunità credente.

Fatta questa premessa, è necessario avere pre­
sente che il cammino del Progetto Culturale 
implica lo sviluppo del nucleo dei contenuti svi­
luppando i seguenti obiettivi metodologici:

• favorire un cammino di convergenza e di 
promozione pastorale:

• promuovere iniziative per l’investimento e 
la promozione culturale.

Sul primo versante si tratta di sviluppare, 
anche sulla base di esempi di lavoro già in atto, il

rizzonte di riferimento: ciascuno deve essere 
messo in grado di poter liberamente credere in 
Cristo in piena e spontanea adesione, senza “sin­
dromi di subalternità" nei confronti della cultura 
contemporanea.

La pastorale della cultura è una parte essen­
ziale del lavoro da svolgere, ma non è la sola. 
Non si tratta solo di istituire un dialogo, per 
quanto sistematico, con i vari ambiti e le varie 
espressioni della cultura contemporanea. In 
quanto soggetto capace di produrre cultura (sia 
essa “alta” o “diffusa"), tutto il Popolo di Dio è 
chiamato a elaborare consapevolmente l’intera­
zione tra i contenuti essenziali della fede e le 
caratteristiche salienti della cultura contempora­
nea. Una simile impresa può essere affrontata 
solo attraverso una prospettiva ampia, che eviti 
di ridursi a obiettivi di breve periodo e tenendo 
comunque presente un sano realismo circa i 
mezzi e le possibilità. L’urgenza di una simile 
prospettiva sorge infatti anche dalla constata­
zione della scarsità di tali mezzi e dalla necessità 
di invertire la tendenza. Simili difficoltà vanno 
tenute in debito conto al momento di tracciare gli 
obiettivi concreti e la valutazione dei risultati 
raggiunti.

ruolo e l’identità dei referenti diocesani e la 
figura degli operatori per la cultura e la comuni­
cazione, valorizzando un'ampia rete di sinergie. 
Inoltre si pone il problema dell'iniziativa nelle 
istituzioni, nella società e nella politica, e dunque 
quello dei luoghi e delle occasioni di confronto, 
di incontro e di discussione anche su temi politici 
e amministrativi.

Per quanto concerne l'investimento, nel 
campo dell'animazione culturale, anche con rife­
rimento alla presenza dei cattolici nell’Univer­
sità, nella ricerca e nel sistema della comunica­
zione. ci può essere un ruolo di investimento 
mirato e di sollecitazione di tipo “metodologico" 
o "esemplificativo". Molto si può fare anche 
valorizzando e “riposizionando” diverse risorse 
già in campo, a partire da quelle che fanno capo 
ad istanze di coordinamento operanti presso la 
C.E.I., dagli Istituti di scienze religiose alle 
Scuole di formazione.

Anche in questo caso il metodo di lavoro è 
volto più a stimolare esperienze ed iniziative, che 
a proporre programmi e direttive, ma sembra 
urgente pensare anche ulteriori articolazioni 
organizzative, che valorizzino la convergenza e



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1241

nello stesso tempo l'iniziativa. Nello schema del­
l’ulteriore sviluppo del Progetto Culturale il qua­
dro dei contenuti può essere insomma pensato 
come una sorta di motore, che deve essere sem­
pre alimentato da un lato e dall'altro portare ad 
operare. Nella variegata articolazione della 
comunità ecclesiale l’ulteriore sviluppo del Pro­
getto implica questa sorta di incrocio, che valo­
rizzi il gusto, la fatica, il tempo e le condizioni 
per pensare e per questa strada il gusto dell’ope­
rosità, del l’intrapresa, dell’investimento.

Certo il compito è arduo, in particolare nelle 
condizioni di questi anni. D'altro canto lavorare 
sui contenuti e nello stesso tempo trovare le for­
mule organizzative adeguate perché lo sviluppo 
della fatica del pensare non resti meramente 
accademico è la condizione perché il Progetto 
Culturale giochi il ruolo che gli è stato affidato, 
in questo passaggio storico. Essere, in termini 
organizzativamente adeguati, una “utilità di

La presenza nel territorio

Lo stile di lavoro è caratterizzato dalle imma­
gini della rete, della piazza, cioè di una realtà 
aperta, in movimento, in cui si trovano ad ope­
rare molti soggetti, ciascuno con la propria iden­
tità, ma in forte relazione. È questa pluralità di 
soggetti che concorre a disegnare il progetto, che 
non può essere pertanto statico, ma è continua- 
mente arricchito dalla diversa identità degli ope­
ratori e dal loro radicamento territoriale. D'altra 
parte ciò che permette una convergenza è il fatto 
di ritrovarsi in un orizzonte comune e di lavorare 
attorno a un nucleo di contenuti condivisi.

L’obiettivo di lavoro è il seguente: creare 
nelle molte e variegate realtà territoriali una 
sinergia tra persone e istituzioni che a diverso 
titolo e a livelli differenti concorrano a dare spes­
sore culturale alla testimonianza cristiana. 
Risulta pertanto un po’ forzata nella traduzione 
del Progetto Culturale la suddivisione tra anima­
zione e ricerca. È evidente che l’una e l’altra non 
possono mancare, ma più che rappresentare due 
aree differenti, quasi a voler distinguere lo studio 
dall'azione, esse richiamano la necessità di 
tenere unite la fatica del pensare e quella del fare.

È da potenziare dunque la modalità operativa 
della rete territoriale, che permette di partire dal­
l’esistente, valorizzando le risorse di persone e di 
strutture già presenti ed operanti (ad esempio nel 
mondo accademico e scientifico in genere, nel 
mondo teologico, nelle istituzioni e nei Centri 
culturali, nel campo dell'arte. ma anche in quelli 
del cinema e del teatro, nei mezzi di comunica-

sistema”, per la Chiesa e per i cattolici, e dunque 
per la società italiana, nei viluppi di un processo 
di cambiamento strutturale e perciò lungo e com­
plesso, così da dare concretezza ad espressioni ed 
esigenze che rischierebbero altrimenti di suonare 
un po’ retoriche o velleitarie, come quella di una 
“progettualità nuova” o anche quella stessa di 
una nuova spiritualità. Evidentemente tutti atten­
diamo dei frutti, insieme culturali e spirituali.

Non possiamo dimenticare che l’idea del Pro­
getto Culturale rappresenta lo sviluppo e il frutto 
di un decennio dedicato alla “testimonianza della 
carità" e al Giubileo. Per questo c’è bisogno di 
un programma di lavoro, che deve necessaria­
mente essere il frutto di una comunità di lavoro 
composta da tutti i diversi soggetti, radicata nelle 
diverse realtà territoriali del nostro Paese e nello 
stesso tempo costituita in realtà nazionale, di cui 
il Servizio Nazionale, come dice la parola stessa, 
è a disposizione.

zione, nell’organizzazione del tempo libero, oltre 
che nei diversi ambiti in cui si articola la pasto­
rale), ma permette nello stesso tempo di elabo­
rare interventi che interpretino i bisogni e le 
attese presenti in una precisa comunità, rappor­
tandola ad un cammino di più ampio respiro.

La programmazione di iniziative che favori­
sca il lavoro comune dei diversi soggetti attorno 
ad obiettivi mirati è la strada scelta per mettere in 
moto la dinamica di raccordo. Ci potrà essere 
bisogno di chi promuove occasioni di incontro e 
in tale prospettiva si colloca il ruolo del Servizio 
Nazionale e dei referenti diocesani, ma occorre 
ribadire che i protagonisti chiamati a mettersi in 
gioco sono tutti i soggetti. È auspicabile che l’i­
niziativa di mettere insieme le persone per elabo­
rare proposte venga assunta da quelle realtà che 
da tempo operano, anche autorevolmente, sul 
versante della mediazione culturale, superando 
un certo atteggiamento autoreferenziale che 
impedisce loro di riconoscersi come parte di 
un'articolata realtà. Occorre anche vincere le 
resistenze provenienti dal campo della pastorale, 
che portano a ritenere irrilevanti rispetto all'im­
pegno dell'evangelizzazione le persone e le isti­
tuzioni impegnate nel mondo della cultura. Si 
tratta di dare forma a nuove modalità operative, 
sapendo tradurre comportamenti a partire da due 
dimensioni fondamentali per l'esperienza cri­
stiana: l'incarnazione e la comunione.

Va anche riconosciuta la necessità di giungere 
a proposte rilanciate a livello nazionale, da rea-



1242 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

lizzare con il concorso dei diversi soggetti. Ma 
esse, in tale dinamica, non sono il frutto di "pen­
sate" elaborate a tavolino, ma l'approdo di un 
laboratorio di idee e di iniziative partite dal 
basso.

È evidente che il Progetto Culturale non può 
procedere per vie dirigistiche, come fosse un’ini­
ziativa imposta dall'alto. Si tratta invece di dare 
vita ad un dialogo a molte voci, a un'opera di 
comunicazione personale e capillare per aiutare

Il Forum del Progetto Culturale

Nel quadro degli Orientamenti pastorali della 
Chiesa italiana per il primo decennio del Due­
mila, il Forum del Progetto Culturale può essere 
pensato come un’occasione in cui esercitare con­
cretamente il discernimento sui processi culturali 
in atto. La cifra del Forum (un momento di incon­
tro e confronto, in cui emerge il nesso tra elabo­
razione culturale e vita della Chiesa e del Popolo 
di Dio) è proprio la riflessione su quei bisogni 
culturali e pastorali che costituiscono il terreno 
per l'annuncio evangelico. Si tratta di gettare le 
basi di una riflessione aperta, che la Chiesa in Ita­
lia offre come un servizio, su temi rilevanti per la 
crescita delle persone e della collettività.

Nel 111 Forum su "Mutamenti culturali, fede 
cristiana e crescita della libertà", è riemersa 
come centrale una questione antropologica, c 
insieme l’esigenza di declinarla in termini nuovi 
rispetto alla tradizione: la persona (maschio e

Il cantiere del Progetto Culturale

L'obiettivo è quello di giungere a un pro­
gramma operativo radicato nel territorio, elabo­
rato grazie all’apporto dei diversi soggetti inte­
ressati, condiviso e articolato, con respiro plu­
riennale.

Tutti i versanti dell'animazione pastorale 
richiedono una capacità di fare emergere le que­
stioni di fondo su cui il credente è tenuto a misu­
rarsi ogni giorno per verificare la credibilità della 
testimonianza personale e comunitaria. Per que­
sto, anche se l'origine di questa proposta è 
intraecclesiale, è importante creare subito occa­
sioni di confronto con realtà esterne significative 
per il territorio. Si tratta infatti di ripensare le 
forme adeguate con cui vivere la fedeltà al Van­
gelo a livello personale e comunitario, non 
lasciandosi imbrigliare da sintesi precostituite.

Sul piano del metodo, le iniziative dovranno 
tenere conto dei diversi possibili approcci per 
favorire un'effettiva comunicabilità dei contenuti

la comunità ecclesiale a divenire più attenta alle 
trasformazioni culturali che stiamo vivendo, 
affinché interagisca positivamente con esse, e per 
stimolare le persone a interpretare e vivere in una 
prospettiva più espressamente cristiana tutte le 
responsabilità e le situazioni in cui si imbattono 
quotidianamente. Al fine di favorire tale azione 
convergente di realtà diverse, vengono strutturati 
due percorsi che insieme concorrono a rendere 
presente la proposta del Progetto Culturale.

femmina) è evidentemente crocevia (nel senso 
insieme di oggetto e/o soggetto) dei processi di 
accelerazione che caratterizzano il tempo pre­
sente nei più diversi ambiti della vita.

Con il contributo del Forum ci si propone di 
cogliere gli scenari e i problemi che, nel giro di 
cinque-dieci anni, porteranno a ridefinire il con­
cetto di “uomo" o, se si preferisce, di persona. Si 
tratta quindi di rinnovare gli approcci disciplinari 
tradizionali, aggiornandoli alle questioni che si 
pongono oggi con maggior forza.

E necessario che il Forum elabori una rifles­
sione seria e di alto profilo, ma nello stesso 
tempo offra materiale da mettere in circolazione 
attraverso strumenti agili, che potranno essere 
pubblicati per favorire una circolazione delle 
tematiche poste all'ordine del giorno e un loro 
approfondimento, anche a livello delle comunità 
cristiane.

a diversi soggetti. Alcune tipologie sono state 
abbondantemente sperimentate in questi anni 
(convegni, corsi di aggiornamento, dialoghi pub­
blici, conferenze stampa, spettacoli, mostre, per­
corsi multimediali, forum via Internet, pubblica­
zioni), ma è necessario favorire la ricerca crea­
tiva di proposte che sappiano comunicare e coin­
volgere.

Il primo passo necessario è quello della 
ricerca di coordinamento contenutistico e meto­
dologico, perché ciascuno si colga parte di un 
cammino comune. Le iniziative di livello dioce­
sano, ma anche regionale, frutto di questa colla­
borazione, verranno rilanciate dal Servizio 
Nazionale per il Progetto Culturale, che avrà il 
compito di favorire la circolazione di informa­
zioni, di garantire un respiro ampio alle attività e 
alle tematiche sviluppate e di supportare anche 
organizzativamente lo sviluppo della rete.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1243

4. TAPPE DI UN CAMMINO

L'ideazione del Progetto Culturale (settembre 1994 - gennaio 1997)

1. La prima proposta
(Montecassino, 19 settembre 1994)
Nella sua prolusione al Consiglio Permanente 

della C.E.I., il Cardinale Presidente Camillo 
Ruini fa per la prima volta un accenno a "un Pro­
getto Culturale”. La Presidenza della C.E.I. 
decide di giocare il peso della comunità eccle­
siale sul terreno della cultura, come terreno di 
incontro tra la missione propria della Chiesa e le 
esigenze più urgenti della Nazione.

2. Progetto o prospettiva?
(Roma. 23 gennaio 1995)
Il pluralismo culturale non solo non esclude, 

ma esige un Progetto Culturale, e proprio per 
mostrarne l’apertura e la dinamica, il Cardinale 
Presidente comincia anche ad usare il termine 
"prospettiva”.

3. Culturale o pastorale?
(Roma. 22 maggio 1995)
Per la prima volta i Vescovi riflettono in 

maniera collegiale sul Progetto Culturale nel­
l’Assemblea ordinaria. Per rispondere ad alcune 
preoccupazioni fatte presenti dai Vescovi, 
emerge la proposta di parlare di Progetto pasto­
rale con valenze culturali.

4. Dai Vescovi a tutta la Chiesa
(Palermo, 20-24 novembre 1995)
Il Convegno ecclesiale di Palermo si può 

considerare una vera esperienza di progettazio­
ne culturale. Più direttamente, riguardo al Pro­

getto, si può dire che attorno ad esso si registra 
un sostegno corale, sia con l’autorevole inter­
vento del Papa, che con il consenso dell’assem­
blea.

5. / tre Seminari di studio
(Roma, settembre - ottobre 1996)
In tre distinti appuntamenti vengono convo­

cati esperti delle diverse discipline e del mondo 
della cultura per sviluppare i contenuti del Pro­
getto Culturale:

- “Chiesa e cattolicesimo in Italia dopo il 
Concilio" (19-20 settembre);

- "La comunicazione sociale oggi, le sue 
prospettive e l'impegno della Chiesa" (26-27 
settembre);

- "Antropologia cristiana e cultura contem­
poranea" (2-3 ottobre).

6. Il varo del Progetto
(Collevalenza. 11-14 novembre 1996)
Nell’Assemblea straordinaria i Vescovi deli­

neano motivazioni, nucleo fondativo, nucleo 
contenutistico, nucleo operativo e nucleo comu­
nicativo del Progetto Culturale.

7. Una prima proposta di lavoro
(Roma, 28 gennaio 1997)
Si tratta della charta magna del Progetto Cul­

turale. un testo pubblicato a cura della Presidenza 
della C.E.I., che ridice il tutto e nello stesso 
tempo rappresenta il concreto avvio della 
seconda fase del cammino, quella operativa.

Lo sviluppo della proposta

Nel mese di marzo 1997 viene costituito 
presso la Segreteria Generale della C.E.I. il Ser­
vizio Nazionale per il Progetto Culturale, come 
previsto al n. 7 della prima proposta di lavoro. 
Il suo organico verrà completato nel mese di 
settembre 1997, con la presenza a Roma di un 
coordinatore, di un responsabile organizzativo, 
di due collaboratori, di una segretaria e con 
la collaborazione esterna di tre sacerdoti con­
sulenti.

1. Il primo anno 1997-1998
L’attività viene avviata con la preparazione 

del primo Forum del Progetto Culturale (Roma.

24-25 ottobre 1997), a cui sono invitati esponenti 
cattolici del mondo accademico, teologico, arti­
stico, culturale, delle comunicazioni ed eccle­
siale. insieme ad alcuni Vescovi. Si tratta di una 
prima occasione per lavorare attorno alla propo­
sta organica del Progetto Culturale e per solleci­
tare un dialogo tra persone che hanno alte 
responsabilità sul versante culturale e su quello 
ecclesiale, ma per le quali non sono frequenti 
occasioni di confronto.

Il primo anno di attività è dedicato al coinvol­
gimento dei diversi soggetti invitati a offrire il 
loro apporto sia sul piano dei contenuti, che su 
quello della traduzione operativa delle linee di



1244 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

lavoro. In tale prospettiva, con la collaborazione 
dei Vescovi, viene creata una rete di referenti 
diocesani per il Progetto Culturale, per i quali è 
previsto un primo Incontro nazionale (Roma, 15- 
16 maggio 1998).

Insieme alla Consulta Nazionale delle ag­
gregazioni laicali viene delineato un percorso, 
che porta alla realizzazione dell’incontro delle 
associazioni, movimenti, gruppi ecclesiali 
insieme alle aggregazioni e associazioni profes­
sionali di ispirazione cristiana (Roma, 13 giugno 
1998).

Per i Centri culturali cattolici, viene avviata 
una verifica del censimento già realizzato su ini­
ziativa del Pontificio Consiglio della Cultura in 
collaborazione con la Commissione Episcopale 
C.E.I. per l'educazione cattolica, la scuola e l’U­
niversità. Tale verifica porta alla creazione di un 
archivio dei Centri culturali e alla pubblicazione 
del “Foglio di collegamento", uno strumento 
che si propone di rispondere alla richiesta di 
favorire lo scambio di informazioni e di idee, 
emersa chiaramente dalle risposte al questionario 
inviato agli stessi Centri.

In considerazione della trasversalità del Pro­
getto Culturale rispetto agli ambiti della pasto­
rale, vengono avviati subito nel primo anno con­
tatti con e tra i diversi Uffici della C.E.I., con l’o­
biettivo di far emergere meglio il rapporto tra 
evangelizzazione e cultura.

Si ricerca un coinvolgimento dei teologi attra­
verso contatti e incontri con le Facoltà teolo­
giche, con le associazioni teologiche e con le 
riviste.

Sul piano dei contenuti vengono avviati tre 
distinti gruppi di ricerca attorno ai seguenti temi:

- libertà personale e sociale in campo etico;
- identità nazionale, identità locali, identità 

cristiana;
- interpretazione del reale: scienze e altri 

saperi.

2. Il secondo anno 1998-1999
Nel corso del secondo anno viene rafforzata la 

rete dei soggetti che danno forma al cammino del 
Progetto Culturale, soprattutto in rapporto alle 
diverse realtà territoriali.

Il foglio di collegamento, trasformato in 
"Osservatorio comunicazione e cultura" in col­
laborazione con l’Ufficio Nazionale per le comu­
nicazioni sociali, pubblica le attività che vengono 
realizzate nelle Diocesi e a livello nazionale. Si 
intende in tal modo far conoscere modalità 
concrete di attuazione delle linee del Progetto 
Culturale.

Nel corso dell’anno vengono incontrati in 
ogni Regione i referenti diocesani per ricercare 
possibili forme di collaborazione e per analizzare 
questioni comuni, rispetto alle quali concordare 
strategie di intervento. In alcune Regioni tali 
incontri sono allargati ai responsabili dei Centri 
culturali locali.

Con la pubblicazione del sussidio Tre propo­
ste per la ricerca vengono rilanciati i temi 
oggetto di approfondimento nel corso del primo 
anno, sui quali viene avviata la possibilità di pre­
sentare progetti di ricerca per i quali sono previ­
ste forme di sostegno economico, sulla base di 
criteri indicati da un “Comitato di consulenza 
scientifica". Questo porta nella primavera e nel­
l’estate alla realizzazione di alcuni momenti di 
approfondimento, con il coinvolgimento di insi­
gni docenti e di giovani studiosi, da parte di enti 
diversi e in collaborazione con il Servizio Nazio­
nale per il Progetto Culturale.

Sul tema dell’identità nazionale viene realiz­
zato un incontro in collaborazione con le Asso­
ciazioni teologiche (Roma, 9-10 ottobre 1998).

Continua il coinvolgimento dei diversi sog­
getti, con incontri di religiose (Cascia, 12 set­
tembre 1998; Reggio Calabria, 16 ottobre 1998; 
Pompei, 13-15 novembre 1998, e in diverse 
Regioni su iniziativa degli organismi locali), con 
l'incontro dei direttori delle riviste di cultura reli­
giosa (Roma. 4 giugno 1999), mentre per le rivi­
ste teologiche viene curato lo stand alla Fiera del 
libro di Torino (12-16 maggio 1999).

Oltre al Forum del Progetto Culturale sul 
tema "Cattolici italiani e orizzonti europei" 
(Roma, 4-5 dicembre 1998), vengono organizzati 
il secondo incontro delle aggregazioni laicali 
sulla questione educativa (Roma, 12 giugno 
1999), il Seminario sulla figura dell'operatore 
pastorale della comunicazione e della cultura 
in collaborazione con l'Ufficio Nazionale per 
le comunicazioni sociali (Chianciano, 24-26 giu­
gno 1999), l'incontro su "Progetto Culturale e 
Mezzogiorno d'Italia" in collaborazione con la 
Conferenza Episcopale Calabra e altri organismi 
locali (Villa San Giovanni (RC), 22-23 giugno 
1999).

Nel corso dell'anno giungono a maturazione 
alcune iniziative frutto della collaborazione con i 
diversi Uffici Nazionali della C.E.I., con i quali è 
stata avviata un’intensa collaborazione.

3. Il terzo anno 1999-2000
Si delineano meglio i diversi campi di azione. 

A sostegno di iniziative di studio e di confronto 
tra esperti su questioni riconducibili ai tre temi di



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1245

ricerca vengono approvati e cofinanziati, insieme 
ad altri enti interessati, sedici progetti che preve­
dono la realizzazione già nel corso dell’anno di 
undici eventi. Il programma delle attività previste 
da diversi progetti si sviluppa nell’arco di più 
anni, concludendosi con la pubblicazione del 
materiale elaborato.

Si tiene il terzo Forum del Progetto Culturale 
sul tema "Mutamenti culturali, fede cristiana 
e crescita della libertà" (Pieve di Cento [BO], 
24-25 marzo 2(XX)) e vengono programmati quat­
tro incontri interregionali nella primavera 2(XX), 
per affrontare dei nodi emersi nell’attuazione del 
Progetto Culturale: quello della valorizzazione 
del patrimonio artistico (Roma. 20 maggio 
2000), quello della trasmissione della fede 
(Padova, 27 maggio 2000), quello della valo­
rizzazione dei Centri di studio della teolo­
gia (Salerno, 3 giugno 2000) e quello dell’ela­
borazione di strategie culturali (Milano, 24 giu­
gno 2000).

Nel corso dell’anno diversi referenti dioce­
sani e Centri culturali offrono un prezioso servi­
zio per sostenere iniziative che permettano di 
vivere anche la dimensione culturale del Giubi­
leo. Viene data ampia documentazione attraver­
so le pagine dell’Osservatorio comunicazione e 
cultura.

Nella prospettiva dello sviluppo delle dinami­
che di raccordo, sono da segnalare il Simposio 
con la Fondazione Migrantes sui risvolti culturali 
del fenomeno migratorio (Roma, 23 ottobre 
1999), il Convegno dell’Ufficio Nazionale per le 
comunicazioni sociali, all'interno del quale viene 
presentata la figura dell'operatore per la cultura e 
la comunicazione (Pescara, 11-13 novembre 
1999), la proposta di un'iniziativa diocesana in 
occasione della settimana della cultura, formu­
lata con l'Ufficio Nazionale per i beni culturali 
ecclesiastici (27 marzo-2 aprile 2000), l'avvio di 
un gruppo nazionale di studio sul tema della 
responsabilità verso il creato, insieme all'Ufficio 
Nazionale per i problemi sociali e il lavoro (3 
giugno 2000. In collaborazione con l’Ufficio 
Nazionale per le comunicazioni sociali e con 
l’Ufficio Nazionale per la cooperazione missio­
naria viene proposta la rappresentazione dello 
spettacolo teatrale Terra e cielo di Roberto 
Cavosi in diverse città italiane (primi mesi del 
2000).

Le pubblicazioni del Servizio Nazionale met­
tono in circolazione il materiale dei diversi 
incontri. Inoltre viene incrementata la pagina 
www.progettoculturale.it con nuovi servizi.

4 Il quarto anno 2000-2001
E previsto il cofinanziamento di sei nuovi 

progetti di ricerca, mentre vengono pubblicati i 
primi tre volumi, frutto delle attività sostenute 
nel corso degli anni precedenti.

In collaborazione con l’Ufficio Nazionale per 
l’educazione, la scuola e l’Università parte un 
gruppo di lavoro sui temi delle riforme scolasti­
che. Con l’Ufficio Nazionale per la cooperazione 
missionaria tra le Chiese viene avviata una Com­
missione su "Missioni e Progetto Culturale". 
Con l’Ufficio Nazionale per i problemi sociali ed 
il lavoro è stato istituito un gruppo di studio sulla 
responsabilità verso il creato.

Sono da segnalare: l'incontro delle riviste teo­
logiche e di cultura religiosa sulle prospettive di 
lavoro dopo il Giubileo (Roma. 13 ottobre 2000); 
la presentazione del volume Dopo 2000 anni di 
Cristianesimo, realizzato in collaborazione con 
la casa editrice Mondadori (Roma. 15 novembre 
2(X)0); tre Seminari di studio su "Spiritualità e 
Progetto Culturale" (Roma, 10-11 novembre 
2000), "Cattolicesimo popolare, devozioni e 
Progetto Culturale" (Roma, 24-25 novembre 
2(XX)) e "Trasmissione della fede e Progetto Cul­
turale" (Roma, 23-24 marzo 2001).

Un appuntamento significativo è stato l’In­
contro Nazionale dei referenti diocesani, dei rap­
presentanti dei Centri culturali e delle aggrega­
zioni laicali (Roma. 15-17 febbraio 2001 ), che ha 
rappresentato il momento di lancio della propo­
sta del "cantiere del Progetto Culturale”.

In collaborazione con l’Unione degli Editori e 
dei Librai Cattolici Italiani e l’Ufficio per l’Inse­
gnamento della religione cattolica della Diocesi 
di Bologna, viene realizzato uno stand di esposi­
zione di testi per l’insegnamento della religione 
cattolica all’intemo della "Fiera del libro per 
ragazzi” (Bologna. 4-7 aprile 2001 ). In collabora­
zione con l'Associazione Sant'Anselmo per la 
promozione della cultura teologica e religiosa, la 
Diocesi di Torino, l'Unione degli Editori e dei 
Librai Cattolici Italiani e la Regione Piemonte, 
viene promossa, nell'ambito della “Fiera del 
libro” (Torino, 17-21 maggio 2001), l'esposi­
zione libraria e multimediale "Una cultura per 
l'uomo. Itinerari di lettura nella cultura cristiana 
nell'Italia multireligiosa del Terzo Millennio".

È in corso la pubblicazione di diversi volumi 
che ripropongono, anche in vista dell’anima­
zione pastorale, i temi affrontati nei primi anni. 
Inoltre è in fase di preparazione il IV Forum del 
Progetto Culturale, previsto a Roma il 30 novem­
bre e 1° dicembre 2001.

http://www.progettoculturale.it


1246 Atti delia Conferenza Episcopale Italiana

Il Progetto Culturale in bit e libri...

! bit...

il sito www.progettoculturale.it permette una 
rapida interazione con il Servizio Nazionale per 
il Progetto Culturale. I principali servizi offerti 
sono:

• "Di che cosa parliamo": presenta i temi di 
riflessione proposti alla ricerca e una bibliografia 
sul Progetto Culturale;

• "Chi abita la piazza": presenta i soggetti 
del Progetto Culturale (tra cui i referenti dioce­
sani e i Centri culturali);

• "Bacheca": propone un servizio interattivo 
di riflessione su temi di attualità, che permette di 
lasciare un proprio messaggio e di consultare gli 
archivi dei temi che già sono stati discussi;

• "Calendario”: presenta gli appuntamenti 
del Progetto Culturale;

• "Servizio Nazionale per il Progetto Cultu­
rale": presenta il Servizio Nazionale, le pubbli­
cazioni e l’archivio.

...e i libri
I principali testi che si riferiscono alla gene­

si dell’iniziativa del Progetto Culturale si trova­
no in:
- Camillo Ruini, Per un Progetto Culturale 

orientato in senso cristiano, Piemme, Casale 
Monferrato (AL) 1996;

- Conferenza Episcopale Italiana, Il Vangelo 
della carità per una nuova società in Italia. 
Atti del III Convegno ecclesiale (Palermo, 20- 
24 novembre 1995), AVE, Roma 1997.
Il Servizio Nazionale per il Progetto Culturale 

è stato costituito presso la Segreteria Generale 
della C.E.I. dal 1997, dopo la pubblicazione del 
documento della Presidenza della C.E.I., Pro­
getto Culturale orientato in senso cristiano. Una 
prima proposta di lavoro. A questo documento 
ha fatto seguito, nel 1998, il sussidio Tre propo­
ste per la ricerca, volto a delincare tre percorsi di 
ricerca su cui concentrare l'attenz.ione.

Le attività di ricerca e promozione culturale 
svolte in questi anni sono raccolte nei seguenti 
volumi, pubblicati a cura del Servizio Nazionale: 
- Cattolici in Italia tra fede e cultura. Materiali 

per il Progetto Culturale, Vita e Pensiero, 
Milano 1997;

- Fede, libertà, intelligenza. Forum del Progetto 
Culturale, Piemme, Casale Monferrato 1998;

- Identità nazionale, culturale e religiosa, San 
Paolo, Cinisello Balsamo 1999;

- Migrazioni e Progetto Culturale. Quaderno di 
"Servizio Migranti" n. 29, Roma 1999;

- L'Europa sfida e problemi per i cattolici, 
EDB, Bologna 2000;

- Per una libertà responsabile, Messaggero, 
Padova 2000;

- Interpretazioni del reale: teologia, filosofia e 
scienze in dialogo, PUL Mursia, Roma 2000; 
Dopo 2000 anni di Cristianesimo, Mondadori. 
Milano 2000;

- Cambiamento culturale e fede cristiana - Stru­
menti di riflessione e lavoro, LDC, Torino 
2(XX);

- // Progetto Culturale della Chiesa italiana e 
l'idea di cultura. Glossa. Milano 2000;

- Fede e ragione - Schede per la discussione a 
partire dall'Enciclica di Giovanni Paolo II, 
Paoline. Milano 2001;
Libertà delta fede e mutamenti culturali, EDB. 
Bologna 2001;

- Etica pubblica e pluralismo, Messaggero, 
Padova 2001;

- Memoria dell’origine, PUL Mursia, Roma 
2001;

- Bioetica, diritti umani e multietnicità, San 
Paolo, Cinisello Balsamo 2001;

- L'identità cristiana tra località e universalità. 
Studium, Roma 2001.
Altro materiale è stato pubblicato nei "Qua­

derni della Segreteria Generale della C.E.I.”: 
- Atti dell’Incontro nazionale dei Referenti dio­

cesani per il Progetto Culturale, n. 17, luglio 
1998;

- Atti del!'Incontro delle aggregazioni laicali, n. 
21, settembre 1998;

- Atti del Convegno di studi su "Progetto Cultu­
rale e Mezzogiorno d'Italia". n. 30, novembre 
1999;

- Atti dell'Incontro sulla figura dell'operatore 
per la cultura e la comunicazione, n. 32. 
novembre 1999;
Atti degli Incontri delle Riviste di cultura reli­
giosa e delle Aggregazioni laicali, n. 36, 
novembre 1999;

- Atti degli Incontri interregionali dell'anno 
2000, n. 35. dicembre 2(XX);

- Atti del Seminario di studiti su "Spiritualità e 
Progetto Culturale", n. 5, marzo 2001;
Atti del Seminario di studio su “Cattolicesimo 
popolare, devozioni e Progetto Culturale", n. 
18, luglio 2001.

http://www.progettoculturale.it


Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1247

3. COSA FARE?
Questa sezione raccoglie schede sintetiche su attività da realizzare con riferimento ai diversi 
ambiti e temi del Progetto Culturale. Si tratta di un “cantiere" in continuo progresso, che fa tesoro 
delle proposte di numerosi soggetti impegnati nella realizzazione del Progetto Culturale.

1. L’INTERVENTO CULTURALE NEL TERRITORIO*

Intervenire culturalmente nel territorio signi­
fica fare i conti non con un elemento ‘•perife­
rico", ma con la "condizione umana” così come 
essa ci si presenta nell'attualità dei suoi bisogni, 
dei suoi problemi e delle sue domande, delle sue 
attese e delle sue difficoltà.

Perciò “territorio” - che si potrebbe anche 
considerare il “contesto storico culturale”, ossia 
l'ambiente in cui gli uomini e le donne del nostro 
tempo vivono - non solo è oggetto su cui eserci­
tare un'azione, ma è anche il punto di verifica di 
qualsiasi progetto che lo riguardi e, per molti 
aspetti, si presenta come il punto di osservazione 
privilegiato per scorgere la complessità dei rap­
porti che intercorrono fra cultura e società.

La complessità della situazione storica e 
sociale in cui viviamo, gli innumerevoli livelli e 
aspetti che la caratterizzano, rendono da subito 
avvertiti che ingenuo sarebbe considerare suffi­
ciente un’unica e sola modalità di intervento. 
D’altra parte sarebbe superficiale affidare ad una 
forma organizzativa il compito di proporre e pro­
durre un novità significativa in ambito culturale. 
Una migliore organizzazione può certo favorire 
lo sviluppo e l'attuazione di certe iniziative, ma 
non può esserne l'origine né l’anima.

Gli elementi costitutivi di un intervento cultu­
rale sono dunque:

• la scoperta e la valorizzazione della persona 
e dell'intelligenza di cui essa è capace;

• il superamento della contrapposizione fra 
cultura laica e cultura cattolica, intese, secondo 
una diffusa e tuttavia errata opinione, la prima

Caratteristiche di un intervento

a) La natura di un’azione culturale è sempre 
un incontro fra persone. In tal senso l'iniz.iativa. 
ogni iniziativa, tende a costituirsi come luogo o a 
rimandare a un luogo con il quale entrare in rap­
porto. Se questo luogo non c'è, l'iniziativa, per 
quanto lodevole, è destinata a perdersi. Questa è

come l'affermazione dello spirito critico e. la 
seconda, come il perpetuarsi di uno spirito dog­
matico',

• la necessità di mettere in gioco se stessi 
nella dinamica della comunicazione; tale uscita 
dall’anonimato, tale rischio di sé nella comunica­
zione esprime e riassume il valore della testimo­
nianza;

• il superamento della frammentazione e del 
particolarismo, nella tensione continua ad una 
cultura unitaria di ampio respiro;

• una duplice necessità: quella di valorizzare 
la creatività, liberandola da ogni forma di appros­
simazione e di precarietà, e quella di creare 
“segni permanenti”; solo ricreando continua- 
mente le istituzioni, le iniziative, gli appunta­
menti culturali possono continuare ad esistere, 
ma nello stesso tempo è importante progettare 
una durata dell’intervento, che solo nel tempo e 
con mezzi adeguati può produrre frutti e incidere 
in modo concreto e significativo.

Un Progetto Culturale deve avviare, attra­
verso la valorizzazione dell’esistente, l’opera di 
creazione di segni - ossia di fatti culturalmente 
significativi - che sviluppino nel tempo tutta la 
loro importanza e incidenza. La durata e la con­
tinuità sono elementi essenziali di un’azione cul­
turale seria. La creazione e il consolidamento di 
realtà culturali - centri culturali, accademie, cen­
tri di studio, premi, convegni, settimane culturali, 
biblioteche, ecc. - sono obiettivi irrinunciabili di 
un Progetto Culturale che voglia realizzarsi su 
solide fondamenta e con efficacia nel tempo.

l’idea di centro culturale in senso lato: un luogo, 
dentro la città o il paese, ove sia possibile incon­
trarsi, parlarsi, condividere comuni preoccupa­
zioni, rischiare insieme iniziative e progetti.

b) La responsabilità, in senso culturale, è 
la risultante di due elementi: 1) la coscienza di

* La scheda riprende il testo dell'intervento di Onorato Grassi, L'intervento culturale nel territorio. Ele­
menti che lo qualificano e suggerimenti operativi, tenuto all'Incontro nazionale dei referenti diocesani per il Pro­
getto Culturale del I5-I6maggio 1998 e pubblicato in "Quaderni della Segreteria Generale C.E.I.”, 17 luglio 1998.



1248 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

quel che si è e di quel che si vuole; II) la 
coscienza della realtà in cui ci si pone. Entrambi 
gli aspetti appartengono alla natura di un’inizia­
tiva culturale. La mancanza del primo porta 
spesso ad agire per imitazione, senza nessun gua­
dagno sostanziale; la mancanza del secondo 
rende, il più delle volte, ingenui e confusi, spesso 
cortigiani di altrui posizioni. Una proposta cultu­
rale nell’ambiente deve incontrare l’esigenza o la 
problematica emergente di quell’ambiente per 
poter risultare interessante.

c) Si agisce non per reazione a qualcosa o 
a qualcuno, ma per comunicare la proposta di un 
giudizio positivo. Riconoscere la verità, ovunque 
si presenti, saper valorizzare ogni frammento di 
autentica esperienza umana, significa attuare una

Stile e metodo

a) La parola è lo strumento principe di 
un’iniziativa culturale: nell’incontro si parla, ci si 
parla, si ascolta. Sarebbe già interessante realiz­
zare questa dinamica in ciò che facciamo. Tutta­
via, la comunicazione non è solo parola: perché 
quel che si propone avviene in un luogo e in un 
tempo, necessita di una situazione, i cui caratteri 
non possono essere affatto trascurati. In senso 
generale, un intervento culturale è un gesto e si 
qualifica propriamente come un evento da non 
consumare - come purtroppo spesso avviene - 
ma di cui tenere conto.

h) Con quali mezzi svolgere l’iniziativa: 
mezzi poveri o ricchi? “Mezzo povero" è un 
mezzo che non arresta l’attenzione su se stesso, 
ma la rivolge a ciò cui deve servire. Al contrario, 
un grande apparato, una grande organizzazione 
fermano lo sguardo su se stessi, trascurando il 
contenuto. Purtroppo oggi tali apparati - e l'ap­
parenza che creano - hanno il sopravvento. Pre­
ferire mezzi poveri, nel senso di andare al conte­
nuto, alla realtà, alla sostanza, è quindi una scelta 
importante. Ma, è bene osservare, la povertà sta 
nella capacità di rimandare, perciò il mezzo non 
deve necessariamente essere - anzi, sarebbe 
meglio che non lo fosse mai - un “povero 
mezzo”, vale a dire un mezzo non curato, non 
pensato, non fatto bene. L’amore e la cura dei 
particolari è sempre segno di una stima verso ciò 
che, attraverso quei particolari, si vuole comuni­
care. In secondo luogo, la nozione di "mezzo 
povero" non può significare “povertà di mezzi".

dimensione di vera apertura e un'alternativa a 
qualsiasi forma di riduzione ideologica.

d) La dignità culturale di ciò che si pro­
pone: l’iniziativa deve essere di valore - non 
necessariamente accademico -, ossia deve pre­
sentare elementi di originalità e deve reggere alla 
prova della critica.

e) L’azione culturale si svolge, potenzial­
mente, a tutto campo. Ciò non significa generi­
cità, bensì ampiezza di vedute e capacità di 
cogliere nuovi fermenti e nuove situazioni. Inol­
tre, per definizione, un intervento culturale nel 
territorio deve rivolgersi a tutti: non solo ai cat­
tolici, ma a tutti coloro che possono essere inte­
ressati.

quasi una rinuncia ad assumersi per intero il peso 
e la responsabilità, articolata e pluriforme, che 
un'iniziativa, soprattutto in campo culturale, 
esige. Spesso l’ingenuità e l’impreparazione, in 
questo campo, sono nocive e rivelano una non 
vibrante passione per ciò che si sta facendo. In tal 
senso, il saper usare i mezzi non è affatto una 
presunzione di una riuscita a tutti i costi, ma fa 
parte del rispetto delle condizioni, anche mate­
riali, che un’azione umana esige per essere gene­
rata e realizzata.

c) Un gesto episodico dentro il contesto 
culturale e sociale: preparazione e ricaduta. Ciò 
comporta, da una parte, la verifica della proposta 
che si fa rispetto alle circostanze. Come il lettore 
è parte integrante del libro o della rivista - si 
scrive anche per lui e la sua lettura, per l’autore, 
rientra nella costituzione del testo - così l’inter­
locutore è elemento qualificante l'iniziativa o 
l'intervento che si propone. La sua reazione, la 
sua problematica, i suoi suggerimenti non sono 
pura appendice, ma elemento costruttivo.

Dall’altra parte, occorre ricordare - e ciò 
diviene sempre più evidente e normale - che, 
anche per l'assenza di punti di riferimento, un’i­
niziativa è spesso spunto per entrare in rapporto 
con qualcosa di più grande e duraturo, con un’i­
potesi di educazione permanente, cui occorre, 
per non abbandonare la sala al vuoto dopo la rap­
presentazione, cercare, nei modi più appropriati, 
di dare risposta.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1249

2. LA RICERCA*

Alcuni criteri per la ricerca

I criteri che qui vengono proposti non dovreb­
bero avere valore in quanto intrinsecamente cri­
stiani: la loro validità andrebbe infatti misurata 
nei confronti di una qualsiasi operazione nel 
campo della ricerca. Essi rappresentano quasi i 
vincoli della “disciplina" ai quali fare riferi­
mento.

Anzitutto, il criterio della qualità. L’azione 
del Progetto Culturale nel campo della ricerca 
deve farsi sentire come un’azione che miri alla 
qualità dei risultati, che rappresenta il primo e 
fondamentale criterio di valutazione da parte 
degli altri ricercatori. Il criterio della qualità è 
oggi in qualche modo oscurato dall’enorme 
quantità di lavoro svolta nei vari settori di 
ricerca. La qualità è comunque un criterio neces­
sario ma non sufficiente: essendo un criterio for­
male dipende dal contesto per un contenuto pre­
ciso. È altrettanto chiaro che l'applicazione del 
criterio è, almeno in parte, politica; dato che la 
qualità di un ricercatore è valutata dalla comunità 
dei suoi pari, questo processo è sostanzialmente 
politico come ogni processo comunitario di valu­
tazione, anche se i criteri a disposizione della 
comunità scientifica sono più sofisticati e specia­
lizzati di quelli usati per le decisioni comune­
mente definite politiche.

Nella sua connessione con il Progetto Cultu­
rale, un simile criterio ha due importanti conse­
guenze. La prima può essere espressa come l’au­
tonomia della ricerca: un lavoro deve essere 
valutato sulla base di criteri qualitativi indipen­
denti dall’ispirazione cristiana, anche se non 
incompatibili con essa. La seconda riguarda i 
contenuti: per fare un esempio, nella riflessione 
sulla vita e sui limiti dell’intervento umano nella 
manipolazione di essa, i cattolici devono avere il 
coraggio di proporre le proprie ragioni non già 
come ragioni “viziate” dal pregiudizio di fede, 
quasi scusandosi di pensarla in un certo modo, 
ma nella piena convinzione che una prospettiva 
cristiana su questi temi rappresenti un valore per 
tutti. In tal modo, i cattolici diventeranno più 
credibili, sia perché ricercatori attenti alla qua­
lità, sia perché testimoni sinceri delle proprie 
convinzioni e meno chiusi in se stessi. Il criterio 
della qualità sui contenuti obbliga a un continuo 
confronto con gli standard accettati dalla comu­
nità dei ricercatori.

Il secondo criterio è quello della coopera­
zione. In molti campi questo criterio è assoluta- 
mente scontato: si pensi ai grandi esperimenti 
della fisica delle alte energie, che arrivano a 
coinvolgere centinaia di ricercatori. In altri 
campi, come la filosofia o il diritto, la cosa è 
assai meno diffusa. Quando si parla di coopera­
zione non si vuole tuttavia significare la semplice 
capacità e volontà di. lavorare in équipe, o anche 
la capacità e la volontà di “cofinanziare" com­
plesse imprese di ricerca. La cooperazione è 
anche la tensione verso un orizzonte sapienziale 
entro il quale armonizzare i diversi saperi, 
secondo quanto scritto in Fides et ratio (n. 85). In 
tal modo si cerca di costruire una visione di senso 
per l’uomo: al di là della capacità di cooperare, si 
vuole cercare e promuovere una progressiva 
armonizzazione tra discipline e saperi diversi. 
Una simile tensione è proficua per tutta la comu­
nità scientifica: la frammentazione del sapere 
non è infatti pienamente funzionale alla crescita 
del sapere stesso e risente della spinta alla spe­
cializzazione come preludio a uno sfruttamento 
economico del sapere stesso. Di sicuro la fram­
mentazione non è in funzione deH’uomo. che, 
anzi, proprio perché la mappa del sapere è troppo 
complessa e frammentata e quindi troppo diffi­
cile da ricostruire, la semplifica e la riduce. Si 
pensi al grande successo di maghi, astrologi, ecc. 
Questo significa che il sapere è anzitutto un 
sapere di esperti che l’umanità in larga maggio­
ranza non riesce nemmeno a immaginare.

È ovvio che questo non significa che sia pos­
sibile o auspicabile una riduzione del sapere 
scientifico al livello dell'uomo della strada. Le 
strutture formali di saperi complessi richiedono 
comunque addestramenti approfonditi e prolun­
gati per poter essere padroneggiate con successo, 
e non si può certo pensare che tutti si vogliano 
sottoporre a un simile addestramento. L’obiettivo 
non è quello di creare una specie di tassonomia 
dei saperi, neanche nella forma empirica dell’en­
ciclopedia. Si tratta piuttosto di enucleare alcune 
grandi questioni, rilevanti sia per la ricerca sia 
per il senso dell’esistenza, sulla base delle quali 
orientare e coordinare il lavoro di ricerca. In tal 
modo si fornirà da una parte l'aggancio alla vita 
quotidiana, dall’altra la spinta a cercare quell’o­
rizzonte sapienziale che. comunque, può essere

* La scheda riprende il testo dell’intervento di Roberto Presilla. Progetto Culturale e ricerca, pubblicato 
in Aa.Vv., Per una libertà responsabile. Messaggero. Padova 21XX).



1250 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

realizzato solo dalle persone (se venisse forma­
lizzato in qualche teoria, cesserebbe di essere un 
“orizzonte sapienziale”).

Il terzo criterio, che appare particolarmente 
urgente, è quello dell' attenzione ai giovani ricer­
catori. In questo l'Italia sconta una particolare 
difficoltà, dovuta sostanzialmente al fatto che, per 
lo meno negli ultimi decenni, è mancata l’atten­
zione al ricambio in Università. Ciò riflette in 
parte la tendenza italiana a ritardare l’ingresso dei 
giovani nel mondo del lavoro (e più in generale 
nell’età adulta), in parte la gestione peculiare del 
mondo della ricerca. La selezione, il sostegno e

Proposte operative

Non è ancora possibile andare oltre un breve 
elenco di possibilità (sinteticamente: gruppi di 
studio, seminari estivi, eventi culturali}, facendo 
riferimento a ciò che è stato già fatto.

In via preliminare, sembra importante sottoli­
neare il richiamo all’imprenditorialità del lavoro, 
e anche tentare di precisare il ruolo che le diverse 
istituzioni possono avere. Imprenditorialità tra­
duce da una parte l'intenzionalità profonda della 
parola "Progetto” (la capacità auspicata dei cri­
stiani di elaborare consapevolmente cultura), dal­
l’altra significa la necessità, oggi sempre più 
avvertita, di gestire opportunamente le risorse per 
favorire la crescita delle idee. Da questo punto di 
vista l’Italia sconta un certo ritardo nella capacità 
di convogliare risorse verso la ricerca (e anche 
verso l'ambito, contiguo anche se differente, delle 
politiche culturali). Il nodo fondamentale resta 
quello dell'organizzazione delle risorse: le colla­
borazioni tra enti di ricerca, fondazioni e istitu­
zioni di governo (italiane ed europee) sono infatti 
assenti o episodiche. L'attuazione del Progetto Cul­
turale significa anche lo stimolo verso una mag­
gior collaborazione e organizzazione della ricerca.

Una simile capacità imprenditoriale non è che 
un riflesso operativo del criterio della coopera­
zione. Nella misura in cui si mettono in gioco 
risorse e possibilità diverse, è infatti opportuno 
sia coordinare gli sforzi tra i vari soggetti coin­
volti sia raccordare il lavoro alle dinamiche ita­
liane ed europee di finanziamento e collabora­
zione. In quest'ottica il ruolo della C.E.I. può 
essere solamente di supporto: la credibilità delle 
iniziative intraprese infatti dipende in modo cru­
ciale dalla credibilità delle istituzioni coinvolte, 
che a sua volta si misura in termini di strutture e 
persone disponibili per la ricerca (biblioteche, 
dipartimenti, laboratori, professori, dottorandi, 
ecc.). Una presenza diretta degli organismi eccle-

anche la progressiva introduzione di giovani nella 
ricerca sono un compito estremamente impor­
tante, anche nel quadro di una rinnovata e qualifi­
cata attenzione alla formazione, settore tradizio­
nalmente interessante per i cattolici. In tal modo 
viene favorito sia il ricambio delle idee, sia la tra­
smissione del sapere. L’attenzione concreta ai 
giovani ricercatori comporta iniziative di forma­
zione e di sostegno (dati i tempi di attesa, l’Uni­
versità italiana sta progressivamente diventando 
un affare per ricchi), che puntino alla qualità dei 
contenuti ma anche a fornire una reale possibilità 
di inserimento nel mondo della ricerca.

siali, oltre a essere in "distonia" con il loro com­
pito primario, esprimerebbe una tendenza tutto 
sommato opposta a quella avanzata finora. Un 
coinvolgimento di istituzioni universitarie non 
soddisfa l’esigenza della credibilità scientifica e 
traduce in termini pratici la necessità dell’incul- 
turazione della fede. La modalità pratica può 
essere quella del cofinanziamento, che risponde 
da una parte alla consapevolezza di affrontare 
temi interessanti per il mondo della ricerca in 
quanto tale, dall'altra all'esigenza di stimolare la 
cultura e la società italiana a un maggiore impe­
gno sul fronte dell'elaborazione culturale.

Strumenti di questa azione sono anzitutto il 
CUC, vero e proprio interfaccia tra la C.E.I. e il 
mondo del l’Università, e poi la collaborazione 
tra il Servizio Nazionale e le istituzioni di ri­
cerca. Secondo quanto già indicato nella prima 
proposta di lavoro (n. 6), attraverso il CUC 
potrebbero essere erogate borse di studio volte a 
sostenere l'attività di giovani ricercatori sui temi 
di ricerca. Le borse potrebbero avere lo status di 
borse di dottorato o post-dottorato, possibilmente 
da cofinanziare assieme alle Università di riferi­
mento, concentrando gli sforzi nella direzione di 
una qualità e continuità delle ricerche.

I gruppi di studio su aspetti particolari (per 
esempio, l’area di ricerca SEFIR - Scienza e fede 
sull’interpretazione del reale - della Pontificia 
Università Lateranense, o i gruppi legati all’atti­
vità dell'Istituto "Veritatis Splendor" di Bologna, 
o ancora quelli legati al Centro per gli Studi Filo­
sofici di Gallarate) possono svolgere importanti 
funzioni di raccordo e di snodo, facendo da "cer­
niera" tra la C.E.I. e i Centri di ricerca. Attra­
verso la loro attività, i gruppi possono contribuire 
a sviluppare e approfondire le aree di ricerca, 
dando spessore alle indicazioni contenute nelle 
Tre proposte per la ricerca.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1251

I Seminari estivi rispondono invece all'esi­
genza di diffondere la sensibilità verso i temi in 
discussione e di favorire lo scambio tra le per­
sone coinvolte. Ci si propone di far crescere le 
prime esperienze positivamente già vissute, nel 
rispetto di alcuni requisiti fondamentali. L'ap­
puntamento estivo deve essere credibile dal 
punto di vista scientifico: a tale scopo, occorre un 
rapporto costante con i professori, che dovreb­
bero da una parte garantire la loro presenza a 
questi appuntamenti, dall'altra promuoverne 
l’importanza invitando i propri studenti a parte­
cipare e in generale valutando simili esperienze 
nei curricula. L’organizzazione dell’evento do­
vrebbe poi ricadere sempre sull’ente che colla- 
bora con la C.E.l. Questo modo di procedere, 
oltre ad aumentare la credibilità dell'iniziativa.

avrebbe il pregio di non sovraccaricare il Servi­
zio Nazionale, che potrebbe invece dedicarsi al 
raccordo tra i vari progetti. Occorre infine un’a­
deguata programmazione, alternando temi e per­
sone in modo da rendere i futuri Seminari vivaci 
e interessanti: nel tempo, si potrebbe puntare ad 
avere una risonanza anche europea, coinvol­
gendo studiosi di altre Nazioni.

L’organizzazione, infine, di eventi culturali 
risponde alla necessità di dare visibilità ai “lavori 
in corso". Essa riguarda però, più che la ricerca 
in senso stretto, la “politica" culturale: inoltre, in 
questa fase appare forse più opportuno dedicare 
tempo a scavare, perché ci sia qualcosa da dire 
nel momento in cui si voglia andare incontro al 
"grande" pubblico.

3. FORUM

Un luogo qualificato di riflessione, di riferi­
mento, di valutazione, di confronto e di iniziativa 
a livello nazionale è il Forum del Progetto Cul­
turale.

Esso è composto da personalità significative 
del mondo della cultura nelle sue diverse artico­
lazioni, dalle arti alla filosofia, dalla teologia alle 
scienze naturali, fisiche e matematiche, dalla 
medicina alle comunicazioni sociali, dal diritto 
alla storia, all’economia e da una rappresentanza 
dei Pastori. Non si tratta di un Comitato scienti­
fico nel senso accademico dell'espressione, ma 
piuttosto di un’assemblea ampiamente rappre­
sentativa i cui membri possono offrire il loro 
contributo di riflessione e di proposta.

Il valore di una simile realtà non sta tanto nel­
l’elaborazione di iniziative concrete, che abbiano 
un'immediata ricaduta nella vita delle comunità, 
quanto nell'individuazione di piste di riflessione, 
a partire da quelle questioni che sono rilevanti 
per le persone e per la società.

Si tratta di tradurre concretamente in momenti 
di confronto serrato una lettura sapienziale ed 
interdisciplinare delle questioni emergenti per 
l’uomo contemporaneo. Questa riflessione non è

Proposte operative

Vengono schematicamente presentate alcune 
idee per valorizzare il momento del Forum 
nazionale e per realizzare esperienze analoghe a 
livello locale.

destinata a rimanere pura accademia, in quanto si 
ricercano le forme per trasmetterla a chi è inte­
ressato: in questa prospettiva si collocano sia la 
pubblicazione degli atti che altre iniziative di 
comunicazione. Ma questo non è sufficiente. È la 
scelta dei temi che garantisce un aggancio del­
l’apporto dato dagli esperti alla vita delle nostre 
comunità. Deve infatti instaurarsi una circolarità 
tra esperienza e riflessione approfondita su di 
essa, che abbia come frutto una crescita a tutti i 
livelli della capacità di leggere e di capire i 
diversi fenomeni. L’obiettivo finale è quello di 
far crescere insieme il pensare e l’agire, in modo 
che non si instaurino sterili contrapposizioni tra 
questi due momenti fondamentali. Il momento 
del Forum, pur mantenendo la sua caratteristica 
di ricerca tra persone che vivono consapevol­
mente un’esperienza di fede, può essere anche 
occasione di dibattito con persone che non 
vivono quest’appartenenza.

Questa proposta, cresciuta ormai a livello 
nazionale, è proponibile in scala ridotta e con gli 
opportuni aggiustamenti anche a livello locale, 
magari regionale se non diocesano.

La fase di preparazione del Forum del Pro­
getto Culturale è accompagnata dalla diffusione 
di materiale preparatorio, con la possibilità di 
accostare la tematica che verrà discussa. Può



1252 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

essere utile riprendere i contenuti e metterli in 
circolazione, come meritano di essere fatti cono­
scere gli atti, che seguono i lavori.

Le tematiche affrontate possono ispirare ini­
ziative culturali che vengono programmate a 
diversi livelli. Inoltre alcuni partecipanti possono 
essere coinvolti quali relatori o consulenti per 
l'organizzazione del programma annuale di centri 
culturali, di aggregazioni e anche di iniziative 
parrocchiali.

Momenti di confronto qualificato possono 
essere pensati anche a livello locale, magari su 
temi che hanno una particolare risonanza nel ter­
ritorio. Anzi, può essere un servizio molto utile 
quello di creare occasioni di approfondita rifles­
sione, a partire da questioni che hanno una parti­
colare incidenza sociale e culturale, ma che gene­
ralmente vengono accostate con superficialità.

Per organizzare simili eventi è necessario 
rispettare alcuni criteri di qualità:

- delimitare e precisare la tematica;
- garantire un’omogeneità di livello di com­

petenza tra le persone che partecipano al con­
fronto;

- garantire la presenza delle diverse aree 
disciplinari;

- preparare il dibattito con materiale fatto 
avere precedentemente;

- introdurre le questioni in discussione, 
lasciando spazio al confronto a tutto campo;

- informare l'opinione pubblica sui lavori, 
offrendo anche documentazione adeguata.

Su questo schema possono essere proposte 
diverse varianti. Ad esempio, è possibile pen­
sare a sessioni a porte chiuse, se le circostanze 
lo richiedono, ma anche a sessioni a porte 
aperte con l’intervento della stampa o del pub­
blico, che può assistere, ma che può anche porre 
domande.

4. SALA DELLA COMUNITÀ*

La sala della comunità è un luogo di con­
fronto, di partecipazione e di testimonianza, 
espressione di una comunità viva e dinamica. 
Come struttura complementare alla chiesa, la 
sala della comunità si pone a servizio della 
comunione e dell’azione educativa. Essa è luogo 
della riflessione e dell’accoglienza, dell’incontro 
e dell’approfondimento. È spazio per sviluppare 
in modo creativo l'intelligenza credente, per leg­
gere la storia a partire dallo sguardo di uomini e 
donne illuminati dalla fede in Gesù Cristo. L’at­
tuale società della comunicazione rischia para­
dossalmente di perdere la possibilità di comuni­
care: la sala della comunità offre l’occasione per 
sostenere il livello e la qualità dell'ascolto, del 
confronto e del dialogo che nutrono la comuni­
cazione.

La sala della comunità vuole essere un con­
creto stimolo a far sì che la fede delle nostre 
comunità si incarni nel presente, facendosi inter­
pellare, ma soprattutto interpellando mente e 
cuore degli uomini c delle donne del nostro 
tempo. Per questo aspetto la sala non ricalca le 
formule propriamente catechistiche, ma si 
affianca alla catechesi, preparando i cuori all’an­
nuncio della salvezza, risvegliando interrogativi

e suscitando l'incontro e il confronto. La sua 
azione tende poi a far crescere in chi già crede la 
capacità di interpretare la realtà con gli occhi 
della fede e di essere aperto e attento alle persone 
che gli vivono accanto, di comprendere le istanze 
e i processi culturali che caratterizzano il suo ter­
ritorio.

Il ruolo della sala della comunità nel quadro 
del Progetto Culturale si colloca sul versante del 
ripristino e della qualificazione delle condizioni 
di ascolto, delle facoltà di attenzione e di elabo­
razione critica oggi fortemente minate da un pro­
cesso di dissipazione e di relativizzazione, da una 
forte omologazione del gusto e dalla tendenza a 
vivere con superficialità. La sala della comunità 
si presenta come lo spazio dove autenticamente 
si fa cultura, cioè si coltivano il gusto, la mente e 
il cuore.

La sala è detta "della comunità" non tanto 
perché è di proprietà o di uso esclusivo della 
comunità ecclesiale, ma perché in essa ciascuno 
può trovare uno spazio accogliente e conforte­
vole, stimolante e fecondo di opportunità cultu­
rali e spirituali. A ben vedere questa denomina­
zione consente anche di offrire le coordinate e il 
raggio di azione della sala. È infatti necessario

* La scheda riprende il testo della Nota pastorale della Commissione Ecclesiale per le comunicazioni sociali 
La sala della comunità un servizio pastorale e culturale del 25 marzo 1999 | in RDTo Ih ( 1999), 280-290 - N.d.R. |.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1253

partire da una condizione pratica e concreta di 
socializzazione: la sala. Questo è il primo passo 
per individuare una prospettiva simbolica e 
un’indicazione progettuale: la comunità.

La sala della comunità è un luogo fisico dove 
singole persone, gruppi, associazioni possono 
ritrovarsi. Uno spazio che offre una proposta arti­
colata di momenti di intrattenimento o di rifles­
sione, scanditi secondo un criterio non mera­
mente occasionale o episodico, ma secondo una 
significativa programmazione, che offre l’oppor­
tunità di qualificare l’uso del tempo in una 
società che vive sempre di più questa dimensione 
come un susseguirsi indifferenziato di eventi.

La parola "comunità" richiama esplicitamente 
l'idea della condivisione e della responsabilità ed 
esige la dimensione della gratuità e del dono. 
Solo la fattiva partecipazione di tutta la comu­
nità, del resto, rende possibile una ricca comuni­
cazione e un'autentica relazione.

È necessario che nella fase di progettazione e 
costruzione, come anche nei più frequenti casi di

Proposte operative

La sala utilizza ogni strumento di comunica­
zione a seconda delle proposte e delle persone a 
cui vuole riferirsi. Per la diversità degli strumenti 
e per la varietà dell'utilizzo oggi la sala della 
comunità si presenta come una struttura poliva­
lente: luogo per gli incontri e i dibattiti, che 
segnano la vita interna della comunità ma anche 
quella esterna, con confronti su temi importanti 
sia nella celebrazione per i ragazzi dell’inizia­
zione cristiana e per manifestazioni di carattere 
culturale, come mostre, conferenze e momenti di 
intrattenimento e di festa.

1 Il cinema
Il cineforum è un percorso educativo, un iti­

nerario di proposte qualificate che favoriscono la 
partecipazione, svolgendo un compito educativo 
in senso ampio, perché, oltre alla crescita cultu­
rale, sviluppa anche la coscienza sociale e lo spi­
rito democratico. Soprattutto cosi si rifiuta la ten­
denza individualistica che caratterizza gran parte 
del consumo culturale legato alle mode del 
nostro tempo.

La complessità del cineforum - per cui non 
esistono modelli esportabili indifferentemente in 
diversi contesti - deve tenere conto soprattutto 
della tipologia (composizione, età, livello cultu­
rale) del pubblico a cui ci si rivolge. Perciò 
impone una forte attenzione alla programma­
zione dei film, alla scheda di presentazione, alla

ristrutturazione delle sale della comunità, si ten­
gano presenti due principi: la funzionalità e l'ac­
cessibilità. La funzionalità prevede anzitutto un 
progetto della sala. Anzi è proprio tale progetto, 
voluto e costruito dalla comunità, che definisce i 
criteri di funzionalità della sala stessa.

Nel delineare il progetto - che determina 
anche l’impegno economico e il piano di finan­
ziamento - non si dimentichi mai che la sala 
della comunità è struttura pastorale al servizio 
della vita della Chiesa. Il criterio di funzionalità 
è da commisurare pertanto con tale preciso oriz­
zonte di ecclesialità.

L'accessibilità è conseguenza della funziona­
lità. È necessario infatti che la sala della comu­
nità sia anzitutto utilizzabile dalla comunità cri­
stiana, dalle sue diverse componenti, dai piccoli 
come dai grandi. È necessario in modo partico­
lare coniugare l'adeguamento alle innovazioni 
tecnologiche con la sobrietà e le molteplici fun­
zioni che la sala è chiamata a svolgere.

conduzione del dibattito - momento imprescindi­
bile - e all’attivazione in ogni caso di risposte, 
mediante schede di commenti, giudizi, voti. Il 
cineforum così inteso è spazio di educazione alla 
responsabilità del giudizio.

2. La televisione
Con il teleforum è possibile sviluppare una 

competenza nell'uso della televisione che per­
metta di non essere dipendenti e di operare una 
selezione dei programmi, valorizzando in modo 
particolare la nuova produzione televisiva realiz­
zata dall’emittenza cattolica attraverso la pro­
grammazione a carattere nazionale.

Il teleforum mutua dal cineforum gli aspetti 
metodologici: informazioni generali, notizie sulla 
trasmissione, visione comune e dibattito guidato. 
Il momento del dibattito vede prevalere la capacità 
di analizzare il programma al fine di individuare 
alcune possibili linee di comprensione critica. Per 
questo motivo è necessario che le comunità prov­
vedano alla formazione di animatori che possano 
essere di aiuto nell'analisi delle trasmissioni.

Il teleforum si presenta inoltre come occa­
sione di lettura fenomenologica e anche sociolo­
gica di alcuni aspetti della cultura dei media. Per 
questo suo aspetto squisitamente educativo, il 
teleforum può diventare, nella sala della comu­
nità, un positivo laboratorio per le persone impe­
gnate in ambito didattico.



1254 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

3. Il teatro
In vista dei suoi scopi educativi, la sala della 

comunità - come spazio di dialogo creativo con 
le forme espressive della cultura contemporanea 
- si presta, per la sua stessa struttura, a diventare 
una sorta di prezioso laboratorio filodramma­
tico. Il teatro, infatti, possiede potenzialità 
comunicative e riflessive del tutto singolari, che 
lo rendono strumento appropriato per la sala 
della comunità.

Lo sviluppo contemporaneo del teatro ha 
messo in luce la sua natura di luogo in cui è 
ancora possibile, nell'epoca della comunicazione 
mediatica, instaurare un rapporto diretto tra 
uomini, ossia tra l’attore - voce in cui risuona la 
parola creativa dell'artista - e lo spettatore. Ma 
indubbiamente l’elemento che caratterizza il tea­
tro in senso comunitario è l’attivazione di posi­
tive dinamiche di gruppo, in seno alla realizza­
zione e alla messa in scena.

La sala della comunità può ospitare periodica­
mente recital dei ragazzi della comunità o gruppi 
teatrali in grado di offrire spunti per la riflessione 
guidata dello spettatore, ma anche spingere alla 
formazione di gruppi di ricerca, che abbiano l'o­
biettivo di reinterpretare, nella messa in scena, 
eventi e problemi provenienti dal territorio della 
comunità.

4. La musica
Anche la musica si offre come strumento 

adatto alle caratteristiche della sala della comu­
nità, che può diventare una sorta di laboratorio 
musicale. L'universo dei suoni infatti rappresenta 
un linguaggio di facile accesso per tutti e il con­
sumo musicale nell’epoca dei media è sicura­
mente assai diffuso soprattutto fra i giovani.

Anche per questo la sala della comunità deve 
farsi carico di un'operazione culturale ed educa­
tiva in questo campo, favorendo percorsi per 
attraversare in modo critico il mondo della 
musica, in due direzioni: da una parte è possibile 
progettare cicli di ascolto guidato, dall'altra atti­
vare gruppi musicali che raccolgano la creatività 
presente sul territorio.

Il discoforum rappresenta, per esempio, una 
modalità interessante di utilizzo della sala della 
comunità: ascoltare criticamente un concerto dal 
vivo o un disco costituisce un momento di aggre­
gazione e di riflessione aperto soprattutto ai gio­

vani, in cui affinare la propria attenzione verso i 
messaggi veicolati dalla produzione contempora­
nea. sviluppando utili analisi anche di tipo socio­
logico, senza dimenticare il piacere della frui­
zione comunitaria. D'altra parte la sala della 
comunità può ospitare gruppi bandistici, cori o 
piccole orchestre, sviluppando una cultura musi­
cale e una capacità creativa che valorizzi in 
modo particolare le realtà locali.

5. Le nuove tecnologie
Il progresso tecnologico ha comportato, in 

tempo recente, l’introduzione di nuovi strumenti 
di comunicazione, che per le loro potenzialità 
sono soggetti a una rapida diffusione sociale. Si 
tratta di tutti quei mezzi di solito raccolti sotto il 
nome di nuove tecnologie della comunicazione e 
che sono caratterizzati da sistemi computerizzati. 
Tra essi, oltre alla comunicazione satellitare e 
alla multimedialità, un ruolo di assoluto primo 
piano va sempre più rivestendo la rete Internet. 
Proprio le opportunità comunicative offerte da 
questi mezzi e il crescente accesso da parte dei 
singoli sollevano la questione del loro inseri­
mento nella sala della comunità, anche se questo 
pone il problema di come coniugare il loro carat­
tere personale con la natura comunitaria e le fina­
lità ecclesiali della sala.

La soluzione può essere trovata operando su 
due livelli di integrazione: il primo strumentale, 
il secondo educativo.

Sul piano strumentale la predisposizione della 
sala della comunità all'utilizzo delle nuove tec­
nologie risponde a esigenze di aggiornamento 
funzionale. Sempre più di frequente, infatti, la 
didattica richiede un supporto di tecnologia 
informatica, sia ai fini della presentazione multi­
mediale dei contenuti, sia per la ricerca di mate­
riali disponibili in rete. Oltre all'oimai consoli­
dato utilizzo della videoconferenza, non tarderà a 
giungere la trasmissione satellitare di programmi 
culturali e di intrattenimento. In tale prospettiva 
la sala della comunità potrebbe diventare occa­
sione di utilizzo comunitario dei programmi 
satellitari.

Su un piano strettamente educativo, è facile 
intuire come i tradizionali compiti di riflessione 
critica sui contenuti mediatici richiedano di 
essere aggiornati alle nuove esigenze del con­
sumo.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1255

5. BIBLIOTECHE

La biblioteca è uno dei luoghi della tradizione. 
Vi sono conservati e messi a disposizione i tesori 
di pensiero delle generazioni che ci hanno prece­
duto e che ora, in una ineludibile staffetta, cui non 
ci si può sottrarre, ci consegnano il testimone. Chi 
viene ad attingere al patrimonio di una biblioteca 
cerca di rispondere alla domanda: «Da dove 
vengo?». La scienza, come la vita, non sorge dal 
nulla, ma si innesta sugli sforzi di chi ha investi­
gato prima di noi. Il ricercatore va in biblioteca 
per affondare le radici nel “da dove vengo" e per 
rispondere, se possibile, al quesito: «Dove devo 
andare?». Cosicché la ricezione del passato si 
apre direttamente alle esigenze del presente e sa 
identificare le sfide del futuro. Questo dinamismo 
della tradizione non può essere perso di vista.

Se questo vale per le grandi biblioteche, che 
pure non mancano nel nostro Paese, anche se a

Proposte operative

1. Le biblioteche e in particolare quelle 
ecclesiastiche possono assumere il ruolo di cen­
tri di irradiazione culturale, dove a pochi metri 
dal prezioso giacimento del patrimonio librario, e 
in forza di esso, vengono poste all'attenzione e 
discusse pubblicamente le grandi questioni del 
nostro tempo. Diverse biblioteche ecclesiastiche 
sono già dei centri di irradiazione culturale, una 
presenza visibile e un polo d'attrazione all’in­
terno di un determinato territorio e della vita di 
una Diocesi, L'obiettivo attuale consiste nel 
potenziare questo impegno e soprattutto nel met­
terlo in rete con tutto l'insieme dei soggetti 
agenti nel Progetto Culturale. Non si tratta di una 
rete tesa a catturare tali operatori, ma a permet­
tere loro di agire in una vasta azione corale, che 
eviterebbe inutili sprechi di energie e favori­
rebbe, al contrario, uno scambio di idee e di sug­
gerimenti.

2. Nelle parrocchie in cui esiste una biblio­
teca, magari non aggiornata da tempo, potrebbe 
essere elaborato un programma di lavoro che 
consenta di valorizzare nelle forme adeguate 
uno strumento culturale prezioso, magari par­
tendo dalla dotazione di testi che permettano di 
mettere in circolazione idee che difficilmente si 
ritrovano sui grandi mezzi di comunicazione 
sociale.

volte sono più dei depositi di libri, che luoghi 
vivi di cultura, un’attenzione è doverosa anche 
per le piccole biblioteche, che permettono alle 
persone che risiedono nei centri minori di poter 
disporre di volumi per la lettura o lo studio. In 
passato la parrocchia rappresentava sul territorio 
un punto di riferimento sicuro per i giovani che 
volevano ampliare le loro conoscenze. Oggi certe 
esperienze sono improponibili anche per le 
mutate condizioni sociali che non permettereb­
bero di fatto una gestione di iniziative che hanno 
avuto una grande validità. Tuttavia occorre riflet­
tere sulla mancanza effettiva di persone e di 
strutture agili che favoriscano la circolazione di 
idee. Non è pertanto da trascurare l’ipotesi di 
strutturare sul territorio occasioni di accosta­
mento al libro, come agli altri strumenti di comu­
nicazione.

3. Non tutte le comunità hanno la possibilità 
di sostenere la gestione di una biblioteca, che 
richiede una certa disponibilità finanziaria per 
l’aggiornamento dei volumi. Ciò non impedisce 
di creare una struttura agile per l'acquisto e la 
circolazione di libri. Ricorrendo alla cassa 
comune, ad esempio, un gruppo di catechisti, di 
giovani, di famiglie, ma anche di ragazzi, può 
dotarsi di testi da mettere a disposizione di tutti, 
facendo riferimento ad un incaricato per il con­
trollo della distribuzione.

4. La parrocchia può anche proporre alla 
biblioteca comunale, a quella di quartiere o della 
scuola, ad altre istituzioni culturali presenti nel 
territorio l’acquisto di testi ritenuti interessanti 
per le tematiche affrontate e che rischierebbero di 
essere ignorati da coloro che hanno la responsa­
bilità di aggiornare la dotazione libraria.

5. Non va sottovalutata la possibilità di orga­
nizzare incontri aperti al pubblico di presenta­
zione di volumi di particolare interesse, magari 
con la .presenza di una persona esperta o abbi­
nando il libro alla visione di un film, che affronta 
la medesima tematica. In questo modo è possibile 
organizzare nel corso dell’anno alcuni appunta­
menti culturali significativi, che prevedano anche 
momenti di confronto tra i partecipanti.



1256 Alti della Conferenza Episcopale Italiana

6. VALORIZZAZIONE DEI BENI CULTURALI E PROMOZIONE DELL’ARTE SACRA*

Le Diocesi italiane dispongono di una “dote” 
come poche altre Diocesi al mondo: hanno rice­
vuto in eredità un patrimonio artistico e storico 
assai ricco e vario nel quale si riflette la loro 
storia secolare, inserita nella cultura locale e in 
dialogo con essa. La "memoria” delle Chiese 
locali è consegnata in larga misura a tale patri­
monio.

Inoltre, nel secolo XX in particolare, sono 
state realizzate molte nuove chiese ed i necessari 
corredi di immagini. Si tratta di realizzazioni 
artistiche che testimoniano la creatività delle 
comunità ecclesiali.

Le Diocesi italiane sono dotate anche di una 
capillare rete di istituzioni culturali costituita da 
musei, collezioni, archivi e biblioteche.

Ogni seria iniziativa che. utilizzando la rete

istituzionale esistente, punti alla scoperta o alla 
riscoperta di tale patrimonio antico e recente 
costituisce un serio contributo al Progetto Cultu­
rale di ciascuna Diocesi.

Sono opportunità alla portata di tutte le Dio­
cesi. anche di quelle più piccole. Si tratta di una 
vera necessità per il nostro tempo, malato di 
dimenticanza e di insicurezza, nel quale diventa 
sempre più urgente coltivare la memoria e met­
tere in evidenza la capacità creativa delle comu­
nità cristiane.

Occorre notare, infine, che le competenze 
personali e istituzionali per dare vita alle inizia­
tive qui proposte sono assai diffuse ed è oppor­
tuno valorizzarle e chiedere la loro collabora­
zione.

Proposte operative

1. Iniziativa diocesana: "La Chiesa di... per 
l'arte e per i beni culturali".

- Caratteri generali: questa iniziativa può 
essere proposta ogni anno in ciascuna Diocesi; 
potrebbe essere programmata neH’ambito della 
settimana della cultura promossa dal Ministero 
per i beni e le attività culturali a primavera.

- Il suo scopo: dare alla pubblica opinione, in 
forma organica, ampie informazioni che riguar­
dano l'impegno presente in ogni Diocesi per 
la conservazione, valorizzazione e realizzazione 
di opere d'arte: restauri, costruzioni, acquisi­
zioni, inventario, iniziative formative, pubblica­
zioni, ecc.

- In concreto: i responsabili del museo, della 
biblioteca e dell’archivio diocesano, della Com­
missione diocesana per l'arte sacra, del Progetto 
Culturale convocano una conferenza stampa alla 
quale invitano i rappresentanti della comunica­
zione e forniscono informazioni complete e 
documentate sulle iniziative promosse, avviate, 
già portate a termine o anche solo progettate da 
parte delle comunità cristiane da sole o in colla­
borazione con altri enti e con privati.

Con questa semplice iniziativa, per nulla 
costosa, è possibile far conoscere molti interventi 
di piccola e media dimensione che da soli 
rischiano di non fare notizia ma che. presentati 
nel loro complesso, testimoniano la sensibilità e 
l'impegno di una Chiesa locale per l'arte.

2. Mostra: "Bilancio del '900. Le nuove 
chiese nella Diocesi di...".

- Caratteri generali: l'iniziativa ha carattere 
diocesano o interdiocesano, e può essere realiz­
zata più volte nel corso degli anni, dividendo la 
materia in sezioni (ad esempio: dall'inizio del 
sec. XX fino al Concilio Vaticano II; dal Conci­
lio Vaticano II alla fine del sec. XX).

- Il suo scopo: documentare tutte le nuove 
chiese costruite dalla Diocesi nel secolo XX.

- Soggetti promotori: Ufficio diocesano beni 
culturali. Commissione diocesana beni culturali. 
Facoltà di Teologia, Facoltà di Architettura.

- In concreto: la mostra va preparata con una 
ricerca accurata che può durare uno o due anni.

3. Mostra: "Bilancio del '900. Le arti e la 
liturgia nella Diocesi di...".

- Caratteri generali: l’iniziativa ha carattere 
diocesano o interdiocesano e può essere realiz­
zata più volte nel corso degli anni, dividendo la 
materia in sezioni come nel caso precedente.

- 11 suo scopo: documentare le iniziative arti­
stiche e le opere d'arte sacra realizzate nel secolo 
XX: opere di pittura, scultura, arti minori, poesia, 
musica, ecc.

- Soggetti promotori: Ufficio diocesano beni 
culturali. Commissione diocesana beni culturali. 
Museo diocesano. Facoltà di Teologia. Facoltà di 
Lettere-Istituto di storia dell'arte.

* Scheda elaborata con la collaborazione deH'Ufficio Nazionale per i beni culturali e l’arte sacra.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1257

- In concreto: la mostra va preparata con una 
ricerca accurata che può durare uno o due anni.

4. Mostra: "Inventario. I beni culturali della 
Diocesi di... L'inventario fotografico delle par­
rocchie di...”.

- Caratteri generali: l'iniziativa ha carattere 
diocesano e può essere realizzata in più sedi e 
ripetuta nel tempo, dal momento che accompa­
gna la realizzazione dell’inventario del patrimo­
nio artistico e storico della Diocesi.

- Il suo scopo: documentare il patrimonio 
storico e artistico presente nelle chiese della Dio­
cesi, così come l’inventario lo porta alla luce.

- Soggetti promotori: Ufficio diocesano beni 
culturali. Commissione diocesana beni culturali. 
Museo diocesano, Facoltà di Teologia, Facoltà di 
Lettere-Istituto di storia dell’arte.

- In concreto: si tratta di una mostra fotogra­
fica che può essere arricchita con qualche manu­
fatto significativo.

5. Iniziative formative. 1 soggetti promotori 
delle iniziative sopra accennate, con l’aiuto di 
associazioni e di Ordini professionali dotati di 
specifica competenza, come ad esempio l'Ordine 
degli Architetti, possono anche collaborare per 
dare vita ad iniziative di formazione destinate a 
gruppi diversi.

Ne elenchiamo alcune tra le molte possibili 
già realizzate in alcune città italiane:

- Corso di formazione in tema di arte e reli­
gione cattolica destinato agli insegnanti della 
religione cattolica;

- Corso di formazione destinato a tecnici 
addetti alla conservazione e al restauro del patri­
monio monumentale religioso;

- Corso di formazione in tema di arredo flo­
reale delle chiese destinato a operatori e opera­
trici professionali e a volontari parrocchiali;

- Cicli di incontri sull'arte cristiana distinti 
per temi, periodi storici, autori, destinati ad 
appassionati.

7. SETTIMANA DELLA CULTURA*

Ogni anno in primavera si tiene in tutta 
Italia la “Settimana della cultura" promossa 
dal Ministero per i Beni e le Attività culturali. 
Come è consuetudine, durante questa settima­
na l'ingresso ai musei statali è gratuito e le 
Soprintendenze organizzano numerose manife­
stazioni: convegni, seminari, mostre. Lo scopo di 
questa iniziativa è duplice: facilitare l’accesso 
dei cittadini al patrimonio culturale e far cono­
scere l’impegno delle Soprintendenze per la 
tutela e la valorizzazione dei beni culturali ita­
liani.

Le Diocesi italiane sono state interessate a 
questa iniziativa fin dalla sua prima edizione: in 
genere hanno dato la loro collaborazione in 
forma concreta offrendo sedi per incontri e pre­
stando opere da esporre nelle mostre organizzate 
dalle Soprintendenze; con minore frequenza si

sono associate agli enti pubblici nel promuovere 
e organizzare eventi culturali.

Nel loro complesso le "Settimane della cul­
tura" hanno dato un ottimo risultato perché da 
una parte hanno consentito alle Soprintendenze 
di mettere in luce le loro molteplici attività, 
modificando la loro immagine ancora largamente 
condivisa di istituzioni interessate esclusiva- 
mente alla conservazione dei beni culturali, dal­
l'altra hanno spinto molti cittadini a mettere in 
programma la visita a qualche museo.

Per queste ragioni la Settimana della cultura 
ha più di un titolo per essere seguita e sostenuta 
dalle Diocesi italiane.

In occasione della Settimana, la Consulta 
Nazionale per i beni ecclesiastici della C.E.I. 
organizza la "Giornata nazionale dei beni cultu­
rali ecclesiastici”.

Proposte operative

Le Diocesi italiane potrebbero organizzare 
una specifica iniziativa diocesana nel contesto 
della Settimana della cultura.

Anch’esse, infatti, svolgono un'attività cultu­
rale che in più di un caso è intensa e molto quali­

ficata. mediante i loro musei diocesani, gli archivi 
e le biblioteche, i centri culturali. Inoltre le Dio­
cesi italiane promuovono molti restauri, costrui­
scono nuove chiese e altri edifici, per non parlare 
delle nuove opere d'arte: tutto ciò meriterebbe di

Scheda elaborata con la collaborazione dell'Ufficio Nazionale per i beni culturali e l'arte sacra.



1258 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

essere portato alla conoscenza del vasto pubblico, 
mentre, in genere, per varie ragioni, non lo è che 
in misura modesta. L’immagine che i mezzi di 
informazione offrono della Chiesa in quanto sog­
getto di cultura è ancora debole e non corrisponde 
alla realtà. L'iniziativa diocesana potrebbe diven­
tare l'occasione per presentare al grande pubblico 
un’immagine più articolata e ampia di ciascuna 
Diocesi nel campo delle iniziative culturali, in 
particolare di quelle riferite alle arti.

Si propone uno schema di programma dell’i­
niziativa diocesana per la cultura, che ogni Dio­
cesi potrà denominare come ritiene opportuno, 
accettare in tutto o in parte o modificare con la 
massima libertà.

/. Enti promotori
Ufficio diocesano per i beni culturali e l'arte 

sacra
Servizio diocesano per il Progetto Culturale 
Archivio diocesano
Biblioteca diocesana
Museo diocesano
Facoltà Teologica
Istituto di Scienze Religiose
Seminario diocesano

2. Denominazione del!'iniziativa

3. Sede dell'iniziativa
Museo diocesano o Archivio diocesano o Bi­

blioteca diocesana

4. Orario e modalità di svolgimento
ore 17,00-20,00
L'incontro potrebbe essere presieduto dal Vi­

cario per la cultura o dal Vescovo delegato dalla 
Conferenza Episcopale regionale per i beni cul­
turali.

5. Contenuti
In sintesi: presentazione delle attività e delle

iniziative artistiche e culturali svolte nell'anno e 
illustrazione di quelle in programma.

Analiticamente:
- l'attività dell'archivio diocesano, della 

biblioteca, del museo;
- mostre e convegni;
- collaborazione a mostre promosse da altri 

enti;
- i restauri, le nuove costruzioni e le opere 

d’arte;
- l’inventariazione informatizzata dei beni 

artistici e culturali;
- le attività e le iniziative formative pro­

mosse dalle diverse istituzioni che hanno compiti 
formativi, di studio e di ricerca;

- conferenze promosse dai Centri culturali 
ecclesiali esistenti in Diocesi.

6. Supporti formativi
Si dovrebbe preparare una cartella stampa con 

fotografie e informazioni scritte riguardanti le 
iniziative e le attività.

Durante rincontro sarebbe ottima cosa utiliz­
zare diapositive e supporti video.

7. Invitati
I rappresentanti dei diversi mezzi di informa­

zione stampa-radio-tv.
I responsabili degli Enti e delle istituzioni 

pubbliche e private che operano nei settori inte­
ressati (Soprintendenze, Assessorati, Musei, 
Biblioteche, Archivi, Associazioni e Centri cultu­
rali).

S. Comunicazione
Ci si preoccupi che l’iniziativa venga inserita 

nei programmi locali e nazionali stampati dal 
Ministero per i Beni e le Attività culturali e che 
se ne dia informazione alla rete dei media eccle­
siali (settimanale diocesano, S.I.R., Avvenire. 
SAT 2000).

Il programma della giornata potrebbe util­
mente essere presentato alla Consulta regionale 
dei beni culturali.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1259

8. MIGRAZIONI*

Il tema delle migrazioni, con le ricadute nella 
vita quotidiana delle persone e della società, rien­
tra a pieno titolo tra quelli rilevanti e richiede 
un'analisi delle diverse questioni a cui esso 
rimanda e quindi comporta un approfondimento 
interdisciplinare. La scelta di porre al centro la 
persona, a partire dalla Persona di Gesù, permette 
di fissare un punto unificante, attorno al quale 
diverse competenze e sensibilità possono con­
frontarsi e operare insieme, concorrendo nella 
diversità anche di piani, quello accademico ad 
esempio e quello operativo, alla realizzazione di 
obiettivi comuni. È dunque importante mettere in 
moto delle dinamiche di lavoro che aiutino i 
diversi soggetti a collaborare, in un atteggiamento 
di ascolto e di rispetto delle differenti proposte.

Il fenomeno migratorio non investe più solo 
alcune zone o alcuni strati sociali del nostro 
Paese, come quando eravamo una terra da cui la 
gente partiva, ma tocca tutti in modo ormai rile­
vante, dal momento in cui siamo diventati meta di 
continui spostamenti da diverse regioni del 
mondo. Le ricadute sul modo di vivere, sulla 
mentalità e anche sull'organizzazione sociale di 
un fenomeno destinato ad assumere proporzioni 
sempre più rilevanti, impongono una seria rifles­
sione. La stessa comunità ecclesiale non può limi­
tarsi a generiche constatazioni della situazione 
esistente e a moralistiche affermazioni di princi­
pio. Pur tenendo conto della complessità dei feno­
meni in atto, essa ha la responsabilità di elaborare 
risposte evangelicamente illuminate, che orien­
tino l'agire dei cristiani e di conseguenza diven­
tino proposte da mettere in campo nel dibattito e 
nella ricerca di soluzioni adottabili.

Per rispondere a questo intendimento, occorre 
superare il pressappochismo e anche un certo 
idealismo, che portano spesso ad avanzare ipo­
tesi molto suggestive, ma non sempre feconde 
sul piano della convivenza sociale. Del resto la 
prospettiva del Progetto Culturale ci invita a qua­
lificare il nesso tra pensiero e azione, tra idealità 
e prassi e ci stimola a darci occasioni, anche sul 
piano operativo, per far crescere la qualità della

Proposte operative

I. Dobbiamo verificare se la nostra pastorale 
non sia giocata su una forma di tolleranza buoni- 
sta. Se così fosse, questo sarebbe il segnale del-

testimonianza in rapporto alla sua duplice fedeltà 
a Dio e all’uomo.

Riflettere sul fenomeno migratorio significa 
allora innanzi tutto aiutarci ad affrontare in 
chiave evangelica, pertanto adottando il metodo 
dell’incarnazione, problemi che toccano la vita 
della nostra società e che attendono risposte pre­
cise ed immediate. Tale concretezza è da riferire 
certamente al comportamento individuale e fami­
liare. Emerge qui la funzione educativa, da sem­
pre ben presente nelle proposte ecclesiali. Ma 
occorre scoprire anche il contributo che è dove­
roso offrire per affrontare su altri piani, come 
quello economico e quello politico, un fenomeno 
molto complesso.

È importante inoltre contribuire a far uscire la 
riflessione dal giro degli addetti ai lavori, per 
farla entrare nei normali circuiti comunicativi. 
Situazioni che toccano persone costrette a vivere 
esperienze di sradicamento e di nuovo inseri­
mento. ma anche persone che devono confron­
tarsi con proposte culturali nuove e molto diver­
sificate. non possono stare ai margini di un'espe­
rienza di fede e della vita di una comunità cri­
stiana. La nuova società, frutto dell'incrocio di 
molte culture, che hanno una loro visibilità anche 
in un piccolo centro di periferia, ci costringe a 
rivedere le nostre certezze. La credibilità della 
nostra testimonianza è chiamata in causa, soprat­
tutto se i nuovi arrivati sono portatori, come di 
fatto è, di esperienze religiose differenti da quella 
cristiana. Ma pure la nostra capacità di coniugare 
termini come carità e giustizia, dialogo e identità 
è interpellata quotidianamente, non solo dagli 
immigrati, ma dalla stessa opinione pubblica

È necessario mettere concretamente in atto un 
metodo di lavoro che dovrebbe trasferirsi anche 
al livello diocesano. Esso è caratterizzato dalla 
convergenza di soggetti diversi che, partendo da 
un problema presente nel territorio, valorizzando 
le risorse esistenti, sanno interpretare attese e 
bisogni e formulare ipotesi di lavoro, non in 
modo isolato, ma raccordandosi ad un cammino 
di più ampio respiro.

l'incapacità di costruire identità solide, capaci di 
dialogare con l'altro, dal momento che il dialogo 
è possibile soltanto tra identità consistenti.

* La scheda riprende i contenuti emersi nel Simposio Migrazioni e Progetto Culturale tenutosi a Roma il 
27/28 settembre 1999, i cui Atti sono pubblicati in "Quaderno di Servizio Migranti", n. 29. Roma 1999.



1260 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

2. Occorre creare un atteggiamento di acco­
glienza, che esige continuità e contiguità ricono­
sciuta. Ciò esige innanzi tutto la conoscenza del­
l’altro, necessaria per superare il pregiudizio. In 
tale prospettiva, l’accostamento al fatto religioso 
da un punto di vista cristiano, onesto, aperto, 
coinvolgente, è molto importante affinché le per­
sone possano conoscersi. In tale percorso è 
importante prevedere occasioni di incontro, 
all’interno magari delle feste della comunità. Si 
tratta di far passare nel territorio lo stile cristiano, 
che non è semplicemente quello dell’ospitalità e 
neppure quello dell’accoglienza, ma è quello 
della reciprocità e della fraternità.

3. È necessario considerare il fenomeno

migratorio come un problema strutturale e non 
come un’emergenza. Occorre pertanto che l’a­
zione educativa sia segnata dalle dimensioni del 
dialogo e della comunicazione, ma anche che la 
vita della comunità cristiana sappia articolare la 
ricchezza delle persone e sappia trovare nuove 
forme di presenza nel territorio,

4. Accanto ad un approccio generale, che 
riguarda la vita complessiva della comunità cri­
stiana, c’è spazio per un approfondimento dei sin­
goli problemi e una risposta alle diverse emer­
genze, avendo presente che il fenomeno migrato­
rio è molto variegato e ricco (immigrati esteri in 
Italia, profughi, emigrati italiani, fieranti e cir­
censi, rom e sinti, navigazione marittima e aerea).

9. TEMPO LIBERO*

I cambiamenti sociali collegati al tempo 
libero stanno assumendo una valenza storica e 
culturale almeno pari a quella che ebbero nel loro 
tempo il movimento migratorio di massa e, più 
tardi, il movimento operaio a seguito dell'indu­
strializzazione. Edificare una cultura ispirata al 
Vangelo dentro questo fenomeno significa

cogliere le aspirazioni profonde e vere che lo ani­
mano, ma anche evidenziarne le deviazioni, 
affinché il vissuto quotidiano delle persone che 
usufruiscono del tempo libero diventi occasione 
non di degrado, ma di crescita umana, spirituale 
e culturale.

Proposte operative

Come è decisiva l’educazione e la formazione 
al tempo del lavoro, altrettanto è decisiva l’edu­
cazione e la formazione al tempo delle attività 
libere e liberanti. L’osservazione appare scontata, 
eppure nell'intenzione e nella pratica pedagogica 
cristiana non si rivela così evidente. Convinti 
della sua decisività ai fini di una vita evangelica­
mente ispirata, si propongono alcune “atten­
zioni" che possono tradursi in itinerari educativi, 
formativi e pratici.

1. Salvaguardare la spontaneità. Il tempo 
libero va “insegnato”, comprendendo la sua fina­
lità di sviluppo della persona. La proposta nel 
tempo libero deve puntare sulla gratuità per non 
subire la pesantezza e la routine del tempo del 
lavoro. Tutto si gioca sul valore della libertà 
coniugato al valore della creatività.

2. Difendersi da! consumismo. Nonostante le

insite ambiguità del tempo libero, le sue poten­
zialità si presentano di tale natura da prevalere 
rispetto ai rischi di manipolazioni presenti nella 
cospicua offerta del mercato. Ci si difende dal­
l’invadenza insidiosa del consumismo se si rav­
viva il giudizio critico del discernimento e se si 
incrementano le capacità creative delle persone 
con opportuni itinerari pratici ed esperienziali.

3. Puntare sulla comunicazione. Occorre pre­
vedere un'educazione all’uso dei mass media, 
nella loro eterogeneità e molteplicità di strumen­
tazione in stampa, in video e in sonoro. Senza 
ostracismi e senza illusioni è necessario inoltrarsi 
nella foresta della comunicazione ludica, abi­
tuando la mente ad una selezione naturale e dun­
que ad una scelta di senso. Si tratta di evitare lo 
sdoppiamento o la frammentazione dell’io in un 
continuo zapping nel variopinto mondo delle 
immagini, contrastando l’inseguimento del desi-

* La scheda riprende le proposte del Sussidio pastorale dell'Ufficio Nazionale per la pastorale del tempo 
libero, turismo e sport Progetto Culturale e pastorale del tempo libero, turismo e sport del 25 marzo 1999 (in RDTo 
76(1999), 291-306 ■ N.d.R.].



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1261

derio e puntando su esperienze unitarie, profonde 
e piacevoli.

4. Educare alla responsabilità. In una società 
eterodiretta, è necessario promuovere la libertà 
personale come espressione concreta dell'essere 
e come condizione di responsabilità. Perciò è

opportuno incrementare l'offerta di itinerari 
conoscitivi ed operativi atti a educare all'uso cor­
retto e sensato del tempo libero, a sperimentare 
situazioni che rafforzino il senso della vita, la 
decisione personale, la vocazione alla solidarietà, 
attraverso microforme associative specialistiche, 
assistenziali e culturali.

10. TURISMO*

Il fenomeno della mobilità nelle società indu­
striali e postindustriali si collega alla moltepli­
cità e alla parcellizzazione del lavoro, alla velo­
cità impressa alle relazioni umane, all'omologa­
zione delle mode e degli stili di vita. Diverse 
motivazioni dunque causano la mobilità. In par­
ticolare il fenomeno della mobilità turistica si 
manifesta in viaggi, vacanze, soggiorni di studio, 
spostamenti ludico-sportivi e religiosi. Le moda­
lità concrete di turismo si attuano secondo le

Proposte operative

In concreto si possono suggerire alcune pro­
poste per avviare e consolidare una cultura cri­
stianamente ispirata del turismo. In questi 
ambiti, del tutto inediti e non ancora posti a tema 
della riflessione pastorale, sussiste una condi­
zione previa all'iniziativa pastorale: la scelta 
metodologica della continuità nel tempo e della 
flessibilità degli strumenti di volta in volta uti­
lizzati. Le proposte qui enunciate sono da inse­
rire organicamente nella pastorale ordinaria, non 
come un'aggiunta ma come una necessaria inte­
grazione.

I. Evidenziare nel normale percorso di evan­
gelizzazione l'annuncio cristiano per il turismo 
che orienta a proclamare la lode del Signore, le 
meraviglie da Lui operate nel creato e soprattutto 
nell’uomo. Nel contempo va sottolineata l'im­
portanza del turismo nell'acquisizione del benes­
sere dell’uomo: si sviluppano le relazioni e si 
intreccia la crescita integrale della persona con la 
fruizione dei beni ambientali, storici e artistici. 
Tutto il tempo è di Dio: l’uomo lo vive come

diverse categorie di persone (ragazzi, giovani, 
anziani, disabili, ecc.), secondo la visuale delle 
famiglie, dei gruppi e associazioni di vario inte­
resse. In tali contesti la Chiesa si fa compagna, 
tenda di riposo e di ascolto, luogo di approdo e 
di silenzio meditativo, casa accogliente e soli­
dale, tempio di incontro con Dio e con gli 
uomini, ambito di comunicazione e di confronto 
tra le diverse culture.

dono e come occasione di liberazione e di sal­
vezza.

2. Incrementare le diverse forme di associa­
zionismo e di impegno di laici preparati. Con la 
loro competenza è opportuno gestire iniziative di 
turismo per rimediare alle diffuse tendenze edo­
nistiche e consumistiche, impegnandosi in uno 
sforzo di animazione dall'interno. Il compito si 
presenta arduo, ma ricco di possibilità di auten­
tica testimonianza evangelica.

3. Avviare itinerari formativi per cristiani 
adulti in modo da renderli idonei alla testimo­
nianza nel turismo, sia sotto il profilo della con­
fessione di fede che sotto il profilo etico. In tale 
contesto una speciale attenzione meritano gli 
operatori del turismo, che vanno aiutati, attra­
verso specifici momenti di formazione, non solo 
ad essere competenti e culturalmente preparati, 
ma anche a rigettare la pura logica mercantile 
che riduce il tempo, le persone e le cose ad occa­
sioni di guadagno, di profitto e di incremento del 
consumo.

* La scheda riprende le proposte del Sussidio pastorale dell’Ufficio Nazionale per la pastorale del tempo 
libero, turismo e sport Progetto Culturale e pastorale del tempo libero, turismo e sport del 25 marzo 1999 |in RDTo 
76(1999). 291-306 - N.d.R.\.



1262 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

11. SPORT*

L’azione propria della Chiesa, distinta anche 
se non separata dall'attività dell'associazionismo 
sportivo di ispirazione cristiana, non si esaurisce 
nel creare delle condizioni, più o meno ottimali, 
per “fare sport", ma mira ad attuare il compito 
irrinunciabile dell'annuncio di salvezza per 
l'uomo storicamente situato.

La questione centrale che si pone - data per 
acquisita la conoscenza della vigente cultura 
sportiva da parte della Chiesa - si dirime su un 
duplice versante: da una parte la consapevolezza 
ecclesiale del ruolo della pastorale dello sport e

dall'altra l’individuazione di modalità, tempi, 
spazi, persone, capaci di “attuare", in modo omo­
geneo, eloquente e progettuale la proposta di sal­
vezza nel mondo dello sport. Ora, alla coscienza 
della Chiesa si pone il problema cruciale dell’in- 
culturazione della fede nello sport, con gli inter­
rogativi, le incertezze, le acerbità, l’imprepara­
zione che s'accompagnano a questa impresa. Il 
problema appare decisivo sia per la stessa credi­
bilità e finalizzazione della pastorale dello sport, 
sia per la visibilità e rispettabilità del ruolo della 
Chiesa nel “mondo dello sport”.

Proposte operative

Si tratta di liberare lo sport dalla insensa­
tezza del puro “fare sport” senza uno scopo 
ulteriore (spirituale, sociale, culturale, pedago­
gico). In questo sforzo la Chiesa non intende 
“cambiare” lo sport, ma l'uomo che fa sport, 
attraverso processi dinamici di crescita dell'i­
dentità personale, dell'abilità corporea, della 
consapevolezza della sua finalità ultima. 
Offriamo qui di seguito alcune proposte opera­
tive per incrementare la presenza significativa 
della Chiesa nel mondo dello sport. Ci muo­
viamo su un piano propositivo e prospettico, 
con una certa cautela ma anche convinti della 
necessità di intraprendere un cammino, sia pure 
sperimentale, che riannodi la tradizione del pen­
siero cattolico, la cultura sportiva e il correla­
tivo "fare sport".

I. Costruire una cultura sportiva animata 
dalla fede. Questa esigenza si concretizza nel 
verificare la cultura dominante nel mondo dello 
sport e sottoporla a un confronto critico con la 
visione cristiana della vita.

2. Formare un “gruppo di riflessione" 
accanto o dentro il Consiglio Pastorale parroc­
chiale e d’intesa con la società sportiva disponi­
bile a revisionare la “condizione" attuale dello 
sport locale e a offrire soluzioni pratiche, indi­
rizzi. proposte operative sul territorio. Qui si apre 
un ampio spazio alla disponibilità dell’associa- 
zionismo sportivo di ispirazione cristiana perché 
si faccia promotore e protagonista, come sog­
getto attivo, di questa inculturazione della fede.

3. Favorire una o più iniziative di sport "alter­
nativo", con la partecipazione attiva delle associa­
zioni sportive, della famiglia, degli educatori, dei 
catechisti, degli insegnanti di educazione fisica, 
della scuola. È una dinamica da attivare con la 
metodologia del coinvolgimento “a rete”, tale da 
salvaguardare l’identità dei soggetti in causa e 
insieme integrarli in un'azione unitaria e mirata. 
Potrebbe essere l'occasione per istituire la Gior­
nata dello sport in parrocchia, dove far confluire 
messaggi, intenzioni, pratica sportiva e ludica, in 
un clima di festa, di solidarietà, di accoglienza.

* La scheda riprende le proposte del Sussidio pastorale dell’Ufficio Nazionale per la pastorale del tempo 
libero, turismo e sport Progetto Culturale e pastorale del tempo libero, turismo e sport del 25 marzo 1999 | in RDTo 
76 (1999), 291-306 - NdR],



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1263

4. DOVE?
Questa parte del sussidio presenta gli elenchi, aggiornati al 31 agosto 2001, dei referenti dioce­
sani, dei Centri culturali cattolici, delle Associazioni e dei Movimenti che concorrono alla realiz­
zazione della rete del Progetto Culturale.
Ci limitiamo a riprodurre quanto riguarda la Regione Pastorale Piemontese - secondo le singole 
Diocesi - circa i referenti diocesani ed i Centri culturali cattolici con cui sono stati stabiliti con­
tatti, rimandando alla pubblicazione curata dalle Edizioni San Paolo, Cinisello Balsamo 2001, per 
il panorama completo dell’Italia, comprendente anche gli indirizzi nazionali delle Associazioni, dei 
Movimenti e dei Gruppi interessati.

Acqui
Don Franco Vercellino - Referente
Piazza San Lorenzo, 3 - 15010 Denice AL

Alba
Don Giovanni Ciravegna - Referente
Piazza Seminario, 1 - 12051 Alba CN

Cooperativa Culturale “L'incontro”
Via Mandelli, 13 - 12051 Alba CN

Alessandria
Renato Balduzzi - Referente
Via Cappelletta, 42 - 15100 Alessandria

Aosta
Roberto De Vecchi - Referente
Via Parigi, 94 - 11100 Aosta

Asti
Don Celestino Bugnano - Referente
Piazzetta del Seminario, 1 - 14100 Asti

Carmelita Rabbione - Referente
Via Cavour, 138 - 141 (X) Asti

Cinecircolo "San Vincenzo”
Via San Vincenzo, 5 
14015 San Damiano d’Asti AT

Biella
Don Ferdinando Marchi - Referente
Curia Vescovile
Via Vescovado, 10- 13051 Biella

Casale Monferrato
Don Antonio Gennaro - Referente
Piazza San Domenico, 3
15033 Casale Monferrato AL

- Cuneo
Aldo Ribero - Referente
Via Monastero 20/A - 12025 Dronero CN

"Iniziative Culturali”
Associazione PP. Gesuiti
Via V. Bersezio, 2 - 12100 Cuneo

Biblioteca del Seminario 
c/o Seminario Vescovile
Via Amedeo Rossi, 28 - 12100 Cuneo

Casa per Esercizi "Pascal d'Illonza" 
Piazza San Pietro, I
12020 San Pietro del Gallo CN

Centro Italiano Femminile
Comune di Cuneo
Via L. Gallo. 21 - 12100 Cuneo

Centro Servizi Pastorali "Mons. Biglia" 
Via Sen. Toselli, 2 bis - 12100 Cuneo

Gruppo di Studi Biblici "Giovanni XXIII"
Via Lesegno. 3 - 12100 Cuneo

Seminario Angelus Novus
Via Sen. Toselli, 2 bis - 12100 Cuneo

- Fossano
Alessandro Parola - Referente
Via Murazzo - San Biagio. 135 
12044 Centallo CN

- Ivrea
Don Piero Agrano - Referente 
Parrocchia San Genesio Martire
Via Vittorio Emanuele II, 2 
10010 Palazzo Canavese TO

- Mondovì
Don Duilio Albarello - Referente
Via San Pio V, 8 - 12084 Mondovì CN

Don Corrado Avagnina - Referente
Via San Pio V. 8 - 12084 Mondovì CN



1264 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Vanna Bracco - Referente
Via Marconi, 29 - 12080 Carrù CN

Aldo Intagliata - Referente
Via Consolata, 74 - 12073 Ceva CN

Don Francesco Tarò - Referente
c/o Parrocchia
Via A. Sauli, 4 - 12073 Ceva CN

- Novara
Don Silvio Barbaglia - Referente
Seminario Vescovile S. Gaudenzio
Via Monte San Gabriele, 60 - 28100 Novara

Associazione di Volontariato "Nexus"
Viale Giulio Cesare, 378 - 28100 Novara

Centro Culturale "Charles Péguy"
Casella Postale 85 - 28100 Novara

Centro Culturale "Charles Péguy"
Via G. Verdi, 13 - 28838 Stresa VB

Centro Culturale "Don Pietro Bernini"
Viale Dante, 19 - 28021 Borgomanero NO

- Pinerolo

- Saluzzo
Can. Romano Allemano - Referente
Via Macalte, I - 12037 Saluzzo CN

- Susa
Mons. Pierluigi Cordola - Referente
Piazza Cavour, 4 - 10053 Bussolcno TO

Centro Culturale "Il Ponte"
Chiesa della Madonna del Ponte
Via Mazzini, I - 10059 Susa TO

Centro Culturale Diocesano 
“Crescere Insieme"
Via Mazzini, 1 - 10059 Susa TO

- Torino
Don Ermis Segatti - Referente
Via San Bernardo, 8 - 10044 Pianezza TO

Centro "Federico Peirone”
Studi e Relazioni Cristiano-Islamiche
Via Barbaroux, 30 - 10122 Torino

Centro di Cultura e di Studi "G. Toniolo"
Amici dell' Università Cattolica 
del Sacro Cuore
Corso Matteotti, Il - 10121 Torino

Centro Evangelizzazione e Catechesi 
“Don Bosco" (CEC)
Corso Francia, 214
10090 Cascine Vica-Rivoli TO

Centro Studi “Bruno Longo"
Via Le Chiuse, 14 - 10144 Torino

Centro Studi Valsalice
Viale E. Thovez, 37 - 10131 Torino

Centro Teologico
Corso Stati Uniti, 11/h - 10128 Torino

- Vercelli
Mons. Cesare Massa - Referente
Via San Michele, 12 - 13100 Vercelli



Atti del Cardinale Arcivescovo

Consacrazione Episcopale di Mons. (ìabriele Mana

Una particolare chiamata di Dio ad un servizio 
più grande che comporta il sacrificio totale 

di tutta la vita spesa per il Regno
Sabato 1 settembre, nella Basilica di S. Giovanni Battista-Cattedrale Metropolitana di Torino, si è 
svolta la solenne Consacrazione Episcopale di Mons. Gabriele Mana, eletto dal Santo Padre Vesco­
vo di Biella in data 13 luglio.
La celebrazione è stata presieduta dal Cardinale Arcivescovo, coadiuvato da Mons. Enrico Massero

ni, Arcivescovo Metropolita di Vercelli, e da Mons. Massimo Giustetti, Vescovo em. di Biella e 
predecessore immediato di Mons. Mana. A loro si sono uniti: Mons. Paolo Romeo. Arcivescovo tit. 
di Vulturia e Nunzio Apostolico in Italia; Mons. Giovanni Ceirano, Arcivescovo tit. di Tagase e Nun­
zio Apostolico; Mons. Luigi Bettazzi, Vescovo em. di Ivrea; Mons. Livio Maritano, Vescovo em. di 
Acqui; Mons. Aldo Mongiano, I.M.C., Vescovo em. di Roraima: Mons. Pietro Giachetti. Vescovo 
em. di Pinerolo; Mons. Fernando Charrier, Vescovo di Alessandria; Mons. Sebastiano Dho. Vesco­
vo di Alba; Mons. Natalino Pescarolo, Vescovo di Cuneo e di Fossano; Mons. Pier Giorgio Mic
chiardi, Vescovo di Acqui; Mons. Arrigo Miglio, Vescovo di Ivrea; Mons. Giuseppe Anfossi, Vesco­
vo di Aosta; Mons. Luciano Pacomio, Vescovo di Mondovi; Mons. Livio Panizza Richero, 
O.F.M.Cap., Vescovo di Carabayllo; Mons. Mario Rino Siviero, Vescovo di Propria; Mons. Pier Gior­
gio Debernardi. Vescovo di Pinerolo; Mons. Francesco Ravinale, Vescovo di Asti; Mons. Alfonso 
Badini Gonfalonieri, Vescovo di Susa.
Il Vescovo eletto, accompagnato dal Cardinale Arcivescovo e dal Nunzio Apostolico in Italia, è 
stato accolto alla porta maggiore della Cattedrale dai Canonici del Capitolo Metropolitano. La 
Concelebrazione Eucaristica, nel corso della quale si è svolta la Consacrazione Episcopale, ha visto 
raccolti intorno al Cardinale Arcivescovo, oltre agli Arcivescovi e ai Vescovi citati, i membri del 
Consiglio Episcopale, i Canonici del Capitolo Metropolitano, il clero di Orbassano - dove Mons. 
Mana era parroco da otto anni -, molti sacerdoti dell’Arcidiocesi e una folta rappresentanza del 
Clero di Biella. A loro si sono uniti diaconi permanenti, religiosi, religiose e numerosissimi fedeli 
tra cui i parenti dell’Eletto. Moltissimi i parrocchiani di Dibassano, di Marene e di S. Caterina da 
Siena in Torino, luoghi cari a Mons. Mana. La delegazione biellese, con il Presidente del Consiglio 
Comunale, aveva uno speciale spazio a disposizione ed era particolarmente numerosa.
All'inizio della celebrazione il Cancelliere Arcivescovile mons. Giacomo Maria Martinacci ha dato 
pubblica lettura, in traduzione italiana, della Bolla Pontificia di nomina. L’Eletto era assistito dai 
due Vicari Generali di Torino, mons. Guido Fiandino e mons. Giacomo Lanzetti, dal Vicario Ge­
nerale di Biella, mons. Fernando Macchi, e dal Rettore del Santuario di Oropa, mons. Alceste 
Catella.
L'intera celebrazione è stata trasmessa in diretta dalle due emittenti cattoliche torinesi Telesubal- 
pina e Radio Proposta.
Pubblichiamo il testo del saluto iniziale e dell’omelia del Cardinale Arcivescovo, l'intervento con­
clusivo del nuovo Vescovo e il testo della preghiera della Comunità di Biella per il suo nuovo 
Pastore, che Mons. Massimo Giustetti ha proposto al termine della celebrazione.

1265



1266 Atti del Cardinale Arcivescovo

SALUTO INIZIALE
DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

Stiamo per vivere un evento straordinario di grazia per le due Chiese di 
Torino e di Biella: l'Ordinazione episcopale di don Gabriele Mana, eletto dal 
Santo Padre Vescovo di Biella.

Saluto e dò il mio benvenuto al Nunzio Apostolico in Italia, Mons. Paolo 
Romeo, e lo ringrazio per la sua presenza anche perché, come Rappresen­
tante del Santo Padre, rende più solenne il nostro incontro e ci fa sentire in 
profonda comunione con il Successore di Pietro.

Saluto i Vescovi del Piemonte e Valle d'Aosta i quali, venendo qui, 
hanno voluto manifestare fin da subito la loro accoglienza fraterna ad un 
nuovo Confratello che entra a far parte della nostra Conferenza Episcopale 
regionale.

Saluto i fedeli di Biella, di Orbassano e di Torino e saluto in modo parti­
colare te, carissimo don Gabriele, che oggi ho la gioia di ordinare Vescovo.

Ed ora ci mettiamo tutti davanti al Signore con spirito di fede, di gioio­
sa riconoscenza, unita però anche al pentimento dei nostri peccati per acco­
gliere con maggior disponibilità la grazia che ci viene donata nella celebra­
zione di questi santi misteri.

OMELIA
DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

Carissimi, questo è il momento in cui è doveroso fermarsi a riflettere su 
quello che il Signore compie nella vita di don Gabriele che, come abbiamo 
sentito dalla lettura della Bolla Pontificia, il Santo Padre ha nominato Vesco­
vo di Biella. Innanzi tutto desidero esprimere una grande riconoscenza al 
Papa per aver scelto un sacerdote del nostro Presbiterio per il ministero epi­
scopale. E un dono che fa onore alla Chiesa torinese e che sarà sicuramente 
anche di grande vantaggio spirituale per la Chiesa di Biella.

Per questo oggi siamo tutti nella gioia, una gioia che non è umana ma 
soprannaturale, perché l'elevazione all'Episcopato non ha sapore di contor­
ni onorifici o di carriera ecclesiastica ma è una particolare chiamata di Dio 
ad un servizio più grande che comporta il sacrificio totale di tutta la vita 
spesa per il Regno.

Desidero che tu senta, don Gabriele, il tuo Arcivescovo insieme con i 
suoi Confratelli nell'Episcopato e tutta questa numerosa assemblea liturgi­
ca come un cuor solo ed un'anima sola intorno a te per invocare la pienez­
za del dono dello Spirito Santo sulla tua persona per la nuova grande mis­
sione che ti viene affidata.

E per entrare in profonda sintonia col mistero che si compie ci mettiamo 
in ascolto della Parola di Dio che è stata proclamata.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1267

1. La vocazione del Profeta Geremia (prima Lettura: Ger 1,4-12) è emble­
matica per ogni cristiano ma soprattutto per un Vescovo.

a) L'iniziativa della chiamata è sempre di Dio ed è totalmente gratuita. 
Noi non abbiamo alcun merito per essere scelti dal Signore. Il suo progetto 
su di noi è fissato fin dall'eternità, prima ancora che fossimo nati. «Prima di 
formarti nel grembo materno, ti conoscevo, prima che tu uscissi alla luce, ti avevo 
consacrato; ti ho stabilito profeta delle nazioni» (Ger 1,5).

b) Davanti a Dio che sceglie, chiama, consacra e manda è doveroso sen­
tire trepidazione, perché troppo alto è il compito per le sole nostre forze 
umane. La gioia del dono, perché di grande dono di grazia si tratta, non ci 
porti a sottovalutare la responsabilità e il peso che da esso deriva: «Ahimè, 
Signore Dio - dice il Profeta - ecco io non so parlare» (Ger 1,6). Ma quello che 
il Signore disse a Geremia oggi lo ripete a te: «Non temere, perché io sono con 
te per proteggerti... ecco, ti metto le mie parole sulla bocca» (Ger 1,8-9). Il lavoro 
è enorme perché nel Regno di Dio ogni giorno si tratta di «sradicare e demo­
lire, distruggere ed abbattere, per edificare e piantare» (Ger 1,10).

c) Ma su tutto deve prevalere la fiducia e l'ottimismo. Il Signore dice al 
Profeta: «Che cosa vedi, Geremia?». «Vedo un ramo di mandorlo». Il Signore sog­
giunse: «Hai visto bene, perché io vigilo sulla mia parola per realizzarla» (Ger 1,11- 
12). Il mandorlo è la pianta che per prima fiorisce a primavera e quindi sem­
bra quasi che stia di vedetta sul pendio, vigilante, per accogliere i primi 
tepori primaverili e mettere fuori i fiori. L'immagine è efficace per esprime­
re l'azione di Dio: Egli vigila sulla sua parola per realizzarla. È il Signore che 
oggi ti riempie del suo Spirito e renderà possibile quella fioritura di bene 
che dovrà sbocciare dal tuo ministero episcopale.

2. La seconda lettura (At 20,17-22.28-32) offre a tutti noi, ma soprattut­
to a te, caro don Gabriele, indicazioni per comprendere a quale compito è 
chiamato un Vescovo e con quale stile egli deve rapportarsi con Dio e con i 
fedeli che sono affidati alle sue cure pastorali. Quello che San Paolo a Mile­
to dice agli anziani della Chiesa di Efeso oggi il Signore lo dice a te perché 
diventi il tuo programma e stile di vita.

a) «Ho servito il Signore con tutta umiltà tra le lacrime e tra le prove... non mi 
sono mai sottratto a ciò che poteva essere utile al fine di predicare a voi (il Vange­
lo)... Ed ecco, ora, avvinto dallo Spirito, io vado a Gerusalemme senza sapere ciò che 
mi accadrà... (ma non ha importanza, sembra dire l'Apostolo) purché io con­
duca a termine la mia corsa e il servizio che mi fu affidato dal Signore Gesù» (At 
20,18-24 passim). Anche tu, avvinto dallo Spirito, lasci Torino e vai a Biella 
senza conoscere realmente quali situazioni concrete dovrai affrontare, ma 
fin d'ora deve essere chiaro in te questo unico intendimento: corrispondere 
al progetto che Dio ha sulla tua persona e sulla Chiesa biellese.

b) Paolo aggiunge: « Vegliate su voi stessi e su tutto il gregge in mezzo al quale 
lo Spirito Santo vi ha posti come Vescovi a pascere la Chiesa di Dio...» (At 20,28). 
Il dovere della vigilanza sulla santità della tua vita e di quella dei fedeli affi­
dati alle tue cure pastorali è una delle maggiori responsabilità che devi assu­
merti davanti a Dio e davanti alla Chiesa. Anche oggi ci sono rischi per il



1268 Atti del Cardinale Arcivescovo

gregge di Dio e il Pastore deve essere guida e testimone dell'autentico cam­
mino di salvezza. La gente assetata di verità deve trovare in te un sicuro 
punto di riferimento. C'è una "pastorale della santità" che per te e per la tua 
Chiesa deve avere il primato su tutto.

c) Con le stesse parole di Paolo anch'io, don Gabriele, «ti affido ora al 
Signore e alla parola della stia grazia» (At 20,32). È questa la vera riserva di 
serenità a cui devi attingere per il tuo futuro ministero. Devi sentirti "affi­
dato, consegnato, consacrato e perciò appartenente" al Signore e alla sua 
Parola che è garanzia del conforto che ti verrà dal suo amore per te e per 
tutti. Quando, come dice il Papa nella Novo Millennio ineunte (n. 38), è chia­
ra la convinzione che nel nostro cammino spirituale e nella nostra stessa 
programmazione pastorale il primato spetta alla grazia di Dio e non alle 
nostre personali capacità o strategie, allora potremo rivivere, pur nelle fati­
che quotidiane del nostro ministero episcopale, l'esperienza della pesca 
miracolosa, purché si abbia il coraggio di «prendere il largo» («due in altum!»: 
Le 5,4) e di gettare le reti per la pesca basandoci esclusivamente sulla garan­
zia che ci viene dalla Parola di Gesù.

3. La tua risposta di oggi e di sempre al Signore che ti ricolma di così 
grandi doni deve essere una sola: quella che ci suggeriva la pagina evange­
lica che abbiamo ascoltato (Gv 21,15-19). La tua vita deve avere il sapore di 
una quotidiana prova d'amore per Gesù Cristo, il «Pastore grande delle peco­
re» (Eb 13,20), di cui devi essere rappresentante e segno visibile e credibile 
davanti a tutti.

Il vero esame di maturità per essere un Vescovo secondo il cuore di Cri­
sto consiste nella verifica che il Signore ti chiede di fare sul tuo amore verso 
di Lui e verso la sua Chiesa. Anche a te, don Gabriele, oggi Gesù chiede 
come a Pietro: «Mi vuoi bene tu più di costoro?» (Gv 21,15). E dalla tua capa­
cità di rispondere: «Certo, Signore, tu lo sai che ti voglio bene» (Gv 21,15) dipen­
de l'efficacia del tuo ministero e la gioia di buttarti in questa nuova avven­
tura che ti porterà a consumarti per annunciare il Vangelo.

Il libro dei Vangeli che durante la preghiera di Ordinazione sarà tenuto 
aperto sul tuo capo lo devi sentire come l'unico vero giogo che oggi il Signo­
re mette sulle tue spalle, ma un giogo che, secondo le parole stesse di Gesù, 
sarà dolce e un carico che sarà leggero (cfr. Mt 11,30).

Sei ordinato Vescovo soprattutto per annunciare il Vangelo e tra poco io 
ti chiederò a nome della Chiesa di assumerti con fedeltà e perseveranza 
questo impegno e sono certo che anche tu, come Paolo, senti vere queste 
parole: «Non è infatti per me un vanto predicare il Vangelo; è un dovere: guai a me 
se non predicassi il Vangelo!» (1 Cor 9,16).

Conclusione
Concludendo la mia riflessione desidero ricordare il significato di alcu­

ni segni del tuo ministero che ti verranno consegnati: non sono ornamenti 
per la tua persona, ma dei vincoli che ti legano per sempre alla tua nuova 
responsabilità.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1269

D'ora in poi chi ti vede con questi segni della tua dignità episcopale ha 
il diritto di esigere che la tua vita sia in sintonia con ciò che porti:

l'anello è simbolo di fedeltà ad una integrità di fede e purezza di vita;
la mitra è richiamo forte ad un fulgore di santità che deve risplendere in 

tutta la tua persona;
il pastorale è segno del tuo compito, ma anche della tua capacità di gui­

dare la comunità cristiana che ti viene affidata. Il vero Pastore deve sentire 
la responsabilità di annunciare sempre la verità e di difendere il gregge dai 
gravi pericoli che lo minacciano e soprattutto deve avere un cuore grande 
per accogliere tutti con i sentimenti della misericordia divina.

Ti auguro che quanti ti incontreranno possano avvertire che sai condur­
re, che indichi con coraggio il vero cammino della salvezza per tutti, anche 
per i lontani, che in ogni circostanza sai camminare "davanti" al gregge, ma 
sempre "dietro" a Gesù, il vero "Pastore dei Pastori": «Egli infatti deve cre­
scere e noi invece diminuire» (cfr. Gv 3,30).

La Vergine Maria, qui a Torino venerata come "Consolata" e a Biella 
come "Regina del Monte di Oropa" ti sia sempre vicina come Madre, mo­
dello e soprattutto come tuo aiuto e conforto. A lei guardiamo in questo 
momento per chiederle di sostenere la nostra preghiera affinché, come a 
Pentecoste, lo Spirito Santo scenda ora con la pienezza dei suoi doni sulla 
tua persona e sul tuo ministero.

E «Dio che ha iniziato in te la sua opera la porti a compimento» (Rito di Ordi­
nazione).

INTERVENTO CONCLUSIVO
DEL NUOVO VESCOVO

Ti lodo e ti benedico, o Signore, perché, secondo la tua Parola testamentaria, hai in­
viato il tuo Spirito e hai donato la tua pace. Tu non soddisfi i miei desideri ma compi le 
tue promesse, sempre più grandi delle mie attese, e così il tuo Amore mi sorprende e mi 
seduce.

Grazie, o Signore, per il Santo Padre Giovanni Paolo II, il Vescovo di Roma, che con la 
sua sollecitudine universale e con la sua testimonianza profetica è esempio trascinante.

Entrando nel Collegio apostolico mi hai fatto incontrare in modo nuovo e profondo l'ar­
dore appassionato del Cardinale Severino Poletto, Arcivescovo di Torino. Con l'imposizio­
ne, l’invocazione e l'unzione di oggi è per me prima Padre e poi fratello. (Grazie per il dono 
deH’anello).

Grazie per la presenza premurosa del Nunzio Apostolico Mons. Paolo Romeo, con cui 
ho già fatto di recente esperienza di cordialità. (Grazie per il dono della croce pettorale).

Grazie per i Vescovi conconsacranti e per tutti i Vescovi presenti. Non solo mi sento 
accolto, ma vedo esempi luminosi.

Ti ringrazio, o Signore, per la storia che ha segnato la mia vita con la tua fedeltà, per la 
mia famiglia che nella povertà evangelica mi ha insegnato che il poco, se condiviso, è leti­
zia e benedizione.



1270 Atti del Cardinale Arcivescovo

Grazie, o Signore, per questo grembo materno della Chiesa che è in Torino, dove sono 
stato generato alla fede in quella terra benedetta di Marene (piccola comunità con 8 preti e 
23 consacrate), e in questo grembo sono cresciuto per i doni ricevuti da prete a Grugliasco, 
a S. Caterina da Siena in Torino per 19 anni indimenticabili, e nell’amata Orbassano in que­
sti ultimi 8 anni. Ciò che capita nella vita tutto è adorabile perché tutto è grazia.

Grazie, o Signore, per il Presbiterio di Torino dove ho imparato la gioia della comunio­
ne e della infaticabile dedizione.

Signore, sono ordinato Vescovo per la Chiesa di Biella. La preghiera da tempo ha tra­
sportato là il mio cuore. Signore, in obbedienza e nella potenza del tuo nome, vengo con 
gioia e con desiderio ad offrire la mia debolezza a Biella. Ti benedico per quella Diocesi 
dove mi inserisci come Pastore. Grazie per i Vescovi dal cuore grande che mi hanno prece­
duto, per Mons. Massimo Giustetti che in queste settimane ha già svelato verso di me bontà 
ed accoglienza.

Vergine Santa, che sai consolare e dare pace intima, tu che tante volte ho pregato nel tuo 
Santuario in Torino, tu che dai monti di Biella ti presenti ora come Regina degli Apostoli e 
Stella fiorita della evangelizzazione, continua insistentemente a ripetermi di fare ciò che lo 
Spirito di Gesù mi dice. A te mi affido.

A tutti voi che oggi avete pregato per me: Deo gratias!

PREGHIERA DELLA
COMUNITÀ DI BIELLA

O Signore, tu hai chiamato i tuoi Apostoli, li hai preparati e li hai mandati nel mondo, 
perché fossero testimoni della tua risurrezione e annunciatori del tuo Vangelo. Da allora, i 
Vescovi, successori degli Apostoli, hanno continuato a svolgere questa missione.

Adesso giunge a noi un nuovo Vescovo, Gabriele Mana, che tu hai scelto per la nostra 
comunità diocesana. Egli viene “nel tuo nome” per essere il nostro Pastore, per diffondere 
la tua Parola, per donarci la tua Vita.

Noi ti ringraziamo, o Signore, per questo grande dono.
Nell'attesa, eleviamo a te la nostra incessante preghiera per lui, ci dichiariamo disponi­

bili a camminare insieme con lui per i sentieri di Dio che egli ci indicherà. E fin d'ora noi 
gli apriamo il nostro cuore.

Il nostro patrono Santo Stefano sostenga il nuovo Vescovo nel suo servizio e la Beata 
Vergine Maria, la Madonna Bruna di Oropa, lo accompagni e benedica, e sia per lui e per 
noi, pellegrini in questa terra biellese, segno di profonda consolazione e di sicura speranza.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1271

Pellegrinaggio a Lourdes

L’incontro con la Vergine Immacolata sostenga 
il nostro desiderio di amare il Signore

Da giovedì 6 a lunedi 10 settembre, il Cardinale Arcivescovo ha sostato a Lourdes incontrando i 
pellegrinaggi torinesi dell'UNITALSI e dell'OFTAL con molti ammalati ed i numerosissimi pelle­
grini accompagnati dall’Opera Diocesana Pellegrinaggi.
Pubblichiamo il testo degli interventi tenuti durante le Messe celebrate da Sua Eminenza alla Grot­
ta con gli ammalati, all'apertura del pellegrinaggio diocesano nella chiesa di S. Bernardetta e alla 
Messa intemazionale nella Basilica di S. Pio X.

Venerdì 7 settembre 
MESSA ALLA GROTTA 
CON GLI AMMALATI

Sono lieto di presiedere questa Eucaristia. Ci prepariamo a vivere que­
sto mistero per ringraziare, rendendo lode a Dio per tutti i doni che ci ha 
fatto nella nostra vita ma anche in particolare per il dono di questo Pelle­
grinaggio affinché l'incontro con la Vergine Immacolata, qui a Lourdes, 
sostenga il nostro desiderio di amare il Signore.

Ci salutiamo, ringraziamo, preghiamo e soprattutto presentiamo noi stes­
si con le nostre sofferenze su questo altare dove il Cristo rende presente per 
noi, oggi, i frutti del suo sacrificio pasquale: passione, morte e risurrezione.

Chiediamo alla Madonna la grazia di poter vivere questa Eucaristia con 
fede e con frutto e ci disponiamo chiedendo perdono a Dio dei nostri peccati.

* * *

Carissimi pellegrini, saluto il pellegrinaggio dell'OFTAL di Torino e di 
Biella, rivolgo un saluto particolare anche ai pellegrini di Trento: sono i tre 
gruppi più significativi che partecipano a questa celebrazione. Insieme sa­
luto anche tutti voi che siete qui presenti a vivere con noi questo intenso 
momento di preghiera.

Questi due bambini che vanno dalla loro sede, dai loro genitori e 
accompagnatori, verso il grande complesso di candele accese sono l'imma­
gine viva di come dovremmo essere noi questa mattina. Lasciateli pure gira­
re così. Essi sono l'espressione dell'innocenza con cui dovremmo essere 
davanti a Dio. 11 loro gesto di partire dalle situazioni in cui si trovano e veni­
re verso queste candele accese è un gesto di curiosità, di stupore, di mera­
viglia e forse anche di gioia perché rimane un po' un loro modo di giocare. 
Anche Gesù aveva i bambini che gli venivano attorno quando Egli parlava 
alle folle; qualcuno li sgridava ma Gesù diceva a coloro che li sgridavano: 
«Lasciate che i bambini vengano a me».

Allora noi, lasciando che essi si muovano - per fortuna nostra non par­
lano e quindi non disturbano l'ascolto - ci mettiamo davanti al Signore in



1272 Atti dei Cardinale Arcivescovo

questa Celebrazione, qui alla Grotta, che sempre ci commuove perché è il 
luogo nel quale la Madonna veramente è apparsa nel 1858 a Bernardetta. 
Questa, infatti, è un'apparizione riconosciuta autentica dalla Chiesa.

La nostra Celebrazione deve diventare attualizzazione, esperienza con­
creta per noi della parola dell'Apocalisse che abbiamo sentito nella Lettura, 
dove il Signore ci prometteva di fare nella nostra vita, quindi nel cuore, nel­
l'esperienza, nella sensibilità, nei problemi della nostra esistenza «cieli nuovi 
e terra nuova», cioè di realizzare qualche cosa di nuovo e ci invitava ad osser­
vare questa Gerusalemme, città santa che è l'immagine della Chiesa - che 
siamo noi - che «scende dal cielo come una sposa adornata per il suo sposo». Chi 
ci vede (poiché noi siamo Chiesa) vivere questa Celebrazione dovrebbe 
poter dire: «Ecco la dimora di Dio tra gli uomini», ecco il segno che questa 
comunità di credenti, in ascolto della Parola, che partecipa all'Eucaristia ci 
dà della presenza del Signore nella nostra storia.

Allora la pagina del Vangelo di Luca che è stata proclamata ha per tutti 
noi e, in particolare per voi sorelle e fratelli ammalati, un messaggio parti­
colarissimo.

L'angelo Gabriele (angelo vuol dire inviato da Dio) è stato mandato alla 
Madonna. Oggi chi è l'angelo per noi? È la Parola di Dio, attraverso cui la 
Madonna stessa ci trasmette un messaggio. 11 saluto che l'Angelo rivolge 
alla Madonna è un saluto che la turba. Infatti, Maria si domandava che cosa 
volesse dire «piena di grazia», immacolata. «Io sono l'Immacolata Concezio­
ne», così la Madonna ha risposto a Bernardetta che le chiedeva qual era il 
suo nome. Immacolata Concezione vuol dire "piena di grazia", preservata 
anche dal peccato originale. L'Angelo va da Maria per manifestarle il pro­
getto, le intenzioni di Dio sulla sua persona. E Maria prende in mano la sua 
vita e si domanda che cosa significa questo annuncio. Come posso diventa­
re madre se non conosco uomo, se ho un impegno di verginità? Maria cerca 
di capire il progetto di Dio.

Ecco il lavoro spirituale, fratelli carissimi, che dobbiamo fare noi in que­
sto pellegrinaggio. Prendere in mano le nostre persone, i nostri interrogati­
vi, i nostri problemi e domandarci: «Che cosa faccio della mia vita?». I gio­
vani che sono qui presenti devono fare la domanda a loro stessi per dare la 
risposta al progetto di Dio su di loro, alla loro vocazione. Cioè devono 
domandarsi che cosa fare del dono irripetibile della loro vita. Ma anche tutti 
gli altri devono prendere in mano se stessi e dire: «Che cosa faccio della mia 
situazione?».

Consentitemi, cari ammalati, che in modo particolare mi fermi un 
momento con voi in questa riflessione. Prendete in mano la vostra sofferen­
za, la vostra malattia e la vostra croce e domandatevi: «Che cosa faccio di 
queste mie sofferenze?». Ecco, qui davanti alla Madonna potremmo sentire 
nel cuore alcune risposte: «Sono venuto a Lourdes per chiedere la salute, la 
guarigione o anche solo un parziale miglioramento della mia sofferenza». 
Questo è lecito, legittimo, però forse questo non avviene. Allora bisogna tro­
vare altre risposte. «Che cosa faccio di questa croce, di questa malattia che 
persiste, di questa sofferenza che mi accompagna ogni giorno, ogni ora, 
ogni minuto?». Posso offrirla al Signore come sacrificio, offerta per ottenere



Atti del Cardinale Arcivescovo 1273

misericordia per tutta l'umanità. Posso capire la mia croce come una quoti­
diana maestra di vita perché mi insegna ad abbandonarmi a Dio, ad aver 
fiducia in Lui. Mi insegna a capire che la croce mi santifica, mi affina, mi 
rende sensibile e più attento ai problemi dell'umanità sofferente e di tanti, 
forse, più gravi di me. Oppure faccio diventare la croce esempio per gli altri, 
perché l'accetto con serenità, perché dimostro che non perdo la fiducia 
neanche nella sofferenza e chi mi vive accanto prende esempio da me nel 
capire che la vita è fatta di tante cose belle e di tante gioie (anche voi, cari 
ammalati, avete tante cose preziose) ma anche di sofferenze. Se io dimostro 
che la sofferenza è strumento di salvezza per me e per gli altri, aiuto gli altri, 
che forse sono alla ricerca e non hanno problemi di salute ma ne hanno dei 
più gravi, ad orientarsi su Dio per trovare risposte. Inoltre la croce e la 
vostra sofferenza diventano occasione per tanti fratelli e sorelle di esercita­
re la carità, la comprensione, il servizio, la vicinanza, l'affetto a voi. Penso 
alle tante sorelle e fratelli che vi accompagnano nel pellegrinaggio e che 
sono veramente stimolati dalla vostra sofferenza a dedicarvi un po' di 
tempo e a vivere la carità.

Se noi prendiamo in mano la nostra vita e i nostri problemi, riusciamo a 
capire le intenzioni di Dio su queste situazioni e a fare in questa Celebra­
zione l'offerta di noi stessi e di tutto quello che abbiamo, anche delle nostre 
croci. Così come ha fatto la Madonna. Quando ella ha capito il progetto di 
Dio sulla sua vita non ha avuto paura. L'Angelo, infatti, Le aveva detto: 
«Non temere, Mariti», lo Spirito è sceso su di te, tu sei avvolta dall'amore di 
Dio. E la Madonna senza paura ma con grande fiducia si è consegnata a Dio. 
«Eccomi (ecco me), sono la serva del Signore», sono disposta a fare tutto quel­
lo che Dio si attende da me. E l'Angelo partì da lei, soddisfatto, per riferire 
a Dio questa grande disponibilità.

Se torniamo a casa dopo il pellegrinaggio a Lourdes di quest'anno, 
l'anno in cui vogliamo ringraziare in modo particolare il Signore per tutto 
quello che si è rivelato di essere per noi nella nostra vita, con la disponi­
bilità di metterci nelle mani di Dio come ha fatto la Madonna, allora ci ac­
corgeremo che qualche cosa anche questa volta è cambiato nel cuore di cia­
scuno di noi.

Sabato 8 settembre
MESSA DI INIZIO
DEL PELLEGRINAGGIO DIOCESANO

Oggi la Chiesa ricorda una data importante: la nascita della Madonna. 
Ed è significativo che il nostro pellegrinaggio inizi nel giorno di questa festa. 
Da Maria abbiamo da imparare tante cose per la nostra vita spirituale. Oggi 
può segnare l'inizio di "cose nuove" nella nostra vita. Riconosciamo che



1274 Atti del Cardinale Arcivescovo

siamo peccatori e che veniamo qui per convertirci, per avvicinarci al Si­
gnore. Perciò iniziamo la nostra Celebrazione chiedendo perdono dei nostri 
peccati.

* * *

Sicuramente ciascuno di voi, nei piccoli gruppi, ha già dato inizio al pel­
legrinaggio, qui, a Lourdes, perché la prima cosa che fanno tanti pellegrini 
all'arrivo in questo luogo di preghiera, dopo la sistemazione nei propri 
alberghi, è correre alla Grotta per rivolgere una prima preghiera personale 
e privata alla Vergine. Penso che quasi tutti abbiate già fatto questo omag­
gio di affetto, di amore alla Vergine Immacolata.

Questa celebrazione però è il momento in cui, insieme, diamo inizio al 
nostro pellegrinaggio. So che avete pregato anche a lungo nel percorso da 
Torino a qui, con la guida dei sacerdoti che saluto in modo particolare e rin­
grazio della loro presenza in mezzo a voi, che è di stimolo, di testimonian­
za, di devozione alla Madonna e di fede.

Il pellegrinaggio è un richiamo, un'immagine dell'esistenza cristiana 
stessa. Si va da un inizio e si cammina durante tutto il percorso della vita 
verso una meta, un traguardo. Il pellegrinaggio ci fa rivivere, nell'intensità 
di pochi giorni, la scoperta dei valori fondamentali del cammino della vita. 
Queste cose le sappiamo e ci sono state ripetute tante volte durante il Giu­
bileo del 2000, lo scorso anno, e quest'anno il Santo Padre ci invita a lodare 
("lodare" è il tema del nostro pellegrinaggio) e ringraziare per tutti i benefi­
ci che Dio ci ha concesso nel Giubileo e nella nostra vita.

La Parola di Dio che abbiamo ascoltato questa sera ci invita ad andare 
all'essenza, non solo del pellegrinaggio, ma della vita stessa. Oggi noi ricor­
diamo la Natività della Beata Vergine Maria, una festa cara alla tradizione 
cristiana, cara anche ai nostri Santuari. Alla Madonna dei Fiori di Bra, ad 
esempio, oggi si fa festa solenne con una grande processione.

In questa festa, la Parola di Dio ci aiuta a vedere nella vita della Madon­
na un inizio. Ma il testo ascoltato nel Vangelo ci faceva vedere che non c'era 
solo un inizio per Maria. La preghiera di colletta ricordava che la Madon­
na è nata per un progetto di Dio, per diventare la Madre del Signore, il 
nostro Salvatore. Quindi la sua natività è in funzione del grande dono della 
maternità. C'è un inizio per la vita di Cristo, che in Maria si è fatto uomo, 
e c'è un inizio anche per l'esperienza di Giuseppe che, come ci riferisce la 
pagina di Matteo, non era a conoscenza del fatto del concepimento di 
Maria. Ma l'Angelo che era apparso a Maria e le aveva presentato il pro­
getto del Padre di sceglierla come Madre del Salvatore, chiede a Giuseppe 
di non avere paura di prenderla in sposa, di assumersi la responsabilità di 
guidare la Santa Famiglia di Nazaret, dove il figlio sarebbe stato lo stesso 
Verbo Incarnato.

Ci sono degli inizi. La nascita indica un cominciare e questa riflessione 
ci rimanda all'inizio della nostra vita, che è dono di Dio e che, per alcuni di 
noi, è già passata per un bel tratto. Anche i più giovani ne hanno già per­
corso un tratto. La grande fortuna del pellegrinaggio sta nella possibilità che 
il Signore ci dona di ripetere "l'inizio", cioè di rinascere. Dopo la nascita, a



Atti del Cardinale Arcivescovo 1275

noi viene offerta tante volte la possibilità di una nuova nascita. Il Battesimo 
è stato già una nascita, perché ci ha aperto alla vita soprannaturale della gra­
zia santificante, facendoci figli di Dio, ma se il peccato ci allontana da que­
sta comunione con Dio, la Confessione ci riammette e ci fa ricominciare il 
cammino di comunione col Signore.

Penso allora importante sentire il pellegrinaggio come un rinascere alla 
vita nuova, un ricominciare la vita cristiana meglio orientata sulla fede, sul­
l'amore a Dio e al prossimo, sulla speranza, sulla fiducia.

San Paolo nella Lettera ai Romani faceva una sintesi di quella che 
dovrebbe essere l'esperienza cristiana. E quanto abbiamo ascoltato è appli­
cato alla Madonna e a tutti i cristiani. Paolo usa alcuni verbi per spiegare che 
la vita di ogni cristiano è frutto di un progetto, non è un caso: siamo infatti 
al mondo per una precisa scelta di Dio. Nella sua Lettera agli Efesini si 
legge: «Il Padre ci ha scelti prima della creazione del mondo» e ci ha chiamati 
all'esistenza. Quelli che prima della creazione del mondo «ha conosciuto» li 
ha predestinati, cioè ha dato un progetto, una meta, un obiettivo che è la sal­
vezza eterna. E perché noi fossimo capaci di entrare in questo percorso - che 
è salvezza, comunione di vita con Dio già qui sulla terra e che sarà poi Para­
diso nell'aldilà - ed avere la possibilità di camminare dentro questa strada 
che conduce alla salvezza, ecco alcuni verbi: quelli che «ha predestinati», pro­
gettati così e tutti lo siamo, li «ha chiamati» e quelli che ha chiamati li «ha 
giustificati» e quelli che ha giustificati li «ha glorificati».

Noi siamo perciò invitati durante questo pellegrinaggio ad avvertire la 
chiamata, ad accogliere la giustificazione ed a gustare la glorificazione. La 
chiamata. So che è presente un bel gruppo di giovani che avrò la gioia di 
incontrare questa sera intrattenendomi un po' con loro. Per i giovani la chia­
mata è da intendersi come impostazione di vita, che normalmente noi indi­
chiamo con la parola "vocazione". Quindi, cari giovani, è importante senti­
re in voi, comprendere, avvertire che Dio ha un progetto sulla vostra perso­
na e vi chiama a fare delle scelte fondamentali di vita: matrimonio, sacer­
dozio, vita consacrata, diaconato permanente, vita religiosa femminile, un 
laicato fondato in una consacrazione personale a servizio degli altri. Tutte 
sono vocazioni e quelli che Dio ha predestinato li chiama a fare un partico­
lare percorso. Uno si salva facendo il prete, l'altro facendo il padre o la 
madre di famiglia, ecc. Però oltre questa grande chiamata iniziale c'è una 
chiamata nell'oggi. Qui il Signore ci chiama a fare qualche scelta particola­
re, a prendere qualche decisione personale e importante.

Dobbiamo domandarci pertanto in questo pellegrinaggio: «Che cosa, 
oggi, il Signore chiede a me?». Forse il Signore mi chiede di modificare qual­
che atteggiamento, qualche idea, qualche giudizio sugli altri...

E «quelli che ha chiamato li ha anche giustificati». Ciascuno di noi di fronte 
a quanto Dio si aspetta (e non siamo mai capaci di fare integralmente quel­
lo che Dio si aspetta, perché siamo peccatori) deve mettersi nell'atteggia­
mento che l'inizio della Messa ci suggerisce, cioè riconoscere che siamo tutti 
peccatori. Il Signore e la Madonna ci chiedono, in questi giorni, di vivere la 
riconciliazione, il perdono, la misericordia attraverso il sacramento della 
Confessione. 11 dono della riconciliazione ci fa gustare la gioia della glorifi-



1276 Atti del Cardinale Arcivescovo

cazione. Sant'Ireneo dice che «la gloria di Dio è l'uomo vivente». Noi siamo 
glorificati da Dio nel senso che ci aiuta a vivere in pienezza la nostra uma­
nità. Il Signore ci dà la gloria non soltanto dopo la morte ma ce la dona già 
oggi se noi viviamo bene la nostra vita da persone equilibrate, armoniche 
sia sotto l'aspetto fisico che sotto l'aspetto psicologico e spirituale. Quando 
c'è questa armonia globale della nostra vita, dove ciò che ci chiede Dio e ciò 
che dobbiamo fare come uomini e come donne viene realizzato, noi siamo 
glorificati, siamo persone che vivono in pienezza la loro esistenza.

Io credo che sia molto importante allora chiedere alla Madonna, oggi, la 
grazia di fare in ogni momento della nostra vita quello che ella ha fatto.

Nell'annunciazione l'Angelo presenta con chiarezza il progetto di Dio 
sulla Madonna, ma ella si interroga perché non vuole confonderlo con un 
fenomeno di autosuggestione, con un sogno; quando però capisce vera­
mente che è Dio a parlarle attraverso quest'Angelo, dice il suo: «Eccomi, sono 
la serva del Signore, si faccia di me quello che hai detto».

Se noi siamo giunti qui con il desiderio di dire: «Eccomi, fa' di me quel­
lo che hai detto», siamo su una buona partenza.

Vi auguro che questo pellegrinaggio vi riempia di forza interiore, di 
fiducia e di gioia per tornare a casa rinfrancati.

Domenica 9 settembre
MESSA INTERNAZIONALE

Carissimi fratelli e sorelle, ci fermiamo per una breve spiegazione che ci 
aiuti a cogliere il messaggio che la Madonna, in questa celebrazione, vuole 
affidare a ciascuno di noi. La Parola di Dio è un insegnamento di vita ed è 
importante uscire da questa Eucaristia con un pensiero che resti come rego­
la di vita e sostegno per il nostro comportamento cristiano.

Abbiamo ascoltato nella prima Lettura un brano dal libro della Sapien­
za, dove l'autore di questo testo mette in bocca a Salomone una preghiera 
rivolta al Signore: «Chi, Signore, può conoscere il tuo pensiero, il tuo progetto 
sulla storia dell'umanità? Chi può conoscere le tue intenzioni sulla mia persona e 
sulla mia vita?». E in preghiera Salomone risponde che nessuno può cono­
scere il pensiero di Dio se Egli stesso non lo manifesta. Dio nella sua bene­
volenza ha voluto manifestare a noi le sue intenzioni di salvezza riguardo a 
tutta l'umanità. È Gesù la grande rivelazione del Padre, la definitiva mani­
festazione di Dio a noi. San Giovanni ce lo ricorda nel prologo del suo Van­
gelo: «Dio nessuno mai l'ha visto. Proprio il Figlio Unigenito che è nel seno del 
Padre, lui ce lo ha rivelato» (Gv 1,18). Abbiamo bisogno della sapienza del 
cuore per riuscire a compiere quello che Dio domanda a noi, pellegrini a 
Lourdes, che ci incontriamo con la Vergine Immacolata per seguire con più 
generosità il nostro Salvatore, Gesù Cristo. Certo, la sapienza del cuore



Atti del Cardinale Arcivescovo 1277

richiede liberazione da tante incrostazioni di peccato, richiede la libertà di 
vivere in Dio che ciascuno di noi deve realizzare nel proprio cuore.

Abbiamo ascoltato l'Apostolo Paolo, nella seconda Lettura, che scrive al 
discepolo Filemone raccomandandogli lo schiavo Onesimo che egli aveva 
battezzato e gli raccomanda di dargli anche la libertà civile di uomo libero: 
«Trattalo non più da schiavo, ina come un fratello!». Questo mi fa pensare alle 
tante persone, uomini e donne, che vivono in condizione di schiavitù per­
ché sfruttate, oppresse a causa dell'ingiustizia di tanti che non sanno rico­
noscere la dignità di figli di Dio negli uomini e nelle donne del nostro 
tempo. Noi cristiani dovremmo essere non soltanto proclamatori, ma 
costruttori di libertà e di giustizia. Liberare gli schiavi, soprattutto gli 
schiavi dei vizi più nefasti, è una delle opere di misericordia più urgenti di 
cui la società nostra ha bisogno.

La pagina del Vangelo ascoltata ci ricordava che prima di liberare gli 
altri dalle schiavitù dobbiamo liberare noi stessi. Anche noi siamo schiavi di 
tante cose. Anche noi dobbiamo seguire Gesù con passo più agile a condi­
zione di liberarci anche dei vincoli di affetto che fossero d'impedimento per 
le scelte che dobbiamo fare per seguire il Signore. Nessuno, nemmeno i 
genitori possono impedirci di dire di sì a Dio per realizzare il suo progetto 
nella nostra vita.

11 Signore poi ci raccomanda un'altra condizione per seguirlo: prendere 
la croce, come l'ha presa Lui, e camminare dietro di Lui. Penso in questo 
momento a voi, sorelle e fratelli ammalati, che ci date esempio di come si 
accetta e si porta con fede, dolcezza, abbandono e fiducia la propria croce. 
La croce è sempre via di salvezza, anche quando è pesante da portare, come 
per voi, fratelli ammalati.

Nella seconda parte del Vangelo il Signore ci raccomandava di valutare 
bene le motivazioni profonde delle scelte della nostra vita. Quanto più 
siamo convinti di ciò che viviamo nella fede per la scelta di Cristo, tanto più 
riusciamo ad essere perseveranti nella sequela dietro a Lui, a condizione che 
il Signore sia con noi e che ciascuno porti il Signore nella propria vita.

Un maestro un giorno domandò ai suoi allievi: «Dove abita Dio?». Que­
sti ragazzi, un po' disorientati per la domanda inaspettata, hanno tentato 
delle risposte: «Dio abita in cielo, nell'universo, nei gesti di carità che pos­
siamo vedere sotto i nostri occhi, ...». Le risposte sono state le più varie. Il 
Maestro osservando i suoi allievi con serietà e compostezza disse: «Dio abita 
là dove lo si lascia entrare».

Oggi il Signore vuole entrare nel nostro cuore, vuol essere ospite a casa 
nostra. Questa Eucaristia ci trovi aperti all'accoglienza, così che Dio abiti 
sempre in noi con la sua grazia, con la sua presenza santificante, cammini 
con noi e ci sostenga nelle nostre difficoltà così come Maria che ha accolto il 
Verbo in lei ed è vissuta custodendo la Parola e facendola diventare model­
lo di riferimento nella storia.



1278 Atti del Cardinale Arcivescovo

Interventi in occasione degli attentati negli Stati Uniti

Al di sopra di tutto ci sia
il nostro affidarci al Signore

I terrificanti attentati di martedì 11 settembre negli Stati Uniti d’America che hanno causato alcu­
ne migliaia di morti e feriti, oltre a danni materiali incalcolabili, hanno suscitato reazioni soffer­
te e sdegnate nel mondo intero. Nel pomeriggio di mercoledì 12, la cittadinanza torinese si è riu­
nita in Piazza Castello per manifestare pubblicamente lo sgomento e la solidarietà; successiva­
mente in Cattedrale vi è stata una Veglia di preghiera con la partecipazione di un sacerdote orto­
dosso e di un pastore evangelico-valdese. Pubblichiamo gli interventi tenuti dal Cardinale Arci­
vescovo nei due momenti, il testo del telegramma da lui inviato agli Arcivescovi di New York e 
Washington, ed inoltre la riflessione proposta dal pastore evangelico-valdese durante la Veglia in 
Cattedrale.

INTERVENTO
DURANTE LA MANIFESTAZIONE 
IN PIAZZA CASTELLO

1. Quanto è successo ieri in America ha lasciato sgomento il mondo inte­
ro. Un terrorismo così professionale e così sprezzante del valore della vita 
umana è una dichiarazione di guerra a tutta l'umanità. Vogliamo in questo 
momento esprimere solidarietà al popolo degli Stati Uniti d'America con­
dannando in modo inequivocabile quanto è accaduto e nello stesso tempo 
vogliamo riflettere sul significato terribile che assume un terrorismo così 
spietato.

2. Anche la nostra Città, Provincia e Regione si sentono ferite da questa 
violenza criminale e con profonda convinzione, come Arcivescovo di Tori­
no, mi unisco a questa manifestazione di condanna di ogni forma di violen­
za e di riaffermazione dei valori fondanti la vita di ogni società democrati­
ca, quali la pace, la giustizia, il dialogo, la giusta dialettica delle idee e 
soprattutto il rispetto della vita. Non potrò partecipare a tutta questa mani­
festazione perché, per una coincidenza di orario non voluta, è stata pro­
grammata in Cattedrale una Veglia di preghiera per coloro che come cre­
denti sentono che, oltre ai segni e alle parole, è anche importante in momen­
ti come questo rivolgersi a Dio perché ci aiuti a capire e ad agire come suoi 
figli che si sentono impegnati ad essere in ogni situazione veri costruttori di 
pace.

3. La mia adesione a questa iniziativa promossa dalle più qualificate 
rappresentanze della nostra società civile è sincera e totale. Tutta Torino, 
ripeto, tutta Torino, oggi così multietnica e multireligiosa, deve sentirsi 
unita nel condannare ogni logica di violenza e sopraffazione nei confronti 
degli altri. Noi siamo e vogliamo essere accoglienti, ma vogliamo anche cre­
scere come una Città capace di coniugare accoglienza con lo sviluppo, 
diversità con l'osservanza delle leggi dello Stato e con l'attenzione ai valori,



Alti del Cardinale Arcivescovo 1279

soprattutto alla vita delle persone, alla loro dignità e alla loro sicurezza, dia­
logo sincero per una conoscenza reciproca sempre più approfondita e per 
una convivenza pacifica col rispetto delle regole di una società civile vera­
mente democratica.

4. Di fronte a quanto è successo in America ieri, la nostra indignazione 
composta e civile ci deve portare ad andare "oltre" gli schieramenti o idee 
diverse per convergere sulla comune volontà di volere qui da noi, a Torino, 
in Italia, in Europa e in tutto il mondo, una convivenza di persone che si 
rispettano, che riconoscono i diritti di tutti e che vogliono non solo parlare 
di pace e di giustizia, ma lavorano ogni giorno per costruire pace e giustizia 
anche con sacrificio personale.

Ringrazio i promotori di questa manifestazione che è segno di quella 
grande sensibilità che Torino ha sempre espresso nei confronti dei valori 
della democrazia, del dialogo, della pace e della giustizia.

E se anche ora io sono costretto a lasciare questa Piazza è per continua­
re in un altro modo, con la preghiera mia e di chi si unisce a me in Catte­
drale, a chiedere al Signore le medesime cose per le quali tutti voi siete qui.

TELEGRAMMA INVIATO 
AGLI ARCIVESCOVI DI 
NEW YORK E WASHINGTON

Eminenza Reverendissima e carissima, lo sconcerto che in tutto il mondo 
hanno provato le persone sensibili di fronte a quanto è accaduto ieri a New 
York, a Washington e in tutti gli Stati Uniti d'America, ha riempito di sgo­
mento anche il mio cuore. A nome mio personale e di tutta la comunità cri­
stiana dell'Arcidiocesi di Torino desidero manifestare la mia vicinanza di 
affetto e di preghiera a Lei e a tutti i suoi fedeli per i gravi lutti, il profondo 
dolore e il disorientamento generale che questi eventi hanno suscitato. Ho 
pensato alla sofferenza del suo cuore di Pastore nel vedere la sua Città così 
dilaniata e colpita con numerosi morti e feriti. Questa sera presiederò nella 
mia Cattedrale una Veglia di preghiera per chiedere al Signore il suffragio 
per i defunti, il conforto per i familiari e le persone sofferenti e la guarigio­
ne dei feriti, ma anche per invocare il dono della pace per il mondo intero 
che si sente coinvolto in questa tragica vicenda. E per Lei e per la sua Dio­
cesi imploro dal Signore e dalla Vergine Maria la serenità, la forza d'animo 
e tanta speranza. Mi senta vicino nella fraternità e nell'amicizia e soprattut­
to con la preghiera sincera. Con i più cordiali saluti, suo devotissimo nel 
Signore

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo di Torino



1280 Atti del Cardinale Arcivescovo

INTERVENTO DURANTE 
LA VEGLIA DI PREGHIERA 
IN CATTEDRALE

Carissimi, vorrei sottolineare una continuità tra due manifestazioni che 
avvengono in modo contemporaneo. Sono stato a rappresentare la Comu­
nità cristiana in Piazza Castello dove, organizzata dal Comune di Torino, 
dalla Provincia e dalla Regione Piemonte, si sta svolgendo una manifesta­
zione a carattere civile, ma con gli stessi scopi della nostra Veglia di pre­
ghiera. È questo il motivo per cui sono arrivato in Duomo con un po' di 
ritardo rispetto all'orario previsto, ma ora come Comunità cristiana ci rac­
cogliamo in preghiera.

Perché raccoglierci in preghiera? Perché di fronte a quanto è avvenuto 
ieri negli Stati Uniti d'America noi siamo smarriti, noi non sappiamo che 
cosa dire, noi non sappiamo se c'è una via di speranza e di fiducia, perciò ci 
rivolgiamo al Signore perché ce la indichi, perché non ci lasci senza la spe­
ranza e la fiducia che la pace tra i popoli è possibile. Siamo qui a pregare per 
questo perché, anche se le parole sono importanti per costruire mentalità e 
idee, è più importante la preghiera, affinché Dio dia alle nostre povere idee 
umane la luce della grazia e della sapienza.

* * *

Prima di iniziare una riflessione sulla Parola di Dio che abbiamo ascol­
tato, desidero salutare e ringraziare le Autorità civili che terminata la mani­
festazione civile in Piazza Castello hanno voluto con gesto di squisita deli­
catezza unirsi a questo nostro momento di preghiera, le ringrazio anche per­
ché io avevo proprio nel cuore il considerarla un'unica manifestazione, una 
civile in piazza e una religiosa e orante nella Cattedrale, per cui il loro arri­
vo qui in Duomo è un segno che dà continuità.

Con la stessa gratitudine saluto i fratelli rappresentanti delle Comunità 
cristiane non cattoliche, il padre ortodosso, il pastore valdese in rappresen­
tanza di tutti gli evangelici che questa mattina si sono già riuniti in preghiera.

Consideriamo quanto sono reali e attualissime per noi, di fronte a quel­
lo che ieri abbiamo visto accadere negli Stati Uniti d'America, le parole del 
testo di Isaia che abbiamo ascoltato. È questa una pagina che si riferisce alla 
sofferenza del "servo di Dio" che la Chiesa ha sempre interpretato come 
segno concreto della figura di Cristo. Queste le righe che abbiamo ascoltato: 
«Si meraviglieranno di lui molte genti, i re davanti a lui si chiuderanno la bocca» 
(Is 52,15), perché vedranno un fatto mai ad essi raccontato e comprende­
ranno ciò che mai avevano udito.

Fratelli carissimi, quando avremmo potuto pensare che sarebbe stato 
possibile arrivare al dirottamento contemporaneo di quattro aerei civili lan­
ciandoli come missili su dei grattacieli e uccidendo così migliaia di persone? 
Quando si sarebbe immaginato che la violenza e il terrorismo potessero pro­
gettare azioni così sofisticate, così precise e così terrificanti?

Ho cercato di mettermi in comunicazione con i Cardinali di New York e 
di Washington, ma non è stato possibile, per cui ho scelto la strada del tele-



Atti del Cardinale Arcivescovo 1281

gramma per manifestare la nostra solidarietà a loro e alle loro Comunità 
così terribilmente lacerate.

Io sono sgomento! Io non riesco a dare una spiegazione a come una 
mente umana, o delle menti umane, possano arrivare a progettare e com­
piere gesti di questo tipo. L'unica spiegazione che mi do è quella di credere 
all'azione del maligno, del demonio, perché solo lui può arrivare a gesti di 
odio così terrificanti. E noi siamo qui in preghiera perché vogliamo che al di 
sopra di tutto, al di sopra dello sgomento e anche della paura - perché si 
teme che questo sia l'inizio di una serie di cose che potrebbero sconvolgere 
la pace dell'umanità - ci sia il nostro affidarci al Signore.

Io temo che qualcosa cambi nel mondo dopo questo gesto, per questo ho 
sentito il bisogno di convocarvi, e vi ringrazio per la partecipazione, ad un 
momento di preghiera per chiedere al Signore il dono della saggezza e del­
l'equilibrio, per saper prendere decisioni che siano nella direzione della 
pace e nel rispetto dei diritti di ogni popolo.

Siamo nella sofferenza, perché se immaginiamo che quanto è avvenuto 
lontano da casa nostra avrebbe potuto accadere, sebbene con dimensioni 
più limitate, nei nostri ambienti o nelle nostre città, saremmo tutti terroriz­
zati! È davvero il caso di ricordare il testo del libro delle Lamentazioni che 
abbiamo ascoltato nella prima Lettura: «Voi tutti che passate per la via, consi­
derate e osservate» (Lam 1,12). Siamo qui fermi a osservare il dolore immenso 
di tante famiglie, di una Nazione, del mondo intero, perché ciascuno sente 
suo questo dolore.

Non c'è spiegazione a questi gesti ma il Signore Gesù, del quale ci siamo 
messi in ascolto, con il brano del Vangelo di Luca ci ha invitato ad andare 
oltre ai semplici ragionamenti umani. I politici e i governanti dovranno fare 
il loro dovere assumendosi delle responsabilità gravi, facendo delle scelte 
sulle quali io non ho consigli da dare, ma i cristiani sanno che c'è un sup­
plemento, una riserva in più, che è quella della grazia di Dio che si può otte­
nere con la preghiera e che ci aiuta a capire la regola fondamentale di ogni 
convivenza umana: «Ciò che volete gli uomini facciano a voi, anche voi fatelo a 
loro» (Lc 6,31). Se davvero il Vangelo fosse arrivato a tutta l'umanità, se dav­
vero tutti gli uomini che vivono sulla terra fossero credenti in Cristo e osser­
vanti della sua Parola, non capiterebbero cose di questo genere. Questo è il 
messaggio di un eroismo cristiano che sembra utopia ma che invece è la 
vera forza dell'annuncio che Cristo Salvatore vuol dare agli uomini dispe­
rati: al male rispondete con il bene, amate anche i vostri nemici. Credo che 
questo annuncio, che riguarda i problemi del mondo intero, possa trovare 
un'applicazione anche per noi, qui, nella nostra Città. Un avvenimento così 
inspiegabile, così terribile, che ho definito durante il mio intervento in Piaz­
za Castello «una dichiarazione di guerra a tutta l'umanità», ci induce a 
riflettere, a pensare che noi dobbiamo educarci alla convivenza pacifica, 
all'accoglienza di uomini e donne di altri popoli, di altre lingue, di altre 
Nazioni, di altre religioni, e in proporzione a come la nostra Città, Provincia 
e Regione, si allenano, attraverso il dialogo e la carità, pur pretendendo l'os­
servanza delle leggi, alla convivenza civile e pacifica, noi possiamo evitare 
che nella nostra realtà si sviluppino atteggiamenti di rifiuto, di emargina-



1282 Atti del Cardinale Arcivescovo

zione, di contrapposizione, e Dio non voglia di odio, verso chi proviene da 
un'altra Nazione ed è di cultura e religione diverse dalla nostra. In questo 
modo l'avvenimento di ieri può diventare occasione, anche per noi, di edu­
cazione ad una stagione della vita che cambia il volto delle nostre città, a 
condizione che il nostro allenamento quotidiano all'accoglienza sia rivolto a 
costruirci un futuro di rispetto, di serenità e di pace.

Chiediamo al Signore la grazia di avere e far crescere in noi questa sensi­
bilità per lavorare tutti verso questi obiettivi, e mentre preghiamo per i 
numerosissimi morti, il cui numero non è al momento definibile, per i feriti 
e per le tante famiglie che sono nel lutto e nel dolore, mentre preghiamo per 
la pace nel mondo, preghiamo anche per la nostra Torino, perché si presenti 
sempre più come una Città di pace, di fraternità universale, di profondo dia­
logo e viva accoglienza, perché solo in questo modo la nostra Città sarà sicu­
ra e potremo uscire per la strada senza paure, solo in questo modo avremo 
la certezza che tutti, nel rispetto degli altri, riusciremo a trovare rispetto per 
noi stessi. Queste sono le idee che dobbiamo manifestare, attraverso tutti i 
mezzi di comunicazione sociale, non solo ai torinesi, ma anche a chi arriva a 
Torino, perché con queste idee c'è un futuro di speranza, di fiducia e di pace, 
diversamente il male cova sotto la cenere per un po' di tempo e poi esplode.

Il Signore ci risparmi esperienze di sofferenza e ci doni il conforto di sen­
tirci, come cristiani, responsabili, anche con sacrificio personale, per lavora­
re in questa direzione educativa di tutti.

RIFLESSIONE PROPOSTA 
DAL PASTORE
EVANGELICO-VALDESE

Al di là di qualsiasi distinguo teologico, in questo momento si tratta di dare 
segnali forti per dire che i cristiani sono uniti per la pace, a Torino e altrove. Que­
sta mattina, come pastori evangelici di Torino di ogni denominazione, abbiamo fatto 
una riflessione della quale ora presento uno stralcio.

Come cristiani e cristiane nei primi anni '80 del secolo scorso abbiamo dato vita 
ad un grande movimento per la pace, ma oggi dobbiamo confessare di non essere 
stati abbastanza vigilanti nel riconoscere i segni dei tempi, per cui ci sentiamo non 
solo di pregare per le vittime di questo tremendo atto di guerra, ma anche per le vit­
time che ogni giorno e in ogni parte del mondo, in modo meno eclatante, continua­
no a morire per permettere ad ognuno di noi di continuare a vivere nell'abbondan­
za e nella sicurezza.

Come Chiese non siamo state capaci di vedere i rischi di una politica economica 
e militare che si riassume oggi sotto il termine neutro di globalizzazione, con effet­
ti negativi che si ripercuotono in termini di vite umane perfino nel cuore pulsante 
e vitale della più grande potenza del mondo.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1283

Sicché, al momento di intenso cordoglio e di sincera solidarietà con le vittime di 
questa immane tragedia, dobbiamo anche avere il coraggio di fare spazio ad una 
approfondita riflessione sulle nostre responsabilità, in quanto appartenenti ad una 
civiltà che complessivamente si ispira a valori cristiani, riguardo alle cause di tanta 
violenza che è presente oggi nel mondo.

A questo proposito riteniamo biblicamente fondata la scelta radicale non violen­
ta fatta dal movimento valdese medievale, che ha trovato nel corso dei secoli varie 
attualizzazioni, non ultima quella espressa dal pastore battista statunitense Martin 
Luther King, cioè la capacità di trasformare la società non con la forza delle armi ma 
con quella del ragionamento democratico, sempre rispettoso dei diritti umani.

Come credenti chiediamo al Signore oggi un’equilibrata capacità di compren­
sione e di analisi delle cause del fanatismo terrorista, anche nella sua valenza reli­
giosa, per opporgli non la logica della ritorsione e della vendetta ma la forza della 
giustizia fondata soprattutto sulla verità dei fatti. Continuiamo a credere con forza 
che nel nostro mondo sia possibile la pacifica e fruttuosa convivenza attraverso lo 
sviluppo di una cultura di ricerca della verità, del dialogo, della giustizia economi­
ca e solidale, nella valorizzazione della democrazia a tutti i livelli.

Che il Signore ci aiuti, ciascuno nella propria condizione, a diventare veramen­
te degli agenti di dialogo per la costruzione di una nuova società. Il momento è 
drammatico, noi chiediamo a Dio di aiutarci e di ispirarci per come essere uniti.



1284 Atti del Cardinale Arcivescovo

Incontro con gli insegnanti di religione

Il Vescovo vi dà fiducia 
ed investe molto su di voi

Nel pomeriggio di venerdì 14 settembre, presso i Salesiani di Valdocco, il Cardinale Arcivescovo 
ha incontrato gli insegnanti di religione cattolica operanti nelle scuole esistenti nell’Arcidiocesi. 
Durante l'incontro, iniziato con un tempo di preghiera. Sua Eminenza ha rivolto ai numerosissi­
mi intervenuti queste parole:

Ringrazio di cuore don Bruno Porta, che da qualche tempo è il Direttore del­
l'Ufficio diocesano per la Pastorale Scolastica. Lo ringrazio per le cose che ha detto, 
per la bella presentazione che ha fatto di voi e per l'esposizione di quelle che sono 
le dichiarazioni di intenti che ci diamo all'inizio di questo nuovo anno scolastico. 
Insieme con lui ringrazio tutti coloro che nel suo Ufficio collaborano, sia come 
impiegati sia come volontari.

Vorrei parlarvi cuore a cuore. Davanti ho soltanto qualche annotazione di alcu­
ni titoli.

Sono contento di trovarmi con voi oggi, 14 settembre 2001, e mi domando come 
mai vi incontro per la prima volta così tardi rispetto al mio arrivo a Torino. Non è 
colpa vostra, è colpa mia. Sottolineo questo per dirvi la gioia e l'esigenza di guar­
darvi anche un po' nel volto, perché vorrei, carissimi insegnanti di religione, che tra 
me e voi nascesse un rapporto di fiducia, di fiducia reciproca, che inconsciamente 
c'è già.

Quando io ascolto i numeri che tutti abbiamo sentito elencare (620 docenti dalle 
scuole dell'infanzia alle elementari alle medie e alle medie superiori), quando io 
penso alle 476 scuole nelle quali siete presenti e soprattutto quando io penso ai 
152.000 bambini, ragazzi e giovani con i quali voi vi incontrate, volete che non nasca 
in me un rapporto di fiducia con voi?

Ci sono aspetti dell'insegnamento della religione nelle scuole statali che qual­
che volta vengono considerati prioritari e che vorrei diventassero secondari, anche 
se non sono così angelico da vivere sulle nuvole e non con i piedi per terra.

L'aspetto che normalmente viene considerato prioritario è quello del posto di 
lavoro, del monte ore, di avere la possibilità della cattedra piena, perché questo 
significa impegno da parte vostra e professionalità, ma significa anche garanzia di 
una certa retribuzione per le giuste e legittime esigenze della vostra vita. E un aspet­
to importante, ma non il primario, perché la missione dell'insegnante di religione 
cattolica nella scuola ha una caratteristica diversa dagli altri insegnanti. Anche per 
gli altri insegnanti, ci tengo a dirlo, è una missione: l'educazione, la grande sfida 
educativa che ci sta davanti, dovrebbe veramente responsabilizzarci tutti nei con­
fronti delle giovani generazioni. Che cosa lasciamo noi e che cosa diamo a coloro 
che vengono dopo di noi? Ecco la sfida educativa. Ecco allora che i valori, i conte­
nuti e la testimonianza che trasmettiamo diventano fondamentali purché i bambi­
ni, i ragazzi, i giovani ricevano da noi non imposizioni, oppressioni, obblighi, ma 
proposte di cammini perché possano essere bravi cittadini e bravi cristiani.

Pur riconoscendo importante il rapporto di lavoro per cui l'Ufficio diocesano è 
considerato un po' il vostro datore di lavoro - è attraverso questo che il Vescovo vi



Atti del Cardinale Arcivescovo 1285

dà l'idoneità per l'insegnamento della religione (ahimè, il Vescovo potrebbe anche 
ritirarla e Dio non voglia che io debba mai arrivare in alcun caso a fare questo atto!) 
- voi capite come vorrei che nascesse dentro di voi, cari insegnanti, questa coscien­
za: il Vescovo, dandovi l'idoneità per insegnare religione "cattolica" -, attenzione! 
non qualunque discorso religioso ma religione cattolica nelle scuole statali secondo 
la revisione del Concordato del 1984 -, vi dà fiducia ed investe molto su di voi per­
ché vi affida un compito importante, con le specifiche finalità della scuola che sono 
culturali e non catechistiche. Conosco bene la distinzione: a scuola non si può far 
catechismo, si fa cultura, trasmissione dei contenuti della fede cattolica. Però su 
questa distinzione, sulla quale si è tante volte ragionato, io ho una piccola mia idea 
personale che vi confido: è vero che noi dobbiamo fare insegnamento della religio­
ne secondo le finalità della scuola che sono culturali; però è anche vero che è diffi­
cile tener distinti i due elementi: se io parlo di una cosa di cui sono convinto, appas­
sionato ed innamorato riesco veramente a suscitare interesse per ciò che dico, per 
ciò che insegno. Se lo facessi soltanto per puro adempimento professionale, credo 
che mancherei un po' a quella fiducia che la Chiesa mi dà mandandomi nelle scuo­
le ad insegnare religione cattolica.

In questo primo incontro (mi auguro che ci sia un incontro almeno una volta 
all'anno, perché io possa ascoltarvi; i miei collaboratori sono delegati da me per 
essere i vostri interlocutori immediati e hanno tutta la mia fiducia, però non è male 
che ogni tanto io senta anche in presa diretta le vostre difficoltà, i vostri desiderata, 
i vostri progetti e le vostre richieste) la mia vuol essere soprattutto una parola di 
incoraggiamento, perché so benissimo che nella scuola siete stimati, come diceva 
don Porta, ma ci sono anche delle difficoltà.

Un insegnante di religione può trovare un ritorno, un riscontro nella sua perso­
na in base al numero percentuale di alunni che si avvalgono dell'insegnamento. 
Allora qualche volta va in crisi, perché sono pochi quelli che si avvalgono. Tante 
volte, come ha accennato don Bruno, proprio ragazzi e ragazze che in parrocchia 
sono animatori e catechisti non si avvalgono dell'insegnamento della religione per­
ché dicono che in parrocchia fanno già molto: non hanno capito nulla dell'insegna­
mento della religione nella scuola, perché lì è anche un momento di testimonianza. 
Ai nostri ragazzi impegnati nelle parrocchie noi dobbiamo chiedere, e all'occasione 
opportuna lo ricorderò anche ai sacerdoti, che devono essere i primi ad avvalersi 
dell'insegnamento della religione, se non altro per il buon esempio nei confronti dei 
loro amici, perché la trasmissione della fede avviene soprattutto attraverso la testi­
monianza, prima ancora che con la parola. Dicevo che voi, a volte, avete un po' la 
percezione che l'insegnamento della religione - non per colpa vostra - sia sottova­
lutato; però il problema grosso è che lo Stato e il Ministero della Pubblica Istruzio­
ne sono stati inadempienti dal momento che l'ora alternativa, per chi non si avva­
le, non è mai entrata in vigore e noi sappiamo benissimo che molti ragazzi non si 
avvalgono della religione per comodità, non perché l'insegnante non valga, non 
perché la materia non sia importante, ma solo perché piace dormire un'ora di più 
al mattino, se la religione è alla prima ora, o piace andar via un'ora prima, se è 
all'ultima ora, o piace andare a fare un giro, se è a metà mattinata. Questo ha dan­
neggiato molto anche la stima e l'apprezzamento per l'insegnamento della religio­
ne, perché non è mai nato nulla come proposta di ora alternativa: se anche in tutte 
le altre materie ci fosse facoltatività di frequenza, voi credete che i ragazzi riempi­
rebbero con puntualità le nostre scuole la mattina? Questo non è un atto di sfiducia 
nei ragazzi, ma tutti tendiamo a scansare fatiche quali l'impegno, la disciplina su se 
stessi, il sacrificio per lo studio e l'apprendimento.



1286 Atti del Cardinale Arcivescovo

Io vorrei incoraggiarvi. Il fatto che non sia ancora definito lo stato giuridico del­
l'insegnante di religione non deve essere per voi motivo di complesso di inferiorità. 
Ve lo dico davvero, con molta convinzione; e se prima affermavo che investo molto 
su di voi in fiducia, perché avete la possibilità di avvicinare numeri così grandi di 
ragazzi e di giovani, è perché io mi attendo davvero dal vostro impegno e dal vostro 
sforzo quotidiano frutti interessanti. Forse non avete neanche l'impressione del­
l'appoggio sufficiente da parte delle realtà ecclesiali, ma è un'impressione. Io sono 
venuto oggi qui ad incontrarvi con gioia per dirvi che la mia fiducia l'avete piena. 
Però vi rivolgo anche l'invito a non deludere la mia fiducia, e quindi vi chiedo di 
sviluppare la vostra disponibilità di impegno, frequentando quelli che sono corsi di 
aggiornamento e proposte formative per voi, cercando di fare uno sforzo in più per 
quell'aggiornamento necessario per la comunione e la comunicazione della cultura, 
come diceva don Porta. Egli parlava della comunicazione all'interno della scuola 
con i vostri ragazzi, i vostri alunni, ma anche con gli altri docenti e con le altre realtà 
del mondo della scuola.

Quando io sento la parola "comunicazione", mi viene anche in mente un altro 
risvolto, un significato che essa ha: quello di riuscire a comunicare le cose che dicia­
mo, a dirle in modo che siano capite, a dirle in modo che resti nella testa qualche 
cosa, a dirle in modo che diventino pilastri che sostengono la vita di questi ragazzi. 
Guardiamo come è la realtà del curriculum di fede dei cristiani di oggi: da bambini 
vengono in parrocchia, fanno il catechismo per la Comunione e per la Cresima, 
ahimè non vanno a Messa e questo è il dramma terribile perché vuol dire che non 
hanno capito nulla del catechismo. Vanno al catechismo per prepararsi alla Comu­
nione e non vanno a Messa: questo è un assurdo, perché è come accettare l'invito a 
una festa di nozze e non mangiare. Credo che sia molto importante prendere 
coscienza che noi nell'infanzia e nella prima adolescenza accostiamo quei ragazzi 
con un'assenza pressoché totale delle famiglie; non tutti i genitori sono indifferenti 
o atei, molti sono bravi cristiani ma non seguono, non si interessano, non si lascia­
no coinvolgere, e allora hai i ragazzi fino a 12-13 anni poi spariscono, vengono a fare 
il corso per fidanzati per prepararsi al matrimonio e poi spariscono di nuovo, ven­
gono a fare due incontri per il Battesimo del bambino e stop. Voi - ripeto - avete le 
opportunità di coprire, sia pure con fini non direttamente catechistici ma comunque 
sempre formativi, e di riempire questo vuoto. Ma per colmare questo vuoto, cari 
amici insegnanti di religione, bisogna che voi siate motivati: motivati per il bene, 
motivati a livello di amore per Gesù Cristo, motivati a livello di conoscenza dei con­
tenuti della fede perché, se io devo trasmettere i contenuti della religione cattolica, 
devo conoscerli, devono diventare sangue mio, vita mia e allora in questo modo rie­
sco a trasmettere qualche cosa che resta.

Una delle cose che dico tante volte ai sacerdoti e ripeto anche a me è che quan­
do facciamo le omelie dobbiamo alla fine domandarci cosa la gente ha capito di 
quello che noi abbiamo detto. Conosco un insegnante di religione di una delle dio­
cesi dove sono stato prima di arrivare a Torino che nella scuola media ha fatto 
un'indagine su alcune parole usate dai preti: «"Conferenza Episcopale Italiana" - 
cosa vuol dire?». Un ragazzo ha risposto: «La predica del Vescovo», perché "confe­
renza" è la predica. Eppure noi diciamo: «Si è radunata la Conferenza Episcopale 
Italiana»... «la C.E.I.»... e si capisce meno ancora. Ho fatto un esempio per farvi sor­
ridere, ma anche per dire come a volte noi crediamo di aver comunicato qualcosa, 
ma nella testa, soprattutto dei giovani, non è rimasto nulla.

Vorrei proprio incoraggiarvi all'impegno di acquistare sempre maggior compe­
tenza, ma anche per la collaborazione e il dialogo con le altre componenti la realtà



Atti del Cardinale Arcivescovo 1287

scolastica; non siete collegati con gli altri docenti solo quando c'è il momento isti­
tuzionale del Collegio dei Docenti, siete collegati sempre ed i ragazzi hanno biso­
gno di vedere tutto il corpo docente come un cuor solo e un'anima sola: persone, 
educatori preoccupati del loro bene. Anch'io, fino a quando sono diventato Vesco­
vo, ho fatto scuola di religione in una scuola per segretarie d'azienda. Mi dispiace­
va quando, dopo l'ora di religione, un altro insegnante su un argomento di vita cri­
stiana esprimeva un'opinione esattamente contraria alla mia; allora dialogavo, invi­
tavo al rispetto reciproco e a tener conto che avevamo davanti delle adolescenti e 
delle ragazze giovani che avevano bisogno di avere degli orientamenti fondamen­
tali. lo credo che siano molto importanti sia la collaborazione, il dialogo, il confron­
to con gli altri insegnanti o con le altre persone della scuola sia la comunione fra di 
voi, fra voi insegnanti di religione. Dovete dare il meglio di voi in ciò che il Vesco­
vo vi manda a fare nelle scuole; ecco allora il collegamento fra voi, la necessità di 
parlare con l'Ufficio diocesano per chiedere tutto ciò di cui avete bisogno, ma anche 
la comunione con le parrocchie e con la Diocesi.

Adesso stiamo parlando del Piano Pastorale diocesano: io credo, spero, che 
abbiate letto la Lettera Pastorale del Vescovo anche perché è l'unica che farò di quel­
le dimensioni (farò la scelta di scrivere piccoli messaggi, stampati in pieghevoli da 
distribuire gratis nelle chiese per l'Avvento e la Quaresima); questa è consistente per­
ché è tutto un progetto di cammino. Per fare cosa? Per annunciare Cristo in modo 
anche un po' straordinario e non solo a livello parrocchiale. Noi cercheremo di fare 
la "missione ragazzi", la "missione giovani", la "missione giovani coppie", la "mis­
sione anziani", cioè "missione" intesa come annuncio dei contenuti essenziali della 
fede, ma vogliamo fare anche tantissime iniziative complementari a queste perché 
c'è molta gente che non va nelle parrocchie. E allora io chiedo la collaborazione a don 
Ermis Segatti che ho incaricato e nominato responsabile della Pastorale della Cultu­
ra della nostra Diocesi il quale studierà, con i suoi collaboratori, proposte per tantis­
sime altre categorie di persone che non frequentane le parrocchie, ma alle quali dob­
biamo portare l'annuncio del Vangelo. Però io vi chiedo, cari docenti di religione, di 
ricordare e di conoscere ciò che la nostra Diocesi si è data come cammino straordi­
nario di questi anni, per rivitalizzare la fede e per far crescere l'amore a Gesù Cristo. 
Ci saranno sussidi che verranno dati non a voi per la scuola, ma nelle parrocchie; 
non per questo bisogna ignorarli: bisogna conoscerli in modo da portare i ragazzi a 
collegare ciò che dicono con voi o ciò che voi dite loro nella scuola con ciò che vivo­
no nella parrocchia in modo da gettare ponti. Non potete essere ignari di ciò che altre 
realtà fanno per il bene dei nostri ragazzi. Faccio un piccolo esempio: io ho fatto la 
scelta, e a me piace molto, di rilanciare gli esercizi spirituali per i giovani; ma se io 
faccio gli esercizi spirituali per i giovani così genericamente intesi, uno di 15 anni è 
giovane, uno di 25-30 è ancora giovane, allora ho fatto la scelta di fare ogni anno gli 
esercizi spirituali (3 giorni di silenzio, di preghiera e di riflessione) per i diciottenni, 
cioè i giovani che compiono 18 anni in quell'anno. Dal 3 al 5 gennaio 2002 io guiderò 
gli Esercizi Spirituali a Caselette, nella casa dei Salesiani, ai giovani e alle ragazze che 
sono nati nel 1984. Mi hanno chiesto di fare la letterina d'invito a mano, che poi è 
stata stampata e distribuita nelle parrocchie; ma sto pensando: «Perché non sono 
state date agli insegnanti di religione delle scuole superiori perché le distribuissero 
ai loro ragazzi come invito del Vescovo?». Era un canale di comunicazione e un 
modo attraverso il quale i diciottenni avrebbero potuto conoscere la proposta che il 
Vescovo fa ai giovani. Possono essere proposte fatte a livello personale a quei 2-3 
ragazzi più sensibili che conoscete; non voglio chiedervi nulla di ciò che non è con­
sentito dai regolamenti scolastici, ma nulla vieta che tu, insegnante di religione, sug-



12X8 Atti del Cardinale Arcivescovo

gerisca, che tu consigli, che tu nell'intervallo dica a quel ragazzo sensibile o a quella 
ragazza che sai in ricerca che c'è quest'iniziativa per lei.

Ho fatto solo un esempio per chiedervi, carissimi docenti di religione, di non 
ignorare le parrocchie vostre e dei ragazzi, la Diocesi, le realtà esterne oltre che col­
laborare all'interno del mondo della scuola.

Io mi fermo qui e concludo ringraziandovi per l'impegno che mettete, ringra­
ziandovi perché so che per la gran parte di voi - la quasi generalità - la stima che 
avete nel mondo delle vostre scuole è grande. Mi diceva don Bruno che molti di voi 
sono anche vicepresidi e se uno viene invitato a fare il vicepreside è perché è consi­
derato una persona impegnata, seria, responsabile e preparata. E allora io credo che 
sia giusto che vi dica il mio grazie per quello che fate, che sia giusto darvi il mio 
incoraggiamento e dirvi che ho tanta fiducia in voi. Veramente. Avevate bisogno di 
sentire questa parola ed io sono contento di dirla perché è sincera, non mi è stata 
sollecitata. Ho fiducia in voi e vi dico di andare avanti anche se quello che si semi­
na, subito non ha riscontri immediati e qualche volta, con i ragazzi di oggi, si ha 
l'impressione di seminare al vento. I ragazzi sono distratti da tante cose, però voi 
avete la possibilità di seminare; non c'è un riscontro tante volte, subito si ha l'im­
pressione di avere perso tempo, qualche volta andate a casa a mezzogiorno, o 
magari alle due quando finite la scuola, stanchi e sgolati con l'impressione di aver 
perso tempo: ma non è così. 1 ragazzi, pur essendo centrifugati da mille cose, hanno 
delle sensibilità; voi abbiate fiducia, perché il lavoro che fate voi è opera vostra, ma 
c'è l'opera di Dio nel cuore dei ragazzi. Noi dobbiamo credere che se parliamo di 
Gesù, Lui che è risorto e vivo agisce; se parliamo del Signore, Lui riesce a lavorare 
nel cuore dei ragazzi. Voi siete persone preziose, perché date un contributo grande 
con la scuola di religione. E allora grazie, andate avanti con entusiasmo e che il 
Signore veramente vi benedica per quello che fate.

Prima dell'intervento del Cardinale Arcivescovo, il direttore dell'Ufficio diocesano per la pastora­
le dell'educazione cattolica, della cultura, della scuola e dell'Università - don Bruno Porta - ha 
cosi presentato a Sua Eminenza la realtà degli insegnanti di religione cattolica nell'Arcidiocesi:

Eminenza, dirle che siamo contenti di averla con noi non è retorica. Per noi è impor­
tante e bella la sua presenza alla nostra assemblea, il più grande collegio docenti di inizio 
anno scolastico. Siamo contenti perché siamo insieme, perché insieme abbiamo pregato e 
insieme potremo ascoltare la sua parola.

Chi siamo

E presente il Vicario Generale mons. Giacomo Lanzetti, il coordinatore don Domenico 
Cravero, don Pierino Demarchi, incaricato per la scuola dell'infanzia, padre Francesco Gue
rello, S.I., presidente regionale FIDAE e referente diocesano per le scuole cattoliche, don 
Ermis Segatti, referente diocesano per la cultura, don Marco Vironda, incaricato della pasto­
rale universitaria, Anna Maria Miraldi, della pastorale scolastica, la segretaria dell’Ufficio



Atti del Cardinale Arcivescovo 1289

diocesano Gioacchina Guarneri Giordana, don Riccardo Grassi. S.D.B., del Centro Evange­
lizzazione e Catechesi "Don Bosco". Saluto e ringrazio tutti.

Ci sono, soprattutto, gli insegnanti di religione, gli attori principali di questo nostro 
incontro.

Quanti siamo

Non potendo fare la presentazione individuale, parlo a loro nome e le dico quanti siamo: 
113 sono le insegnanti della scuola dell’infanzia, 207 delle elementari, 127 delle medie. 173 
delle superiori, in totale 620; se aggiungiamo i nuovi incaricati e i supplenti siamo molti di 
più. Non tutti siamo qui - alcuni sono già impegnati a scuola - ma tutti sono "presenti". Fac­
ciamo una piccola parrocchia, una grande comunità. È una "classe mista”, come vede, con 
prevalenza femminile. E un laicato preparato e motivato!

Dove siamo
Siamo sparsi in tutto il territorio della Diocesi e in tutte le scuole statali, comunali e in 

alcune scuole non statali:
- 128 Scuole dell'infanzia (35 in Città. 93 in Diocesi);
- 147 Scuole elementari (52 in Città, 95 in Diocesi);
- 114 Scuole medie inferiori (38 in Città, 76 in Diocesi);
- 87 Scuole medie superiori nella Diocesi.
Gli insegnanti di religione sono quindi presenti in 476 scuole dove insegnano e svolgo­

no parecchie altre funzioni, dal vicepreside al collaboratore della presidenza o impegnati in 
varie Commissioni.

Chi incontriamo

152.187 scolari (bambini, studenti, piccoli e grandi). 1’83% del totale degli studenti, tale 
è la media degli avvalentisi dalle materne alle superiori. Il calo delle avvalenze, soprattutto 
nelle superiori, è contenuto ma inesorabile. Preoccupa in modo particolare la latitanza dei 
giovani che frequentano le parrocchie. Incontriamo però tanti altri studenti che non fre­
quentano l’ora di religione, ma avvicinano l’insegnante di religione.

Incontriamo centinaia di docenti coi quali condividiamo l’esperienza scolastica. Questo 
è il nostro "mondo vitale" come è detto nella Lettera Pastorale.

* * *

Ora tre parole per sottolineare tre atteggiamenti che intendo proporre come linee guida 
in questo nuovo anno scolastico:

1. la comunione in Gesù unico Signore (abbiamo pregato per affermare la signoria di 
Cristo e il primato della Parola), nella Chiesa, in questa Chiesa di cui Lei è guida e Pastore;

2. la comunicazione come qualità delle relazioni e apertura alla comunione;
3. la cultura, il culto della verità, come impegno professionale e testimonianza.

LA COMUNICAZIONE

La qualità della vita dipende dalla qualità delle relazioni. Parto dal concreto. Siamo tanti 
eppure corriamo il rischio della incomunicabilità. La scuola occupa tempo, sempre più 
tempo, consuma energie, ma non deve isolarci. Ognuno, per la sua parte, lavora nella scuo-



1290 Atti del Cardinale Arcivescovo

la ad un’opera comune; diversi sono i linguaggi (dalle materne alle superiori), differenti le 
situazioni, ma unico è lo scopo: educare insegnando. Quindi nessuno è un’isola, ognuno 
deve sapere che non è solo.

A questo scopo abbiamo già posto i primi segni per creare delle reti nelle zone dove con 
più facilità ci si possa incontrare, aiutare e incoraggiare; quello che è difficile da soli è pos­
sibile insieme. Così si attiveranno gruppi di riferimento (alcuni sono già operativi) dal “tuto- 
rato” per i nuovi, alla Commissione giuridica, all''équipe che si occupa della formazione. 
Gruppi di riferimento e di servizio costituito da insegnanti “volontari”.

Vorrei che si potesse ascoltare anche la voce di chi abitualmente non fa udire la sua 
parola. L’Ufficio Scuola non vuole e non deve essere considerato come centro burocratico 
da cui dipendere, ma mezzo di comunicazione e di comunione, luogo di condivisione. (Nes­
sun paternalismo da una parte e nessun servilismo dall’altra). Anche per questo l'Ufficio si 
è un po’ abbellito: per dire la volontà di accoglienza e per diventare la casa comune dove 
incontrarsi.

Comunicare è anzitutto donare, rendere comune, condiviso da altri, ciò che è proprio, 
disponendosi a propria volta a ricevere dall’altro. Comunicare non è movimento unidirezio­
nale ma reciproco, interattivo e tale scambio, se è autentico, non può lasciare immutati.

Comunicare significa, in fondo, affermare il proprio bisogno dell’altro, riconoscere che 
siamo sempre dipendenti da altri per la nostra vita, confessare che il dono di Dio ci precede.

La Parola di Dio, comunicata a noi, è il vero inizio della comunicazione cristiana e, 
come ho scritto nella Lettera agli insegnanti, è la sintesi della cultura e della fede. Com­
prendiamo così che l’edificazione della vita insieme con altri è più il frutto della condivi­
sione delle povertà e delle debolezze di ciascuno, piuttosto che la somma della forza di tutti.

Dalla comunicazione dipende la comunione. Giusta la comunicazione, bella la comunione.

LA COMUNIONE

Tralascio le premesse teologiche. Per noi qui e ora significa uscire dal particolare per 
entrare in una dinamica di condivisione. Le esigenze personali, per quanto legittime, devo­
no armonizzarsi con quelle degli altri.

Per arrivare a questo traguardo comprendiamo che non è sufficiente l’attenzione all’al­
tro, occorre il "Terzo” e la sua trascendenza, altrimenti si può scivolare nell’ottica della riva­
lità dell’ “io contro l’altro”.

Comunione come corpo docente e comunione come corpo ecclesiale. Un piccolo segno 
è dato dalla segnalazione, sul nostro calendario, delle principali iniziative ecclesiali, princi­
palmente quelle riguardanti il Piano Pastorale, in questo anno della spiritualità, per potere 
anche noi “costruire insieme” e sentirci parte “dell’impresa comune" (cfr. Lettera Pastorale).

LA CULTURA, LA FORMAZIONE, LA PROFESSIONE

La prima cultura è fatta di “anima", di cuore, di mentalità, di vita. L’altra, in simbiosi 
con la prima, è fatta di conoscenza, mai completa e definitiva.

Gli aggiornamenti indicati (altri verranno segnalati) sono l’indicazione di un impegno 
da assumere seriamente. Non è pensabile che un insegnante non continui a studiare, non si 
aggiorni. A scuola andiamo a fare gli insegnanti, gli educatori, e la prima testimonianza da 
dare è quella della competenza nella disciplina, della responsabilità educativa.

Dobbiamo inoltre ricordare che non insegniamo una materia “inerte”, e quando la vita 
è lontana dalle parole, non siamo nella linea della coerenza e neppure in sintonia con i 
canoni del diritto canonico che chiedono all'insegnante di religione anche la testimonian­
za della vita.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1291

È vero che la scuola oggi è ambiente tanto difficile quanto delicato e importante e noi, 
a volte, ci sentiamo deboli di quella debolezza istituzionale che ci segna. Ci sentiamo mor­
tificati quando non ci sentiamo considerati insegnanti come gli altri ma. lo posso assicura­
re. c’è anche tanta stima da parte dei dirigenti scolastici, dei colleghi professori e degli allie­
vi, come c’è - per quello che vale - tutto il mio apprezzamento.

Come ci considera la Chiesa ce lo dirà tra poco il Cardinale Arcivescovo.
Un nuovo anno scolastico, dunque; un ritorno ciclico, ma anche una cosa meravigliosa 

se non si dimentica che cosa significa incominciare: avere quello spirito che vuole entrare 
nella vita senza prescrivere alla vita dove farlo entrare (Buber).

Non voglio fare torto agli insegnanti di religione affermando che ho detto tutto: quante 
altre cose le avrebbero detto...

Lei. Eminenza, nella Lettera Pastorale dice di volerci sereni e sovente parla della 
“pastorale del possibile”. Non so se l’ho realizzata, mentre sono cosciente di avere fatto l'e- 
sperienza del limite. Molto resta da fare nonostante il molto lavoro di chi collabora con me 
e di alcuni volontari che ringrazio di cuore. Gli strumenti di cui disponiamo sono insuffi­
cienti.

Dove arriveremo?
In fondo «la nostra vita non è un luogo ma un nuovo modo di vedere le cose» (Henry 

Miller). La nostra è sempre una ricerca, un tentativo di scavare in profondità nella realtà. E 
un praticare la «filosofia del volto» (Lévinas) per arrivare alla teologia dell’agape.

Pascal nel 1654 tracciò frettolosamente alcune righe, somiglianti a un grido dell’anima, 
che fino alla sua morte tenne cucite nella fodera dei suoi abiti, sotto il titolo FUOCO, vi era 
scritto: «Dio di Abramo. Dio di Isacco, Dio di Giacobbe, non dei filosofi e dei dotti».

Il problema della scuola oggi sembra essere la demotivazione degli insegnanti. La scuo­
la toma ad essere viva, se ci sono “vivi” a costruirla giorno per giorno.

Portiamo questo fuoco cucito “dentro" e non lasciamolo spegnere!





Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Comunicazioni
Con biglietto della Segreteria di Stato, in data 20 settembre 2001, mons. Giuseppe GHI

BERTI è stato confermato per un altro quinquennio come membro della Pontificia Com­
missione Biblica.

Il Consiglio Episcopale Permanente della C.E.I., nella sessione del 24-27 settembre 
2001, ha nominato per un quinquennio don Mauro RIVELLA, attualmente direttore del­
l'Ufficio diocesano per le Confraternite e Vicario Giudiziale aggiunto del Tribunale Eccle­
siastico Regionale Piemontese, direttore dell’Ufficio Nazionale per i problemi giuridici, con 
decorrenza dall’1 febbraio 2002.

Termine di ufficio

DELMONDO p. Giovanni, O.F.M.Cap., nato in Sommariva Perno (CN) il 4-1-1934, 
ordinato il 9-2-1958, ha terminato in data 17 settembre 2001 l'ufficio di parroco nella par­
rocchia Madonna di Campagna in Torino.

MAMBOU don Simon - del Clero diocesano di Nkongsamba -, nato in Penja (Came- 
roun) il 3-11-1962, ordinato il 22-6-1996, ha terminato in data 30 settembre 2001 gli uffici 
di collaboratore parrocchiale nella parrocchia S. Anna in Beinasco e di addetto all’Ufficio 
diocesano per la Pastorale dei Migranti per trasferirsi a Roma.

Trasferimenti

- di collaboratore parrocchiale
VAGGE don Carlo, nato in Genova il 7-5-1947, ordinato il 28-10-1978, è stato trasfe­

rito in data 1 ottobre 2001 dalla parrocchia S. Maria della Stella in Druento alla parrocchia 
Santi Pietro e Andrea Apostoli in 10040 R1VALTA DI TORINO, v. Regina Margherita n. 3. 
tei. 011/909 01 40.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato anche nominato assistente religioso 
presso l'Ospedale S. Luigi in Orbassano.

1293



1294 Curia Metropolitana - Cancelleria

- di collaboratore pastorale
GIANNATEMPO diac. Michele, nato in Cerignola (FG) il 9-8-1955, ordinato il 14-11- 

1993, è stato trasferito in data 1 ottobre 2001 dalla parrocchia S. Massimiliano Maria Kolbe 
in Grugliasco alla parrocchia Santi Pietro e Paolo Apostoli in Volpiano.

Nomine
- di parroci

DURANDO p. Mario, O.F.M.Cap., nato in Torino il 24-8-1954, ordinato il 3-10-1982, 
è stato nominato in data 17 settembre 2001 parroco della parrocchia Madonna di Campagna 
in 10147 TORINO, v. Card. Massaia n. 98, tei. 011/229 69 17.

AMATEIS don Giuseppe, nato in Lombardore 1'8-10-1939, ordinato il 29-6-1963. par­
roco della parrocchia S. Giovanni Battista in Moncucco Torinese (AT), è stato anche nomi­
nato in data 21 settembre 2001 parroco della parrocchia S. Antonio Abate in Cinzano.

ARNOLFO don Marco, nato in Cavailermaggiore (CN) il 10-11-1952, ordinato il 25-6- 
1978, è stato nominato in data I ottobre 2001 parroco della parrocchia S. Giovanni Battista 
in 10043 ORBASSANO, p. Umberto I n. 3, tei. 011/900 27 94.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato anche nominato rettore della chiesa 
Madonna di Fatima in Orbassano, fraz. Tetti Valfrè. Sostituisce S.E.R. Mons. Gabriele 
Mana, Vescovo di Biella.

- di amministratori parrocchiali
DURANDO p. Mario, O.F.M.Cap., nato in Torino il 24-8-1954, ordinato il 3-10-1982, 

è stato nominato in data 17 settembre 2001 amministratore parrocchiale della parrocchia 
Madonna di Campagna in Torino, vacante per il termine di ufficio del parroco p. Giovanni 
Delmondo, O.F.M.Cap.

ROLLE can. Giovanni, nato in Carignano il 14-1-1922, ordinato il 29-6-1947. è stato 
nominato in data 17 settembre 2001 amministratore parrocchiale della parrocchia S. Giovanni 
Battista in Orbassano, vacante per la nomina episcopale di S.E.R. Mons. Gabriele Mana.

- di vicari parrocchiali
ONI don Silvano, S.D.B., nato in Torino il 25-2-1953, ordinato il 21-6-1980, è stato 

nominato in data 1 ottobre 2001 vicario parrocchiale nella parrocchia Beato Pier Giorgio 
Frassati in Torino.

Abitazione: 10133 TORINO, v.le Thovez n. 37, tei. 01/660 10 66.

SPAGNOLO don Flaviano. S.D.B.. nato in Mason Vicentino (VI) il 23-1-1939. ordinato 
il 29-6-1970, è stato nominato in data 1 ottobre 2001 vicario parrocchiale nella parrocchia 
S. Giovanni Bosco in 10135 TORINO, v. Paolo Sarpi n. 117, tei. 011/61 21 36.

- di collaboratori parrocchiali
PERCIVALLE don Andrea, nato in Roccaforte Mondovì (CN) 1'11-4-1947, ordinato il 

10-11-1973, è stato nominato in data 17 settembre 2001 collaboratore parrocchiale nella par­
rocchia S. Remigio Vescovo in Torino.

AIME don Oreste, nato in Moretta (CN) il 14-2-1949, ordinato il 21-9-1974, è stato 
nominato in data 1 ottobre 2001 collaboratore parrocchiale nella parrocchia S. Cassiano 
Martire in Grugliasco.



Curia Metropolitana - Cancelleria 1295

- di collaboratore pastorale
CHIESA diac. Edmondo, nato in Saluzzo (CN) il 28-2-1929, ordinato il 16-11-1986, 

collaboratore pastorale nella parrocchia Madonna dei Poveri in Collegno, è stato an­
che nominato in data 1 ottobre 2001 collaboratore pastorale nell'Ospedale S. Luigi in 
Orbassano.

- di vicari zonali
MARTINI don Stefano, nato in Villafranca Piemonte il 26-3-1942, ordinato il 25- 

6-1967, è stato nominato in data 14 settembre 2001 - per il quinquennio in corso - vicario 
zonale nella zona vicariale 13: Gassino Torinese. Sostituisce don Giovanni Battista Berge- 
sio, trasferito in altra zona vicariale.

TONIOLO don Alessio, nato in Torino il 2-3-1962, ordinato il 22-5-1988, è stato 
nominato in data 14 settembre 2001 - per il quinquennio in corso - vicario zonale della 
zona vicariale 24: Venaria. Sostituisce don Luciano Carrero, S.D.B.. trasferito in altra zona 
vicariale.

- varie
ANDRIANO don Valerio, nato in Dogliani (CN) il 17-7-1938, ordinato il 29-6-1961, è 

stato nominato in data 21 settembre 2001 assistente ecclesiastico del Gruppo Piemontese 
degli aderenti alla Fondazione "Centesimus annus - Pro Pontifice”.

GAZZANO don Emilio, nato in Savigliano (CN) il 21-10-1967, ordinato 1’1-6-1996, è 
stato nominato in data 23 settembre 2001 - per il triennio in corso 2001-31 dicembre 2003 
- delegato per l'Arcidiocesi nella Associazione Nazionale “San Paolo" per gli Oratori e Cir­
coli Giovanili (A.N.S.P.I.). Sostituisce don Giorgio Garrone, dimissionario.

QUAGLIA don Giacomo, nato in Canale (CN) il 2-9-1930, ordinato 1’11-10-1953, è 
stato nominato in data 23 settembre 2001 - per il quinquennio 2001-22 settembre 2006 - 
coordinatore diocesano dei Gruppi di Preghiera di Padre Pio.

PERADOTTO mons. Francesco, nato in Cuorgnè il 15-1-1928. ordinato il 29-6-1951, 
rettore del santuario della Consolata in Torino, è stato nominato in data 1 ottobre 2001 cano­
nico onorario del Capitolo Metropolitano di Torino.

I coniugi Cinzia MENGANI e Aldo PANZIA OGLIETTI sono stati nominati in data 1 
ottobre 2001 - per il quinquennio in corso 2000-31 ottobre 2005 - collaboratori del diret­
tore dell'Ufficio per la Pastorale della Famiglia nella Curia Metropolitana di Torino. Sosti­
tuiscono i coniugi Daniela e Franco Tubiana, dimissionari.

Collegio dei Consultori

Il Cardinale Arcivescovo, con decreto in data 1 ottobre 2001, ha nominato membri del 
Collegio dei Consultori - per il quinquennio in corso 1999-29 gennaio 2004 - i seguenti 
sacerdoti membri del Consiglio Presbiterale:

LANZETTI mons. Giacomo
AMORE don Antonio
Sostituiscono S.E.R. Mons. Gabriele Mana, Vescovo di Biella, e don Aldo Issoglio, 

dimissionario.



1296 Curia Metropolitana - Cancelleria

Commissione per gli scrutini dei candidati al Presbiterato

Il Cardinale Arcivescovo, con decreto in data 1 ottobre 2001, ha nominato membro della 
Commissione per gli scrutini dei candidati al Presbiterato - per il quinquennio in corso 
1999-21 ottobre 2004 - don Giovanni MONDINO. Sostituisce S.E.R. Mons. Gabriele 
Mana, Vescovo di Biella.

Parrocchia S. Giovanni Battista in Moriondo Torinese

Il Cardinale Arcivescovo, in seguito alla morte del can. Alfonso Mattedi, ha decretato 
in data 17 settembre 2001 che la cura pastorale della parrocchia S. Giovanni Battista in 
Moriondo Torinese, già affidata in solido a due sacerdoti, resti affidata al solo sacerdote 
CAVALLO don Lodovico, nato in Castelnuovo Don Bosco (AT) il 18-2-1929, ordinato il 
29-6-1952, che ne è parroco a tutti gli effetti.

Parrocchia S. Matteo Apostolo in Moncalieri

PIANA don Giovanni - del Clero diocesano di Acqui -, nato in Mombaruzzo (AT) il 
26-6-1942, ordinato il 25-6-1967, nominato parroco della parrocchia S. Matteo Apostolo in 
Moncalieri con decreto in data 1-10-1992 per nove anni, in data 1 ottobre 2001 è stato con­
fermato nell’ufficio di parroco nella medesima parrocchia per la durata di anni nove.

Nomine e conferme in Istituzioni varie

* Gruppi di Preghiera di Padre Pio
L'Arcivescovo di Torino in data 23 settembre 2001, a norma di Statuto, ha nominato - 

per il quinquennio 2001-22 settembre 2006 - membri del Consiglio Diocesano dei Gruppi 
di Preghiera di Padre Pio dell’Arcidiocesi di Torino:

BAI Gian Piero
BANDIERI Carlo
CAMPO DELL'ORTO Angiolina
CAVALLERO Luigi
CIASTELLARDI Andreina
MICHELLONE Roberta
RASELLA Luigi

Confraternite

Con decreto in data 17 settembre 2001 è stato confermato - per il quinquennio 2001- 
30 giugno 2006 - come presidente dell'Arciconfratemita della Misericordia in Bra il sig. 
Francesco COMOGLIO.



Documentazione

La Due giorni per i sacerdoti

CHIESA E MISSIONE
Martedì 18 e mercoledì 19 settembre, sono stati moltissimi i sacerdoti convenuti a Pianezza per 
partecipare alla due giorni loro riservata all’inizio del primo anno di attuazione del Piano Pasto­
rale diocesano fortemente voluto dal Cardinale Arcivescovo: l'anno della spiritualità.
Le giornate sono state scandite da due relazioni fondamentali tenute dal can. Francesco Ardusso, 
docente nella Sezione di Torino della Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale, e dal prof. Clau­
dio Ciancio, ordinario di filosofia nell’Università del Piemonte orientale, seguite da gruppi di stu­
dio molto partecipati.
Pubblichiamo il testo delle due relazioni, dell'intervento del Cardinale Arcivescovo e delle indica­
zioni operative proposte dal Vicario Generale mons. Giacomo Lanzetti.

I FONDAMENTI TEOLOGICI 
DELLA MISSIONE DELLA CHIESA

can. Francesco Ardusso

0. Alcune premesse

Suppongo noti i principali testi magisteriali relativi al nostro tema (Vaticano II, Evan- 
gelii nuntiandi. Redemptoris missio, Novo Millennio ineunte, il documento C.E.I. per il 
prossimo decennio, la Lettera dell’Arcivescovo Costruire insieme).

Ho intenzionalmente fatto una scelta di campo relativamente ad alcune questioni che mi 
sembrano

a) teologicamente importanti (e forse un po’ neglette) e
b) pastoralmente urgenti.
Potrei dire ciò che mi sta a cuore condensandolo in due affermazioni:

1. la missione della Chiesa è il riflesso storico della comunione divina intratri- 
nitaria;

2. la missione della Chiesa consiste nell'aiutare gli uomini a incontrarsi con 
Gesù Cristo e, tramite Lui e il suo Spirito, a partecipare della vita divina, 
entrando nel disegno trinitario sulla creazione e sulla storia.

Questo è l’essenziale. Il resto è commento!
Affrontare il tema della missione della Chiesa, o meglio, della Chiesa come missione 

(comunione e missione, come vedremo, sono le due facce di una stessa realtà dinamica) 
significa confrontarsi con due serie di questioni, le une più direttamente teologiche, le

1297



1298 Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti

altre maggiormente orientate alla prassi. Ben sapendo che le due serie di questioni sono 
distinte, ma non separate (una prassi valida dovrebbe scaturire da una buona impostazione 
teoretica), la mia trattazione verterà prevalentemente su alcune questioni teologiche (cfr. 
la prima parte della Lettera pastorale Costruire insieme). Sono ben consapevole del fatto 
che pastoralmente ci troviamo, e ci troveremo sempre di più, di fronte a grandi problemi, 
in primis a quello della trasmissione della fede in un mondo in rapido e profondo cam­
biamento da ogni punto di vista. Anche senza aver letto i dotti volumi dei sociologi, degli 
storici e dei futurologi, basta avere gli occhi aperti, girare un po’ il mondo, guardare la TV, 
parlare con giovani, ecc., per restare a volte letteralmente smarriti. Il superdimenticato 
Sinodo della Chiesa torinese disse delle cose interessanti al riguardo che non sarebbe male 
riprendere anche per ovviare a quel deficit di memoria storica che sovente imputiamo alla 
società contemporanea, e che invece regna anche nella Chiesa, dove si ha talora l’impres­
sione di correre dietro all’ultimo documento, che sarà ben presto messo nel dimenticatoio 
col sopraggiungere di quello seguente. Ciò non è propriamente un segno di saggezza! Cer­
tamente non è facile leggere la situazione odierna nella quale sono chiamato a portare il 
fermento evangelico. Non voglio imbarcarmi nel difficile compito di interpretare il tempo 
in cui vivo. Mi preme tuttavia far notare l’emergenza di alcuni fattori dei quali non si può 
non tenere conto, quali l’autonomia e la libertà, la soggettività, la coscienza, il mondo 
degli affetti, i cambiamenti di paradigma in diversi settori della ricerca, la storicità, la 
visione della realtà determinata dalla pratica della scienza e dall’uso della tecnologia, ecc. 
Sono fattori che in sé sono positivi, c che rischiano di far apparire obsoleti o fuori del 
tempo principi, norme, comportamenti legati ad una visione statica del mondo, ad una 
filosofia delle essenze che non ha integrato la componente storica con tutto ciò che essa 
comporta.

Tutti sperimentiamo la difficoltà di comunicare con le persone più sensibili cultural­
mente, non per una banale crisi di linguaggio, ma perché sembrano fronteggiarsi due visioni 
incomunicabili della realtà stessa. E quasi banale evocare il rapporto tra natura e cultura, 
eppure c’è qui un nodo fondamentale che ha fatto sì che in passato la Chiesa perdesse diversi 
appuntamenti col proprio tempo', e che bollasse come relativismo e storicismo ciò che era 
semplicemente un cambiamento di paradigma culturale interpretativo. Bisognerebbe ascol­
tare molto prima di parlare! Dal punto di vista più strettamente religioso noto la tendenza 
verso un autocentrismo religioso non vincolante. Interessa ciò che ciascuno ritiene perso­
nalmente vero o verosimile. Si accetta ciò che privatamente si ritiene di poter assumere o 
credere come autentico. Si è per così dire sospesi tra il sì e il no, come formulava la que­
stione il sociologo M. E. Ebertz ricorrendo a questa domanda: «Perché l’uomo moderno non 
può dire sì e perché non vuole dire no?». E un fenomeno, questo, che riguarda l’intera 
società e tutti i settori della vita sociale posti di fronte al pluralismo, verso il quale si assume 
un atteggiamento flessibile che, in campo religioso, può configurarsi come indifferenza e 
addirittura come ateismo pratico.

Le urgenze pastorali tuttavia e la ricerca di efficienza non debbono impedirci di riflet­
tere teologicamente affinché la nostra prassi non sia solo efficiente, ma anche e soprattutto 
evangelica, e la missione sia concepita non secondo moduli mondani, ma sia sorretta da cri­
teri che attingono dalla vicenda di Gesù Cristo e dalla nostra comprensione del disegno del 
Dio trinitario sulla vicenda umana. L’anno di riflessione indetto per la nostra Diocesi 
dovrebbe essere un’occasione per approfondire non tanto tattiche e strategie, ma piuttosto il 
concetto di Chiesa e di missione. A tale scopo offro alcuni elementi di riflessione.

Cfr. B. Lonergan, // metodo in teologia. Città Nuova, Roma 2(X)I.



Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti 1299

1. Chiesa: comunione-missione

a) Evitare una prospettiva propagandistica ed estrinsecista
L’argomento viene talora affrontato in una maniera alquanto esteriore, direi giuridico- 

istituzionale, evocando due elementi interconnessi: Gesù Cristo, dopo aver istituito la 
Chiesa, le affidò la missione di portare l’annuncio evangelico a tutte le genti. Questa impo­
stazione va qualificata come “esteriore" in quanto non rende sufficientemente conto né del 
processo storico che portò all'esistenza della Chiesa né della profondità del suo mistero e 
della sua missione, rischiando di considerare quest'ultima come un'attività di tipo propa­
gandistico da attuare ricorrendo alle migliori strategie di marketing. Si potrebbero addurre 
degli esempi al riguardo. La missione non è propaganda, lo ripeterò ancora, intendendo per 
propaganda ciò che avviene nell’odierna società dei consumi. Bisogna avere il coraggio di 
elevarsi al di sopra delle urgenze quotidiane e di cercare dei punti di vista maggiormente 
promettenti. Significativo potrebbe essere riflettere sull'origine della missione ecclesiale. 11 
Gesù terreno, è stato detto, non fu propriamente un missionario. L’impegno missionario a 
raggio universale è una categoria propria della Chiesa post-pasquale, e la teorizzazione della 
missione, oltre che la pratica, è propria del paolinismo. La missione è la conseguenza della 
chiara percezione dell’identità di Gesù e della sua opera dopo la sua risurrezione. Si vide 
che in Gesù era coinvolta l'intera umanità. Ha scritto R. Penna: «La missione, dunque, 
comincia quando la fede si pone ad una certa distanza dal Gesù terreno e, saldandolo con il 
Risorto, scopre in Lui una dimensione e una salvezza talmente eccedenti rispetto a ogni altro 
personaggio storico, da tradursi nel bisogno di annunciarlo a raggio universale e quindi nella 
necessità della evangelizzazione... [Il Cristianesimo delle origini] si lanciò alla conquista del 
mondo partendo da un’idea forte di Gesù Cristo. E più l'idea era forte, tanto più diventava 
possibile accogliere e integrare elementi culturali diversi o, al contrario, fame la critica»2. 
Significativamente San Paolo dichiara di essere «spinto dall’agape di Cristo» (cfr. 2Cor 
5,14), poiché «in Cristo è stato Dio stesso a riconciliare con sé il mondo intero» (5,19).

b) Partire da un punto di vista superiore (la Chiesa nel disegno di Dio)
Mettendo da parte tutte le possibili banalizzazioni e superficiali rappresentazioni oggi 

circolanti circa la Chiesa (e quindi la missione), è necessario partire da un punto di vista 
superiore che ci consenta di cogliere la realtà-Chiesa e la missione nelle loro vere profon­
dità. Tale punto di vista superiore non è offerto né dalle analisi sociologiche, per quanto 
importanti esse possano essere e nient'affatto da trascurare, né dai nostri eventuali disagi nei 
confronti della Chiesa empirica, per quanto giustificati possano essere. Il punto di vista 
superiore può essere unicamente quello che ci consente di intravedere il posto e il signifi­
cato della Chiesa nel disegno di Dio. Il punto di vista superiore dal quale guardare la Chiesa 
è la rivelazione di Dio, attestata nelle Scritture, e riproposta alla nostra attenzione soprattutto 
dall’ultimo Concilio che segna, o perlomeno dovrebbe segnare, una cesura nei confronti di 
una unilaterale concezione di Chiesa che in quasi tutti i manuali del secolo XIX e in quelli 
della prima metà del XX aveva trovato la sua cifra sintetica nelle parole: societas perfecta 
hierarchica inaequalis.

Come dovrebbe cambiare la prospettiva, nel senso del ritorno alla sensibilità cristiana 
originaria, documentata dalla Bibbia e dagli scritti dell’antica letteratura cristiana, lo illu­
strano, ad esempio, soprattutto i primi due capitoli della Lumen gentium, col loro solenne 
incipit trinitario (De unitate Patris et Filii et Spiritus Sancti plebs adunata) (n. 4) che spiana 
la strada alla reintroduzione e alla piena valorizzazione, nient'affatto retorica, della catego­
ria biblica del Popolo di Dio, il soggetto storico nel quale il disegno del Padre, del Figlio e 
dello Spirito Santo prende corpo in una configurazione visibile e percettibile.

' R. Penna, in "Ecclesia Mater" 2001. 83. 86.



1300 Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti

Un teologo tedesco contemporaneo incomincia la sua trattazione sul ministero con un 
capitolo sulla Chiesa che egli intitola così: Chiesa - l’idea originaria [primordiale] di Dio'. 
L’espressione è efficace, anche se si potrebbe prestare a discutibili interpretazioni dal 
momento che l’idea originaria di Dio è il suo regno, annunciato e instaurato da Gesù, è la 
sua volontà di fare alleanza e di autoparteciparsi. La Chiesa tuttavia è qui in terra «germe e 
inizio del Regno» (Lumen gentium, 5), e quindi, in quanto tale, essa potrebbe anche essere 
chiamata l’idea originaria di Dio.

Non bisogna aver paura di partire da quello che ho chiamato il punto di vista superiore per 
diverse ragioni. Innanzi tutto perché così facendo rimettiamo in luce un aspetto fondamentale 
della fede cristiana e della Chiesa, che oggi rischia di andare smarrito, e cioè la sua irrinun­
ciabile dimensione “mistica”. In secondo luogo perché il punto di vista superiore ci consente 
una serena libertà nei confronti di una tendenza crescente che fa sì che nella Chiesa di oggi si 
tomi a parlare soprattutto col linguaggio delle istruzioni e degli imperativi, dei decreti, dei for­
malismi e dei ritualismi autoreferenziali col rischio di dare delle risposte a domande che nes­
suno o pochi pongono, e di non rispondere a domande che sono presenti nella maggior parte 
delle persone e le spingono ad interrogarsi sul senso della vita e della storia '.

c) Evidenziare la componente "mistica" del Cristianesimo e della Chiesa
Mi permetto di insistere un po’ su queste considerazioni preliminari, che io ritengo della 

massima importanza e attualità. E importante, dicevo, ritrovare la fondamentale componente 
mistica del Cristianesimo e della Chiesa. A nulla o a poco servono l'irrigidimento delle strut­
ture ecclesiali o i discorsi sulla pastorale di tipo tattico-strategico, se si dimentica il centro 
ispiratore di ogni progetto, che è il progetto del Dio di Gesù Cristo. Da questo punto di vista 
io scorgo alcune necessità, che mi paiono talora disattese, e che si concretizzano nelle 
seguenti urgenze.

- Urge ritornare (“conversione”) innanzi tutto a Dio, al primo comandamento. Ma non 
al Dio del deismo e delle religiosità ondivaghe dei nostri giorni, bensì al Dio di Gesù Cri­
sto. Ciò non va dato per scontato. Circolano anche nelle Chiese discorsi su Dio non cristo- 
logicamente fondati. È a volte presente un monoteismo precristiano, cioè pretrinitario, da 
cui potrebbe derivare un modello arcaicamente patriarcale e paternalistico di vedere la 
Chiesa, le relazioni, l’autorità, ecc. Un autore contemporaneo, attento osservatore della 
nostra epoca, dopo aver indagato a lungo la crisi di identità del Cristianesimo e della Chiesa, 
la colloca nell’oblio del centro, nella perdita del centro effettivo costituito dalla specifica 
visione del mistero di Dio dischiusa da Gesù Cristo: il Padre che ama incondizionatamente. 
Infiltrazioni pre-cristiane o non cristiane hanno talora foggiato un Dio ambivalente model­
lato su quello delle religioni o di archetipi arcaici, per cui, dice E. Biser, all’uomo lacerato 
del nostro tempo «andò incontro più un certo “Dio per tutte le stagioni”, oscillante tra bontà 
c collera, che il Dio dell’amore incondizionato, che esige un autosuperamento»'. Ritornare 
al Dio di Gesù Cristo è lasciarsi dire da Gesù chi sia e che cosa voglia Dio. La missione della 
Chiesa deve promuovere questo incontro". Lo ha ricordato al Giubileo dei catechisti il Card. 
Ratzinger in un lucidissimo discorso sulla nuova evangelizzazione affermando: «L’evange­
lizzazione deve innanzi tutto parlare di Dio, annunciare l’unico Dio vero... Dio non si può 
far conoscere con le sole parole. Non si conosce una persona, se si sa di questa persona solo 
di seconda mano. Annunciare Dio è introdurre nella relazione con Dio: insegnare a pregare. 
La preghiera è fede in atto»’.

' G. Greshake, Priester sein.in dieser Zeit, Herder. Freiburg im Breisgau 2000, 57-64.
4 Cfr. E. Biser, Introduzione al Cristianesimo, Boria, Roma 2001, 13.
’ E. Biser, o.c., 64.
• Cfr. E. Biser, o.c., 22.3.
’ J. Ratzinger, La nuova evangelizzazione, in Aa.Vv., Divinarum Rerum Notitia. Studi in onore de! Card. 

Walter Kasper, Studium, Roma 2(X)1.512 |in RDTo 77 (21XX1), 1617 - N.d.R.\.



Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti 1301

Non si dimentichi che da un punto di vista religionistico, uno dei contributi specifici di 
Gesù è consistito nel superamento della tradizionale ambivalenza del divino o del sacro". 
Sembra però, come diceva il pastore e psicoanalista Oskar Pfister, che i cristiani non abbiano 
mai potuto sostenere a lungo, nel proprio ambito e in tutta la sua freschezza, l’amore incon­
dizionato di Dio, scoperto da Gesù e da Lui annunciato mettendo a rischio la propria vita’.

Dalla concezione di Dio dipende se abbiamo a che fare più con una religione dei servi 
che non degli amici (cfr. Gv 15,5), se una religione mobilita di più le ansie e le paure oppure 
le proprie risorse terapeutiche, orientate alla guarigione dell’uomo1".

Il Card. Karl Lehmann ha dato ad un suo recente libro-intervista il titolo significativo: 
Es ist Zeit, an Gott zu denken". Il Cardinale si intrattiene su diversi argomenti etici, politici, 
di attualità, ma ad un certo punto egli si sofferma sulla questione decisiva che egli chiama 
la passione per Dio. Egli avverte però innanzi tutto la necessità di esprimere con chiarezza 
che cosa intendiamo per Dio poiché noi «abbiamo talora fatto di Dio uno dei nostri idoli» 
(p. 71). Egli parla della necessità di ripulire di continuo la nostra immagine di Dio, e di 
domandarci: «Quale Dio annunciamo»? (p. 71).

- Urge ritrovare l’anima mistica del Cristianesimo e della Chiesa. Sono consapevole 
che la parola “mistica” si può prestare ad equivoci: ci sono infatti mistiche fusionali. ad es. 
nelle religioni orientali, e mistiche dell'alterità. Solo queste ultime sono compatibili col Cri­
stianesimo. C’è la mistica dagli occhi chiusi, come quella del Buddha, e c’è la mistica dagli 
occhi aperti, come quella di Cristo, dei Santi, dei seguaci autentici di Cristo. C’è la mistica 
dei fenomeni straordinari e paranormali, e c’è la mistica alla quale ogni credente è chiamato, 
la mistica dell’“essere in Cristo” e del “Cristo in noi/voi” delle Lettere paoline. Ritrovare la 
visione mistica del Cristianesimo e della Chiesa significa anzitutto spostare il suo baricen­
tro dall’etica e dalla morale al centro di gravità costituito appunto dalla mistica. Nella sto­
ria del pensiero moderno furono soprattutto Lessing e Kant a promuovere una concezione 
etica del Cristianesimo, con una serie di seguaci lungo tutto l'Ottocento e il primo Nove­
cento, soprattutto nella cosiddetta teologia liberale. Si deve soprattutto a Kirkegaard, sem­
pre all'interno della storia del pensiero moderno, la riscoperta del centro mistico del Cri­
stianesimo grazie al suo concetto di contemporaneità con Gesù Cristo12. Senza questa 
contemporaneità non si può oltrepassare il largo fossato di cui parlava Lessing. Per la fede 
cristiana tale contemporaneità è un evento reso possibile grazie allo Spirito di Cristo. Qual­
che autore contemporaneo fa giustamente osservare che là dove la mistica viene meno, la 
morale prende il sopravvento (P. M. Zulehner). Proprio per questo è necessario operare una 
“inversione mistica”, che potrebbe essere caratterizzata a grandi linee come una presenta­
zione di «tutti gli atti e le esperienze religiose quali conseguenze d’un previo essere cono­
sciuti ed amati» ”. L’Ebraismo, come l'Islam, ha una mistica; il Cristianesimo, invece, a par­
tire dalla volontà salvifica di Gesù e dalla sua autorappresentazione neotestamentaria, «è 
esso stesso una religione mistica» u. Ciò dipende, in ultima analisi, dal fatto che. a differenza 
delle religioni orientate alla morale, il Cristianesimo «non ha a che fare con la guida e l’e­
ducazione |morale|, ma soprattutto con l’elevazione dell’uomo»”, Se vogliamo accostare 
un testimone non sospetto della mistica cristiana, questi è senza dubbio San Paolo, come

* Cfr. E. BlSER, o.c.. 69.
’ Cfr. O. Pfister, Das Christentum und die Augst. Frankfurt 1985, cit. in E. Biser. o.c.. 73s. Cfr. anche 

quanto scrive K. Frielingsoorf. ...Ma Dio non ? così, San Paolo. Cinisello Balsamo 1995.
10 Cfr. E. Biser, o.c.. 106, 116; 128.
" Herder. Freiburg im Breisgau 2(XX) |trad. it. È tempo di pensare a Dio. Queriniana. Brescia 2001 - N.d.R \.
12 «Questa contemporaneità è la condizione della fede o più esattamente essa è la definizione della fede». 

Esercizio del Cristianesimo. Opere. Firenze 1972. 695.
11 E. Biser, o.c., 431.
14 E. Biser, o.c., 105.
12 E. Biser, o.c.. 139».



1302 Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti

bene mise in luce nel 1930 Albert Schweitzer'6. Originata con ogni probabilità dairincontro 
col Risorto sulla via di Damasco, la mistica di San Paolo, la quale conosce diversi moduli 
espressivi, non ultimo quello del soggiogamento da parte di Cristo (cfr. FU 3,12), ha il suo 
centro nell’esperienza fondamentale della sua "identificazione” con Cristo, che egli esprime 
in modo particolarmente efficace mediante la mistica della croce, come risulta, tra l’altro, 
da Gal 2,20: «Sono stato crocifisso con Cristo e non son più io che vivo, ma Cristo vive in 
me. Questa vita nella carne, io la vivo nella fede del Figlio di Dio, che mi ha amato e ha dato 
se stesso per me». Non c’è da temere che la mistica dell'Apostolo delle genti si estenui in 
uno spiritualismo narcisisticamente introverso. La mistica infatti dischiuse il cuore di Paolo 
per la missione, per il suo «farsi tutto a tutti, per guadagnarne il maggior numero» (ICor 
9,10). Bene lo aveva compreso Kirkegaard il quale, riferendosi alla frase posta sulla bocca 
di Cristo concernente il giogo soave e il peso leggero (cfr. Mt 11,28). osservava che tale dol­
cezza e leggerezza possono darsi solo perché Lui, insieme ai suoi doni e alle sue richieste, 
offre se stesso e pone pure se stesso sotto il peso delle richieste fatte agli altri l7. È nota l’af­
fermazione di Karl Rahner secondo la quale «il cristiano di domani sarà un mistico, cioè uno 
che ha sperimentato qualcosa! Oppure non esisterà più». Con questa celebre espressione 
Rahner intendeva dire che il cristiano del futuro sarebbe stato un ricercatore dell’esperienza 
di Dio, uno che avrebbe cercato di sperimentare dall’interno ciò che significa credere, in 
perfetta sintonia con quanto afferma un celebre passo degli Esercizi Spirituali di S. Ignazio 
sulla necessità di gustare le cose di Dio. Si tratta, al di là delle pur necessarie strutture e 
mediazioni, di un’ultima immediatezza con Dio. Ciò deve farci pensare. Il Cattolicesimo 
attribuisce un grande peso alle strutture di mediazione, ai riti, alle leggi, ecc. Attenzione però 
a che i mezzi non diventino dei fini, attenzione ad una fede che si formalizza in atti esteriori 
(professione retta della fede, culto solenne, impegno magisteriale ad oltranza), e non si 
radica nel profondo, nell’incontro personale col Signore, là dove il cuore può diventare 
ardente come nel caso dei due discepoli di Emmaus, là dove si può sperimentare la gioia di 
credere'". Oggi - come fa osservare Biser - assistiamo ad una svolta della storia della fede 
che può essere caratterizzata con questi termini: «Dalla fede basata sull’autorità e l’ubbi­
dienza, a quella basata sulla comprensione; dalla fede basata sull’asserzione e la profes­
sione, a quella basata sull'esperienza; dalla fede basata sulla prestazione, a quella basata 
sulla responsabilità»1''. E il problema del rapporto tra la fides quae e la fides qua sulla quale 
ha recentemente scritto delle cose molto belle il collega P. A. Sequeri2".

La disattenzione all’essenziale elemento mistico della fede cristiana può spiegare, 
almeno in parte, la lamentata povertà spirituale delle nostre Chiese. Né si dovrebbe consi­
derare con troppa autosufficienza l’ondata di nuove forme di religiosità e il messaggio di 
cui essa è confusamente portatrice nei confronti delle Chiese istituzionali. Scrive E. Biser; 
«Intanto, l’inquietante e spumeggiante ondata esoterica presenta il carattere di un grido di 
dolore, che richiede alle Chiese il ritorno al loro centro spirituale e l’esplicitazione della 
loro ricchezza mistica. Nello stesso tempo richiede un’autocorrezione nel senso di una 
rimozione del sovraccarico morale che appesantisce i pronunciamenti del magistero eccle­
siale...» (p. 97). Anche qui ci può essere di aiuto una parola di Ratzinger nel discorso già 
citato ai catechisti. Riassumendo in quattro lemmi i contenuti della nuova evangelizzazione 
(conversione, il Regno di Dio, Gesù Cristo, la vita eterna), così commenta il primo: «Cer­
care un nuovo stile di vita, una vita nuova. Tutto questo non implica un moralismo; la ridu-

16 A. Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus. Tubingen 1930.
” Cfr. E. Biser. o.c., 155.
" Cfr. J.-P. Mensior. Percorsi di crescita umana e cristiana. Qiqajon/Bose 2001. 164 ss.
'• E. Biser, o.c.. 98.
w P. A. Sequeri, Interrogazioni sul Cristianesimo. Ed. Lavoro - Ed. Esperienze. 2(XX). 66-69; id.. La qualità 

spirituale. Piemme. Casale Monferrato 2001. 9 ss.



Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti 1303

zione del Cristianesimo alla moralità perde di vista l’essenza del messaggio di Cristo: il 
dono di una nuova amicizia, il dono della comunione con Gesù e quindi con Dio... La vita 
non convertita è autogiustificazione (io non sono peggiore degli altri); la conversione è l’u­
miltà dell’affidarsi all’amore dell’Altro, amore che diventa misura e criterio della mia pro­
pria vita»21.

11 Cristianesimo, come già s’è detto, non dovrebbe essere considerato, come ritennero 
alcuni illuministi, come l’educatore del genere umano poiché esso in realtà persegue o 
dovrebbe perseguire l’elevazione dell’uomo e la sua trasformazione filiale nei confronti di 
Dio22. La morale ha il suo posto nel Cristianesimo. Essa però scaturisce dalla fede e dalla 
sua componente mistica. La morale, per quanto importante, da sola non basta e non salva, 
come non basta e non salva la conoscenza della legge (cfr. San Paolo). La morale dev’es­
sere situata nel contesto rivelativo, lì dove ci viene disvelato chi è Dio, e il fatto che Egli 
ci ami di un amore incondizionato. Se, rivelandosi in Gesù Cristo, Iddio ha voluto identi­
ficarsi coi poveri e con gli umili, le conseguenze morali sono enormi. Se il Figlio di Dio 
ha voluto seguire la via dell’umiltà, della kenosi, ecc„ ciò è gravido di conseguenze morali. 
E così via.

2, La Chiesa a partire dalla Trinità delle Persone divine

a) Gli inconvenienti di un monoteismo pretrinitario
Ho precedentemente messo in guardia nei confronti del monoteismo pretrinitario per­

ché, oltre a precluderci l’accesso al Dio cristiano, esso getta la sua ombra tutt’altro che bene­
fica anche sul modo di concepire la Chiesa. Trattando della Chiesa e della sua missione mi 
riferirò quindi sempre al Dio Trinitario e al suo disegno nei confronti deH'umanità. Preci­
siamo questo disegno con le parole indovinate di un teologo dei nostri giorni il quale scrive: 
«L'opera della salvezza si è verificata affinché gli uomini isolati a causa del peccato oppure 
non riconciliati e concorrenti tra di loro venissero nuovamente raccolti in quella comunione 
che sin dall’inizio è la meta di tutto l’agire divino: le creature devono raffigurare in maniera 
finita la communio del Dio trinitario e conseguire la capacità di entrare una volta per tutte 
nella vita del Dio comunionale. Questa comunione voluta sin dall’inizio ed ora realizzata in 
maniera nuova e definitiva dall’azione di Dio unitrino è la Chiesa»2’.

In sintesi troviamo qui indicati alcuni elementi essenziali per il nostro tema:
• il fine dell’agire divino è raccogliere e accogliere nella comunione gli uomini isolati, 

peccatori, non riconciliati (cfr. Gesù che muore per radunare i dispersi: Gv 11,52, cit. da 
Lumen gentium, 13);

• la comunione non è un fatto puramente esteriore, quale potrebbe essere la fondazione 
di una società o di qualche altra modalità aggregativa, bensì è l’ingresso nella vita divina, 
nella vita di Dio che sin dall’inizio desidera parteciparsi agli uomini, fare comunione con gli 
uomini (ecco la essenziale componente mistica!);

• la vita divina è una vita di comunione perché Dio stesso è comunione del Padre, del 
Figlio e dello Spirito Santo. La vita divina che si comunica mira a ciò che Greshake chiama 
«il processo di trinitarizzazione della realtà, il divenir-communio di tutto l’essere creato»24;

• la Chiesa, popolo di Dio radunato e riconciliato nella nuova e definitiva alleanza, è 
una realtà comunionale, che raffigura, certo in maniera finita, la "communio" del Dio Tri­
nitario: essa però non va detta tout court “communio”, come spesso si sente ripetere oggi

” J. Ratzinger, o.c., 511 (/.<•„ 1617 - N.d.R.\.
" Cfr. E. Biser, o.c., 154.
11 G. Greshake, // Dio unitrino. Teologia trinitaria. Queriniana. Brescia 2(XX). 430.
“ G. Greshake, o.c., 369.



1304 Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti

con un linguaggio indifferenziato, ambiguo e con inflessioni moralistiche. Essa è piuttosto 
segno e strumento della “communio” trinitaria. Ritengo opportuno, per uscire dall’ambi- 
guità e dalla genericità, apporre sempre al sostantivo “communio” l’aggettivo “trinitaria” 
proprio per sottolineare che non di una comunione qualsiasi si tratta.

b) L'opera delle Persone divine nella costruzione della Chiesa-icona della Trinità
In questa prospettiva la Chiesa, in quanto Popolo di Dio itinerante nella storia, può 

essere designata come icona creata (finita) dèlla Trinità, nel senso indicato da Unitatis redin­
tegratio, 2, secondo il quale il «supremo modello e principio (della Chiesa) ... è nella Tri­
nità delle Persone di un solo Dio Padre e Figlio nello Spirito Santo». In questa prospettiva 
va collocata anche l’espressione già citata di Cipriano che si legge in Lumen gentium, 4. 
Cercando di chiarire ulteriormente il rapporto Chiesa-Trinità, essenziale in vista della com­
prensione della Chiesa stessa e delld missione, possiamo dire: «La Chiesa è immagine, frutto 
ed ambito dell’agire trinitario nella misura in cui è Popolo di Dio, del Padre, che mediante 
Cristo e lo Spirito riunisce gli uomini facendone il suo popolo»25. Non posso qui indugiare 
in lunghe spiegazioni sulle due funzioni diverse del Figlio c dello Spirito all’interno dell’a- 
gire divino trinitario verso la Chiesa, e rendere attenti al pericolo, tipico della teologia occi­
dentale, di funzionalizzare il discorso sullo Spirito Santo alla cristologia2'’. Basti quanto 
segue: «La figura “cristologica” obiettiva ed esterna [della Chiesa, creatura Verbi] comu­
nica e porta la presenza dello Spirito, e lo Spirito spinge a che nel vivente venga impressa 
in tutta la sua pienezza e ampiezza di variazioni la figura di Cristo. La figura vuol farsi vita 
e la vita vuol prendere figura»2’. Lo Spirito è dunque Colui che, all’interno del compatto 
Corpo di Cristo, unisce e differenzia (vari doni c vocazioni all'interno dell’unico corpo), e 
garantisce il rapporto personale immediato con Dio (cfr. dimensione mistica, che prima di 
essere un fatto ecclesiale, è un fatto eminentemente personale). «Affinché nel “collettivo” 
del corpo di Cristo la persona non venga sottomessa ed equiparata, riducendosi ad una 
“copia" (“imitazione”) di Cristo, occorre l’azione dello Spirito, che tutela proprio la diver­
sità personale come tale e la porta a pienezza... È così che mediante il diverso agire del 
Figlio e dello Spirito avviene che l’uomo sia una persona in comunione; e solo così è pos­
sibile la Chiesa»2". Ciò che è importante recepire è che, essendo creatura del Dio trinitario, 
la Chiesa si trova al centro del grande dinamismo trinitario, dal quale riceve alcune conno­
tazioni che non possono essere messe da parte, pena la perdita di alcuni suoi aspetti vitali. 
Lo esprime molto bene il teologo Hermann Josef Pottmeycr scrivendo: «Se uno di questi 
riferimenti trinitari viene sottovalutato oppure dimenticato, il circuito oscillatorio della 
Chiesa risulta profondamente turbato. Se si dimentica il riferimento al Padre, si perde di 
vista la comune dignità e missione, che è la base della communio. Se la Chiesa non viene 
più intesa come corpo di Cristo, la communio dei fedeli... si infrange nella realtà dei molti 
che pretendono l'uno contro l'altro di avere lo Spirito. Se infine ci si dimentica che la Chiesa 
è tempio dello Spirito Santo, essa si irrigidisce in una ierocrazia, immagine opposta a quella 
della communio»^. Il riferimento trinitario della Chiesa è tutt'altra cosa che un gioco inno­
cuo e devoto perché la Trinità è sì oceano di pace, ma è anche soprattutto dinamismo di vita 
(gli oceani sono molto mossi!) che si attua nell’unità c nella molteplicità. Non solo. Dal 
momento che la Trinità ha voluto liberamente entrare nella storia, farsi coinvolgere nella 
storia stessa, assumendo pertanto dei tratti che non hanno nulla da spartire col Dio del dei-

” G. Greshake, o.c.. 431.
26 Cfr. Vi.. Lossky. A limage et à la ressemhlance de Dieu. Paris 1967, 103. cit. da G. Greshake, o.c., 433, 

n. 426.
22 G. Greshake, o.c.. 433.
“ G. Greshake, o.c.. 433, n. 426.
” Cit. da G. Greshake, o.c.. 433 s.



Documentazione • La Due giorni per i sacerdoti 1305

smo, impassibile nei confronti del mondo (cfr. l'assioma dell’apatia divina nel mondo 
antico), ne deriva, ad esempio, che «la Chiesa può rappresentare la Trinità solo nella misura 
in cui condivide con il suo Dio la com-passione verso gli uomini come pure la povertà del 
suo amore e solidarietà e la volontaria “discreta” impotenza, che non si impone con potere 
e violenza sulla libertà dell’uomo»30. Concepire la Chiesa come icona della Trinità non è, 
per così dire, un elegante e moderno estetismo.

c) L’onnipotenza di un Amore che assume i tratti dell' impotenza e della kenosi
La Chiesa collocata nel dinamismo trinitario è situata nell’essere divino che è amore, 

che si realizza nel mutuo donarsi e riceversi delle Persone divine. Quello divino è un amore 
la cui onnipotenza può assumere i tratti dell'impotenza, «ovvero come potere dell'amore, 
che non si perde nemmeno nel dare e ricevere kenotici ma piuttosto consegue se stessa»3'. 
Bella l’espressione che si legge nel libro recentemente tradotto in italiano di Ratzinger: «La 
fede cristiana ci offre la consolazione che Dio è talmente grande da potersi fare piccolo. E 
questo è per me davvero l’inaspettata e non preventivabile grandezza di Dio»32. Il Card. Rat­
zinger, nel discorso già citato ai catechisti, cerca di smascherare la tentazione ecclesiale del­
l’impazienza, caratterizzandola come «la tentazione di cercare subito il grande successo, di 
cercare i grandi numeri. E questo non è il metodo di Dio. Per il Regno di Dio e così per l’e­
vangelizzazione... vale sempre la parabola del grano di senape (cfr. Me 4,31-32)... Nuova 
evangelizzazione non può voler dire: attirare subito con nuovi metodi più raffinati le grandi 
masse allontanatesi dalla Chiesa. No, questa non è la promessa della nuova evangelizza­
zione. Nuova evangelizzazione vuol dire: ...osare di nuovo con l’umiltà del piccolo granello 
lasciando a Dio. quando e come crescerà... Le grandi cose cominciano sempre dal granello 
piccolo ed i movimenti di massa sono sempre effimeri... Le realtà grandi cominciano in 
umiltà... La nuova evangelizzazione deve sottomettersi al mistero del grano di senape e non 
pretendere di produrre subito il grande albero»33.

11 processo di «trinitarizzazione della realtà, il divenir-communio di tutto l’essere 
creato» coinvolge la Chiesa anche nel suo aspetto drammatico dal momento che, in seguito 
al peccato, la storia diviene dramma, un dramma tra l'uomo e il Dio trinitario: Dio entra in 
un mondo che gli si oppone, che in gran parte rifiuta di lasciarsi guarire dalle sue ferite e di 
entrare nella communio con Dio e con le altre creature. Il rifiuto di trovare il centro della 
propria vita nella comunione con Dio e coi fratelli, conduce l'uomo al l'isolamento, all'at­
taccamento al proprio io autoreferenziale, con le inevitabili conseguenze connesse col cor 
incurvatum in seipsum (Agostino): paura, mancanza di senso e di gioia, e morte. «La 
povertà più profonda è l'incapacità di gioia, il tedio della vita considerata assurda e con­
traddittoria... L’incapacità di gioia suppone e produce l’incapacità di amare, produce l'invi­
dia, l'avarizia... Perciò abbiamo bisogno di una nuova evangelizzazione: se l'arte di vivere 
rimane sconosciuta, tutto il resto non funziona più» 34. Anche la Chiesa, icona della Trinità, 
segno e strumento della communio trinitaria, è toccata e ferita dal peccato aH’interno e all’e- 
sterno. Forze disgregatrici interne, scandali, incomunicabilità, irrigidimenti, ecc. Ma anche 
dall’esterno, rifiuto, disprezzo, ecc. Qui ci può soccorrere solo il Dio trinitario che, anche di 
fronte al rifiuto, continua ad amare, continua a donarsi! Difficile misura, per noi. esseri finiti 
e peccatori, quella del Dio trinitario! Léon Bloy, in una lettera del 1870, scrisse: «La soffe­
renza della Chiesa è la sua parte di eredità, il suo bene incorruttibile, il suo vero scrigno».

“ G. Greshake, o.c.. 434.
” G. Greshake, o.c., 369.
” J. Ratzinger, Dio e il mondo. San Paolo, Cinisello Balsamo 2001, 24-25.
" J. Ratzinger, La nuova evangelizzazione, o.c.. 506s |/.< „ 1614 - N.d.R \. Cfr. anche Card. S. Poletto, 

Costruire insieme. 21 -24.
“ J. Ratzinger, o.c.. 505 |l.c. 1614s. - N.d.R.].



1306 Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti

Léon Bloy era scandalizzato dalla Chiesa del suo tempo, incline ai compromessi, alle como­
dità borghesi, al tenersi al sicuro a tutti i costi, invece di stare coi poveri e coi sofferenti. Egli 
sperava che l’intervento dello Spirito Santo, oppure una qualche catastrofe, avrebbero finito 
per assegnare alla Chiesa il posto che le competeva. Nel periodo post-conciliare si è fatta un 
po’ di retorica sulla Chiesa per i poveri, dei poveri, povera coi poveri, ecc. Tuttavia la posta 
in gioco è molto seria anche dal punto di vista teologico perché, come qualcuno ha giusta­
mente detto, «se il mistero della Chiesa si fonda nel mistero della Trinità, la kénosis appar­
tiene alla sua permanente determinazione essenziale fino al beato compimento finale, 
quando "Dio sarà tutto in tutti”»'5.

d) La missione della Chiesa comincia dall'esser ciò che essa dev'essere, sacramento della 
communio trinitaria

La missione della Chiesa comincia (ma non si esaurisce) dall’essere della Chiesa stessa, 
dall’essere ciò che essa dev’essere. Col fatto della sua esistenza essa dovrebbe raffigurare in 
modo incoativo la meta della storia secondo il disegno divino: un’umanità radunata, dove la 
molteplicità non danneggia, ma arricchisce l’unità, un’umanità riconciliata che vive del per­
dono di Dio e della donazione di Cristo attualizzata nell’Eucaristia, un'umanità dove è pos­
sibile la convivenza e la comunicazione perché le differenze e i conflitti perdono il loro 
potere distruttivo e disgregante. Per dirla in breve: la realizzazione del precetto dell’amore 
è il compendio del modo concreto di realizzare la Trinità e di raffigurarla nell’ambito del 
creato. L’ecclesiologia della comunione trinitaria è stata per molto tempo negletta nella 
Chiesa occidentale, soprattutto nel secondo millennio. Una comprensione prevalentemente 
cristologica del “corpo di Cristo” e prevalentemente sociologica del "popolo cristiano" 
hanno prodotto una visione della Chiesa di tipo prevalentemente istituzionale, clericale­
gerarchico, giuridico, per non dire monarchico, con un notevole deficit pneumatologico e 
trinitario. È la cosiddetta “riduzione cristomonistica” della Chiesa che, a partire dal Verbo 
incarnato, evidenzia gli aspetti visibili, istituzional-gerarchici. Rare sono le eccezioni 
rispetto a questo modello prevalente di ecclesiologia. Il malcapitato di una simile conce­
zione è lo Spirito Santo, quasi del tutto funzionalizzato cristologicamente. «Egli - scrive 
Greshake - serve in sostanza solo a garantire che riesca la mediazione cristologica della sal­
vezza e della verità, ma non ha una funzione autonoma» Dobbiamo al Vaticano II la ripro­
posizione dell’ecclesiologia della communio fondata in senso trinitario, ma è probabilmente 
una pia e strumentale bugia ciò che affermò il Sinodo straordinario dei Vescovi del 1985 
secondo il quale «la communio sarebbe stata l'idea centrale e fondamentale dei documenti 
del Concilio». Se questa affermazione è in parte spiegabile a partire dalla volontà di sedare 
le diverse e contrastanti ermeneutiche del Vaticano II, essa però non è inattaccabile dalla cri­
tica di seri studiosi i quali hanno rilevato che :

• al Vaticano II il concetto di communio non è messo a fuoco del tutto;
• il Vaticano II giustappone paratatticamente due visioni ecclesiologiche, o due eccle­

siologie, per dirla con l’espressione diventata internazionalmente famosa di A. Acerbi. Sicu­
ramente la giustapposizione è già un progresso rispetto alla monolitica concezione unilate­
rale precedente, ma essa non ha favorito la chiarezza e probabilmente ha anch’essa 
contribuito al formarsi delle ben note polarizzazioni ecclesiali. Al di là delle opinioni diverse 
che si sono udite e che continuano a circolare circa l’ecclesiologia del Vaticano lì, mi pare 
si possa dire che esso ha felicemente avviato un processo. Un teologo ortodosso ha detto che 
anche se l’intero Vaticano 11 non avesse espresso altro che alcune poche frasette sulla Eccle­
sia de Trinitate, fra cui quella di Cipriano, ne sarebbe valsa ugualmente la pena»’7. Tuttavia

15 G. Greshake. o.c.. 435.
16 G. Greshake, o.c., 442.
” Così St. Harkiananakis, cit. da G. Greshake, o.c.. 431. n. 423.



Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti 1307

onestamente mi sembra debba essere sottoscritto il giudizio di Pottmeyer che trovo storica­
mente ed ermeneuticamente fondato: «Il Concilio non si è spinto fino ad una coerente fon­
dazione trinitaria dell’ecclesiologia, che fosse in grado di rielaborare in maniera sufficiente 
il deficit pneumatologico dell’ecclesiologia preconciliare»

3. La missione

Comunione e missione, qualora siano prese in considerazione a partire dal Dio trinita­
rio, non sono realtà giustapposte, collegate fra loro da un innocuo “e”: comunione e mis­
sione. Il punto di vista superiore al quale vogliamo attenerci è ancora una volta il Dio cri­
stiano, il Dio trinitario. Proprio a partire di qui potremo fare alcune scoperte importanti e 
decisive.

a) La communio trinitaria diventa estroversa nella missione
Lasciamoci guidare in questa scoperta da uno dei maggiori teologi contemporanei che 

hanno indagato il mistero della Trinità, G. Greshake, il quale scrive: «L’intima essenza del 
Dio trinitario è la communio', questa communio però si apre verso l’esterno, nella misura in 
cui il Padre “invia” il Figlio e lo Spirito nel creato, per assimilarlo sempre di più alla com­
munio divina ed infine inserirvelo del tutto. La missio di Dio avviene dunque a partire dalla 
communio intratrinitaria, in direzione di una communio maggiore, onnicomprensiva. Questa 
missio è così radicale da coinvolgere e colpire l’essenza di Dio “fino al cuore”... Nella mis­
sio, Dio si mette in gioco in maniera totale, per estendere la propria communio all'intera 
creazione. La missio trinitaria non è dunque qualcosa di secondario, di “accidentale”..., 
bensì la figura liberamente scelta della communio divina stessa; essa non è nemmeno qual­
cosa che si evolve ed espande in maniera armoniosa, bensì in forma agonale, kenotica e cul­
minante nella morte di croce del Figlio, dell'impegno divino per la creazione che sta sof­
frendo. Se dunque la Chiesa è... “icona della Trinità”, essa non può essere altrimenti la 
communio donata da Cristo e da realizzare per tramite di essa, se non inserendosi in maniera 
totale come Dio e con Dio nella missione verso il mondo. Ciò non avviene però "più a buon 
mercato” del modo in cui Dio stesso è missio: in un servizio ed impegno radicali, in mezzo 
a tentazioni e persecuzioni, in povertà, impotenza e com-passione. La missio non è allora 
qualcosa che integra la designazione della Chiesa quale communio con un innocuo “e”, 
bensì è l'irrinunciabile modalità della communio ecclesiale stessa, se questa dev’essere vera­
mente immagine del Dio trino e non proiezione, sogno, (auto)appagamento della nostalgia 
di una comunità o gruppo spirituale caldo e accogliente»”.

C’è oggi la tendenza a parlare di comunione e missione, privilegiando però il primo ele­
mento e vivendolo non secondo il paradigma trinitario. La comunione, in alcuni gruppi 
odierni, pare corrisponda al bisogno di superare la solitudine, di cercare l’armonia e la pace 
in un caldo angolino religioso, godendo della salvezza già pregustata. Così facendo però si 
sconvolge la relazione fra communio e missio. E allora la missio deve avere la precedenza 
rispetto alla communio? «Questa domanda procede dal falso presupposto che i due movi­
menti fondamentali [della Chiesa] siano alternativi (o questo o quello) o paratattici (sì. ma 
anche). Se guardiamo al Dio trinitario, di cui la Chiesa è o dev’essere l’immagine, risulta 
qualcos’altro: la communio, che è Dio stesso nella sua vita intratrinitaria, si apre del tutto, 
nella creazione e nella storia, alla missio nel mondo. Dio, per così dire, non si attarda nella 
sua felice vita comunionale; Egli viene fuori dalla sua communio, dona tutto, non trattiene 
nulla. Egli dà il suo Figlio... e manda lo Spirito. In tal modo la communio propria di Dio

” H. J. Pottmeyer. cit. da G. Greshake. o.c.. 443.
" G. Greshake, o.c., 456-457.



1308 Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti

diventa missio a partire dalla libertà del suo amore abissale. Guardando al Dio trinitario vale 
dunque l’uguaglianza: communio = missio, o meglio: la comunionale vita divina si compie 
come missio, come uscita dal proprio circolo vitale, come dono di sé all’altro, all’estraneo... 
L’autentica, riuscita, felice communio della Chiesa a tutti i livelli sta precisamente nella mis­
sio, e cioè nella comune responsabilità assunta per il mondo e la sua missione nel mondo»4".

Come il Vaticano II ha offerto alcuni importanti elementi in vista di una ecclesiologia 
della communio, altrettanto esso fa nei confronti della ecclesiologia delia missio fondata tri- 
nitariamente. Il luogo classico è l'Ad gentes, 2, ampiamente citato nella Lettera dell’Arci­
vescovo. Esso dice: «La Chiesa pellegrinante è missionaria per sua natura, in quanto essa 
trae origine dalla missione del Figlio e dalla missione dello Spirito Santo, secondo il pro­
getto di Dio Padre. Questo progetto scaturisce dall”‘amore fontale”, cioè dalla carità di Dio 
Padre, il quale, essendo Principio senza principio, da cui il Figlio è generato e lo Spirito 
Santo attraverso il Figlio procede, per la sua sovrabbondante e misericordiosa benevolenza 
liberamente ci crea, ed inoltre gratuitamente ci chiama alla comunione con sé nella vita e 
nella gloria. Egli ha generosamente effuso e continua ad effondere la sua divina bontà... 
Piacque a Dio inoltre chiamare gli uomini a partecipare della sua stessa vita non soltanto ad 
uno ad uno, senza alcuna mutua concessione, ma costituendoli come un popolo, nel quale i 
suoi figli, che erano dispersi, si raccogliessero in unità» (Ad gentes, 2).

h) Caratteristiche della missione trinitaria
Da questo bel testo, e da altri reperibili qua e là in Ad gentes e Lumen gentium, risulta, 

come ben messo in rilievo dalla Lettera dell’Arcivescovo, che :
• la missione è elemento costitutivo della Chiesa, fa parte della sua identità;
• la missione non è una delle tante attività della Chiesa che, tra l’altro, sarebbe anche 

missionaria e metterebbe in azione della strategie missionarie per i non cristiani, per i lontani, 
ecc„ ma la missione fa parte dell’essenza stessa della Chiesa al punto che si deve dire: «Dove 
c’è la Chiesa, ivi c’è la missione». E ciò ha potuto fare il Vaticano 11 perché è partito dall’o­
rigine e dalla costituzione trinitaria della Chiesa, come risulta da Ad gentes, 2, sopra citato;

• la missione trinitaria, prima che dal bisogno di salvezza degli uomini, scaturisce da 
un’esigenza interna di Dio perché Egli è amore, è comunione d’amore delle tre Persone che 
si effonde liberamente ad extra, verso le creature. Dunque è insufficiente collegare la mis­
sione al mandato di Cristo (cfr. Mt 28,19) perché la missio si situa nel cuore stesso di Dio, 
nella communio trinitaria;

• ne consegue che la missione non va pensata in primo luogo in riferimento al nostro 
fare, bensì in relazione al nostro ricevere perché la missione è innanzi tutto un dono da acco­
gliere e dal quale lasciarsi compcnctrare profondamente («Prima ancora di essere azione - 
dice Redemptoris missio, 26 -, la missione è testimonianza e irradiazione»). Sono convinto 
che molte cose potrebbero cambiare qualora la missione venisse intesa trinitariamente (com- 
munio-missio) come un amore da accogliere prima di essere un compito da realizzare. La 
figura di Teresa di Lisieux potrebbe essere illuminante al riguardo;

• modellata sul dinamismo trinitario dove la communio del Dio trino si fa estroversa per 
coinvolgere, tramite la missio, l’intero creato, la communio ecclesiale si realizza a sua volta 
mediante la missio nel mondo intero. «Si tratta - scrive G. Greshake - di proseguire e con­
realizzare la missio del Figlio di Dio nei mondo. E poiché si è trattato della missio dell'e­
stremo abbassamento, anche la missio del credente non può essere d’altro tipo: la redenzione 
può essere attuata solo se il discepolo si situa nel posto dove il rappresentante ha agito in 
suo luogo: cioè all’ultimo posto»41. Lo so: durus est hic sermo, per me e per voi. Nessuno

“ G. Greshake, Priester sein .... o.c., 222.
‘ G. Greshake, // Din unitrino .... o.c., 414.



Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti 1309

ha un’inclinazione spontanea per il martirio, o anche semplicemente per l'ultimo posto. Il 
costruire tre tende sul monte della trasfigurazione è umanamente più allettante che non il 
salire a Gerusalemme. E le tre tentazioni messianiche di Gesù sono anche le nostre, sono le 
tentazioni della Chiesa che spontaneamente predilige più i trionfalismi, temporalistici o 
liturgici che siano, che non la kenosi del suo Signore!

c) La missione insidiata dalla tentazione del Tahor e da quella dei carismatici di Corinto
Il posto della Chiesa, il luogo della communio e della missio, non è uno spazio asettico 

e confortevole, ma il mondo. Scrive G. Greshake: «... il “luogo” della Chiesa è il mondo, lì 
dove la tempesta delle forze e delle potestà avverse a Dio le soffia più forte in volto e. anzi­
ché calore e protezione, dominano gelo e odio»42. Qui bisogna allora fare il punto circa 
alcune concezioni, tematizzate o meno, che oggi circolano all’insegna del “piccolo è bello”, 
a cui è sottesa più o meno questa concezione: la Chiesa è un piccolo gregge, un gruppo di 
persone che vivono intensamente la comunione e la fraternità, in modo affettivamente caldo, 
un gruppo di persone affiatate che celebrano la redenzione ricevuta secondo modalità inti­
mistiche, individuali o sociali, separate dal mondo concreto, dal mondo malvagio, che biso­
gnerebbe in qualche modo esorcizzare o lasciarsi alle spalle. La tentazione di Corinto 
potrebbe essere caratterizzata come una tentazione gnostica la cui idea di fondo è così rias­
sumibile: «Cristo redentore o non raggiunge affatto il mondo visibile-concreto, “carnale” e 
peccaminoso, oppure dopo la sua morte redentrice se l’è lasciato alle spalle e trionfa ora 
nelle sfere celesti; ne consegue che anche il suo discepolo non deve occuparsi, o magari non 
molto del mondo così come esso è...»4’. La comunità di Corinto era una comunità di cari­
smatici entusiasti che si ritenevano già sottratti al mondo, già risorti, viventi in presenza di 
una salvezza sperimentata nella libertà dello Spirito e nell'interscambio dei carismi. Senza 
giungere a questi estremi, ci sono oggi dei sintomi di introversione ecclesiale preoccupanti, 
riscontri di autoreferenzialità di piccoli gruppi, riscontri di ritualismi liturgici narcisistica- 
mente autocelebrativi, riscontri di modalità arcaicamente patriarcali e paternalistiche di con­
cepire la Chiesa, le relazioni e l’autorità. Di ciò abbiamo già parlato indicandone la carenza 
teologica soggiacente dal momento che sembra che tutta la costruzione riposi su di un 
monoteismo pretrinitario.

L’ideologia sopra delineata viene talora teorizzata dicendo che l'importante è esistere 
anche solo come piccolo gruppo coi medesimi ideali senza preoccuparsi troppo del resto del 
mondo: il piccolo gruppo non potrà non avere una sua capacità di irradiazione e di attrazione 
sulla società. C’è una parte di vero in ciò. Probabilmente l’idea originaria di Gesù consistette 
nella volontà di convertire Israele per farne il centro di attrazione universale sulla scorta di 
Is 2. Però Gesù non intendeva togliere i suoi dal mondo! Già Bonhoeffer aveva stigmatiz­
zato la "comunità psichica” autoreferenziale contrapponendola alla "comunità spirituale- 
pneumatica”44. Se noi partiamo, come è necessario, dalla communio trinitaria intradivina che 
erompe nella missio, possiamo osservare che Dio vuole essere il Dio degli uomini, il Dio di 
un mondo che Egli vuole ricondurre all’abbraccio del suo amore. Gesù a sua volta «non è 
un salvatore gnostico, che redime la communio creaturale infranta dal peccato, svincolato 
dal mondo e dalla storia, né lo Spirito di Dio opera in una zona separata di intimità distante 
dal mondo. Se la missione nel mondo appartiene all'identità (liberamente scelta) della com­
munio trinitaria, anche la realizzazione della redenzione nella e mediante la communio della 
Chiesa non può avvenire altrimenti che per mezzo di una “condiscendenza” kenotica nel 
mondo che contraddice Dio e a Lui si nega, nelle sue profondità e abissi. La missio, intesa 
come missio kenotica, come proesistenza che si dona per il mondo fino alla fine e come con-

41 G. GRESHAKE, O.C., 460.
41 G. Greshake, o.c., 457.
44 Cfr. D. Bonhoeffer, La vita comune, Queriniana, Brescia 1969. 59-63.



1310 Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti

attuazione della croce di Cristo, è perciò la figura necessaria della communio ecclesiale»4'. 
Se la croce è il segno effettivo della Chiesa per cui non può non essere coinvolta nello scan­
dalo del suo Signore crocifisso, bisognerà ricordare che la croce di Cristo non è piantata nel 
sancta sanctorum del tempio, bensì fuori. Metz diceva: «Non si crocifigge mai nel santua­
rio, ma sempre "fuori delle porte della città” (Eh 13,11-13)»46. Anche se ci si rifà semplice- 
mente al mandato missionario di Cristo, si può agevolmente osservare che Egli manda come 
pecore in mezzo ai lupi (cfr. Mt 10,16), e lascia più volte intendere che un destino di perse­
cuzione tocca anche ai suoi discepoli, soprattutto nel loro ministero di annuncio. L'esempio 
e l’attestazione di Paolo sono particolarmente eloquenti in 2Cor 6,4ss.

Qui dev’essere anche spiegato ciò che si legge nella Lettera deH'Arcivescovo che sem­
bra non accordarsi del tutto con quanto s’è detto sinora. Leggo: «Spesso si dice che noi 
siamo da Dio “convocati per la missione”. Questo fa pensare che la convocazione del 
Popolo di Dio-Chiesa sia soltanto il presupposto per l'invio nel mondo, cioè la missione. Le 
cose in realtà non stanno così... Perciò volendoci esprimere correttamente in riferimento al 
mandato per la missione non possiamo sostenere che siamo "convocati per la missione”, ma 
dobbiamo affermare di essere "mandati per convocare il popolo di Dio”» (p. 22). Sarebbe 
un grave fraintendimento del testo ritenere che esso ci prospetti una visione ecclesiologica­
mente introversa. Semplicemente il testo vuole affermare che l'essere convocati, cioè il fare 
Chiesa, l’essere il Popolo di Dio radunato de unitate Patris et Filii et Spiritus Sancii, non è 
una realtà unicamente funzionale alla missione, quasi che la communio avesse valore pura­
mente strumentale rispetto alla missio. In realtà, come s’è visto in precedenza, l’intreccio di 
comunione e di missione non è di questo tipo. Dobbiamo soprattutto al prof. Gerhard Loh- 
fink l’aver riportato nuovamente in luce il concetto biblico del raduno del Popolo di Dio 
disperso. Il concetto di «raccolta del popolo di Dio» - afferma G. Lohfink - «è un concetto 
essenziale: il Popolo di Dio non può esistere se non si raduna in continuazione da tutti i punti 
cardinali; non può esistere se non unifica tutte le sue forze e possibilità; non può vivere 
senza riconciliarsi di continuo. Quando tutto questo accade, non è semplicemente un predi­
sporsi per il servizio del mondo, il quale comincerebbe poi in un secondo momento; ma è 
già di per sé vero e proprio servizio che il Popolo di Dio rende al mondo. Separazioni e frat­
ture il mondo le sperimenta già in ogni momento e ovunque; la dispersione è atavica. Al con­
trario. riunirsi in una società di persone libere, uguali e riconciliate costituisce sempre una 
novità. Solo attraverso la reale, visibile esistenza di una tale società si reca beneficio al 
mondo, si realizza il vero culto divino, si rende onore a Dio... È di per sé evidente che sol­
tanto un Popolo di Dio, che si è lasciato radunare in unità e concordia, è in grado di con­
vincere il mondo»4’. Questa concezione ci è richiamata dalla III Preghiera eucaristica che 
comincia proprio col tema del raduno del popolo: «... et populum tibi congregare non desi­
nis, ut a solis ortu usque ad occasum oblatio munda offeratur nomini tuo». È una conce­
zione questa che ha anche un grande significato ecumenico ed inter-religioso. Basti pensare 
al cap. II della Lumen gentium che delinea i vari gradi di appartenenza/orientamento al 
Popolo di Dio (nn. 14-16). Purtroppo a coloro che trascurano la categoria di Popolo di Dio 
sfuggono molti importanti elementi che sono racchiusi proprio nella teologia del Popolo di 
Dio, e dobbiamo essere grati a G. Lohfink per averla riproposta. Egli sostiene che Dio ha 
bisogno (meglio sarebbe dire: ha voluto aver bisogno) di un popolo: questo è un principio 
della storia della salvezza, che vale anche oggi, e che anche noi, piaccia o meno, dobbiamo 
rispettare. Scrive Lohfink: «La Bibbia non ci presenta, in nessun caso, programmi pastorali

*’ G. Greshake, oc.. 459.
“ J. B. Mi rz. Al di là della religione borghese, Queriniana. Brescia 19X1.
“ G. LOHFINK, Dio ha bisogno della Chiesa? Sulla teologia de! popolo di Dio. San Paolo, finiscilo Balsamo 

1999, 77-7X. Cfr. anche M. Kehl, La Chiesa. Trattato sistematico di ecclesiologia cattolica. San Paolo, finiscilo 
Balsamo 1995. 86.



Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti 1311

e strategie per la cura d’anime. Indica invece, quasi a ogni pagina, che Dio non interviene 
ovunque, ma in un luogo concreto; non opera in qualunque tempo, ma in un’ora ben defi­
nita; non agisce attraverso chiunque, ma attraverso persone da Lui prescelte. Se non tor­
niamo a capire questo, non potrà compiersi alcun rinnovamento della Chiesa. È in gioco, 
infatti, un vecchio principio della storia della salvezza, che vale anche oggi»48.

Non si sottolineerà mai abbastanza l’importanza della Chiesa come luogo dove poter 
incontrare il Dio di Gesù Cristo. Ripeto: il Dio di Gesù Cristo, e non troppe altre cose.

Cito ancora Ratzinger: «Se consideriamo bene il messaggio cristiano, non parliamo di 
molte cose. 11 messaggio cristiano è in realtà molto semplice. Parliamo di Dio e dell’uomo, 
e così diciamo tutto»49.

La comunità che si rinchiude su se stessa quale gruppo intimistico e autoreferenziale, 
quale comunità psichica, non può essere questo luogo. La comunità stregata dal modello 
degli entusiasti di Corinto, con tutta la loro autosufficienza e supponenza, non può essere 
questo luogo.

La missione deve pertanto cominciare dalla Chiesa stessa, dalla sua conversione, dal­
l’approfondimento e dal modellamento sulla communio trinitaria. La questione è, in ultima 
analisi, se le nostre Chiese siano quel luogo peculiare, aH'intemo della storia della salvezza, 
dove Dio si fa incontrare. Il problema è alla fin fine la quaestio Dei. Lohfink racconta di 
essere stato impressionato dalla vicenda della giornalista Vilma Sturm la quale, dopo un pas­
sato cattolico, smarrì la fede e lasciò scritto nella sua autobiografia che Dio «mai e in nes­
sun luogo si lascia incontrare». Perché mai la Chiesa non venne percepita dalla Sturm come 
luogo della concreta vicinanza di Dio? E forse solo una questione di linguaggio per cui le 
vecchie formule non sono più capite ed hanno bisogno di traduzione? Commenta Lohfink, 
che confessa di essere stato in un primo tempo suggestionato da quest'ultima prospettiva: 
«A che serve “tradurre”, se manca la riva a cui il traghetto possa attraccare?... Nella storia 
della Chiesa non c’è mai stato tanto insegnamento religioso e una così ben organizzata for­
mazione per adulti come attualmente in Germania. Eppure l’“assenza di luogo” per l’espe­
rienza cristiana continua ad acuirsi»50.

4. Alcune avvertenze teologico-pastorali

/. Lo stile della missione
Trovo molto significativo che il documento C.E.l. Comunicare il Vangelo in un mondo 

che cambia dedichi molte pagine a raccontare il modo con cui Gesù compì la sua missione 
con l’evidente scopo di evidenziare lo stile missionario della Chiesa. Spigolo qua e là qual­
che affermazione. La missione della Chiesa dev’essere conforme a quella del Servo di Dio 
di cui essa stessa è serva (n. 10). Gesù scelse per la sua missione la via della kenosi, del­
l’abbassamento, dell’umiltà, tanto che «l’umiltà è il tratto più caratteristico dell’amore di 
Dio rivelato dall’Inviato del Padre» (n. 14). In Gesù, Iddio si è comunicato attraverso una 
profonda condivisione dell’esperienza umana (n. 14). L’evangelizzazione può avvenire solo 
seguendo lo stile del Signore Gesù (n. 33). La Chiesa non potrà seguire altra via che quella 
della kenosi per rivelare al mondo il Servo del Signore (n. 63). La Chiesa, umile e serva, 
scende accanto agli uomini e soffre con loro in ogni loro debolezza (n. 64). In Appendice, il 
Documento invita ad «una vera conversione pastorale».

Nuova retorica, o un programma che impone delle serie revisioni pastorali? Che cosa 
richiede che si modifichi nella nostra prassi l’ottemperanza a queste indicazioni?

" G. Lohfink. o.c.. 8.
" J. Ratzinger, o.c., 516 (/.c„ 1619 - N.d.R\.
” G. Lohfink. o.c., 362.



1312 Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti

A mio parere c’è troppo trionfalismo e spettacolarismo, liturgico e non. Vi confesso che 
sono letteralmente scandalizzato da certe Messe, soprattutto televisive. Ma da quando in qua 
l’Eucaristia è diventata uno spettacolo, una stilata di moda ecclesiastica, un insieme etero­
geneo di azioni che a tutt’altro invitano che al senso della trascendenza? Basta con l’auto- 
celebrazione! Si mediti ciò che il Card. Ratzinger ha ripetutamente affermato. Si leggano le 
indicazioni del documento C.E.I. per il prossimo decennio che invita a ritrovare il vero 
senso della liturgia, senza tornare a desueti formalismi e senza ricorrere ad ingenui spetta- 
colarismi che interdicono di cogliere l’evento sacramentale (cfr. nn. 47ss.). Insomma una 
liturgia che sia nel contempo seria, semplice e bella, veicolo del mistero (n. 49).

2. La missione comincia dalla Chiesa
Confesso di nutrire qualche apprensione nei confronti della preparazione alla Missione 

diocesana. Intravedo un rischio: che la missione, l’evangelizzazione, nuova o non nuova, 
concerna gli altri, i lontani, i non praticanti, comunque li si voglia chiamare. Giusta preoc­
cupazione quella degli altri, ma non sarebbe necessario innanzi tutto ripartire da noi stessi, 
dal nostro essere Chiesa per domandarci se esso è. o perlomeno cerca di essere, il luogo 
dove il Dio trinitario si fa incontrare? dove le persone sono accolte con proposte significa­
tive? dove abbiamo qualcosa da dire, da condividere, da sperimentare assieme? Ecco che 
allora si affaccia la necessità di affrontare il tema della missione della Chiesa non solo verso 
il mondo, ma anche verso se stessa. Non si dimentichi, e il Papa ce lo ha ricordato con le 
sue oltre cento richieste di perdono, che non solo la Chiesa è nel mondo, ma che anche il 
mondo, nel senso della mondanità, è nella Chiesa. Anche la Chiesa può essere piena di idoli. 
Di conseguenza la missione ha anche come suo destinatario “il mondo nella Chiesa”. Ogni 
autentica conversione comincia col riconoscere e stigmatizzare i nostri idoli, col riconoscere 
quanto di non evangelico si può infiltrare nel nostro parlare, nel nostro agire, nel nostro cele­
brare, nelle nostre scelte, ecc.

È sensato ritenere che il primo problema su cui oggi è necessario interrogarci è la comu­
nità cristiana. Tempo fa, in un incontro con non credenti, dopo che il Vescovo presente aveva 
dichiarato di voler evangelizzare i non credenti, un signore si alzò dicendo che la sola dif­
ferenza che aveva constatato fra sé e i suoi amici cristiani era che questi andavano a Messa 
ed erano un po’ più amici dei preti. E allora, che senso aveva rivolgersi a lui perché diven­
tasse cristiano, visto che avrebbe dovuto cambiare così poco la sua vita? Enzo Bianchi, che 
era presente all’incontro, commenta: «Alla fin fine la Chiesa non chiede alla gente di con­
vertirsi, ma solo di andare a Messa la domenica, e di lasciare dipendere la propria forma­
zione da ciò che il parroco dice, e in particolare di conformarsi alla morale sessuale da lui 
predicata. Su tutto il resto lascia la massima libertà. Per esempio, avete mai incontrato un 
prete che vi abbia invitato a condividere i vostri beni?»51.

3. Gli amici e gli ospiti, i convinti e i simpatizzanti
Con questo paragrafo entro in delicate questioni pastorali che affliggono un po' tutti 

quanti e che non di rado sono causa delle nostre frustrazioni e della nostra rassegnazione 
pastorale. Se le tendenze già in atto continueranno o addirittura si intensificheranno nel 
futuro, assisteremo ad un profondo cambiamento della forma esterna sociale della Chiesa in 
una società in preda a quei cambiamenti radicali, che sono oramai noti a tutti, e che toccano 
anche la sfera delle persuasioni etico-religiose, dei comportamenti, dei punti di riferimento, 
ecc. Scrive Ratzinger: «Di sicuro la Chiesa non ha ancora effettuato sino in fondo il balzo 
nel presente. Il grande compito che ci attende è quello di riempire di esperienza di vita le

" Il Foglio, n. 283, luglio 2001. Cfr. anche J. Ratzinger che pone come primo dei quattro contenuti della 
nuova evangelizzazione la conversione |/.< „ I6l6s. - N.dR\.



Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti 1313

vecchie, grandi parole della tradizione... Abbiamo ancora molto da fare da questo punto di 
vista»”, Si tratta di riscoprire «la capacità tipica di ogni organismo vivente di dirsi in 
maniera nuova e ripristinare un dialogo col presente»53. Negli ambienti ecclesiastici si suole 
agitare in questo contesto lo spettro della carenza di preti. E un problema serio, che però va 
relativizzato se è vero quanto dicono diversi osservatori secondo i quali in un futuro pros­
simo il problema non sarà tanto la mancanza di preti, quanto piuttosto la mancanza di 
fedeli!54. E poi, rispetto ai praticanti di oggi, i preti sono poi così scarsi? Per dirla in termini 
alquanto semplificatori, è da prevedere che in futuro ci saranno due categorie principali di 
persone con cui l’azione pastorale dovrà fare i conti: il gruppo dei credenti convinti, e il 
gruppo degli indifferenti che potrebbero anche essere dei simpatizzanti per ragioni talora 
molto diverse. 11 gruppo dei credenti convinti sarà composto da coloro che si professeranno 
cristiani in base a motivazioni e decisioni personali, e ciò con ogni probabilità sarà il caso 
di una minoranza. La Chiesa non morirà, ma molte istituzioni finiranno. Ci si può doman­
dare se il tramonto della figura sociale della Chiesa che noi conosciamo e alla quale siamo 
probabilmente affezionati, sia una disgrazia o non possa essere paradossalmente una chance. 
Se ci saranno persone, anche ridotte di numero, che cercheranno di seguire Gesù Cristo in 
modo autentico, e senza compromessi prenderanno sul serio il Vangelo, ciò non sarà pro­
priamente una disgrazia. Volenti o nolenti, con ogni probabilità diventeremo una Chiesa di 
diaspora, in una società sempre più indifferente o interessata ad altre cose. Ciò si sta già veri­
ficando in alcune parti dell'Europa e l’Italia è Europa. Qualcuno ipotizza che ci ritroveremo 
in una situazione simile a quella dei primi secoli del Cristianesimo. Ciò potrebbe anche pro­
vocare un'introversione autoreferenziale, una ossessiva fissazione identitaria, ma non neces­
sariamente. Quando si incontrano determinati gruppi motivati, sereni, non fanatici, ciò 
infonde speranza. Invece di piangere sul bel tempo antico (!) sarebbe più utile lavorare con 
intelligenza e fantasia per trovare parole e riti più autentici, cioè più veri, più belli, più 
radiosi, ecc. Bisognerà vincere pigrizia e inerzia e pensare a tante cose per tempo affinché 
il futuro non ci trovi troppo disarmati, memori di quanto diceva Leon Bloy: «Le riforme 
nella Chiesa avvengono in due modi: o mediante lo Spirito Santo, oppure tramite i Cosac­
chi. Nella maggior parte dei casi tramite i Cosacchi!»55.

Tutte le persone pastoralmente impegnate, soprattutto i preti, debbono però anche fare 
i conti con un’altra categoria di persone che vorrei chiamare “i simpatizzanti”, memore di 
un’osservazione dell’ex Maestro Generale dei Domenicani, T. Radcliffe, secondo il quale 
l’Occidente starebbe vivendo un periodo di ateismo amichevole nei confronti della reli­
gione, di una religione alla quale si chiede soprattutto il soddisfacimento dei propri bisogni, 
la liberazione dal demone dell’ansia e dell’insicurezza, ecc. È più che mai attuale la nota 
distinzione tra fede e religione, anche se nessuno sa con precisione dove finisca l’una e 
cominci l'altra. Sta di fatto che molta gente chiede alla Chiesa una specie di assistenza 
e di assicurazione di base in ambito religioso. Può essere interessante cercare di capire 
quale volto di Dio o del divino soggiaccia a simili richieste. Sta di fatto che vogliono da 
noi benedizioni e ritualità in determinate circostanze della vita, dei servizi religiosi per 
accompagnare le fasi di passaggio importanti della vita (nascita, matrimonio, morte, ecc.). 
Cosa deve fare la Chiesa, accettare o rifiutare queste persone? Innanzi tutto bisognerebbe 
essere cauti nel caratterizzare queste persone come dei pagani56. Per il fatto stesso che 
di tanto in tanto si rivolgono alla Chiesa, anche se non intendono impegnarsi al suo interno, 
e anche se le motivazioni sono disparatissime, potrebbero forse essere dei simpatizzanti

” J. Ratzinger, Dio e il mondo, o.c., 23.
“ Ivi. 407.
“ Cfr. G. Greshake. Priester sein... o.c., 225.
” Cit. in G. Greshake. Priester sciti..., o.c., 184.
* Cfr. H. Simon. Vers une France payenne?, Cana. Parigi 1999.



1314 Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti

(cfr. Atti degli Apostoli), intendendo con ciò una categoria molto differenziata al suo interno. 
Cautela ci vuole e soprattutto capacità di ospitalità e di accoglienza, memori del fatto che 
Gesù non prevedeva una Chiesa di perfetti, una specie di setta religiosa di eletti alla Qum- 
ran. La sindrome dell’eletto è assai pericolosa! Drewermann insegna! È interessante osser­
vare le persone che ricercavano Gesù e il motivo per cui lo facevano: per ottenere la guari­
gione (talora in forma quasi magica, cfr. Me 5,30), per essere saziati, per farsi benedire 
(imporre le mani), per provare delle sensazioni, per ascoltare le sue parole, e talora per 
seguirlo (occasionalmente o per sempre). Questa tipologia caratterizzava la compagnia di 
Gesù, allora, ma anche oggi. Gesù non ha voluto spezzare la canna incrinata né spegnere il 
lucignolo fumigante. Sa che col buon seme crescerà nella sua comunità anche ogni sorta di 
erbe. La gente che si accostava a Gesù e oggi si accosta alla Chiesa cerca una certa rassicu­
razione, dal momento che non può dominare totalmente la sua fragilità. In relazione alla 
situazione contemporanea così si esprime M. Kehl: «Essi vorrebbero in tal modo - teologi­
camente parlando - accertarsi della benedizione di Dio per la loro vita, di un Dio che per 
loro è ampiamente estraneo, dal quale però sperano vagamente che in qualche modo diventi 
una potenza che protegga la loro vita e quella dei loro figli. E per l’autorizzazione di questa 
speranza ci stanno secondo loro la Chiesa e proprio anche i suoi preti»57. La Chiesa deve 
amichevolmente fare i conti con queste persone. Ma come? Esse si rivolgono al prete prin­
cipalmente come all’uomo del sacro. E tutti noi sappiamo che il sacro presenta dei tratti 
ambivalenti, è un mysterium tremendum et fascinosum (Rudolf Ott), forza benefica e distrut­
tiva che può sfociare nella trascendenza, ma anche in forme magiche arcaiche. Il bisogno di 
fare esperienza del sacro è profondamente radicato nell’uomo (cfr. le proteste di U. Galim­
berti che accusa la Chiesa di non occuparsi più del sacro, ragione per cui esso, non più addo­
mesticato e gestito, sfocia in gesti altamente distruttivi). È pure risaputo, come osserva M. 
Gauchet, che «il declino della religione si paga con la difficoltà di essere se stessi». A noi 
non è lecito ignorare le persone che vengono per cercare benedizioni e ritualità anche per­
ché altrimenti lo spazio del sacro potrebbe essere occupato prepotentemente da forze esote­
riche, neopagane, superstiziose, ecc., e non aprirsi al suo vero compimento in Gesù Cristo. 
La cosa si fa delicata, soprattutto in riferimento al prete, che sa di essere ministro della 
nuova alleanza, del nuovo culto in spirito e verità, che il sacro non è una forza magica, ecc. 
Sono rimasto colpito nel leggere l’affermazione di un teologo moderatamente progressista 
il quale scrive: «L’essere rappresentante del sacro in una società largamente secolarizzata... 
appartiene perciò all’essenziale compito del prete, il quale in quanto “uomo di Dio” (cfr. 
ITm 6,11; 2Tm 3,17) a questo è chiamato, essere, come Gesù Cristo, testimone del divino 
nel mondo»5*. Egli poi però precisa: il prete dev’essere anche a disposizione delle persone 
che cercano il sacro purché sia esclusa ogni confusione con la magia59.

Da questo punto di vista noi siamo pastoralmente sprovveduti anche perché spesso pra­
ticamente siamo davanti all’alternativa: Sacramenti sì - Sacramenti no. Da questa alterna­
tiva bisognerebbe uscire per cercare qualcosa di diverso da offrire ai simpatizzanti o agli 
occasionali in cerca di benedizioni e di ritualità. Una prassi sacramentale indiscriminata (si 
pensi anche solo alla celebrazione di Messe per matrimoni e funerali dove neanche uno ti 
risponde "amen", salvo poi precipitarsi quasi tutti alla Comunione!) è un intollerabile abuso 
che discredita cinicamente i Sacramenti e ne perverte il significato. Così il proliferare di 
Messe per soddisfare la devozione del prete o dei fedeli! Se è vero, ma non so se lo sia, che 
il 90% delle coppie non sono per l’indissolubilità del matrimonio, il che rende invalido il 
matrimonio sacramentale, pensate quali commedie celebriamo regolarmente nelle nostre 
chiese. E allora che fare? Rigidità oppure tolleranza con cattiva coscienza?

” M. Kehl, cit. da G. Greshake. Priester sein..., o.c. .233.
* G. Greshake. Priester sein..., o.c., 268.
" Ivi, 268.



Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti 1315

La soluzione, a mio parere, non sta nel cacciare via le persone che si rivolgono alla 
Chiesa. La soluzione sta nell’abbandonare l’odierna alternativa (Sacramenti sì - Sacramenti 
no) creando forme alternative ai Sacramenti (cfr. Giappone). Ad esempio: festa di benedi­
zione del neonato, festa dei bambini accolti dalla comunità come potenziali membra future, 
qualcosa di analogo per l’adolescenza, ecc. (Jugendweihe a Erfurt). La società civile pos­
siede diverse forme di ritualità, ad es. quella sportiva. Queste iniziative alternative solo in 
piccola parte possono essere intraprese dal singolo prete, perché ciò gli creerebbe odiosità e 
incomprensioni. Bisognerebbe agire a livello regionale o centrale e trovare il coraggio di 
sperimentare qualcosa. Karl Rahner parlava del “tuziorismo del rischio” (Tutiorismus des 
Wagnisses). Cercare nuove strade per andare incontro alla gente, offrire dei cammini di fede 
differenziati, apprestare dei luoghi per esperienze significative, uscire dagli spazi ecclesiali 
protetti e monotonamente e noiosamente ripetitivi, farsi tutto a tutti per portarli a Gesù Cri­
sto, anche se il cammino può essere piuttosto lungo e il metodo alla “testimoni di Geova” 
non è del tutto raccomandabile. Importa essere veramente presenti fra la gente60. Avere 
tempo per la gente: «Gli amanti hanno tempo l’uno per l’altro. Se vogliamo essere buoni con 
una persona, dobbiamo in primo luogo avere tempo per essa, dobbiamo regalarle qualche 
po’ del nostro cosiddetto “tempo prezioso”. Così comincia anche ogni pratica pastorale»61. 
Bisognerebbe studiare e proporre dei cammini differenziati in una società sempre più diffe­
renziata. Proporre una vita cristiana vivibile, una vita cristiana come un “processo” in cui si 
rinuncia al “tutto e subito”, e non si pretende da nessuno l’impossibile, o la stessa cosa da 
tutti, col pericolo di scoraggiamento, ma anche di ricadute lassiste. Una vita cristiana vivi­
bile perché consapevole delle possibili variazioni storiche e culturali, che noi conosciamo 
oggi nella loro grande varietà di espressione e che non necessariamente sono sinonimi di 
soggettivismo o di arbitrarietà “.

Ci sono anche molti spazi nei quali una discreta, ma autentica presenza evangelizzatrice 
potrebbe essere significativa (mondo della cultura, dell’espressione artistica, dello spettacolo, 
ecc.). Attenzione a non combattere guerre o battaglie di retroguardia, pensando di essere 
ancora o di poter ritornare ad una situazione di cristianità. Lo storico francese R. Rémond 
afferma che nella Chiesa c’è una grande paura dell’“operazione verità”6'. Ma non solo nella 
Chiesa. Anche nelle profondità della nostra coscienza, dei nostri oscuri desideri, ecc.

Bisognerebbe anche aprire con coraggio il dossier delle questioni che richiedono il 
necessario aggiornamento all’interno della Chiesa. Recentemente G. Colombo ne ha steso 
un elenco provvisorio, ma significativo, che riassumo così: l'unicità del Cristianesimo e il 
valore delle religioni non cristiane; l’al di là di una vita “mutata, ma non tolta”; il rapporto 
tra la liberazione mondana e la salvezza eterna; il senso del corpo e della sessualità in una 
società votata spesso all’edonismo; la malattia sequestrata da una tecnologia presuntuosa; il 
primato pontificio e la conciliarità; la ristrutturazione della Chiesa in seguito al calo dei preti 
e dei religiosi; il rapporto tra la Chiesa e Gesù Cristo; come proporre la radicalità evange­
lica nel mondo di oggi; il rapporto tra carità e contemplazione64. L’elenco può essere facil­
mente ampliato, soprattutto in riferimento all’aiuto da apportare alle famiglie e alle giovani 
generazioni. Si pensi, ad esempio, all’educazione alla libertà, al senso della verità, alla ret­
titudine della coscienza, ai sentimenti, ecc., perché, come già si è fatto osservare, ciò che 
caratterizza l’attuale situazione è appunto «l’emergere dell’individuo con la sua libertà e con 
la sua coscienza»6’. Come aiutare i giovani, e i non più giovani, a farsi delle domande vere?

" Cfr. G. Greshake, Priester sein..., o.c., 273.
61 H. Schurmann. cit. in G. Greshake, Priester sein. .. o.c.. 323.
“ Cfr. il già citato B. Lonergan: «La permanenza del dogma va attribuita a! significato e non alla formula»; 

U metodo in teologia. 341.
M R. Rémond. Le Christianisme en accusation, DDB. Parigi 2000. 109.
61 Ctr. G. Colombo, Un'offerta di cristianesimo adulto e attuale. “Villa Cagnola” n. 40. I/2(X)I.51-53.
“ Cfr. R. Rémond, o.c., 155.



1316 Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti

Si pensi ancora al problema della iniziazione delle giovani generazioni alla vita, alle rela­
zioni, alla sessualità e all’affettività, al senso religioso, alla fede, ecc. Come sarebbe bello 
se le riunioni del Clero, invece di isterilirsi su pseudo-problemi, affrontassero qualcuna delle 
questioni segnalate, giocandosi in prima persona. Forse riusciremmo a ritrovare parole 
nuove (o antiche) con capacità mobilitanti.

E anche uno sforzo di intelligenza è richiesto, dal momento che il documento C.E.l. 
afferma: «Non è affatto elitario chiedere alla comunità uno sforzo di pensiero a partire dal 
Vangelo e dalla storia» (n. 50).

4. Un lucido sguardo sulla situazione
Si tratta di cercare di capire dove siamo e verso dove stiamo andando, con tutti i rischi 

che ciò può comportare"’. In ogni caso però la miopia potrebbe causare dei brutti scherzi, e 
forse dei danni irreparabili. È quasi banale dire che siamo a delle svolte di grande portata 
riguardanti le persone, la società e anche la Chiesa. Anche l’ultimo documento della C.E.l. 
lo riconosce sin dal titolo: Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia. Credo che lo 
storico francese R. Rémond indichi bene la posta in gioco: «... prendere atto de! cambia­
mento fondamentale che è l’emergenza dell’individuo, con la sua libertà e la sua coscienza. 
Non si tornerà più ad una religione della costrizione e dell’obbligazione. I “fedeli”... non si 
riproducono più in modo identico da una generazione all’altra. L’individuo vuole autode- 
terminarsi, col rischio, talora, di perdersi. La Chiesa deve assolutamente prenderne atto. 
Questo cambiamento è senza dubbio molto più importante della scomparsa delle strutture e 
delle istituzioni»67.

Per noi si tratta di gestire bene questa fase ormai avanzata di passaggio.
Purtroppo il nostro paradigma ecclesiale e pastorale è ancora ancorato a modelli del pas­

sato, il che determina dei preti più pensosi e attenti delle crisi: essi talora non credono più 
in ciò che fanno non perché abbiano perso la fede, ma perché il modello nel quale sono inse­
riti per molti versi non funziona più'”'. E in crisi, come già s’è visto, l’attuale pastorale dei 
Sacramenti. Per qualche osservatore la crisi consisterebbe soprattutto nel fatto che la Chiesa 
non risponderebbe ai problemi vitali della gente (senso della vita, ritrovare il centro, una 
religione umanizzante, ecc.), alla quale offrirebbe principalmente prescrizioni morali. 
Dov’è, si domandano parecchi, la buona novella del Padre che ama in modo incondizionato, 
che libera e che fa vivere? La gente ha un grande bisogno di vicinanza, guarigione, prote­
zione rassicurante, una patria del cuore, di Dio. Un parroco d’Oltralpe, dopo anni di mini­
stero, indicava questa strategia: più messaggio di Gesù, più cuore per gli uomini, una Chiesa 
più fraterna, una Chiesa più mistica e terapeutica6’. Anche il documento C.E.l. per il pros­
simo decennio ravvisa 1’esistenza di alcune opportunità per la missione nella cultura con­
temporanea, quali il desiderio di autenticità (n. 37), il desiderio di incontro e di prossimità 
(n. 37), la rinnovata ricerca del senso che è parente dell’esperienza religiosa e può aprire la 
strada all’incontro con Gesù Cristo (n. 38).

1 Vescovi francesi hanno da qualche tempo individuato la ricaduta ecclesiale della situa­
zione culturale contemporanea caratterizzandola come “una crisi generalizzata della tra­
smissione della fede”. Nella loro Lettre aux catholiques de France1", essi suggeriscono di 
lavorare nella direzione indicata da questo interrogativo: quali risorse offre la nostra fede per

“ Cfr. J.-P. Mensior, o.c.. 145-147.
" R. Rémond, Le Christianisme en accusation. o.c., 135. Cfr. anche le osservazioni di J. Bours, cit. in G. Gre­

shake, Priester sein... o.c., 14. e di J.-P. Baoot, Mai piètre breton demande au Papa..., DDB. Parigi 2(XX).
“ Cfr. G. Greshake. Priester sein..., o.c., 30-32. Cfr. J.-P. Mensior, o.c.. 150-167.
" Cfr. L. Rauscheker, Wie aus der krise der Seelsorge herausfìnden?, “Publik-Forum” n. 14/2001, Juli 2001.

Cfr. anche P. A. Sequeri, La qualità spirituale. Piemme, Casale Monferrato 2001.
m Proposer la foi. Lettre aux catholiques de France. Cerf. Parigi 1996.



Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti 1317

affrontare un'incertezza generalizzata? Essi propongono di andare in modo creativo al cuore 
del mistero della fede per verificare dall'interno le capacità inesplorate della nostra fede. Ma 
chi oggi, tra i Vescovi, preti, diaconi, seminaristi, laici, ecc., ha questo sano desiderio crea­
tivo a partire dal centro della propria fede? Per alcuni è più rassicurante un impegno restau­
rativo! Anche il Card. Ratzinger insiste nel dire che «ciò che più conta è... l’essenzializza- 
zione..., concentrarsi sull'essenziale che potrà poi trovare nuovi modi per incarnarsi... In 
questo senso è importante anche un processo di semplificazione che ci consenta di distin­
guere ciò che costituisce la trave portante della nostra dottrina, della nostra fede, ciò che in 
essa ha un valore perenne»7I. Spesso ci si rifugia in quella che un Vescovo tedesco chiama 
"la sindrome dell'ancora” (abbiamo ancora tot cattolici, abbiamo ancora tanti praticanti, 
ecc.). Questo “ancora” si blocca talora sul passato e impedisce una visione prospettica del 
futuro che è invece urgente’2. La sindrome dell'"ancora" non deve in ogni caso impedirci di 
tener conto da un lato dell’indebolirsi della fede e, dall'altro, del fatto che in futuro si sarà 
cristiani per libera decisione, secondo l’antico adagio christianus fit, non nascitur. La fede, 
in futuro, si trasmetterà probabilmente soprattutto, se così mi posso esprimere, per contagio, 
da parte di persone liete di credere, presso le quali la missione non è uno dei tanti doveri da 
compiere, ma un debordamento generoso dell’amore ricevuto da Cristo, che comanda uno 
sguardo d’amore sull'umanità, simile a quello di Gesù. Il documento C.E.I. per il prossimo 
decennio insiste sul fatto che la vita di Gesù è stata buona, bella e beata, una vita che vale 
la pena di vivere (cfr. nn. 20. 21.25. 57). Vogliamo tornare a raccontare Gesù, a farlo cono­
scere e amare?

Invece di assumere toni lamentosi e piagnucolosi, o di vivere col solo scopo di non morire, 
è meglio cercare di decifrare le reali possibilità che oggi emergono per la missione, lascian­
doci sorprendere e anche mettere in questione dalle nuove realtà che facciamo fatica ad inte­
grare. I movimenti ecclesiali, che non si sono irrigiditi ma hanno conservato la freschezza del 
momento della loro nascita, possono avere molto da dire, soprattutto quelli che sanno coniu­
gare le esigenze identitarie e quelle del confronto con altri. La parola "discernimento”, molto 
usata al Convegno ecclesiale di Palermo (1995) e ripresa dal recente documento C.E.I. (n. 34) 
sarebbe da rimettere al posto d’onore: si tratta infatti di articolare il “sì” e il “no”, che appar­
tengono entrambi alla fede cristiana.

Anche il bisogno odierno, riscontrabile anche nei giovani, di identità, va gestito bene. 
Innanzi tutto va capito. Ho trovato di grande interesse le osservazioni di un prete francese, 
appartenente alla mission ouvrière, l’ala marciante e aperta della Chiesa francese. Costui 
dichiara di aver osservato un fenomeno conturbante: le iniziative creative, capaci di mobili­
tare i giovani cattolici, di suscitare vocazioni, ecc., non provenivano dagli ambienti del pro­
gresso e dell’apertura al mondo, bensì da parte di quelle correnti che avevano una forte esi­
genza identitaria. Questo fenomeno obbligò il prete francese a interrogarsi se si era di fronte 
ad una involuzione rispetto ai tempi dei cattolici impegnati aperti al mondo. La risposta è 
che questi ultimi erano saldamente radicati nella tradizione cattolica, avevano ricevuto una 
formazione profonda, avevano dei punti di riferimento e dei savoir-faire e dei savoir-vivre 
che trovavano nella loro tradizione. Ora però non è più così. Per cui. ai nostri giorni, predi­
care l'apertura al mondo accompagnata da una scarsa proposta di fede può avere effetti 
devastanti perché, come dice il documento C.E.I., siamo di fronte al «preoccupante analfa­
betismo religioso della giovani generazioni» (n. 40).

Certo, alcuni atteggiamenti giovanili identitari odierni ci paiono un po' sprovveduti. Per 
questo vanno aiutati a far discernimento, a non confondere le forme esteriori con l'essenza 
del Cristianesimo, a non diventare dei formalisti. Su questo dovrebbero meditare un po' i 
sessantottini attardati nella loro superata lettura della situazione contemporanea!

71 J. Ratzinger. Dio e il mondo, o.c.. 408s.
” Cfr. R. Lettmann, Mit langem Aleni und innerer Kraft. .. in P. Ki.asvogt - R.Lettmann. Priester mu Pro- 

fd. Bonifatius, Paderbom 2000.



1318 Doc umentazione - La Due giorni per i sacerdoti

5. A mo' di conclusione
Un teologo francese si domanda: «Pourquoi le Dieu des catholiques passe-t-il toujours 

aussi mal?». Risponde: perché veniamo da lontano, da un Cristianesimo plurisecolare, 
molto dogmatico e molto ritualizzato. Dobbiamo riscoprire che la proposta cristiana 
dovrebbe essere «une proposition poter vivre»1'. Lo stesso autore, compendiando in una 
frase la sua diagnosi della situazione ecclesiale contemporanea, si esprime così: «Dieu n’est 
pas mort, c'est l’Eglise qui est fatiguée»™. Questa “Chiesa affaticata” deve fermarsi per 
riflettere e per cercare di essere lucida. Innanzi tutto dovrebbe evitare di cadere nel tranello 
di pronunciarsi su tutto e di emettere troppo in fretta valutazioni di ordine morale, quasi che 
questa sua modalità di intervento le consenta di ricuperare quel calo di interesse che la 
società occidentale manifesta nei suoi confronti7'. Paolo De Benedetti ama citare una frase 
che si trova nel Talmud, nel primo trattato sulle benedizioni: «Insegna alla tua lingua a dire: 
non so perché non ti tocchi di essere preso per mentitore»76. Più discrezione, maggior 
ascolto: potrebbe essere un buon programma, anche per combattere l'inflazione delle parole 
e per domandarci: che cosa abbiamo di essenziale da proporre? Ritornare all'essenziale 
(qualcuno, tempo fa, parlò di una “Chiesa obesa” e il Card. Martini sogna una Chiesa “leg­
gera e lieta”), ritornare alla Parola di Dio, potrebbe essere l’urgenza di quest’ora. I Vescovi 
francesi dicono con esemplare chiarezza: «La Chiesa che va alle sorgenti della fede è nello 
stesso tempo una Chiesa che accetta di andare al largo per annunciare il Vangelo»77.

Di due cose è urgente, a mio parere, tener conto. Innanzi tutto, in questo tempo di crisi 
e di indifferenza, è possibile scorgere qua e là delle persone desiderose di ascoltare la fede. 
Se nel 1964 il teologo belga Dondeyne poteva scrivere un saggio intitolato La foi écoute le 
monde, a partire dalla seconda metà degli anni ’80 si può intravedere una certa inversione 
di tendenza, modesta ma promettente, che potrebbe essere descritta come le monde écoute 
la foi. È stato detto che l’uomo dei nostri giorni, come una volta a Delfi, torna a bussare 
alla porta degli dei per autocomprendersi. Però bisogna avere qualcosa di autentico da 
offrire7".

In secondo luogo merita che si presti attenzione a ciò che oggi alcuni dicono affermando 
che la storia è ancora bambina (Le Goff), che il Cristianesimo, rispetto all’evoluzione del­
l’umanità, è appena agli inizi ed è ancora balbettante (Valadier), che siamo solo agli inizi 
dell’era cristiana e che il Vangelo è una parabola ancora inedita dell'eterna fecondità di Dio 
(Card. Lustiger), che la missione è agli inizi (Redemptoris missio). Il giornalista Luigi 
Accattoli ha raccolto queste voci e le ha proposte intelligentemente alla considerazione di 
una Chiesa stanca”.

Non potremo fare tutto, ma possiamo fare delle scelte concrete, possibilmente poche e 
significative, memori di quanto diceva oltre trent’anni fa Rahner: chi insegue tutte le lepri, 
rischia di non acchiapparne nessuna. Bene ha detto il Card. Ratzinger che la domanda fon­
damentale di ogni uomo è come si impari l’arte di vivere: «Evangelizzare vuol dire: ...inse­
gnare l’arte di vivere»"’.

A questa domanda sull’arte di vivere dobbiamo avere una risposta e la risposta è la Per­
sona del Signore.

71 H.-J. Gagey, La nouvelle donne pastorale. Éd. de l'Atelier. Paris 1999, 138.
74 Ivi, 1.35.
” Cfr. Cu. Duquoc, “Je crois en l'Église", Cerf, Paris 1999.
’’ Cfr. ad cs. P. De Benedetti. Quale Dio?. Morcelliana, Brescia 1996, 61.
77 Proposer la foi: Lettre aux catholiques de Plance, o.c., 82.
74 Cfr. A. GeschÉ. // male, .San Paolo, finiscilo Balsamo 1996, 187 188.
" Cfr. L. Accattoli, Cristianesimo alla line? Se guardo ai miei figli secolarizzati dico: siamo agli inizi. “Il 

Regno-attualità” 14/2001, 503-504.
“ J. Ratzinger, La nuova evangelizzazione, o.c.. 505 |/.< „ 1614 - N.d.R.\.



Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti 1319

Per molte altre domande, più o meno essenziali, dobbiamo imparare a convivere con 
esse. A me è sempre sembrato molto bello il consiglio di Rainer Maria Rilke a un giovane 
poeta: «Vorrei pregarla, per quanto posso, di avere pazienza per tutto ciò che non ha trovato 
nel suo cuore una soluzione, di avere care le domande stesse come stanze sigillate o come 
libri scritti in una lingua straniera. Non cerchi per ora le risposte perché per ora non è ancora 
in grado di viverle. E per la verità si tratta di vivere tutto. Viva adesso le domande, forse lei 
comincerà a vivere a poco a poco, in un giorno lontano, aH’interno delle risposte»111.

RIFERIMENTI CULTURALI
PER IL CRISTIANESIMO E PER LA VITA PASTORALE 

NEL CONFRONTO CON LA MODERNITÀ*

prof. Claudio Ciancio

Non nascondo che mi imbarazza parlare di fronte a un pubblico così qualificato dal 
punto di vista spirituale; mi imbarazza parlare di cose che in fondo voi non avete teorizzato 
ma certamente conoscete meglio di me per la vostra pratica quotidiana. Comunque può darsi 
che sia utile, ogni tanto, fare il punto, organizzare anche i frammenti delle impressioni e 
delle esperienze per procedere con più chiarezza. Io spero di portare un piccolissimo con­
tributo a questo e mi scuso, fin d’ora, se sarò inadeguato rispetto al compito grandioso che 
mi è stato richiesto: offrire un affresco delle tendenze culturali del nostro tempo.

Io pensavo di partire, del resto è nel programma di questi due giorni, dalla Lettera 
"Costruire insieme" per sottolineare proprio le pagine che individuano correttamente alcune 
sfide da cui oggi si deve partire. E le sfide sono elencate, direi soprattutto a pag. 46, là dove 
si parla di rottura con la tradizione, di pluralismo, di individualismo, di indifferenza morale 
e sociale. Più in generale, rimando alla pag. 44 in cui si parla di sfida della secolarizzazione, 
dove - giustamente credo - si declina il concetto di secolarizzazione in termini di neopaga­
nesimo. Naturalmente mi rendo conto che su questo tema si possono fare i discorsi più con­
traddittori. più diversi, ma parlando come credente a un pubblico di credenti credo che sia 
opportuno incentrare l'attenzione particolarmente su questo tema della secolarizzazione che, 
dal mio punto di vista, segna nei suoi sviluppi, nelle sue articolazioni, che dirò adesso, il 
panorama culturale del nostro tempo.

Dico subito che se avessi dovuto fare questo discorso vent’anni fa avrei parlato sempli­
cemente di secolarizzazione. Oggi per descrivere con una formula sintetica il panorama cul­
turale del nostro tempo direi che siamo in una situazione di secolarizzazione che cerca di 
superarsi, di oltrepassarsi, senza però riuscire compiutamente a fare ciò. Ecco, la sintesi del 
mio discorso è questa. Cercherò di articolare questa tesi in quattro momenti che prima enun­
cio e poi svilupperò.

Che cosa s’intende per secolarizzazione? Mi scuserete se dirò delle cose che alla mag­
gior parte di voi sono stranote, ma credo che quando si fa un quadro sistematico sia neces­
sario anche richiamare cose molto note.

R. M. Rilke, Briefe un einen jungen Dichter, Frankfurt am Main 1981, 21.
* Il testo, che è tratto dal magnetofono, non è stato rivisto dall'Autore /N dR.I.



1320 Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti

Il primo senso di secolarizzazione è quello di laicizzazione dei beni della Chiesa, inten­
dendo per beni della Chiesa tanto quelli materiali quanto quelli sociali e spirituali.

Il secondo momento è la crisi di questa laicizzazione.
Il terzo momento su cui mi soffermerò è il tentativo, già accennato, di uscire fuori, di 

fuoruscire dall’orizzonte cristiano anche secolarizzato.
E infine toccherò, come quarto momento, il fallimento di questo tentativo di uscire dal­

l’orizzonte cristiano.

1. Secolarizzazione come laicizzazione dei beni della Chiesa

lo credo che la maggior parte di noi siamo convinti che questo processo di secolarizza­
zione ha sicuramente un aspetto positivo, nel senso che la Chiesa si è liberata di ciò che 
aveva acquisito indebitamente. La Chiesa non deve gestire società c cultura, non deve occu­
pare questi spazi ma. per la sua vocazione, deve rapportarsi dialetticamente alla società e 
alla cultura in cui si trova ad operare.

In questo contesto di secolarizzazione avviene il cambiamento del titolare di questi beni 
materiali e spirituali, ma nel primo momento i beni restano gli stessi. Semplicemente c’è un 
trasferimento di titolarità senza mutare la natura dei beni che vengono trasferiti. Ma, certo, 
c’è un aspetto che possiamo dire negativo rispetto alla Chiesa, e consiste nel fatto che in 
alcuni casi questi beni non sono semplicemente trasferiti ma anche trasformati in senso con­
trario e ostile alla Chiesa stessa. Mi ha sempre colpito sapere come la chiesa abbaziale di 
Novalesa, dopo le leggi Siccardi, fu trasformata in sala da ballo. Evidentemente ci fu un’in­
fezione di ostilità esplicita nei confronti della Chiesa in questo processo di secolarizzazione, 
che poteva essere anche giustificato, ma la trasformazione indicava un'intenzione ostile e 
non solamente un trasferimento di proprietà. Lo stesso, se non di più, vale per l’etica e la 
politica, che assumono un connotato ampio, intenzionalmente ostile alla Chiesa. E tuttavia 
l’esito ateo o laicistico di questo trasferimento di titolarità dà luogo, nella prima fase (que­
ste fasi sono distinte temporalmente ma possiamo anche dire che permangono tutte 
insieme), a una cultura laica come cultura alternativa al Cristianesimo, e quindi c’è un’in­
tenzione ostile nei confronti del Cristianesimo, ma con molti contenuti sostanzialmente 
comuni. Ed è per questo che giustamente tutta una stagione della vita della Chiesa - parlo 
dal Concilio in avanti - è stata attenta a un dialogo con il mondo laico, reso possibile dal 
fatto che una serie di contenuti della cultura laica erano contenuti di derivazione cristiana 
sia pure volti o dotati di una veste anticristiana.

Penso anche alla Chiesa torinese, a quel documento importantissimo che è stato la 
"Camminare insieme", reso possibile dal fatto che la secolarizzazione, pur avendo un’im­
pronta espressamente anticristiana, manteneva dei contenuti che costituivano un terreno 
comune, possibile, di incontro tra Cristianesimo e cultura laica.

2. La crisi dei capisaldi della cultura laica

Il secondo momento è quello che segna la crisi di questo tipo di secolarizzazione o lai­
cizzazione di cui ho parlato nel primo momento. E la crisi dei capisaldi della cultura laica che 
è sorta dalla secolarizzazione del Cristianesimo. E un fatto percepito solo negli ultimi anni o 
decenni, ma diventa sempre più evidente che c’è una crisi della cultura laica. I personaggi più 
lucidi - non tutti ma molti, come ad esempio Bobbio - sono perfettamente consapevoli della 
crisi dei capisaldi della cultura laica, che era sorta dal distacco dal Cristianesimo con la tra­
sformazione di contenuti che in buona parte erano radicati nella tradizione cristiana.

Cercherò di esaminare molto brevemente questa crisi dei capisaldi della cultura laica 
articolando la mia analisi in cinque aspetti.



Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti 1321

a) La crisi della cultura laica è in primo luogo crisi del soggetto, vale a dire crisi 
dell’identità del soggetto, della sua libertà, della sua forza, della sua capacità di progettua­
lità. Se si vuole riassumere questa crisi in un’espressione più efficace diciamo che è la crisi 
del padre, del fondamento stabile, del luogo delle norme. Il soggetto diventa sempre più un 
luogo di incrocio, di attraversamento di forze e di linguaggi che non sono propriamente ori­
ginati dal soggetto stesso. Si possono usare certe espressioni di filosofi che mi sono cari per 
dire che il soggetto invece che parlare è parlato, oppure per dire che il soggetto invece che 
pensare è pensato, vale a dire che il soggetto sussiste ma come un luogo in cui emergono gli 
scopi, pensieri, sentimenti, atteggiamenti, convinzioni che non provengono da lui, ma sem­
plicemente trovano espressione incrociandosi in lui. Dunque il soggetto non parla, non 
pensa, non agisce, ma piuttosto è parlato, pensato, agito.

b) La crisi della cultura laica è in un secondo momento la crisi della comunità poli­
tica, vale a dire delle forme di mediazione fra individuo e totalità, è la crisi di quell’idea di 
mediazione perfetta, che è stata prodotta dalla cultura, dall’idea del regno di Dio e che gli 
Stati, in modo più o meno distorto, hanno perseguito. L’individuo è sempre più individuo 
e, paradossalmente, è sempre più massa. E la crisi della comunità politica, dicevo, è crisi 
della mediazione fra individuo e totalità, fra individuo e società perché, invece che media­
zione, c’è una paradossale identità, che però non è mediazione, per cui l’individuo è asso­
lutamente individuo ed è assolutamente maschio. Dico che l’individuo tende ad essere 
assolutamente maschio nel senso che dicevo prima: non pensa in proprio, non agisce in 
proprio, non parla in proprio, ma è parlato, agito, pensato. D’altra parte, però, questo indi­
viduo è lasciato solo, è un atomo sia pure uguale a tutti gli altri atomi. Quello che resta 
come idea di mediazione tra individuo e totalità sociale è soltanto la convinzione iperlibe- 
ristica che gli egoismi si possono autoregolare. E lo stesso vale, in un certo senso, per la 
Comunità Internazionale, naturalmente nel limite di questa convinzione (ma ne parlerò 
dopo) che l’autoregolazione non succede e quindi occorrono interventi violenti per ren­
derla possibile.

c) Terzo aspetto è la crisi dell'idea della storia come progresso. Oggi teorizzazioni 
della storia progresso non se incontrano più, almeno io non ne ho più incontrate da un po’ 
di tempo. La storia appare in una sorta di empasse se non di regresso. Si dispera, nonostante 
certi tentativi un po’ disperati, di far progredire i Paesi poveri e di avvicinare la pace. Al 
fondo di tutti questi movimenti, che ben conosciamo, c’è sostanzialmente una grande dispe­
razione nella possibilità di rimediare la condizione di povertà e di sofferenza della maggior 
parte dei popoli e di riprendere un cammino di progresso nella storia.

d) La crisi della morale laica. Parlando di crisi della morale laica non parlo tanto o 
soltanto di crisi della pratica morale, degli atteggiamenti morali, perché quella è sempre 
stata in crisi. È crisi di convinzione, di fondamenti. La morale laica, privata di un fonda­
mento forte, di un principio assoluto, si riduce ad un’etica utilitaristica, ad un pluralismo di 
valori infondati, o fondati soltanto sul sentimento e come tali non hanno la forza che, per 
definizione, la norma morale deve avere. Se non ha una forza in sé non è una norma morale, 
è una norma giuridica, una norma di prudenza.

e) Ultimo aspetto: siamo di fronte a una crisi del sapere, vale a dire, più precisa- 
mente, a una crisi dell'unità del sapere, che naturalmente è giustificata anche da aspetti 
positivi come l'articolazione, la specializzazione del sapere. Ma certamente una specializ­
zazione e articolazione che portano a una dispersione assoluta e all'incapacità di fare unità. 
Siamo di fronte a una crisi della verità, del concetto di verità come guida del sapere. La 
verità non è più un criterio che guida il sapere e ci sono cadute pericolose anche sul piano 
dell’uso del sapere.

Questo, molto in sintesi, è il secondo momento, quello della crisi dei capisaldi della cul­
tura laica, che era sorta dalla secolarizzazione.



1322 Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti

3. Il tentativo di dare un senso positivo

Anzitutto dobbiamo ricordare che sono momenti che si intrecciano. A questa crisi della 
cultura laica si è tentato e si tenta di dare un senso positivo. La presentazione che ho fatto è 
tutta in negativo e questo carattere di negatività è avvertito da molti laici. Peraltro, invece, 
proprio questa crisi è la condizione di un passaggio a un modo di essere, di pensare a una 
cultura diversa. Si tenta cioè di dare un senso positivo a questa crisi uscendo dai suoi pre­
supposti, che erano questo ateismo, laicismo, questa cultura laica che aveva ancora una certa 
impronta di assolutezza, di verità, di pretesa di contrapporsi, come dotata di ugual forza, alla 
verità cristiana. Allora dall’ateismo e dalla cultura laica si passa al nichilismo e al neopaga­
nesimo, che sono uno sviluppo di queU’ateismo, di quel laicismo che avevano costituito la 
prima reazione anticristiana della secolarizzazione.

Di quale nichilismo parlo. Parlo di un nichilismo che non va confuso con il grande nichi­
lismo ottocentesco, con il nichilismo eroico, che si rapportava al Cristianesimo e si contrap­
poneva credendo di avere la medesima forza. Parlo del nichilismo della banalità. Nichilismo 
banale è il nichilismo del nostro tempo. Nichilismo banale significa un tentativo, tutt’altro 
che eroico, di adattamento alla vita cercando di smussarne, eliminarne le contraddizioni. 
Ecco il nichilismo che si ispira, in una certa misura elaborandolo, a Nietzsche: a un Nietzsche 
del nostro tempo, perché Nietzsche aveva ancora un aspetto eroico, infatti era legato al nichi­
lismo eroico dell’Ottocento. E un nichilismo che consiste in una generica bontà, ragionevo­
lezza, in una convinzione che, eliminando il problema del male e della colpa, si risolvono i 
problemi. I problemi nascono non dal male o dalla colpa, ma dall’aver inventato il male e la 
colpa. Un nichilismo che, talvolta, si ammanta o si esprime in forme di religiosità, di religio­
sità debole si intende. Un nichilismo della quotidianità, deH’adattamento molle alla vita e alle 
sue pieghe. Un nichilismo che pensa sia avvicinabile la fine dei conflitti se non addirittura, 
come si diceva anni fa dopo la caduta del muro di Berlino, sia possibile avvicinarsi alla fine 
della storia. C’è qualcuno che ha pensato che con la caduta del muro di Berlino la storia fosse 
finita, nel senso che non c'è più alcuna meta ulteriore significativa. A questo nichilismo si 
può dare anche il nome di neopaganesimo e, talvolta, è inteso in questo senso prendendo il 
neopaganesimo come politeismo dei valori. Si dice che siamo in un’epoca neopagana perché 
come nel paganesimo c’erano tante divinità, ciascuna con una virtù, intelligenza, principio.... 
così nel nostro tempo c'è un certo politeismo di valori. Come nel Pantheon venivano raccolte 
tutte le divinità del mondo conosciuto, così nella nostra società c’è una specie di Pantheon in 
cui possono convivere pacificamente divinità diverse, cioè principi e valori diversi. Talvolta 
il neopaganesimo viene declinato un po’ diversamente pensando ad una vera e propria difesa 
non tanto della religiosità pagana quanto dell'atteggiamento morale, cioè si pensa al neopa­
ganesimo come effettiva fuoruscita dal Cristianesimo, nel senso del recupero di un atteggia­
mento sostanzialmente stoico di fronte alla vita, senza il carattere arcigno dello stoicismo, ma 
un atteggiamento di accettazione tranquilla e coraggiosa anche della finitezza, della morte. E 
anche significativo come nel nostro tempo ci sia un ritorno considerevole di studi o di inte­
ressi per il mito classico. Le pubblicazioni sul mito sono molto abbondanti e questa è una spia 
del tentativo di uscire dal Cristianesimo e dalla crisi della secolarizzazione cristiana attra­
verso un recupero di certi motivi dell’attività classica.

4. Il fallimento dei tentativi di uscire dalla crisi della cultura laica

Passo al quarto momento per esaminare alcuni aspetti di crisi o fallimento dei tentativi 
fatti per uscire dalla crisi della cultura laica. E riprendo i punti detti sopra.

Il soggetto, che il nichilismo contemporaneo vuole felicemente indebolito, più che adat­
tarsi all'indebolimento tende in molti casi ad esplodere. Il soggetto infatti situato fra un 
indebolimento e un’ipertrofia è un soggetto che non ha più misura e a cui vengono poste 
delle richieste sempre più alte. Si pensi a certi mondi dello spettacolo, dell'industria e anche



Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti 1323

a certi studi professionali a grandissimo livello, dove, mi dicono, non si può fare a meno 
della cocaina, perché le prestazioni sono tali che non si può rispondere ad esse se non assu­
mendo droga. Si tratta di un’ipertrofia spaventosa del soggetto e d’altra parte una conse­
guente distruzione del soggetto stesso, che non riesce a reggere a questa sua dilatazione sre­
golata, a questa sua perdita di centro, di identità, di misura.

La crisi della comunità politica, a cui accennavo e come facilmente vediamo, non trova 
uno sbocco soddisfacente. Si avverte la mancanza di norme adeguate alla vita singola e 
associata ed in fondo è per questo che certi richiami religiosi, certi interventi del Pontefice 
vengono ascoltati e non adottati, ma ascoltati con rispetto perché si avverte che non si hanno 
veramente delle proposte alternative.

In terzo luogo parlavo della crisi del sapere, di un sapere liberato da principi forti, uni­
tari, sistematici, un sapere che fa a meno della verità. Questo è un sapere che si disgrega e 
che viene strumentalizzato, che porta con sé una sfiducia nell’uso della ragione a causa della 
quale poi accade che la suprema razionalità scientifica conviva con l’irrazionalismo più sfre­
nato. Tutto ciò può sembrare una contraddizione. Come mai in un’epoca di estrema espan­
sione della ragione scientifica c’è tanto irrazionalismo? Perché la ragione scientifica è pri­
vata del senso della verità e della fiducia nella ragione. Io credo che un’ipertrofia della 
ragione scientifica, che caratterizza il nostro tempo, abbia portato con sé una eliminazione 
dell’uso della ragione in quei campi o ambiti, che sono maggiormente importanti per 
l’uomo: l’ambito morale, religioso, filosofico. Credo che le più recenti Encicliche del Papa 
e gli ultimi interventi del Card. Ratzinger (penso a quello pubblicato su Micromega del­
l’anno scorso) siano estremamente importanti, e forse sono stati un po’ trascurati all’interno 
della cristianità. La difesa della ragione per non lasciare all’irrazionalità interi campi e interi 
ambiti, quelli fondamentali per la vita dell’uomo come l’ambito tecnico, esistenziale, reli­
gioso... Ci sono teorizzazioni esplicite, soprattutto in campo etico, secondo le quali l’etica 
non ha fondamento, perché fondata semplicemente sull’impulso, sul sentimento, ed è asso­
lutamente ingiustificabile, indiscutibile, non trattabile razionalmente.

Quarto punto. Mi sembra che questo progetto di nichilismo banale, come l’ho chiamato, 
fallisca. Infatti emerge un nichilismo forse più pratico che teorico, di tipo distruttivo e auto­
distruttivo. Penso ai fenomeni di disperazione che caratterizzano la nostra condizione 
sociale, penso al terrorismo che forse non è soltanto figlio del fanatismo, ma del fanatismo 
unito a un clima nichilista che ci attraversa.

* * *

Detto questo molto schematicamente, anticipando il vostro impegno, vediamo come 
forse oggi la fede può rapportarsi a questa situazione. Se la situazione è questa, che cosa ha 
da dire la fede o come si deve muovere la fede in questo contesto? Se la mia diagnosi è giu­
sta, vale a dire se siamo al di là di una semplice secolarizzazione, a me pare che sia impos­
sibile pensare a una ricristianizzazione. Si è ormai troppo lontani dal Cristianesimo e non 
più su un terreno comune, a differenza di quello che accadeva al tempo del Concilio o subito 
dopo. D’altra parte il fatto che questo superamento - abbandono del Cristianesimo e della 
secolarizzazione - non riesca, significa che non vi è ancora, nella nostra cultura, neanche 
una completa estraneità al Cristianesimo. Ora, riflettendo su queste cose, mi chiedevo se 
proprio questa in fondo non sia una situazione paradossalmente privilegiata, nel senso che 
oggi il Cristianesimo si può presentare così come deve essere. Almeno questa è la mia con­
vinzione e scusatemi se - non avendone l'autorità - mi permetto di avanzare qualche tesi 
rispetto alla natura del Cristianesimo e alla sua vocazione. Voglio dire che il Cristianesimo 
si presenta oggi finalmente così come deve essere: discontinuo rispetto al mondo; ma, d'al­
tra parte, non del tutto irriconoscibile. Questa, secondo me, è la situazione privilegiata, per­
ché il Cristianesimo ricupera la sua identità rispetto al mondo e alla cultura, ma d'altra parte 
non è del tutto irriconoscibile.



1324 Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti

Nella prima fase della secolarizzazione l'annuncio poteva presentarsi come integrazione 
o compimento dei valori umani, della cultura umana. Forse era possibile, prima, mostrare 
che Vagape compie l’amore, che la grazia compie la libertà, che la sapienza cristiana com­
pie il sapere, che il regno di Dio è l’esito compiuto dalla giustizia sociale; ora. invece, credo 
che non si possa più dire che la cultura è anonimamente cristiana o cristianizzabile, ma 
invece si debba dire che è una cultura altra, che avverte peraltro la crisi della secolarizza­
zione. In questa situazione io credo che l’annunzio possa presentarsi come risposta non più 
a domande esplicite ma come risposta a domande nascoste. Come sorpresa che risponde ad 
un’attesa profonda ma che resta nascosta, come discorso “altro”, però non insignificante. A 
mio modo di vedere questo vuol dire (è una tesi discutibile, ma le cose generiche vanno bene 
per tutti) che oggi non c’è tanto bisogno di etica ma di un supplemento d’anima. C’è biso­
gno di escatologia e non di etica. Intendo sottolineare che quella escatologica è un’istanza 
che ci propone un’altra giustizia, un'altra verità, un'altra libertà rispetto a quella che ci pos­
sono offrire l’etica, il diritto, la politica, la ragione calcolata. Dire questo significa ricono­
scere, per usare un linguaggio paolino, che etica, politica, sapere appartengono all’ordine 
della legge e cioè sono certamente indispensabili per arginare il male, ma esauriscono le loro 
funzioni nel renderci consapevoli di esso senza poterlo vincere. La legge nasce dal peccato 
e lo manifesta, così come la conoscenza nasce dal disagio e dall’ignoranza dell’uomo e, 
come dice Qoelet, aumenta il dolore. Critica, politica e sapere, in quanto appartengono 
all’ordine della legge, sono una negazione del negativo e non un'affermazione del positivo. 
Questa è la barriera invalicabile, la differenza tra l’ordine etico-culturale e l’ordine escato­
logico. L’ordine escatologico pone il positivo mentre l’etico, la politica, il sapere pongono 
soltanto la negazione senza con ciò portare al positivo.

Naturalmente perciò l’annuncio cristiano può partire di lì, dall’etico, dal politico o dal 
sapere. Li presuppone ma non ha lì il suo contenuto e nemmeno ha il compito di completare 
i contenuti: deve fare un discorso "altro”. L’annuncio cristiano non può più porsi come coro­
namento, completamento, integrazione perché soprattutto oggi si accorge che può parlare, 
può essere significativo soltanto facendo un discorso “altro", nel senso paolino, in contrap­
posizione tra legge e grazia.

Ora credo che si debba constatare con una certa amarezza che l'escatologia continua ad 
avere nella formazione cristiana e nell’annuncio cristiano un posto troppo marginale, sover­
chiato com’è, appunto, dall’etica, dalla sociologia, dalla politica o da altre cose. Ha un posto 
marginale e praticamente avverte o indica semplicemente un aldilà che poco ci riguarda. È 
in fondo, nella cultura del nostro tempo, il tema cristiano più svilito.

Qualche mese fa mi è capitato di sentire una trasmissione televisiva in cui un comico imi­
tava un predicatore apocalittico, che prevedeva la fine del mondo. Questa trasmissione era. a 
mio modo di vedere, tragicomica, ma era comica perché il tema escatologico è così svilito da 
apparire comico. Devo dire, con una certa sorpresa, che non ho trovato reazione alcuna a que­
sto tipo di trasmissione. Se una certa trasmissione televisiva tocca - mi si consenta - qualche 
personaggio ragguardevole della Chiesa allora si levano gli scudi; se si deride l’escatologia è 
una cosa ormai normale. E questo mi fa pensare. Il considerare l’escatologia in questo modo 
credo possa riassumere tutta la vicenda culturale che ho tentato di descrivere. La speranza cri­
stiana, l'escatologia sono state secolarizzate dalla cultura laica. In questo primo momento l’e­
scatologia è stata sostituita dal progresso, dalla storia come progresso quando non addirittura 
dallo Stato perfetto, giusto, e poi ha lasciato un vuoto. Caduti questi miti, questi principi della 
cultura laica è rimasto un vuoto terribile, grandissimo. Resta allora un presente che ha fame 
di futuro ma non ha futuro e di qui, credo, nascano quei fenomeni di ripiegamento, di rinun­
cia, di distruzione e autodistruzione a cui accennavo già prima. Penso a un fenomeno come 
quello degli “squatters", dove il nichilismo, l’assenza di futuro è programmatica. Si 
distrugge perché si sa che il futuro non c’è. Si agisce in un presente senza futuro. Noi cri­
stiani, che abbiamo portato la speranza e l'annuncio del Regno, siamo ovviamente i più 
responsabili in questa situazione, perché non si possono lanciare messaggi senza essere poi



Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti 1325

capaci di sorreggerli. Noi cristiani abbiamo la responsabilità di aver lanciato questi messaggi 
e di non averli testimoniati, di averli nascosti, sviliti. A maggior ragione noi cristiani abbiamo 
il dovere di riproporli oggi, mettendoli in primo piano di fronte al panorama di disperazione 
in cui ci troviamo. Naturalmente per fare questo dobbiamo forse ridurre un’obiezione che tra 
di noi può sorgere facilmente, che predicare l’escatologia è un’evasione. Credo che predicare 
l’escatologia non sia un’evasione ma significhi dare senso alle cose, porre dei segni di anti­
cipazione del Regno, quindi essere concreti. Significa affrettare la venuta del Regno, signi­
fica avere punti di riferimento che illuminino tutto il nostro fare.

Vorrei concludere questo discorso con una citazione di un filosofo ebreo che amo, che 
parla non della fede ma della filosofia, ma ne parla in termini che per me sono di guida, di 
illuminazione e vorrei che i credenti, sostituendo filosofia con fede, dicessero le stesse cose. 
Dice Adorno, nell’opera intitolata "Minima moralia": «La filosofia (potremmo dire la 
fede), è il tentativo di considerare tutte le cose come si presenterebbero dal punto di vista 
della Redenzione».

CONCLUSIONI DEL
CARDINALE ARCIVESCOVO

Carissimi sacerdoti, alla conclusione di questa "Due giorni per i sacerdoti" desi­
dero dire alcune cose riguardanti il Piano Pastorale in generale e fare qualche osser­
vazione su quanto è stato detto in questi giorni. Ricordando anche l'Assemblea del 
Clero, che insieme abbiamo vissuto il 5 dicembre dello scorso anno nel salone del­
l'oratorio sempre qui a Pianezza, nel corso della quale avevo presentato le grandi 
linee del Piano Pastorale, mi sembra opportuno evidenziare quanti sforzi abbiamo 
fatto per la preparazione di questo Piano Pastorale.

Chiediamoci ancora: cos'è un Piano Pastorale? Chiediamocelo ancora perché 
ogni tanto sento ritornare in qualche vostra osservazione l'impressione del disagio 
e della difficoltà che esso comporterebbe.

Ho insistito molto sul tema della "serenità dei sacerdoti" e della "pastorale del 
possibile", proprio per chiarire cos'è e dove incide un Piano Pastorale.

Sono convinto anch'io che alcuni di voi si trovano bene nel lavoro che stanno 
facendo, ma non per questo quanto io chiedo con il nuovo Piano Pastorale deve 
creare disagio, pensando di dover fare o andare chissà dove per poi ritrovarsi al 
punto di partenza.

Il Piano Pastorale è una sollecitazione rivolta a tutti, a me per primo, per 
domandarci se ci troviamo bene in quello che stiamo facendo. Se sì ringraziamo il 
Signore, ma è sufficiente? O non sarà forse il caso che, come dice il Papa nella Let­
tera Apostolica Novo Millennio ineunte, prendiamo il largo, guardiamo oltre, cer­
cando di avvicinare i lontani e annunciando il Vangelo a chi non frequenta i nostri 
ambienti e non ci cerca. Questo è il vero problema. Io non voglio turbare la serenità 
di quei sacerdoti che si trovano bene nel proprio lavoro. Ringrazio il Signore di 
avere preti contenti di quello che fanno. Ma il problema è che noi siamo stati man­
dati a tutti, e il Piano Pastorale è uno sforzo, un tentativo che facciamo per andare 
a tutti. Ecco quindi l'importanza, sottolineata anche da voi, dell'Anno della Spiri-



1326 Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti

tualità, perché prima di tutto dobbiamo credere che Gesù Cristo è l'unico dono che 
abbiamo da offrire agli uomini e alle donne del nostro tempo e proprio l'Anno della 
Spiritualità tende a sollecitare in noi preti, ma anche in tutti i fedeli, la fede, la 
comunione con il Signore: quanto più noi siamo innamorati del Signore e crediamo 
in Lui, tanto più potremo impegnarci nelle diverse iniziative che saranno proposte 
negli anni successivi del Piano Pastorale.

Con quanto ho detto non voglio non riconoscere la legittimità delle obiezioni e 
delle perplessità che sono state sollevate, anche perché un Piano Pastorale non è 
un dogma di fede, ma è un'opzione, una scelta, che quindi può essere discussa. 
Però, proprio perché abbiamo sentito ricordare mons. Mario Operti per il lavoro 
che ha fatto e per il buon ricordo che ha lasciato di sé, e anche per il mistero che il 
Signore ci ha posto davanti con la sua morte, non possiamo non ricordare che lui 
ha fatto più di cento incontri di consultazione, al termine dei quali si è cercato di 
trarre delle conclusioni. A questo punto, non metto in dubbio che restino obiezioni, 
difficoltà, perplessità, ma bisogna riconoscere la collaborazione che è stata instau­
rata e riaffermare che nel Piano Pastorale - proprio perché non cancella la pasto­
rale ordinaria, ma la vivifica - dobbiamo sforzarci di camminare insieme nella 
stessa direzione.

Le obiezioni legittime possono rimanere nel cuore di qualcuno di voi ancora per 
molto tempo, ma è importante che tutti diamo una testimonianza e un segnale di 
comunione, nel Presbiterio e nella Chiesa. E la comunione, come sappiamo, richiede 
anche una convergenza, per cui anche se io singolarmente non fossi del tutto con­
vinto di una certa iniziativa diocesana, devo sforzarmi di partecipare ad essa e pro­
muoverla per un profondo senso di responsabilità che ci richiama al legame che c'è 
tra il Signore, noi preti e coloro ai quali il Signore ci manda, perché noi preti siamo 
strumenti, non padroni delle persone: pur non essendo d'accordo su una cosa, non 
abbiamo il diritto di privare i nostri fedeli di una proposta che in Diocesi viene fatta. 
Del resto, nel mistero della Chiesa una proposta fatta dal Vescovo si suppone che 
abbia anche una grazia particolare, lui stesso non avrà fatto quella proposta da solo, 
ma si sarà certo consultato, e quindi dobbiamo considerare che nella Chiesa la "Mis­
sione" non è un ricupero o un proselitismo di bassa lega, ma è portare il Vangelo di 
Gesù Cristo a tutti.

Chiediamoci adesso: perché nascono i Piani Pastorali?
Quando un Vescovo giunge in una Diocesi ha due strade possibili da intra­

prendere. La prima, anche se io non la condivido, potrebbe essere, semplificando 
molto, questa: gestire da Vescovo ciò che già i preti fanno. Andare ad amministrare 
la Cresima, fare delle inaugurazioni o consacrazioni di chiese, ordinare i diaconi e i 
preti, ossia facendo in Diocesi ciò che gli compete per il suo ministero specifico e 
sostenendo i preti che portano avanti la pastorale quotidiana. Un'altra strada, che 
io, pur nella consapevolezza di potermi sbagliare, sento più corrispondente al man­
dato che ho ricevuto, è questa: fare tutte le cose che ho detto prima, ma doman­
dandosi se c'è un qualcosa che può diventare forza coagulante per un lavoro 
comune tra i preti, i diaconi, i religiosi e le religiose, i fedeli impegnati. Questo qual­
cosa è un Piano Pastorale, ossia una proposta di alcune iniziative straordinarie che 
ci fanno guardare in un'unica direzione. Per questo motivo un Piano Pastorale non 
è un qualcosa su cui riflettere, ma una proposta di iniziative straordinarie per soste­
nere l'ordinario. Sono iniziative che ogni tanto ci fanno stare insieme, sia in piccoli 
gruppi che in grandi assemblee, come segno di una Chiesa che sa trovarsi insieme, 
non per trionfalismo, ma semplicemente per esprimere la gioia di sentirsi discepoli 
del Signore.



Documentazione - La Due giorni per i sacerdoti 1327

Quale sarà il rendiconto finale? Alla fine il Signore che cosa ci domanderà? Ci 
domanderà quanti campi scuola abbiamo fatto? Quante Missioni diocesane 
abbiamo fatto? Quanti mattoni abbiamo messo uno sopra l'altro? O ci domanderà 
se abbiamo portato Lui alla gente che ci era stata affidata?

Ci sarà domandato se abbiamo portato agli uomini e alle donne del nostro 
tempo l'annuncio di Cristo e donato loro la possibilità di incontrarsi con il Signore, 
pur servendoci dei mezzi che ho detto prima: dei campi scuola, dei mattoni, delle 
Missioni diocesane. Considerando quindi le proposte fatte per l'Anno della Spiri­
tualità (ora di Adorazione settimanale, chiesa penitenziale nella Zona, le Lectio per 
l'approfondimento della Lettera Pastorale) troviamo che tutte ci invitano a stare 
davanti a Dio, noi per primi, cari confratelli. Stare davanti a Dio. Cominceremo il 21 
ottobre, e sarà il momento in cui dovremo entusiasmarci nel sentirci insieme cre­
denti in Gesù Cristo e poi cercheremo di capire perché e come negli anni successivi 
ci dedicheremo all'annuncio di Cristo. Da questo discende l'importanza dei diversi 
sussidi che sono stati annunciati per favorire e guidare le diverse iniziative straor­
dinarie che si faranno.

Termino presentandovi la mia speranza.
Che speranza nutro io in questo Piano Pastorale?
Fra dieci anni chi si troverà a discutere cosa fare nella Diocesi di Torino (io, se 

non cambiano il limite dei settantacinque anni, sarò già "fuori corso") si porrà 
ancora lo stesso problema: come annunciare Gesù Cristo oggi.

La mia speranza si esprime in tre modi:
1. che il Piano Pastorale ci aiuti a lavorare insieme, facendo così anche crescere 

la nostra amicizia, il nostro affetto presbiterale, perché lavorando insieme cresce, 
pur nelle differenze e nella dialettica, l'amicizia, e quindi spero che ci troveremo più 
uniti;

2. che questo nostro lavoro sia gradito a Dio. Non lavoriamo per far piacere agli 
uomini, ma per piacere a Dio. E allora se alla fine potremo dire che, con tutte le 
nostre fragilità, debolezze, limiti abbiamo cercato di annunciare il Signore, penso 
che sarà una buona conclusione;

3. che il mondo venga cambiato dal nostro lavoro con la logica evangelica del 
pugno di lievito, del granello di senape. Forse qualcuno dirà: «Povero illuso», ma 
io ho speranza che qualche persona si converta come frutto delle nostre Missioni. 
Ci saranno ragazzi, giovani, sposi, adulti e anziani che, come frutto delle nostre 
Missioni, cambieranno la propria vita.

Davanti a voi sono disarmato e vi dico: «Confratelli, siamo convinti che è l'an­
nuncio del Vangelo il lavoro che il Signore ci domanda?». Il Piano Pastorale, pur 
nelle differenze, nelle sensibilità diverse, nelle paure, non è che un metodo per fare 
questo lavoro, per "costruire insieme" una Chiesa che sia credibile, che sia manife­
stazione del Signore e che sia coraggiosa per confrontarsi con il mondo secolariz­
zato in cui vive, perché abbia fiducia nella potenza dello Spirito che guida, che 
scalda i nostri cuori e ci apre, come dice Gesù, alla comprensione della verità tutta 
intera.



1328 Documentazione • La Due giorni per i sacerdoti

INDICAZIONI OPERATIVE
mons. Giacomo Lanzetti

Il mio pensiero va prima di tutto a don Mario Operti, dal quale ho ereditato numerosi 
appunti sulla Missione, che non saranno mai sufficienti a riempire il vuoto che ha lasciato. 
Non ho la sua competenza né le sue capacità di rendere scientifiche e gioiose le cose facili; 
e tuttavia, con l’impegno massimo di chi prende sul serio la continuità di un'impostazione 
ereditata, cerco di proporre qui le “cose utili” per rendere più sereno il cammino pastorale 
di quest'anno 2001/2002 che, pur nella quotidianità delle iniziative ordinarie, innesta qual­
che iniziativa straordinaria, orientata a portare frutto di una testimonianza visiva di un 
lavoro comune, di un comune impegno.

Certamente ho presenti le vostre domande, che riguardano le iniziative straordinarie, 
chiamate a rivitalizzare la pastorale ordinaria, la visione di Chiesa verso cui si vuole andare, 
il modello di Missione che si vuole avviare. Ho ben presente, anche, il carico di lavoro 
pastorale, di stanchezza, che grava sulle spalle di un Clero mediamente non più giovane. Il 
Cardinale Sepe, nel Convegno di Rimini, ebbe a dire che «la nave dell’umanità sembra muo­
versi senza mete precise, e non sa dove dirigere la prua ... è una stagione di disorientamento 
e ad un tempo di passaggio. Un pianeta infermo, una violenza che non si placa, i giovani 
ovviamente disorientatissimi in un mondo disorientato, e poi la famiglia, l’idea stessa di per­
sona. la giustizia, l'urlo della povertà. La chiave di soluzione - scandisce il Cardinale - sarà 
ancora la Missione e la ricetta, il Vangelo». La Missione sta dentro la pastorale ordinaria 
della comunità, la anima e la qualifica; è il suo dinamismo proprio.

La Missione deve porre, inoltre, a suo fondamento, Gesù Cristo, per far sì che la sua 
presenza viva, accolta con fede, plasmi l'esistenza di ogni credente e di ogni comunità, ren­
dendo la loro testimonianza forte e credibile. Ciò significa, in concreto, stare con Gesù («Li 
chiamò perché stessero con Lui...»); in forza di questo, andare con Lui, andare nel suo nome.

E quanto vogliamo fare nell’Anno della Spiritualità: stare con il Signore rafforza l'an­
dare nel suo nome. Un aspetto ha bisogno dell’altro: chi sta con il Signore va per Lui, e chi 
va veramente nel suo nome è spinto a stare con Lui.

Per questo primo anno. Anno della Spiritualità, chiederci ad ogni sacerdote di puntare su:
1. mettere una base di preghiera, come atteggiamento prezioso per ogni iniziativa («Se 

il Signore non costruisce la città...»);
2. entrare nello spirito della Lettera Pastorale;
3. creare una mentalità diocesana, a cominciare dalla partecipazione all'apertura della 

Missione (domenica 21 ottobre dalle 15 alle 18 al Palavela) e alla Lectio divina di Distretto 
che terrà il Cardinale Arcivescovo.

Ai sacerdoti viene chiesto in particolare di:
- programmare un’ora di adorazione settimanale;
- attivare gruppi di lettura della Lettera pastorale: è essenziale che tutti i Consigli 

Pastorali parrocchiali, i gruppi biblici, i gruppi famiglia, i genitori dei ragazzi del catechi­
smo, e in genere tutti gli operatori pastorali, dedichino del tempo alla lettura in gruppo della 
Lettera;

- rendersi disponibili per il ministero dell’ascolto e della Confessione, nella chiesa 
penitenziale zonale;

- individuare alcuni laici della parrocchia che parteciperanno al breve corso di forma­
zione per gli operatori della Missione, e costituiranno col parroco o l'équipe, o la segrete­
ria, o il comitato parrocchiale per la Missione. Questo corso inizierà in febbraio e sarà a 
livello zonale.

Vengono offerti alcun aiuti:
- schede con tracce per la lettura della Lettera pastorale (il sussidio sarà disponibile per 

il 21 ottobre);



Documentazione • La Due giorni per i sacerdoti 1329

- schede con tracce di adorazione eucaristica, preghiere, liturgie penitenziali (anche 
questo disponibile per il 21 ottobre);

- schede per il corso zonale di operatore della Missione (sei schede per sei incontri: 
disponibili a novembre);

- il “contenuto della Missione” (un testo per i ragazzi, uno per i giovani, uno per gli 
adulti e uno per i pensionati, disponibili dopo Pasqua);

- schede di sperimentazione e iniziative particolari a livello distrettuale, zonale, par­
rocchiale, nel tempo della Missione (anche questi disponibili dopo Pasqua).

Inoltre, in quest’anno, saranno offerte anche delle tracce, nelle chiese penitenziali, per la 
Confessione, il sussidio dell’Avvento e della Quaresima per i giovani e il manifesto del­
l’Anno della Spiritualità.

Si tratta non di un’inondazione di carta, ma di aiuti per rendere meno faticoso e meno 
povero l’avvio del Piano Pastorale. Potrà essere ancora un anno di tutta serenità, con qual­
che iniziativa operosa, per poter avviare nel giugno del 2002 le varie Missioni. Partiamo 
insieme con slancio, dandoci appuntamento per il pomeriggio del 21 ottobre, al Palavela. 
Non scoraggiamoci di fronte alle sfide che ci attendono, e non ammainiamo mai le vele del­
l’entusiasmo e della nostra passione per la vita cristiana.

Per questo Anno della Spiritualità, importante è entrare in comunione fortemente tra di 
noi, sentire queste proposte come nostre proposte; non restiamo prigionieri solo delle nostre 
idee e dei nostri programmi.

Il programma pastorale indica le vie di un nuovo impegno, ed esige innanzi tutto il 
grande dono e compito che è la comunione: su questa base il programma diventa efficace e 
non banale strumento di crescita per la Missione nei prossimi anni.

Non voglio certamente ingannarvi dicendo che lavoreremo di meno, ma certamente saremo 
maggiormente aiutati a lavorare insieme e a confrontare su basi comuni i cammini svolti, nella 
speranza di trovare le soluzioni ai nodi pastorali, che ci interpellano quotidianamente.

Il Signore mi aiuti, in questo mio nuovo compito, a servirvi, ad aiutarvi e a mantenere 
quella gioiosa amicizia che caratterizza i nostri rapporti. Aiutatemi anche voi con la colla­
borazione, il dialogo e la preghiera.

Buona Missione a tutti e buon Anno di Spiritualità!



1330 Documentazione

Un prete torinese che visse il Vangelo della carità: 
il Servo di Dio mons. Adolfo Barberis

Lunedì 24 settembre, 34° anniversario della morte del Servo di Dio mons. Adolfo Barberis, come 
ogni anno vi è stata una celebrazione in Torino, nella chiesa del Gesù, da lui voluta, progettata e 
costruita, dove riposano le sue spoglie mortali.
Pubblichiamo il testo della commemorazione tenuta da don Pier Giuseppe Accornero.

«Anche per voi l’Anno Giubilare evidenzia in modo speciale la necessità di testi­
moniare il Vangelo della carità. Questo, del resto, è nella tradizione della vostra 
Città. Come non ricordare, infatti, i numerosi Santi torinesi che si distinsero nel­
l'eroico esercizio di questa prima e più importante virtù cristiana? La vita di que­
sti vostri conterranei costituisce ancora oggi un valido esempio da seguire.Tra i 
tanti, vorrei ricordare San Callisto Caravario, martire in Cina, originario della 
vostra terra, che ho avuto la gioia di canonizzare il mese scorso. Al servizio dei 
poveri, egli univa l'ansia missionaria, costituendo così un esempio per la vostra 
Comunità diocesana impegnata in un grande sforzo missionario.
Ripenso, poi, con intima commozione alla mia visita a Torino e alla sosta davan­
ti alla Sacra Sindone, che in questo Anno Santo è stata nuovamente esposta alla 
devozione dei fedeli. In questo misterioso specchio del Vangelo è possibile a cia­
scuno scoprire il senso della propria sofferenza come partecipazione a quella di 
Cristo, sorgente di salvezza per l’intera umanità. E non posso, inoltre, non pen­
sare alle Comunità della vostra Diocesi colpite dalla recente alluvione. Rinnovo 
alle popolazioni della vostra Regione e della vicina Valle d’Aosta, duramente pro­
vate, la mia speciale vicinanza e il mio costante ricordo nella preghiera, mentre 
auspico che al più presto tutti possano riprendere una normale vita familiare e 
sociale».

È l'Anno Santo. Sabato 11 novembre 2000, piazza San Pietro. Giovanni Paolo II acco­
glie migliaia di torinesi in pellegrinaggio giubilare. Si è da poco conclusa nella Cattedrale 
di Torino l’ostensione del Giubileo, la più lunga della storia, dal 12 agosto al 22 ottobre, con 
un prolungamento al 29 ottobre per consentire l'afflusso rimasto interrotto per una settima­
na dalla terrificante alluvione del 14-18 che aveva devastato le due Regioni e aveva inter­
rotto i collegamenti con il resto d’Italia. Domenica 1° ottobre - festa di Santa Teresa di Gesù 
Bambino, patrona delle missioni - il Papa aveva canonizzato i primi 120 martiri cinesi tra i 
quali due salesiani: il Vescovo pavese Luigi Versiglia e il sacerdote Callisto Caravario, nato 
a Cuorgnè il 18 giugno 1903, massacrati in Cina il 25 febbraio 1930. All'udienza i torinesi 
sono guidati dall’Arcivescovo Mons. Severino Poletto, non ancora Cardinale: lo è diventa­
to nel “Concistoro dei record’’ il 21-22 febbraio 2001, quando il Papa ha imposto la berret­
ta cardinalizia a 44 Porporati.

In quel discorso wojtyliano c’è la fotografia del Servo di Dio Adolfo Barberis. 
«Ottantatré anni spesi bene», scrive Igino Tubaldo nel succoso libretto "Adolfo Barberis e 
la gioia del cuore". Nasce il 1° giugno 1884 a Torino città - come San Leonardo Murialdo 
( 1828-1900) e i Beati Giuseppe Marcilo ( 1844-1895, che verrà canonizzato il 25 novembre 
2001 a Roma), Federico Albert (1820-1876), Michele Rua (1837-1910) e Pier Giorgio 
Frassati (1901-1925) - ed è chiamato alla Casa del Padre il 24 settembre 1967: spira nella 
sua stanzetta - è la cella di un monaco tanto è povera, disadorna ed essenziale, come è lui 
in tutta la vita - a pochi passi da questa chiesa del Gesù che aveva voluto, progettato ed edi­
ficato come "cuore pulsante” della sua istituzione.



Documentazione 1331

Quella notte buia durata trentanni di un uomo mite, sorridente, irriducibile
Nato in Borgo Vanchiglia, quartiere operaio, figlio di un dentista e di una casalinga, 

secondogenito di quattro tìgli (tre maschi e una femmina), don Barberis testimonia “il 
Vangelo della carità” non solo nelle situazioni liete e ordinarie dell’esistenza di un credente, 
ma soprattutto in maniera eminente in quelle tristi, contrastate e incresciose della sua vita 
sacerdotale di quel periodo buio - come una notte senza stelle né luna -, triste e lunghissimo, 
durato trent’anni: dal 10 agosto 1923 - data della morte del Cardinale Agostino Richelmy, del 
quale era segretario - al 1’8 dicembre 1953, festa deH’lmmacolata, quando la Santa Sede con­
sente al Vescovo di Ivrea Mons. Paolo Rostagno di concedere il riconoscimento canonico alla 
“Congregazione delle Pie Sorelle del Famulato Cristiano”. Tre decenni di morte ecclesiasti­
ca, sociale e civile nei quali questo prete, mite e irriducibile, lieto e costante, dal sorriso cor­
diale e dal buonumore contagioso - faceva i giochi di prestigio come Giovannino Bosco 
divertiva gli amichetti improvvisandosi saltimbanco - deve sopportare l'indifferenza della 
Curia, l’ostilità di alcuni (pochi) sacerdoti, l’incomprensione della Gerarchia, la dura e lunga 
opposizione al “Famulato” del Cardinale Maurilio Fossati - Arcivescovo per ben 34 anni - 
che non si decide ad approvare l’Istituto ma lo fa fare dal Vescovo di un’altra Diocesi: su quel 
territorio, a Rivarolo Canavese, sorge una casa delle suore.

La sua vita si svolge sotto sette Papi - Leone XIII (1878-1903), Pio X (1903-1914), 
Benedetto XV (1914-1922), Pio XI (1922-1939), Pio XII (1939-1958), Giovanni XX11I 
(1958-1963) e Paolo VI (1963-1978) - e sei Arcivescovi: Card. Gaetano Alimonda (1883- 
1891), Mons. Davide Riccardi (1892-1897), Card. Agostino Richelmy (1897-1923). Card. 
Giuseppe Gamba (1923-1929), Card. Maurilio Fossati (1930-1965) e Card. Michele 
Pellegrino (1965-1977). Lui. Adolfo Barberis. un ex potente della Curia che come segreta­
rio assiste Richelmy in due Conclavi - quello che il 3 settembre 1914 elegge Benedetto XV 
(Giacomo della Chiesa) e quello che il 6 febbraio 1922 elegge Pio XI (Achille Ratti) - e che, 
con gli altri conclavisti, riceve la prima benedizione dei nuovi Papi.

Lui che come segretario tiene i contatti dell’Arcivescovo con la Curia Romana e gli altri 
Vescovi, con Casa Savoia e le autorità civili, con il Clero e le Congregazioni religiose. Lui 
che viene a conoscere le questioni più riservate e delicate. Ma non è un curiale burocrate e 
maneggione, bramoso di cariche, potere e titoli. E un sacerdote e un pastore, animato dal 
Vangelo della carità: fa da infermiere al superiore malato, ne raccoglie le confidenze, ne 
diventa erede universale ed esecutore testamentario. Ma il Richelmy aveva lasciato solo 
debiti e buchi che don Barberis tappa con i suoi soldi e rinunciando alla pensione a vita. La 
posizione che occupa suscita rispetto e deferenza, ma anche invidia e gelosia, indifferenza 
e sospetti che si scatenano dopo la morte del Cardinale, e che talora si trasformano in “ven­
dette clericali”. Tubaldo parla, a ragione, di “caccia alle streghe".

Prete della Parola e del Sacramento innamorato del bello, dell’arte, della musica
Ma la sua è una vita pastorale e un’attività apostolica di un sacerdote animato dall’a­

more di Dio e dal servizio ai fratelli. Compie gli studi nei Seminari diocesani: Giaveno, 
Chieri, Facoltà di Torino dove si laurea in Teologia nel 1912. Richelmy lo prende come 
segretario ancora prima di ordinarlo sacerdote il 29 giugno 1907 nella chiesa di Nostra 
Signora del Cenacolo. Celebra la prima Messa il giorno dopo, da solo, nella parrocchia di 
San Carlo nell'omonima piazza-salotto. È tra i fondatori del Pensionato cattolico universi­
tario “Augustinianum” e del Comitato per il trasporto dei pellegrini e dei malati a Lourdes, 
la futura Opera Diocesana Pellegrinaggi.

Autodidatta ed ecclettico, è affascinato dalla bellezza, "proiezione” di Dio. Tiene corsi, 
lezioni e conferenze di Archeologia e Arte sacra nei Seminari e in Istituti. E segretario della 
Commissione diocesana Arte sacra. Progetta opere di rilievo: il santuario della Madonna di 
Lourdes in corso Francia, la chiesa del Patrocinio di San Giuseppe, la facciata della



1332 Documentazione

Cattedrale di Mogadiscio (non eseguita), il restauro di una chiesa di Campigliene nel 
Pinerolese, la chiesa del Gesù, l'ostensorio per i Sacramentini. Eccelle nella pittura: un ricco 
paramentale per il santuario della Consolata e la decorazione della chiesa dei Missionari 
della Consolata. Allo scoppio della prima guerra mondiale si prodiga nell’accoglienza degli 
sfollati e nell’Opera diocesana assistenza ai profughi, è cappellano d'Ospedale e della Croce 
Rossa, è responsabile dell'“Opera del Clero militarizzato”. Assume la direzione e la pro­
prietà, come prestanome del Cardinale, del settimanale "La buona settimana" che diventerà 
l’organo ufficiale della Curia. Si interessa della “Sacra rappresentazione della Passione di 
Gesù" andata in scena allo Stadium di Torino nel 1923. E assistente ecclesiastico degli 
“Operai del Getzemani”, fondati dal torinese Luigi Gedda.

Assolutamente strabiliante la sua attività di predicatore itinerante su e giù per il Piemonte 
e l’Italia, missionario della Parola dal Nord al Sud. Confida: «Quando non predico, la mia 
giornata è senza senso». La "Biografìa documentata” registra in 23 fitte pagine la cronolo­
gia della predicazione a tutte le categorie del Popolo di Dio e sotto tutte le forme, comprese 
le missioni popolari. Contando 50 predicazioni per pagina, fa la bellezza di un totale di 1.150 
e la maggioranza sono da tre a sette giorni. Strettamente collegati sono il ministero della con­
fessione e della riconciliazione, la celebrazione eucaristica e le cerimonie liturgiche, la pre­
ghiera e la recita scrupolosa del Breviario. Più “Vangelo della carità” di così...

Dall’“Uomo dei dolori” della Sindone un conforto ai suoi guai e amarezze
Don Adolfo deve sopportare il supplizio e portare la croce di accuse infamanti e vergo­

gnose da parte di una suora che lo accusa di “molestie e abusi sessuali” che il perito psi­
chiatra del Processo diocesano smantella e qualifica come «frutto di fantasie e menzogne, 
disturbi mentali e di personalità, serio scompenso patologico». Il fatto è tanto più grave se 
si considera che nella lettera del 18 aprile 1931 al Vicario Moniale e Pro Vicario Generale 
- forza delle coincidenze: è un altro Servo di Dio, il cottolenghino mons. Francesco Paleari 
- che questi gira al Cardinale Fossati, la religiosa parla di rapporti sessuali del Barberis con 
varie suore e con lei e, quel che è peggio - perché sarebbe un sacrilegio -, di Confessione e 
assoluzione delle medesime. Tanto che il Cardinale - che pure «ammira il Barberis, il suo 
zelo, l’intelligenza, l’attività e l’acume», come si annota nella “relazione storica” del 
Processo canonico - scrive al Cardinale Raffaele Rossi, Segretario della Congregazione 
Concistoriale: «Comincio a sentire tutto il peso della croce di Torino. Temo debba scoppia­
re un grosso scandalo e mi rincrescerebbe assai se dovesse pubblicarsi nei giorni dell'o- 
stensione della Santa Sindone», che avviene dal 3 al 24 maggio 1931. Del presunto scanda­
lo viene interessato Pio XI che fa ordinare al Cardinale Fossati di «allontanare il Barberis e 
di affidare a un Visitatore tutte le cose». Conclude il perito storico: «Fossati non eseguì il 
comando del Papa e non credette alle accuse della suora».

Arrischio una considerazione che non mi sembra peregrina. Come ho documentato nel 
libro “La Sindone. Storia attualità mistero" (pp. 40-42 e 182-186), don Adolfo è un inna­
morato, un devoto e uno studioso della Sindone. Ha 14 anni quando la vede per la prima volta 
nell’ostensione promossa da Richelmy il 25 maggio-2 giugno 1898 per il matrimonio di 
Vittorio Emanuele III ed Elena di Montenegro. Un'esposizione che accende i fari e le anten­
ne della scienza. L'avvocato Secondo Pia la fotografa per la prima volta e dalle grandi lastre 
- caso unico nella storia - emerge un negativo fotografico in formato naturale che sulla lastra 
si trasforma in un ritratto in positivo. Barberis raccoglie questa confidenza di Richelmy: 
«Molte cose hanno veduto i miei occhi e comprese la mia mente in favore dell’autenticità ma 
ciò che mi persuase di più fu l’impressione e la commozione che mi invase quando toccai e 
baciai il prezioso lino. Impressione simile si può provare solo al contatto con l’Eucaristia».

Alla vigilia della prima guerra mondiale il segretario partecipa alla riposizione del len­
zuolo nei sotterranei di Palazzo Reale, chiuso in una cassaforte circondata dall’amianto in



Documentazione 1333

funzione anti-fuoco, e al ritorno nella Cappella, a guerra finita, il 28 ottobre 1919. Si occu­
pa delle ostensioni indette da Fossati nel 1931 e nel ’33. Per quella del ’31 scrive un'inte­
ressantissima “Guida alla lettura della Sindone", ampliata e integrata per quella del '33 nel 
libretto di 45 pagine "Come si guarda la Sindone". Nel 1937 entra fra i “Cultores Sanctae 
Sindonis”. Nel 1946, insieme a mons. Jose Conino, è presente al ritorno della Sindone dal 
santuario di Montevergine (Avellino) dove era stata riparata nel 1939 per sottrarla ai possi­
bili danni e bombardamenti della seconda guerra mondiale. Lo documentano le fotografie e 
uno scritto alle suore: «Alla stazione fui così privilegiato da prendere sulle spalle la cassa 
che conteneva la reliquia e portarla dal treno all'automobile dell’Arcivescovo. Vi ebbi tutte 
presenti e, come immaginavo me al posto di Nicodemo e degli altri che portavano Gesù al 
sepolcro, così pensavo a voi come alle pie donne. Sapete quanto amo la Sindone. Vogliatele 
bene anche voi e abbiatele grande devozione». Al primo Convegno intemazionale di studi 
nel 1950 interviene con la relazione "Devozione a! volto santo" che sviluppa nel confronto 
tra lo scienziato e l'artista. Nel 1959 è nel Consiglio direttivo del Centro Intemazionale di 
Sindonologia. E uno dei promotori della rivista "Sindon" alla quale collabora con apporti 
scientifici e articoli di divulgazione.

Straordinario il suo interesse, vivissima la sua devozione. Ne parla e ne scrive infinite 
volte. Ebbene, nulla mi toglie dalla testa che sensibile di cuore e delicato di animo, abbia 
più volte riflettuto sulle atroci sofferenze dell’“Uomo dei dolori”: al confronto i suoi guai, 
le sue amarezze, i suoi bocconi amari gli debbono essere sembrati una ben misera cosa. Per 
lui la Sindone è fonte di una robusta e profonda spiritualità. Le sue suore, i numerosissimi 
sacerdoti e Vescovi, le migliaia di ragazze e di coppie di fidanzati che si sono giovati del ser­
vizio del Famulato Cristiano e delle sue opere, ma soprattutto il “sensus fidei", la storia e il 
sentimento popolare hanno restituito a don Adolfo dignità e prestigio, onorabilità e buon 
nome, credibilità e fama di santità che il Processo canonico diocesano - iniziato 1'8 feb­
braio 1995 e chiuso il 4 luglio 1998 dall’Arcivescovo Card. Giovanni Saldarini - ha solo 
documentato e reso pubblici. E la Chiesa torinese si augura che altrettanto avvenga con il 
Processo apostolico per la Beatificazione, aperto a Roma il 4 agosto 1998.

Sognava di andare missionario
Restituirà alla donna la sua dignità

Come è buon costume della santità torinese e subalpina, il “Vangelo della carità” è vita 
e sostanza e non apparenza, fronzoli e proscenio; è vissuto nel silenzio e nell’operosità; è 
testimoniato da un’esistenza cristallina; è arricchito dalla totale fiducia nella Provvidenza 
Divina; è impreziosito dalla preghiera, dalla penitenza e dall’umiliazione di stendere la mano 
per mendicare un po' di legna c di carbone «per riscaldare le figlie» o un po’ di soldi per far 
fronte ai debiti più urgenti e ai creditori più impazienti. Don Barberis porta il cilicio ma fa 
anche del sano sport perché gira regolarmente in bicicletta e pedala di buona lena anche per 
30-40 chilometri per andare a predicare e confessare: non c’era il traffico di oggi ma non c’e­
rano neppure le piste ciclabili. Un “Vangelo della carità" tradotto in una pratica pastorale e in 
un servizio sacerdotale che ha del prodigioso se si guarda alla sua attività di predicatore e 
conferenziere, confessore e direttore di anime, ma anche di uomo che ama le cose belle e la 
natura, l’arte e la musica, l’architettura e la pittura, la cultura e la spiritualità, che ha il culto 
dell’amicizia e che vive in serenità di spirito. Si rimane annichiliti a scorrere le quasi 700 
pagine della “Biografìa documentata. Il Servo di Dio Adolfo Barberis (1884-1967)" curata 
con perizia e scrupolosità da suor Silvana Minetti e pubblicata a Roma nel 2000.

Il “Vangelo della carità” è alla base della sua ansia missionaria che nasce dalla fonda­
zione un secolo fa dell’Istituto Missionario della Consolata. Il “sogno” gli rimane sempre 
nel cuore. Scrive in tempi diversi: «Abituarmi a ogni rudezza onde rompere il corpo alle fati­
che. e così dispormi a sopportare la vita di missione, e poi volarvi. Nessuna ignora che la



1334 Documentazione

mia prima aspirazione sacerdotale fu missionaria, accresciuta dal fatto che nascevano allo­
ra le Missioni della Consolata dal cuore deH’Allamano, dalla mente organizzativa del 
Camisassa e da un impulso quasi prodigioso del Richelmy. L'Allamano mi confortò dicen­
domi che avrei sempre avuto tempo a rifarmi. Da allora sono passati 54 anni e la scintilla, 
rimasta sotto la cenere, non si è mai spenta del tutto. Mi vanto grande amico delle missioni, 
ma dov’è il mio zelo vero, generoso, immolante?».

Da seminarista e da prete sogna di andare in missione, ma il sogno gli è infranto da 
Richelmy che nel 1921 lo invita a occuparsi delle donne più emarginate, sfruttate e umilia­
te: le serve. Anche l’etimologia è espressione di un animo, di una idealità, di uno stile. Si 
chiamano "famule” addette al servizio delle famiglie. Mi piace pensare che nel termine 
"Famulato Cristiano" ci sia un valore aggiunto, una caratterizzazione più alta, un significa­
to più elevato. Egli si impegna a restituire loro la dignità di donne: siano trattate non come 
"serve” ma come “persone di famiglia". L’istituzione che fonda è e deve essere un “famu­
lato cristiano” cioè una “famiglia cristiana” dove le ragazze sono educate, formate e prepa­
rate dal punto di vista morale, spirituale, culturale e professionale. Punta alla moralizzazio­
ne del servizio domestico, come avevano fatto Faà di Bruno e altri preti. La maggioranza 
delle maternità illegittime, fino al 70-75 per cento, avveniva tra le serve: oltre a spazzare la 
casa, lavare, stirare, cucire, cucinare, servire a tavola, sobbarcarsi i lavori più pesanti e umi­
lianti come vuotare i pitali, erano costrette anche a soddisfare le voglie dei “padri e padro­
ni” ricchi, nobili, borghesi. E così le donne, come al solito, pagavano il prezzo più alto e 
rimanevano marchiate per tutta la vita: un figlio che le convenzioni sociali e il perbenismo 
ipocrita qualificavano “bastardo” e “illegittimo". Neppure la Chiesa era immune: i figli ille­
gittimi non potevano entrare in Seminario e diventare sacerdoti.

11 "Vangelo della carità" è azione e contemplazione, è impegno e riflessione, è sogno e 
realtà, è progetto e capacità di realizzazione. Tutto questo si incarna nel Barberis che a buon 
diritto rientra in quella definizione che Giovanni Paolo 11 offre il 25 settembre 1988 quando 
proclama Beato Francesco Faà di Bruno che ha alcuni tratti in comune con Barberis: «Faà di 
Bruno è un segno evidente della vitalità religiosa e spirituale di Torino e del Piemonte che ha 
dato quella schiera di stupende figure di uomini e donne consacrati a Dio e ai fratelli». Il prete 
del sorriso fa parte di questa "schiera". C'è una caratteristica della santità di tutti i tempi e i 
luoghi, ma che è peculiare in terra subalpina: la capacità e la lungimiranza di vedere i pro­
blemi emergenti, di individuare le categorie più colpite, di studiare le soluzioni più opportu­
ne, di approntare le opere più adatte in risposta ai problemi. E la capacità di "leggere i segni 
dei tempi” di roncalliana memoria e di conciliare applicazione ma che risale al Vangelo.

Torino ha prodotto e produce uomini e donne di diversa estrazione sociale, politica, 
ideologica e religiosa che cercano rimedio ai mali, si caricano sulle spalle le sofferenze, le 
frustrazioni, le pene e le ingiustizie degli altri. Molti sono spinti dal comandamento di Gesù: 
«Ama il Signore Dio tuo. Ama il prossimo tuo come te stesso». Sono i “buoni samaritani" 
e i “santi della socialità” che operano con coraggio e dedizione, con meravigliose intuizio­
ni apostoliche e incredibili aperture profetiche, secondo le esigenze delle persone e dei 
tempi. Sanno fare sintesi tra evangelizzazione e promozione umana, tra appello alla con­
versione e assillanti problemi della gente, tra slancio apostolico e soluzioni sociali. E impos­
sibile citare tutti i nomi ne basta qualcuno: Valfrè, Cottolengo, Cafasso, Bosco, Murialdo, 
Caravario, Albert, Faà di Bruno, Allamano, Enrichetta Dominici e Anna Michelotti, Massaja 
e Giulia di Barolo, Pier Giorgio Frassati, don Cesare Bisognin, don Luigi Ciotti, Ernesto 
Olivero e Lia Varesio e un'infinità di altri.

E tra questi un posto di rilievo occupa don Adolfo Barberis che la Chiesa torinese spera 
e chiede - e per questo prega - che possa essere presto iscritto nel “super-registro” del 
Paradiso e in quella "schiera" di Santi c Beati che onorano il nome di Torino e della sua gente.

don Pier Giuseppe Accornero



Documentazione 1335

GIORNATA DEL SEMINARIO
9 dicembre 2001 - II domenica di Avvento

Un vivo ringraziamento a coloro che hanno sostenuto e sostengono il Seminario. Quando 
si sa di una preghiera, ce ne rallegriamo; quando giunge un’offerta, ci sentiamo incoraggiati 
per quanto significa ancor più che per quanto vale. I superiori e i seminaristi si sentono 
confortati nel loro compito. Benediciamo il Signore per il bene che ha ispirato a tanti.

Al Seminario Maggiore i seminaristi sono 32. In media sei soggetti per i sei anni di 
durata del cammino formativo. A questi si aggiungono 8 seminaristi di altre Diocesi piemon­
tesi e africane (noi siamo contenti di fare questa esperienza di fraternità allargata, e la Diocesi 
si può sentire onorata di sostenere anche economicamente il loro cammino formativo).

Al Seminario Minore i seminaristi sono 6 e frequentano le scuole medie superiori. Nei 
locali del Minore è anche presente la propedeutica con 4 giovani (3 torinesi di origine rome­
na e 1 diocesano di Susa). Questi sono ospiti permanenti. Altri nove partecipano a periodi 
residenziali (settimane o mesi) secondo la nuova formula che caratterizza l'attenzione edu­
cativa del Seminario Minore (formula dovuta alla passione educativa di don Marco Arnolfo, 
neo-parroco di Orbassano).

La Giornata del Seminario sia anche una occasione per prendere visione e collaborare 
alle iniziative vocazionali preparate per favorire la risposta pronta e generosa al Signore che 
chiama, e alla Chiesa che aiuta a rispondere.

Infine, mi rivolgo a coloro che non hanno potuto o voluto sostenere il Seminario negli 
scorsi anni. Il Seminario è interessato a capirne i motivi. Se una voce critica ci aiuta a 
migliorarci, la accogliamo molto volentieri. E comunque ascoltiamo tutti con rispetto.

La preghiera per le vocazioni al Ministero Ordinato e alla Vita consacrata salga al 
Signore incessantemente, specie nell’anno che la Diocesi dedica alla preparazione spiritua­
le alla missione, secondo quanto indicato dalla Lettera pastorale “Costruire insieme" del 
Cardinale Arcivescovo.

Anche a nome degli altri superiori dei Seminari, ringrazio di cuore.

Don Sergio Baravalle
Rettore del Seminario Maggiore

Le offerte raccolte a favore del Seminario devono essere versate unicamente a:
AMMINISTRAZIONE GENERALE DEL SEMINARIO
Via XX Settembre n. 83 - 10122 TORINO
Tel. 011.436.10.19 - 011.521.51.90

Ci si può servire del c/c postale n. 21814108 intestato a:
Segreteria Seminario Metropolitano di Torino 
Via XX Settembre n. 83 - 10122 TORINO



1336 Documentazione - Giornata del Seminario

Rendiconto delle offerte relative all'anno 2000-2001

PARROCCHIE

Torino

S. Giovanni Battista-Cattedrale Metropolitana 625.000
Ascensione del Signore 1.500.000
Assunzione di Maria Vergine-Lingotto __
Assunzione di Maria Vergine-Reaglie 255.000
Beata Vergine delle Grazie (Crocetta) 3.000.000
Beati Federico Albert e Clemente Marchisio 
Beato Pier Giorgio Frassati
Gesù Adolescente
Gesù Buon Pastore 700.000
Gesù Cristo Signore __
Gesù Crocifisso e Madonna delle Lacrime __
Gesù Nazareno 1.500.000
Gesù Operaio 1.500.000
Gesù Redentore 500.000
Gesù Salvatore (Falcherà) __
Gran Madre di Dio 4.500.000
Immacolata Concezione e S. Donato 600.000
Immacolata Concezione e S. Giovanni Battista __
La Pentecoste 700.000
La Visitazione 800.000
Madonna Addolorata (Pilonetto) 300.000
Madonna degli Angeli 400.000
Madonna del Carmine __
Madonna del Pilone 350.000
Madonna del Rosario (Sassi) __
Madonna della Divina Provvidenza 2.500.000
Madonna della Guardia (Borgata Lesna)
Madonna delle Rose
Madonna di Campagna
Madonna di Fatima (Fioccardo)
Madonna di Pompei 1.750.000
Maria Ausiliatrice —
Maria Madre della Chiesa 400.000
Maria Madre di Misericordia —
Maria Regina della Pace —
Maria Regina delle Missioni | .000.000
Maria Speranza Nostra | .750.000
Natale del Signore 2.481.500



Documentazione - Giornata del Seminario 1337

Natività di Maria Vergine (Pozzo Strada)
Nostra Signora del Sacro Cuore di Gesù (Borgata Paradiso)
Nostra Signora del SS. Sacramento
Nostra Signora della Salute
Patrocinio di S. Giuseppe
Risurrezione del Signore
Sacro Cuore di Gesù
Sacro Cuore di Maria
S. Agnese Vergine e Martire
S. Agostino Vescovo
S. Alfonso Maria de’ Liguori
S. Ambrogio Vescovo
S. Anna
S. Antonio Abate
S. Barbara Vergine e Martire
S. Benedetto Abate
S. Bernardino da Siena
S. Carlo Borromeo
S. Caterina da Siena
Santa Croce
S. Dalmazzo Martire
S. Domenico Savio
S. Ermenegildo Re e Martire
Santa Famiglia di Nazaret (Le Vallette)
S. Francesco da Paola
S. Francesco di Sales
S. Gaetano da Thiene (Regio Parco)
S. Giacomo Apostolo (Barca)
S. Gioacchino
S. Giorgio Martire
S. Giovanna d’Arco
S. Giovanni Bosco
S. Giovanni Maria Vianney
S. Giulia Vergine e Martire
S. Giulio d’Orta
S. Giuseppe Benedetto Cottolengo
S. Giuseppe Cafasso
S. Giuseppe Lavoratore (Rebaudengo)
S. Grato in Bertolla
S. Grato in Mongreno
S. Ignazio di Loyola
S. Leonardo Murialdo
S. Luca Evangelista
S. Marco Evangelista
S. Margherita Vergine e Martire
S. Maria di Superga

2.100.000

300.000
500.000

1.560.000

1.300.000

400.000
2.128.000

700.000

500.000
1.000.000
5.000.000

800.000

600.000
2.000.000

755.000
1.200.000

4.000.000
700.000

800.000
500.000

1.719.000
1.020.000
1.000.000

200.000
500.000
500.000

1.500.000
500.000



Documentazione - Giornata del Seminario1338

S. Maria Goretti 1.086.000
S. Massimo Vescovo di Torino 1 .000.000
S. Michele Arcangelo (Snia) —
S. Monica —
S. Nicola Vescovo —
S. Paolo Apostolo 500.000
S. Pellegrino Laziosi —
S. Pietro in Vincoli (Cavoretto) 1 .000.000
S. Pio X (Falcherà) —
S. Remigio Vescovo 400.000
S. Rita da Cascia 1.980.000
S. Rosa da Lima —
S. Secondo Martire 2.000.000
S. Teresa di Gesù Bambino 1 .000.000
S. Tommaso Apostolo 600.000
S. Vincenzo de’ Paoli —
Santi Angeli Custodi 1.600.000
Santi Apostoli 2.000.000
Santi Bernardo e Brigida (Lucento) —
Santi Pietro e Paolo Apostoli —
Santi Vito, Modesto e Crescenzia —
SS. Annunziata —
SS. Nome di Gesù 503.000
SS. Nome di Maria —
Stimmate di S. Francesco d’Assisi 450.000
Trasfigurazione del Signore —
Visitazione di Maria Vergine e S. Barnaba (Mirafiori) 1.500.000

Fuori Torino

Airasca
Ala di Stura
Alpignano:

S. Martino Vescovo
SS. Annunziata

Andezeno
Aramengo
Arignano
Avigliana:

S. Maria Maggiore
Santi Giovanni Battista e Pietro
S. Anna (Drubiaglio)

Balangero
Baldissero Torinese
Balme

500.000

2200.000
227.000

520.000
300.000
200.000

500.000



1339Documentazione - Giornata del Seminario

Barbania 500.000
Beinasco:

S. Giacomo Apostolo —
S. Anna (Borgaretto) —
Gesù Maestro (Fornaci) —

Berzano di San Pietro 500.000
Borgaro Torinese —
Bra:

S. Andrea Apostolo 1.000.000
S. Antonino Martire 5.000.000
S. Giovanni Battista 1.000.000
Assunzione di Maria Vergine (Bandito) —

Brandizzo 500.000
Bruino 860.000
Busano —
Buttigliera Alta:

S. Marco Evangelista —
Sacro Cuore di Gesù (Ferriera) —

Buttigliera d’Asti —
Calasse:

S. Grato Vescovo —
Assunzione di Maria Vergine (Monasterolo Torinese) —

Cambiano —
Candiolo —
Canischio —
Cantoira 100.000
Caramagna Piemonte l.100.000
Carignano 2.150.000
Carmagnola:

Santi Pietro e Paolo Apostoli 3.000.000
Santa Maria di Salsasio (Borgo Salsasio) 3.000.000
S. Bernardo Abate (Borgo San Bernardo) 1.400.000
S. Giovanni Battista (Borgo San Giovanni) —
Santi Michele e Grato (Borgo Santi Michele e Grato) —
Assunzione di Maria Vergine e S. Michele (Casanova) 400.000
S. Luca Evangelista (Vallongo) —

Casalborgone 250.000
Casalgrasso l.100.000
Caselette —
Caselle Torinese:

Santa Maria e S. Giovanni Evangelista —
Nostra Signora del Sacro Cuore di Gesù (Mappano) —

Castagneto Po 250.000
Castagnole Piemonte 1.700.000
Castelnuovo Don Bosco 1.400.000
Castiglione Torinese 900.000



1340 Documentazione - Giornata del Seminario

Cavallerleone
Cavallermaggiore:

S. Maria della Pieve e S. Michele
S. Lorenzo Martire (Foresto)
Maria Madre della Chiesa (Madonna del Pilone)

Cavour
Cercenasco
Ceres
Chialamberto
Chieri:

S. Giacomo Apostolo
S. Giorgio Martire
S. Luigi Gonzaga
S. Maria della Scala
S. Maria Maddalena
Santa Famiglia di Nazaret (Pessione)

Cinzano
Ciriè:

Santi Giovanni Battista e Martino
S. Pietro Apostolo (Devesi)

Coassolo Torinese
Coazze:

S. Maria del Pino
S. Giuseppe (Forno)

Collegno:
S. Chiara Vergine
S. Giuseppe
S. Lorenzo Martire
Madonna dei Poveri (Borgata Paradiso)
Beata Vergine Consolata (Leumann)
S. Massimo Vescovo di Torino (Regina Margherita)
Sacro Cuore di Gesù (Savonera)

Corio:
S. Genesio Martire
S. Grato Vescovo (Benne)

Cumiana:
S. Maria della Motta
S. Maria della Pieve (Pieve)
S. Pietro in Vincoli (Tavernette)

Cuorgnè
Druento
Faule
Favria
Fiano
Forno Canavese

300.000

550.000

346.850
500.000

500.000
100.000

503.000

2.000.000
1.000.000

1 .000.000
600.000

200.000
200.000

500.000

800.000

670.000
400.000

60.000

1.100.000

1.600.000

500.000
500.000



1341Documentazione - Giornata del Seminario

Front 
Garzigliana 
Gassino Torinese:

200.000

Santi Pietro e Paolo Apostoli
S. Michele Arcangelo (Bardassano)
Santi Andrea e Nicola (Bussolino)

Germagnano
Giaveno:

365.000

S. Lorenzo Martire
Beata Vergine Consolata (Ponte Pietra)
S. Giacomo Apostolo (Sala)

Givoletto
Groscavallo
Grosso
Grugliasco:

100.000
250.000

S. Cassiano Martire
S. Francesco d’Assisi
S. Giacomo Apostolo
S. Maria
S. Massimiliano Maria Kolbe
Spirito Santo (Gerbido Torinese)

La Cassa
La Loggia
Lanzo Torinese
Lauriano
Leinì
Lemie
Levone
Lombriasco
Marene
Marentino
Mathi
Mezzenile
Mombello di Torino
Monastero di Lanzo 
Monasterolo di Savigliano 
Moncalieri:

500.000

700.000

1 .000.000

1.200.000

200.000
1 .000.000

100.000

200.000
1 .000.000

1.015.000

120.000
50.000

S. Maria della Scala e S. Egidio
Beato Bernardo di Baden (Borgo Aie)
S. Vincenzo Ferreri (Borgo Mercato)
Nostra Signora delle Vittorie (Borgo San Pietro)
S. Giovanna Antida Thouret (Borgo San Pietro)
S. Matteo Apostolo (Borgo San Pietro)
S. Pietro in Vincoli (Moriondo)
SS. Trinità (Palera)

1.350.000

900.000

1.000.000



1342 Documentazione - Giornata del Seminario

S. Martino Vescovo (Revigliasco Torinese)
S. Maria di Testona (Testona)
S. Maria Goretti (Tetti Piatti)

Moncucco Torinese
Montaldo Torinese
Moretta
Moriondo Torinese
Murello
Nichelino:

Madonna della Fiducia e S. Damiano
Maria Regina Mundi
S. Edoardo Re
SS. Trinità
Visitazione di Maria Vergine (Stupinigi)

Noie
None
Oglianico:

SS. Annunziata e S. Cassiano
S. Francesco d’Assisi (Benne)

Orbassano
Osasio
Pancalieri
Passerano Marmorito
Pavarolo
Pecetto Torinese
Pertusio
Pcssinetto
Pianezza
Pino Torinese:

SS. Annunziata
Beata Vergine delle Grazie (Valle Ceppi) 

Piobesi Torinese
Piossasco:

S. Francesco d’Assisi
Santi Apostoli

Piscina
Poirino:

Beata Vergine Consolata e S. Bartolomeo
S. Maria Maggiore
S. Antonio di Padova (Favari)
Natività di Maria Vergine (Mantechi)

Polonghera
Prascorsano
Pratiglione
Racconigi

200.000 
850.000

200.000
150.000
500.000
300.000

270.000 
I .000.000

1.015.000

1,500.000

250.000

300.000

500.000
100.000

2.000.000

1.150.000
568.000

1.495.000
3.800.000

150.000
50.000

200.000



Documentazione - Giornata del Seminario 1343

Reano
Rivalba
Rivalla di Torino:

Immacolata Concezione di Maria Vergine
Santi Pietro e Andrea Apostoli

Riva presso Chieri
Rivara
Rivarossa
Rivoli:

S. Bartolomeo Apostolo
S. Bernardo Abate
S. Maria della Stella
S. Martino Vescovo
S. Giovanni Bosco (Cascine Vica)
S. Paolo Apostolo (Cascine Vica)
Beata Vergine delle Grazie (Tetti Neirotti)

Robassomero
Rocca Canavese
Rosta
Salassa
San Carlo Canavese
San Colombano Belmonte
San Francesco al Campo
Sanfrè
Sangano
San Gillio
San Maurizio Canavese:

S. Maurizio Martire
SS. Nome di Maria (Ceretta)

San Mauro Torinese:
S. Maria di Pulcherada
S. Benedetto Abate (Oltre Po)
S. Anna (Pescatori)
Sacro Cuore di Gesù e Madonna del Carmine (Sambuy)

San Ponso
San Raffaele Cimena
San Sebastiano da Po
Santena
Savigliano:

S. Andrea Apostolo
S. Giovanni Battista
S. Maria della Pieve
S. Pietro Apostolo
San Salvatore (San Salvatore)

Scalenghe

I .000.000
1.200.000

300.000
2.000.000

500.000
500.000

1.300.000
1 .000.000

350.000
200.000
450.000

700.000

500.000

482.000

100.000

2.000.000

6.100.000
800.000

500.000



Documentazione - Giornata del Seminario1344

Sciolze 500.000
Settimo Torinese:

S. Giuseppe Artigiano 2.000.000
S. Maria Madre della Chiesa 1.065.000
S. Pietro in Vincoli 1.740.000
S. Vincenzo de’ Paoli —
S. Guglielmo Abate (Mezzi Po) —

Sommariva del Bosco —
Trana 350.000
Traves —
Trofarello:

Santi Quirico e Giulitta —
S. Rocco (Valle Sauglio) 600.000

Usseglio 100.000
Val della Torre:

S. Donato Vescovo e Martire 200.000
S. Maria della Spina (Brione) —

Valgioie —
Vallo Torinese 300.000
Valperga —
Varisella 200.000
Vauda Canavese —
Venaria Reale:

Natività di Maria Vergine 1.000.000
S. Francesco d’Assisi 3.000.000
S. Lorenzo Martire (Altessano) —

Vigone 1.900.000
Villafranca Piemonte 1 .000.000
Villanova Canavese 500.000
Villarbasse 800.000
Villastellone 500.000
Vinovo:

S. Bartolomeo Apostolo —
S. Domenico Savio (Garino) —

Virle Piemonte —
Viù:

S. Martino Vescovo 200.000
Santi Giovanni Battista e Sebastiano (Col San Giovanni) —

Volpiano 1.200.000
Volvera 800.000



Documentazione - Giornata del Seminario 1345

CHIESE NON PARROCCHIALI

Torino

Cimitero Monumentale 500.000
Consolata (Santuario) 5.785.000
Corpus Domini 100.000
Cristo Re (Santuario) 170.000
Immacolata Concezione - v. Nizza 47 700.000
N. S. del Suffragio e S. Zita 800.000
N. S. Lourdes (Santuario) 500.000
S. Francesco d'Assisi 172.000
S. Lorenzo (Borse studio Chiavazza/Amedeo) 7.068.000
S. Michele - v. Genova 8 bis 500.000
Santo Natale - c. Francia 168 320.000

Fuori Torino

Avigliana
Madonna dei Laghi (Santuario) 200.000

Buttigliera d’Asti
Frazione Crivello 100.000

Carmagnola
Frazione Motta 136.000

Trana
S. Maria della Stella (Santuario) 700.000

Dalla Esortazione Apostolica Pastores dabo vobis, 60

Il Seminario si presenta come:
- una comunità educativa in cammino: è la comunità promossa dal Vescovo per 

offrire a chi è chiamato dal Signore a servire come gli Apostoli la possibilità di rivi­
vere l’esperienza formativa che il Signore ha riservato ai Dodici;

- una continuazione nella Chiesa della comunità apostolica stretta intorno a 
Gesù, in ascolto della sua Parola, in cammino verso l’esperienza della Pasqua, in 
attesa del dono dello Spirito per la missione;

- un'esperienza originale della vita della Chiesa: in esso il Vescovo si rende 
presente attraverso il ministero del rettore e il servizio di corresponsabilità e di 
comunione da lui animato con gli altri educatori, per la crescita pastorale e apostoli­
ca degli alunni.

È essenziale per la formazione dei candidati al sacerdozio e al ministero pasto­
rale. che per sua natura è ecclesiale, che il Seminario sia sentito non in un modo este­
riore e superficiale, ossia come un semplice luogo di abitazione e di studio, ma in un 
modo interiore e profondo: come una comunità, una comunità specificamente eccle­
siale, una comunità che rivive l’esperienza del gruppo dei Dodici uniti a Gesù.



1346 Documentazione - Giornata del Seminario

COMUNITÀ DI VITA CONSACRATA

Torino

Carmelo del Sacro Cuore - str. Val San Martino 109 200.000
Figlie della Sapienza - Casa Provinciale - v. Migliata 1 1.000.000
Figlie di Maria Ausiliatrice: - Ispettoria Piemontese 500.000

- Ispettoria Maria Mazzarello - Case varie 2.000.000
- v. Cumiana 2 500.000
- p. Maria Ausiliatrice 35 500.000

Figlie di S. Giuseppe 100.000
Missionarie del Sacro Cuore di Gesù - v. Artisti 4 100.000
Monastero Clarisse Cappuccine - v. Card. Maurizio 5 200.000
Monastero della Croce del Buon Pastore - str. Val San Martino 11 200.000
Piccole Serve del Sacro Cuore: - vi. Catone 29 1 .000.000  

- v. delle Orfane 15 200.000
Piccole Sorelle dei Poveri - c. Francia 180 163.000
Povere Figlie di S. Gaetano - Casa Generalizia - v. Giaveno 2 5.000.000
Suore Cappuccine di Madre Rubatto - v. Caluso 18 150.000
Suore Carmelitane di S. Teresa: - Casa Generalizia - c. Picco 104 4.000.000

- Noviziato - str. Val San Martino 48 1.000.000
Suore del Famulato Cristiano - Casa Generalizia - v. Lomellina 44 800.000
Suore della Carità - v. Dina 57 500.000
Suore della Provvidenza - v. Pomba 21 300.000
Suore dell’Immacolata - v. Passalacqua 5 250.000
Suore di Maria SS. Consolatrice: - v. Caprera 46 300.000

- v. Mon falcone 28 600.000
Suore di N. S. dal Ritiro al Cenacolo - p. Gozzano 4 100.000
Suore di S. Giuseppe (Cuneo) - str. Vaipiana 31 100.000
Suore di S. Giuseppe (Torino) - Casa Generalizia - v. Giolitti 29 1.000.000
Suore di S. Giuseppe Benedetto Cottolengo:

- Casa Provinciale - v. Cottolengo 14 2 000 000
- Comunità Madonna delle Grazie - v. Cottolengo 14 100 000

Suore Domenicane di S. Caterina da Siena - v. Villa della Regina 19 1.000.000
Suore Missionarie dell’Immacolata Regina della Pace 2 000 000
Suore Murialdine di S. Giuseppe - p. Chiesa della Salute 17 50.000



Documentazione - Giornata del Seminario 1347

Fuori Torino

Borgaro Torinese
Suore della Carità di S. Giovanna Antida - Casa Provinciale

Bra
Monastero Suore Clarisse

Ceres
Suore della Carità di S. Giovanna Antida

Chieri
Monastero Suore Benedettine

5.000.000

500.000

100.000

400.000
Ciriè

Suore di Carità dell Immacolata Concezione
Grugliasco

Figlie della Carità - Casa di Maria
Suore Missionarie della Consolata

Moncalieri
Carmelo S. Giuseppe
Monastero della Visitazione
Suore Domenicane di S. Tommaso d’Aquino - Testona

Poirino
Suore della Provvidenza-Rosminiane

Rivalba
Figlie di S. Giuseppe

Rivalta di Torino
Orsoline di Gesù

Rivoli
Carmelo B. V. del Carmine

Rocca Canavese
Suore della Carità di S. Giovanna Antida

100.000

500.000
500.000

1 .000.000
2.000.000

200.000

100.000

50.000

40.000

600.000

500.000



1348 Documentazione ■ Giornata del Seminario

OFFERTE VARIE

Americo Silvia 50.000
Arciconfraternita Santi Maurizio e Lazzaro - Torino 10.000.000
Associazione Casa Nostra - Torino 1.000.000
Associazione Salvina Matana 150.000
Barbero Maria 2.000.000
Berardo M. Teresa 1 .000.000
Bertino can. Dante 1 000.000
Borsa Martiri Algeria 6.000.000
Bosco don Eugenio 1 .000.000
Buriasco Alda 300.000
Capucchio Domenica 1.200.000
Casa di Riposo Cottolengo - Bra 200.000
Casa di Riposo Giovanni XXIII - Chieri 800.000
Cassa Diaconi 5.000.000
Coccolo mons. Giovanni 200.000
Conferenza San Vincenzo - Parrocchia Gran Madre Dio - Torino 3.000.000
Dogliani Maria 200.000
Fenoglio Bianciotto Orestina 3.500.000
Gastaldi Sorelle 500.000
Gruppi Volontariato Vincenziano - Torino 500.000
Gruppo Cresima Parrocchia Gesù Nazareno - Torino 300.000
Gutina don Angelo 500.000
Istituto Charitas - Torino 200.000
Istituto Faccio-Frichieri - Carignano 300.000
Istituto Rosmini - Torino 100.000
Maddaleno don Osvaldo 200.000
Mattedi can. Alfonso 330.000
Michelutto Franceschina 2.000.000
Missionari di “La Salette" - Torino 110.000
N.N. 148.000
N.N. 2.000.000
N.N. 29.000.000
N.N. 700.000
Opera Mater et Magistra 1 ,000.000
Ospedale Gradenigo - Torino 500.000
Pasquali Alfredo 3.000.000
Pautasso Piera 5.000.000
Paviolo don Renato 500.000
Pejretti can. Felice 1 .000.000
Peyron Giulia 5.000.000
Serra Club TO 345 5.000.000



Documentazione • Giornata del Seminario

Serra Club TO 677 Augusta Taurinorum
Serra Club TO 748 Lanzo Torinese
Tosco can. Bartolomeo
U.S.M.I. Diocesana
Ufficio Missionario Diocesano
Vallo can. Alfredo

1349

1.500.000
1.200.000
l.000.000

200.000
6.000.000

500.000

N.B. - L'Amministrazione del Seminario si scusa fin d’ora se nell'elencazione delle offerte 
è incorsa in qualche errore od omissione, invitando a darne comunicazione.

Dal Libro Sinodale (n. 42)

Vocazioni e Seminario
La Giornata del Seminario, tradizionalmente fissata nella II Domenica di 

Avvento, deve essere celebrata in tutte le parrocchie (anche in quelle affidate ai 
Religiosi) e nelle chiese normalmente aperte al culto: in quella domenica non è 
difficile collegare con la liturgia l'importante tema della vocazione al presbite­
rato, coniugando anche la richiesta ai fedeli dell'aiuto economico per consenti­
re di poter affrontare con maggiore serenità i pesanti oneri finanziari che 
appaiono sempre più insostenibili.

La Giornata mondiale di preghiera, nella IV domenica di Pasqua - a cui nes- 
sun’altra iniziativa anche degna di nota può essere accostata - è un momento estre­
mamente significativo di coinvolgimento. La preghiera per le vocazioni deve essere 
proporzionata e ci sono dei momenti in cui bisogna pregare di più. La “perseveranza" 
in essa mette alla prova la nostra fiducia e fedeltà, cioè la nostra fede. D’altronde il 
preciso comando di Gesù (Mi 9,38; Le 10,2) non può non trovarci pienamente impe­
gnati ad attuarlo, e sarebbe dannoso dare per scontato che si preghi già abbastanza, 
dal momento che la preghiera è per la Chiesa il mezzo essenziale e primario per otte­
nere la grazia delle chiamate divine.

Tutti, in particolare il mondo della terza età e della malattia, diano fecondità e 
speranza alla propria vita, offrendo preghiera, gioia e sofferenza per le vocazioni.



1350 Documentazione

L’Ecclesiologia del Vaticano II
Sabato 15 settembre, nella Cattedrale di Aversa (CE), si è apeno un Convegno pastorale dioce­
sano con questa lezione magistrale del Cardinale Prefetto della Congregazione per la Dottrina 
della Fede.

Subito dopo la prima guerra mondiale Romano Guardini coniò una formula che diven­
ne poi rapidamente uno slogan nel cattolicesimo tedesco: «Un evento di incalcolabile por­
tata è iniziato: la Chiesa si risveglia nelle anime». Il frutto di questo risveglio è stato il 
Concilio Vaticano 11; esso ha espresso nei suoi documenti, e reso così patrimonio di tutta la 
Chiesa, ciò che in quei quattro decenni pieni di fermento e di speranze - dal 1920 al 1960 - 
era maturato quanto a conoscenza attraverso la fede. Per poter comprendere il Vaticano II è 
dunque necessario gettare uno sguardo a questo periodo e cercare di scoprire, almeno a gran­
di tratti, le linee e le tendenze, che sono confluite nel Concilio. Procederò pertanto presen­
tando dapprima le idee, che furono elaborate in quel periodo, per poi sviluppare gli elementi 
fondamentali della dottrina conciliare sulla Chiesa.

I. La Chiesa come Corpo di Cristo

1. L'immagine del Corpo Mistico
«La Chiesa si risveglia nelle anime». Questa frase di Guardini era stata formulata molto 

consapevolmente, perché proprio in essa apparve che la Chiesa era finalmente riconosciuta 
e sperimentata come qualcosa di interiore, che non sta di fronte a noi come un’istituzione 
qualsiasi, ma che vive in noi stessi.

Se fino ad allora la Chiesa era stata vista soprattutto come struttura e organizzazione, 
ora finalmente sorse la consapevolezza: noi stessi siamo la Chiesa; essa è più di un'orga­
nizzazione: essa è l'organismo dello Spirito Santo, qualcosa di vitale, che afferra noi tutti a 
partire dall'intimo. Questa nuova coscienza di Chiesa trovò la sua espressione linguistica nel 
concetto di “Corpo mistico di Cristo”. In questa formula si esprime un’esperienza nuova e 
liberante di Chiesa, che Guardini, alla fine della sua vita, proprio nell’anno della pubblica­
zione della Costituzione conciliare sulla Chiesa, descrisse ancora una volta cosi: la Chiesa 
«non è un’istituzione immaginata e costruita dagli uomini... ma una realtà vivente... Essa 
vive ancora attraverso il tempo; si sviluppa come tutte le realtà viventi; muta... eppure essa 
è, nella sua realtà più profonda, sempre la stessa e il suo nucleo più intimo è Cristo... Finché 
noi consideriamo la Chiesa solo come un’organizzazione...; come un apparato...; come 
un’associazione... noi non viviamo ancora verso di lei il giusto atteggiamento. Invece essa 
è una realtà vivente, e il nostro rapporto verso di lei deve essere esso pure vita» (La Chiesa 
del Signore, Morcelliana. Brescia 1967, p. 160).

È difficile oggi comunicare l’entusiasmo, la gioia che vi fu allora in questa presa di 
coscienza. Nell'epoca del pensiero liberale, fino alla prima guerra mondiale, la Chiesa cat­
tolica era stata vista come un apparato fossilizzato, che si contrapponeva tenacemente alle 
conquiste dell'epoca moderna. Nella teologia la questione del Primato era stata posta tal­
mente in primo piano, da far apparire la Chiesa essenzialmente come una istituzione cen- 
tralisticamentc articolata, che uno difendeva tenacemente, ma di fronte a cui tuttavia ci si 
poneva in qualche modo solo dall’esterno. Ora diveniva di nuovo chiaro che la Chiesa è 
qualcosa di più. che noi tutti la portiamo avanti nella fede in modo vitale, così come essa 
porta noi. Era divenuto chiaro che essa vive una crescita organica attraverso i secoli, che 
continua anche oggi. Era divenuto chiaro che attraverso di essa rimane attuale il mistero



Documentazione 1351

dell'Incarnazione: Cristo cammina ancora attraverso i tempi. Sicché, se noi ci chiediamo 
quali elementi restano acquisiti da questo primo punto di partenza e quali siano rifluiti nel 
Vaticano II, possiamo rispondere così: il primo aspetto è la definizione cristologica del con­
cetto di Chiesa. J. A. Mòhler, il grande rinnovatore della teologia cattolica dopo la desola­
zione dell'illuminismo, disse una volta: una certa erronea teologia potrebbe essere caricatu­
ralmente sintetizzata in questa frase: «All’inizio Cristo ha fondato la Gerarchia e con ciò ha 
provveduto a sufficienza per la Chiesa fino alla fine dei tempi». Ma a ciò va contrapposto 
che la Chiesa è Corpo mistico, cioè che Cristo è il suo fondamento non passato ma sempre 
nuovo; che Egli non è mai in essa solo il passato, ma sempre e soprattutto il presente e il 
futuro. La Chiesa è la presenza di Cristo: la nostra contemporaneità con Lui e la Sua con­
temporaneità con noi. Essa vive di questo: del fatto che Cristo è presente nei cuori; è di là 
che Egli forma la Sua Chiesa. Perciò la prima parola della Chiesa è Cristo e non se stessa; 
essa è sana nella misura in cui tutta la sua attenzione è rivolta a Lui. Il Vaticano 11 ha collo­
cato questa concezione in modo così grandioso al vertice delle sue considerazioni, che il 
testo fondamentale sulla Chiesa comincia proprio con le parole: Lumen gentium cum sit 
Christus: poiché Cristo è luce del mondo, per questo esiste uno specchio della Sua gloria, la 
Chiesa, che trasmette il Suo splendore. Se uno vuole comprendere rettamente il Vaticano II. 
deve sempre di nuovo cominciare da questa frase iniziale...

In secondo luogo, a partire da questo punto di partenza, si deve stabilire l'aspetto del- 
l’interiorità e quello della natura comunitaria della Chiesa. La Chiesa cresce dall’interno 
all'estemo e non viceversa. Essa significa anzitutto la più intima comunionè con Cristo; essa 
si forma nella vita della preghiera, nella vita sacramentale, negli atteggiamenti fondamenta­
li della fede, della speranza e dell’amore. Così, se qualcuno chiede: cosa devo fare per 
diventare Chiesa e crescere come Chiesa, la risposta non può che essere: devi cercare prima 
di tutto di diventare uno che vive la fede, la speranza, la carità. Ciò che costruisce la Chiesa 
sono la preghiera e la comunione ai Sacramenti, nei quali la preghiera stessa della Chiesa ci 
viene incontro. Quest’estate ho incontrato un parroco, il quale mi ha raccontato che già da 
molti anni non era più sorta nessuna vocazione sacerdotale dalla sua comunità. Che cosa 
avrebbe dovuto dunque fare? Le vocazioni uno non può fabbricarle; solo il Signore può con­
cederle. Tuttavia dovremmo noi restare con le mani in mano? Egli decise di recarsi ogni 
anno, con un pellegrinaggio lungo e faticoso, al santuario mariano di Altotting con questa 
intenzione di preghiera e di invitare tutti coloro che condividevano questa intenzione, al pel­
legrinaggio e alla preghiera comune. Anno dopo anno i partecipanti crebbero di numero e 
quest'anno, finalmente, essi hanno potuto festeggiare, con immensa gioia di tutto il villag­
gio, la prima S. Messa, a memoria d’uomo, di un sacerdote del loro paese...

La Chiesa cresce dal di dentro: questo vuol dirci l'espressione “Corpo di Cristo"; tutta­
via ciò implica immediatamente anche questo altro elemento: Cristo si è costruito un Corpo; 
se voglio trovarlo e farlo mio io sono chiamato a fame parte come un umile membro ma in 
maniera completa, poiché io sono divenuto addirittura un suo membro, un suo organo in 
questo mondo e di conseguenza per l’eternità. L'idea della teologia liberale per cui Gesù 
sarebbe interessante, mentre la Chiesa sarebbe una misera realtà, si differenzia compieta- 
mente da questa presa di coscienza. Cristo si dà solo nel suo Corpo e mai in un mero idea­
le. Ciò vuol dire: si dà insieme con gli altri, nella ininterrotta comunione che attraversa i 
tempi, la quale è questo Suo Corpo. La Chiesa non è un'idea, ma un Corpo, e lo scandalo 
del farsi carne, in cui inciamparono tanti contemporanei di Gesù, continua nella scandalo- 
sità della Chiesa; tuttavia anche a questo proposito vale il detto: «Beato chi non si scanda­
lizza di me».

Questo carattere comunitario della Chiesa significa poi necessariamente il suo caratte­
re di "noi”: essa non è da qualche parte, ma siamo noi stessi a costituirla. Certo, nessuno può 
dire "io sono la Chiesa”; ognuno può e deve dire: “noi siamo la Chiesa". E questo “noi" non 
è, a sua volta, un gruppo che si isola, ma che si mantiene piuttosto all'interno della comu-



1352 Documentazione

nità intera di tutti i membri di Cristo, quelli viventi e quelli morti. Ed è così che un gruppo 
può davvero dire: noi siamo Chiesa. La Chiesa è qui, in questo “noi” aperto, che apre fron­
tiere (sociali e politiche, ma anche le frontiere tra cielo e terra). Noi siamo la Chiesa: da que­
sto crebbe corresponsabilità, ma anche la possibilità di collaborare in prima persona; da ciò 
risultò anche, di conseguenza, un diritto alla critica, la quale però deve sempre essere prima 
di tutto autocritica. La Chiesa infatti, ripetiamolo, non è "da qualche parte”, non è qualcun 
altro: noi stessi la costruiamo. Anche queste idee sono maturate sino a giungere direttamen­
te nel Concilio; tutto ciò che fu detto circa la comune responsabilità dei laici e tutto ciò che 
fu istituito, quanto a forme giuridiche, per una sua sensata realizzazione è derivato da qui.

Rientra infine in questo tema l’idea dello sviluppo e perciò della dinamica storica della 
Chiesa. Un corpo rimane identico a se stesso proprio per il fatto che nel processo della vita 
diventa continuamente nuovo. Per il grande Cardinale inglese Newman l’idea dello svilup­
po fu il vero e proprio ponte della sua conversione al cattolicesimo. Credo in effetti che l’i­
dea di sviluppo faccia parte del numero di concetti fondamentali del cattolicesimo, che sono 
ancora ben lungi dall’esser stati sufficientemente presi in considerazione; ancora una volta 
spetta al Vaticano II il merito di aver per la prima volta solennemente formulato quest’idea 
in un documento magisteriale. Chi infatti si vuole aggrappare solo al valore letterale della 
Scrittura o alle forme della Chiesa dei Padri, costui esilia Cristo nello “ieri”. La conseguen­
za è allora o una fede del tutto sterile, che non ha niente da dire all’oggi, oppure una pote­
stà in proprio, che salta d’un colpo duemila anni di storia, gettandoli nel bidone di rifiuti 
delle cose sbagliate, e cerca ora di escogitare come il Cristianesimo dovrebbe propriamente 
apparire secondo la Scrittura o secondo Gesù. Ma ciò che ne salta fuori può essere solo un 
prodotto artificiale del nostro proprio fare, che non ha in sé consistenza alcuna. Una reale 
identità con l’origine c’è solo laddove allo stesso tempo c’è quella vivente continuità che 
sviluppa l’origine e, proprio così, la custodisce.

2. Ecclesiologia eucaristica
Ma adesso dobbiamo tornare di nuovo agli sviluppi del tempo pre-conciliare. La prima 

fase della riscoperta interiore della Chiesa si era raccolta, come abbiamo detto, attorno al 
concetto di Corpo mistico di Cristo, che fu sviluppato a partire da San Paolo e che porta in 
primo piano le idee della presenza di Cristo e della dinamica propria di ciò che è vivente. 
Ricerche ulteriori condussero a una nuova presa di coscienza. Soprattutto il grande teologo 
francese Henri de Lubac, in un’opera grandiosa piena di ampia erudizione, ha chiarito che. 
il termine “corpus mysticum" originariamente contrassegna la SS. Eucaristia e che, per 
Paolo come per i Padri della Chiesa, l’idea della Chiesa come Corpo di Cristo è stata inse­
parabilmente collegata con l’idea dell’Eucaristia, in cui il Signore è presente corporalmen­
te e dà a noi il suo corpo come cibo. Ebbe così origine un’ecclesiologia eucaristica.

Ora, che cosa si intende con questa parola: ecclesiologia eucaristica? Cerco molto in 
breve di accennare ad alcuni punti fondamentali. Il primo è che l’Ultima Cena di Gesù 
diventa riconoscibile come il vero e proprio atto di fondazione della Chiesa: Gesù dona ai 
suoi questa Liturgia della morte e della sua risurrezione e dona così ad essi la festa della vita. 
Egli ripete nell’Ultima Cena il Patto del Sinai, o meglio: ciò che là era stato solo un presa­
gio nel segno, diventa ora completamente realtà: la comunione di sangue e di vita tra Dio e 
l’uomo. Dicendo questo, è chiaro che l’Ultima Cena anticipa croce e resurrezione e, allo 
stesso tempo, necessariamente le presuppone, perché altrimenti tutto rimarrebbe gesto 
vuoto. Per questo i Padri della Chiesa poterono dire, con una immagine molto bella, che la 
Chiesa è scaturita dal fianco squarciato del Signore, da cui uscirono sangue e acqua. Quando 
io affermo che l’Ultima Cena è l’inizio della Chiesa, in realtà dico la stessa cosa, benché da 
un altro punto di vista. Anche questa formula infatti significa che l’Eucaristia lega degli 
uomini tra loro, e non soltanto fra di loro, ma con Cristo; e in tal modo li rende Chiesa. Allo 
stesso tempo è già data con questo anche la fondamentale costituzione della Chiesa: la



Documentazione 1353

Chiesa vive in comunità eucaristiche. La sua Messa è la sua costituzione, poiché essa stes­
sa è, nella sua essenza. Messa, servizio di Dio e perciò servizio agli uomini, servizio della 
trasformazione del mondo.

La Messa è la sua forma: questo significa che in essa si attua un rapporto del tutto ori­
ginale, e che non esiste in nessun altro posto, di molteplicità e unità. In ogni celebrazione 
dell’Eucaristia il Signore è realmente presente. Egli è infatti risorto, e più non muore; dun­
que non lo si può neppure più dividere in parti. Egli si dà sempre intero e indiviso. Per que­
sto il Concilio dice: «La Chiesa di Cristo è veramente presente in tutte le comunità locali di 
fedeli conformi al diritto, le quali, nel Nuovo Testamento, vengono chiamate esse stesse 
Chiese, nell’unione coi loro Pastori. Esse sono infatti nel loro luogo, in Spirito Santo e con 
grande fiducia (cfr. ITs 1,5), il nuovo popolo convocato da Dio... In queste comunità, anche 
se spesso sono piccole e povere o vivono nella diaspora, è presente Cristo, attraverso la cui 
forza viene unificata la Chiesa una, santa, cattolica e apostolica» (Lumen gentium, 26). 
Questo significa: dall’impostazione dell’ecclesiologia eucaristica consegue quell'ecclesio­
logia delle Chiese locali, che è tipica del Vaticano II e che rappresenta il fondamento inte­
riore, sacramentale, della dottrina della collegialità, di cui dobbiamo ancora parlare.

Prima però dobbiamo vedere ancor più precisamente la formulazione del Concilio, per 
comprendere il suo insegnamento in modo corretto. In questo punto, infatti, il Vaticano II si 
incontra allo stesso tempo con sollecitazioni provenienti dalla teologia ortodossa e da quel­
la protestante, che però integra in una più ampia concezione cattolica. L'idea dell’ecclesio­
logia eucaristica era stata infatti espressa per la prima volta nella teologia ortodossa dei teo­
logi russi dell’esilio e contrapposta al presunto centralismo romano: ogni comunità eucari­
stica, fu detto, è già del tutto Chiesa, poiché ha interamente Cristo. Di conseguenza l’unità 
esteriore con le altre comunità non è costitutiva per la Chiesa; perciò, si concluse, l’unità 
con Roma può non essere costitutiva per la Chiesa. Tale unità è bella, giacché rappresenta 
la pienezza di Cristo verso l’esterno, ma non appartiene propriamente all’essenza della 
Chiesa, poiché alla totalità di Cristo non si può aggiungere nulla. Dall’altro punto di par­
tenza, la rappresentazione protestante della Chiesa tendeva nella stessa direzione. Lutero 
non poteva più riconoscere nella Chiesa universale lo Spirito di Cristo, anzi egli la vedeva 
addirittura come strumento dell’Anticristo. Anche le Chiese di Stato protestanti, che sorse­
ro dalla Riforma, egli non le poteva considerare Chiesa in senso vero e proprio: erano solo 
necessari apparati sociologico-politici in vista di un determinato fine, posti sotto la guida 
delle potestà politiche, ma niente di più. La Chiesa si ritrasse per lui nella comunità: solo 
l’assemblea che ascolta la Parola di Dio in un determinato luogo è Chiesa. Perciò egli ha 
completamente sostituito il termine “Chiesa" col termine "Comunità” (Gemeinde); Chiesa 
divenne un concetto negativo.

Se ritorniamo ora al testo del Concilio, ci risultano evidenti alcune sfumature. Esso 
infatti non dice semplicemente: «La Chiesa è completamente presente in ogni comunità che 
celebra l’Eucaristia», ma formula invece: «La Chiesa è realmente presente in tutte le comu­
nità locali di fedeli conformi al diritto, che in unione coi loro Pastori... si chiamano Chiese». 
Due elementi sono qui importanti: la comunità deve essere «conforme al diritto» per essere 
Chiesa, ed essa è conforme al diritto «in unione coi Pastori». Che significato ciò? Significa 
in primo luogo: nessuno può farsi Chiesa da sé. Non può semplicemente un gruppo radu­
narsi, leggere il Nuovo Testamento e dire: Noi ora siamo Chiesa, poiché il Signore è là dove 
due o tre si riuniscono nel suo nome. Alla Chiesa appartiene essenzialmente l'elemento del 
“ricevere”, così come la fede deriva dall’ascolto e non è prodotto di proprie decisioni o 
riflessioni. La fede infatti è incontro con ciò che io non posso escogitare o produrre con i 
miei sforzi, ma che mi deve invece venire incontro. Questa struttura del ricevere, dell’in- 
contrarc, la chiamiamo "Sacramento”. E appunto per questo rientra ancora nella forma fon­
damentale del Sacramento il fatto che esso viene ricevuto e che nessuno se lo può conferi­
re da solo. Nessuno si può battezzare da sé; nessuno può attribuirsi da sé l'Ordinazione



1354 Documentazione

sacerdotale; nessuno può, da sé. assolversi dai propri peccati. Da questa struttura di incon­
tro dipende anche il fatto che un pentimento perfetto, per sua stessa essenza, non può resta­
re interiore, ma urge verso la forma di incontro del Sacramento. Perciò non è semplicemen­
te un’infrazione contro prescrizioni esteriori del diritto canonico se ci si porge da sé 
l’Eucaristia e la si prende da sé, ma è una ferita della più intima struttura del Sacramento. Il 
fatto che in quest'unico Sacramento il prete possa egli stesso somministrarsi il Sacro Dono 
rinvia al "mysterium tremendum” al quale è esposto nell’Eucaristia; agire “in persona 
Christi" e così, nello stesso tempo, rappresentarlo ed essere un uomo peccatore, che vive 
completamente dall'accogliere il Suo Dono.

La Chiesa non la si può fare, ma solo riceverla, e cioè riceverla da dove essa è già. da 
dove essa è realmente presente: dalla comunità sacramentale del suo Corpo che attraversa la 
storia. Ma c’è da aggiungere ancora qualcosa, che ci aiuta a comprendere questo difficile 
termine «comunità conformi al diritto»: Cristo è dovunque intero. Questa è la prima impor­
tantissima cosa che il Concilio ha formulato, in unità coi fratelli ortodossi. Ma Egli è dovun­
que anche uno solo, e perciò io posso avere l'unico Signore solo nell'unità che Egli stesso 
è, nell’unità con gli altri che sono anch’essi il suo Corpo e che, nell'Eucaristia, lo devono 
sempre di nuovo diventare. Perciò l’unità reciproca delle comunità che celebrano 
l’Eucaristia non è una aggiunta esteriore all’ecclesiologia eucaristica, bensì la sua condizio­
ne interna: solo nell’unità c’è l’uno. Per questo il Concilio richiama la responsabilità propria 
delle comunità, ma esclude ogni loro autosufficienza. Esso porta avanti un’ecclesiologia per 
la quale Tesser cattolico, cioè la comunione dei credenti di tutti i luoghi e di tutti i tempi, 
non è un elemento esteriore di tipo organizzativo, ma grazia proveniente dall’interno e. allo 
stesso tempo, segno visibile della grazia del Signore, il quale solamente può dare unità supe­
rando frontiere così numerose.

II. Chiesa come Popolo di Dio

Dopo il primo entusiasmo della scoperta dell'idea di Corpo di Cristo, si giunse a poco 
a poco ad approfondimenti e correzioni, in una doppia direzione. La prima correzione l’ab­
biamo già vista: essa si trova soprattutto nei lavori di Henri de Lubac, che concretizza 
l’idea di Corpo di Cristo in direzione dell’ecclesiologia eucaristica e l’apre in tal modo alle 
concrete questioni dell’ordinamento giuridico della Chiesa c della reciproca ordinazione di 
Chiesa locale e Chiesa universale. L'altra forma di correzione iniziò alla fine degli anni 
Trenta in Germania, dove diversi teologi criticarono il fatto che con l’idea di Corpo Mistico 
rimaneva non chiarito il rapporto tra elemento visibile e invisibile, tra diritto e grazia, tra 
ordine e vita. Essi proposero perciò il concetto, fornito soprattutto dall’Antico Testamento, 
di “Popolo di Dio” come la descrizione più ampia di Chiesa, che del resto si lascia anche 
più facilmente mediare con categorie sociologiche e giuridiche, mentre Corpo di Cristo 
rimarrebbe una “immagine" certamente importante, ma che non sarebbe da sola sufficiente, 
proprio per la pretesa della teologia di esprimersi mediante “concetti”.

Questa critica, all’inizio piuttosto superficiale, all’idea di Corpo di Cristo fu poi 
approfondita a partire da aspetti diversi, dai quali si sviluppò il contenuto positivo, con cui 
il concetto di Popolo di Dio è entrato nell'ecclesiologia conciliare. Ci si chiese se l’imma­
gine di Corpo mistico non fosse troppo ristretta come punto di partenza per definire le mol­
teplici forme di appartenenza alla Chiesa, che nell’intrico della storia umana oramai ci sono. 
L'immagine di corpo offre per il problema dell’appartenenza solo la forma di rappresenta­
zione del “membro”; membri o lo si è o non lo si è, non ci sono mezzi termini. Ma - ci si 
chiese - non è forse un po' troppo stretto proprio il punto di partenza dell'immagine, giac­
ché ci sono nella realtà manifestamente dei gradi intermedi? Così ci si imbattè nel concetto 
di “Popolo di Dio”, che, sotto questo punto di vista, è assai più ampio e più mobile. La 
Costituzione ecclesiale lo ha assunto proprio con questo impiego, quando esso descrive il



Documentazione 1355

rapporto dei cristiani non cattolici verso la Chiesa cattolica col concetto di “collegamento” 
e quello dei non cristiani col termine “ordinazione”, ove entrambe le volte ci si appoggia 
all’idea di Popolo di Dio (nn. 15 e 16).

Così possiamo dire che il concetto di “Popolo di Dio” è stato introdotto dal Concilio 
soprattutto come ponte ecumenico. Questo vale del resto anche sotto un’altra prospettiva. La 
riscoperta della Chiesa dopo la prima guerra mondiale era stata dapprima un fenomeno 
comune a cattolici e protestanti; anche il movimento liturgico non si limitava in alcun modo 
alla Chiesa cattolica. Ma proprio questa comunanza portò con sé anche una reciproca criti­
ca. L’idea di Corpo di Cristo fu sviluppata nella Chiesa cattolica nel senso che la Chiesa 
venne indicata volentieri come il “Cristo che continua a vivere sulla terra”, la Chiesa fu 
descritta come l’Incarnazione del Figlio, che continua fino alla fine dei tempi. Questa idea 
provocò l’opposizione dei Protestanti, che videro in ciò un’insopportabile identificazione di 
sé con Cristo da parte della Chiesa, identificazione nella quale la Chiesa per così dire, secon­
do loro, adorava se stessa e si poneva come infallibile. A poco a poco però anche pensatori 
cattolici trovarono, pur senza andare così in là, che con questa formula veniva attribuito ad 
ogni dire e operare ministeriale della Chiesa una definitività che faceva apparire ogni criti­
ca come un attacco a Cristo stesso e dimenticava semplicemente l’elemento umano, fin trop­
po umano nella Chiesa. Doveva, così si disse, di nuovo venir chiaramente evidenziata la dif­
ferenza cristologica: la Chiesa non è identica con Cristo, ma gli sta di fronte. Essa è Chiesa 
di peccatori, che abbisogna sempre nuovamente di purificazione e di rinnovamento, sempre 
nuovamente deve diventare Chiesa. Così l’idea di riforma divenne un elemento decisivo del 
concetto Popolo di Dio, che dall’idea di Corpo di Cristo non si lasciava invece sviluppare 
così facilmente.

Tocchiamo qui un terzo aspetto che giocò a favore dell’idea di Popolo di Dio. L’esegeta 
evangelico Ernst Kàsemann. nel 1939, aveva dato alla sua monografia sulla Lettera agli 
Ebrei il titolo il Popolo di Dio pellegrinante. Questo titolo divenne, nell’ambiente dei dibat­
titi conciliari, addirittura uno slogan, poiché faceva risuonare qualcosa che, nel corso del 
dibattito circa la Costituzione sulla Chiesa, era divenuto sempre più chiaramente conscio: la 
Chiesa non è ancora giunta alla sua meta. Essa ha la sua vera e propria speranza ancora 
davanti a sé. Il momento “escatologico" del concetto di Chiesa diventò chiaro. Soprattutto 
si potè, in questa maniera, esprimere l’unità della storia della salvezza, che comprende insie­
me Israele e la Chiesa, nella via del suo pellegrinaggio. Si potè così esprimere la storicità 
della Chiesa, che è in cammino e che sarà completamente se stessa solo allorché le strade 
del tempo saranno state percorse e sfoceranno nelle mani di Dio. Si potè anche esprimere 
l’unità interna del Popolo di Dio stesso, nel quale, come in ogni popolo, ci sono diversi mini­
steri e servizi, ma nel quale quasi di traverso e al di sopra di tutte queste distinzioni, tutti 
sono pellegrini nell’unica comunione del Popolo di Dio pellegrinante. Se dunque, per 
sommi capi, si vuol riassumere quali siano gli elementi rilevanti del concetto di Popolo di 
Dio che per il Concilio furono importanti, si potrebbe dire che qui diventa chiaro il caratte­
re storico della Chiesa, l’unità della storia di Dio con gli uomini, l'unità interna del Popolo 
di Dio al di là anche delle frontiere degli stati di vita sacramentali, la dinamica escatologi­
ca. la provvisorietà e frammentarietà della Chiesa sempre bisognosa di rinnovamento e infi­
ne anche la dimensione ecumenica, cioè le diverse maniere nelle quali collegamento e ordi­
nazione alla Chiesa sono possibili e reali, anche al di là dei confini della Chiesa cattolica.

Il concetto di Popolo di Dio tuttavia fu compreso assai presto totalmente a partire dal­
l’uso linguistico politico generale della parola popolo; neH’ambito della teologia della libe­
razione fu compreso con l'uso della parola marxista di popolo come contrapposizione alle 
classi dominanti e più in generale ancora più ampiamente nel senso della sovranità del popo­
lo, che ora finalmente sarebbe da applicare anche alla Chiesa. Ciò a sua volta diede occa­
sione ad ampi dibattiti sulle strutture, nei quali fu interpretato a seconda della situazione in 
modo più occidentale come "democratizzazione" ovvero più nel senso delle cosiddette



1356 Documentazione

“Democrazie popolari” orientali. Lentamente questo «fuoco d’artificio di parole» (N. 
Lohfink) intorno al concetto di Popolo di Dio si è andato spegnendo, da una parte e princi­
palmente perché questi giochi di potere si sono svuotati da se stessi e dovevano lasciare il 
posto al lavoro ordinario nei Consigli parrocchiali, dall’altra però anche, perché un solido 
lavoro teologico ha mostrato in modo incontrovertibile l’insostenibilità di tali politicizza­
zioni di un concetto di per sé proveniente da un ambito totalmente diverso. Come risultato 
di analisi esegetiche accurate l’esegeta di Bochum Werner Berg ad esempio afferma: 
«Malgrado l'esiguo numero di passi, che contengono l’espressione "Popolo di Dio” - da 
questo punto di vista “Popolo di Dio” è un concetto biblico piuttosto raro -, può nondime­
no rilevarsi qualcosa di comune: l’espressione “Popolo di Dio” esprime la “parentela” con 
Dio, la relazione con Dio, il legame a Dio e quello che ò designato come "Popolo di Dio”, 
quindi una "direzione verticale”. L'espressione si presta meno a descrivere la struttura gerar- 
chca di questa comunità, soprattutto se il “Popolo di Dio” viene descritto come “contropar­
te" dei ministri... A partire dal suo significato biblico l’espressione non si presta neppure ad 
un grido di protesta contro i ministri: “Noi siamo il Popolo di Dio”». Il professore di teolo­
gia fondamentale di Paderborn Josef Meyer zu Schlochtem conclude la rassegna sulla 
discussione intorno al concetto di Popolo di Dio con l’osservazione che la Costituzione sulla 
Chiesa del Vaticano II termina il capitolo relativo in modo tale da «designare la struttura tri­
nitaria come fondamento dell’ultima determinazione della Chiesa...». Così la discussione è 
ricondotta al punto essenziale: la Chiesa non esiste per se stessa, ma dovrebbe essere lo stru­
mento di Dio per radunare gli uomini a Lui, per preparare il momento in cui «Dio sarà tutto 
in tutti» (ICor 15,28). Proprio il concetto di Dio era stato lasciato da parte nel “fuoco d’ar­
tificio” intorno a questa espressione e in tal modo era stato privato del suo significato. Infatti 
una Chiesa, che esiste solo per se stessa, sarebbe superflua. E la gente lo nota subito. La crisi 
della Chiesa, come essa si rispecchia nel concetto di Popolo di Dio, è "crisi di Dio"; essa 
risulta dall’abbandono dell’essenziale. Ciò che resta, è ormai solo una lotta per il potere. Di 
questa ve ne è abbastanza altrove nel mondo, per questa non c’è bisogno della Chiesa.

III. L'Ecclesiologia di comunione

Si può certamente dire che all’incirca a partire dal Sinodo straordinario del 1985, che 
doveva tentare una specie di bilancio di vent’anni di postconcilio, un nuovo tentativo si va 
diffondendo, quello di riassumere l’insieme dell’ecclesiologia conciliare in un concetto 
base: l’ecclesiologia di comunione. Ho accolto con gioia questo nuovo ricentramento del­
l’ecclesiologia ed ho anche cercato secondo le mie capacità di prepararlo. Si deve comun­
que innanzi tutto riconoscere che la parola "communio” nel Concilio non ha una posizione 
centrale. Nondimeno, compresa rettamente, essa può servire come sintesi per gli elementi 
essenziali dell’ecclesiologia conciliare. Tutti gli clementi essenziali del concetto cristiano 
della “communio" si trovano riuniti nel famoso passo di IGv 1,3, che si può considerare 
come il criterio di riferimento per ogni corretta comprensione cristiana della “communio": 
«Quello che abbiamo veduto e udito, noi lo annunziamo anche a voi, perché anche voi siate 
in comunione con noi. La nostra comunione è col Padre c col Figlio suo Gesù Cristo. Queste 
cose vi scriviamo, perché la nostra gioia sia perfetta». Qui emerge in primo piano il punto 
di partenza della “communio": l'incontro con il Figlio di Dio, Gesù Cristo, che nell’annun­
cio della Chiesa viene agli uomini. Così nasce la comunione degli uomini fra di loro, che a 
sua volta si fonda sulla comunione con il Dio uno e trino. Alla comunione con Dio si ha 
accesso tramite quella realizzazione della comunione di Dio con l’uomo, che è Cristo in per­
sona; l’incontro con Cristo crea comunione con Lui stesso e quindi con il Padre nello Spirito 
Santo; e a partire di qui unisce gli uomini fra di loro. Tutto questo ha come fine la gioia 
piena: la Chiesa porta in sé una dinamica escatologica. Nell’espressione gioia piena si 
avverte il riferimento ai discorsi d’addio di Gesù, quindi al mistero pasquale ed al ritorno



Documentazione 1357

del Signore nelle apparizioni pasquali, che tende al suo pieno ritorno nel nuovo mondo: «Voi 
sarete afflitti, ma la vostra afflizione si cambierà in gioia... vi vedrò di nuovo e il vostro 
cuore si rallegrerà... Chiedete e otterrete, perché la vostra gioia sia piena» (Gv 16,20.22.24). 
Se si confronta l’ultima frase citata con Le 11,13- l’invito alla preghiera in Luca -, appare 
chiaramente che “gioia” e “Spirito Santo” si equivalgono e che dietro la parola gioia si 
nasconde in IGv 1,3 lo Spirito Santo qui non espressamente menzionato. La parola "com­
munio" ha quindi a partire da questo ambito biblico un carattere teologico, cristologico, 
soteriologico ed ecclesiologico. Porta quindi in sé anche la dimensione sacramentale, che in 
Paolo appare in modo del tutto esplicito: «Il calice della benedizione che noi benediciamo, 
non è forse comunione con il sangue di Cristo? E il pane che noi spezziamo, non è forse 
comunione con il corpo di Cristo? Poiché c’è un solo pane, noi, pur essendo molti, siamo un 
corpo solo...» (ICor 10,16s.). L’ecclesiologia di comunione è fin dal suo intimo una eccle­
siologia eucaristica. Essa si colloca così assai vicino all’ecclesiologia eucaristica, che teolo­
gi ortodossi hanno sviluppato in modo convincente nel nostro secolo. In essa - come abbia­
mo già visto - l’ecclesiologia diviene più concreta e rimane nondimeno allo stesso tempo 
totalmente spirituale, trascendente ed escatologica. Nell’Eucaristia Cristo, presente nel pane 
e nel vino e donandosi sempre nuovamente, edifica la Chiesa come suo corpo e per mezzo 
del suo corpo di risurrezione ci unisce al Dio uno e trino e fra di noi. L’Eucaristia si celebra 
nei diversi luoghi e tuttavia è allo stesso tempo sempre universale, perché esiste un solo 
Cristo e un solo corpo di Cristo. L’Eucaristia include il servizio sacerdotale della "reprae­
sentatio Christi" e quindi la rete del servizio, la sintesi di unità e molteplicità, che si palesa 
già nella parola "communio". Si può così senza dubbio dire che questo concetto porta in sé 
una sintesi ecclesiologica, che unisce il discorso della Chiesa al discorso di Dio ed alla vita 
da Dio e con Dio, una sintesi che riprende tutte le intenzioni essenziali dell'ecclesiologia del 
Vaticano II e le collega fra di loro nel modo giusto.

Per tutti questi motivi ero grato e contento, quando il Sinodo del 1985 riportò al centro 
della riflessione il concetto di “communio". Ma gli anni successivi mostrarono che nessuna 
parola è protetta dai malintesi, neppure la migliore e la più profonda. Nella misura in cui 
“communio" divenne un facile slogan, essa fu appiattita e travisata. Come per il concetto di 
Popolo di Dio così si doveva anche qui rilevare una progressiva orizzontalizzazione, l'ab­
bandono del concetto di Dio. L'ecclesiologia di comunione cominciò a ridursi alla tematica 
della relazione fra Chiesa locale e Chiesa universale, che a sua volta ricadde sempre più nel 
problema della divisione di competenze fra Luna e l’altra. Naturalmente si diffuse nuova­
mente il motivo equalitaristico, secondo cui nella “communio" potrebbe esservi solo piena 
uguaglianza. Si è così arrivati di nuovo esattamente alla discussione dei discepoli su chi 
fosse il più grande, che evidentemente in nessuna generazione intende placarsi. Marco ne 
riferisce con maggiore insistenza. Nel cammino verso Gerusalemme Gesù aveva parlato per 
la terza volta ai discepoli della sua prossima passione. Arrivati a Cafarnao Egli chiese loro 
di che cosa avevano discusso fra di loro lungo la via. «Ma essi tacevano», perché avevano 
discusso su chi di loro fosse il più grande - una specie di discussione sul primato (Me 9,33- 
37). Non è così anche oggi? Mentre il Signore va verso la sua Passione, mentre la Chiesa e 
in essa Egli stesso soffre, noi ci soffermiamo sul nostro tema preferito, sulla discussione 
circa i nostri diritti di precedenza. E se Egli venisse fra di noi e ci chiedesse di che cosa 
abbiamo parlato, quanto dovremmo arrossire e tacere!

Questo non vuol dire che nella Chiesa non si debba anche discutere sul retto ordina­
mento e sulla assegnazione delle responsabilità. E certamente vi saranno sempre squilibri, 
che esigono correzioni. Naturalmente può verificarsi un centralismo romano esorbitante, 
che come tale deve poi essere evidenziato e purificato. Ma tali questioni non possono 
distrarre dal vero e proprio compito della Chiesa: la Chiesa non deve parlare primariamen­
te di se stessa, ma di Dio, e solo perché questo avvenga in modo puro, vi sono allora anche 
rimproveri intraecclesiali, per i quali la correlazione del discorso su Dio e sul servizio comu-



1358 Documentazione

ne deve dare la direzione. In conclusione non a caso ritorna nella tradizione evangelica in 
diversi contesti la parola di Gesù secondo cui l’ultimo diverrà il primo ed il primo l'ultimo 
- come uno specchio, che riguarda sempre tutti.

Di fronte alla riduzione, che a riguardo del concetto di “communio” si verificò negli 
anni dopo il 1985, la Congregazione per la Dottrina della Fede ritenne opportuno preparare 
una “Lettera ai Vescovi della Chiesa cattolica su alcuni aspetti della Chiesa intesa come 
comunione", che fu pubblicata con la data del 28 giugno 1992. Poiché oggi per teologi, che 
tengono alla propria rinomazione, sembra essere divenuto un dovere dare una valutazione 
negativa dei documenti della Congregazione per la Dottrina della Fede, su questo testo 
cadde una gragnola di critiche, da cui ben poco riuscì a salvarsi. Soprattutto fu criticata la 
frase, che la Chiesa universale sarebbe nel suo mistero essenziale una realtà, che ontologi­
camente e temporalmente precede le singole Chiese particolari. Questo nel testo era breve­
mente fondato con il richiamo al fatto che secondo i Padri l'una e singola Chiesa precede la 
creazione e partorisce le Chiese particolari. I Padri continuano così una teologia rabbinica, 
che aveva concepito come preesistenti la Thora ed Israele: la creazione sarebbe stata con­
cepita, perché in essa vi fosse uno spazio per la volontà di Dio; questa volontà però aveva 
bisogno di un popolo, che vive per la volontà di Dio c ne fa la luce del mondo. Poiché i Padri 
erano convinti dell'identità ultima fra Chiesa ed Israele, essi non potevano vedere nella 
Chiesa qualcosa di casuale sorto all'ultima ora, ma riconoscevano in questa riunione dei 
popoli sotto la volontà di Dio la teleologia interna della creazione. A partire dalla cristolo­
gia l'immagine si allarga e si approfondisce: la storia - di nuovo in relazione con l’Antico 
Testamento - viene spiegata come storia d'amore fra Dio e l'uomo. Dio trova e si prepara 
la sposa del Figlio, l’unica sposa, che è l'unica Chiesa. A partire dalla parola della Genesi, 
che uomo e donna diverranno «due in una carne sola» (Gen 2,24), l'immagine della sposa 
si fuse con l'idea della Chiesa come corpo di Cristo, metafora che a sua volta deriva dalla 
Liturgia eucaristica. L'unico corpo di Cristo viene preparato; Cristo e la Chiesa saranno 
«due in una sola carne», un corpo, e così «Dio sarà tutto in tutti». Questa precedenza onto­
logica della Chiesa universale, dell'unica Chiesa e dell’unico corpo, dell’unica sposa, rispet­
to alle realizzazioni empiriche concrete nelle singole Chiese particolari mi sembra così evi­
dente, che mi riesce difficile comprendere le obiezioni ad essa. Mi sembrano in realtà esse­
re possibili solo se non si vuole e non si riesce più a vedere la grande Chiesa ideata da Dio 
- forse per disperazione a motivo della sua insufficienza terrena -; essa appare ora come una 
fantasticheria teologica, e rimane quindi solo l'immagine empirica delle Chiese nella loro 
relazione reciproca e nella loro conflittualità. Questo però significa che la Chiesa come tema 
teologico viene cancellato. Se si può vedere la Chiesa ormai solo nelle organizzazioni 
umane, allora in realtà rimane solo desolazione. Ma allora non si è abbandonata solo l’ec­
clesiologia dei Padri, ma anche quella del Nuovo Testamento e la concezione di Israele 
dell’Antico Testamento. Nel Nuovo Testamento del resto non è necessario attendere le epi­
stole deutero-paoline e l'Apocalisse per riscontrare la priorità ontologica - riaffermata dalla 
Congregazione per la Dottrina della Fede - della Chiesa universale rispetto alle Chiese par­
ticolari. Nel cuore delle grandi Lettere paoline, nella Lettera ai Galati, l’Apostolo ci parla 
della Gerusalemme celeste e non come di una grandezza escatologica, ma come una realtà 
che ci precede: «Questa Gerusalemme è la nostra madre» (Gal 4,26). Al riguardo H. Schlier 
rileva che per Paolo come per la tradizione giudaica cui si ispira la Gerusalemme di lassù è 
il nuovo eone. Per l’Apostolo però questo nuovo eone è già presente «nella Chiesa cristia­
na. Questa è per lui la Gerusalemme celeste nei suoi figli».

Arrivo alla conclusione. Chi vuol comprendere l'orientamento dell'ecclesiologia conci­
liare, non può tralasciare i capitoli 4-7 della Costituzione, nei quali si parla dei laici, della 
vocazione universale alla santità, dei religiosi e dell’orientamento escatologico della Chiesa. 
In questi capitoli torna ancora una volta in primo piano lo scopo intrinseco della Chiesa, ciò 
che è più essenziale alla sua esistenza: si tratta cioè della santità, della conformità a Dio -



Documentazione 1359

che nel mondo vi sia spazio per Dio, che Egli possa abitare in esso e così il mondo divenga 
il suo “regno”. Santità è qualcosa di più che una qualità morale. Essa è il dimorare di Dio 
con gli uomini, degli uomini con Dio, la “tenda” di Dio fra di noi ed in mezzo a noi (Gv 
1,14). Si tratta della nuova nascita - non da carne e sangue, ma da Dio (Gv 1,13). 
L’orientamento alla santità è identico con l’orientamento escatologico, e di fatto ora esso a 
partire dal messaggio di Gesù è fondamentale per la Chiesa. La Chiesa esiste, perché diven­
ga dimora di Dio nel mondo e così sia “santità”: per questo si dovrebbe competere nella 
Chiesa, non su un più o un meno in diritti di precedenza, sull’occupazione dei primi posti. 
Tutto questo è poi ancora una volta ripreso e sintetizzato nell’ultimo capitolo della Co­
stituzione sulla Chiesa, che tratta della Madre del Signore.

La questione se non le si dovesse dedicare un testo proprio fu, come è noto, ampiamen­
te dibattuta, lo penso che in ogni caso sia stata una buona disposizione che l’elemento maria­
no sia entrato direttamente nella dottrina della Chiesa. Infatti così diventa ancora una volta 
visibile il punto di partenza da cui abbiamo preso le mosse: la Chiesa non è apparato, non è 
semplicemente istituzione, non è nemmeno una delle tante entità sociologiche; essa è perso­
na. Essa è una donna. Essa è madre. Essa è vivente. La comprensione mariana della Chiesa 
è la più decisa contrapposizione ad un concetto di Chiesa meramente organizzativo e buro­
cratico. La Chiesa noi non la possiamo fare, dobbiamo esserla. E solo nella misura in cui la 
fede, al di là del nostro fare, forgia il nostro essere, siamo Chiesa, la Chiesa è in noi. Solo nel­
l’essere mariano noi diventiamo Chiesa. Anche all’origine la Chiesa non fu fatta, ma genera­
ta. Essa fu generata allorché nell’anima di Maria si destò il Fiat. Questa è la più profonda 
volontà del Concilio: che la Chiesa si desti nelle nostre anime. Maria ci mostra la via.

* Joseph Card. Ratzinger

Da L'Osservatore Romano, 17-18 settembre 2001



1360 Documentazione

Lettera collettiva dei Vescovi lombardi alle famiglie

SEGUIRE GESÙ 
SULLE STRADE DELL’AMORE E DELLA VITA

“Grazia e pace a voi”, 
carissime famiglie 
delle nostre Chiese 
di Lombardia.

Agli inizi del nuovo Millennio, nel contesto 
del grande Incontro che prossimamente vedrà 
raccolte a Roma le famiglie italiane con il Papa, 
noi Vescovi delle Chiese di Lombardia, con spe­
ranza e affetto grande, ci rivolgiamo a voi con 
questo messaggio che nasce dal nostro cuore di 
Pastori, per invitarvi «a vivere con passione il 
presente e ad aprirvi con fiducia al futuro»1: le 
parole sono del Papa e gettano un fascio di luce 
sul dialogo che vogliamo aprire con voi.

1. Ci rivolgiamo a voi, mossi dalla convin­
zione che: ogni comunità familiare, nata dal 
sacramento del Matrimonio, è la «cellula di base, 
cellula germinale, la più piccola certo, ma anche 
la più fondamentale dell'organismo ecclesiale»2; 
il Matrimonio e la famiglia sono «un bene pre­
zioso»' poiché nascono dal cuore stesso di Dio c 
parlano deH’Amore; «la salvezza della persona e 
della società umana e cristiana è strettamente 
connessa con una felice situazione della comu­
nità coniugale e familiare»4.

2. Le nostre riflessioni vogliono essere 
un’eco della premura che la Chiesa, particolar­
mente negli ultimi decenni, ha riservato alla 
famiglia.

In particolare questa nostra Lettera intende 
collocarsi nel ventennale della "Familiaris con­

sortio", che in queste settimane viene celebrato 
in tutte le comunità ecclesiali d'Italia. Già in que­
sta sua Esortazione Apostolica, Giovanni Paolo 
Il delinea la situazione storica nella quale vive la 
famiglia, descrivendola come «un insieme di luci 
e di ombre»’; richiama l’urgenza di costruire «un 
nuovo umanesimo familiare»'1; sollecita a una 
«conversione della mente e del cuore»’; invita a 
«ritornare al principio»”, al fine di riscoprire il 
progetto originario di Dio a riguardo del Matri­
monio e della famiglia. La prospettiva indicata 
dal Papa è entusiasmante: «Bisogna che le fami­
glie del nostro tempo riprendano quota! Bisogna 
che seguano Cristo!»’. Convinti che l’evangeliz­
zazione, in futuro, dipende in gran parte da voi 
noi vostri Vescovi vogliamo accompagnarvi in 
questo cammino valorizzando le vostre risorse, 
ascoltando le vostre fatiche nel contesto delle 
luci e delle ombre che segnano oggi i percorsi 
delle nostre famiglie.

Le luci
3. Ci piace constatare come da noi la famiglia, 

pur a fronte delle profonde trasformazioni struttu­
rali e culturali che sembravano travolgerla, ha 
resistito. Essa infatti «corrisponde alla natura più 
intima e profonda della persona umana, alla sua 
struttura e dinamica relazionale»". In questo scor­
cio di storia emergono dalla sua esperienza molti 
valori e aspetti positivi: una nuova attenzione per 
la relazione personale, fondata sulla tenerezza, 
sulla logica del dono e dell'accoglienza, su una 
visione più positiva e serena della sessualità; un

' Cfr. Giovanni Paolo 11, Lett. Ap. Novo Millennio ineunte (6 gennaio 2(X)I ), 1.
1 C.E.I.. Documento pastorale Comunione e comunità nella Chiesa domestica ( 1 ottobre 1981 ), 10.
' Giovanni Paolo II. Esort. Ap. Familiaris consortio (22 novembre 1981), 3.
* Concilio Vaticano II. Cosi. past. Gaudium et spes. 47.
’ Esort. Ap. Familiaris consortio. 6.
6 Ihid., 7.
’ Ihid.. 9.
' Ihid.. IO.
• Ihid.. 86.

10 Cfr. Ihid.
" Martini Card. Carlo Maria, Famiglia e Politica (6 dicembre 2(XX>), Centro Ambrosiano. Milano 2000, p. 

13 |in RDTo 77 (2000), 1604 - Nd.R.].



Documentazione 1361

diffuso desiderio di spiritualità coniugale e fami­
liare; una maggiore consapevolezza delle respon­
sabilità nel procreare e nell’educare; una più con­
sistente apertura alla solidarietà.

Sono valori che caratterizzano il vissuto quo­
tidiano di molte delle nostre famiglie e che 
aprono la strada verso una migliore compren­
sione del “mistero grande” posto da Cristo nel 
cuore di ogni uomo e di ogni donna che si uni­
scono nel sacramento del Matrimonio. Si tratta di 
valori che spesso si trovano solo allo stato ger­
minale, ma che meritano attenzione e premura. 
Sono segni di speranza che lasciano intravedere 
il Vangelo deH’amore e della vita; sono percorsi 
esistenziali che narrano Cristo e il suo rapporto 
nuziale con la Chiesa.

Le ombre
4. Non possiamo tuttavia nascondervi la 

nostra preoccupazione di fronte ai segnali di crisi 
e di debolezza che toccano anche le famiglie dei 
nostri paesi: l'indifferenza verso i valori cristiani 
del Matrimonio, che induce alcuni battezzati a 
scegliere il matrimonio civile; la debolezza nel­
l'esperienza di fede, che spesso accompagna una 
celebrazione poco consapevole del sacramento 
del Matrimonio; una passiva appartenenza alla 
comunità ecclesiale; la disattenzione, se non il 
rifiuto, nei confronti delle norme etiche che 
dovrebbero orientare la vita familiare e coniu­
gale; il numero crescente di coppie giovani e non 
solo giovani, sposate nel Signore, che alle prime 
difficoltà si lasciano per nuove unioni coniugali.

Con voi siamo consapevoli che oggi sempre 
più «vengono offerte visioni e proposte anche 
seducenti, ma che compromettono in diversa 
misura la verità e la dignità della persona 
umana»12 e l'identità stessa del Matrimonio e 
della famiglia. La nostra generazione vive nel 
segno di una cultura secolarizzata, consumistica

ed edonistica, la quale finisce per generare 
profonde alterazioni nella coscienza dell’uomo. 
«La nostra società si è distaccata dalla piena 
verità sull’uomo, dalla verità su ciò che l'uomo e 
la donna sono come persone. Di conseguenza, 
essa non sa comprendere in maniera adeguata 
che cosa veramente siano il dono delle persone 
nel Matrimonio, l'amore responsabile al servizio 
della paternità e della maternità, l'autentica gran­
dezza della generazione e dell’educazione» ". Per 
questo, «nel contesto della civiltà del godimento, 
la donna può diventare per l’uomo un oggetto, i 
figli un ostacolo per i genitori, la famiglia un’i­
stituzione ingombrante per la libertà dei membri 
che la compongono»l4.

5. Tale situazione interpella fortemente la 
nostra responsabilità di Pastori. Pur nelle diffi­
coltà nelle quali vivete, vogliamo esortarvi a 
«essere pronti a seguire Cristo»15. Lui vi è venuto 
incontro il giorno del Matrimonio e rimane con 
voi, donandovi il gusto di un amore fedele fino 
alla fine. E Lui che vi infonde coraggio per testi­
moniare la grandezza e la bellezza dell’amore 
coniugale e per accogliere gioiosamente la con­
segna del Papa alle famiglie cristiane all'inizio 
del nuovo Millennio: «Le famiglie cristiane 
offrano un esempio convincente della possibilità 
di un Matrimonio vissuto in modo pienamente 
conforme al disegno di Dio e alle vere esigenze 
della persona umana: di quella dei coniugi, e 
soprattutto di quella più fragile dei figli»16.

Vorremmo accompagnarvi in questo cam­
mino mettendoci in ascolto, con intensa passione 
pastorale, di alcuni vostri pressanti interrogativi: 
«Come la nostra vicenda coniugale e familiare 
sostiene la ricerca del volto di Gesù? Quali aiuti 
vengono a noi dalla Parola di Dio e dalla vita 
della Chiesa? Che cosa significa per noi seguire 
oggi Cristo sulle strade dell’amore e della vita?».

1. FAMIGLIA E SEQUELA DI GESÙ

6. Vogliamo che sia la Parola di Dio a offrire 
orientamenti e risposte alle vostre domande. La 
Parola ci è data per convertire il cuore, sostenere

e confermare il nostro cammino di discepoli del 
Signore, con particolare riferimento alla vostra 
condizione di sposi. Infatti la famiglia, che

11 Esort. Ap. Familiaris consortio. 4.
11 Giovanni Paolo II. Lettera Gravissimam sane alle
14 Ibid.. 13.
15 Cfr. Ibid.. 18.
16 Leu. Ap. Novo Millennio ineunte, 47.

Famiglie (2 febbraio 1994). 20.



1362 Documentazione

prende inizio dall’amore dell'uomo e della 
donna, «scaturisce radicalmente dal mistero di 
Dio»l7, di Dio che è amore.

7. Se insieme apriamo la Bibbia, vi leggiamo 
come i Profeti, per parlare di Dio e del suo amore 
per l'uomo, ricorrono all’esperienza matrimo­
niale: «La parola centrale della rivelazione, “Dio 
ama il suo popolo", viene pronunciata anche 
attraverso le parole vive e concrete con le quali 
l’uomo e la donna si dicono il loro amore coniu­
gale. Il loro vincolo di amore diventa così l’im­
magine e il simbolo dell'alleanza che unisce Dio 
e il suo popolo»

Carissimi sposi, è cosa grande: l'amore spon­
sale che vi unisce viene preso come il simbolo 
più luminoso per parlare di Dio e del suo rap­
porto con l'uomo. Come l’uomo ama la sua 
donna, così Dio ama il suo popolo.

Proprio il Matrimonio nel suo spessore sto­
rico e umano, in tutta la complessità dei senti­
menti e delle esperienze che lo attraversano - la 
gioia dell'incontro e dell'appartenenza, l’amore 
e la fedeltà, come la gelosia e il perdono -, 
assurge a segno dell’immenso amore di Dio per 
l’uomo: «Sì, come un giovane sposa una vergine, 
così ti sposerà il tuo creatore, come gioisce lo 
sposo per la sposa, così il tuo Dio gioirà per te» 
(Is 62,5).

8. Nel Vangelo Gesù svela in pienezza la 
verità del Matrimonio. Messo alla prova da 
alcuni farisei con un interrogativo drammatico e 
quanto mai attuale: «È lecito ad un marito ripu­
diare la propria moglie?», Gesù risponde: 
«L’uomo non separi ciò che Dio ha congiunto» 
(Me 10,9). In tale modo. Egli riporta alle sue 
radici, esprimendone nel contempo le esigenze di 
assolutezza, l'indissolubilità del Matrimonio 
indicandola chiaramente come dimensione 
essenziale già presente “al principio" allor­
quando Dio condusse per la prima volta la donna

all’uomo. A noi può sembrare sorprendente che il 
Vangelo si occupi del Matrimonio soprattutto dal 
punto di vista della sua indissolubilità. In realtà 
l'indissolubilità, come espressione dell’alleanza 
definitiva tra l'uomo e la donna, è elemento cen­
trale nell’esperienza matrimoniale. Essa è la con­
seguenza del prendersi cura amorevole dell’altro 
in maniera definitiva, senza reticenze e senza sot­
tintesi, fino alla fine, come il Figlio di Dio ha 
fatto con noi. Non è soltanto il punto luminoso 
dove traspare con chiarezza la verità del progetto 
di Dio, che è sempre fedele all'uomo e non lo 
abbandona mai, ma costituisce anche il modo 
proprio con cui gli sposi sono chiamati a seguire 
Gesù.

9. Rileggendo la successione degli insegna- 
menti di Gesù nel decimo capitolo del Vangelo di 
Marco, l'indissolubilità appare con chiarezza 
quale caratteristica propria dell’amore sponsale 
che rende i discepoli fedeli al mandato del Si­
gnore e suoi veri seguaci. L’Evangelista, infatti, 
facendoci ascoltare in questo capitolo come Gesù 
affronta aspetti fondamentali dell'esistenza 
umana - quali il rapporto tra uomo e donna, l’uso 
dei beni, l’esercizio della autorità -. indica quali 
sono le caratteristiche e le esigenze radicali della 
sequela di Gesù.

Nello stesso capitolo viene messo in evi­
denza che la logica profonda che ha guidato "la 
vita di Gesù” è stata la fedeltà a Dio e all’uomo 
fino in fondo, il completo dono di sé, la solida­
rietà più forte del tradimento. È la logica della 
croce, che Gesù annunzia e propone ai suoi 
discepoli.

È la logica che anche gli sposi, come disce­
poli di Gesù, sono chiamati a vivere nella “via 
del Matrimonio”. La fedeltà nuziale, il “per sem­
pre" diventa così per voi sposi luogo concreto nel 
quale vivere ogni giorno la sequela del Signore 
Gesù.

II. LA SEQUELA OGGI

10. Poiché la fedeltà nuziale rimane il luogo 
concreto nel quale voi come sposi siete chiamati 
a vivere la sequela del Signore, vogliamo ripen­
sare con voi alcune particolari situazioni che

sono insieme sfida e occasione favorevole per 
tradurre nella vita di ogni giorno lo spirito del 
Vangelo.

17 Lettera alle Famiglie. 8.
11 Esort. Ap. Familiaris consortio, 12.



Documentazione 1363

La sfida della mentalità contemporanea

11. L’annuncio del Vangelo sul Matrimonio e 
sulla famiglia interpella oggi le nostre famiglie in 
modo singolare. La Chiesa proclama oggi la 
“buona novella" alla famiglia e sulla famiglia di 
fronte a scelte familiari e individuali chiaramente 
in contrasto con il Vangelo. Voi stessi, come 
famiglia, là dove cercate di costituirvi come 
comunità di discepoli del Signore, avvertite una 
cultura avversa alla proposta del Vangelo, se per 
cultura intendiamo quell'insieme di valori e 
modelli di comportamento che guidano e orien­
tano l'agire delle persone.

Voi stessi avvertite come anche nei nostri 
paesi di antica tradizione cristiana si stiano 
diffondendo differenti forme e modelli familiari, 
così come si stia sempre più affermando una 
società multietnica e multiculturale. Diventa 
quindi importante esplicitare alcuni punti forti 
capaci di qualificare l’esperienza familiare come 
pienamente umana e, per questo, in consonanza 
con il messaggio cristiano sull’uomo e sulla 
famiglia. Lo facciamo attraverso alcune parole 
“chiave”, capaci di evidenziare gli elementi di 
una "cultura della famiglia" che anche le nostre 
famiglie sono chiamate a costruire.

Legame
12. Una prima parola che segna la cultura e 

l'esperienza familiare è la parola legame. Già 
inscritta fin dalle origini nel patto coniugale dice 
la volontà di unirsi, di donarsi reciprocamente in 
un desiderio radicale di condivisione. Riscoprire 
una cultura del legame buono - così come è 
annunciato dal Vangelo di Gesù - rimane com­
pito fondamentale nella costruzione della comu­
nità familiare, è una sfida che voi famiglie non 
potete non cogliere. Si tratta di costruire relazioni 
solidali, guardando all'altro come dono e non 
come strumento, come compagno di viaggio e 
non come possibile nemico della propria libertà. 
Quale sintonia tra questo tipo di legame e il rico­
noscersi figli dell'unico Padre! E quanta distanza 
tra questo modello di rapporto e la cultura del- 
rautosufficienza, dell’uomo che non deve chie­
dere mai. del ripiegamento sulle proprie aspira-

l.a sfida deH'educare

15. La famiglia è una comunità «di vita e di 
amore»1’. Ha quindi un compito educativo tutto 
suo nei confronti dei figli, un compito che

zioni, dell'idea di libertà declinata esclusiva- 
mente come assenza di legami e di vincoli!

Interdipendenza
13. Questi legami trovano senso attraver­

sando un'altra parola: interdipendenza. E impor­
tante che ogni famiglia s’impegni a riscoprire la 
dimensione e il valore della reciproca dipen­
denza nei diversi momenti della propria vita: 
nella decisione di donare la vita, nell’accoglienza 
e nella cura degli anziani, come anche nella pie­
nezza della stagione adulta della vita. In altre 
parole, occorre che nella esperienza familiare sia 
sempre più trasparente la falsità del sogno di 
autosufficienza. Nessuno sta in piedi da solo e la 
famiglia è il primo luogo in cui questa verità è 
concretamente sperimentabile in una cultura che 
rifiuta l’idea di non essere totalmente e superba­
mente padroni di se stessi.

Diversità
14. I legami di interdipendenza che si creano 

in famiglia sono tanto più liberanti quanto più 
viene riconosciuta, come valore essenziale, la 
diversità delle persone. E la famiglia il luogo pri­
vilegiato dell’incontro e del riconoscimento reci­
proco delle diversità: proprio a motivo della loro 
differenza, l'uomo e la donna si uniscono in una 
sola carne, così come le generazioni si legano 
reciprocamente in modo positivo quando convi­
vono nel rispetto delle reciproche diversità. A voi 
famiglie è affidato il compito di testimoniare non 
solo che è possibile l'impegno di un amore 
fedele e per sempre, ma anche che esso sa conti­
nuamente esprimere e alimentare un abbraccio 
liberante dove l'amore per l'altro diventa tanto 
più vero quanto più riconosce il suo essere “altro 
da me", unico e irripetibile. Quanto è, invece, 
diverso quell’amore di possesso troppo presente 
nella nostra società e anche in tante famiglie 
dove l’altro è amato fin quando corrisponde a un 
progetto, fin quando rimane uno strumento, ma 
di fronte alla sua irriducibile diversità facilmente 
viene abbandonato.

affonda le radici nella stessa generazione: 
«Generando nell'amore e per amore una nuova 
persona (...) i genitori si assumono per ciò stesso

" Cost. past. Gaudium et spes, 48.



1364 Documentazione

il compito di aiutarla efficacemente a vivere una 
vita pienamente umana»®. Un compito educativo 
che, per molte ragioni, nelle nostre famiglie, 
viene oggi avvertito come più difficile e più gra­
voso rispetto ad altri tempi e ad altri contesti. Da 
qui il rischio di tante famiglie: rassegnarsi alla 
rinuncia, quando l’esperienza fa disperare di 
ottenere immediati e tangibili risultati, oppure 
alla delega illudendosi che la responsabilità pro­
pria dei genitori possa essere demandata ad altri, 
persone o istituzioni.

Sono derive dell’educazione: è possibile evi­
tarle se, insieme, ci impegniamo a dar vita nelle 
nostre Chiese a rinnovate esperienze educative 
che coinvolgano le stesse famiglie come soggetto 
primo e principale dell’educazione.

Prendersi cura della relazione
16. Un primo passo per affrontare questa 

sfida educativa lo devono fare gli adulti riappro­
priandosi dei valori che vogliono trasmettere: 
ciascuno dà quello che ha. La fase della vita 
adulta nella quale si mettono al mondo dei figli e 
si crescono, porta con sé la necessità di rivedere 
e di aggiornare gli ideali degli anni giovanili alla 
luce delle esperienze e delle responsabilità matu­
rate nei confronti di se stessi, dei figli e della 
società. In particolare questa stagione adulta 
della vita chiama i genitori alla cura di sé e della 
relazione di coppia: sono ambiti determinanti per 
formarsi come genitori. Infatti uno diventa geni­
tore grazie anche all'altro coniuge prima ancora 
che il figlio nasca. Questo reciproco rimando tra 
l’essere coniuge e l’essere genitore consente di 
leggere la famiglia come luogo di relazioni 
intrecciate tra loro, fondamentali e significative 
per la crescita di ciascun componente. La fami­
glia come “luogo di relazione" diventa quindi lo 
spazio primordiale del l'educazione della per­
sona, sia della coppia genitoriale sia dei figli. 
Prendersi cura di queste relazioni perché si ali­
mentino di tenerezza, di fedeltà e di perseveranza 
vuol dire preparare il contesto migliore alla cre­
scita e all'educazione della vita stessa. Si tratta di 
crescere nella consapevolezza che si diventa 
adulti genitori accettando di continuare a for­
marsi e affrontando le sfide che l'essere datori e 
responsabili di vita ogni giorno porta con sé.

/ valori e le regole
17. La trasmissione educativa di valori si tra­

duce a sua volta in proposta di regole di com­

portamento. Ogni famiglia per la vita buona di 
ogni giorno deve darsi le sue regole di compor­
tamento, tenendo ben chiaro che le regole che si 
stabiliscono per e con i figli non sono il valore, 
ma modalità provvisorie di attuarlo e si decli­
nano in relazione a coloro con i quali si stabili­
scono. Come adulti credenti, voi stessi genitori 
sapete che le norme e le regole non sono date per 
se stesse, né si stabiliscono per contratto, ma si 
relazionano al Principio, che fonda l'obbedienza 
come ascolto della relazione con Dio: «Ascolta, 
figlio»21. 1 genitori stessi sono chiamati a speri­
mentare per primi l'obbedienza perché il valore 
al quale fa riferimento la norma non appartiene 
a loro, ma li supera. Così i figli a loro volta 
impareranno ad obbedire come per contagio, 
prestando ascolto non solo ai genitori ma al 
Principio al quale tutti, con modalità diverse, 
siamo chiamati a obbedire. Ciò che quindi deve 
stare più a cuore a voi genitori è che i figli pos­
sano in libertà fidarsi di Dio e così riconoscere 
che l’opposto dell’obbedienza non è la disobbe­
dienza, ma la “non fiducia”. Saprete anche 
accettare che i figli, così come avviene per voi 
stessi, procedano per prove ed errori e che oscil­
lino tra tentativi di obbedienza e atteggiamenti 
di disobbedienza per giungere ad affidarsi total­
mente a Dio, a fidarsi di Lui. D’altro canto 
imparerete anche a riformulare regole e compor­
tamenti in relazione alla crescita e alla maturità 
dei figli. La relazione con Dio, fondata sulla 
fiducia e non sulla paura, è un bene troppo 
grande: vale la pena provare ogni strada per tra­
smetterlo ai propri figli.

Successo e insuccesso nell'educare
18. C’è un’altra domanda che tocca la rela­

zione educativa tra genitori e figli e che frequen­
temente cogliamo nel dialogo con voi genitori: 
«Avremo successo, riusciremo nell'educazione 
dei nostri figli?». L’esito positivo infatti viene 
letto dai genitori come conferma delle proprie 
capacità educative, diversamente dall'insuccesso 
che facilmente provoca sensi di colpa o giudizi di 
svalutazione del proprio operato, quando non 
addirittura della propria realtà di coppia. Anche 
in questo caso il Vangelo di Gesù ci ricorda che 
quanto vale secondo la logica del mondo non 
sempre corrisponde a un segno di vita riuscita 
secondo il Vangelo. Ma soprattutto quello che a 
occhi troppo umani appare come un fallimento, 
messo a confronto con la croce di Gesù e sotto-

20 Esort. Ap. Familiaris consortio, 36.
21 S. Benedetto, Regula monasteriorum. Prologo, nel quale rilegge l’espressione di Dt 6.4.



Documentazione 1365

posto al suo giudizio, spesso si dimostra invece 
capace di rivelare la potenza e la forza dell’a­
more che si dona.

Educare secondo il Vangelo significa anche 
partecipare a questo amore crocifisso, che è forte 
e debole, paziente e tenace, rispetta la libertà e 
sempre si offre gratuitamente anche a chi lo 
rifiuta. È l’amore che viene da Dio e che nep­
pure il fallimento della morte ha potuto spegnere. 
Per questo il discepolo non si lascia fermare da

La sfida dei cambiamenti sociali

19. Le relazioni vissute in famiglia non si fer­
mano all’interno della comunità familiare; esse 
rendono la famiglia un elemento fondamentale 
della vita e degli equilibri stessi della società.

La centralità della famiglia rispetto alla 
società è apparsa con maggiore evidenza proprio 
in questi anni a seguito dei cambiamenti avvenuti 
nel modo di pensare dei nostri contemporanei. 
Poniamo come esempio l’inclinazione diffusa a 
valorizzare le scelte individuali e le condizioni 
personali; queste tendenze conducono a parlare 
della famiglia come importante soggetto civile. 
Nella famiglia infatti si educa la persona ed essa 
ha attese di libertà, di dignità personale attra­
verso il lavoro e il dibattito politico, si fa più 
attenta alla possibilità di scegliere la propria 
istruzione e di avere cura della propria salute.

In tempi a noi vicini, la difficoltà a realizzare 
appieno la condizione dello Stato sociale ha con­
dotto a riparlare della famiglia come uno dei più 
importanti “ammortizzatori’’ delle difficoltà indi­
viduali e sociali (disoccupazione, malattia, anzia­
nità, invalidità). In queste situazioni, infatti, la 
famiglia è in grado di prendersi cura dei suoi 
membri, con un esito di rispetto per la persona 
che è maggiore di quanto possa dare la società, e 
con un costo minore per i bilanci pubblici.

A proposito del rapporto tra famiglie e 
società, occorre anche rilevare che lo svilupparsi 
di aspetti problematici caratteristici di una so­
cietà secolarizzata, ha innescato un dibattito sulla 
questione della famiglia quando il legislatore ha 
preso a interessarsi delle nuove forme di convi­
venza familiare.

20. Voi, care famiglie, potere stare di fronte a 
tali questioni con la fiducia che deriva dalla con­
vinzione - propria di tutta la nostra cultura a par­
tire da quella greco-romana e più volte illustrata 
ed espressa nella nostra tradizione cattolica - che

risultati che umanamente possono apparire come 
insuccessi, nemmeno si sente orgoglioso per un 
raccolto che gli mette tra mano frutti più abbon­
danti della semina, ma conserva un cuore ca­
pace di affidare a Dio l’esito dell'impegno e del­
la fatica educativa quotidianamente vissuti, 
sapendo che il Padre è fedele alle sue promesse 
e sempre porta a compimento l’opera che ha ini­
ziato.

la famiglia costituisce la prima forma di società 
naturale, e la cellula fondamentale della convi­
venza Con questa stessa convinzione, di fronte 
ad ogni riflessione oggi emergente sulla società e 
sulla sua organizzazione, possiamo dire che, pro­
prio a partire dalla comunità familiare, è possi­
bile costruire una prospettiva di superamento 
dell'individualismo dilagante nella nostra so­
cietà. La comunità familiare, come luogo della 
cura delle relazioni e del sostegno reciproco tra 
le generazioni, come luogo dell'educazione pri­
maria e dell’apertura al mondo delle giovani ge­
nerazioni, può quindi essere il perno per dare vita 
ad un ripensamento comunitario dell'intero con­
testo sociale.

Perché dalla trasformazione in corso - e dal 
dibattito che sopra abbiamo descritto - possano 
derivare prospettive positive è necessario che, 
rispetto agli attuali problemi in campo, la consa­
pevolezza del valore della famiglia venga colle­
gata ad un attento discernimento delle conse­
guenze pratiche e delle scelte più opportune.

Siamo consapevoli che esiste, ad esempio, 
anche il rischio dell'individualismo "familiare" 
(non solo di quello personale), soprattutto con la 
diffusione deH’esperienza comune delle famiglie 
"mononucleari", spesso chiuse in loro stesse. 
Tale rischio è rafforzato, altre volte, da un atteg­
giamento di esaltazione della famiglia che rischia 
di non tenere conto adeguatamente della nuova 
complessità della società. In questo caso si chie­
dono alla famiglia troppi e generici compiti e 
impegni, senza peraltro aiutarla a sentirsi parte 
della società e ad accettare sostegni che proven­
gono dall'esterno e la possono custodire e raffor­
zare. A tale riguardo, mentre sollecitiamo le 
comunità ecclesiali e la stessa società civile ad 
offrire aiuti e spazi in questa direzione, invitiamo 
voi, carissime famiglie, ad inserirvi attivamente 
in esperienze che vi consentano di incontrare

11 Cfr. Esort. Ap. Familiaris consortio, 42.



1366 Dot umentazione

altre famiglie con le quali condividere ideali ed 
anche scelte di azione o di vita, nella linea della 
generosità e della dedizione.

21. Ci sembra importante segnalare a voi, 
famiglie di Lombardia, alcune questioni partico­
larmente rilevanti oggi nella nostra Regione sul 
fronte del rapporto tra famiglia e società.

Comunità d'amore e struttura economica
22. Indubbiamente la famiglia è spesso uno 

dei primi soggetti economici nella nostra società: 
a volte in quanto vera e propria impresa a carat­
tere familiare, a volte come centro di raccolta di 
redditi e quindi di decisioni per i consumi. È utile 
considerare attentamente questa situazione dal 
punto di vista politico. Bisogna però evitare di 
enfatizzare questo ruolo economico, quasi che le 
ragioni “funzionali" siano sufficienti a motivare 
l’importanza della famiglia. La scelta di vivere il 
patto di amore reciproco e la leale accettazione 
della positiva interdipendenza con cui si rappor­
tano i suoi membri, consente alla famiglia di 
svolgere pienamente il suo ruolo anche dal punto 
di vista economico. Il patto coniugale, che si 
mantiene saldo nelle coscienze libere delle per­
sone, non si sostiene solo con ragioni di interesse 
e convenienza economica.

Benefìci fiscali e servizi sociali
23. La scelta dei modi con cui le istituzioni 

pubbliche possono sostenere il ruolo fondamen­
tale della famiglia non è semplice. Si parla a tale 
riguardo di una nuova politica fiscale più attenta 
alla realtà familiare e in grado di ridurre il peso 
delle tasse sui nuclei familiari, così da permettere 
di affrontare più serenamente i carichi connessi 
con la costruzione di una famiglia e delle sue 
scelte generative. L’istanza sembra più che cor­
retta, a patto che si cerchi di fare dello strumento 
fiscale anche uno strumento di redistribuzione 
del reddito, favorendo i ceti più deboli. Occorre 
però ricordare, nel contempo, che non bastano gli 
incentivi monetari alla formazione di famiglie e 
alla scelta della procreazione, se poi si lasciano 
in balia della logica di mercato tutte le altre 
dimensioni della vita: occorre accompagnare tali 
scelte di sostegno monetario con una politica di 
servizi, di urbanizzazione, di facilitazione 
rispetto alla casa e al lavoro, di ripensamento dei 
tempi e degli orari di impegno, che sono le pre­
messe di un vero accompagnamento sociale delle 
famiglie.

La ricchezza umana e spirituale 
della tradizione cristiana

24. E certamente origine di equivoci e di 
squilibri nella società la pretesa di alcuni 
ambienti culturali di mettere sullo stesso piano la 
famiglia fondata sul Matrimonio c altre forme di 
convivenza, quali le cosiddette "coppie di fatto” 
o la convivenza delle persone dello stesso sesso. 
Siamo persuasi che tali situazioni presentino 
aspetti che non possono essere sottovalutati dal 
punto di vista di una regolazione legislativa. 
Questo non deve però evidentemente tradursi in 
una equiparazione dei modelli, ma chiede all’au­
torità pubblica di affrontare con realismo 
sapiente e creativo questi casi, con attenzione ai 
diritti delle figure più bisognose di tutela (figli. 
partner deboli,...). Di fronte a quanto verrà pro­
posto a tale riguardo, la ricchezza umana e spiri­
tuale della tradizione cristiana vissuta da noi, pur 
non riducendosi ad atteggiamenti di semplice 
“difesa" di leggi o consuetudini, saprà vigilare 
attentamente e adoperarsi democraticamente per­
ché i diversi provvedimenti da adottare sappiano 
sempre «stabilire una graduatoria di rilevanza tra 
varie istituzioni che si richiamano a modelli 
familiari, sulla base delle funzioni sociali che 
svolgono, della natura relazionale che presentano 
e della forza esemplare che esercitano»23. In par­
ticolare. insieme con voi, noi Vescovi riaffer­
miamo che una società, in forza delle sue stesse 
finalità, ha il dovere di riconoscere, sostenere 
positivamente e promuovere le famiglie in senso 
proprio, riconoscendone e rispettandone la fun­
zione sociale. Essa deriva da quel di più di stabi­
lità e di assunzione di responsabilità sociale 
insita in un modello di famiglia fondata sul pat­
to matrimoniale di un uomo e di una donna, i 
quali si impegnano stabilmente ad amarsi l'un 
l'altro fino al dono totale di sé e si aprono a gene­
rare dei figli.

Diritti e responsabilità
25. È fondamentale tutelare meglio i diritti 

della famiglia, come soggetto sociale e anche 
come soggetto delle prime scelte educative nei 
confronti dei figli. Ma è bene ricordarci sempre 
che ogni diritto va collegato alla responsabilità e 
chiede un bilanciamento. Se. quindi, la famiglia 
deve essere favorita dal punto di vista delle poli­
tiche pubbliche e dei servizi sociali, essa dovrà 
pure preoccuparsi di esprimere il suo contributo 
in termini di sostegno alle condizioni difficili che 
incontra attorno a sé. Se la famiglia deve poter

21 Famiglia e Politica, pp. 29-30\l.c„ 160« - N.d.R\



Documentazione 1367

scegliere autonomamente l'educazione dei figli, 
in una visione cristiana della generazione, non 
possiamo dimenticare che i figli sono innanzi 
tutto creature di Dio, ed Egli li affida alla coppia 
feconda, ma anche ad ogni altro membro della 
famiglia umana. Il riferimento a Dio che ogni 
vita umana porta in sé, significa che l’esercizio 
dell’autorità e della responsabilità educativa 
dovrà sempre essere accompagnato da verità e da 
libertà, da proposta e da rispetto, per una crescita 
che riconosca e maturi la vocazione della per­
sona.

Una famiglia soggetto civile
26. Un inatteso segno di novità è costituito da 

sposi e famiglie che stanno operando per dare 
concretezza al ruolo politico della famiglia. 
Vediamo nelle nostre comunità persone che si 
impegnano a costruire poco per volta forme di

La sfida della speranza oltre i fallimenti

27. Nel corso della vita familiare è possibile 
andare incontro a dolorose esperienze di falli­
menti del proprio progetto di vita matrimoniale. 
È la storia di tanti coniugi che ad un certo punto 
del loro cammino si rassegnano alla separazione. 
È anche la storia di quanti, dopo la separazione, 
accedono al divorzio o vi sono condotti e di 
coloro che, dopo il divorzio, si risposano civil­
mente.

Pur nella diversità di queste vicende, ci tro­
viamo di fronte a una sofferenza profonda, a una 
ferita difficilmente rimarginabile, allo smarri­
mento di alcuni tra i più importanti riferimenti 
della propria esistenza (figli, amici comuni, casa, 
parrocchia): svanisce un progetto nel quale un 
uomo e una donna avevano posto la speranza di 
una vita.

Chi, per le più diverse ragioni, venisse a tro­
varsi in queste situazioni non deve incontrare 
nelle nostre comunità cristiane solitudine, emar­
ginazione. né tanto meno un giudizio che scorag­
gia e allontana proprio chi ha bisogno di sentirsi 
in qualche modo compreso. Al contrario, tutti 
abbiamo il dovere di impegnarci per alleviare 
queste sofferenze e per aiutare queste persone a 
fare quelle scelte che sono secondo il Vangelo e 
che la Chiesa, in fedeltà al suo Signore, indica 
loro.

«La Chiesa si sente chiamata non ad espri­
mere un giudizio severo e distaccato, ma piutto­
sto ad immettere nelle piaghe di tanti drammi

aggregazione tra famiglie per essere in grado poi 
di offrire solidarietà. Queste persone testimo­
niano la possibilità della famiglia di essere non 
solo oggetto di attenzione politica, ma anche sog­
getto civile, costruttore di spazi visibili di più 
intensa vita comunitaria e, infine, anche interlo­
cutore della politica. In questo senso, l’espe­
rienza di tante persone mostra che sono ipotizza­
bili molteplici forme di "alleanza" tra famiglie, 
che rendono evidente la loro capacità di allargare 
la solidarietà a cerehie sempre più ampie di per­
sone. Così la società viene arricchita anche da 
strutture di sostegno ed auto-formazione conti­
nua, che evitano di lasciare ogni famiglia sola 
alle prese con i propri problemi, aiutandola a 
costruirsi invece una sempre miglior capacità di 
rispondere alla sfida della complessità che segna 
la società dei nostri giorni.

umani la luce della Parola di Dio, accompagnata 
dalla testimonianza della sua misericordia. [I cre­
denti in questa situazione! non sono esclusi dalla 
comunità; sono anzi invitati a partecipare alla sua 
vita, facendo un cammino di crescita nello spirito 
delle esigenze evangeliche»3*.

28. Chiediamo allo Spirito Santo che ci ispiri 
gesti e segni profetici che rendano chiaro a tutti 
che nessuno è escluso dalla misericordia di Dio, 
che nessuno è mai da Dio abbandonato, ma solo 
e sempre cercato e amato. La consapevolezza di 
essere amati rende possibile l'impossibile.

Siamo testimoni di tanti cammini nella fede 
intrapresi proprio a partire da questo dramma 
interiore, di sofferenze e di solitudini che, vissute 
nella forza della croce, hanno saputo trasformarsi 
in un gesto di offerta e di perdono e, a volte, 
anche di riconciliazione. Di fronte a fratelli e 
sorelle feriti dal fallimento del proprio progetto 
di vita coniugale e familiare - che come Chiesa e 
come famiglie siamo altresì chiamati a prevenire 
-, la misericordia di Dio sa anche risvegliare più 
viva consapevolezza del dono dello Spirito rice­
vuto nel Matrimonio in tante coppie che lo vi­
vono con tiepidezza.

Il Vangelo di Gesù, lo abbiamo richiamato, 
proclama ed esige il Matrimonio unico e indis­
solubile. 11 desiderio vivo di ricevere l’Eucari­
stia e l’accettazione dell'impossibilità di acce­
dervi da parte di coloro che continuano a

14 Giovanni Paolo 11. Discorso nel Giubileo delle Famiglie ( 14 ottobre 2(XX)), 6.



1368 Documentazione

permanere in una situazione esistenziale in con­
traddizione con il Vangelo - mentre, per chi si 
trova in questa condizione, sono un atto di verità 
davanti a Dio e un segno di profonda consape­
volezza della grandezza del sacramento del

Matrimonio -, diventano un ammonimento per 
molti di noi che si accostano per abitudine e con 
indifferenza al dono del Corpo e del Sangue del 
Signore.

III. STRADE ECCLESIALI PER LA SEQUELA DI GESÙ

29. Sono davvero grandi i compiti ai quali è 
chiamata oggi una famiglia cristiana.

La Chiesa, che è insieme madre e maestra, 
ascolta e incoraggia, indica e accompagna cam­
mini di sequela del Signore Gesù.

Di grande aiuto in questo senso sono sicura­
mente esempi e testimonianze di sposi che pro­
prio dentro le condizioni quotidiane della vita 
coniugale e familiare hanno realizzato la «misura 
alta della vita cristiana ordinaria»1’.

Il prossimo 21 ottobre, durante il Convegno 
delle famiglie italiane attorno al Papa, verrà bea­
tificata una coppia di sposi, i coniugi Luigi e 
Maria Beltrame Quattrocchi. Saranno la prima 
coppia dell’era moderna a essere innalzata all’o­

nore degli altari per le loro virtù coniugali e fami­
liari: hanno realizzato in maniera esemplare la 
vocazione alla quale erano stati chiamati, quella 
di coniugi e di genitori.

Veramente questa è l’ora «di riproporre a tutti 
con convinzione questa misura alta della vita cri­
stiana ordinaria: tutta la vita della comunità 
ecclesiale e delle famiglie cristiane deve portare 
in questa direzione»".

È seguendo il Signore Gesù con più grande 
determinazione e con più viva passione, che gli 
sposi cristiani potranno offrire una testimonianza 
esemplare di vita familiare secondo il Vangelo e 
potranno adempiere con frutto al compito della 
trasmissione della fede alle nuove generazioni.

Per una spiritualità delia vita di coppia e di famiglia

30. Alla luce di queste esperienze anche noi, 
come vostri Pastori, vogliamo indicare possi­
bili percorsi per una spiritualità della vita di 
coppia e di famiglia, consapevoli che «il dono 
di Gesù Cristo non si esaurisce nella celebra­
zione del sacramento del Matrimonio, ma 
accompagna i coniugi lungo tutta la loro esi­
stenza. (...) La vocazione universale alla santità è 
rivolta anche ai coniugi e ai genitori cristiani: 
viene per essi specificata dal Sacramento cele­
brato e tradotta concretamente nelle realtà pro­
prie dell’esistenza coniugale e familiare. Nasco­
no di qui la grazia e l’esigenza di una autentica e 
profonda spiritualità coniugale e familiare»2', 
che chiede appunto l’indicazione di adeguati per­
corsi.

Lo facciamo con alcune "raccomandazioni" 
per una spiritualità della vita di coppia e di fami­
glia, che vi invitiamo a prendere in considera­
zione e a seguire.

Il cammino dell’anno liturgico
e il Giorno del Signore

31. Va maggiormente valorizzato il cammino 
dell’anno liturgico, con i suoi tempi e le sue cele­
brazioni, così come viene proposto nelle vostre 
comunità parrocchiali. Con una particolare atten­
zione al Giorno del Signore e all’Eucaristia do­
menicale «radice dalla quale scaturisce, è inte­
riormente plasmata e continuamente vivificata 
l’alleanza coniugale (degli sposi]»2".

La preghiera in famiglia
32. Vi invitiamo a far rivivere la preghiera 

nella vostra vita di sposi e nelle vostre famiglie. 
In tante delle nostre famiglie sta ritornando il 
gusto del pregare insieme, genitori e figli. 
Risplende la parola di Gesù «quando due o tre 
si riuniscono per invocare il mio nome io sono 
in mezzo a loro» (Mt 18,20). La preghiera in 
famiglia è un segno che manifesta la presenza

15 Lett. Ap. Novo Millennio ineunte. 31.
“ Ibid
27 Esort. Ap. Familiaris consortio. 56.
■ Ibid.. 57.



Documentazione 1369

di una comunità di discepoli del Signore. E la pre­
ghiera di un papà e una mamma assieme ai propri 
figli è una grande occasione per fare esperienza 
della straordinaria vicinanza del Signore alle 
nostre persone, ai nostri problemi, ai nostri pro­
getti, alle nostre speranze. Pregare insieme 
rimane un modo singolare con il quale i genitori 
adempiono al compito di educare i figli alla fede: 
«Pregando insieme con i figli il padre e la madre 
(...) scendono in profondità nel cuore dei figli, 
lasciando tracce che i successivi eventi della vita 
non riusciranno a cancellare»”. Così anche li ren­
dono disponibili a riconoscere il progetto del 
Signore sulla loro vita. Sappiamo, genitori, che 
pregare insieme in famiglia non è facile: a volte si 
è stanchi, la televisione ha i suoi richiami, i figli 
fanno fatica a raccogliersi. Ci dia forza la consa­
pevolezza che dedicare uno spazio quotidiano 
alla preghiera vuol dire scegliere la cosa vera­
mente necessaria: vuol dire aver capito che l'in­
contro con il Signore è la novità più importante e 
significativa di ogni nostra giornata.

Ricercare tempi e luoghi dello Spirito
33. Preziosa è l’opportunità che Case e Centri 

di spiritualità possono offrire per sostenere e 
accompagnare la vostra vita spirituale di famiglie 
cristiane. La nostra Regione abbonda di questi 
luoghi, vere oasi dello Spirito, disponibili ad acco­
gliere genitori e tìgli per momenti di riflessione e 
di condivisione. Questi stessi luoghi, con proposte 
adeguate, potranno offrire accoglienza anche per 
quelle coppie che sperimentano la fatica e la diffi­
coltà del Matrimonio, per particolari situazioni di 
lutto e di dolore, mai dimenticando che i momenti 
di crisi e di sofferenza vanno affrontati anche con 
l’aiuto della preghiera e del consiglio spirituale.

Proporre e diffondere i gruppi familiari
34. Se da una parte, in modo assai opportuno.

Dalla spiritualità all'impegno

37. Nelle nostre comunità in questi anni si 
sono aperti spazi di impegno in parte conosciuti, 
in parte nuovi, nei quali gli sposi cristiani stanno 
dando forma al loro impegno evangelico. Ne 
ricordiamo alcuni che riteniamo in questo 
momento particolarmente significativi.

Il servizio alla vita
38. È un ambito nel quale i discepoli del 

Signore, soprattutto oggi, sono chiamati a testi­

questi gruppi rispondono anche a esigenze di 
natura psicologica e sociologica, dall'altra si 
devono sempre più qualificare come «luogo di 
crescita nella fede e nella spiritualità propria 
dello stato coniugale; momento di apertura alla 
vita parrocchiale e comunitaria; stimolo al servi­
zio pastorale nella Chiesa e all’impegno nella 
società civile»10. Sotto la guida responsabile di 
coppie animatrici adeguatamente preparate e 
mantenendo un costante e fraterno confronto con 
i presbiteri, auspichiamo che questo strumento 
pastorale sia proposto a tutte le famiglie e se ne 
stimoli la diffusione nelle nostre comunità par­
rocchiali.

Spiritualità e apostolato coniugale e familiare
35. È opportuno incoraggiare associazioni, 

gruppi e movimenti di spiritualità e di apostolato 
coniugale e familiare che l’autonoma iniziativa 
degli sposi cristiani sa realizzare. La ricchezza 
spirituale di cui ciascuno è portatore può aiutare 
gli sposi a corrispondere alla loro vocazione e a 
portare nella comunità ecclesiale più ampia un 
contributo per la edificazione della comunione 
nella Chiesa e per una più cordiale collabora­
zione a servizio delle altre famiglie.

Le comunità familiari
36. Le "comunità familiari", che in questi 

anni stanno nascendo anche all'interno delle 
nostre Chiese di Lombardia, sono una realtà da 
accogliere con simpatia. Differenziate nella loro 
fisionomia, diversificato è anche il loro rapporto 
con la comunità ecclesiale. In ogni caso esse 
esprimono una ricerca di condivisione e di rela­
zione di solidarietà, non per separarsi dal resto 
della società, ma per meglio esprimere la sogget­
tività della famiglia, consentendole di essere 
sempre più una risorsa sulla quale tutti possono 
contare.

moniare la dignità di ogni persona umana dal con­
cepimento fino al tramonto naturale della propria 
vita. In un tempo che con difficoltà riconosce il 
senso autentico del generare umano, esasperan­
done la ricerca anche in forme non moralmente 
lecite, la famiglia cristiana è impegnata a vivere 
con responsabilità e insieme con particolare gene­
rosità la chiamata alla generazione. Sono temi che 
come Chiese di Lombardia abbiamo affrontato 
con impegno e entusiasmo nel Convegno regio-

” tbid., 60.
“ C.E.I., Direttorio di pastorale familiare per la Chiesa in Italia (25 luglio 1993). 126.



1370 Documentazione

naie del '93 "Nascere e morire oggi". Nello 
stesso tempo vogliamo riconoscere gli esempi di 
famiglie che, nella modalità sia dell’affido sia 
dell’adozione, sono aperte all’accoglienza di pic­
coli che domandano l’affetto e il calore di una 
casa. Altre ancora sono impegnate a sostenere 
attività e iniziative a favore della vita nascente 
per evitare la decisione dell'aborto e per favorire 
la scelta della vita. Con lo stesso spirito non 
poche famiglie testimoniano il servizio alla vita 
assistendo i malati, accompagnando gli anziani, 
impegnandosi per famiglie di immigrati. «La 
famiglia è chiamata in causa nell’intero arco di 
esistenza dei suoi membri, dalla nascita alla 
morte. Essa è veramente il santuario della vita, il 
luogo in cui la vita, dono di Dio, può essere ade­
guatamente accolta e protetta e può svilupparsi 
secondo le esigenze di un'autentica crescita 
umana»”.

La cura per la crescita umana e cristiana 
dei figli

39. E un impegno che in prima istanza dice 
una responsabilità che è anzitutto dei genitori, 
chiamati oggi a realizzarla nel confronto e nella 
collaborazione con altre realtà educative.

Questo dovrà avvenire
- sia coltivando rapporti buoni con la comu­

nità parrocchiale, soprattutto per quanto attiene 
il cammino dell'iniziazione cristiana, che dal 
Battesimo alla Confermazione vuole condurre i 
ragazzi a vivere in pienezza l'esperienza della 
fede. Se la comunità ecclesiale dovrà sempre più 
tener conto della comunità familiare nel proporre 
il cammino di fede verso i Sacramenti, dall'altra 
la famiglia vorrà accogliere la proposta della 
comunità parrocchiale come occasione oppor­
tuna per risvegliare o addirittura ricominciare il 
proprio cammino di fede. Tornerà sicuramente di 
aiuto in questo cammino la partecipazione dei 
genitori alla vita dell'oratorio, che con il suo 
progetto educativo si propone la crescita umana 
e cristiana dei ragazzi e dei giovani;

- sia partecipando con più convinzione alla 
vita della scuola: nei nuovi percorsi dell'autono­
mia e delle offerte fonnative, la scuola domanda 
ai genitori una presenza capace di esprimere le 
domande e le istanze delle famiglie per inserirle 
nei percorsi di formazione culturale degli alunni;

- sia prestando attenzione ad altri organismi 
- Centri di ascolto. Consultori familiari. Centri 
culturali... - che in questi anni stanno affian­

cando la famiglia con particolari competenze per 
sostenerla nell’espressione del bene di cui è por­
tatrice.

Le aggregazioni familiari
40. In questi anni sono state costituite nume­

rose associazioni familiari e di solidarietà tra le 
famiglie. Lo strumento dell'associazione, feno­
meno tipico dei nostri tempi, si presenta come 
particolarmente adatto per aiutare la famiglia ad 
essere soggetto attivo nell’espressione dei propri 
bisogni e domande, superando la mentalità di 
chi attende un intervento semplicemente assi­
stenziale e ricercando sempre la composizione 
del bene della famiglia nel bene più ampio di 
tutta la comunità. E una strada sulla quale - con 
le opportune distinzioni e i necessari coordina­
menti - è importante proseguire perché, da una 
parte, fa crescere nelle famiglie la consapevo­
lezza che spetta loro essere protagoniste e, dal­
l’altra, le porta a stimolare le autorità pubbliche 
a «fare il possibile per assicurare alle famiglie 
tutti quegli aiuti - economici, sociali, educativi, 
politici, culturali - di cui hanno bisogno per far 
fronte in modo umano a tutte le loro responsa­
bilità»'2.

Comunicare e trasmettere 
il Vangelo del Matrimonio

41. Vorremmo che questa ricchezza di rifles­
sioni e di proposte giungesse anche alle giovani 
generazioni. Per loro abbiamo voluto indicare 
l'importanza di una seria preparazione al Matri­
monio cristiano attraverso la pubblicazione della 
guida per animatori "In cammino verso il Matri­
monio" . Invitiamo i sacerdoti e gli operatori 
pastorali ad accogliere e a operare con responsa­
bilità. in sintonia con questi orientamenti, così 
che i fidanzati possano incontrare un volto di 
Chiesa concorde nel comunicare e nel trasmet­
tere il Vangelo del Matrimonio, mentre li prepara 
a celebrarlo nel Signore. Trasmettere alle nuove 
generazioni questa realtà buona della famiglia, 
delle intenzioni che la animano e delle condi­
zioni che richiede, è ciò che motiva il vostro 
impegno di genitori, è ciò che tante comunità 
ecclesiali vorrebbero favorire, è ciò che a noi 
Pastori appare compito impegnativo, ma irrinun­
ciabile, è ciò che le nostre Chiese vorrebbero 
condividere in terra di Lombardia con tutti gli 
uomini e le donne di buona volontà.

" Cfr. Giovanni Paolo II. Leti. Enc. Centesimus annus 11 maggio 1991 ), 39.
“ Esort. Ap. Familiaris consortio. 45.



Documentazione 1371

Conclusione

42. Carissime famiglie delle nostre Chiese di 
Lombardia, nel concludere questa nostra "Let­
tera”, diciamo a voi il nostro grazie più cordiale 
per averci dato accoglienza nelle vostre case e 
ancor più, speriamo, nei vostri cuori.

Abbiamo voluto aprire un colloquio con voi 
per testimoniare la nostra sollecitudine pasto­
rale, per dare come Pastori un segno di amore 
alle famiglie delle nostre Chiese di Lombardia, 
riproponendo il Vangelo del Matrimonio e della 
famiglia nei suoi aspetti più significativi per 
oggi.

Potrà sembrare che abbiamo voluto delineare 
come un nuovo programma di impegno. In realtà 
«il programma c’è già: è quello di sempre, rac­
colto dal Vangelo e dalla viva Tradizione. (...) È 
un programma che non cambia col variare dei 
tempi e delle culture, anche se del tempo e della 
cultura tiene conto per un dialogo vero e una 
comunicazione efficace. Esso si incentra, in

ultima analisi, in Cristo stesso, da conoscere, 
amare, imitare, per vivere in Lui la vita trinitaria, 
e trasformare con Lui la storia fino al suo compi­
mento nella Gerusalemme celeste»”.

A Lui, a Cristo Signore e Maestro, affidiamo 
il vostro presente e il vostro futuro: al suo volto 
invitiamo a tenere rivolto io sguardo, di voi geni­
tori e dei vostri figli, «guardate a lui e sarete rag­
gianti» (Sai 33,6), guardate a Lui e saranno più 
sicuri i vostri passi.

Accogliete con amore la parola di Maria, 
rivolta ieri ai servi di Cana, oggi alle nostre fami­
glie, «fate quello che Lui vi dirà» (Gv 2,5). La 
Parola di Gesù è una parola efficace, capace di 
fare cose nuove. È una parola che porta gioia, 
«questo vi ho detto perché la mia gioia sia in voi 
e la vostra gioia sia piena» (Gv 15,11 ). A Maria, 
Madre delle famiglie cristiane con speranza vi 
affidiamo.

Con la nostra benedizione.

Milano, X settembre 2001 - Festa della Natività di Maria

I Vescovi lombardi

" Leu. Ap. Novo Millennio ineunte, 29.



1372 Documentazione

IL MATRIMONIO TRA CATTOLICI E ISLAMICI
NORMATIVA DELLE CONFERENZE EPISCOPALI

E DEI VESCOVI DIOCESANI
Per gentile concessione dell’Autore, si riportano ampi stralci della relazione di base del prof. p. 
Agostino Montan, C.S.I.,Ordinario di Diritto Canonico presso la Pontificia Università Lateranense, 
al XXXIII Congresso Nazionale di Diritto Canonico organizzato dalla Associazione Canonistica 
Italiana sul tema II matrimonio tra cattolici ed islamici, tenutosi a Temi dal giorno 11 al 14 set­
tembre. Il testo integrale della relazione sarà pubblicato nel volume degli Atti del Congresso dalla 
Libreria Editrice Vaticana.

1. Premessa

Le Conferenze Episcopali emettono deliberazioni giuridicamente vincolanti quando ciò 
è previsto dal diritto universale e quando è stabilito da un mandato speciale della Sede 
Apostolica, emanato motti proprio o per richiesta della Conferenza stessa. Le deliberazioni 
possono assumere la natura di decreti generali e istruzioni.

Anche il Vescovo diocesano, in conformità a quanto stabilito nel can. 391, può emana­
re leggi, nel qual caso esercita la potestà legislativa che è sempre personale, oppure istru­
zioni, nel qual caso esercita la potestà esecutiva, che può porre in essere sia personalmente 
sia mediante i Vicari Generali o Episcopali, a norma del diritto'.

La materia su cui hanno competenza le Conferenze Episcopali e i Vescovi diocesani 
(Ordinari del luogo) è delimitata, ma non per questo di secondaria importanza. Oltre che

1 II legislatore canonico universale attribuisce numerose competenze sia alle Conferenze Episcopali, sia agli 
Ordinari del luogo.

Compete alle Conferenze Episcopali:
I. stabilire il modo in cui devono essere fatte le dichiarazioni e le promesse che gravano sulla parte cattolica 

circa l'allontanamento dei pericoli di abbandonare la fede e circa l'educazione dei figli (can. 1126);
2. determinare la forma per cui dette dichiarazioni debbono constare nel foro esterno, ivi compresa l'infor­

mazione da dare alla parte non cattolica (can. 1126);
3. stabilire nonne circa la concessione della dispensa dalla forma canonica, così da avere criteri uniformi 

(can. 1127 § 2).
La Conferenza Episcopale può inoltre redigere un proprio Rito del matrimonio, autorizzalo dalla Santa Sede, 

adeguato alle usanze dei luoghi e dei popoli, che deve sempre prevedere la presenza deH'assistente. che deve chie­
dere e ricevere la manifestazione del consenso (can. 1120).

Ai Vescovi diocesani o. più precisamente, agli Ordinari del luogo compete:
1. provvedere che la propria comunità ecclesiastica presti quell'assistenza mediante la quale lo stato matri­

moniale perseveri nello spirito cristiano e progredisca in perfezione (can. 1063, ove. però, i soggetti dell'obbligo 
sono "i pastori d'anime", concetto più ampio di “Ordinario del luogo");

2. curare che l'assistenza, di cui al precedente n. 1, sia debitamente organizzata (can. 1064);
3. concedere espressamente la licenza (can. 1124) o la dispensa (can. 1078 § I ) rispettivamente per la cele­

brazione del matrimonio tra una parte cattolica e una battezzata non cattolica (can. 1125). oppure tra una parte cat­
tolica e una non battezzata (canoni 1086. 1078 § I);

4. verificare, allo scopo della concessione della licenza o della dispensa di cui al precedente n. 3. il compi­
mento delle condizioni stabilite (dichiarazioni e promesse) (can. 1125);

5. dispensare in singoli casi dalla forma canonica in conformità a quanto stabilito dalla legge canonica (can. 
1127 § 2);

6. curare che al coniuge cattolico e ai figli nati da matrimonio misto non manchi l'aiuto spirituale per adem­
piere i loro obblighi, e perché cresca l'unione della vita coniugale e familiare (can. 1128);

7. permettere la celebrazione segreta del matrimonio secondo le norme stabilite (canoni 1130 s.);
8. concedere, in caso urgente, il decreto di separazione dei coniugi (can. 1153 §§ 1-2);
9. concedere la sanazione in radice (ciò può fare solo il Vescovo diocesano, alle condizioni stabilite: can. 

1165 1-2).



Documentazione 1373

estendersi sul piano pastorale, concorre a mediare, interpretare ed applicare il diritto comu­
ne sui matrimoni misti, emanando, se del caso, nuove norme.

Sia le Conferenze Episcopali sia i Vescovi diocesani (Ordinari del luogo) in materia di 
matrimoni misti, in particolare di matrimoni tra parte cattolica e parte islamica, sono inter­
venuti con documenti variamente denominati, non sempre definiti nella loro portata dottri­
nale e nella loro autorevolezza giuridica. La sola denominazione del documento (Nota 
[Belgio], Guida [Montréal, Canada], Direttorio [Inghilterra], Orientamenti [Spagna], 
Dossier [Francia), Decreto generale [Italia), Istruzione [Diocesi di Brescia], ecc.) non sem­
pre è d’aiuto per comprenderne la natura e il valore vincolante. Occorre pertanto esaminare 
attentamente le fonti, distinguendo quelle che sono da considerare leggi, decreti, istruzioni 
o, comunque, disciplina canonica, da quelle che sono, invece, fonti esortative o di altro 
genere2.

Il materiale raccolto è quantitativamente limitato. La produzione, in realtà, non è 
sovrabbondante. In molti Paesi islamici, le Chiese particolari, per tanti motivi pastorali, 
«non concedono la dispensa dall'impedimento di disparità di culto e preferiscono lasciare 
che tali coppie contraggano un matrimonio “in Comune”, lasciando al tempo il compito di 
garantire a queste coppie una stabilizzazione della loro unione che la Chiesa potrebbe san­
cire e benedire col passare del tempo»’. In queste Chiese difficilmente si emanano norme o 
si elaborano documenti sui matrimoni inter-religiosi. Sono inoltre da segnalare le divergen­
ze antropologiche, religiose e giuridiche tra islamismo e cristianesimo. Il diritto islamico 
con la sua molteplicità di fonti4 e nelle sue svariate forme moderne’, rimane diverso da quel-

1 Cfr. J.T. Martin Dii Agar. Legislazione delle Conferenze Episcopali complementare al C.I.C., Milano 
1990. Dello stesso Autore si veda: Le competenze della Conferenza Episcopale: cann. U26 e 1127 § 2, in / matri­
moni misti (Studi Giuridici. XLVII). Libreria Editrice Vaticana. Città del Vaticano 1998. pp. 139-157.

Sono inoltre da segnalare:
Testi da inserire nell'area della disciplina canonica (ordine cronologico): Conférence Episcopale Senegal- 

Mauritanie. Document pastora! sur les mariages mixtes. session d’avril 1972 (testo dattiloscritto): Conférence 
Episcopale de Belgioue-Commission Interdiocesaine pour les Relations avec l’Islam (c.i.r.l), Note Les 
mariages islamo-chrétiens, Bruxelles 1983; Conferencia Episcopal Espanola-Comision Episcopal de 
Relaciones Interconfesionales. Orientaciones para la celebracion de los matrimonios entre catolicos y musul- 
manes en Espana (23 settembre 1987). Madrid 1988; Biscnops’ Conference of England and Wales. Mixed 
Marriages (30 aprile 1990) (the rcvised Directory proniulgated by the Bischops' Conference of England and 
Wales), London 1990; Conferenza Episcopale Italiana. Decreto generale sul matrimonio canonico. Roma (5 
novembre 1990), in Notiziario della C.E.I. 16 (1990), 259-279; Diocesi di Brescia, / matrimoni tra cattolici e 
musulmani. Istruzione, Brescia. 1995; Conférence Episcopale Francaise-Secrétariat pour le Relations avec 
l'Islam. Dossier sur les mariages islamo-chrétiens (ed. 1983; 1986; 1996), Paris 1996: utilizzo la versione italia­
na della seconda edizione francese: Conferenza Episcopale Francese-Segretariato per le Relazioni con 
l'IsIam, / matrimoni islamo-cristiani, in V. Ianari (a cura di). L'IsIam fra noi. Conoscere una realtà vicina e lon­
tana. Elle Di Ci, Torino 1992, pp. 111-157; Conférence des Evéques de la Région Nord de l’Afrique. Pastorale 
des foyers mixtes, Alger (14-17 novembre 1998).

Altri testi (ordine cronologico): Commission On Ecumenica!. & Interreligious Affaire Archidiocese of 
Los Angeles and Islamic Center of Southern California, Marriage in IsIam and Roman Catholicism. 
September 1983; Comision Episcopal de Relaciones Interconfesionales, Encuentro islamo-cristiano. Los 
matrimonios mixtos en la legislacion islamica y en la pasturai de la Iglesia. por Jorgen S. Nielsen y Guy Harpigny. 
Madrid 1984; Latin Vicariai- Apostolic of Kuwait, Nota (8 settembre 1986) (testo dattiloscritto); Mariages entre 
catholiques et musulmans en Suisse. Guide pastora!. Lucerne 1986 (testo elaborato da una équipe); CoMITÉ "Islam 
en Europe", C.E.C. et C.C.E.E., Mariages entre catholiques et musulmans. Orientations pour les Eglises et les 
chritiens en Europe, Centro El Kalima, Bruxelles 1997: versione italiana: K.E.K.. C.C.E.E., Comitato "Islam in 
Europa", Matrimoni tra cristiani e musulmani, in // Regno documenti 42 (1997), 436-448; Centre Canadien 
d'Oecumenisme, Guide pastora! des mariages islamo-chrétien, Montréal (QC). avril 2(X)I (ad experimentum).

' M. Borrmans, L'avvenire dei matrimoni misti islamo-cristiani in Italia, in E. Scabini-P. Donati (a cura di). 
La famiglia in una società multietnica. Studi interdisciplinari sulla famiglia, 12, Milano 1993, p. 139.

4 Tre sono le fonti principali del diritto islamico: il Corano, la Sunna o tradizione (si ispira ai detti e alle inter­
pretazioni del Profeta e quindi si allaccia al Corano) e 17 m (consenso delle comunità islamiche). Dai primi decen­
ni del sec. XX sono in corso delle riforme del diritto matrimoniale e familiare, che si rispecchiano nei Codici sullo 
Statuto personale, nei Codici civili e nelle Leggi speciali dei Paesi che si reggono sul Corano. Cfr. J. Prader, //



1374 Documentazione

lo dei Paesi Occidentali di stampo cristiano'1. È un contesto complicato e differenziato quel­
lo con cui debbono confrontarsi non solo le coppie islamo-cristiane, ma anche quanti voglio­
no accompagnare questi matrimoni '.

Particolare attenzione merita, tra i documenti segnalati, il Dossier sur les mariages isla- 
mo-chrétiens del Segretariato per le relazioni con l’Islam della Conferenza Episcopale 
Francese, giunto alla sua terza edizione (1996). Questo documento francese è stato ripreso 
in parte nei suoi orientamenti pastorali da altre Commissioni cristiane, in Europa e fuori".

In Italia ha trovato vasta accoglienza ('Istruzione della Diocesi di Brescia su / matrimoni 
tra cattolici e musulmani (1995)*. Il documento è stato redatto «come strumento di approc­
cio e di orientamento per la conoscenza, rincontro e il dialogo pastorale con i nubendi delle 
due fedi» (Ivi, p. 3). Il sussidio, approvato dal Consiglio presbiterale il 23 febbraio 1994, è 
stato pubblicato dal Vescovo diocesano come Istruzione per l’attività pastorale della diocesi.

Va segnalato anche il documento Matrimoni tra cristiani e musulmani. Direttive pasto­
rali per i cristiani e le Chiese in Europa, diffuso nell’aprile del 1997. Redatto e firmato dal 
comitato “Islam in Europa" (costituito congiuntamente dalla Conferenza delle Chiese 
Europee - K.E.K. - e dal Consiglio delle Conferenze Episcopali d’Europa - C.C.E.E.), il 
testo ha per destinatari fondamentalmente i parroci e i pastori delle comunità locali. Questo 
documento non è fonte della disciplina canonica cattolica, ma la recepisce, confrontandola 
con la disciplina delle altre Chiese non cattoliche (Chiese ortodosse. Chiesa d’Inghilterra, 
Chiese protestanti).

2. Novità e complessità del fenomeno dei matrimoni tra cattolici e islamici

Tutti i documenti studiati presentano, anche se succintamente, dei dati statistici relativi 
al fenomeno dei matrimoni tra cristiani e musulmani. È un fenomeno internazionale. Fermo 
la mia attenzione sull’Europa Occidentale, senza trascurare alcuni riferimenti ai Paesi dai 
quali provengono i documenti analizzati.

Da circa venticinque anni (1975-2000) l’Europa conosce un (lusso di immigrazione 
musulmana senza precedenti: si stima che nel 2000 - ma le statistiche non sono sempre con­
cordanti - all’incirca tra 20 e 24 milioni di persone musulmane si siano insediate nel 
Continente europeo e che più di 6 milioni siano diventate residenti permanenti oppure cit­
tadini a tutti gli effetti di legge nei vari Paesi dell’Europa’.

matrimonio nel mondo. CEDAM. Padova 1986; Idem. // diritto matrimoniale islamico e il problema del matrimo­
nio fra donna cattolica e musulmano, in Migrazioni e diritto ecclesiale. Im pastorale della mobilità umana nel 
nuovo Codice di Diritto Canonico, Padova 1992, pp. 136-138.

’ In riferimento al matrimonio e alla famiglia cfr. M. Borrmans, Mariage et famille dans le droit musulman. 
classique et moderne, in L’année canonique, 42. 2000, pp. 83- I (X).

6 Cfr. la ricerca: Sami Aldeeb et Andrea Bonomi (ed.). Le droit musulman de la famille et des successions à 
l'épreuve des ordres juridiques occidentaux, Pubblicazioni dell’Istituto svizzero di diritto comparato, ZUrich 1996.

’ Cfr. S. Villeggiante. Matrimonio cattolico e matrimonio musulmano: due mondi a confronto nel matri­
monio dispari, in Seminarium 4 ( 1985), pp. 196-252.

“ Cfr. A. Salama, Les mariages entre chrétiens et musulmans. Approches pastorales, in Pro Dialogo 
(Pontificium Consilium pro Dialogo inter Religiones. Città del Vaticano), n. 70. XXIV (1989). I; il saggio è pub­
blicato anche in Comprendre. N° 89/07 - 5 juillet 1989. pp. 1-14.

* Cfr. RDToH (1994), 1405-1416 /N.d.R I.
" Cfr. Sami Aldeeb et Andrea Bonomi (ed.). Le droit musulman de la famille et des successions à l'épreuve 

des ordres juridiques occidentaux, p. V; K.E.K., C.C.E.E., Comitato “Islam in Europa". Matrimoni tra cristiani 
e musulmani, p. 436-448. Fuori dell'Europa, in Canada. Paese di immigrazione, il numero degli emigranti di reli­
gione musulmana è aumentato grandemente. Se si confrontano i dati statistici del 1981 con quelli del 1991. si 
riscontra che i matrimoni passano da 98.160 a 253.260: cfr. Centre CANADIEN d'Oecumenisme. Guide pastora! 
des mariages islamo-chrétien. p. 9. Sullo statuto giuridico dell'IsIam in Europa cfr. Quaderni di diritto e politica 
ecclesiastica. 1996/1 (numero monografico riguardante, oltre a questioni generali, il musulmanesimo in Spagna. 
Francia. Germania. Regno Unito. Belgio. Italia).



Documentazione 1375

La provenienza degli immigrati differisce: in un luogo predominano i maghrebini. in un 
altro i pakistani, in un altro ancora i turchi, i senegalesi, gli indiani, gli albanesi, ecc. Qualunque 
sia la loro provenienza, le difficoltà incontrate da questi immigrati sono il più delle volte le stes­
se. Vivere l’Islam in Occidente non è senza choc culturali, religiosi, sociali e anche giuridici.

Sono in crescita i matrimoni tra parte cattolica e parte musulmana. Mancano statistiche 
precise in questo settore perché i censimenti nazionali e le pratiche amministrative, in 
Europa, non prendono in considerazione l’appartenenza religiosa delle persone singole. Di 
conseguenza, non è possibile presentare statistiche sicure sui matrimoni inter-religiosi.

In Francia, nel periodo 1975-1985, ci sono stati circa 7.000 matrimoni tra un’algerina e 
un francese e circa 1.400 matrimoni tra un algerino e una francese'".

In Belgio, nel 1976 ammontavano a 1.718 i matrimoni tra belgi e musulmani stranieri ".
In Germania le fonti, con riferimento all'anno 1992, parlano di circa 60.000 donne tede­

sche che avrebbero sposato un turco e raggiunto la Turchia con lui (tra queste donne circa 
25.000 sarebbero di origine protestante e 15.000 di origine cattolica)12.

In Svizzera, nell'aprile 1984. si potevano contare circa 3.500 musulmani di Paesi isla­
mici sposati con donne svizzere. Statisticamente insignificante si rivelava il dato dell'unio­
ne di donne musulmane con cittadini svizzeri ".

La Spagna registra una flessione nei matrimoni tra cattolici e islamici. Se nel periodo 1973- 
1977, durante cinque anni si sono registrati 1.275 matrimoni con musulmani (tra questi 73 erano 
donne musulmane), nel periodo 1980-1985 i matrimoni con musulmani scendono a 841 (fra 
questi 79 donne musulmane). Il calo sembra dovuto all'aumento dei matrimoni civili, alla dimi­
nuzione degli studenti musulmani nelle Università spagnole e degli operai nordafricani 14

In Italia l’ultimo dato disponibile si riferisce al 1996. Dei 12.000 matrimoni in cui uno 
o ambedue i coniugi sono stranieri, circa 10.000 sono i matrimoni tra una parte italiana 
(7.254 maschi. 2.621 donne) e una parte straniera. I maschi italiani preferiscono (in percen­
tuale decrescente): le donne dell’Europa Centro Orientale (40% dei casi), le donne 
dell'America Centro Meridionale (25% dei casi), quelle dell'Asia Orientale costituita da 
Filippine. Giappone e Thailandia (5,6% dei casi). Le donne italiane preferiscono (in per­
centuale decrescente): gli europei comunitari (28%), cui seguono gli africani (27%) e in par­
ticolare i cittadini dei Paesi dell'Africa mediterranea (23%), gli americani (17% dei casi: 9% 
americani del Nord America e 1'8% del Sud America)1’.

Sempre per quanto riguarda l’Italia disponiamo anche di una ricerca e di un insieme di dati 
fomiti dal Segretariato per l’ecumenismo e il dialogo della Conferenza Episcopale Italiana"’.

Cfr. M. Borrmans, L'avvenire dei matrimoni misti islamo-cristiani in Italia, p. 125.
" Ivi. Cfr. anche C.E.B., Les mariages islamo-ehrétiens, pp. 3-4. Cfr. anche R. Torfs, Lo stato giuridico 

dell'IsIam in Belgio, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica. 1996/1, pp. 213-214.
12 M. Borrmans, L'avvenire dei matrimoni misti islamo-cristiani in Italia, p. 125. Commenta p. Borrmans: 

«Certo si tratta sempre di sondaggi più o meno accertati, ma bastano per sottolineare l’importanza crescente del 
fenomeno. È ovvio che si pensi soprattutto ai matrimoni in forma civile: non si prendono in considerazione le situa­
zioni concubinarie. le quali si rivelano assai numerose, secondo altre inchieste sociologiche e demografiche. Per 
quanto riguarda i matrimoni celebrati in Chiesa cattolica (in forma canonica) con dispensa di disparità di culto, è 
altrettanto difficile saperne esattamente le dimensioni religiose non cristiane» (Ivi). Cfr. anche G. Robbers, Lo sta­
tuto giuridico dell'IsIam in Germania, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica. 1996/1. p. 163.

" Fonte: Mariages entre catholiques et musulmans en Suisse. Guide pastoral. Lucerne 1987. pp. 5-8.
'* Fonte: C.E.E., Orientationes, pp. 7-8. Cfr. anche J. Martinez-TorróN, Lo statuto giuridico dell'IsIam in 

Spagna, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica. 1996/1. pp. 53-54.
” Fonte: Caritas di Roma. Immigrazione. Dossier statistico 2000. 10° Rapporto. Ottobre 2000, p. 186. Cfr. 

anche E. Pace, La geografia religiosa dell'Italia di fine secolo, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica. 
2000/1, pp. 38-41.

“ Si tratta della ricerca condotta dalla dolt.ssa Barbara Ghiringhelli. del Centro Ambrosiano di Do­
cumentazione per le Religioni - Milano. Di detta ricerca si rende conto nella Lettera di collegamento del Segretariato 
per l'Ecumenismo e il dialogo. 36. Quaderni della Segreteria Generale C.E.I., IV (2000). n. 12. pp. 28-40.



1376 Documentazione

I dati rispecchiano una realtà parziale, quella di 120 Diocesi distribuite in maniera diver­
sificata nel territorio, precisamente 43 al Nord, 35 al Centro, 28 al Sud e 14 nelle Isole, e 
coprono una popolazione di circa 36 milioni di persone.

Nella tabella 1, sono riportati i matrimoni con musulmani dal 1995 al 1998; nella ta­
bella 2 sono riportati i matrimoni per il quadriennio 1995-1998, ripartiti per religione del 
partner.

Tabella / - Matrimoni con musulmani - Serie storica 1995-1998 '

Anno 1995 /996 /997 1998 totale
Maschi 95 76 79 71 321
Femmine 29 27 28 29 113
Totale 124 103 107 100 434

Tabella 2 ■ Matrimoni per il quadriennio 1995-98 ripartiti per religione del partner1"

Anno /995 /996 1997 1998
Musulmani 124 (F 29) 103 (F 28) 107 (F 28) 100 (F 29)
Altri cristiani 99 (F 62) 99 (F 62) 119/F 62) \20(F 73)
Religioni orientali 25 (F 18) 32 (F 25) 27 (F /6) 31 (F 22)
Ebrei 10 (F 3) 9(F 1) 18 (F 9) 16 (F 4)
Non battezzati 100 (F 28) 96 (F 43) 109 (F 51) 124 (F 52)
Atei 82 (F 29) 84 (F 45) 104 (F 48) 105 (F 48)
Non specificato 32 (F 1) 26 (F 13) 33 (F 11) 28(F 8)
Religioni trad. africane — — 2(F -) —
Mov. di trad. islamica 1 (F 1) 1 (F l) —
Totale 473/F171) 449 (F217) 520 (F 226) 524 (F 236)

I dati, anche se parziali, indicano e sottolineano dei punti di attenzione e le tendenze in 
atto. Tra i punti di attenzione la dott.ssa Barbara Ghiringhclli, autrice della ricerca, segnala: 
«Come ci si aspettava, in linea con l’incremento registrato a livello di matrimonio civile e 
di unioni di fatto, i matrimoni celebrati con dispensa con musulmani è in crescita (rispetto 
alla prima rilevazione riguardante gli anni 1990-1994), ma più che il loro aumentare, di per 
sé fisiologico se pensiamo all’aumento della presenza di persone di religione islamica sul 
territorio italiano, la novità è da ritrovare nel fatto che sono in crescita i matrimoni con 
dispensa in cui è la donna musulmana a sposare un uomo cattolico. Questo è segnale di un 
forte cambiamento, visto il divieto esistente per la donna musulmana di sposare un uomo 
che non sia musulmano»1’'.

17 Fonte: Lettera di collegamento, p. 38. Cfr. anche Presidenza dei. Consiglio dei Ministri-Commissione 
per LE politiche di integrazione degli immigrat i, Secondo rapporto sull’integrazione degli immigrati in Italia, a 
cura di G. Zincone, Il Mulino. Bologna 2001. pp. 464-476.

” Fonte: Caritas di Roma. Immigrazione. Dossier statistico 201)0. 10“ Rapporto. Ottobre 2(KX), p. 186.
” Questo cambiamento (donne musulmane vogliono sposare un non musulmano, pur volendo esse restare 

musulmane) è rilevato a livello europeo: cfr. K.E.K.. C.C.E.E.. Comitato “Islam in Europa", Matrimoni tra cri­
stiani e musulmani, p. 438.



Documentazione 1377

«Altra novità che i dati inerenti le dispense con musulmani evidenziano è la crescita 
delle nazionalità rappresentate. Se la precedente rilevazione, quella riguardante gli anni 
1990-1994. ci presentava un panorama che vedeva la prevalenza di musulmani provenienti 
dai Paesi del Nord Africa, oggi, nonostante rimanga significativa la rappresentanza nord­
africana, consistente è anche la presenza di musulmani albanesi e più in generale di area 
balcanica, ed è proprio tra questo gruppo che troviamo la più alta percentuale di donne 
musulmane che sposano uomini cattolici. A questo proposito mi sembra necessario sottoli­
neare l’importanza di queste diversità di origine che, come tutti ben sanno, rispecchia islam 
diversi»”.

C’è un ultimo dato che merita attenzione, ed è quello relativo alla stabilità dei matri­
moni misti. La tabella che segue deriva dalle rilevazioni 1STAT (tabella 3).

Tabella J ■ Divorzi e separazioni in Italia. Incidenza dei matrimoni misti ’1

• Divorzi
Anno Misti Totale Incidenza
1995 2.119 27.038 7,8%
1996 2.526 32.717 7.7%
1997 2.570 33.342 7.7%

• Separazioni

Anno Misti Totale Incidenza
1995 3.833 52.323 7.3%
1996 4.430 57.538 7.7%
1997 4.905 60.281 8,1%

1 dati contenuti nella tabella indicano in maniera chiara come i matrimoni misti sem­
brano essere poco duraturi. Nel 1995 ogni 27 matrimoni celebrati uno è misto ma nello stes­
so anno ogni 13 separazioni o divorzi uno riguarda un matrimonio misto. Inoltre nel caso 
delle separazioni si sta manifestando una forte tendenza all’aumento.

3. Atteggiamenti fondamentali di fronte ai matrimoni tra cattolici e islamici

Come si guarda ai matrimoni tra cattolici e islamici nei documenti delle Chiese parti­
colari? C’è, innanzi tutto, un grande rispetto per le persone coinvolte nella vicenda matri­
moniale e una profonda stima per i valori spirituali che la domanda di matrimonio religioso 
implica, anche se non percepiti dagli stessi interessati.

Un secondo elemento che colpisce favorevolmente è lo sforzo serio di conoscenza del 
matrimonio islamico e degli elementi che lo caratterizzano. Chi accoglie la coppia e opera 
per conto della Chiesa, deve essere all'altezza della situazione vissuta dalle persone che 
intendono contrarre matrimonio con rautorizzazione della Chiesa.

Un terzo aspetto è la prudenza e il realismo che anima i documenti e l'azione pastora­
le. Non ci si nasconde che questi matrimoni sono molto difficili e spesso fallimentari. 
Proprio per questo l’azione della Chiesa deve essere particolarmente piena di sollecitudine.

Lettera di collegamento, pp. 28-29. L'Autrice della ricerca rileva ancora l'incremento dei matrimoni con 
donne ortodosse (provenienti dalla Romania. Bulgaria. ex-Unione Sovietica) e con buddhisti (per lo più donne 
buddhiste).

11 Fonte: Lettera di collegamento, p. 48.



1378 Documentazione

3.1. Rispetto delle persone e stima dei valori spirituali
Il documento della Conferenza Episcopale Francese, dopo aver presentato le questioni 

difficili poste dalla creazione di coppie islamo-cristiane, scrive: «Ma la Chiesa vuole anche 
accogliere ciascuno con le sue domande. Essa rispetta la scelta di quelli che vogliono unir­
si e che si sforzano di farlo davanti a Dio, secondo la loro coscienza. In particolare essa non 
può rifiutare alla parte cristiana il diritto di contrarre un matrimonio secondo le norme della 
Chiesa, se le condizioni richieste sono presenti»22.

Anche il documento di orientamento della Conferenza dei Vescovi del Nord Africa, 
molto preoccupato dei matrimoni tra cattolici e islamici, non esita di affermare che, proprio 
a causa delle difficoltà, le Chiese debbono occuparsi con attenzione delle coppie miste. «Le 
coppie cristiane - si legge nel testo - hanno il diritto di essere accolte, accompagnate e soste­
nute dalla comunità cristiana. Questi sposi costituiscono un gruppo importante e significa­
tivo delle nostre Chiese, ma non un gruppo a parte»21.

La Guide pastora! des mariages islamo-chrétiens della Diocesi di Montréal, all’opera­
tore pastorale che può provare un senso di smarrimento di fronte ai problemi che pone que­
sto tipo di matrimonio, non esita a ricordare che «ciò che rimane di più importante da parte 
del pastore è l’atteggiamento di rispetto e di apertura con la quale accoglie la coppia. Quelli 
che vengono da lui si aspettano di essere accolti con benevolenza e di vedere il loro cam­
mino preso sul serio»24.

Gli orientamenti della Conferenza Episcopale Spagnola non sono meno esigenti verso 
l’operatore pastorale: «Si impone un’accoglienza sincera e una collaborazione generosa, che 
rifugga da ogni paternalismo, e ancor più, da qualsiasi proselitismo camuffato. (...) Unito 
all’accoglienza, il servizio più importante che si può offrire a questa coppia giovane duran­
te la conversazione pastorale, è permettere ad ambedue di prendere coscienza leale, serena 
e congiuntamente delle distanze personali, culturali, religiose che li separano, distanze che 
resteranno, non potendosi superare completamente»2'.

Per quanto riguarda i valori spirituali insiti nel matrimonio tra cattolici e islamici, può 
essere sufficiente questo passaggio del documento della Conferenza Episcopale Francese. 
Dopo aver ricordato che la Chiesa non può rifiutare alla parte cattolica il diritto di contrarre 
matrimonio secondo le norme della Chiesa, il documento così continua: «Noi sappiamo pure 
che un amore comportante il dono di sé generoso verso il congiunto può condurre a una più 
grande comprensione di Dio. Esistono d’altra parte coppie islamo-cristiane le cui ricchezze 
umane e spirituali sono evidenti. Esse possono diventare segni e strumenti di dialogo in un 
mondo dove l’accettazione dell’altro e il rispetto delle differenze sono spesso misconosciu­
ti»26. Il testo mette in risalto i valori propri di un matrimonio “dispari”: mutua comprensione, 
rispetto reciproco, incontro tra due mondi religiosamente e culturalmente diversi, dialogo2’.

3.2. Conoscenza del matrimonio islamico
E notevole lo sforzo compiuto nei documenti per presentare in modo obiettivo il matri­

monio islamico2". Si legge nel documento della Conferenza Episcopale Francese: «È com-

22 C.E.F., I matrimoni islamo-cristiani. p. 113.
21 CERNA. Pastora! des foyers mixtes, p. 5.
24 Centre Canadien d'Oecumenisme, Guide pastora! des mariages islamo-chrétiens. p. 10, n. X.
24 C.E.E., Orientat iones, IV, 2.1. p. 16.
“ C.E.F., / matrimoni islamo-cristiani, p. 113.
27 hi: cfr anche C.E.E., Orientaciones. pp. IX-19, IV, X. Per una lettura sociologica del fenomeno cfr. M. 

Toonetti Bordogna, / matrimoni misti: un utile laboratorio, in Legami familiari e immigrazione: i matrimoni 
misti, a cura di M. Tognetti Bordogna. L'Harmattan Italia. Torino 1996. pp. 19-48.

24 K.E.K.. C.C.E.E., Comitato “Islam in Europa". Matrimoni tra cristiani e musulmani, pp. 436-448. Questo 
documento presenta la visione del matrimonio secondo le Chiese ortodosse, la Chiesa cattolica, la Chiesa 
d'Inghilterra, le Chiese della riforma, poi tratta della famiglia e del matrimonio nell'Islam. Si veda anche: C.E.F.,



Documentazione 1379

pilo del responsabile pastorale utilizzare tutti i mezzi per aiutare i futuri sposi ad avere 
una riflessione seria e approfondita sull'argomento». E ancora: «È molto consigliabile 
che la futura coppia incontri un prete o una religiosa il più possibile competente nella ma­
teria»

In tutti i documenti viene dedicato un certo spazio alla presentazione del matrimonio 
islamico. Questo modo di procedere delle Chiese particolari è conforme alle indicazioni del 
Concilio Vaticano II. un'applicazione dei principi generali da esso elaborati: rispetto profon­
do dell'islamismo, saper andare oltre le tensioni del passato e i pregiudizi, saper vedere la 
ricchezza dell’altro, disponibilità a scoprire e a coltivare i valori comuni senza tuttavia 
occultare le divergenze né rinunciare alla propria fede (Nostra aetate, 2). Il responsabile 
pastorale dovrà mostrarsi sensibile all’eredità e alle pressioni culturali delle due parti, aiu­
tando a superare e vivere le differenze.

3.3. Prudenza e realismo
I documenti delle Chiese particolari da me esaminati procedono con grande cautela. 

Abitualmente, quando due giovani si presentano al parroco, sembrano aver già preso la loro 
decisione e desiderano essere aiutati nella realizzazione del loro progetto: una famiglia ori­
ginale e riuscita. «Questa determinazione - annota il documento della Conferenza 
Episcopale Francese - non può in alcun caso dispensare il prete dal rilevare le difficoltà e 
gli scogli molto frequentemente incontrati da coppie islamo-cristiane» '0.

Il matrimonio tra islamici e cattolici pone, in modo acuto, la questione di una base cul­
turale e umana necessaria alla vita di ogni coppia. Occorre una valutazione seria della base 
comune ai due partner che consenta di discernere i fondamenti umani sui quali costruire l’u­
nione, e così meglio apprezzare le differenze che bisognerà affrontare ”.

Il servizio più importante da rendere alla giovane coppia è di far prendere coscienza, 
lealmente, serenamente, insieme, delle distanze culturali e religiose che li separano. «Il fatto 
di appartenere a gruppi differenti per religione, per razza e per cultura, soprattutto se i grup­
pi umani hanno tra di loro rapporti difficili, crea problemi nuovi. Non prenderli sul serio, 
chiudere gli occhi sulle loro ineluttabili conseguenze per la vita di coppia, sarebbe un’inco­
scienza»'2. Non necessariamente il cammino intrapreso porta alla celebrazione cristiana del 
matrimonio con disparità di culto. Forse potrebbero non esserci le condizioni richieste per 
consentirlo. «Perciò - conclude il documento della Conferenza Episcopale Francese - biso­
gna orientare anzitutto il dialogo pastorale sul progetto di vita della futura coppia e sul suo 
approfondimento prima di prendere in considerazione la realizzazione di una celebrazione 
cristiana»”.

/ matrimoni islamo-cristiani, pp. 138-150; C.E.E.. Orientaciones, II. pp. 10-11; Centre Canadien D'Oecu- 
MENISME, Guide pastoral des mariages islamo-chrétiens, pp. 13-18. 53-60. 67-74; Mariages entre catholiques et 
musulmans en Suisse, Lucerne 1987. pp. 9-12. 13-18.

” C.E.F., / matrimoni islamo-cristiani. p. 114.
" Ivi, p. 120.
" In riferimento alla base antropologica comune ai due partner, il documento della Conferenza Episcopale 

Francese scrive: «Tra gli elementi comuni potremo trovare, a volte, una cultura intellettuale comune, per il fatto, 
ad esempio, di una formazione universitaria, una vita militante e la dedizione agli altri. Se questi elementi saranno 
mantenuti all'intemo delle condizioni in cui questa vita militante potrà esercitarsi, potrà nascere una comunanza di 
gusti, di progetti che l'appartenenza ad uno stesso gruppo sociale può favorire; e, infine, il sentimento di una certa 
responsabilità nell'incontro islamo-cristiano» (C.E.F.. / matrimoni islamo-cristiani. p. 123). Cfr anche Centre 
Canadien d’Oecumenisme. Guide pastoral des mariages islamo-chrétiens. pp. 29-30. n. 92.

“ C.E.F., I matrimoni islamo-cristiani. p. 122.
" Ivi. Prudenza e realismo caratterizzano il recente intervento del Consiglio Episcopale Permanente della 

Conferenza Episcopale Italiana (Roma. 24-27 gennaio 2000), in Notiziario della C.E.I.. 1 febbraio 2000/1, pp. 26- 
27 |in RDTo 77 (2000). 39 - N.d.R |. Si veda il commento di G. De Rosa. Sul matrimonio tra musulmani e cri­
stiani. in Im Civiltà Cattolica II (2000). pp. 43-53.



1380 Documentazione

4. Accoglienza, discernimento e preparazione al matrimonio
tra una parte cattolica e una parte musulmana

I documenti delle Conferenze Episcopali dedicano ampio spazio all’accoglienza delle 
coppie islamo-cristiane e al discernimento della richiesta di matrimonio, vale a dire alla sua 
valutazione alla luce di criteri oggettivi. Insistono, poi, affinché la preparazione abbia ad 
essere quanto mai accurata, così che ognuno sia messo di fronte alle proprie responsabilitàu.

Questo modo di procedere è conforme alla legge canonica. Il can. 1066 dispone che 
«prima che si celebri il matrimonio, deve constare che nulla si oppone alla sua celebrazio­
ne valida e lecita». Il can. 1067 impone alle Conferenze Episcopali di stabilire norme circa 
l’esame degli sposi, le pubblicazioni matrimoniali e gli altri mezzi per compiere le necessa­
rie investigazioni prematrimoniali. Infine il can. 1125, 3° chiede che «entrambe le parti 
siano istruite sui fini e le proprietà essenziali del matrimonio, che non devono essere esclu­
se da nessuno dei contraenti».

Tutto ciò non può essere ridotto a un insieme di atti formali di natura burocratica, come 
avviene con la consegna dei certificati anagrafici, civili e religiosi, richiesti per il matrimo­
nio. La conoscenza dei tratti essenziali del matrimonio islamico e cristiano, delle loro diffe­
renze e divergenze, ha di per sé una portata generale, previa al requisito della dispensa, in 
quanto si proietta sul progetto di vita della futura coppia. Si rende perciò necessario un serio 
approfondimento prima di prendere in considerazione la realizzazione di una celebrazione 
cristiana del matrimonio. Questo cammino con la coppia potrebbe portare a scoprire che non 
ci sono ancora le condizioni richieste per porre in essere un matrimonio cristiano con dispa­
rità di culto. In ogni caso l’Ordinario del luogo potrà dispensare dall’impedimento dirimen­
te soltanto dopo la rilevazione delle effettive intenzioni delle parti in ordine al matrimonio 
religioso.

4.1. Rilevanza della preparazione
Nella fase di preparazione sono previsti, in genere, più incontri tra il responsabile della 

pastorale dei matrimoni misti e i nubendi, almeno due dei quali fatti separatamente con cia­
scuna delle due parti. Tenuto conto che la maggioranza dei matrimoni tra cattolici e musul­
mani si realizzano come unioni libere o matrimoni civili, occorre informare le coppie che è 
possibile anche la celebrazione religiosa cattolica del matrimonio. La Chiesa cattolica non 
rifiuta il matrimonio al cattolico che sposa una persona di altra religione, purché ciò avven­
ga con la dovuta preparazione ”,

4.2. Contenuti della preparazione
Sui contenuti della preparazione i documenti esaminati sono convergenti. Le parti deb­

bono conoscere le diverse concezioni del matrimonio nel diritto canonico e nel diritto isla­
mico in generale e nei diversi Codici civili moderni (Marocco, Algeria, Tunisia, Egitto, 
Libia, Giordania, Siria, Iraq, Pakistan, Kuwait, Sudan. Arabia Saudita). La riflessione pro­
posta nei documenti, non è solo giuridica. Riguarda anche gli aspetti sociologici della

“ C.E.F., / matrimoni islamo-cristiani. pp. 130-134; Centri; Canadien d’Oecumenisme, Guide pastora! des 
mariages islamo-chrétiens. pp. 19-52; C.E.E., Orientaciones, IV, pp. 16-20; Diocesi di Brescia, / matrimoni tra 
cattolici e islamici, pp. 6-21; C.E.B.. Les mariages islamo-chrétiens. III. pp. 6-12.

” Cfr. C.E.l., Decreto generale sul matrimonio canonico. 52; C.E.F., / matrimoni islamo-cristiani. pp. 112- 
114; C.E.E.. Orientaciones, V, 1. p. 20; CERNA, Pastorale des foyers mùtes. p. 3; Diocesi di Brescia, / matri­
moni tra cattolici e musulmani, pp. 19-20; Centri-: Canadien d’Oecumenisme, Guide pastora! des mariages isla­
mo-chrétiens, pp. 27-37. La Chiesa ortodossa, pur disapprovando i matrimoni misti, li tollera e li permette (per 
ragioni umanitarie, per ragioni di benevolenza, per il principio di "economia") a condizione che i figli vengano bat­
tezzati ed educati nella fede ortodossa: cfr. K.E.K ., C.C.E.E., Comitato "Islam in Europa". Matrimoni tra cristiani 
e musulmani, p. 439.



Documentazione 1381

società musulmana nella quale la coppia potrebbe andare a vivere, la concezione della donna 
nell'Islam e la sua subordinazione all’uomo, i figli e la loro educazione, il contratto matri­
moniale, la dote, la poligamia, le relazioni tra sposi, lo scioglimento del matrimonio, i beni. 
Occorre che le parti si rendano conto della diversità delle due culture, quella musulmana e 
quella occidentale, delle due religioni, delle due concezioni del matrimonio e della famiglia. 
Non si tratta di fare uno studio comparato tra Cristianesimo e Islam. Si è, infatti, di fronte a 
due diverse concezioni dell'uomo e del suo agire, anche se esistono convergenze su nume­
rosi punti *.

Le parti devono essere aiutate a fare una scelta responsabile, assieme. Vanno aiutate ad 
assumere le differenze e a costruire l’unione con una creatività del tutto originale, in riferi­
mento all’ambiente dove andranno ad abitare. Debbono essere informate sullo statuto giuri­
dico della coppia islamo-cristiana secondo le legislazioni di tipo islamico. L’unione di una 
parte cattolica con una parte islamica suppone molto cuore, molta intelligenza e molta sag­
gezza. Non è fuori luogo chiedersi se esistano coppie capaci di simili progetti. Le unioni riu­
scite non mancano e proprio queste, conclude il documento della Conferenza Episcopale 
Francese, «costituiscono un arricchimento prezioso per testimoniare che i particolarismi, le 
ristrettezze, i razzismi possono essere sormontati»'7.

4.3. Le dichiarazioni di intenzioni
Tra i documenti delle Chiese particolari presi in esame, alcuni prevedono, quale punto 

di arrivo della riflessione della coppia con il pastore, la dichiarazione di intenzioni di cia­
scuna delle due parti'". Con la dichiarazione i due futuri sposi precisano i loro rispettivi 
impegni ”. La dichiarazione di intenzioni è ritenuta obbligatoria e in genere sono previsti, 
per ciascuna delle due parti, due differenti formulari. E in base a queste dichiarazioni che 
l’Ordinario del luogo può valutare «la causa giusta e ragionevole» richiesta per concedere 
la dispensa daH’impedimento4".

Le dichiarazioni di intenzioni hanno come contenuto quanto richiesto dal can. 1125 del 
Codice che stabilisce:

“ Cfr. C E.F., I matrimoni islamo-cristiani. pp. 116-117. 127-128. 138-142. 142-150; C.E.E.. Orientaciones. 
11. pp. 10-14; Diocesi di Brescia. / matrimoni tra cattolici e musulmani, pp. 6-15; Centre Canadien 
d'Oecumenisme, Guide pastora! des mariages islamo-chrétiens, pp. 13-18; Mariages entre catholiques et musul- 
mans en Suisse, pp. 19-39.

” C.E.F.. / matrimoni islamo-cristiani, p. 126. Lo stesso documento riporta qualche raccomandazione fatta 
da coppie islamo-cristiane a quelli che sono sul punto di fondarne un'altra:

«I. Riflettete, informatevi, prendete il tempo necessario e non decidetevi alla leggera.
2. Informatevi sullo statuto giuridico delle coppie miste, sulle possibilità offerte agli sposi per la costituzione 

della vita comune nei diritti musulmani, classici e moderni.
3. Andate a vivere per qualche tempo nel Paese del vostro congiunto e, per quanto sia possibile, in un altro 

contesto che non sia quello delle vacanze estive.
4. Iniziate soli, non coabitate mai con una parte della famiglia, cognati, ecc.
5. Evitate l'isolamento, inizialmente rispetto alla società musulmana, se ci vivete. Fate di tutto per imparare 

l'arabo. Per quanto riguarda il rapporto con la vostra comunità, prendete contatto con la vostra parrocchia o grup­
po cristiano, se siete cristiani. Informatevi se esiste un luogo di preghiera musulmano, se siete musulmani.

6. Mettetevi d'accordo all'inizio su un certo numero di punti essenziali, non lasciate al caso ciò che rischierà 
in seguito di dividervi.

7. Per le spose: se non vivono nel loro Paese d'origine, riflettano sulla possibilità di un lavoro all'esterno. Ciò 
permette di avere relazioni e di integrarsi meglio nella vita del Paese» (pp. 126-127).

“ C.E.F.. / matrimoni islamo-cristiani. pp. 118-120; C.E.E.. Orientaciones. pp. 23-28; Centre Canadien 
d'Oec umenisme. Guide pastora! des mariages islamo-chrétiens. pp. 36-38.

“ Per il lesto delle dichiarazioni cfr. Appendice I e II.
" C.E.F.. / matrimoni islamo-cristiani. pp. 118-120; C.E.E., Orientaciones. pp. 23-29; Diocesi di Brescia, I 

matrimoni tra cattolici e musulmani, pp. 50. 52; Centre Canadien d’Oecumenisme. Guide pasturai des mariages 
islamo-chrétiens. p. 38.



1382 Documentazione

«L'Ordinario del luogo, se vi è una causa giusta e ragionevole, può concedere la 
licenza per un matrimonio misto; ma non la conceda se non dopo il compimento 
delle seguenti condizioni:
I. La parte cattolica si dichiari pronta ad allontanare i pericoli di abbandonare 
la fede e prometta sinceramente di fare quanto è in suo potere perché tutti i figli 
siano battezzati e educati nella Chiesa cattolica;
2. di queste promesse che deve fare la parte cattolica sia tempestivamente infor­
mata l'altra parte, così che consti che questa è realmente consapevole della pro­
messa e dell'obbligo della parte cattolica;
3. entrambe le parti siano istruite sui fini e le proprietà essenziali del matrimo­
nio, che non devono essere escluse da nessuno dei contraenti».

Nel canone il legislatore enuclea una prassi normativa che cerca di armonizzare i prin­
cipi di diritto divino e naturale coinvolti in un matrimonio misto: diritto ai matrimonio, 
dovere di evitare pericoli per la propria fede, dovere dell’educazione anche religiosa dei 
figli, dovere di realizzare la comunione di vita tra coniugi, integrazione della famiglia nella 
comunità religiosa. Questi principi nei matrimoni tra una parte cattolica e una parte non bat­
tezzata, sono di difficilissima composizione, non per cattiva volontà delle parti ma per i 
diversi contesti culturali nei quali dovranno essere attuati.

Le "garanzie" (can. 1125) o “cauzioni” (C.I.C. 1917, can. 1061 § 1,2°) sono uno stru­
mento giuridico di diritto umano richiesto dalla legge per concedere lecitamente la dispen­
sa dall'impedimento, finalizzato ad assicurare l’adempimento degli obblighi del coniuge 
cattolico.

Ciò che concerne la parte cattolica
Due sono i contenuti della promessa richiesta alla parte cattolica:
- evitare il pericolo di abbandono della fede;
- battezzare e educare tutti i figli nella Chiesa cattolica.
La prima promessa è di diritto divino, la seconda scaturisce dal l'obbligo naturale e divi­

no che i genitori contraggono nei confronti dei figli circa la loro educazione umana e reli­
giosa (can. 793 § 1 ).

La dottrina ha accuratamente approfondito il contenuto delle due promesse. Per quanto 
concerne il pericolo di abbandonare la fede, qualora il pericolo fosse «prossimo e insor­
montabile»41 o «presente»42, le nozze miste sono proibite. Nell’unione fra un cattolico e un 
non battezzato musulmano, fanno notare gli autori, il pericolo di abbandono della fede non 
è solo ipotetico. Spesso la diversità di convinzioni religiose comporta di per sé diversità di 
comportamento in settori di attività comune che possono ostacolare in gran misura la comu­
nione di vita degli sposi: uso del matrimonio, numero e educazione dei figli, pratica esterna 
dei doveri religiosi, riferimento e appartenenza alla Chiesa4’.

41 Scrive p. U. Navarrete: «Se il matrimonio con la persona liberamente scelta mettesse in pericolo prossi­
mo e insormontabile i valori soprannaturali e quindi si venisse a creare un conflitto veramente insolubile fra l’e­
sercizio del diritto al matrimonio con una persona liberamente scelta e i valori soprannaturali, prevarrebbe l’obbli­
go di salvare quei valori e quindi sorgerebbe l'obbligo di rinunziare a quel matrimonio, anche nell’ipotesi che quel­
la rinunzia comportasse affatto la rinunzia al matrimonio in modo assoluto per non esserci altra possibilità di scel­
ta»: L'impedimento di "disparitas cultus" (can. 1086), in / matrimoni misti (Studi Giuridici Xl.VII). Libreria 
Editrice Vaticana, Città del Vaticano. 1998. p. 120.

41 Scrive il prof. P. Montini: «Qualora il pericolo di perdere la fede fosse "presente", le nozze miste sono proi­
bite per diritto divino, senza possibilità alcuna di licenza o di dispensa»: Le garanzie o "cauzioni" nei matrimoni 
misti, in Quaderni di diritto ecclesiale V (1992) 289.

41 Gli autori riportano volentieri le parole incalzanti di S. Ambrogio: «Si hoc in aliis, quanto magis in coniu­
gio. uhi una caro et unus spiritus est. Quomodo potest congruere charitas. si discrepet fides?» (De Abraham, lib. 
I. c. 9. n. 84: PI. 14. 450-451 ). E ancora: «Quomodo potest coniugium dici, ubi non est fidei concordia? Cum ora­
tio communis esse debeat, quomodo inter dispares devotione potest esse coniugii communis charitas? » (Epistolae. 
Cias I, Epist. 19. n. 7: PL 16. 984-985).



Documentazione 1383

I documenti esaminati non si discostano da questa impostazione. Esortano la parte cat­
tolica a formarsi spiritualmente e ad essere legata a una comunità cristiana, a tener conto 
seriamente della responsabilità che a lei incombe per la vita spirituale della coppia, e del 
pericolo che viene neH’eliminare questa dimensione per il solo fatto della differenza di reli­
gione. Testimoniare la propria fede con tatto e delicatezza è un altro dovere che le compete.

Per quanto concerne il Battesimo e l’educazione cattolica dei figli, la dottrina ha sotto­
lineato la decisiva importanza rappresentata dall’inciso "pro viribus" del can. 1125, 1O44. 
La parte cattolica si impegna a fare tutto il possibile, tutto quanto è in suo potere per bat­
tezzare e educare tutti i figli nella Chiesa cattolica. La formulazione del canone lascia inten­
dere che il legislatore riconosce che si potranno dare dei casi nella vita familiare in cui la 
volontà della parte cattolica non sarà di fatto sufficiente a fare in modo che tutta la prole 
venga battezzata nella Chiesa cattolica. La previsione di non poter affatto battezzare e edu­
care la prole nella Chiesa cattolica, concludono gli autori, non sempre renderà illecito al cat­
tolico un tale matrimonio. Scrive p. Navarrete: «[Il cattolico] non sempre sarà tenuto in 
coscienza a rinunziare al matrimonio con una determinata persona non battezzata soltanto 
perché si prevede - anche con certezza morale, tenuto conto delle leggi civili o del contesto 
culturale - che sarà impossibile battezzare e educare la prole nella Chiesa cattolica»4’.

Per quanto riguarda il Battesimo e l’educazione cattolica dei figli, i documenti defini­
scono questo punto “il più delicato”. Aggiungono che il problema si porrà in modo ancora 
più acuto se la coppia andrà a vivere in una società islamica globale. Ci si troverà in pre­
senza di esigenze divergenti tra fede cristiana e fede musulmana. «Se ognuno ha diritto di 
essere rispettato nella sua convinzione - si chiede il documento della Conferenza Episcopale 
Francese - come fare con i bambini?». Subito aggiunge che la parte cattolica dovrà evitare 
due soluzioni semplicistiche: quella di accettare la prospettiva di un’educazione sincretisti- 
ca, «ciò che sarebbe a lungo termine pericoloso per tutti»; oppure quella di abbandonare le 
sue responsabilità educative di fronte alle difficoltà incontrate. Richiamato il can. 1136 («l 
genitori hanno il dovere gravissimo e il diritto primario di curare secondo le proprie forze 
l’educazione delia prole, sia fisica, culturale e sociale, sia morale e religiosa»), il documen­
to dei Vescovi francesi ricorda che quanto dispone il canone vale per tutti i matrimoni e 
impegna la parte cattolica a usare tutte le possibilità che le sono date, anche se sono ridotte. 
Poi così prosegue: «Ciò non include che la parte cattolica farà battezzare i suoi figli all’in­
saputa del congiunto che non sia d’accordo. 11 mantenere la promessa richiesta al cattolico 
a volte può mettere in causa i beni essenziali del suo matrimonio, specialmente l’unità della 
coppia e la pace profonda dell'unione. Perciò - conclude il documento francese - sebbene 
questo obbligo continui a sussistere, si può ammettere che l'esecuzione della promessa non 
sia urgente, ma sempre tenendo presente che deve fare tutto ciò che dipende da lui, e non si 
tratta di una pura alternativa fra tutto o niente»46.

Ciò che concerne la parte musulmana
La dottrina ha giustamente messo in luce come alla parte non cattolica, in base al Codice 

vigente, non sia chiesto alcunché47. L’unica richiesta è quella formulata nel can. 1125, 2°: la 
parte non cattolica deve essere tempestivamente informata (tempestive certior fiat) delle 
promesse che la parte cattolica sarà chiamata ad emettere e risulti esserne realmente consa­
pevole (ut constet ipsam vere consciam esse). Il compito del pastore, tuttavia, non può esau­
rirsi in una pura e semplice informazione delle promesse e degli obblighi della parte catto-

" L’inciso "prò virihus" era assente nel Codice del 1917. can. 1061 § 2.
" U. Navarrete. L'impedimento di “disparitas cultus" (can. 10861, p. 133.
“ C.E.F.. / matrimoni islamo-eristiani, p. 116.
" Nel Codice del 1917 la parte non cattolica era tenuta a due promesse molto gravose: togliere di mezzo ogni 

pericolo di perversione per il coniuge cattolico: far battezzare ed educare nella fede cattolica tutti i figli (can. 1061 
§ 1.2°).



1384 Documentazione

lica. Poiché la dispensa per un matrimonio con disparità di culto richiede una “causa giusta 
e ragionevole” è dovere del pastore ricercare le intenzioni concrete della parte non cattoli­
ca in ordine alle promesse e agli impegni della parte cattolica.

I documenti studiati danno molto spazio all’informazione alla parte musulmana. «Dal 
momento che si tratta di un matrimonio celebrato cristianamente con dispensa dalla dispa­
rità di culto - scrive il documento della Conferenza Episcopale Francese -, la parte musul­
mana è tenuta a tutte le esigenze del diritto naturale come la Chiesa le interpreta. Questo - 
continua lo stesso documento - è espresso dal can. 1125, 3°: “Entrambe le parti siano istrui­
te sui fini e le proprietà essenziali del matrimonio, che non devono essere escluse da nessu­
no dei due contraenti”»"1. I documenti prendono lo spunto per segnalare che certi dati isla­
mici di fondo possono permettere ai musulmani di progettare il matrimonio secondo le esi­
genze della Chiesa. Ecco come il documento della Conferenza dei Vescovi di Francia affron­
ta la questione con ampiezza e sincerità:

«L’unità del matrimonio. “L’unità del matrimonio confermata dal Signore appare 
in maniera lampante anche dalla uguale dignità personale sia dell’uomo che della 
donna, che deve essere riconosciuta nel mutuo e pieno amore” (Gaudium et spes, 
49). Il can. 1134 precisa: “Dalla valida celebrazione del matrimonio sorge tra i 
coniugi un vincolo di sua natura perpetuo ed esclusivo”. Anche se la poligamia è 
diventata una pratica più rara tra i musulmani moderni, la disposizione coranica 
tradizionale può avere conseguenze sulla maniera di progettare il matrimonio e sui 
rapporti tra gli sposi (Corano IV, 3). Comunque nel Corano la monogamia è pre­
sentata come la via più sicura per il credente (Corano XLVII, 29). È abbastanza 
usuale oggi stabilire una clausola monogamica nel contratto del matrimonio.
L'indissolubilità. “L'intima comunità di vita e di amore coniugale, fondata e strut­
turata con leggi proprie dal Creatore, è stabilita dal patto coniugale, vale a dire dal­
l’irrevocabile consenso personale” (Gaudium et spes, 48, 1). L'indissolubilità del 
matrimonio è un’esigenza cristiana che non esiste nell’Islam. Il ripudio secondo la 
legge coranica tradizionale in certi Paesi o il divorzio secondo la legislazione 
moderna, sono legittimi allo sguardo della coscienza musulmana. Tuttavia la tra­
dizione musulmana afferma che la cosa lecita più riprovevole è il divorzio.
La fedeltà reciproca. E un’esigenza assoluta, che pure ogni musulmano deve 
osservare. L’infedeltà coniugale, anche se differentemente intesa neH’Islam, è 
passibile delle pene previste dalla legge coranica tradizionale (Corano XXIV, 2.7). 
La procreazione. “Dio padrone della vita, ha affidato agli uomini l'altissima mis­
sione di proteggere la vita: missione che deve essere adempiuta in modo umano. 
Perciò la vita, una volta concepita, deve essere protetta con la massima cura, e l’a­
borto come l'infanticidio sono abominevoli delitti” (Gaudium et spes, 51). C’è 
abitualmente un grande rispetto della vita del bambino tra i musulmani. Per ciò 
che riguarda la contraccezione ci sono differenti atteggiamenti.
// rispetto della fede del congiunto. Questo implica un atteggiamento rispettoso 
per la fede cristiana del congiunto, la facilità accordata alla sua pratica religiosa 
e la possibilità di esprimere la sue convinzioni cristiane all'interno della coppia 
anche di fronte ai figli. In questo ambito la legge islamica tradizionale obbliga un 
marito musulmano a lasciare alla sua sposa non musulmana tutta la libertà di pra­
ticare la sua religione.
L'educazione religiosa dei bambini. L’IsIam prevede tradizionalmente, anche 
nelle legislazioni moderne, che i figli siano allevati nella religione del padre, ciò 
che rende difficile e volte impossibile al futuro padre musulmano permettere che 
i suoi bambini siano cristiani: sarebbe andare contro la sua coscienza. Ma egli

4* C.E.F., / matrimoni islamo-cristiani, p. 116.



Documentazione 1385

conosce l’impegno assunto da sua moglie e dovrà prendere in considerazione la 
sua preoccupazione religiosa e le questioni poste alla sua fede e rinunciare a qual­
siasi pressione su essa e sui tìgli in materia di questioni religiose. Se è la futura 
sposa ad essere musulmana la questione è diversa, ma ciò non autorizza a mini­
mizzare i problemi importanti che si porranno necessariamente ai tìgli quanto alla 
loro fede religiosa»4’.

Quale la portata giuridica delle garanzie o cauzioni?
In riferimento all’impedimento di disparità di culto il can. 1086 § 2 stabilisce: «Ah hoc 

impedimentum ne dispensetur, nisi impletis condicionibus de quibus in carni. 1125 et 1126» 
(Non si dispensi da questo impedimento se non dopo che siano state adempiute le condizioni 
di cui ai cann. 1125 e 1126). Il can. 1125 dal canto suo dispone: «Huiusmodi licentiam con­
cedere potest Ordinarius loci, si insta et rationabilis causa habeatur; eam ne concedat, nisi 
impletis condicionibus quae sequuntur...» (L’Ordinario del luogo, se vi è una giusta e ragio­
nevole causa, può concedere la licenza; ma non la conceda se non dopo il compimento delle 
seguenti condizioni ...).

In sede dottrinale si è posta la questione se le condizioni o cauzioni siano richieste per 
la validità della dispensa, o se invece, affinché questa sia valida, sia sufficiente la presenza 
di ‘‘una giusta e ragionevole causa” valutata dalLOrdinario del luogo. Gli autori che riten­
gono che il can. 1086 § 2 sia una norma irritante (e quindi le garanzie sarebbero richieste 
per la validità), si fondano soprattutto sulle parole dello stesso canone («ne dispensetur, 
nisi») interpretate alla luce del can. 39, che stabilisce: «Condiciones in actu administrativo 
tunc tantum ad validitatem censentur adiectae, cum per particulas si, nisi, dummodo expri­
muntur» (Le condizioni nell'atto amministrativo allora soltanto si reputano aggiunte per la 
validità, quando sono espresse per mezzo delle particelle si. nisi, dummodo)'".

Gli autori che ritengono che le garanzie siano solo per la liceità della dispensa dall’im- 
pedimento di disparità, adducono motivazioni sia esegetiche”, sia dottrinali”.

" Ivi, pp. 117-118. Cfr. anche C.E.E.. Orientationes, IV, pp. 16-18; Diocesi di Brescia. / matrimoni tra cat­
tolici e musulmani, pp. 16-21; Centre Canadien d’Oecumenisme. Guide pastora! des mariages islamo-chrètiens. 
pp. 27-37.

” E l'interpretazione del prof LI. Banares. commento al can. 1086. in Aa.Vv., Commentario esegètico al 
Codigo de Derecho Canonico, voi. III. EUNSA. Pamplona 1996. p. 1175; cfr. anche M. Boccierò. I matrimoni 
misti. Roma 1997. pp. 126 e 133-135 e gli autori ivi riportati. Il prof. Mix;avero non entra nel merito della que­
stione. ma. guardando direttamente all'intenzione dei soggetti agenti, afferma: «Il rifiuto di assumere questi impe­
gni (can. 1125) da parte del coniuge cattolico o l'assunzione fittizia degli stessi rendono nulla la dispensa e conse­
guentemente il matrimonio eventualmente contratto»: Il matrimonio con dispensa per "disparitas cultus" nell’or­
dinamento canonico, in Lettera di collegamento del Segretariato per l'Ecumenismo e il dialogo. 36. Quaderni della 
Segreteria Generale C.E.I., IV (2000), n. 12. pp. 28-40.

” Il prof. R. Navarro-Valls così commenta il can. 1125: «Siguiendo la linea trazada por Matrimonii sacra­
mentum. el can. 1125. al igual que hacia el n. 4 de Matrimonia mista, atribuye la facultad de concedere la licenzia 
para la celebración de los matrimonios mixtos al Ordinario del lugar. Su validez parece que viene solamente supe- 
ditada a la existencia de una justa y razonable causa, de modo que, dàndose esa causa, la licenzia concedida es vàli­
da, aunque de hecho no se presten las garantias que se mencionan eri esle mismo canon. (...) Sin embargo, del lexto 
del can. 1125 parece deducirse que no son exigibles (las garantias) para la validez de la licencia. pues la particula 
"si" viene solamente antepuesta a la justa y razonable causa»: in Aa.Vv.. Commentario esegètico al Codigli de 
Derecho Canonico, voi. 111. p. 1509. Dal canto suo il prof. J.T. Martìn De Agar: «Da parte mia, senza discono­
scere il valore dell'argomento addotto Iquello del prof. Banares, di cui alla nota 53 - N.dR\. penso che bisogna 
ricordare che qui stiamo trattando di una legge e non di un atto amministrativo, per cui il carattere irritante della 
stessa deve essere stabilito in rapporto al can. 10. piuttosto che al can. 39; quest'ultimo canone sarebbe applicabi­
le alle eventuali condizioni apposte (adjectae) dall'Ordinario del luogo alla dispensa o licenza da lui concessa, 
cosicché per questa via possono acquisire rilevanza ad validitatem le cauzioni» (Le competenze della Conferenza 
Episcopale: cann. 1126 e 1127 # 2, in / matrimoni misti, p 145).

” Scrive p. Navarrete: «L'Ordinario per concedere validamente la dispensa deve avere una giusta e ragio­
nevole causa secondo il principio di cui al can. 90 § I. (...) Ma per la liceità della concessione della dispensa si 
richiede anche l'osservanza dei cann. 1125-1126». Nella lunga spiegazione che segue. l'Autore intende dimostra­
re che gli inconvenienti intrinseci al matrimonio dispari «non sono sempre determinanti per escludere assoluta-



1386 Documentazione

Sono dell’avviso che, trattandosi di leggi ecclesiastiche, per quanto riguarda la loro inter­
pretazione, si debba fare riferimento alle norme sulle leggi, in particolare al can. 10 secondo 
cui «leggi irritanti sono solo quelle con le quali si stabilisce espressamente che l'atto è nullo». 
Tra queste leggi non può rientrare il can. 1125 non trovandosi in esso alcun inciso che stabi­
lisca espressamente che l'adempimento delle condizioni prescritte per la concessione della 
licenza sia un requisito ad validatem della concessione. E condivisibile il parere del p. 
Navarrete, il quale afferma che «il tenore del dettato legale ha il carattere di un semplice man­
dato “eam /licentiam/ ne concedat, nisi impletis condicionibus quae sequuntur" (can. 
1125)»”. L’illustre canonista aggiunge che l’eventuale clausola invalidante delle garanzie 
non può venire dalle Conferenze Episcopali tenute a regolare il modo in cui debbono essere 
fatte le dichiarazioni e le promesse per cui consti di esse nel foro esterno. Solo l’autorità 
suprema della Chiesa può aggiungere ai divieti deH'Ordinario del luogo o della Conferenza 
Episcopale la clausola invalidante (can. 1126; cfr. anche can. 1075 § 2 e 1077 §§ 1-2).

Le garanzie o cauzioni prescritte debbono quindi essere adempiute per la legittima con­
cessione della dispensa, ma non sono richieste per la sua validità.

I documenti delle Chiese particolari da me studiati non pongono la questione se la 
dichiarazione di intenzioni sia per la validità o per la liceità della dispensa ma, a mio avvi­
so, vanno più in profondità cogliendo la sostanza del problema. Richiedendo alle parti di 
sottoscrivere la dichiarazione di intenzione, le Conferenze dei Vescovi e i singoli Vescovi 
diocesani mostrano di essere consapevoli del valore intrinseco delle garanzie o cauzioni di 
cui al can. 1125, essendo queste indirizzate a garantire e ad armonizzare interessi fonda­
mentali, quali la fede, la libertà religiosa, lo ius connubii, la validità del consenso e la sta­
bilità del matrimonio. Le garanzie, perciò, non possono essere ridotte a una serie di forma­
lità giuridiche né da parte dei contraenti, né da parte dei pastori. L’Ordinario del luogo, a cui 
spetta concedere la dispensa dell’impedimento, troverà in esse il criterio fondamentale per 
decidere in ogni singolo caso, dovendo egli, prima di concedere la dispensa, raggiungere la 
certezza morale che i valori fondamentali, chiamati in causa, sono tutelati. Deve inoltre 
accertare la rettitudine e la sincerità delle parti. La Conferenza Episcopale Canadese ha 
disposto su questo punto che non sarà autorizzata la celebrazione del matrimonio «nel caso 
in cui appaia chiaramente che la parte cattolica non è sincera nelle sue promesse o si rifiuta 
di farle»54.

Nel deliberare sulle cauzioni, la Conferenza Episcopale Italiana sembra interpretare in 
senso irritante il can. 1125. Si legge nel Decreto generale sul matrimonio canonico all’art. 
48: «La dispensa dall’impedimento di disparità di culto, di cui al can. 1086 § 1 (...) può esse­
re concessa soltanto se sono state osservate le condizioni poste dal can. 1125». Sono del­
l’avviso che la formula usata dal Decreto debba essere interpretata nel senso spiegato sopra, 
in riferimento alla legislazione universale.

Sempre in tema di cauzioni merita di essere segnalato quanto stabilisce l'istruzione 
della Diocesi di Brescia su / matrimoni tra cattolici e musulmani. Senza esitazione l’istru­
zione afferma che «l’Ordinario del luogo non può lecitamente concedere la dispensa dal­
l’impedimento di disparità di culto se non sono state date dagli sposi le cosiddette “cauzio­
ni" (can. 1125)». E del tutto evidente che per l’istruzione della Diocesi di Brescia le garan­
zie o cauzioni sono richieste per la liceità.

Dopo avere spiegato in che cosa consistono le garanzie o "cauzioni”, l’istruzione così 
continua: «Le cauzioni consistono poi nella informazione della parte musulmana (= non bat-

mente la liceità del matrimonio, dato che almeno in determinate circostanze possono essere superati o mitigati con 
mezzi adatti». Aggiunge poi che «c'è il diritto fondamentale al matrimonio c alla procreazione che non può essere 
mortificato più di quanto sia strettamente necessario per salvare i valori a rischio in questi matrimoni» (L'im­
pedimento di "disparitas cultus" /can. 1086/. p. 131).

” Ivi.p. 133.
“ J.T. MartIn De Agar. Legislazione delle Conferenze Episcopati complementare al C.LC., p. 140.



Documentazione 1387

tezzata) delle promesse che deve fare la parte cattolica. Non è più richiesta alcuna promes­
sa alla parte musulmana. Solo dev’essere informata tempestivamente, ossia almeno subito 
dopo che il parroco ha sentito la parte cattolica che gli ha espresso la volontà di sposarsi con 
la parte musulmana. Non si può attendere il momento dell’esame dei coniugi per far cono­
scere alla parte musulmana gli obblighi che la parte cattolica possiede. Dev’essere informa­
ta non in modo formale, ma così che la parte musulmana abbia a essere realmente consape­
vole degli obblighi e delle promesse inerenti alla futura comparte cattolica»”.

La Conferenza Episcopale del Benin, nel caso di matrimonio di un cattolico con un non 
battezzato, dopo aver ricordato quanto stabilisce il Codice di Diritto Canonico circa le 
garanzie, preso atto del posto preponderante dell’uomo nelle famiglie beninesi, stabilisce 
che la dispensa sarà accordata più facilmente quando la parte cattolica è un uomo. Nel caso 
contrario, la dispensa sarà subordinata a ulteriori cauzioni: nel caso si tratti di un musulma­
no, se non si può dissuadere la parte cattolica di fare questo matrimonio, è necessario che il 
musulmano si impegni formalmente a non costringere la sua futura moglie a diventare 
musulmana''’.

Quale la portata giuridica dell' istruzione di cui al can. 1125, 3°?
L’ultima condizione del can. 1125, 3° riguarda l’istruzione da dare da parte del parroco 

a entrambe le parti sui fini e le proprietà essenziali del matrimonio, «che non devono esse­
re escluse da nessuno dei contraenti». 1 fini sono il bene dei coniugi e la generazione ed edu­
cazione dei figli (can. 1055 § 1). Le proprietà sono l’unità e l’indissolubilità (can. 1056).

L’esclusione di anche uno solo di questi quattro elementi «mediante un positivo atto di 
volontà», rende il matrimonio nullo (can. 1101 §2).

Nella dottrina musulmana esistono incertezze su alcuni di questi punti. Ad esempio 
l’uomo potrebbe avere più vincoli matrimoniali validi in atto contemporaneamente (poliga­
mia). Altro esempio: essendo, per il diritto musulmano, il matrimonio un contratto privato, 
ne consegue che la volontà delle parti può scioglierlo unilateralmente con ripudio (talag) 
proferito dall’uomo, o consensualmente mediante riscatto o compenso pagato dalla moglie 
(khul).

Nel parroco che istruisce la parte musulmana, o anche nella stessa parte cattolica che 
intende contrarre matrimonio con la parte musulmana, potrebbe sorgere il dubbio fondato 
che la parte musulmana intenda agire secondo le proprie convinzioni religiose in questa 
materia”.

Come valutare la posizione della parte musulmana? Come procedere in simili casi? Si 
legge nell’istruzione della Diocesi di Brescia:

«Appare opportuno considerare due casi:
a) Qualora la parte musulmana condivida solo genericamente le posizioni della 
dottrina musulmana circa il matrimonio contrarie agli elementi di cui sopra, ciò 
non costituirebbe esclusione e pertanto il matrimonio che si contrae non sarebbe 
nullo: in questo caso basterebbe una istruzione adeguata della parte musulmana 
sugli elementi essenziali di cui sopra.

” DIOCESI di Brescia, / matrimoni tra cattolici e musulmani, pp. 24-26 (le parole evidenziate in corsivo sono 
cosi nell'originale).

* J.T. Martin De Agar. Legislazione delle Conferenze Episcopati complementare al C.LC.. p. 741. La stes­
sa delibera impone peculiari cauzioni anche nel caso che il coniuge sia di religione tradizionale (deve impegnarsi 
a non sottomettere la moglie ai riti c alle cerimonie contrarie alla fede cattolica e a lasciare educare cristianamen­
te i figli) o sia un protestante (deve impegnarsi a non obbligare la moglie a diventare protestante). Sulle garanzie 
nelle altre confessioni cristiane cfr. K.E.K., C.C.E.E., Comitato "Islam in Europa”. Matrimoni tra cristiani e 
musulmani, p. 444-446.

” Si veda la casistica riferita dal prof. Borrmans. L'avvenire dei matrimoni misti islamo-cristiani in Italia. 
pp. 137-138.



1388 Documentazione

b) Qualora invece la parte musulmana di fatto intenda e voglia, anche solo ipote­
ticamente, applicare tali principi dottrinali musulmani di diritto matrimoniale 
anche al matrimonio che sta per contrarre, ciò comporterebbe esclusione e perciò 
nullità del matrimonio che si sta per celebrare: in questo caso può essere sotto­
posta alla parte musulmana una dichiarazione da sottoscrivere, in cui venga/no 
espressamente accettato/i l’/gli elemento/i che si teme escluso/i»’1'.

La stessa istruzione propone uno schema di dichiarazione funzionale alla certezza che 
il parroco deve acquisire sulla presenza di tutti gli elementi per una celebrazione valida del 
matrimonio. La dichiarazione della parte musulmana può dare pure una certa tutela alla 
parte cattolica”.

Come procedere nella richiesta delle garanzie o cauzioni?
In base al can. 1126 «spetta alla Conferenza Episcopale sia stabilire il modo in cui devo­

no essere fatte tali dichiarazioni e promesse, sempre richieste, sia determinare la forma per 
cui di esse consti nel foro esterno e la parte non cattolica ne sia informata».

Su questa materia le Conferenze Episcopali hanno legiferato con sollecitudine, sia per 
evitare vuoti legislativi, sia per prevenire facili abusi o deviazioni. La loro legislazione è già 
stata ampiamente studiata6".

Mi limito a richiamare le linee fondamentali, per soffermarmi su un altro elemento pre­
sente nella legislazione particolare, il contratto matrimoniale come inteso dalla legislazione 
islamica.

In base alle delibere delle Conferenze Episcopali, la parte cattolica deve sottoscrivere le 
garanzie davanti al parroco. L'informazione alla parte musulmana degli impegni assunti 
dalla parte cattolica, è affidata, in genere, al parroco, che la attua tempestivamente, appena 
la parte cattolica ha espresso la sua volontà, nel contesto della preparazione al matrimonio. 
Il parroco deve poter attestare che l’informazione è avvenuta e che la parte musulmana, 
presa visione della dichiarazione, si è realmente resa conto degli obblighi e delle promesse 
inerenti al futuro coniuge cattolico. Deve altresì constare per scritto che le parti sono state 
istruite sulla natura, sui fini e sulle proprietà essenziali del matrimonio, che. come si è visto, 
non devono essere esclusi da nessuno dei contraenti. Tutti gli atti, sottoscritti, vanno tra­
smessi all’Ordinario del luogo.

4.4. H contratto nuziale
In alcuni documenti delle Chiese particolari si fa riferimento all’istituto del contratto 

matrimoniale, come inteso nel diritto islamico, e viene suggerito alla parte cattolica di avva­
lersene allo scopo di affrontare con la parte musulmana alcuni aspetti delicati del matrimo­
nio inter-religioso61.

Secondo quanto scrive il prof. Joseph Prader, «dall’atto di matrimonio si distingue il 
contratto matrimoniale con cui viene costituita la dote (mahr) e vengono precisate altre con-

Diocesi di Brescia, / matrimoni tra cattolici e musulmani, pp. 26-27.
” Per il testo della dichiarazione cfr. Appendice III.
" Cfr. J.T. MartIn De Agar. Legislazione delle Conferenze Episcopati complementare al C.I.C.. pp. 139- 

157; Idem. Note sul diritto particolare delle Conferenze Episcopali, in Ius Ecclesiae 2 (1990) 623.
1,1 II più esplicito è il documento del Centre Canadien d’Oecumenisme, Guide pastora! des mariages isla­

mo-chrétiens, pp. 65-66, ma ne tratta anche la C.E.F.. I matrimoni islamo-cattolici, p. 117. In C.E.E., 
Orientaciones. non si fa esplicito riferimento al contratto matrimoniale, ma si trovano gli elementi essenziali quan­
do si afferma che la parte musulmana può. secondo la stessa legislazione musulmana, rinunciare ad alcune possi­
bilità concesse dalla sua legge (divorzio, poligamia, ecc.). Cfr. anche K.E.K.. C.C.E.E., Comitato “Islam in 
Europa". Matrimoni tra cristiani e musulmani, pp. 438. 444-445 (I. 3c; IV. 5). Per la situazione in Svizzera (e in 
Turchia, la cui legislazione di fonda sul diritto civile svizzero) cfr. Mariage entre catholiques et musulmans en 
Suisse, pp. 20-27.



Documentazione 1389

dizioni»62. Presso i malikiti il contratto matrimoniale con la determinazione della dote è con­
dizione di validità dello stesso matrimonio6', mentre non è requisito di validità, ma solo 
effetto del matrimonio secondo la dottrina delle altre scuole giuridiche dei sunniti64.

«Nel contratto matrimoniale - continua il prof. Prader - possono essere assunte altre 
condizioni, prevalentemente nell’interesse della donna, purché non siano contrarie ai fini del 
matrimonio e ai principi della _ar_'a. Così la moglie può apporre la condizione che il mari­
to non sposi un’altra donna e le assicuri una certa libertà di movimento fuori casa, di eser­
citare un’attività propria, e di poter far visita ai propri genitori ovunque si trovino65. Il mari­
to può apporre condizioni a lui favorevoli, per esempio che la moglie lo segua nei luoghi 
ove egli lavora. Non sono ammesse delle clausole contrarie alle leggi e ai costumi islamici, 
ad esempio che i figli vengano educati nella religione cattolica. Il contratto matrimoniale 
deve essere redatto in forma legale, dal godi o notaio»66.

La Guide pastoral des mariages islamo-chrétiens del Centro canadese di ecumenismo 
propone un elenco di possibili condizioni da inserire nel contratto matrimoniale:

- impegno dei due coniugi a rispettare la libertà di religione e di culto dell'altro.
- scelta esplicita della monogamia67 e della fedeltà da parte della coppia,
- rinuncia a qualsiasi possibilità di ripudio,
- scelta del regime matrimoniale per la proprietà dei beni e la loro divisione in caso di 

separazione,
- determinazione dei diritti di successione dell'uno e dell'altro coniuge in caso di 

decesso di uno dei due sposi,
- scelta del Paese di domicilio della coppia,
- clausole che specificano le modalità di educazione dei figli nel rispetto delle due 

religioni,
- rifiuto dell'escissione delle loro bambine, qualora la questione si ponga.
- indicazione di chi avrà la custodia dei figli minori nel caso di decesso di uno dei due 

coniugi o anche di separazione della coppia,
- determinazione di alcuni aspetti del ruolo e delia responsabilità dell’uno e dell'altro 

coniuge all’interno della coppia, per esempio, l’iscrizione dei figli sul passaporto della 
madre, possibilità e dove per la donna di un lavoro all’estero, ecc.6".

Secondo la citata Guide pastoral des mariages islamo-chrétiens, si tratta di condizioni 
che un contratto matrimoniale, nel caso di un matrimonio tra una parte musulmana e una

“ Prader, // diritto matrimoniale islamico e il problema del matrimonio fra donna cattolica e musulmano, 
p. 152. La "dote" prende il nome di mahr nel Medio Oriente, di sadàq nell’Africa del Nord. Sul matrimonio nel 
diritto musulmano classico e moderno cfr. Borrmans, Mariage et famille dans te droit musulman, classique et 
moderne, pp. 83-1 (X).

” Il Codice sullo Statuto Personale della Tunisia, all’art. 3 così dispone: «Il matrimonio è valido se viene con­
tratto con il consenso delle parti in presenza di due testimoni e con la determinazione deH'ammontare della dote 
tramite contratto». La disposizione del Codice tunisino è conforme all’art. 9 del Codice familiare algerino (cfr. 
Prader. Il diritto matrimoniale islamico e il problema del matrimonio fra donna cattolica e musulmano, p. 152. 
nota 35). Per le materie competenti nei problemi relativi alla celebrazione, allo scioglimento del matrimonio e alla 
cittadinanza, cfr. J. Prader, // matrimonio nel mondo.

“ Cfr. Y. Linant de Bellefonds. Traité de droit musulman compare. II. Paris et La Haye. 1965-1973. n. 798.
L'inosservanza di questa clausola fonda, per la donna, il diritto di ottenere il divorzio. Ciò è previsto dalle 

disposizioni della maggior parte dei Paesi islamici (Algeria. Egitto. Afghanistan. Giordania. Iraq. Iran. Marocco. 
Siria. Arabia Saudita).

“ Prader. // diritto matrimoniale islamico e il problema del matrimonio fra donna cattolica e musulmano. 
pp. 152-153. L'Autore, nella nota 29, riporta due modelli di contratti matrimoniali, uno della Repubblica islamica 
dell'Iran, autorizzato dal Consiglio della Giustizia, e uno del Marocco.

*’ Anche in C.E.F., / matrimoni islamo-cristiani. si legge: «E abbastanza usuale oggi stabilire una clausola 
monogamica nel contratto di matrimonio » (p. 117).

“ Centre Canadien d'Oecumenisme, Guide pastoral des mariages islamo-chrétiens. pp. 65-66.



1390 Documentazione

parte cattolica, potrebbe contenere. Spetta alla coppia discernere e scegliere i punti da inclu­
dere nel contratto. Lo scopo deve essere quello di dare all'unione una base solida, accor­
dandosi anticipatamente sulle questioni che potrebbero essere causa di conflitto, conoscen­
do anticipatamente l’orientamento da prendere.

4.5. La conversione all'Islam
I documenti esaminati prendono in considerazione un caso particolare: il matrimonio di 

un cattolico con una donna musulmana, unione di per sé vietata dalla legge coranica, ma 
resa possibile dalla conversione all'Islam della parte cattolica mediante l’emissione della 
Shahàdah^, ossia della professione di fede musulmana, che comporta implicitamente, e tal­
volta comprende esplicitamente, l’abiura alla fede cristiana.

Si ricorre alla conversione all’Islam quando la legislazione del Paese musulmano della 
donna che si desidera sposare oppone gravi difficoltà all’unione “dispari”, determinando l'e­
marginazione dalla comunità musulmana. Ma può essere anche il caso di un cattolico che, 
davanti alla situazione di vedovanza o di separazione, allo scopo di assicurarsi la custodia 
dei figli, professa la fede musulmana. Altre volte succede che siano fatte pressioni sulla 
parte cattolica al fine che faccia professione di fede musulmana’".

Una volta pronunciata la Shahàdah, le due parti sono considerate come musulmane e 
quindi partecipi della situazione giuridica della coppia musulmana in quel Paese.

I documenti delle Chiese particolari rilevano che è importante mettere in guardia da una 
pratica della Shahàdah come puro atto sociale di integrazione alla comunità islamica. La 
Shahàdah, osservano, non è una formula amministrativa: la professione di fede è sempre 
considerata come un atto religioso attraverso il quale l’interessato diventa parte integrante 
della comunità musulmana.

L'IsIam, come il Cristianesimo, rifiuta ogni forma di ipocrisia. Il diritto islamico, come il 
diritto canonico, nonostante il formalismo, richiede la sincerità, l’adesione interiore, l’assenza 
di costrizione nella religione. È compito pertanto del parroco ammonire lo sposo cattolico, 
spiegando il vero significato della Shahàdah, che non è un mero adempimento burocratico 
richiesto dalle autorità che rappresentano il Paese musulmano al quale si è fatto riferimento, 
ma un vero e proprio (formale) abbandono della fede cattolica. I documenti esaminati, tutta­
via, non sono concordi nel ritenere che si tratti in ogni caso di apostasia vera e propria71.

“ Shahàdah significa in arabo "testimonianza" (= professione di fede) così formulata: «Non c’è divinità 
aH'infuori di Dio / e Maometto è l’inviato di Dio». La Shahàdah è uno dei cinque pilastri o fondamenti dell'IsIam 
(gli altri quattro sono: la preghiera, il digiuno del mese di ramadàn, l'elemosina, il pellegrinaggio alla Mecca).

™ Scrivono i Vescovi della Regione dell'Africa del Nord: «Le passage à l’islam des chrétiennes se produit 
assez fréquemment dans certains pays:

- soit. pensent les femmes. pour garantir leurs droits sur leurs enfants;
- soit pour des questions d’héritage;
- soit cn raison de la pression sociale;
- soit. pour des femmes sans formation chrétiennc. après la découverte de la cohésion religiouse de la famil- 

le musulmane»: CERNA. Pastorale des foyers mixtes. p. 2.
71 Le due citazioni che seguono mettono in luce come questa materia abbia ancora bisogno di approfondi­

mento. Si legge in C.E.F., / matrimoni islamo-cristiani: «Nel caso in cui la parte cristiana, considerandosi nell’im- 
possibilità di rifiutare, giudichi la Shahàdah soltanto una formalità amministrativa, è importante fare riferimento 
all’Ordinario del luogo, che verosimilmente richiederà il rifiuto c la fermezza. Ci sono anche dei casi in cui la parte 
cristiana rivela, prendendo contatto con il prete, che ha già pronunciato la Shahàdah, pensandosi nella necessità di 
farlo. Nel contesto in cui si svolgono queste pressioni è da escludere totalmente che si possa parlare di apostasia 
ed è da escludere il rifiuto sistematico del matrimonio cristiano, ma bisogna far riferiinento immediatamente e 
comunque all’Ordinario del luogo: lui solo può prendere posizione caso per caso. Sotto una forma adatta si può 
consigliare il congiunto a ritrattare, ma è certo che senza l'intervento dell’Ordinario del luogo il matrimonio non 
può essere concluso. Nel due casi si tratta di un problema molto complesso in cui si mischiano questioni giuridi­
che importanti per l'avvenire della futura coppia» (pp. 128-129). Nell'istruzione della Diocesi di Bologna. / 
matrimoni tra cattolici e musulmani. in merito alla portata giuridica dell'abiura si legge: «Tale professione di fede



Documentazione 1391

4.6. La dispensa dall'impedimento di disparità di culto
L’itinerario di accoglienza, discernimento e preparazione al matrimonio di una parte 

cattolica con una parte musulmana, ha come obiettivo la celebrazione di un matrimonio cat­
tolico con dispensa dall’impedimento di disparità di culto, cosa che non potrà avvenire se 
non dopo che siano state adempiute le condizioni di cui ai cann. 1125 e 1126 (cfr. can. 1086 
§ 2) e vi sia una giusta e ragionevole causa (can. 90 § 1).

Autorità competente a concedere la dispensa è l'Ordinario del luogo, il quale può 
dispensare dal l'impedimento i propri sudditi, ovunque dimorino, e quanti vivono attual­
mente nel suo territorio (can. 1078). In urgente pericolo di morte possono anche dispensare 
sia il parroco sia il ministro sacro legittimamente delegato sia il sacerdote o diacono che 
assiste al matrimonio a norma del can. 1116 § 2 oppure il confessore (can. 1079). La sana­
zione in radice del matrimonio nullo a causa di quest'impedimento può essere concessa, in 
singoli casi, dal Vescovo diocesano, ai sensi del can. 1165 § 2.

Nei documenti delle Chiese particolari si fa notare che non necessariamente l'itinerario 
di accoglienza, discernimento e preparazione ha come meta dovuta la celebrazione del 
matrimonio secondo la legge canonica. Le condizioni richieste alla parte musulmana, i rischi 
di fallimento dell’unione, la constatazione delle differenze culturali delle due concezioni di 
matrimonio potrebbero rimettere in discussione il progetto originario della coppia. Si rivela 
fondamentale il compito del pastore che dovrà valutare molteplici elementi: la qualità spiri­
tuale dei futuri coniugi, le possibilità di armonia della coppia, l'atteggiamento fondamenta­
le della parte musulmana nei confronti delle esigenze del matrimonio cristiano, il Paese di 
residenza della futura coppia e la capacità di adattamento. Se le garanzie richieste non sono 
presenti, occorrerà, afferma il documento della Conferenza Episcopale Francese, continua­
re ad accompagnare la coppia e sostenerla, una volta che la decisione di fondare un’unione 
è definitivamente presa72. E di grande importanza che sia trovata una soluzione equilibrata, 
che non deve andare nel senso della facilità, ma di permettere a ciascuno in un clima di 
verità di mettersi di fronte alle proprie responsabilità.

Nei documenti delle Chiese particolari prevale la preoccupazione pastorale.
Può accadere che i fidanzati si presentino all'autorità della Chiesa, decisi a sposarsi, 

quando già tutto è pronto per le nozze, e in uno stato d’animo tale che se non sono ammes­
si al matrimonio canonico, probabilmente faranno soltanto il matrimonio civile. E una 
disposizione riprovevole, ma secondo alcuni pastori, piuttosto frequente.

La soluzione, a partire dall'ordinamento giuridico canonico, è quella già illustrata: spet­
ta all’Ordinario del luogo valutare con discrezionalità insindacabile se sussista una causa giu­
sta e ragionevole per concedere la dispensa. La certezza morale della sussistenza della causa 
è raggiunta, da chi concede la dispensa, mediante le garanzie date dalla parte cattolica, dalle 
dichiarazioni di intenzioni delle due parti, dall’impegno assunto dai futuri sposi di vivere 
responsabilmente l'unione matrimoniale in una situazione culturale e religiosa esigente".

1 documenti esaminati non ignorano il caso.
I Vescovi del Belgio, nella loro Nota sui matrimoni tra cattolici e islamici, alla parte cat­

tolica che ha abbandonato ogni pratica religiosa e che si mostra poco disposta a riconosce-

costituisce alto formale con cui si abbandona la Chiesa cattolica e pertanto la sua emissione esime il cattolico e 
dalla forma canonica (cfr. cann. 1108 e 1117) e daH’impedimento di disparità di culto (cfr. can. 1086 § I ). Ciò signi­
fica che lo sposo cattolico che ha emesso tale professione e si presenti al parroco per il matrimonio canonico o 
ritratta formalmente tale atto o può essere rimandato al cosiddetto matrimonio civile, che nel suo caso sarebbe vali­
do matrimomo» (p. 31).

” C.E.F.. / matrimoni islamo-cristiani. p. 130.
” Può essere posta la questione se il pericolo di una celebrazione soltanto civile o di una convivenza di fatto, 

possa essere ritenuta “causa giusta c ragionevole" per dispensare daH’impedimento di disparità di culto. Occorre 
riconoscere che l’autorità competente a volte ha concesso la dispensa ravvisando la "causa giusta e ragionevole" 
nel comportamento minacciato. Una simile prassi, da scoraggiare, non tiene conto delle difficoltà specifiche dei 
matrimoni tra cattolici e islamici e della profonda diversità di culture che li caratterizzano.



1392 Documentazione

re le caratteristiche del matrimonio cristiano, non esitano a suggerire il solo matrimonio 
civile: «Dans pareils cas, où les échecs s’avèrent nombreux, il est préférable de se conten- 
ter du seul mariage civil»™.

I Vescovi della Regione dei Nord dell’Africa nel loro documento di orientamento sulla 
pastorale dei matrimoni misti, rilevano che è proprio a causa delle difficoltà che i matrimo­
ni misti incontrano, che in diversi ambienti ecclesiali c’è la tendenza a suggerire alle coppie 
con disparità di culto il matrimonio civile, come un cammino più semplice, che resterà aper­
to a una possibile evoluzione religiosa e sacramentale” . Dall’esame del documento non si 
può trarre la conclusione che i Vescovi dei Maghreb condividano questa soluzione. L’azione 
pastorale da loro proposta va nella direzione dell’accoglienza, dell’accompagnamento e del 
sostegno delle coppie miste. Affermano addirittura che le Chiese dell’Africa del Nord deb­
bono informare, in spirito di servizio, le comunità cristiane dell’Europa sulle condizioni di 
riuscita dei matrimoni misti. Aggiungono: in un ambiente musulmano come quello 
dell’Algeria, della Tunisia e del Marocco, dove la parte cattolica, che vuole sposare la parte 
musulmana, deve pronunciare la Shahàdah', dove, nella quasi totalità dei casi, i bambini 
sono educati nell’IsIam e restano sociologicamente musulmani; dove la celebrazione cri­
stiana del matrimonio, anche segreta, può comportare la nullità del matrimonio dal punto di 
vista musulmano, i rapporti con le coppie miste, debbono essere coltivati con una speciale 
attenzione improntata alle attitudini evangeliche76.

La Guide pastora! des mariages islamo-chrétiens del Centro di ecumenismo di 
Montreal, imposta con lucidità le possibili soluzioni da adottare al termine del cammino di 
preparazione.

La prima è che, a seguito degli incontri avuti, sia presa la decisione in favore di un 
matrimonio canonico, con dispensa deH’impedimento di disparità di culto. Ottenuta la 
dispensa, si apre, per la coppia, la ricerca della modalità più adatta della celebrazione del 
matrimonio.

La seconda soluzione è contraria alla precedente: il dialogo tra la coppia e il responsa­
bile pastorale ha portato alla conclusione che è preferibile di non prendere in considerazio­
ne per ora la celebrazione cristiana del matrimonio. «Le parti - si legge nel testo - potreb­
bero progettare per il momento il matrimonio civile, senza benedizione ufficiale della 
Chiesa o ancora pensare a una semplice coabitazione senza matrimonio ufficiale. Anche se 
queste vie - continua la Guide - non corrispondono all'ideale evangelico presentato dalla 
Chiesa, l’accompagnatore potrà aiutare la coppia a restare aperta a una benedizione ufficia­
le della Chiesa più tardi, se le condizioni cambiano»77.

Dunque, occorre decidere caso per caso, tenuto conto di ciò che ciascuno è capace di 
portare. Può, forse, sorprendere il suggerimento dato alla coppia di sposare solo civilmente 
o di avviare una convivenza di fatto. La dottrina aveva già prospettata la soluzione del matri­
monio soltanto civile. Scriveva il p. U. Navarrete nel suo studio suH’impedimento di “dispa­
ritas cultus”: «Alle volte sarà pastoralmente preferibile tollerare il matrimonio civile piut-

74 C.E.B., Les mariages islamo-chrétiens. Ili, C, 2, p. II.
” «Les situations sont différcntcs suivant les milieux sociaux, les lieux de residence, les nationalités de l’é- 

pouse chrétienne, etc. Mais la réalité de la vie des couples mixtes est souvent une réalité de souffrance, de conflit, 
qui s’ajoutent aux autres, à cause des différences entre l’IsIam et le Christianisme. Il s’agit d'une expérience nega­
tive pour un pourcentage élevé de cas. C’est sans doute la raison pour laquellc. dans certains milieux ecclésiaux. 
on a tendance à suggèrer le mariage civil. Comme un chemin plus simple, qui resterai! ouvert à une possible ivo- 
lution religicusc et sacramentelle». Il documento cosi continua: «A cause de tout cela, nos Eglises doivent s’occu- 
per avec attention des couples mixtes. Certains diocèses et certains pays ont d’ailleurs preparò des textes à ce sujet. 
Les épouses chrétiennes ont le droit d’ótre accueillies, accompagnées et soutenues par la communauté chrétienne»: 
CERNA. Pastorale desfoyers mixtes, p. 3.

* Ivi, p. 3.
” Centre Canadien D’OecuMENISME, Guide pastora! des mariages islamo-chrétiens. p. 36.



Documentazione 1393

tosto che concedere il matrimonio canonico che metterebbe la parte cattolica in una situa­
zione coniugale irreversibile»™.

Si tratta di una soluzione che pone nuovi problemi, anche morali. Quando i nubendi 
scelgono il matrimonio civile o la convivenza di fatto, senza aver chiesto e ottenuto 
dall’Ordinario del luogo la dispensa, il loro matrimonio, dal punto di vista canonico, è inva­
lido e pertanto sono in situazione irregolare e la parte cattolica non può accostarsi ai sacra­
menti della Riconciliazione e dell’Eucaristia. Resta la possibilità che in tali casi, quando le 
circostanze lo permetteranno, il matrimonio possa essere reso valido automaticamente con 
la sanazione in radice.

Il canonista avverte che, a questo punto, la questione si sposta dal piano strettamente 
giuridico a quello teologico-pastorale. È necessario un cammino pedagogico che aiuti le per­
sone a integrare nella loro vita quanto la Chiesa stabilisce per una ordinata vita coniugale. 
Torna utile ricordare quanto afferma Giovanni Paolo II nell’Esortazione Apostolica post­
sinodale Familiaris consortio, n. 9. Scrive il Papa: «È richiesta una conversione continua, 
permanente, che, pur esigendo l’interiore distacco da ogni male e l’adesione al bene nella 
sua pienezza, si attua però concretamente in passi che conducono sempre oltre. Si sviluppa 
così un processo dinamico, che avanza gradualmente con la progressiva integrazione dei 
doni di Dio e delle esigenze del suo amore definitivo e assoluto nell’intera vita personale e 
sociale dell’uomo. È perciò necessario - continua l’Esortazione, aprendo il discorso a oriz­
zonti più ampi - un cammino pedagogico di crescita affinché i singoli fedeli, le famiglie e i 
popoli, anzi la stessa civiltà, da ciò che hanno già accolto del mistero di Cristo, siano pazien­
temente condotti oltre, giungendo a una conoscenza più ricca e una integrazione più piena 
di questo mistero nella loro vita»”.

5. La celebrazione del matrimonio tra un cattolico e un musulmano

Concessa la dispensa dall’impedimepto di disparità di culto, deve essere scelta la moda­
lità più adatta della celebrazione del matrimonio™.

5.1. La celebrazione con la forma canonica
È da tenere presente la norma generale stabilita nel can. 1127 § 1: «Relativamente alla 

forma da usare nel matrimonio misto, si osservino le disposizioni del can. 1108».
Secondo il can. 1108 § 1, per la valida celebrazione del matrimonio fra parte catto­

lica e parte musulmana deve essere osservata la forma canonica, che è richiesta per ogni 
matrimonio in cui vi sia almeno una parte cattolica: alla presenza dell’Ordinario del luogo 
o del parroco e di due testimoni. Comprende, inoltre, lo scambio dei consensi (Ivi. § 2), 
mentre la benedizione degli sposi e degli anelli si possono anche omettere (cfr. Ordo cele­
brandi matrimonium, 1990, nn. 165. 171). Si compie nella chiesa parrocchiale, oppure in 
altra chiesa o oratorio (can. 1118 § 1), oppure, con il permesso dell’Ordinario del luogo, in 
altro luogo conveniente (Ivi, § 2). L’assistente o teste qualificato (normalmente un sacer­
dote) chiede la manifestazione del consenso dei contraenti e la riceve in nome della Chiesa 
(can. 1108 § 2). Il Rito della celebrazione del matrimonio tra una parte cattolica e una 
parte non cristiana non prevede la celebrazione della Messa e fa precedere la celebrazione 
del matrimonio dalla liturgia della Parola (cfr. Ordo celebrandi matrimonium, caput IV, nn. 
156, 158 ss.).

n Navarrete, L'impedimento di "disparitas eultus" (can. 1086), p. 131.
” Giovanni Paolo II. Esort. Ap. Familiaris consortio. I compiti della famiglia cristiana (22 novembre 1981 ): 

AAS 73(1981), 81-191.
Sulle diverse posizioni delle Chiese in Europa cfr. K.E.K.-C.C.E.E., Comitato "Islam in Europa”, 

Matrimoni tra cristiani e musulmani, pp. 446-447.



1394 Documentazione

I documenti delle Chiese particolari studiati, regolano la celebrazione del matrimonio 
tra cattolici e islamici attenendosi alle direttive universali ora ricordate*1. Propongono for­
mulari da usare durante il rito, suggeriscono letture bibliche appropriate, indicano segni o 
simboli da valorizzare nei confronti della religione della parte musulmana, evitando con 
cura ogni forma di sincretismo o di gesti che possano significare abbandono della propria 
fede. In diversi documenti si afferma che è da evitare la lettura del bel testo della Fàtiha, 
abitualmente letto durante i matrimoni musulmani. Si tratta della prima sura o capitolo del 
Corano chiamata “la aprente il libro”, una delle preghiere base dei musulmani. La sua let­
tura durante il matrimonio potrebbe assumere il significato di una conversione aH’Islam 
(tiene il posto del Credo cristiano). Inoltre non si deve ignorare che per una certa esegesi i 
“dispersi” («coloro che errano») di cui è questione nell'ultimo versetto sono i cristiani. In 
riferimento al testo della Fàtiha, il documento della Conferenza Episcopale Francese così 
conclude: «Tenuto conto delle circostanze e di un'altra interpretazione possibile del termi­
ne (“dispersi”), esso può essere letto, se ciò è richiesto con insistenza»"2.

5.2. Il matrimonio con dispensa della forma canonica
Il Codice di Diritto Canonico prevede che per gravi difficoltà la parte cattolica che ha 

già ottenuto la dispensa daH'impedimento di disparità di culto, possa anche chiedere la 
dispensa dalla forma canonica del matrimonio. Stabilisce il can. 1127 § 2: «Qualora gravi 
difficoltà si oppongano all'osservanza della forma canonica, l'Ordinario del luogo della 
parte cattolica ha il diritto di dispensare da essa in singoli casi, previa consultazione, però, 
dell'Ordinario del luogo in cui viene celebrato il matrimonio, e salva, per la validità, una 
qualche forma pubblica di celebrazione; spetta alla Conferenza Episcopale stabilire norme 
per le quali la predetta dispensa venga concessa per uguali motivazioni».

Le grandi difficoltà (graves difficultates) che motivano la dispensa. Le Conferenze 
Episcopali, allo scopo di rendere omogenea la concessione della dispensa dalla forma 
canonica, hanno emanato norme con le quali hanno cercato di individuare le gravi diffi­
coltà che possono opporsi all’osservanza della forma. L’elenco è abbastanza lungo, ma si 
riscontra una notevole convergenza tra le Conferenze sulle circostanze che giustificano 
la dispensa. Seguo da vicino l’elenco proposto da J.M. Martin de Agar"'. Si tenga presen­
te che le delibere delle Conferenze si riferiscono a tutti i matrimoni misti, al matrimonio 
tra un cattolico e un cristiano non cattolico, al matrimonio tra un cattolico e un non bat­
tezzato.

Vengono considerate gravi difficoltà per osservare la forma canonica:
a) il pericolo di grave danno morale o materiale per i contraenti o per i loro congiunti 

(Messico, Venezuela. Cile, Brasile. Perù. Sri Lanka, Rep. Dominicana);
b) l’opposizione irriducibile della parte non cattolica o dei suoi parenti a partecipare al 

rito cattolico (Perù, Africa del Nord, El Salvador, Ungheria, Venezuela, Sri Lanka, Brasile, 
Francia, Cile, Messico. Germania. Spagna. Rep. Dominicana);

c) il grave e altrimenti insolubile conflitto di coscienza per la parte non cattolica, o per 
alcuna delle parti (Cile. Brasile. Germania, Porto Rico, Argentina, Perù, Sri Lanka, El 
Salvador, India. Spagna. Rep. Dominicana. Ungheria. Venezuela. Honduras. Messico).

" Cfr. C.E.E. / matrimoni islamo-cristiani, pp. 131-133; C.E.B., Les mariages islamo-chrétiens. Ili, C. 1. p. 
10; Centre Canadien d’Oecumenisme. Guide pasturai des mariages islamo-chrétiens, pp. 39-40; C.E.E.. 
Orientaciones. V. 1 -5. pp. 20-22; Diocesi di Brescia. I matrimoni tra cattolici e musulmani, pp. 27. 34-43.

" C.E.F.. / matrimoni islamo-cristiani. p. 1.32. Nella terza edizione del 1996, il documento francese sostie­
ne che la recita della Fàtiha è da evitare. Ripetute le ragioni del divieto come formulate nella precedente edizione, 
il dossier così conclude: «Pour dissiper les ambiguités. la partic musulmane peut réciter la Fàtiha. conformement 
à l’usage en droit islatniquc et la partie catholique peut esprimer sa foi par le Credo ou tout autre texte signifì- 
catif» (p. 21).

J.T. MARTIN De Agar, Le competenze della Conferenza Episcopale: cann. 1126 e ! 127 # 2. pp. 154-155.



Documentazione 1395

Gli elenchi non sono tassativi, ma aperti. Così si aggiungono altre motivazioni: lo spe­
ciale rapporto della parte non cattolica con la sua comunità (Francia, Malta, Inghilterra- 
Galles, Canada), il pericolo di una celebrazione soltanto civile (Ungheria), il pericolo che le 
parti stabiliscano una convivenza non valida (Germania), il fatto che la legge civile stranie­
ra imponga a una delle due parti di osservare una forma diversa da quella canonica (E1 
Salvador, Perù, Spagna, Cile, Honduras), l’impossibilità di evitare che i contraenti vadano 
da un ministro non cattolico (Ecuador)".

Secondo il Decreto generale sul matrimonio della Conferenza Episcopale Italiana, le 
ragioni che potrebbero spingere alla richiesta della dispensa dalla forma canonica sono par­
ticolarmente «quelle relative al rispetto delle esigenze personali della parte non cattolica, 
quali, ad esempio, il suo rapporto di parentela o amicizia con il ministro acattolico, l'oppo­
sizione che incontra neH’ambito familiare, il fatto che il matrimonio dovrà essere celebrato 
all’estero, in ambiente non cattolico, e simili» (art. 50b).

Altre volte la dispensa dalla forma canonica può essere richiesta dalla discrezione con 
cui si deve circondare il matrimonio religioso, a causa delle difficoltà provenienti dall’am­
biente musulmano”.

L’Ordinario del luogo può concedere lecitamente la dispensa solo quando riconosca 
come gravi le ragioni addotte e dopo aver consultato l’Ordinario del luogo in cui verrà cele­
brato il matrimonio, nel caso sia celebrato fuori dalla diocesi della parte cattolica.

«Salva, per la validità, una qualche forma pubblica di celebrazione» (can. 1127 § 2)
La condizione per la validità di un matrimonio privo della forma canonica è che sia in 

ogni modo osservata una qualche forma pubblica di celebrazione.
L'istruzione della Diocesi di Brescia sui matrimoni tra cattolici e musulmani afferma 

che le celebrazioni che rispettano la generica indicazione del can. 1127 § 2 possono essere:
- la celebrazione “civile" del matrimonio di fronte all'Ufficiale di stato civile (il cosid­

detto “matrimonio civile”) sia in Italia sia all'estero
- la celebrazione secondo la modalità musulmana, sia essa riconosciuta o no dallo Stato 

in cui si celebra, sia essa effettuata o no secondo tutte le norme del diritto islamico’17.
Sulla duplice soluzione proposta dall'istruzione della Diocesi di Brescia non vi è con­

vergenza di consensi da parte degli altri documenti studiati.
La stessa istruzione segnala che «la Conferenza Episcopale Italiana sconsiglia gli 

Ordinari dei luogo di concedere la celebrazione “civile”»"".
Più decisa la direttiva del documento della Conferenza Episcopale Francese. 

Richiamata la disposizione codiciale sulla necessità, per la validità, di una qualche forma 
pubblica di celebrazione, il testo così commenta: «Quest’ultima procedura (matrimonio sol­
tanto civile) è però da evitare. Essa tende a diminuire la visibilità sociale del matrimonio, e 
porta con sé il rischio di far pensare che si tratti di un matrimonio al ribasso, perché non c'è 
né prete, né chiesa, e con questo minimizzare il valore degli impegni resi. La scelta - con­
clude il testo - dovrà essere presa dopo riflessione dei due futuri congiunti»"’'.

Il documento francese in buona sostanza propone alle parti di scegliere o la forma cano­
nica o la modalità della celebrazione musulmana. «Un matrimonio celebrato cristianamen-

” Per ulteriori cause, cfr. Ivi, p. 155.
” Centre Canadien d’Oecumenisme, Guide pasturai des mariages islamo-chrétiens, p. 4L
“ L'Istruzione afferma che «in quasi tutti i Paesi islamici vi è ormai un'anagrafe civile in cui il matrimonio 

viene registrato»: Diocesi di Brescia, I matrimoni tra cattolici e musulmani, p. 28.
" Ivi. p. 28.
“ C.E.I., Decreto generale sul matrimonio canonico, art. 50c: «Fermo restando quanto disposto dal can. 1127 

§ 2, di norma - salvo che sia disposto diversamente da eventuali intese con altre confessioni cristiane - si richieda 
che le nozze siano celebrate davanti a un legittimo ministro di culto, e non con il solo rito civile, stante la neces­
sità di dare risalto al carattere religioso del matrimonio».

“ C.E.F., / matrimoni islamo-cristiani. pp. 130-131. L’edizione del 1996 mantiene la medesima disposizione.



1396 Documentazione

te - continua il testo - è sempre vietato ad un musulmano dalla legge islamica tradizionale. 
Sono i problemi dell'ambiente, della facilità d’espressione e della discrezione necessaria che 
porteranno ad optare per l’una o per l’altra di queste due forme. Ma nel corso del colloquio 
pastorale si dovrà indicare chiaramente che in ciascuna delle modalità possibili si tratta sem­
pre dello stesso matrimonio, con lo stesso valore e le stesse esigenze. È importante sottoli­
neare come l'amore dei due sposi possa significare l’amore di Dio per l'umanità intera»w.

Nel caso non si arrivi al matrimonio religioso, la Conferenza Episcopale Francese chie­
de che si provveda con una riunione di preghiera richiamando i diversi punti sottolineati per 
la celebrazione del matrimonio con disparità di culto'*'.

Favorevole al matrimonio civile è la Nota dei Vescovi del Belgio: «Dans certains cas, 
le mariage religieux, se fera avec dispense de la forme canonique, c’est-à-dire sans la pre- 
sence du prètre ni des deux témoins; dans ce cas, le mariage civil est reconu valide au pian 
religieux et doit ótre inserit comme tel dans les registres»”.

Aperto a più soluzioni è il documento dei Vescovi della Spagna: « Para que una vez con- 
cedida la dispensa de la forma canònica, el matrimonio sea celebrado en la forma publica 
exigida por el can. 1127 § 2, la celebracion puede hacerce ante la autoridad competente tanto 
de la parte musulmana como de la parte católica o ante la autoridad civil, en la forma civil­
mente presenta»'*'.

Da segnalare la posizione della Guide pastora! des mariages islamo-chrétiens del 
Centro canadese di ecumenismo di Montreal.

Dopo aver segnalato che in Canada la celebrazione civile del matrimonio è sufficiente 
per soddisfare quanto richiesto dal can. 1127 § 2 del Codice di Diritto Canonico'’*, la Guide 
pone la questione: un matrimonio celebrato unicamente secondo i riti musulmani potrebbe 
essere riconosciuto dalla Chiesa come corrispondente a tutte le esigenze della celebrazione 
pubblica e dunque valido ai suoi occhi? «Al punto in cui siamo nelle relazioni tra cattolici 
e musulmani - risponde il documento - non è possibile per la Chiesa impegnarsi in questa 
via. Occorrerà molta più ricerca e dialogo tra la Chiesa c IsIam per vedervi più chiaro»”.

90 Ivi. p. 131.
91 Da segnalare quanto si legge in C.E.F.. / matrimoni islamo-cristiani: «Se la coppia andrà a stabilirsi in un 

Paese musulmano è importante fare dei passi perché il matrimonio civile in Francia sia riconosciuto dalle autorità 
di quel Paese. Ciò esigerà forse la conclusione del matrimonio secondo la legislazione di quel Paese. Se no. consi­
derati come concubini, essi non potrebbero godere dei diritti legali degli sposi e il loro inserimento sociale sareb­
be compromesso o impossibile» (p. 131).

91 C.E.B.. Les mariages islamo-chrétiens. Ili, C, 1. pp. 10-11.
91 C.E.E., Orientaciones, V, 6, p. 22. Il documento aggiunge: «Es condición indispensabile que la forma uti 

lizada non excluya los fines y propriedades esenciales del matrimonio. Es de desear que la celebración del matri­
monio cuando se celebra con dispensa de la forma canònica vaya seguida de algùn acto religioso».

99 Avvenuta la celebrazione civile, la Guide invita gli sposi a farsi dare l’atto di matrimonio civile e di farlo 
registrare nei registri parrocchiali con la menzione delle due dispense: dell’impedimento della disparità di culto e 
della forma (CENTRE Canadien d’Oecumenisme, Guide pastora! des mariages islamo-chrétien, p. 41 ).

99 Riporto l'intero passaggio: « 134. Alors. laquestion se pose. Est-ce qu'un mariage célébré uniquement selon 
les rites musulmans pourrait aussi ótre reconnu par l’Église comme recontrant toutes les exigcnccs de la célébra- 
tion publique et donc valide à ses veux? Au stade où nous en sommes dans Ics relations entre catholique et musul­
man. il n'est pas possible pour l’Église de s'engager dans celte voie. Il faudra beaucoup plus de recherche et de 
dialoque entre l’Église el l’islam pour y voir plus clair. Les réserves pastorales de l’Église se basent sur nombre de 
considérations doni voici les principales :

* Les musulmans considèrent commc invalide tout mariage entre un homme non-musulman et une femme 
musulmane. Un tei couple ne pourrait donc pas se marier selon le rite musulman à moins que l'homme ne devien- 
ne musulman.

* Seul le mariage d’un musulman avec une femme juive ou chrétienne est acceptable pour l’islam. En théo- 
rie. la femme du livre peut garder sa foi et n’est pas obligée de se convertir à l’islam. Mais elle sera quand mème 
désavantagée au pian de la succesion et de la gardc des enfant ci pourra ainsi ressentir une forte pression pour deve­
nir musulmane.

* Pour le droit islamique, il n'est pas nécessaire que le mariage soit célébré devant rimani. Où serait donc le



Documentazione 1397

Il documento afferma che le riserve pastorali della Chiesa si basano su un certo numero di 
considerazioni di cui elenca le principali:

* «I musulmani considerano come invalido ogni matrimonio tra un uomo non 
musulmano e una donna musulmana. Questa coppia non potrebbe dunque spo­
sarsi secondo il rito musulmano salvo che l’uomo non divenga musulmano.
* Solo il matrimonio di un musulmano con una donna ebrea o cristiana è accet­
tato dall'Islam. In teoria, la donna del Libro può conservare la sua fede e non 
essere obbligata a convertirsi all'Islam. Ma essa sarà almeno svantaggiata sul 
piano della successione e della custodia dei bambini e subirà così una forte pres­
sione per diventare musulmana.
* Per il diritto islamico non è necessario che il matrimonio sia celebrato davan­
ti all’imam. Dove sarà dunque il ministro accreditato dallo Stato, necessario al 
riconoscimento legale del matrimonio? Alcuni imams hanno chiesto e ricevuto 
il permesso dello Stato di officiare dei matrimoni, ma non è ancora la maggio­
ranza.
* Inoltre, secondo il rito musulmano, il contratto di matrimonio può essere con­
cluso dal tutore della sposa. C’è allora manifestazione pubblica deH’impegno 
libero e personale della donna come dell’uomo?
* Ciò che rende ancor più difficile il riconoscimento puro e semplice del matri­
monio musulmano nel caso di un matrimonio inter-religioso - conclude la Guide 
- è che per la comunità musulmana il matrimonio è percepito come un contratto 
sociale, che impegna la coppia a vivere secondo le regole dell’Islam. Si può sup­
porre che la comunità musulmana accetti di celebrare il matrimonio inter-religio­
so dandogli tutto il senso che la parte cattolica desidera?».

La condizione per la validità imposta dal Codice, di una «qualche forma pubblica di 
celebrazione» da adottare nel caso sia stata concessa la dispensa dalla forma è una questio­
ne aperta. Nelle singole Chiese ci si deve attenere alle norme particolari emanate per quel 
luogo. Un dato è sicuro: all’Ordinario del luogo è data la più ampia facoltà di scelta, secon­
do criteri pastorali. Egli può lasciare la più ampia libertà ai nubendi di scegliere la modalità 
che più gradiscono: può limitare tale libertà per la liceità; può limitarla per la validità. Dovrà 
trattarsi di una modalità significativa dei valori in gioco.

Qualunque forma sia scelta, si dovrà ricordare ai nubendi l’obbligo di avvertire il più 
presto possibile il parroco deH’avvenuta celebrazione, per le necessarie registrazioni.

Qualora venga celebrato il matrimonio secondo la forma canonica, non vi potrà es­
sere un'altra celebrazione analoga successiva (cfr. can. 1127 § 3); il parroco si accerterà su 
questo argomento per poter indicare la scelta più adatta possibile della forma della celebra­
zione.

Alcuni dei documenti esaminati prendono in esame un ultimo punto: la partecipazione 
alle feste matrimoniali musulmane tradizionali organizzate per festeggiare il nuovo matri­
monio. Il parere favorevole è subordinato a diverse clausole: le feste non devono costituire 
un doppione della celebrazione consensuale e libera già compiuta; i festeggiamenti musul-

ministrc accrédité par l’état. nécessaire à la reconnaissance légale du mariage? Quelques imams ont demandò et 
reyu la permission de l’état d’officier à des mariages. mais ce n’est pas le cas de la majorité.

* De plus, selon le rite musulman, le contrai de mariage peut ètre conciti par le tuteur de l'épouse. Y a-t-il 
alors manifestation publique de l'engagement libre et personnel de la femme autant que de l'homme?

135. Ce qui rend le plus diffìcile la reconnaissance pure et simple du mariage musulman dans le cas d'un 
mariage interreligieux, c’esl que pour la communauté musulmane le mariage est pen;u comme un contrai social, 
engageant le couple à vivre selon les données de l'islam. Peut-on supposerque la communauté musulmane accep­
te de célébrer le mariage interreligieux en lui donnant tout le sens que la partie chrétienne désire?» (Centre 
Canadien d’Oecumenisme, Guide pastora! des mariages islamo-chrétiens, nn. 134-135. pp. 41 -42 ).



1398 Documentazione

mani non devono significare una liberazione dagli impegni già assunti reciprocamente. Nei 
festeggiamenti la parte cristiana resta cristiana, la parte musulmana resta musulmana. Ciò 
significa che occorre aiutare gli sposi e i partecipanti ai festeggiamenti a distinguere i due 
diversi matrimoni, quello cristiano e quello musulmano, senza nulla concedere ad ambiguità 
o sincretismi compromettenti96.

Conclusioni

1. Il fenomeno dei matrimoni tra cattolici e islamici è esistito sin dall’inizio dell’IsIam, 
circa 1400 anni fa, ma è anche nuovo e attuale a causa dell’incontro di popoli e culture, attra­
verso le emigrazioni, tipiche della nostra epoca. Il contesto varia da Paese a Paese e il pro­
blema si pone in maniera differente in Africa, in Asia, nel vicino Oriente, in Europa, in 
America, in considerazione anche dell'integrazione dei migranti nei Paesi in cui vivono. 1 
matrimoni tra cattolici e islamici sono ormai entrati a far parte dei compiti pastorali ordina­
ri delle Chiese in tutti i Paesi dell'Europa.

Nel fenomeno rientra il fatto che va crescendo il numero delle ragazze musulmane che 
vogliono sposare un non-musulmano, pur volendo esse restare musulmane. Questo fatto 
potrebbe portare a una reinterpretazione di diverse imposizioni della legge islamica. 
Attualmente alcuni intellettuali musulmani difendono l’opinione secondo cui il divieto che 
una donna musulmana sposi un uomo non-musulmano non ha un fondamento autentica­
mente islamico, ma deriva da commentatori posteriori. Pertanto ci si deve confrontare con 
pratiche che differiscono dalla legge islamica tradizionale'".

E compito delle Chiese essere attente a processi di inculturazione di cui gli stessi musul­
mani sono consapevoli, adattando le proprie direttive pastorali.

2. La reazione delle Chiese al fenomeno dei matrimoni tra cristiani e islamici è varie­
gata. Il documento Matrimoni tra cristiani e musulmani redatto dal Comitato “IsIam in 
Europa” presenta questo quadro (da leggere in chiave ecumenica): «Diverse Chiese hanno 
istituito Centri di consulenza pastorale, che sono parte integrante dell’attività pastorale della 
Chiesa, o sono collegati con gli uffici speciali e i comitati che si occupano dell’incontro con 
i musulmani. In alcuni Paesi i consultori matrimoniali laici si occupano anche dei matrimo­
ni interculturali/inter-religiosi. Alcune Chiese hanno nominato consulenti specializzati per i 
matrimoni cristiano-musulmani. È il caso della Chiesa cattolica in Belgio. Bisognerebbe 
rilevare, tuttavia, che nella maggior parte dei casi è il parroco o il pastore locale che resta 
responsabile della cura pastorale delle coppie che si uniscono in matrimoni inter-religiosi, 
indipendentemente dal fatto che esse chiedano o no il suo consiglio o che si rivolgano alla 
competenza di un esperto»9*.

3. Dai documenti da me esaminati risulta che le Chiese particolari tengono in grande 
considerazione l’opportunità pastorale e missionaria di accompagnare le coppie islamo- 
cattoliche nella comprensione più profonda del matrimonio secondo la fede cattolica in 
rapporto alla concezione musulmana. Le Chiese sperano e pregano affinché tali coppie pos­
sano essere arricchite e irrobustite nella loro scelta. In nessun caso viene chiesta l'abroga­
zione deH’impedimento, al contrario, la ricerca della ratio legis, vale a dire degli inconve­
nienti intrinseci del matrimonio tra cattolici e musulmani, aiuta a fondare e comprendere la 
disciplina canonica. Nessun documento considera la potestà rivendicata dalla Chiesa sui 
matrimoni tra cattolici e musulmani come un residuo del passato, quando la Chiesa aveva 
un più elevato potere sulla società. Anche se per i pastori si apre un itinerario gravoso, le

“ C.E.F.. / matrimoni islamo-cristiani, pp. 133-134. Medesime direttive nell'edizione del 1996 (pp. 22-23).
” K.E.K.-C.C.E.E.. Comitato "Islam in Europa". Matrimoni tra cristiani e musulmani, p. 438 (1. 3d).
“ Ivi, p. 444 (IV. 2).



Documentazione 1399

Chiese considerano loro dovere accogliere tutti, sull’esempio di Gesù, rispettando le scel­
te di ciascuno. Non vi è dubbio, dunque, che l'impedimento di disparità di culto, secondo 
la disciplina canonica particolare, deve essere conservato e migliorata la legislazione col­
legata.

4. L’espressione "matrimoni misti” comprende due figure: matrimonio fra cattolico e 
cristiano non cattolico, e matrimonio tra cattolico e non battezzato. La disciplina ha svilup­
pato in simbiosi le due figure pur trattandole diversamente. Il Sinodo del 1967 aveva chie­
sto una netta distinzione tra le due figure. Il percorso storico successivo non ha portato lon­
tano dalla simbiosi. Anche ufficialmente l’espressione "matrimoni misti" indica i due tipi di 
matrimonio. La simbiosi non è nociva, ma non è certo positiva. A mio avviso dovrebbe esse­
re distinta la normativa che regola i due tipi di matrimonio misto. Si tratta di matrimoni 
diversi tra loro. Il matrimonio tra una parte cattolica e una parte battezzata ma non cattolica 
è, per la Chiesa cattolica. Sacramento; il matrimonio tra una parte cattolica e una parte non 
battezzata, è un matrimonio soltanto religioso. Nella fattispecie di matrimonio tra parte cat­
tolica e parte musulmana è opportuna una normativa specifica, attenta alla fase preparato­
ria, con direttive sulle dichiarazioni di intenzione delle parti contraenti (cattolica e musul­
mana), sulla valorizzazione del contratto matrimoniale (come inteso dal diritto musulmano), 
sulla forma della celebrazione, in particolare sul valore da attribuire alla modalità di cele­
brazione musulmana.

5. Le Chiese particolari sono le vere responsabili della disciplina del matrimonio con 
impedimento di disparità di culto. Tale competenza va mantenuta. L’analisi ha rivelato con­
vergenze disciplinari, ma anche una notevole varietà di soluzioni normative dovuta alle 
situazioni concrete e alla novità del tema. Su alcuni punti si richiedono ulteriori riflessioni 
per una comunione nella disciplina.

6. L’esigente prassi pastorale indicata per i matrimoni tra cattolici e musulmani ha qual­
cosa da dire alla prassi pastorale dei matrimoni ordinari nella forma, ma, sempre più spes­
so, profondamente lontani dalla verità di ciò che viene celebrato. In questi matrimoni non si 
ha un rinnegamento formale del Battesimo e della fede, ma non se ne vive la forza di tra­
sformazione e di speranza. Accanto agli strumenti tradizionali, urge intraprendere, come nei 
matrimoni tra cattolici e islamici, un itinerario di iniziazione e di ripresa sia della vita cri­
stiana, sia della novità del matrimonio Sacramento, tale che abbia a incidere, anche giuridi­
camente, sull’azione pastorale quotidiana.

p. Agostino Montan, C.S.I.



1400 Documentazione

APPENDICI

I. Dichiarazione di intenzioni per la parte cattolica

«Nel giorno del mio matrimonio, impegnandomi davanti a tutti, io voglio in piena 
libertà e presenza di Dio creare con..... una vera comunità di vita e di amore così come la 
intende la Chiesa cattolica nella sua fedeltà a Cristo. Io voglio con questo impegno reci­
proco stabilire tra di noi un legame sacro che niente durante la nostra vita potrà distrugge­
re. lo mi impegno a fare di tutto perché il nostro amore cresca nella fedeltà totale, e mi 
impegno ad essere per la mia sposa (sposo) un vero sostegno. Io accetto i figli che potran­
no nascere dalla nostra unione. Essendo cattolica (cattolico) e decisa (deciso) a restarlo 
fedelmente, io mi impegno per ciò che dipende da me e tenendo conto dell'equilibrio della 
nostra coppia a fare ciò che mi sarà possibile perché i miei figli accedano alla fede cristia­
na. Mi sforzerò di testimoniare la mia fede attraverso la vita quotidiana, aiuterò i miei bam­
bini a cercare Dio e a rispettare e comprendere la fede musulmana della loro madre (padre). 
Io mi auguro che essi condividano la fede cristiana, ma rispetterò le loro decisioni quando 
saranno capaci di prenderle liberamente e con conoscenza di causa. Rispetterò la libertà di 
coscienza del mio futuro coniuge, lo credo che il nostro amore ci chiami ad andare oltre il 
nostro egoismo mettendoci al servizio degli altri nella nostra famiglia, nella società, lavo­
rando con tutti per ottenere più amore, più giustizia, più pace. Ho fiducia che Dio benedirà 
il nostro progetto di vita e che aiutati da Lui potremo realizzarlo» (segue firma dell’inte­
ressato)''''.

II. Dichiarazione di intenzione per la parte musulmana

«Nel nome di Dio, Clemente e Misericordioso, al momento in cui davanti a Dio mi 
impegno nel legame del matrimonio, io dichiaro che sono musulmano (musulmana). Nel 
giorno del mio matrimonio, davanti a tutti, voglio in piena libertà creare una vera comunità 
di vita e di amore. Con questo impegno reciproco voglio stabilire tra noi un legame sacro 
che niente durante la nostra vita potrà distruggere. Io so che la mia futura sposa (il mio futu­
ro sposo) si impegna secondo la sua fede cristiana e secondo il comando della Chiesa a un 
matrimonio monogamico e irrevocabile. Corrispettivamente io mi impegno a una fedeltà 
totale lungo la mia vita. Io sarò per lei (lui) un vero sostegno e lei (lui) sarà per me la mia 
unica sposa (sposo). Io mi impegno a rispettare la sua fede e la sua pratica religiosa, lo rico­
nosco come miei certi principi di vita che sono anche quelli dei cristiani, come la fedeltà a 
Dio, la bontà, la generosità, il rispetto della parola data, la condivisione con i più poveri, lo 
accoglierò i bambini che nasceranno dalla nostra unione, noi li educheremo nel rispetto di 
Dio e di tutti gli uomini, meglio che potremo, lo non ignoro gli obblighi religiosi della mia 
sposa (del mio sposo) concernenti l’educazione dei nostri figli. Al fine di una migliore armo­
nia fra di noi, cercherò di conoscere meglio lo spirito del Cristianesimo che ella (egli) pro­
fessa, e incoraggerò i miei figli a fare ugualmente. Io penso, infine, che il nostro amore ci 
chiama a lavorare con gli altri per far crescere l'amore, la giustizia e la pace tra gli uomini» 
(segue firma dell’interessato)

w Fonte: C.E.E. / matrimoni islamo-cristiani, pp. 119-120.
100 Fonte: C.E.F., / matrimoni islamo-cristiani, pp. 118-119.



Documentazione 1401

III. Dichiarazione della parte musulmana circa gli elementi 
per una celebrazione valida del matrimonio 
(fini e proprietà: monogamia, indissolubilità, comunione di vita e di amore)

«Nel giorno del mio matrimonio, davanti a Dio, in piena libertà voglio creare con.....  
una vera comunione di vita e di amore. Con questo impegno reciproco intendo stabilire tra 
di noi un legame che nel corso della nostra vita niente potrà distruggere, lo so che..... si 
impegna in un matrimonio monogamico e irrevocabile. Altrettanto io mi impegno ugual­
mente alla fedeltà per tutta la nostra vita. Io sarò per lei/lui un vero sostegno c lei/lui sarà la 
mia unica sposa (il mio unico sposo)» (segue firma dell’interessato)

* * *

Nota - Modello di contratto matrimoniale della Repubblica Islamica dell'Iran, auto­
rizzato dal Consiglio della Giustizia ai sensi della lettera n. 1/34823 dell’ 11 ottobre 1982 e 
n. 1/31823 del 19 settembre 1983: «Il notaio matrimoniale ha l’obbligo di far conoscere det­
tagliatamente ai coniugi le condizioni menzionate in questo contratto. Condizione valida è 
quella su cui i coniugi concordano e che da loro viene sottoscritta. Le condizioni di un con­
tratto matrimoniale..... Contratto irrevocabile: nel contratto matrimoniale-contratto irrevo­
cabile la donna ha posto la condizione: se il divorzio non avviene su richiesta della moglie 
e se, a parere del tribunale, non è dimostrato che la domanda di divorzio sia motivata dalla 
violazione dei doveri coniugali da parte della donna o atti di libidine e relazioni disdicevo­
li, l’uomo è obbligato a dare gratuitamente alla donna fino alla metà del suo patrimonio cor­
rente, accumulato durante la vita in comune, o un valore equivalente stabilito dal tribunale 
(seguono le firme dei coniugi). Il marito dà alla donna l’irrevocabile facoltà di invocare il 
tribunale, nei casi di cui sotto, per ottenere il divorzio. Inoltre il marito autorizza la donna a 
divorziare dietro pagamento di un determinato valore patrimoniale (seguono le due firme). 
La donna può chiedere al tribunale l’autorizzazione per il divorzio nei seguenti casi:

a) quando il cattivo comportamento dell’uomo rende insopportabile il proseguimento 
del matrimonio;

b) quando una malattia dell’uomo rende impossibile il proseguimento del matrimonio;
c) quando insorge un qualunque vizio deH’uomo che complichi, secondo il parere del 

tribunale, il proseguimento del matrimonio;
d) quando l'uomo abbandona senza una giusta causa la vita familiare;
e) quando sull’uomo grava una condanna passata in giudicato per reati commessi;
f) quando il marito sposa, senza autorizzazione della moglie, un’altra donna o quando 

non usa giustizia verso le sue donne (seguono le firme di entrambi i coniugi)»'"2.

"" Fonte: Diocesi di Brescia. I matrimoni tra cattolici e musulmani, p. 52.
"" Fonte: Prader, Il diritto matrimoniale islamico e il problema del matrimonio fra donna cattolica e musul­

mano. p. 153 (n. 38).



CATECHESI È COMUNICARE CON I TUOI FEDELI AD UNO AD UNO...

SISTEMI AUDIO E VIDEO

È LA SOLUZIONE PIÙ SEMPLICE E SICURA
AFFINCHÉ LA PAROLA GIUNGA LIMPIDA E CHIARA

PASS costruisce, installa ed assiste:
— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— radiomicrofoni esenti da disturbi
— sistemi video - grandi schermi
— microfoni “piatti” da altare

PASS inoltre:
— HA UN ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI
— GARANTISCE UNA ACCURATA ASSISTENZA TECNICA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi: 
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario 
Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Chiesa 
Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. 
Alpignano, S. Margherita dei colli, S. 
Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo 
(Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, 
Parr. Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, 
Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco 
(Valdocco), Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, 
Parr. Varisella, Ist. La Salle, Parr. B.ta 
Paradiso, Pan. S. Giulia, Parr. Bussolino, 
Parr. Coassolo.

Interno basilica di Maria Ausiliatrice

10144 TORINO — CORSO REGINA MARGHERITA, 209/a 

(Oli) 473.24.55/437.47.84
FAX (011)48.23.29



Costruiamo e realizziamo
— I migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di comunicare.
— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.
— Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite. 
— Servizio assistenza immediato.

WEB Sede: 12040 Covone (CN) - V. Piana, 5 - Tel. (0173) 58677- 58812 
10147 Torino: Tagliante Giovanni - V. Cardinale Massaia, 76 - Tel. 2296198 - 766897



BASILICA DI S. PIETRO IN VATICANO 
Un nuovo impianto di elettrificazione campane e orologio da torre 

realizzato ed installato dalla TREBINO nel 1994.

(TREBINO) CAV. ROBERTO TREBINO S.n.C.
16030 USCIO (GE) ITALY - TEL. 0185/919410 ■ FAX 0185/919427



Interventi tecnici 
di manutenzione, 
riparazione, 
pronto intervento 
con corde 
e tecniche 
alpinistiche

• Chiese

• Campanili

• Torri

• Ospedali

• Scuole

Raggiungiamo 
l’irraggiungibile 
con la massima 
competenza, 
sicurezza, rapidità 
e risparmio.•
Ditta Castagneri Saverio 

10074 Lanzo Torinese
Via S. Ignazio, 22 
Tel. 0123/320163



E3 CAPANNI PIEMONTE Cav. Uff. Paoli S.n.C.
Fonderia Campane - Fabbrica Automatismi e Castelli per Campane 

Orologi da Torre - Campanili e Strutture Metalliche

CAPANNI PIEMONTE S.n.c. - Reg. S. Stefano 23/25 ■ 15019 STREVI (AL) 
Tel./Fax 0144-37.27.90 / 339-32.73.917

CREIAMO

OGGETTI UNICI

immagini di progetto della
NUOVA CROCE-SIMBOLO 
della chiesa di San Pio V (AL), 
realizzata e fornita dalla Ditta Capanni S.n.c. 
su progetto dell'Ardi. G. Lenti (AL)

Forniamo preventivi, 

sopralluoghi 

e consulenze tecniche gratuite



Nostre Edizioni:

ECHI DI VITA 
PARROCCHIALE

— PAGINE 16 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i 
mesi, formato 17 x 24

— PAGINE 8 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i 
mesi formato 17 x 24

* Pagine proprie a disposizione dei RR. Parroci, nella 
quantità desiderata.

Stampa copertina a quattro colori propria: con una iniziale spesa di im­
pianto si possono stampare un certo numero di copertine da utilizzare di 
mese in mese secondo il fabbisogno.

Stampa copertina propria in bianco e nero dietro fornitura di cliché o foto­
grafia.

— Edizione Generale completa: è possibile avere tutte le 16 
pagine più la copertina a colori. Si potrà usufruire delle pagine 
2, 3 e 4 di copertina per la stampa di materiale proprio. Ai 
Parroci che lo desiderano spediamo l’Edizione Generale 
con il nome della Parrocchia in copertina.

— tipo GIORNALE nei formati 22 x 32 - 25 x 35 - 32 x 44 con tutto 
materiale proprio.

— EDIZIONI SPECIALI DI LUSSO E COMUNI in formati diversi.

Richiedete saggi e preventivi a:

OPERA DIOCESANA BUONA STAMPA
Corso Matteotti, Il - 10121 TORINO

Telefono (011) 54 54 97



.T
or

in
o

CON I NUOVI APPARECCHI DI RISCALDAMENTO A NORME EUROPEE "CE":

GRANDE RISPARMIO 
ALTO RENDIMENTO (OLTRE IL 90%) 

MASSIMA SICUREZZA 
; QUALITÀ'CONTROLLATA

TOMNIA TERMOAIR
è specializzata nel 
riscaldamento di grandi spazi, 
come Chiese, Oratori, palestre, 
teatri e locali di riunione.

Con la sua trentennale 
esperienza nel settore ed un ricco 
catalogo di prodotti e soluzioni, 
è in grado di offrire studi 
e preventivi gratuiti per 
nuovi impianti, trasformazioni 
ed adeguamenti alle 
normative, 
manutenzioni.

Omniaiermoàir
10040 LEINI' (TORINO) • STRADA DEL FORNACINQ87/C • TEL. 011.998.99.21 r.a.• FAX 011.998.13.72 

www.omniatermoair.com • e-mail: omnia@omniatermoair.com

http://www.omniatermoair.com
mailto:omnia@omniatermoair.com


UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56201 - fax 011/51 56209 - ore 9-12

Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56271 - E-mail: archivio@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56 203 - fax 01 1/51 56209
E-mail: sacramenti@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi (tei. ab. 011/74 02 72) su appuntamento
Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56295 (ab. 3.35/632 3590)

ore 9-12 (escluso giovedì e sabato)
Ufficio per ('Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56360 - fax 011/51 56369

E-mail: amniinistrativo@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio delTAvvocatun - tei. 011/51 56202 - fax 011/51 56209

E-mail: avvocatura@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56383 - fax 011 51 56209

ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56286

ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 011/51 56310 - fax 011/51 56319

E-mail: catechistico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)
Ufficio Liturgico - tei. 01 1/51 56280 - fax 011/51 56289

E-mail: liturgico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18
Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/51 56410 - fax 011 51 56419

E-mail: caritas@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 
ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 011/51 56 220 - fax 011/51 56229
E-mail: missionario@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 011/51 56350 - fax 011/51 56349
E-mail: giovani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/51 56340 - fax 01 1/51 5634!»
E-mail: famiglia@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/51 56335
E-mail: anziani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

l flit io per la Pastorale Sociale e del Divoro - tei. 011/51 56450 - fax 01 I ol 56459
E-mail: lavoro@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dell'Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e dell l niversità 
tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56239 - E-mail: scuola@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 01151 56430 - fax Oli 51 56439
E-mail: sanita@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Migranti - tei. 011/2462092 - fax Oli 202542
E-mail: servizioinigranti@torino.chiesacattolica.it - www.torino.chiesacattolica.it/migranti 
via Ceresole n. 42 - ore 9-12 - 14,30-17,30 (chiuso mercoledì pomeriggio e sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 01 1/51 56330
E-mail: turismo@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 martedì e venerdì - ore 15,30-17,30 tutti i giorni (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 011/51 56300 - fax 011/51 56309
E-mail: comunicazioni@torino.chiesacattolica.it - ore 10,30-13 (escluso sabato)

mailto:archivio@torino.chiesacattolica.it
mailto:sacramenti@torino.chiesacattolica.it
mailto:amniinistrativo@torino.chiesacattolica.it
mailto:avvocatura@torino.chiesacattolica.it
mailto:catechistico@torino.chiesacattolica.it
mailto:liturgico@torino.chiesacattolica.it
mailto:caritas@torino.chiesacattolica.it
mailto:missionario@torino.chiesacattolica.it
mailto:giovani@torino.chiesacattolica.it
mailto:famiglia@torino.chiesacattolica.it
mailto:anziani@torino.chiesacattolica.it
mailto:lavoro@torino.chiesacattolica.it
mailto:scuola@torino.chiesacattolica.it
mailto:sanita@torino.chiesacattolica.it
mailto:servizioinigranti@torino.chiesacattolica.it
http://www.torino.chiesacattolica.it/migranti
mailto:turismo@torino.chiesacattolica.it
mailto:comunicazioni@torino.chiesacattolica.it


RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= RDTo)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Abbonamento annuale per il 2001 L. 85.000 - Una copia L. 8.500
Anno LXXVI11 - N. 9 - Settembre 2001

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Preservazione Fede “Buona Stampa" - c.so Matteotti n. 11
10121 Torino - C.C.P. 10532109 - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 2/2002
Spedito: Febbraio 2002


