
RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE

10 ANNO LXXVIII 
 OTTOBRE 2001



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
- il sabato pomeriggio;
- nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
— nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56240 - fax 01 1/51 56249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56 333 - fax 01 1/51 56 209
Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicari Generali - ore 9-12
Fiandino mons. Guido (ab. tei. 011/56828 17 - 349/15741 61)
Lanzetti mons. Giacomo (ab. tei. 011/521 2 1 7.3 - .347/246 2 0 67)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TO Città:
Trucco don Giuseppe (ab. tei. 011/48 02 61 - 329/21481 26)
venerdì ore 10-12
Distretti pastorali:
TO Nord: Foieri don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - .347/546 05 94) 
lunedì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Carlo (ab. Carmagnola tei. 011/97231 71 - 339/359 68 70) 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Delbosco don Piero (ab. Alpignano lei. 01 1/9676325 - 3.35/61 1 0339) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 01 1/58 III) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 011/51 56216

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - lei. ab. 01 1/31 I 54 22):
pastorale dell'iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/205 3474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/972 00 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità; mi- 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO
Cattaneo don Domenico (tei. uff. 01 1/51 56.360 - ab. 01 1/521 1557)

(segue nella III ili copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
UFFICIALE PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA METROPOLITANA

SOMMARIO
pag.

Atti del Santo Padre
Messaggio ai partecipanti al VI Incontro Nazionale dei Docenti Universitari Cattolici 1411
Messaggio ai partecipanti a un Convegno promosso dalla C.E.l. a vent'anni dalla Fami­

liaris consortio 1414
Messaggio per la Giornata Mondiale dell'Alimentazione 1417
Messaggio in occasione del IV Centenario dell’airivo a Pechino di padre Matteo Ricci, S.l. 1419 
All’Incontro delle famiglie italiane nel XX della Familiaris consortio:

- All’Incontro delle famiglie (20.10) 1423
- Omelia nella Beatificazione dei coniugi Beltrame Quattrocchi (21.10) 1426

Omelia nella conclusione della X Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Ve­
scovi (27.10) 1429

Atti della Santa Sede

Sinodo dei Vescovi:
X Assemblea Generale Ordinaria:

- Relazione "ante disceptationem" 1433
- Relazione “post disceptationem" 1440
- Messaggio dei Padri Sinodali 1452

Pontifìcia Commissione Biblica:
Il popolo ebraico e le sue Sacre Scritture nella Bibbia cristiana 1457

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Consiglio Episcopale Permanente:
Messaggio in occasione della XXIV Giornata per la vita (3 febbraio 2002) 1533

Commissione Episcopale per i problemi sociali e il lavoro, la giustizia e la pace:
Messaggio per la Giornata Nazionale del Ringraziamento 1535

Ufficio Liturgico Nazionale
La Comunione eucaristica dei celiaci in Italia 1537

Convegno Nazionale nel XX anniversario della Familiaris consortio:
- Prolusione del Card. Camillo Ruini 1540
- Conclusioni di Mons. Giuseppe Beton 1547



1410

Alti del Cardinale Arcivescovo

Offerta per la celebrazione e l’applicazione della Messa 1553
Disposizioni circa alcune particolari celebrazioni di Messe 1556
Messaggio per invitare alla preghiera a un mese dagli attentati che hanno sconvolto gli

Stati Uniti d’America 1557
All’apertura del cammino del Piano Pastorale diocesano 1559
Intervento a un Convegno Nazionale organizzato dalla Lega Italiana per la Lotta contro i

Tumori 1565
Per il Convegno diocesano '7/ Pane del cammini): Elicaristia e Missione":

- Invito 1579
- Saluto iniziale 1580

Curia Metropolitana

Cancelleria:
Rinunce di parroci - Termine di ufficio - Trasferimento di parroco - Nomine -
IX Consiglio Presbiterale - Cappellani militari - Sacerdote extradiocesano in diocesi
-Comunicazione - Diacono permanente defunto 1567

Atti del IX Consiglio Presbiterale

Verbale della XIII Sessione (18 aprile 2001) 1571
Verbale della XIV Sessione (30 maggio 2001 ) 1576

Documentazione

Convegno diocesano per il Centenario della presenza a Torino dei Padri Sacramentini:
Il Pane del cammino: Eucaristia e Missione
- Invito al Convegno del Cardinale Arcivescovo 1579
- Saluto iniziale del Cardinale Arcivescovo 1580
- Dall'esperienza di Cristo alla testimonianza e alla missione (p. Anthony F.

McSweeney, S.S.S.) 1581
- L'adorazione eucaristica, proposta e itinerari pastorali nell'Anno della spiritualità 

(p. Alberto Occhioni, S.S.S.) 1589
- Testimonianze:

I. Don Filippo Raimondi 1-598
2. Parrocchia S. Benedetto Abate - Torino 1599
3. Maria Gabriella Lai I6(X)

Presentazione della editio typica del "Martirologium Romanum" (Card. Jorge Arturo 
Medina Estévez e Mons. Francesco Pio Tamburrino) 1602

Ammissione all’Eucaristia in situazioni di necessità pastorale 1608

Notificazione della Curia di Sora-Aquino-Pontecorvo circa il “Gesù Bambino di Gal- 
linaro” 1614



T

Atti del Santo Padre

Messaggio ai partecipanti al VI Incontro Nazionale 
dei Docenti Universitari Cattolici

La diaconia della verità
è il sigillo dell’intelligenza libera e aperta

Illustri Docenti universitari!

1. È trascorso oltre un anno dall'Incontro che abbiamo avuto in occasione del 
Giubileo, ma non è diminuito lo slancio che in quei giorni singolarmente preziosi 
avete potuto attingere.

È stata l'occasione per un personale incontro con Lui, Gesù Signore, l'unico nostro 
Maestro, anzitutto. È Lui la sorgente viva, il centro di irradiazione, l'alimento che 
nella Parola e nell'Eucaristia si fa sentita esperienza interiore.

È stata pure occasione per una sempre più approfondita coscienza di Chiesa, nella 
reciprocità della comunione e nel sostegno fraterno fra quanti si riconoscono in Cri­
sto come partecipi di una stessa grande famiglia. Ne è derivato un rinnovato impul­
so di testimonianza, teso a calare nel quotidiano del lavoro universitario il dinamismo 
di una presenza significativa, generosa, autentica.

Vi siete riuniti di nuovo per questo Incontro, accogliendo l'invito a “prendere il 
largo", che ho consegnato come orizzonte di speranza e di azione a tutta la Chiesa, 
e quindi anche a voi, perché riflettiate sulle implicazioni concrete che la prospetti­
va del nuovo umanesimo comporta per la vita delle vostre Università.

2. Sono tempi, questi, di grandi trasformazioni, e anche istituzioni antiche e 
venerabili, come molte delle Università italiane, sono chiamate a rinnovarsi. In que­
sto processo si intrecciano fattori molteplici, a volte veramente nobili e degni; altre 
volte, invece, più strumentali, col rischio di ridurre il sapere a mezzo di afferma­
zione di sé, mortificando la professionalità docente ad apprendistato di stampo uti­
litario e pragmatico.

Il Docente è un maestro. Egli non trasmette il sapere come se fosse un oggetto 
d'uso e consumo; ma stabilisce anzitutto una relazione sapienziale, che, anche 
quando non può giungere, per il numero troppo elevato degli studenti, all'incontro 
personale, si fa parola di vita prima ancora che trasmissione di nozioni. // Docente 
istruisce nel significato originario del termine, offre cioè un apporto sostanziale alla 
strutturazione della personalità; egli educa, secondo l'antica immagine socratica, 
aiutando a scoprire e ad attivare le capacità e i doni di ciascuno; egli forma, secon-

1411



1412 Atti del Santo Padre

do la comprensione umanistica, che non restringe questo termine alla pur necessa­
ria acquisizione di competenze professionali, ma le inquadra in una costruzione 
solida e in una correlazione trasparente di significati di vita.

3. All'insegnamento siete stati chiamati. E una vocazione, una vocazione cristia­
na. A volte essa è sentita come proprio progetto fin dalla più giovane età; a volte si 
svela attraverso gli accadimenti, apparentemente casuali, ma in realtà provviden­
ziali, che segnano la biografia di ciascuno. Lì, sulla cattedra, Dio vi ha chiamato per 
nome, a un servizio insostituibile alla verità dell'uomo.

E questo il cuore del nuovo umanesimo. Esso si concretizza nella capacità di 
mostrare che la parola della fede è davvero una forza che illumina la conoscenza, la 
libera da ogni servitù, la rende capace di bene. Le giovani generazioni attendono da 
voi nuove sintesi del sapere; non di tipo enciclopedico, ma umanistico. E necessa­
rio vincere la dispersione che disorienta e delineare profili aperti, capaci di motiva­
re l'impegno della ricerca e della comunicazione del sapere e, al tempo stesso, di 
formare persone che non finiscano per ritorcere contro l'uomo le immense e tre­
mende possibilità che il progresso scientifico e tecnologico ha ottenuto nel nostro 
tempo. Come agli inizi dell'umanità, anche oggi quando l'uomo vuole disporre a 
proprio arbitrio dei frutti dell'albero della conoscenza, finisce per ritrovarsi triste 
operatore di paura, di scontro e di morte.

4. La riforma in atto in Italia, che coinvolge scuola e Università, chiama in causa 
la pastorale ecclesiale, sia per superare forme di stagnazione nel dialogo culturale, 
sia per promuovere in modo nuovo l'incontro tra le intelligenze umane, incenti­
vando la ricerca della verità, l'elaborazione scientifica e la trasmissione culturale. Si 
dovrebbe riscoprire anche oggi una rinnovata tensione all'unità del sapere - quello 
proprio della uni-versitas - con coraggio innovativo nel disegnare gli ordinamenti 
degli studi su un progetto culturale e formativo di alto profilo, a servizio dell'uo­
mo, di tutto l'uomo.

In quest'opera la Chiesa - che guarda con grande attenzione all'Università, per­
ché da essa molto ha ricevuto e molto si attende - ha qualcosa da donare. Anzitut­
to, ricordando senza sosta che «il cuore di ogni cultura è costituito dal suo approc­
cio al più grande dei misteri: il mistero di Dio» (Discorso alle Nazioni Unite in occa­
sione del 50° di fondazione, n. 9: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XVIII/2 [1995], 738). 
Ricordando, inoltre, che solo in questa verticalità assoluta - di chi crede, e perciò 
sempre cerca di approfondire la verità incontrata, ma anche di chi cerca, e perciò è 
sulla via della fede - la cultura e il sapere si illuminano di verità e si offrono all'uo­
mo come dono di vita.

5. L'umanesimo cristiano non è astratto. La libertà di ricerca, così preziosa, non 
può significare neutralità indifferente di fronte alla verità. L'Università è chiamata 
a divenire sempre più un laboratorio, in cui si coltiva e si sviluppa un umanesimo 
universale, aperto alla dimensione spirituale della verità.

La diaconia della verità rappresenta un compito epocale per l'Università. Essa 
richiama quella dimensione contemplativa del sapere che disegna il tratto umani­
stico di ogni disciplina nelle diverse aree affrontate dal vostro Convegno. Da que­
sto atteggiamento interiore deriva la capacità di scrutare il senso degli eventi e di 
valorizzare le più ardite scoperte. La diaconia della verità è il sigillo dell'intelligen­
za libera e aperta. Solo incarnando queste convinzioni nello stile quotidiano il 
docente universitario diventa portatore di speranza per la vita personale e sociale. 
I cristiani sono chiamati a rendere testimonianza della dignità della ragione umana, 
delle sue esigenze e della sua capacità di ricercare e conoscere la realtà, superando



Alti del Santo Padre 1413

in tal modo lo scetticismo epistemologico, le riduzioni ideologiche del razionalismo 
e le derive nichiliste del pensiero debole.

La fede è capace di generare cultura; non teme il confronto culturale aperto e fran­
co; la sua certezza in nulla assomiglia aH'irrigidimento ideologico preconcetto; è 
luce chiara di verità, che non si contrappone alle ricchezze dell'ingegno, ma soltan­
to al buio dell'errore. La fede cristiana illumina e chiarisce l'esistenza in ogni suo 
ambito. Animato da questa interiore ricchezza, il cristiano la diffonde con coraggio 
e la testimonia con coerenza.

6. La cultura non è riducibile agli ambiti dell'utilizzazione strumentale: al cen­
tro è e deve rimanere l'uomo, con la sua dignità e la sua apertura all'Assoluto. L'ope­
ra delicata e complessa di "evangelizzazione della cultura" e di "inculturazione 
della fede" non si accontenta di semplici aggiustamenti, ma esige un fedele ripen­
samento ed una creativa riespressione dello strumento metodologico che la Chiesa 
italiana si è voluta dare in questi ultimi tempi: il "Progetto Culturale orientato in 
senso cristiano". Esso nasce dalla consapevolezza che «la sintesi tra cultura e fede 
non è solo un'esigenza della cultura ma anche della fede... Una fede che non diven­
ta cultura è una fede non pienamente accolta e interamente pensata, non fedelmen­
te vissuta» (Giovanni Paolo II, Lettera di istituzione del Pontificio Consiglio della Cul­
tura, 1982).

A questa esigenza profonda risponde l'esercizio della carità intellettuale. È que­
sto l'impegno specifico che gli universitari cattolici sono chiamati a realizzare, nella 
convinzione che la forza del Vangelo è capace di rinnovamento profondo. Che il 
"Logos" di Dio si incontri con il "logos" umano e diventi il "dia-logos": questa è l'at­
tesa e l'auspicio della Chiesa per l'Università e il mondo della cultura.

Il nuovo umanesimo sia per voi prospettiva, progetto, impegno. Esso diventerà 
allora una vocazione alla santità per quanti operano nell'Università. A questa 
"misura alta" siete chiamati all'inizio del nuovo Millennio.

A conferma di questi miei voti per il vostro Incontro, sui cui lavori invoco copio­
si lumi celesti, invio a ciascuno ed alle rispettive famiglie una speciale Benedizione 
Apostolica.

Dal Vaticano, 4 ottobre 2001

IOANNES PAULUS PP. II



1414 Atti del Santo Padre

Messaggio ai partecipanti a un Convegno promosso dalla C.E.I. 
a vent’anni dalla Familiaris consortio

«Dalla famiglia dipende il destino dell’uomo»

Al venerato Fratello
il Signor Cardinale CAMILLO RUINI 

Presidente della Conferenza Episcopale Italiana

1. Con vivo compiacimento ho appreso che la Chiesa che è in Italia si prepara 
a celebrare i venti anni della Familiaris consortio con una serie di iniziative: esse 
saranno di grande aiuto per il Popolo di Dio, per tutti coloro che sono alla ricerca 
della verità e per la stessa società civile. Si tratta di iniziative importanti, che desi­
dero accompagnare con la preghiera e con l'affetto sincero, in attesa di incontrare le 
famiglie italiane nella Veglia che si terrà in Piazza San Pietro sabato 20 ottobre e 
nella Santa Messa, che avrò la gioia di celebrare il giorno successivo, in occasione 
della Beatificazione dei coniugi Luigi e Maria Beltrame Quattrocchi.

Quando, nei primi tempi del mio Pontificato, inaugurai i lavori del Sinodo 
sulla Famiglia, il 26 settembre del 1980, dissi che «la famiglia è l'oggetto fonda­
mentale dell'evangelizzazione e della catechesi della Chiesa, ma essa è anche il suo 
indispensabile ed insostituibile soggetto: il soggetto creativo» e aggiunsi che, per 
questa sua forza creativa, «è proprio la famiglia che dà la vita alla società». Con­
clusi poi il discorso ai Padri sinodali ricordando che tutti i compiti della famiglia 
si riassumono in uno fondamentale: «Quello di custodire e conservare semplice- 
mente l'uomo!».

2. Molti si domandano: «Perché la famiglia è così importante? Perché la Chiesa 
insiste tanto sul tema del matrimonio e della famiglia?». Il motivo è semplice, anche 
se non tutti riescono a comprenderlo: dalla famiglia dipende il destino dell'uomo, 
la sua felicità, la capacità di dare senso alla sua esistenza. Il destino dell'uomo 
dipende da quello della famiglia ed è per questo che non mi stanco di affermare che 
il futuro dell'umanità è strettamente legato a quello della famiglia (cfr. Familiaris 
consortio, 86). Questa verità è così evidente che appare paradossale l'atteggiamento, 
purtroppo assai diffuso, di chi trascura, offende e relativizza il valore del matrimo­
nio e della famiglia.

La visione dell'uomo, l'interpretazione della sua unità personale, in cui si espri­
mono la dimensione corporea, quella intellettiva e quella spirituale, il significato 
degli affetti e della generazione della vita sono al centro di un dibattito epocale, che 
incide profondamente sulla condizione della famiglia. Di fronte a questa situazione 
resta compito primario della Chiesa far emergere le ragioni che rendono urgente e 
necessario l'impegno di tutti i cristiani a favore della famiglia. Allo stesso tempo, è 
compito delle stesse famiglie e di tutte le persone di buona volontà compiere ogni 
sforzo perché siano riconosciuti i diritti di questa fondamentale istituzione sociale, 
a vantaggio dei singoli e dell'intera società.

3. Il Sinodo sulla Famiglia ha segnato la vita della Chiesa nel suo cammino di 
attuazione del Concilio Vaticano II, e la Familiaris consortio, che ne ha raccolto il pre­
zioso lavoro, rappresenta una tappa decisiva nell'individuazione delle responsabi-



Atti del Santo Padre 1415

lità della famiglia e di ciò che è necessario fare per aiutarla nello svolgimento delle 
sue insostituibili funzioni. A venti anni da questa Esortazione Apostolica, dobbia­
mo ringraziare Dio per i frutti copiosi che da essa sono derivati alla Chiesa e alla 
società e dobbiamo cogliere i germogli di bene sbocciati nel cuore delle famiglie, che 
alla luce degli insegnamenti in essa proposti stanno inaugurando una nuova sta­
gione di vivace protagonismo. Questi venti anni sono serviti per far maturare una 
diffusa consapevolezza della vocazione e della missione della famiglia e, come 
accade nel normale corso della vita umana, a questo punto inizia la stagione della 
maturità, la stagione della piena assunzione di responsabilità.

È necessario da parte della Chiesa accompagnare in modo adeguato questo 
cammino, fornendo, a partire dalle risorse spirituali che affondano le loro radici 
nella grazia sacramentale del matrimonio, anche tutti quei contributi umani, cultu­
rali e sociali che possono aiutare la famiglia a porsi come centro e crocevia della vita 
ecclesiale e sociale. Occorre superare ogni ingenuo e improprio dualismo tra vita 
spirituale e vita sociale. Il bene della famiglia è un bene integrale e le varie dimen­
sioni della sua esistenza non sono separabili. La sua vita, in quanto cellula fonda­
mentale della Chiesa e della società, ha sempre un valore sociale e pubblico, che 
deve essere riconosciuto, tutelato e promosso.

4. La famiglia è al principio della storia della salvezza, ma è anche al principio 
della storia dell'umanità e possiamo dire che ne è l'essenza, perché la storia del­
l'uomo è sostanzialmente storia d'amore. Non possiamo mai dimenticare che «l'uo­
mo non può vivere senza amore. Egli rimane per se stesso un essere incomprensi­
bile, la sua vita è priva di senso, se non gli viene rivelato l'amore, se non si incon­
tra con l'amore, se non lo sperimenta e non lo fa proprio, se non vi partecipa viva­
mente» (cfr. Redemptor hominis, 10; ripreso in Familiaris consortio, 18).

Attorno a questo nucleo centrale dell'esistenza umana ruota la famiglia e da esso 
prende origine la società. Troppo spesso, ancora oggi, questa verità viene dimenti­
cata, falsificata e calpestata. Devono quindi moltiplicarsi le occasioni di studio e di 
riflessione, le forme di mobilitazione delle famiglie, le iniziative culturali, sociali e 
politiche che, nel rispetto dei ruoli e delle competenze, siano però in grado di aiuta­
re i responsabili del bene comune a operare coerentemente con la verità dell'uomo, 
che comporta sempre, e in primo luogo, la tutela della vita umana, del matrimonio 
e della famiglia. Da tempo la Chiesa che è in Italia opera a sostegno della famiglia 
anche in questa direzione, coniugando, nell'ottica del Progetto Culturale, l'azione 
pastorale con una incisiva presenza sui fronti della cultura e della comunicazione.

5. È di grande rilevanza per la comunità ecclesiale, e per l'amata Nazione ita­
liana, codesto Convegno promosso dalla Commissione Episcopale per la famiglia e 
la vita, dal Forum delle Associazioni familiari e dal Servizio Nazionale per il Pro­
getto Culturale, sul tema "La famiglia soggetto sociale. Radici, sfide e progetti", che si 
svolgerà a Roma dal 18 al 20 ottobre e a cui parteciperanno oltre mille delegati delle 
Diocesi e delle Associazioni familiari. Desidero far giungere ai convegnisti il mio 
più fervido auspicio per il buon esito dei lavori e una particolare Benedizione, affin­
ché questa preziosa occasione di studio e di confronto rafforzi le convinzioni sul 
valore del matrimonio e della famiglia e susciti un rinnovato entusiasmo nell'im­
pegno di servizio alla famiglia. 11 tema prescelto indica con chiarezza la direzione 
che occorre imboccare per dare una svolta alla situazione sociale, che anche in Ita­
lia non vede ancora pienamente attuato un progetto coerente sul fronte delle politi­
che familiari, spesso evocate ma non sempre attuate.

È necessario soprattutto passare da una considerazione della famiglia come set­
tore a una visione della famiglia come criterio di misura di tutta l'azione politica,



1416 Atti del Santo Padre

perché al bene della famiglia sono correlate tutte le dimensioni della vita umana e 
sociale: la tutela della vita umana, la cura della salute e dell'ambiente; i piani rego­
latori delle città, che devono offrire condizioni abitative, servizi e spazi verdi a 
misura delle famiglie; il sistema scolastico, che deve garantire una pluralità di inter­
venti, di iniziativa sia statale che di altri soggetti sociali, a partire dal diritto di scel­
ta dei genitori; la revisione dei processi lavorativi e dei criteri fiscali, che non pos­
sono essere basati solo sulla considerazione dei singoli soggetti, trascurando o, peg­
gio ancora, penalizzando il nucleo familiare.

6. Il lavoro che attende i convegnisti è quanto mai vasto e impegnativo, ma esi­
stono oggi le condizioni per una significativa inversione di tendenza, a partire da 
una coerente assunzione del principio di sussidiarietà nei rapporti tra Stato e fami­
glia e da una forte spinta culturale che riporti al centro della stima e dell'attenzio­
ne di tutti il valore del matrimonio e della famiglia. Il corretto rapporto tra lo Stato 
e la famiglia, infatti, si fonda sull'istituto giuridico del matrimonio, che è, e deve 
restare, come affermato dalla Costituzione della Repubblica Italiana, l'elemento di 
garanzia per il riconoscimento sociale delle famiglie. Il matrimonio è anche la con­
dizione che permette allo Stato di operare un corretto e necessario discernimento 
tra la famiglia autentica con i suoi inalienabili diritti e altre forme di convivenza.

Resta un punto fondamentale di riferimento quanto ebbi a scrivere nella Fami­
liaris consortio: «L'istituzione matrimoniale non è una indebita ingerenza della 
società o dell'autorità, né l'imposizione estrinseca di una forma, ma esigenza inte­
riore del patto d'amore coniugale che pubblicamente si afferma come unico ed 
esclusivo, perché sia vissuta così la piena fedeltà al disegno di Dio creatore» (n. 11).

Certamente il qualificato contributo dei relatori, degli esperti e l'apporto di tutti 
i partecipanti al Convegno saranno utili per trovare le strade più idonee all'affer­
mazione e allo sviluppo di tutto ciò in questa nuova stagione. Le famiglie infatti da 
una parte attendono legittimamente la realizzazione di condizioni sociali corri­
spondenti alle loro esigenze, dall'altra devono contribuire a costruire un nuovo 
modello sociale attraverso il loro diretto impegno e grazie all'aiuto delle Associa­
zioni familiari che le rappresentano. Desidero esprimere il più vivo apprezzamen­
to per quanto fatto in Italia dal Forum della Associazioni familiari, a cui va il meri­
to di aver favorito un dibattito di alto profilo sulle problematiche sociali, dando 
voce alle istanze più autentiche della famiglia e contribuendo così al bene di tutta 
la società italiana.

7. Attendo con gioia l'Incontro di sabato 20 ottobre per invocare il Signore 
insieme a tante famiglie. Sarà un momento importante per riflettere sulle sfide che 
riguardano la famiglia e sulle responsabilità dei vari soggetti nel contesto della vita 
ecclesiale e civile. Questo articolato cammino, che vede le famiglie italiane impe­
gnate sia nella riflessione che nel convenire alla Veglia promossa dalla Conferenza 
Episcopale Italiana, avrà il suo culmine domenica mattina nella Beatificazione dei 
coniugi Luigi e Maria Beltrame Quattrocchi. In attesa di poter celebrare le meravi­
glie del Signore rese visibili nel cammino di santità di questi sposi, rivolgo il mio 
pensiero grato a tutte le famiglie impegnate nella costruzione della civiltà dell'a­
more e accompagno con la preghiera queste giornate di riflessione e di confronto, 
invocando su tutti la protezione e la vicinanza di Maria, Regina della Famiglia.

Dal Vaticano, 15 ottobre 2001

IOANNES PAULUS PP. Il



Atti del Santo Padre 1417

Messaggio per la Giornata Mondiale dell'Alimentazione

Urgono risposte adeguate alla domanda di giustizia 
che si leva da quanti sono colpiti 

dal grave flagello della fame

Al Signor JACQUES DIOUF
Direttore Generale dell'Organizzazione delle Nazioni Unite 

per l'Alimentazione e l'Agricoltura (FAO)

L'annuale Giornata Mondiale dell'Alimentazione toma ad interpellare con rin­
novata urgenza la coscienza e la solidarietà dei singoli e delle Nazioni, riproponen­
do la tragica condizione degli oltre 800 milioni di affamati e di malnutriti, tra cui 
circa 200 milioni di bambini, come uno dei problemi più gravi del nostro tempo.

Il tema "Combattere la fame per ridurre la povertà", scelto per la celebrazione di 
quest'anno, invita a collegare l'impegno di sconfiggere la povertà, più volte ribadi­
to a livello intemazionale, con quello della lotta contro la fame, prima e fondamen­
tale forma di indigenza. La mancanza del cibo, infatti, insidia gravemente la vita al 
suo inizio e nelle successive espressioni, materiali e spirituali.

Per tale motivo, in occasione del Vertice Mondiale dell'Alimentazione, svoltosi 
a Roma nel 1996, al quale ho potuto partecipare personalmente, i Capi di Stato e di 
Governo assunsero impegni solenni circa i gravi problemi dell'alimentazione. Il 
parziale raggiungimento delle mete allora fissate ha indotto a convocare, a 5 anni 
di distanza, un nuovo Vertice, per dare slancio alla volontà politica allora manife­
stata, e per raccogliere le risorse necessarie a dimezzare, almeno entro il 2015, il 
numero di coloro che nel mondo soffrono la fame.

A tale scopo, desidero incoraggiare quanti sono chiamati a reggere le sorti delle 
Nazioni, perché diano piena realizzazione a tale nobile impresa, che sempre più si 
rivela umanamente importante e religiosamente meritoria.

Il "Padre nostro", la preghiera che Gesù ha insegnato ai suoi discepoli (cfr. Mt 
6,9-13; Le 11,2-4), può offrire a tutti i credenti, pur nel pieno rispetto dell'apparte­
nenza religiosa di ciascuno, significativi spunti di riflessione e validi criteri ispira­
tori dell'agire.

Infatti, la domanda del pane, che è collocata al centro di tale preghiera, le impri­
me una direzione particolare e ne unisce, senza contrapporle, le due parti che espri­
mono, la prima, l'aspetto non ancora realizzato della manifestazione del disegno 
divino sull'umanità, e, l'altra, ciò che manca all'uomo che tende a Dio.

Il "Padre nostro" si rivela la preghiera dei fratelli che, consapevoli di non poter 
raggiungere Dio da soli, confidano di poterlo incontrare insieme, vivendo in comu­
nione tra loro. Essa invita a discernere il volto di Dio nel volto del prossimo, di cui 
ciascuno deve farsi carico, specialmente se più debole e carente del cibo quotidia­
no. Gesù stesso, infatti, ha detto: «Ogni volta che avete fatto queste cose a uno di 
questi miei fratelli più piccoli, lo avete fatto a me» (Mt 25,40).

Questi pensieri risultano particolarmente attuali dopo i tragici attentati terrori­
stici che hanno colpito gli Stati Uniti d'America, producendo una grave ferita alla 
pace e alla convivenza civile tra i popoli. Quei drammatici eventi ci esortano a guar-



1418 Atti del Santo Padre

dare con particolare sollecitudine alla motivazione più profonda del comune impe­
gno per i poveri.

La Giornata dell'Alimentazione riceverà da tali sollecitazioni religiose e spiri­
tuali maggior forza, spingendo i governanti e gli uomini di buona volontà a dare 
risposte adeguate alla domanda di giustizia che si leva da quanti sono colpiti dal 
grave flagello della fame, perché ciascuno offra l'aiuto proporzionato alle proprie 
risorse.

Auspico che i credenti siano tra i primi ad operare per la giustizia e la solida­
rietà, attivando opportune forme di collaborazione. Accogliendo l'appello dei pove­
ri, che giunge loro in occasione della Giornata Mondiale per l'Alimentazione, sap­
piano sollecitare concrete risposte dai responsabili delle Nazioni, e s'impegnino essi 
stessi con la preghiera e con l'azione affinché anche l'importante "Vertice dell'Ali­
mentazione - 5 anni dopo" produca i frutti sperati.

Nel formularLe, Signor Direttore Generale, il mio augurio cordiale per il suc­
cesso della Giornata, invoco sulla sua nobile missione la Benedizione di Dio.

Dal Vaticano, 16 ottobre 2001

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 1419

Messaggio in occasione del IV Centenario dell’arrivo a Pechino 
di padre Matteo Ricci, S.I.

La Chiesa cattolica offre il suo servizio
per il bene dei cattolici cinesi e di tutto il Popolo cinese

Nei giorni 24-25 ottobre si è svolto a Roma, presso la Pontificia Università Gregoriana, un Conve­
gno Internazionale su “Matteo Ricci: per un dialogo tra Cina e Occidente" per iniziativa con­
giunta della medesima Pontificia Università e dell'Istituto Italo-Cinese.
Il Santo Padre si è reso presente con questo Messaggio:

1. Con intima gioia mi rivolgo a voi, illustri Signori, in occasione del Convegno 
Internazionale, indetto per commemorare il 400° anniversario dell'arrivo a Pechino 
del grande missionario, letterato e scienziato italiano, padre Matteo Ricci, celebre 
figlio delta Compagnia di Gesù. Rivolgo il mio saluto speciale al Rettore Magnifico 
delta Pontificia Università Gregoriana e ai Responsabili dell'Istituto Italo-Cinese, le 
due Istituzioni promotrici ed organizzatrici di questo Convegno. Accogliendovi con 
viva cordialità, mi è particolarmente gradito rivolgere un deferente saluto agli stu­
diosi venuti dalla Cina, amata patria di adozione del padre Ricci.

So che il vostro Convegno romano si pone, in certo qual modo, in continuità con 
l'importante Simposio Internazionale, che è stato celebrato nei giorni scorsi a Pechi­
no (14-17 ottobre) ed ha trattato il tema Encounters and Dialogues ("Incontri e Dialo­
ghi") soprattutto nell'orizzonte degli scambi culturali tra la Cina e l'Occidente all'e­
poca della fine delta dinastia Ming e all'inizio delta dinastia Qing. In detta assise, 
infatti, l'attenzione degli studiosi si è rivolta anche all'opera incomparabile che 
padre Matteo Ricci svolse in quel Paese.

2. L'incontro odierno ci porta tutti idealmente ed affettivamente a Pechino, la 
grande capitale delta Cina moderna, capitale del "Regno di Mezzo" al tempo del 
padre Ricci. Dopo 21 anni di lungo, attento ed appassionato studio della lingua, delta 
storia e delta cultura delta Cina, egli entrava a Pechino, sede dell'Imperatore, il 24 
gennaio 1601. Accolto con tutti gli onori, stimato e spesso visitato da letterati, man­
darini e persone desiderose di apprendere le nuove scienze di cui egli era insigne cul­
tore, visse il resto dei suoi giorni nella Capitale imperiale, dove morì santamente 1'11 
maggio 1610, all'età di 57 anni, di cui quasi 28 trascorsi in Cina. Mi piace qui ricor­
dare che, quando egli giunse a Pechino, scrisse all'imperatore Wan-li un Memoriale 
nel quale, presentandosi come religioso e celibe, non chiedeva nessun privilegio alla 
corte, ma domandava soltanto di potere mettere al servizio di Sua Maestà la propria 
persona e quanto aveva potuto imparare sulle scienze già nel «grande Occidente» da 
cui era venuto (cfr. Opere Storiche del P. Matteo Ricci S.I., a cura del P. Tacchi Venturi 
S.I., vol. II, Macerata 1913,496s.). La reazione dell'Imperatore fu positiva, dando così 
maggior significato ed importanza alta presenza cattolica nella Cina moderna.

La stessa Cina, da quattro secoli, tiene in alta considerazione Li Madou, "il Sag­
gio d'Occidente", come fu designato e viene tuttora chiamato padre Matteo Ricci. 
Storicamente e culturalmente egli è stato, da pioniere, un prezioso anello di con­
giunzione tra l'Occidente e l'Oriente, tra la cultura europea del Rinascimento e la 
cultura delta Cina, come anche, reciprocamente, tra l'antica ed elevata civiltà cine­
se e il mondo europeo.



1420 Atti del Santo Padre

Come già ebbi modo di rilevare, con intimo convincimento, rivolgendomi ai 
partecipanti al Convegno Internazionale di Studi Ricciani indetto nel IV Centenario 
dell'arrivo di Matteo Ricci in Cina (1582-1982), egli ebbe uno speciale merito nell'o­
pera di inculturazione-, elaborò la terminologia cinese della teologia e della liturgia 
cattolica, creando così le condizioni per far conoscere Cristo e incarnare il suo mes­
saggio evangelico e la Chiesa nel contesto della cultura cinese (cfr. Insegnamenti di 
Giovanni Paolo II, V/3 11982], 923-925). Padre Matteo Ricci si fece talmente "cinese 
coi cinesi" da diventare un vero sinologo, nel più profondo significato culturale e 
spirituale del termine, poiché nella sua persona seppe realizzare una straordinaria 
armonia interiore tra il sacerdote e lo studioso, tra il cattolico e l'orientalista, tra l'i­
taliano e il cinese.

3. A distanza di quattrocento anni dall'arrivo di Matteo Ricci a Pechino, non 
possiamo non domandarci qual è il messaggio che egli può offrire sia alla grande 
Nazione cinese sia alla Chiesa cattolica, alle quali si sentì sempre profondamente 
legato e dalle quali fu ed è sinceramente apprezzato ed amato.

Uno degli aspetti, che rendono originale e sempre attuale l'opera del padre 
Ricci in Cina, è la profonda simpatia, che egli nutrì fin dall'inizio verso il Popolo cine­
se nella sua totalità di storia, cultura e tradizione. Il piccolo Trattato sull'Amicizia (De 
Amicitia - Jiaoyoulun), che ebbe grande successo in Cina sin dalla prima edizione 
fatta a Nanchino nel 1595, e la lunga e fitta rete di amicizie, che egli sempre curò e 
ricambiò durante i suoi 28 anni di vita in quel Paese, restano una testimonianza 
inconfutabile della sua lealtà, sincerità e fraternità verso il Popolo che l'aveva accol­
to. Questi sentimenti e atteggiamenti di altissimo rispetto scaturivano dalla stima 
che egli aveva per la cultura della Cina, al punto da portarlo a studiare, interpreta­
re e spiegare l'antica tradizione confuciana, proponendo così una rivalutazione dei 
classici cinesi.

Sin dai primi contatti con i Cinesi, il padre Ricci impostò tutta la sua metodolo­
gia scientifica e apostolica su due pilastri, ai quali rimase fedele fino alla morte, 
nonostante molteplici difficoltà e incomprensioni, interne ed esterne: primo, i neofi­
ti cinesi, abbracciando il Cristianesimo, in nessun modo avrebbero dovuto venir 
meno alla lealtà verso il loro Paese; secondo, la rivelazione cristiana sul mistero di 
Dio non distruggeva affatto, anzi valorizzava e completava quanto di bello e di 
buono, di giusto e di santo, l'antica tradizione cinese aveva intuito e trasmesso. Ed 
è su questa intuizione che il padre Ricci, analogamente a quanto secoli prima ave­
vano fatto i Padri della Chiesa nell'incontro tra il messaggio del Vangelo di Gesù 
Cristo e la cultura greco-romana, impostò tutto il suo paziente e lungimirante lavo­
ro di inculturazione della fede in Cina, cercando costantemente un comune terreno 
d'intesa con i dotti di quel grande Paese.

4. Il Popolo cinese è proiettato, in maniera particolare negli ultimi tempi, verso 
il raggiungimento di significative mete di progresso sociale. La Chiesa cattolica, da 
parte sua, guarda con rispetto a questo sorprendente slancio e a questa lungimi­
rante progettazione di iniziative ed offre con discrezione il proprio contributo nella 
promozione e nella difesa della persona umana, dei suoi valori, della sua spiritua­
lità e della sua vocazione trascendente. Alla Chiesa stanno particolarmente a cuore 
valori ed obiettivi che sono di primaria importanza anche per la Cina moderna: la 
solidarietà, la pace, la giustizia sociale, il governo intelligente del fenomeno della 
globalizzazione, il progresso civile di tutti i popoli.

Come scriveva proprio a Pechino il padre Ricci, redigendo negli ultimi due anni 
di vita quell'opera pionieristica e fondamentale per la conoscenza della Cina da



Atti del Santo Padre 1421

parte del resto del mondo, intitolata Della Entrata della Compagnia di Giesù e Chri- 
stianità nella Cina (cfr. Fonti Ricciane, vol. II, cit., N. 617, p. 152), anche la Chiesa cat­
tolica di oggi non chiede alla Cina e alle sue Autorità politiche nessun privilegio, ma 
unicamente di poter riprendere il dialogo, per giungere a una relazione intessuta di 
reciproco rispetto e di approfondita conoscenza.

5. Sull'esempio di questo insigne figlio della Chiesa cattolica, desidero riafferma­
re che la Santa Sede guarda al Popolo cinese con profonda simpatia e con partecipe 
attenzione. Sono noti i passi rilevanti, che nei tempi recenti esso ha compiuto nei 
campi sociale, economico ed educativo, sia pure nel perdurare di non poche difficoltà. 
Lo sappia la Cina: la Chiesa cattolica ha il vivo proposito di offrire, ancora una volta, 
un umile e disinteressato servizio per il bene dei cattolici cinesi e per quello di tutti 
gli abitanti del Paese. Al riguardo, mi sia permesso di ricordare qui il grande impe­
gno evangelizzatore di una lunga serie di generosi missionari e missionarie, unita­
mente alle opere di promozione umana da loro compiute nel corso dei secoli: essi 
avviarono importanti e numerose iniziative sociali, specialmente in campo ospeda­
liero ed educativo, che trovarono ampia e grata accoglienza presso il Popolo cinese.

La storia, però, ci ricorda purtroppo che l'azione dei membri della Chiesa in 
Cina non è stata sempre esente da errori, fratto amaro dei limiti propri dell'animo 
e dell'agire umano, ed è stata per di più condizionata da situazioni difficili, legate 
ad avvenimenti storici complessi e ad interessi politici contrastanti. Non mancaro­
no neppure dispute teologiche, che esacerbarono gli animi e crearono gravi incon­
venienti al processo di evangelizzazione. In alcuni periodi della storia moderna, 
una certa "protezione" da parte di potenze politiche europee non poche volte si 
rivelò limitativa per la stessa libertà d'azione della Chiesa ed ebbe ripercussioni 
negative per la Cina: situazioni ed avvenimenti, che influirono sul cammino della 
Chiesa, impedendole di svolgere in pienezza - a favore del Popolo cinese - la mis­
sione affidatale dal suo Fondatore, Gesù Cristo.

Sento profondo rammarico per questi errori e limiti del passato, e mi dispiace 
che essi abbiano ingenerato in non pochi l'impressione di una mancanza di rispet­
to e di stima della Chiesa cattolica per il Popolo cinese, inducendoli a pensare che 
essa fosse mossa da sentimenti di ostilità nei confronti della Cina. Per tutto questo 
chiedo perdono e comprensione a quanti si siano sentiti, in qualche modo, feriti da 
tali forme d'azione dei cristiani.

La Chiesa non deve aver paura della verità storica ed è disposta - pur con inti­
ma sofferenza - ad ammettere le responsabilità dei suoi figli. Ciò vale anche per 
quanto riguarda i suoi rapporti, passati e recenti, con il Popolo cinese. La verità sto­
rica deve essere ricercata con serenità ed imparzialità e in modo esaustivo. È un 
compito importante, di cui si devono fare carico gli studiosi e al cui svolgimento 
potete contribuire anche voi, che siete particolarmente addentro alla realtà cinese. 
Posso assicurare che la Santa Sede è sempre pronta ad offrire la propria disponibi­
lità e collaborazione in questo lavoro di ricerca.

6. In quest'ora tornano attuali e significative quelle parole che il padre Ricci 
scriveva all'inizio del suo Trattato sull'Amicizia (nn. 1 e 3). Egli, portando nel cuore 
della cultura e della civiltà della Cina di fine 1500 l'eredità della riflessione classica 
greco-romana e cristiana sulla stessa amicizia, definiva l'amico come «la metà di me 
stesso, anzi un altro io»; per cui «la ragione d'essere dell'amicizia è il mutuo biso­
gno e il mutuo aiuto».

Ed è con questo rinnovato e forte pensiero di amicizia verso tutto il Popolo cinese che 
formulo l'auspicio di vedere presto instaurate vie concrete di comunicazione e di



1422 Atti del Santo Padre

collaborazione fra la Santa Sede e la Repubblica Popolare Cinese. L'amicizia si nutre 
di contatti, di condivisione di sentimenti nelle situazioni liete e tristi, di solidarietà, 
di scambio di aiuto. La Sede Apostolica cerca con sincerità di essere amica di tutti i 
popoli e di collaborare con ogni persona di buona volontà a livello mondiale.

La Cina e la Chiesa cattolica, sotto aspetti certamente diversi ma in nessun 
modo contrapposti, sono storicamente due tra le più antiche "istituzioni" viventi e 
operanti nel mondo: entrambe, pur in ambiti differenti - politico-sociale l'una, reli­
gioso-spirituale l'altra -, annoverano oltre un miliardo di figli e di figlie. Non è un 
mistero per nessuno che la Santa Sede, a nome dell'intera Chiesa cattolica e - credo 
- a vantaggio di tutta l'umanità, auspica l'apertura di uno spazio di dialogo con le 
Autorità della Repubblica Popolare Cinese, in cui, superate le incomprensioni del 
passato, si possa lavorare insieme per il bene del Popolo cinese e per la pace nel 
mondo. Il momento attuale di profonda inquietudine della Comunità Internazio­
nale esige da tutti un appassionato impegno per favorire la creazione e lo sviluppo 
di legami di simpatia, di amicizia e di solidarietà tra i popoli. In tale contesto, la nor­
malizzazione dei rapporti tra la Repubblica Popolare Cinese e la Santa Sede avreb­
be indubbiamente ripercussioni positive per il cammino dell'umanità.

7. Nel rinnovare a tutti voi, illustri Signori, l'espressione del mio apprezza­
mento per l'opportuna celebrazione di un evento storico tanto significativo, auspi­
co e prego che la strada aperta da padre Matteo Ricci tra l'Oriente e l'Occidente, tra 
la cristianità e la cultura cinese, possa ritrovare vie sempre nuove di dialogo e di 
reciproco arricchimento umano e spirituale. Con questi voti mi è gradito impartire 
a tutti voi la Benedizione Apostolica, propiziatrice, presso Dio, di ogni bene, di feli­
cità e di progresso.

Dal Vaticano, 24 ottobre 2001

IOANNES PAULUS PP. Il



Atti del Santo Padre 1423

All'Incontro delle famiglie italiane nel 20° della Familiaris consortio

Credere nella famiglia è costruire il futuro
Nel pomeriggio di sabato 20 ottobre, a conclusione di un Convegno tenuto nei giorni preceden­
ti, nella Piazza San Pietro vi è stato un grande Incontro di famiglie - promosso dalla C.E.I. - nel 
XX anniversario dell'Esortazione Apostolica Familiaris consortio. Il Santo Padre, che aveva già 
inviato un Messaggio per il Convegno (cfr. in questo fascicolo di RDTo. pp. 1414-1416), è stato 
presente nella fase conclusiva.
Domenica 21 ottobre, nella Basilica Vaticana, Giovanni Paolo 11 ha beatificato una coppia di sposi: 
Luigi Beltrame Quattrocchi e Maria Corsini, con la partecipazione di tre dei loro figli e di migliaia 
di famiglie cristiane, in significativa consonanza con le celebrazioni del giorno precedente.
Pubblichiamo il testo dei due interventi del Santo Padre.

sabato 20 ottobre 
ALL'INCONTRO 
DELLE FAMIGLIE

1. Care famiglie di questa amata Nazione, che siete convenute a Roma per con­
fermare la vostra fede e la vostra vocazione, vi saluto ad una ad una, stringendovi 
a me in un grande abbraccio. Saluto anche le famiglie ospiti provenienti da diversi 
Paesi del Centro-Est europeo, che adesso ho incontrato. Il mio saluto si estende al 
Cardinale Camillo Ruini, Presidente della Conferenza Episcopale Italiana, agli altri 
Signori Cardinali e Vescovi presenti, come pure alle Autorità politiche e civili.

Accolgo tutti con grande affetto in questa Piazza, cuore della Chiesa universa­
le. Essa si trasforma stasera, grazie alla festosa presenza di tante famiglie cristiane, 
in una grande Chiesa domestica. Vi ringrazio per il vostro caloroso saluto e per la gioia 
che mi date nel sentirmi, a mia volta, accolto nel vostro cuore.

Questo appuntamento costituisce una nuova tappa del cammino, che lo scorso 
anno ci ha visti riuniti qui a Piazza San Pietro, assieme a molti di voi e a tante altre 
famiglie di tutto il mondo, per celebrare il Grande Giubileo. Siamo qui per confer­
mare questo cammino e per fissare ancora lo sguardo su Gesù Cristo, Luce che «vi 
chiama ad illuminare con la vostra testimonianza il cammino dell'umanità sulle 
strade del nuovo Millennio!» (Discorso alla Veglia del 14 ottobre 2000, n. 9).

2. Per questo Incontro avete scelto il tema: “Credere nella famiglia è costruire il 
futuro". È un tema impegnativo che ci invita a riflettere sulla verità della famiglia e 
nello stesso tempo sul suo ruolo per il futuro dell'umanità. Possono guidarci in que­
sta riflessione alcune domande: «Perché credere nella famiglia?». E ancora: «In quale 
famiglia credere?». E infine: «Chi deve credere nella famiglia?».

Per rispondere alla prima domanda dobbiamo partire da una verità originaria e 
fondamentale: Dio crede fermamente nella famiglia. Fin dall'inizio, dal "principio", 
creando l'essere umano a sua immagine e somiglianza, maschio e femmina, ha volu­
to collocare al centro del suo progetto la realtà dell'amore tra l'uomo e la donna (cfr. Gen 
1,27). Tutta la storia della salvezza è un appassionato dialogo tra il Dio fedele, che i 
Profeti spesso descrivono come il fidanzato e lo sposo, e la comunità eletta, la sposa, 
spesso tentata dall'infedeltà, ma sempre attesa, cercata e riamata dal suo Signore (cfr. 
Is 62,4-5; Os 1-3). Tanto grande e forte è la fiducia che il Padre nutre verso la famiglia 
che, anche pensando ad essa, ha inviato suo Figlio, lo Sposo, venuto a redimere la sua 
sposa, la Chiesa, e in essa ogni uomo e ogni famiglia (cfr. Lettera alle Famiglie, 18).



1424 Atti del Santo Padre

Sì, care famiglie, "lo Sposo è con voi!". Da questa presenza, accolta e corrispo­
sta, scaturisce quella particolare e straordinaria forza sacramentale che trasforma la 
vostra intima unione di vita in segno efficace dell'amore tra Cristo e la Chiesa e vi pone 
come soggetti responsabili e protagonisti della vita ecclesiale e sociale.

3. Il fatto che Dio abbia posto la famiglia come fondamento della convivenza 
umana e come paradigma della vita ecclesiale, esige da parte di tutti una risposta 
decisa e convinta. Nella Familiaris consortio, di cui ricorre il ventennale, ebbi a dire: 
«Famiglia, diventa ciò che sei» (cfr. n. 17). Oggi aggiungo: «Famiglia, credi in ciò che 
sei»; credi nella tua vocazione ad essere segno luminoso dell'amore di Dio.

Questo Incontro ci permette di ringraziare Dio per i doni elargiti alla sua Chie­
sa e alle famiglie che in questi anni hanno fatto tesoro degli insegnamenti concilia­
ri e di quelli contenuti nella Familiaris consortio. Dobbiamo essere grati, inoltre, alla 
Chiesa che è in Italia e ai suoi Pastori per aver contribuito in modo determinante 
alla riflessione sul matrimonio e sulla famiglia con importanti documenti come 
Evangelizzazione e sacramento del matrimonio, che fin dal 1975 ha permesso di opera­
re una vera svolta nella pastorale familiare, e soprattutto il Direttorio di pastorale 
familiare, pubblicato nel luglio 1993.

4. Il secondo interrogativo ci porta a riflettere su un aspetto di grande attualità, 
perché oggi attorno all'idea di famiglia si registrano opinioni così diverse da indurre 
a pensare che non esista più alcun criterio che la qualifichi e la definisca. Accanto 
alla dimensione religiosa della famiglia, c'è anche una sua dimensione sociale. Il valo­
re e il ruolo della famiglia sono altrettanto evidenti da quest'altro punto di vista. 
Oggi, purtroppo, assistiamo al diffondersi di visioni distorte e quanto mai pericolose, 
alimentate da ideologie relativistiche, pervasivamente diffuse dai media. In realtà, 
per il bene dello Stato e della società è di fondamentale importanza tutelare la fami­
glia fondata sul matrimonio, inteso come atto che sancisce il reciproco impegno pub­
blicamente espresso e regolato, l'assunzione piena di responsabilità verso l'altro e i 
figli, la titolarità di diritti e doveri come nucleo sociale primario su cui si fonda la 
vita della Nazione.

Se viene meno la convinzione che in nessun modo si può equiparare la famiglia 
fondata sul matrimonio ad altre forme di aggregazione affettiva, è minacciata la 
stessa struttura sociale e il suo fondamento giuridico. Lo sviluppo armonico e il 
progresso di un popolo dipendono in larga misura dalla sua capacità di investire sulla 
famiglia, garantendo a livello legislativo, sociale e culturale la piena ed effettiva rea­
lizzazione delle sue funzioni e dei suoi compiti.

Care famiglie, in un sistema democratico diventa fondamentale dare voce alle 
ragioni che motivano la difesa della famiglia fondata sul matrimonio. Essa è la prin­
cipale fonte di speranza per il futuro dell'umanità, come è ben espresso nella seconda 
parte del tema scelto per questo incontro. La nostra speranza è quindi che singoli, 
comunità e soggetti sociali credano sempre più nella famiglia fondata sul matrimonio, 
luogo di amore e di autentica solidarietà.

5. In realtà, per guardare con fiducia al futuro è necessario che tutti credano nella 
famiglia, assumendosi le responsabilità corrispondenti al proprio ruolo. Rispondia­
mo così alla terza domanda da cui siamo partiti: «Chi deve credere nella famiglia?». 
Vorrei in primo luogo sottolineare che i primi garanti del bene della famiglia sono i 
coniugi stessi, sia vivendo con responsabilità, ogni giorno, impegni, gioie e fatiche, 
sia dando voce, con forme associate e iniziative culturali, ad istanze sociali e legi­
slative atte a sostenere la vita familiare. È conosciuto e apprezzato il lavoro svolto 
in questi anni dal Forum delle Associazioni familiari, a cui esprimo il mio apprez-



Atti del Santo Padre 1425

zamento per quanto fatto e anche per l'iniziativa denominata Family for family, con 
cui si intendono rafforzare i rapporti di solidarietà tra le famiglie italiane e quelle 
dei Paesi dell'Est europeo.

Una particolare responsabilità grava sui politici e sui governanti, a cui compete 
di attuare il dettato costituzionale e recepire le istanze più autentiche della popo­
lazione composta in larghissima maggioranza da famiglie che hanno fondato la 
loro unione sul vincolo matrimoniale. Giustamente quindi si attendono interventi 
legislativi, incentrati sulla dignità della persona umana e sulla corretta applicazio­
ne del principio di sussidiarietà tra lo Stato e la famiglia; interventi capaci di avvia­
re a soluzione questioni importanti, e per molti versi decisive, per il futuro del 
Paese.

6. Importante e urgente è, in particolare, dare piena attuazione ad un sistema 
scolastico ed educativo che abbia il suo centro nella famiglia e nella sua libertà di scel­
ta. Non si tratta, come alcuni erroneamente affermano, di togliere alla scuola pub­
blica per dare alla scuola privata, quanto piuttosto di superare una sostanziale 
ingiustizia che penalizza tutte le famiglie impedendo un'effettiva libertà di iniziati­
va e di scelta. Si impongono in tal modo oneri aggiuntivi a chi desidera esercitare il 
fondamentale diritto di orientare l'indirizzo educativo dei figli scegliendo scuole 
che svolgono un servizio pubblico pur non essendo statali.

È auspicabile anche un deciso salto di qualità nella programmazione delle politiche 
sociali, che dovrebbero sempre più considerare la centralità della famiglia per com­
misurare alle sue necessità le scelte nell'ambito della pianificazione residenziale, 
dell'organizzazione del lavoro, della definizione del salario e dei criteri di tassazio­
ne. Una particolare attenzione deve poi essere riservata alla legittima preoccupa­
zione di tante famiglie che denunciano un crescente degrado nei mezzi di comunicazio­
ne, i quali, veicolando violenza, banalità e pornografia, si rivelano sempre meno 
attenti alla presenza dei minori e ai loro diritti. Le famiglie non possono essere 
abbandonate a se stesse dalle istituzioni e dalle forze sociali nello sforzo di garanti­
re ai figli ambienti sani, positivi e ricchi di valori umani e religiosi.

7. Care famiglie, nell'affrontare queste grandi sfide non vi scoraggiate e non 
sentitevi sole: il Signore crede in voi; la Chiesa cammina con voi; gli uomini di buona 
volontà guardano con fiducia a voi!

Voi siete chiamate ad essere protagoniste del futuro dell'umanità, plasmando il 
volto di questo nuovo Millennio. In questo compito vi assiste e vi guida la Vergine 
Maria, nostra Madre, qui presente in mezzo a noi in una sua immagine particolar­
mente venerata. Alla Madonna di Loreto, Regina della Famiglia, che nella casa di 
Nazaret, con il suo sposo Giuseppe, ha sperimentato le gioie e le fatiche della vita 
familiare, affido ogni vostra speranza, invocandone la celeste protezione. Carissimi 
sposi, il Signore vi confermi nell'impegno assunto con le promesse coniugali nel 
giorno delle nozze. Il Papa e la Chiesa pregano per voi. Di gran cuore vi benedico, 
insieme con i vostri figli!



1426 Atti del Santo Padre

domenica 21 ottobre
OMELIA NELLA
BEATIFICAZIONE

1. «Ma il Figlio dell'uomo, quando verrà, troverà la fede sulla terra?» (Le 18,8).
L'interrogativo, col quale Gesù conclude la parabola sulla necessità di pregare 

«sempre, senza stancarsi» (Le 18,1), scuote il nostro animo. E una domanda a cui 
non fa seguito una risposta: essa, infatti, intende interpellare ogni persona, ogni 
comunità ecclesiale, ogni generazione umana. La risposta deve darla ciascuno di noi. 
Cristo vuole ricordarci che l'esistenza dell'uomo è orientata all'incontro con Dio; 
ma proprio in questa prospettiva Egli si domanda se al suo ritorno troverà anime 
pronte ad attenderlo, per entrare con Lui nella casa del Padre. Per questo a tutti 
dice: «Vegliate, perché non sapete né il giorno né l'ora» (Mt 25,13).

Cari Fratelli e Sorelle! Carissime famiglie! Oggi ci siamo dati appuntamento per 
la Beatificazione di due coniugi: Luigi e Maria Beltrame Quattrocchi. Con questo 
solenne atto ecclesiale noi intendiamo porre in evidenza un esempio di risposta affer­
mativa alla domanda di Cristo. La risposta è data da due sposi, vissuti a Roma nella 
prima metà del secolo ventesimo, un secolo in cui la fede in Cristo è stata messa a 
dura prova. Anche in quegli anni difficili i coniugi Luigi e Maria hanno tenuto acce­
sa la lampada della fede - lumen Christi - e l'hanno trasmessa ai loro quattro figli, dei 
quali tre sono oggi presenti in questa Basilica. Carissimi, di voi così scriveva vostra 
madre: «Li allevammo nella fede, perché conoscessero Dio e lo amassero» (L'ordito 
e la trama, p. 9). Ma quella vivida fiamma i vostri genitori l'hanno trasmessa anche 
agli amici, ai conoscenti, ai colleghi... Ed ora, dal Cielo, la donano a tutta la Chiesa.

Insieme con i parenti e gli amici dei nuovi Beati, saluto le Autorità religiose 
intervenute a questa celebrazione, a cominciare dal Cardinale Camillo Ruini e dagli 
altri Signori Cardinali, Arcivescovi e Vescovi presenti. Saluto inoltre le Autorità civi­
li, tra le quali spiccano il Presidente della Repubblica Italiana e la Regina dei Belgi.

2. Non poteva esserci occasione più felice e più significativa di quella odierna 
per celebrare i vent’anni dell'Esortazione Apostolica "Familiaris consortio". Questo 
documento, che resta ancor oggi di grande attualità, oltre ad illustrare il valore del 
matrimonio e i compiti della famiglia, sollecita ad un particolare impegno nel cam­
mino di santità a cui gli sposi sono chiamati in forza della grazia sacramentale, che 
«non si esaurisce nella celebrazione del sacramento del matrimonio, ma accompa­
gna i coniugi lungo tutta la loro esistenza» (Familiaris consortio, 56). La bellezza di 
questo cammino risplende nella testimonianza dei Beati Luigi e Maria, espressione 
esemplare del popolo italiano, che tanto deve al matrimonio e alla famiglia fonda­
ta su di esso.

Questi coniugi hanno vissuto, nella luce del Vangelo e con grande intensità 
umana, l’amore coniugale e il servizio alla vita. Hanno assunto con piena responsabi­
lità il compito di collaborare con Dio nella procreazione, dedicandosi generosa­
mente ai figli per educarli, guidarli, orientarli alla scoperta del suo disegno d'amo­
re. Da questo terreno spirituale così fertile sono scaturite vocazioni al sacerdozio e 
alla vita consacrata, che dimostrano quanto il matrimonio e la verginità, a partire 
dal comune radicamento nell'amore sponsale del Signore, siano intimamente colle­
gati e si illuminino reciprocamente.

Attingendo alla Parola di Dio ed alla testimonianza dei Santi, i Beati Sposi 
hanno vissuto una vita ordinaria in modo straordinario. Tra le gioie e le preoccupazio­
ni di una famiglia normale, hanno saputo realizzare un'esistenza straordinariamente 
ricca di spiritualità. Al centro, l'Eucaristia quotidiana, a cui si aggiungevano la devo-



Atti del Santo Padre 1427

zione filiale alla Vergine Maria, invocata con il Rosario recitato ogni sera, ed il rife­
rimento a saggi consiglieri spirituali. Così hanno saputo accompagnare i figli nel 
discernimento vocazionale, allenandoli a valutare qualsiasi cosa «dal tetto in su», 
come spesso e con simpatia amavano dire.

3. La ricchezza di fede e d'amore dei coniugi Luigi e Maria Beltrame Quattrocchi 
è una vivente dimostrazione di quanto il Concilio Vaticano II ha affermato circa la 
chiamata di tutti i fedeli alla santità, specificando che i coniugi perseguono questo obiet­
tivo «propriam viam sequentes», «seguendo la loro propria via» (Lumen gentium, 41). 
Questa precisa indicazione del Concilio trova oggi una compiuta attuazione con la 
prima Beatificazione di una coppia di sposi: per essi la fedeltà al Vangelo e l'eroicità delle 
virtù sono state riscontrate a partire dal loro vissuto come coniugi e come genitori.

Nella loro vita, come in quella di tante altre coppie di sposi che ogni giorno 
svolgono con impegno i loro compiti di genitori, si può contemplare lo svelarsi 
sacramentale dell'amore di Cristo per la Chiesa. Gli sposi, infatti, «compiendo in 
forza di tale Sacramento il loro dovere coniugale e familiare, penetrati dallo Spirito 
di Cristo, per mezzo del quale tutta la loro vita è pervasa di fede, speranza e carità, 
tendono a raggiungere sempre più la propria perfezione e la mutua santificazione, 
e perciò partecipano alla glorificazione di Dio» (Gaudium et spes, 49).

Care famiglie, oggi abbiamo una singolare conferma che il cammino di santità 
compiuto insieme, come coppia, è possibile, è bello, è straordinariamente fecondo 
ed è fondamentale per il bene della famiglia, della Chiesa e della società.

Questo sollecita ad invocare il Signore, perché siano sempre più numerose le 
coppie di sposi in grado di far trasparire, nella santità della loro vita, il "mistero 
grande" dell'amore coniugale, che trae origine dalla creazione e si compie nell'u­
nione di Cristo con la Chiesa (cfr. Ef 5,22-33).

4. Come ogni cammino di santificazione, anche il vostro, cari sposi, non è faci­
le. Ogni giorno voi affrontate difficoltà e prove per essere fedeli alla vostra vocazio­
ne, per coltivare l'armonia coniugale e familiare, per assolvere alla missione di geni­
tori e per partecipare alla vita sociale.

Sappiate cercare nella Parola di Dio la risposta ai tanti interrogativi che la vita 
di ogni giorno vi pone. San Paolo nella seconda Lettura ci ha ricordato che «tutta la 
Scrittura è ispirata da Dio e utile per insegnare, convincere, correggere e formare 
alla giustizia» (2Tm 3,16). Sorretti dalla forza di questa Parola, potrete insieme insi­
stere con i figli «in ogni occasione opportuna e non opportuna», ammonendoli ed 
esortandoli «con ogni magnanimità e dottrina» (2Tm 4,2).

La vita coniugale e familiare può conoscere anche momenti di smarrimento. Sap­
piamo quante famiglie sono tentate in questi casi dallo scoraggiamento. Penso, in 
particolare, a coloro che vivono il dramma della separazione; penso a chi deve 
affrontare la malattia e a chi soffre la scomparsa prematura del coniuge o di un 
figlio. Anche in queste situazioni si può dare una grande testimonianza di fedeltà 
nell'amore, reso ancora più significativo dalla purificazione attraverso il passaggio 
nel crogiolo del dolore.

5. Affido tutte le famiglie provate alla provvida mano di Dio e all'amorevole 
cura di Maria, sublime modello di sposa e di madre, che ben conobbe il soffrire e la 
fatica del seguire Cristo fin sotto la croce. Carissimi sposi, non lasciatevi mai vince­
re dallo sconforto: la grazia del Sacramento vi sostiene e vi aiuta ad innalzare conti­
nuamente le braccia al cielo come Mosè, di cui ci ha parlato la prima Lettura (cfr. Es 
17,11-12). La Chiesa vi è vicina e vi aiuta con la sua preghiera soprattutto nei 
momenti di difficoltà.



1428 Atti del Santo Padre

Nello stesso tempo, chiedo a tutte le famiglie di sostenere a loro volta le braccia 
della Chiesa, perché non venga mai meno alla sua missione di intercedere, consola­
re, guidare e incoraggiare. Vi ringrazio, care famiglie, per il sostegno che date anche a 
me nel mio servizio alla Chiesa e all'umanità. Ogni giorno io prego il Signore per­
ché aiuti tante famiglie ferite dalla miseria e dall'ingiustizia e faccia crescere la 
civiltà dell'amore.

6. Carissimi, la Chiesa confida in voi, per affrontare le sfide che l'attendono in 
questo nuovo Millennio. Tra le vie della sua missione, «la famiglia è la prima e la 
più importante» (Lettera alle Famiglie, 2); su di essa la Chiesa conta, chiamandola ad 
essere «un vero soggetto di evangelizzazione e di apostolato» (Ivi, 16).

Sono certo che sarete all'altezza del compito che vi attende, in ogni luogo e in 
ogni circostanza. Vi incoraggio, cari coniugi, ad assumere pienamente il vostro ruolo e 
le vostre responsabilità. Rinnovate in voi stessi lo slancio missionario, facendo delle 
vostre case luoghi privilegiati per l'annuncio e l'accoglienza del Vangelo, in un 
clima di preghiera e nell'esercizio concreto della solidarietà cristiana.

Lo Spirito Santo, che ha ricolmato il cuore di Maria perché, nella pienezza dei 
tempi, concepisse il Verbo della vita e lo accogliesse assieme al suo sposo Giusep­
pe, vi sostenga e vi rafforzi. Egli colmi i vostri cuori di gioia e di pace, così che sap­
piate rendere lode ogni giorno al Padre celeste, da cui discende ogni grazia e bene­
dizione.

Amen!



Atti del Santo Padre 1429

Omelia nella conclusione della X Assemblea Generale Ordinaria 
del Sinodo dei Vescovi

La “cura animarum” resta il primo 
e principale compito dei Vescovi

Sabato 27 ottobre, nella Basilica Vaticana, il Santo Padre ha presieduto una Concelebrazione Euca­
ristica a conclusione della X Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi ed ha pronun­
ciato questa omelia:

1. «Annunceremo ai popoli la salvezza del Signore» (Sai. resp.).
Queste parole del Salmo responsoriale esprimono bene l'atteggiamento interio­

re che ci accomuna, venerati Fratelli, al termine della X Assemblea Generale Ordi­
naria del Sinodo dei Vescovi. Il prolungato e approfondito confronto sul tema del­
l'episcopato ha rinnovato in ciascuno di noi l'appassionata consapevolezza della 
missione affidataci dal Signore Gesù Cristo. Con fervore apostolico, a nome dell'in­
tero Collegio episcopale che qui rappresentiamo, riuniti presso la Tomba dell'Apo­
stolo Pietro, vogliamo ribadire la nostra corale adesione al mandato del Risorto: 
«Annunceremo ai popoli la salvezza del Signore».

È quasi una nuova partenza, sull'onda del Grande Giubileo del Duemila e all'ini­
zio del Terzo Millennio cristiano. Al clima giubilare ci ha riportato la prima Lettu­
ra, l'oracolo messianico di Isaia risuonato tante volte durante l'Anno Santo. È un 
annuncio carico di speranza per tutti i poveri e gli afflitti. È l'inaugurazione dell'«anno 
di misericordia del Signore» (Is 61,2), che ha trovato nel Giubileo la sua espressio­
ne forte, ma che trascende ogni calendario per estendersi dovunque giunga la pre­
senza salvifica di Cristo e del suo Spirito.

Riascoltando oggi questo annuncio, ci sentiamo confermati nella convinzione 
espressa al termine del Grande Giubileo: «La porta viva che è Cristo» rimane più 
spalancata che mai per le generazioni del nuovo Millennio (cfr. Novo Millennio ineunte, 
59). È Cristo, infatti, la speranza del mondo. Compito della Chiesa e, in modo par­
ticolare, degli Apostoli e dei loro Successori, è diffondere il suo Vangelo sino ai confini 
della terra.

2. L'esortazione dell'Apostolo Pietro agli "anziani", ascoltata nella seconda Let­
tura, come anche la pericope evangelica, ora proclamata, utilizzano la simbologia del 
pastore e del gregge, presentando il ministero di Cristo e degli Apostoli in chiave 
"pastorale". «Pascete il gregge di Dio che vi è affidato», scrive San Pietro, memore del 
mandato che lui stesso aveva ricevuto da Cristo: «Pasci i miei agnelli... Pasci le mie 
pecorelle» (Gv 21,15.16.17). E, ancor più significativa, è l'autorivelazione del Figlio di 
Dio: «Io sono il buon pastore» (Gv 10,11), con la connotazione sacrificale: «Offro la vita 
per le pecore» (cfr. Gv 10,15).

Per questo Pietro si definisce «testimone delle sofferenze di Cristo e partecipe 
della gloria che deve manifestarsi» (1 Pt 5,1). Il Pastore è, nella Chiesa, anzitutto por­
tatore di questa testimonianza pasquale ed escatologica, che trova il suo culmine nella 
celebrazione dell'Eucaristia, memoriale della morte del Signore e preannuncio del suo 
ritorno glorioso. La celebrazione dell’Eucaristia è, pertanto, l’azione pastorale per 
eccellenza: il «Fate questo in memoria di me» comporta, non solo la ripetizione ritua-



1430 Atti del Santo Padre

le della Cena, ma anche, come conseguenza, la disponibilità ad offrire se stessi per 
il gregge, sull'esempio di quanto ha fatto Lui durante la sua vita e soprattutto nella 
sua morte.

3. L'immagine del Buon Pastore è stata evocata più volte in queste settimane negli 
interventi in Aula sinodale. In effetti, essa è 1'"icona" che ha ispirato nei secoli molti 
Santi Vescovi e che, meglio di ogni altra, dipinge i compiti e lo stile di vita dei Suc­
cessori degli Apostoli. In questa prospettiva, non si può non osservare come l'As­
semblea sinodale, che oggi concludiamo, si riallacci idealmente a tutto il magistero 
che la Chiesa ci ha lasciato nel corso della sua storia. Basti pensare, ad esempio, al 
Concilio di Trento, dal quale ci separano circa quattro secoli e mezzo. Tra le ragioni 
per cui quel Concilio ha avuto un enorme influsso innovatore nel cammino del 
Popolo di Dio vi è stata sicuramente la riproposta della cura animarum quale primo 
e principale compito dei Vescovi, impegnati a risiedere stabilmente con il loro gregge e 
a formarsi validi collaboratori nel ministero pastorale mediante l'istituzione dei 
Seminari.

Quattrocento anni dopo, il Concilio Vaticano 11 ha ripreso e sviluppato la lezione 
del Tridentino, aprendola agli orizzonti della nuova evangelizzazione. All'alba del 
Terzo Millennio la figura ideale del Vescovo su cui la Chiesa continua a contare è 
quella del Pastore che, configurato a Cristo nella santità della vita, si spende gene­
rosamente per la Chiesa affidatagli, portando contemporaneamente nel cuore la sol­
lecitudine per tutte le Chiese sparse sulla terra (cfr. 2Cor 11,28).

4. 11 Vescovo, buon Pastore, trova luce e forza per il suo ministero nella Parola 
di Dio, interpretata nella comunione della Chiesa e annunciata con fedeltà corag­
giosa «opportune et importune» (2Tm 4,2). Maestro della fede, il Vescovo promuove 
tutto ciò che vi è di buono e di positivo nel gregge affidatogli, sostiene e guida 
quanti sono deboli nella fede (cfr. Rm 14,1), interviene per smascherare le falsifica­
zioni e combattere gli abusi.

È importante che il Vescovo abbia coscienza delle sfide che oggi la fede in Cristo 
incontra a causa di una mentalità basata su criteri umani che, a volte, relativizzano 
la legge e il disegno di Dio. Soprattutto, egli deve avere il coraggio di annunciare e 
difendere la sana dottrina, anche quando ciò comporti sofferenze. 11 Vescovo, infatti, in 
comunione col Collegio apostolico e col Successore di Pietro, ha il dovere di proteg­
gere i fedeli da ogni genere di insidia, mostrando in un ritorno sincero al Vangelo di 
Cristo la soluzione vera per i complessi problemi che gravano sull'umanità. 11 servi­
zio che i Vescovi sono chiamati a rendere al loro gregge sarà sorgente di speranza 
nella misura in cui rispecchierà un'ecclesiologia di comunione e di missione. Negli incon­
tri sinodali di questi giorni, è stata più volte sottolineata la necessità di una spiritua­
lità di comunione. Citando l' Instrumentum laboris, è stato ripetuto che «la forza della 
Chiesa è la comunione, la sua debolezza è la divisione e la contrapposizione» (n. 63).

Soltanto se sarà chiaramente percepibile una profonda e convinta unità dei 
Pastori fra loro e col Successore di Pietro, come pure dei Vescovi con i loro sacerdoti, potrà 
essere data una risposta credibile alle sfide che provengono dall'attuale contesto 
sociale e culturale. A tale riguardo, carissimi Fratelli Membri dell'Assemblea sino­
dale, desidero esprimervi il mio riconoscente apprezzamento per la testimonianza 
che in questi giorni avete dato di gioiosa comunione nella sollecitudine per l'uma­
nità del nostro tempo.

5. Vorrei pregarvi di portare il mio saluto ai vostri fedeli e, in special modo, ai 
vostri sacerdoti, ai quali non mancherete di riservare speciale attenzione, stabilendo



Atti del Santo Padre 1431

con ciascuno di loro un rapporto diretto, fiducioso e cordiale. So peraltro che già vi 
sforzate di farlo, convinti come siete che una Diocesi funziona bene solo se il suo 
Clero è gioiosamente unito, in fraterna carità, attorno al suo Vescovo.

Vi domando anche di salutare i Vescovi emeriti, portando loro l'espressione della 
mia riconoscenza per il lavoro svolto a servizio dei fedeli. Ho voluto una loro rap­
presentanza in questa Assemblea sinodale, per riflettere anche su questo argomen­
to, che è nuovo nella Chiesa, in quanto nato da un voto del Concilio Vaticano II, per 
il bene delle Chiese particolari. Confido che ciascuna Conferenza Episcopale studi 
come valorizzare i Vescovi emeriti che ancora sono in buona salute e ricchi di ener­
gie, affidando loro qualche servizio ecclesiale e, soprattutto, lo studio dei problemi 
per i quali hanno esperienza e competenza, chiamando chi è disponibile a fare parte 
dell'una o dell'altra Commissione Episcopale, a fianco dei Confratelli più giovani, 
perché si sentano sempre membra vive del Collegio episcopale.

Un saluto particolare vorrei inviare anche ai Vescovi della Cina continentale, la cui 
assenza al Sinodo non ci ha impedito di avvertirne la spirituale vicinanza nel ricor­
do e nella preghiera.

6. «Quando apparirà il Pastore supremo, riceverete la corona della gloria che non 
appassisce» (1 Pt 5,4). A conclusione di questa prima Assemblea sinodale del Terzo 
Millennio, mi è caro ricordare i Vescovi canonizzati nel corso del ventesimo secolo: Ales­
sandro Maria Saldi, Vescovo di Pavia; Roberto Bellarmino, Cardinale, Vescovo di 
Capua, dottore della Chiesa; Alberto Magno, Vescovo di Ratisbona, dottore della 
Chiesa; Giovanni Fisher, Vescovo di Rochester, martire; Antonio Maria Claret, Arcive­
scovo di Santiago de Cuba; Vincenzo Maria Strambi, Vescovo di Macerata e Tolenti­
no; Antonio Maria Gianelli, Vescovo di Bobbio; Gregorio Barbarico, Vescovo di Pado­
va; Giovanni de Ribera, Arcivescovo di Valencia; Oliviero Plunkett, Arcivescovo di 
Armagh, martire; Giustino De jacobis, Vescovo di Nilopoli e Vicario Apostolico d'A- 
bissinia; Giovanni Nepomuceno Neumann, Vescovo di Filadelfia; Gerolamo Hermosilla, 
Valentino Berrio-Ochoa e altri sei Vescovi, martiri in Viet Nam; Ezechiele Moreno y Diaz, 
Vescovo di Pasto (Colombia); Carlo Giuseppe Eugenio de Mazenod, Vescovo di Marsi­
glia. Tra meno di un mese, inoltre, avrò la gioia di proclamare santo Giuseppe Ma
rello, Vescovo di Acqui.

Da questa eletta cerchia di Santi Pastori, che si potrebbe allargare alla folta schie­
ra dei Vescovi Beatificati, emerge, come in un mosaico, il volto di Cristo Buon Pastore 
e Missionario del Padre. Su questa icona vivente fissiamo lo sguardo, all'inizio della 
nuova epoca che la Provvidenza ci apre dinanzi, per essere con sempre più grande 
impegno servitori del Vangelo, speranza del mondo.

Ci assista sempre nel nostro ministero la Beata Vergine Maria, Regina degli 
Apostoli. In ogni tempo Ella risplende, all'orizzonte della Chiesa e del mondo, 
quale segno di consolazione e di sicura speranza.





Atti della Santa Sede

SINODO DEI VESCOVI

X ASSEMBLEA GENERALE ORDINARIA
Pubblichiamo le due Relazioni fondamentali “ante disceptationem' e “post disceptationem" te­
nute rispettivamente dal Card. Edward Michael Egan, Arcivescovo Metropolita di New York e dal 
Card. Jorge Mario Bergoglio, Arcivescovo Metropolita di Buenos Aires, ed il Messaggio che i Padri 
Sinodali hanno espresso al termine dei loro lavori.

RELAZIONE "ANTE DISCEPTATIONEM"
Durante la preparazione di questa Relatio ante 

disceptationem, due argomenti, che sembrano fis­
sare il tema della nostra Assemblea in maniera 
notevolmente chiara, hanno attirato la mia atten­
zione. Il primo è preso dalla Costituzione dogma­
tica sulla Chiesa Lumen gentium (n. 41 ). Si legge 
quanto segue: «I Pastori del gregge di Cristo de­
vono compiere con santità e slancio, con umiltà e 
fortezza il proprio ministero, ad immagine del 
Sommo ed Eterno Sacerdote, Pastore e Vescovo 
delle nostre anime. (...) Eletti alla pienezza del sa­
cerdozio, è loro data la grazia sacramentale affin­
ché, pregando, sacrificando e predicando, con 
ogni forma di cura e di servizio episcopale eserci­
tino l'ufficio perfetto della carità pastorale».

Il secondo si trova nel messaggio che il Santo 
Padre nel 1982 ha indirizzato ai partecipanti du­
rante una Visita ad Limina: «Senza speranza noi 
saremmo non solo uomini infelici e degni di 
compassione, ma tutta la nostra azione pastorale 
diverrebbe infruttuosa; noi non oseremmo intra­
prendere più nulla. Nell’inflessibilità della nostra 
speranza risiede il segreto della nostra missione. 
Essa è più forte delle ripetute delusioni e dei 
dubbi faticosi, perché attinge la sua forza ad una 
sorgente che né la nostra disattenzione né la no­

stra negligenza possono portare aH’esaurimento. 
La sorgente della nostra speranza è Dio stesso, 
che per mezzo di Cristo una volta per tutte ha 
vinto il mondo ed oggi continua attraverso di noi 
la sua missione salvifica tra gli uomini» (AAS 74 
11982), 1123).

Istruiti e ispirati da queste parole, siamo qui 
riuniti per considerare la Verità che ci attrae e ci 
provoca. Quella Verità è semplicemente questa: 
noi Vescovi siamo chiamati ad essere servi del 
Vangelo di Gesù Cristo e il servizio che noi fac­
ciamo è portare la speranza soprannaturale al 
mondo spesso scoraggiato.

In principio dobbiamo riproporre, in qualche 
modo, che il nostro servizio deve essere un ser­
vizio umile. Avendo come modello assoluto di 
ogni parola che pronunciamo e ogni atto che 
compiamo il nostro Signore e Salvatore, Gesù 
Cristo, che nella notte prima di morire, in uno 
straordinario gesto di umiltà, si inginocchiò per 
lavare i piedi dei suoi Apostoli, chiedendo loro: 
«Anche voi fate come io ho fatto a voi».

Tale umile servizio può. senza dubbio, spa­
ventarci. Conosciamo la nostra debolezza. Siamo 
profondamente consapevoli delle molteplici ra­
gioni per avere paura per il futuro. Ancora, siamo

1433



1434 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

stati chiamati e scelti per annunciare e vivere il 
Vangelo della speranza. Per questo, perciò, impe­
gniamo di buon grado noi stessi, insieme e in 
unione con il Successore di Pietro, l’umile pe­
scatore che, quando stava perdendo la speranza 
sull'acqua del lago di Genesaret, ricevette il co­
mando dal suo Redentore di mettere da parte le 
sue paure, affinché potesse "pescare gli uomini” 
e portarli a Dio.

Servi del Vangelo di Gesù Cristo per la spe­
ranza del mondo, questa è la nostra chiamata, e 
con gioia la abbracciamo. Per quanto siamo for­
tificati dalla consapevolezza che il Figlio di Dio 
è qui in mezzo a noi, che il Popolo di Dio nel 
mondo prega per noi e con noi (Al 12,5) e che il 
Vicario di Cristo ci guiderà e ci confermerà come 
suoi fratelli, in ogni passo lungo la via (cfr. Le 
22,32). Nello stesso modo non possiamo non 
sentire in mezzo a noi la presenza di Maria, la 
Vergine Madre di Dio, che ci spinge, come ha or­
dinato ai servi alle nozze di Cana, ad ascoltare 
suo Figlio: «Fate quello che vi dirà» (Gv 2,5).

Perciò siamo molto incoraggiati in questo no­
stro lavoro in occasione della X Assemblea Ge­
nerale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi per tutto 
quello che è stato raggiunto nelle Assemblee dei 
Sinodi precedenti. Notiamo con particolare inte­
resse il Sinodo per i laici, il Sinodo per i sacer­
doti e il Sinodo per la vita consacrata. Tutti e tre 
culminarono nelle splendide Esortazioni Aposto­
liche post-sinodali del Santo Padre che ha dona­
to alla Chiesa un tesoro di speranza e guida spi­
rituale. Sono Christifìdeles laici del 1988, 
Pastores dabo vobis del 1993 e Vita consecrata 
del 1995. Ad ognuno di questi documenti dob­
biamo senza dubbio fare frequenti riferimenti 
d’ora in avanti. Sono guide sicure e ponderate per 
la Chiesa tutta nel suo cammino in questo Terzo 
Millennio cristiano.

Da aggiungere a tutti questi, le Assemblee spe­
ciali in cui si riunirono i Vescovi d’Europa nel 
1991, i Vescovi d'Africa nel 1994, i Vescovi d'A­
merica nel 1997, i Vescovi dell'Asia nel 1998 e i 
Vescovi d’Oceania nel 1998, per discutere e pia­
nificare l’opera della Chiesa nelle loro Nazioni e 
Continenti: è a nostra disposizione un vero tesoro 
di sapienza ed esperienza da esplorare e meditare.

Infine, dobbiamo tenere in mente altri tre 
mezzi che si sono sviluppati nella immediata pre­
parazione di quest’Assemblea, vale a dire i Li­
neamenta che furono pubblicati nel 1998 e man­
dati ai Dicasteri della Curia Romana, alle Chiese 
Orientali, all'Unione dei Superiori Generali e 
alle Conferenze Episcopali in tutto il mondo, per 
la consultazione. Le risposte sono state inviate 

alla Segreteria Generale del Sinodo dei Vescovi e 
ne è nato l'Instrumentum laboris che ha raccolto 
Lineamenta e risposte ed è stato pubblicato nel 
giugno di quest’anno. Insieme, rispecchiano con 
straordinaria completezza il discernimento e l’in­
teresse delle summenzionate Assemblee e del­
l’intero Episcopato della Chiesa universale. Co­
sicché ci avviamo alla nostra Assemblea, 
confidando fiduciosamente nel Signore, abbon­
dantemente sostenuti dall’opera del nostro Santo 
Padre, dei nostri fratelli Vescovi e del competen­
te personale della Segreteria Generale del Sinodo 
dei Vescovi. A tutti siamo profondamente grati.

Rimane un’ultima premessa alla nostra di­
scussione. Come osserva l' Instrumentum labo­
ris, questa Assemblea riguarda i Vescovi diocesa­
ni o residenti, cioè i Vescovi che servono la 
Chiesa locale come maestri, santificatori e pasto­
ri (cfr. 9). Non di meno, i Vescovi Ausiliari, i Ve­
scovi della Curia Romana, i Vescovi della diplo­
mazia vaticana e i Vescovi emeriti, sono tutti 
nell’ambito del nostro studio e della nostra ri­
flessione. Come membri del Collegio dei Vesco­
vi, «cum Petro et sub Petro», tutti siamo consa­
crati [...] per la salvezza del mondo intero (cfr. 
Decreto sull'attività missionaria della Chiesa Ad 
gentes, 38). E quindi nostro dovere «promuovere 
e salvaguardare l’unità della fede e della discipli­
na comune a tutta la Chiesa, istruire i fedeli ad 
amare l'intero Corpo mistico di Cristo, [...] e, in­
fine, curare ogni attività che è comune a tutta la 
Chiesa... (cfr. Costituzione dogmatica sulla Chie­
sa Lumen gentium, 23).

Nel cercare di decidere come meglio affronta­
re il tema che ci è stato assegnato in quest’As­
semblea, non si può non notare come frequente­
mente i classici munera dei Vescovi come 
maestri, santificatori e pastori siano stati menzio­
nati sia nelle Esortazioni Apostoliche post-sino­
dali del Santo Padre per le precedenti Assemblee, 
sia nei Lineamenta e nell' Instrumentum laboris. 
Allo stesso modo, sembra del tutto appropriato 
adottare questa medesima divisione dei compiti 
episcopali come linea-base della nostra Relatio 
ante disceptationem, incominciando con il Ve­
scovo come maestro del suo gregge.

Il mandato del Signore ai Magistri Fidei della 
sua Chiesa è meravigliosamente chiaro. «Ogni 
potere mi è stato dato in cielo e in terra» (Mt 
28,18), come ricorda il Divino Maestro agli Apo­
stoli, i cui Successori siamo noi. «Andate dun­
que», continuò, «ammaestrate tutte le genti, bat­
tezzandole nel nome del Padre e del Figlio e 
dello Spirito Santo, insegnando loro ad osservare 
tutto ciò che vi ho ordinato» (Mt 28,19-20).



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 1435

Certamente, l'evangelizzazione è fondamen­
tale ed essenziale ministero del Vescovo, come i 
Padri del Concilio Vaticano 11 hanno indicato, per 
esempio, nella Costituzione dogmatica sulla 
Chiesa Lunien gentium (n. 25), dove leggiamo 
che «tra i principali doveri dei Vescovi, predicare 
il Vangelo occupa un posto eminente».

Le vie. in ogni caso, attraverso le quali un Ve­
scovo porta avanti questo ministero, sono oggi 
numerose e diverse rispetto al passato. Certa­
mente egli insegna il Vangelo prima e soprattutto 
nella celebrazione del l'Eucaristia, dove la Parola 
e il Sacramento stanno insieme con la più grande 
forza spirituale (cfr. Decreto sul ministero e vita 
dei sacerdoti Presbyterorum Ordinis, 4). Questo 
è solo l'inizio. Egli lo insegna nella celebrazione 
di altri Sacramenti; nelle opere di misericordia 
spirituale e corporale, nelle Lettere pastorali, 
nella predicazione, nei messaggi destinati al 
Clero, ai consacrati e ai fedeli laici; nei pronun­
ciamenti e negli articoli pubblicati, nei messaggi 
radiofonici o televisivi, anche negli incontri pri­
vati con gli uomini, donne e bambini che cerca­
no di abbracciare o di approfondire il loro amore 
per il messaggio del Vangelo. Tutto questo lo 
deve fare, tenendo sempre in mente il carattere 
missionario della Chiesa. In quanto membri del 
Cristo vivente, tutti i fedeli «sono stati incorpo­
rati a Lui e resi come Lui per mezzo del Battesi­
mo, della Confermazione e dell'Eucaristia» (n. 
36), come i Padri del Concilio Vaticano II ci ri­
cordano nel Decreto sulla attività missionaria 
della Chiesa. E concludono: «Perciò tutti siamo 
tenuti a cooperare all'espansione e crescita del 
suo Corpo (n. 36), che è il suo Corpo Mistico, la 
sua amata sposa, la sua Una. Santa. Cattolica e 
Apostolica Chiesa. Inculcare lo "spirito missio­
nario" nei cuori del suo popolo è quindi un ele­
mento essenziale nell'opera del Vescovo come 
maestro e predicatore della fede.

Le responsabilità del Vescovo come doctor 
veritatis nella Chiesa, in qualunque modo lo fac­
cia, va al di là dei suoi sforzi personali. Se il Ve­
scovo è il testimone che il Signore vuole per il 
Vangelo, ogni Successore degli Apostoli deve 
anche associare a sé tanti altri predicatori, evan­
gelizzatori. istruttori e catechisti che gli sia pos­
sibile radunare. Inoltre, deve operare con loro 
diligentemente, pazientemente e amorevolmente 
in concordanza con il Magistero e saldamente 
fondato sulla Sacra Scrittura, Tradizione, dichia­
razioni dei Papi e dei Concili Ecumenici lungo i 
secoli.

La sua guida in questo caso è molto necessa­
ria soprattutto agli insegnanti di religione nelle 

scuole cattoliche elementari e secondarie; ai ca­
techisti che lavorano con i convertiti e nei pro­
grammi diocesani e parrocchiali per bambini, 
giovani e adulti; ai professori di teologia a livel­
lo universitario. Ogni gruppo, quindi, richiede un 
tipo specifico e una misura d'orientamento. Non 
di meno, tutti hanno questo in comune: hanno bi­
sogno di sentire dal loro Vescovo quello che il Si­
gnore ha rivelato, completo e integro; e hanno bi­
sogno di sentire il suo sincero rispetto per loro 
nella loro partecipazione ed esplicazione del la­
voro. In questo modo, il Vescovo diventerà il 
segno vivente di Gesù Cristo che ispira speranza.

Questo può essere un compito scoraggiante, 
un compito che chiama alla prudenza, tatto e for­
tezza che viene dallo Spirito Santo. Certamente, 
non possiamo in alcun modo tollerare le false 
dottrine. E poi. ogniqualvolta ci confrontiamo 
con esso, abbiamo bisogno di trattarlo come un 
padre di famiglia, sempre disposto a spiegare 
precisamente ciò che la Chiesa insegna e sempre 
disposto a rispondere alle domande e obiezioni 
che vengono alla ribalta, affinché tutti i nostri 
collaboratori nel proclamare e nello spiegare il 
Vangelo possano essere messaggeri gioiosi di 
sana dottrina «in tempo opportuno e importuno» 
(2Tm 4.2). Lavorando con i professori di teolo­
gia. dovremo, senz'altro, essere guidati sapiente- 
mente dall'Istruzione della Congregazione per la 
Dottrina della Fede Donum veritatis del 24 mag­
gio 1990; e dalla Costituzione Apostolica Ex 
corde Ecclesiae del 15 agosto 1990. e in tutti i 
nostri lavori e discussioni con i predicatori, evan­
gelizzatori, istruttori, catechisti e professori do­
vremo fiduciosamente trarre profitto da quel pre­
zioso dono del Papa Giovanni Paolo II al Popolo 
di Dio, che è il Catechismo della Chiesa Cattoli­
ca.

Come maestri della fede, perciò, è perentorio 
che noi non trascuriamo un altro decisivo aiuto 
nell'annunciare il Vangelo, cioè i genitori. Sono i 
primi maestri della fede. Nessuno può inculcarla, 
nessuno può alimentarla come loro. Il Vescovo 
deve perciò profittare di ogni occasione per assi­
stere i genitori, particolarmente a livello parroc­
chiale. per conoscere profondamente la loro fede 
e trasmetterla con entusiasmo. Gli incontri con i 
genitori in preparazione al Battesimo dei loro 
figli, prima Confessione. Confermazione, sono 
occasioni privilegiate per tale istruzione. Dobbia­
mo trovare altri mezzi e sfruttarli in ogni modo 
possibile.

Infine, per essere maestro autorevole della 
fede, il Vescovo deve molto seriamente lavorare 
con i sacerdoti e diaconi della sua Diocesi, che



1436 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

sono i suoi principali collaboratori nel predicare 
il Vangelo ai fedeli. Il requisito essenziale per 
questo sono, senza dubbio, una eccellente educa­
zione seminaristica per i sacerdoti e buoni pro­
grammi di istruzione teologica e spirituale per i 
suoi diaconi permanenti. Il Vescovo si deve ap­
punto coinvolgere personalmente in tutto questo 
con generoso impegno di tempo ed energie, 
come anche nel promuovere le vocazioni nella 
sua Diocesi. Ha bisogno di conoscere quelli che 
stanno formando intellettualmente e spiritual- 
mente il suo futuro Clero, che cosa stanno inse­
gnando e se stanno svolgendo gli incarichi loro 
affidati in modo da alimentare l’impegno d'amo­
re per Cristo e per la sua Chiesa, manifestandolo 
nel l'insegnamento della verità e santità. Per de­
dicarsi a tutto questo, la magnifica Esortazione 
Apostolica post-sinodale Pastores dabo vobis è 
d'immenso valore.

Dopo l'Ordinazione, tuttavia, la guida del 
primo formatore della Diocesi deve continuare 
con programmi educativi in scienze sacre sia per 
i sacerdoti sia per i diaconi. Senza di questo, il 
Vangelo può essere ascoltato, ma non con la fre­
schezza e l'ardore che proviene da uno studio 
continuo delle meraviglie che il Signore ha rive­
lato. Come Pastores dabo vobis insiste, la forma­
zione dopo l’Ordinazione è umanamente, intel­
lettualmente, pastoralmente e spiritualmente 
essenziale se vogliamo veramente «ravvivare il 
dono divino della fede» che coloro che sono con­
sacrati al Signore sono chiamati a comunicare al 
suo Popolo santo (cfr. n. 70; 2Tm 1,6).

La proclamazione della Parola di Dio serve 
come fondamento per radunare i fedeli nel culto. 
In questa “assemblea”, il Vescovo si realizza 
come santificatore e sacerdote, vale a dire, il 
“primo ministro della grazia" per il suo gregge. 
In nessun luogo, certamente, il Vescovo esercita 
questo ufficio così potentemente come nella ce­
lebrazione eucaristica, la base e centro «di ogni 
comunità di fede», come dice la celebre espres­
sione dei Padri del Concilio Vaticano II (cfr. De­
creto sul ministero e vita dei sacerdoti Presbyte­
rorum Ordinis, 6). È chiaro, quindi, che egli è 
obbligato a celebrare il Santo Sacrificio della 
Messa con grande pietà e fervore. I suoi sacerdo­
ti. le persone di vita consacrata, i religiosi e i laici 
lo osservano sull'altare con un’attenzione che 
non riservano ad altri. Come San Pietro si preoc­
cupa di ricordarci nella sua prima Lettera, dob­
biamo con sincerità diventare «modelli del greg­
ge» (1 Pt 5,3). Nessuna meraviglia dunque se il 
nostro modo di celebrare la Messa con il nostro 
popolo è spesso una predica tanto irresistibile ri­

guardo all'amore all’Eucaristia e alla fede nella 
presenza reale che non potremmo fare dal pulpi­
to delle nostre Cattedrali.

La stessa cosa accade a riguardo della nostra 
amministrazione del sacramento della Cresima, 
del nostro modo di ascoltare le Confessioni, del 
nostro modo di celebrare i Matrimoni e special- 
mente quando conferiamo l’Ordine Sacro. Noi, 
che cerchiamo di rendere ferventi i fedeli, dob­
biamo rendere zelanti noi stessi. Amministratori 
di grazia quali siamo, non possiamo permettere 
che il nostro modo di guidare il Popolo di Dio 
nella preghiera sia meno autentico, devoto e in­
coraggiante.

Tutto questo ci porta ad un altro compito es­
senziale nel nostro ministero come santificatori 
dei fedeli, vale a dire, essere certi che le liturgie 
nelle nostre chiese e cappelle siano in armonia 
con le norme e consuetudini della Chiesa e ci 
portino ad uno spirito di vera devozione. Siamo i 
primi liturgisti nella nostra Diocesi. Come ci ri­
corda il Codice di Diritto Canonico, innanzi tutto 
i Vescovi sono i sommi sacerdoti, i primi dispen­
satori dei misteri di Dio e moderatori, promotori 
e custodi di tutta la vita liturgica della Chiesa 
loro affidata (can. 835 § L in correlazione con la 
Costituzione sulla Sacra Liturgia Sacrosanctum 
Concilium, 22. 39). Noi tutti sappiamo che il no­
stro è stato un periodo di numerosi cambiamenti 
e sviluppi nel culto della Chiesa. Come risultato, 
non possiamo sempre evitare controversie che ri­
guardano le rubriche, uffici liturgici, architetture 
delle chiese e altre cose simili. In tutto ciò il Ve­
scovo deve essere disposto ad ascoltare e non 
meno disposto a dirigere. Deve insistere sul limi­
te del buon gusto; deve mostrare appropriate at­
tenzioni alle tradizioni consolidate; e deve rispet­
tare e incoraggiare quelle devozioni popolari che 
nutrono autenticamente la fede e il fervore del 
suo popolo. Il compito può essere esigente. Ri­
chiede saggezza e, perché no. anche diplomazia. 
Può essere svolto con successo nella fiduciosa 
unione con i sacerdoti della Diocesi, i più «stret­
ti collaboratori» del Vescovo, come il nostro 
Santo Padre ama chiamarli (cfr. Discorso duran­
te l’Udienza Generale del Mercoledì [31 marzo 
1993|, I).

Infine, nel compiere la sua missione di santi- 
ficatore dei fedeli, il Vescovo deve essere sicuro 
che a certe celebrazioni liturgiche speciali sia 
concessa la particolare attenzione che meritano, a 
causa della lezione che impartiscono e del fervo­
re che muovono. Tra queste sono le celebrazioni 
della Settimana Santa, i riti dei Battesimo dei ca­
tecumeni e l’accoglienza delle persone nella



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 1437

piena comunione con la Chiesa cattolica, l’Ordi­
nazione, la professione religiosa e la dedicazione 
o la benedizione di chiese, cappelle e altari. Que­
ste sono opportunità singolari per l’insegnamen­
to della fede, occasioni privilegiate per condurre 
il nostro popolo alla santità. Tempo ed energia 
spesi per la loro preparazione, in collaborazione 
con le Commissioni liturgica e musicale o con 
Uffici, che si trovano in Diocesi, sono tempo e 
energie spesi bene per costruire la Chiesa locale 
secondo la grazia di Dio (cfr. ICor 3,10).

Il munus regendi del Vescovo è unico al 
mondo tra tutte le espressioni di governo. Il Ve­
scovo governa come servo con il cuore di un pa­
store affettuoso che guida il suo gregge, cercan­
do null'altro che la gloria di Dio e la salvezza 
delle anime. I Padri del Concilio Vaticano II ri­
petono sempre questo messaggio. Così, nel De­
creto sull’ufficio pastorale dei Vescovi nella 
Chiesa Christus Dominus (n. 16) dicono: «Nel­
l’esercizio del suo dovere di padre e di pastore, il 
Vescovo è in mezzo al suo popolo come uno che 
serve. Come buon pastore, conosce le sue pecore 
e da esse è conosciuto. La Costituzione dogmati­
ca sulla Chiesa Lumen gentium (n. 27) aggiunge 
che i Vescovi reggono le Chiese particolari a loro 
affidate come vicari e delegati di Cristo, col con­
siglio, la persuasione, l’esempio, ma anche con 
l'autorità e la sacra potestà, della quale però non 
si servono se non per edificare il proprio gregge 
nella verità e nella santità, ricordandosi che chi è 
il più grande si deve fare come il più piccolo, e 
colui che governa, come colui che serve».

Per essere all’altezza di tutto questo, il Vesco­
vo ha bisogno, soprattutto, di santità di vita. 
Ugualmente, come tutti gli altri discepoli del Si­
gnore, deve avvalersi dei tanti potenti mezzi di 
santificazione che la Chiesa offre a tutti i suoi 
figli; tra questi, la Santa Messa e, senza dubbio, i 
sacramenti della Penitenza o Riconciliazione, 
l’adorazione eucaristica, la filiale devozione ma­
riana, particolarmente la preghiera quotidiana del 
Santo Rosario, i ritiri, le riunioni, l’ora santa, la 
meditazione della Sacra Scrittura e degli scritti 
dei Padri, dei Dottori e dei grandi teologi della 
Chiesa. E non è difficile comprendere la ragione 
di tutto questo. Per guidare il Popolo di Dio, il 
Vescovo deve essere santo. Infatti, secondo i 
Padri del Concilio Vaticano li ci si aspetta che un 
Vescovo santifichi con la santità della sua vita la 
Chiesa locale, della quale egli è capo e guida (cfr. 
Decreto sull’ufficio pastorale dei Vescovi nella 
Chiesa Christus Dominus, 15).

Come Pastore del suo popolo, il Vescovo deve 
essere anche sostegno e coordinatore delle opere 

dei suoi sacerdoti, dei consacrati e dei laici impe­
gnati nella sua Diocesi. Per questa ragione, deve 
attendere con grande cura al servizio che egli e i 
suoi più stretti collaboratori rendono nelle parroc­
chie e nelle istituzioni ecclesiastiche di educazio­
ne, carità, servizi sanitari e formazione spirituale. 
Ciò può sembrare a prima vista semplicemente 
questione di amministrazione che il Vescovo do­
vrebbe lasciare ad altri. In realtà, comunque, con 
appropriate organizzazioni e delegazioni, questo 
risulta poi un amorevole servizio al Popolo di Dio 
e spesso è assolutamente indispensabile e ordina­
riamente anche molto apprezzato.

Secondo le possibilità di ognuno, ci deve es­
sere nelle nostre Diocesi una Curia ben prepara­
ta a dare consiglio e assistere le parrocchie e gli 
Uffici diocesani, un Tribunale esperto che tratti le 
cause di nullità del matrimonio e altre controver­
sie giuridiche. Uffici o persone capaci di guidare 
la Diocesi nelle sue varie componenti, come nel 
campo delle finanze, dei beni immobili, della 
legge civile e dello sviluppo. Per esempio un 
Consiglio amministrativo diocesano, composto 
da sacerdoti e laici ben preparati ed esperti, che 
possono assicurare giusti investimenti e progetti 
per la Diocesi, le parrocchie, le scuole, le opere 
di carità, l'assistenza degli anziani e dei malati, il 
sostegno ai sacerdoti e religiosi a riposo, ecc. Il 
Vescovo è un Pastore saggio e compassionevole 
che ha sui posto, per quello che può, una struttu­
ra di esperti Consigli e sollecito orientamento 
amministrativo per se stesso e per coloro che la­
vorano con lui nel servizio della Chiesa locale.

Similmente, per sostenere questo munus re­
gendi, il Vescovo deve essere profondamente in­
teressato alla condizione e alle iniziative delle 
sue parrocchie, sempre pronto ad aiutare i pasto­
ri, i vicari parrocchiali, i diaconi, le persone di 
vita consacrata e i capi laici, che qualche volta si 
sentono soli e scoraggiati nei loro vitali e impe­
gnativi compiti. E vero che non tutte le Diocesi 
sono costituite come comunità di parrocchie. In 
ogni caso, per quello che sono, è necessario che 
il Vescovo sia presente nelle sue parrocchie come 
padre amorevole, sacerdote e amico. Questo lo 
può fare effettivamente attraverso visite frequen­
ti e partecipazioni gioiose alle celebrazioni par­
rocchiali, anniversari, dedicazioni, ecc. Per di 
più, se egli può incontrare regolarmente i pastori 
e i loro collaboratori per una significativa discus­
sione dei programmi parrocchiali e anche nella 
preghiera, il suo compito di guidare il suo gregge 
ne trarrebbe molto giovamento (cfr. Congrega­
zione per i Vescovi, Decreto sul ministero pasto­
rale dei Vescovi Ecclesiae imago [22 febbraio



1438 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

1973], 166-170). Il saggio e umile Pastoree Santo 
Alfonso Maria de’ Liguori osservò: «11 Vescovo 
deve avere sempre la porta aperta per i suoi pa­
stori, assicurando che rincontro con loro è sem­
pre apprezzato!». Con molto intuito il colto Car­
dinale Bona dice: «La Chiesa cammina con i 
piedi dei pastori!». Come Vescovi dobbiamo 
onorare e rispettare i sacerdoti che guidano le no­
stre parrocchie. Il nostro affetto per loro non sarà 
mai né troppo manifesto né troppo sentito.

A causa del necessario e insostituibile contri­
buto che quanti della vita consacrata offrono alla 
Chiesa locale in ogni angolo della terra, il Vesco­
vo, che è veramente pastore-servo nella sua Dio­
cesi, deve anche dare alle persone di vita consa­
crata. uomini e donne, nelle loro parrocchie e 
istituzioni, sincero rispetto e schietto sostegno, 
come l’Esortazione Apostolica post-sinodale Vita 
consecrata ha evidenziato in maniera chiara (cfr. 
nn. 48-50). Incontrarsi regolarmente con i loro 
superiori, consigliarli e assisterli nelle loro varie 
iniziative, unirsi con loro nella preghiera e assi­
curarsi che sappiano che il loro Vescovo li consi­
dera come benedizione speciale per l’intera Dio­
cesi: questi sono i passi fondamentali di un 
pastore per le persone di vita consacrata e sono 
segni di un amore che spesso è apprezzato più di 
quello che il Vescovo possa immaginare.

Infine, l’autentico governo episcopale nei no­
stri giorni richiede anche che il Vescovo sia aper­
to e favorevole alle nuove comunità ecclesiali e 
gruppi che sono sorti in tutta la Chiesa con gran­
di promesse di bene spirituale. Perché sono 
nuovi, e perciò non abituali, essi possono essere 
occasione di paure o sospetti, come è stato nota­
to in diverse risposte delle Conferenze Episcopa­
li inviate al Sinodo dei Vescovi. Questo, tuttavia, 
non dovrebbe portarci allo scoraggiamento e alle 
riserve nei loro confronti. Se guidati con equità e 
comprensione, possono procurare grande benefì­
cio alla Chiesa locale, rendendola attenta alle 
nuove prospettive del messaggio evangelico e 
rammentarle gli ideali e i valori che possono 
avere bisogno di essere ravvivati o rafforzati (cfr. 
Esort. Ap. post-sinodale Christifìdeles laici. 29- 
.31). Utili indicazioni da tenere presenti sono 
state date dal Sinodo per i Laici del 1987.

Tutte queste istanze del governo del Vescovo 
sono fondamentali e familiari. Ci sono altre, in 
ogni modo, che sono completamente nuove e 
perfino inaspettate. 1 Lineamenta e l'Instrumen­
tum laboris dirigono la nostra attenzione su un 
certo numero di esse, che sembrano reclamare da 
questa Assemblea riflessione e preghiera. Saran­
no qui trattate in maniera ampia ed esplorate in 

lungo e in largo durante le nostre sessioni del 
mese corrente.

La prima e forse la più urgente sembra trovar­
si nell’area della vita familiare. Difficilmente si 
troverebbe una comunità in questo nostro mondo 
travagliato, nella quale quanti dotati di dignità e 
ragione non si lamentino per i continui attacchi 
lanciati da molte parti contro la fondamentale e 
sacra istituzione di marito, moglie e figli. L'edu­
cazione e le pubblicazioni antifamiglia, come 
movimenti e divertimenti contro la famiglia, cre­
scono ad ogni angolo. Il danno che producono al 
popolo sia come persone umane sia come figli di 
Dio è troppo poco considerato. Il Vescovo, quin­
di, vicino a Dio e al suo gregge, è chiaramente 
obbligato ad insegnare il carattere del Matrimo­
nio istituito da Gesù Cristo e i disegni del Crea­
tore riguardo la famiglia. Deve anche sostenere 
mariti e mogli nel discernere la volontà di Dio 
nella vita matrimoniale e promuovere programmi 
e iniziative come la completa istruzione prema­
trimoniale; la consulenza professionale per le 
coppie in difficoltà nel loro matrimonio, dove 
questo è possibile; i programmi per i giovani ri­
guardo morale e matrimonio; e i programmi per 
riunire i giovani in un ambiente ricreativo sano 
dove possano approfondire la loro fede e impara­
re a vivere giorno per giorno.

Il Vescovo nel nostro tempo deve esercitare il 
suo ufficio di governo anche nei due campi della 
povertà e della pace, che vanno di pari passo. 
Perché dove la miseria è causata dall’ingiustizia 
e la durezza di cuore prevale, ci si deve aspettare 
un conflitto. E per questo che ogni Vescovo si 
deve sforzare di promuovere nella sua Diocesi ef­
fettivi centri di carità per i poveri della comunità 
locale e creativi programmi nelle parrocchie e 
nelle istituzioni educative per insegnare il biso­
gno e la bellezza in patria e fuori. Per di più in 
quelle regioni del mondo dove c’è benessere, è 
inoltre richiesto al Vescovo di ricordare al suo 
popolo in termini chiari i doveri verso i poveri e 
bisognosi oltre i confini della sua Diocesi o Na­
zione. In tutto questo, il Vescovo sarà sapiente- 
mente guidato dalle Lettere Encicliche Laborem 
exercens del 14 settembre 1981 e Sollicitudo rei 
socialis del 30 dicembre 1987 di Giovanni Paolo 
Il e dal documento di "lustitia et Pax" del 27 di­
cembre 1986, intitolato "Al servizio della comu­
nità umana: un approccio etico del debito inter­
nazionale" .

In questa situazione balza subito in mente il 
tema della globalizzazione. Per alcuni, questa co­
stituisce una minaccia dove il ricco di questo 
mondo diventa più ricco e il povero ancora più



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 1439

povero. Per altri, essa offre la speranza che le 
scoperte e i progressi scientifici ed industriali 
possano essere condivisi più largamente ed equa­
mente, grazie ai nuovi mezzi di trasporto e co­
municazione. Come degni pastori e guide del no­
stro popolo, dobbiamo essere ben consapevoli 
della minaccia e della speranza, mettendo in 
guardia contro la prima, agevolando la seconda. 
In questo modo, il tema della globalizzazione 
può essere un’opportunità per il Vescovo per 
evangelizzare e proclamare il messaggio di giu­
stizia e misericordia del Vangelo. Adottando la 
formula del nostro Santo Padre, dobbiamo conti­
nuamente e urgentemente sforzarci per una «glo­
balizzazione nella solidarietà», che risponda alla 
necessità di tutti i popoli - ricchi e poveri insie­
me - onorevolmente, generosamente e dignitosa­
mente (cfr. Messaggio per la Giornata Mondiale 
della Pace, 1° gennaio 1998).

Strettamente legato a povertà, pace e globaliz­
zazione è un altro importante argomento critico 
che tocca il governo pastorale del Vescovo: un 
grande movimento di uomini, donne e bambini 
che cercano di fuggire dalle guerre, dai conflitti 
civili, dalla miseria e dalla malattia. Questo feno­
meno può facilmente evocare atteggiamenti, af­
fermazioni e movimenti in contrasto con i fonda­
mentali diritti umani degli immigrati e dei 
rifugiati, atteggiamenti, affermazioni e movi­
menti che sono tutti incompatibili con il Vangelo 
della misericordia predicato dal Figlio di Dio, 
che «non ha dove posare il capo» (Mt 8,20). 
Contro tutto questo, i Successori degli Apostoli 
non devono esitare neanche un momento. La no­
stra speranza adesso e in futuro risiede in quel 
Dio che ci ha messo in guardia con il linguaggio 
più esplicito che Egli spesso è nascosto dietro la 
maschera di uno “straniero” che invoca di essere 
sfamato, vestito e accolto (cfr. Mt 25,31-46).

Tutte queste questioni di giustizia sociale ci 
rendono più sensibili a certi mali e alla pratica 
crescente ai nostri giorni che viola il più elemen­
tare dei diritti umani e il diritto alla vita. Nes­
sun Vescovo impegnato nell’insegnare, santifica­
re e governare il suo popolo secondo verità e 
spirito del Vangelo può tralasciare di opporsi con 
la parola e l’azione all’assassinio degli esseri 
umani in ogni stadio del loro sviluppo, dall’em- 
brione agli adulti, dagli adulti ai vecchi e ai ma­
lati. Fino a poco tempo fa, tutto questo era del 
tutto chiaro ed evidente. Abbiamo parlato e lotta­
to contro l'aborto, l’eutanasia e la pena capitale; 
e la maggior parte dell’umanità ha capito la no­
stra posizione e il nostro ragionamento. Adesso, 
con le nuove scoperte, specialmente nelle scien­

ze biologiche, le questioni sono meno chiare e al 
tempi, stesso vanno un po’ oltre la comprensione 
di coloro che non sono esperti della materia in di­
scussione. Non di meno, in un dialogo paziente 
con gli scienziati ben informati che cercano e 
parlano della verità, e aiutati documenti come la 
Lettera Enciclica del nostro Santo Padre Evange- 
lium vitae del 25 marzo 1995, la sua Lettera Apo­
stolica Novo Millennio ineunte del 6 gennaio 
2001 (n. 51 ) e il suo discorso al Presidente degli 
Stati Uniti d'America il 23 luglio 2001, rinnovia­
mo la nostra risoluzione a difendere la vita in 
ogni fase dello sviluppo come benedizione di 
Dio, che non deve essere sacrificata né compro­
messa. Il nostro popolo non si attende nulla di 
meno.

Un'ultima sfida al governo dei Vescovi deve 
essere qui considerata e spesso si riassume in una 
sola parola e sta diventando quasi familiare nella 
vita della Chiesa negli ultimi quarant'anni. La 
parola è “dialogo". Dopo il Concilio Vaticano II, 
come risultato del Decreto sull’ecumenismo Uni­
tatis redintegratio e della Dichiarazione sulle re­
lazioni della Chiesa con le religioni non cristiane 
Nostra aetate, il Popolo di Dio è stato subito 
coinvolto in riunioni, discussioni, servizi religio­
si e iniziative per la pace. Tutte queste attività 
sono indirizzate primariamente a realizzare l’u­
nità tra coloro che chiamano Gesù Cristo loro Si­
gnore e Salvatore e ad approfondire la conoscen­
za delle grandi religioni del mondo, partico­
larmente del giudaismo.

Adesso con la crescita della Chiesa, partico­
larmente in Africa e Asia, e con il sempre cre­
scente movimento di popoli da una Nazione al­
l'altra e da un Continente all’altro, il dialogo con 
i membri di altre religioni nel mondo è diventato 
il fattore principale nella vita presente della 
Chiesa. Esso presume la conoscenza e la simpa­
tia per i loro valori e la loro fede, la volontà di 
condividere idee e conoscenze e un sincero desi­
derio di cooperare nelle giuste cause di ogni ge­
nere (Lett. Enc. Redemptoris missio [7 dicembre 
1990], 55-57, e Lett. Ap. Novo Millennio ineun­
te, 55-56). Sempre, comunque, il Vescovo deve 
tenere in mente che mascherare o compromette­
re le verità essenziali della fede cattolica non può 
mai essere approvato. Gesù Cristo è l’unico e 
solo Salvatore del mondo. La redenzione com­
piuta da Lui è unica e universale. A nessun dialo­
go può essere permesso di mettere in discussione 
anche una sola di queste verità, come è stato ab­
bondantemente affermato dalla Congregazione 
per la Dottrina della Fede nella sua Dichiarazio­
ne del 6 agosto 2(XM) Dominus lesus sull'unicità



1440 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

e l'universalità della salvezza di Gesù Cristo e 
della Chiesa. Noi Vescovi siamo, sopra ogni altra 
cosa, testimoni del Vangelo nella sua pienezza 
(cfr. At 1,8).

Uno sguardo, come questo, sulle tante e varie 
sfide che deve affrontare il Vescovo in questo 
nuovo Millennio, può essere davvero molto scon­
volgente. Come, ci domandiamo, possiamo mai 
avere la speranza di trattare tutto questo? Sem­
plici uomini come siamo, stiamo andando al di là 
delle nostre capacità?

La semplice risposta è “sì", purché conside­
riamo il fatto che non siamo mai soli nei nostri 
lavori come Successori degli Apostoli. Gesù Cri­
sto, Figlio di Dio e Figlio di Maria, è sempre con 
noi (cfr. Mt 28,20). 11 suo amore e la sua grazia è 
più che sufficiente per noi (cfr. 2Cor 12,9; ITm 
1,12). È verso di Lui che il mondo intero lotta e 
geme (cfr. Rm 8,19-22). Egli è il Figlio eterno del 
nostro Padre Celeste e ci ha scelto per essere pro­
feti, sacerdoti e pastori del popolo, per la cui sal­
vezza Egli fu «obbediente fino alla morte, e alla 
morte in croce» (FU 2,8). In Colui che dà forza 
non c’è niente che non possiamo fare (Fil 4,13).

Non dobbiamo mai dimenticare che ci sono 
altri che ci aiutano nella nostra missione di servi­
zio al Popolo di Dio. Pensiamo prima di tutto al 
Vicario di Cristo, che cammina decisamente ac­
canto a noi con le sue preghiere, il suo insegna­
mento, i suoi scritti e i suoi Viaggi apostolici at­
traverso il globo. Pensiamo alla sua Curia con i 
fedeli sacerdoti, le persone di vita consacrata e i 
laici, con i quali dobbiamo lavorare più fattiva­
mente nella fiducia e conoscenza reciproca. Pen­

siamo alle nostre Conferenze Episcopali, dove 
condividiamo piani e sogni, successi e fallimen­
ti, con i nostri fratelli Vescovi in spirito di peren­
ne confidenza e affetto. Pensiamo ai nostri Con­
sigli Presbiterali, dove ogni anno che passa ci 
uniamo più strettamente al nostro Presbiterio, per 
far crescere la fede e la santità delle Chiese loca­
li che insieme serviamo. Pensiamo agli uomini e 
donne consacrati delle nostre Diocesi, la cui vita 
ci riempie di ammirazione e speranza. Pensiamo 
ai nostri amati laici che generosamente ci sosten­
gono con il loro tempo, le preghiere e le risorse 
del loro amore. No, non siamo mai soli nel nostro 
lavoro di Vescovi. Siamo sempre in comunione 
con le nostre Chiese particolari e anche con la 
Chiesa Universale (cfr. Novo Millennio ineunte, 
IV). È questa comunione con il nostro Divino 
Salvatore e il suo Corpo Mistico che ci rafforza 
ogni giorno e che ci dà il coraggio di continuare 
la nostra missione episcopale con illimitata spe­
ranza. Ci sono problemi. Ci sono ragioni per un 
sincero coinvolgimento. C’è però anche Gesù 
Cristo del cui Vangelo siamo con gioia servitori 
per la speranza del mondo.

«È molto importante varcare la soglia della 
speranza, non fermarsi davanti ad essa», ci ricor­
da il nostro Santo Padre in quel suo incantevole 
libro, pubblicato sette anni fa (cfr. Varcare la so­
glia della speranza, capitolo conclusivo: "Non 
abbiate paura" ). Noi ascoltiamo le sue parole, lo 
ringraziamo per la sua guida e in comunione con 
lui e con Maria, la Madre della Chiesa che egli 
ama teneramente, avviciniamoci insieme alla so­
glia e varchiamola fiduciosi.

RELAZIONE "POST DISCEPTATIONEM"

Introduzione
Con lo sguardo fisso su Cristo

1. Presentando questa Relazione, dopo gli in­
terventi nell’Aula sinodale, ringraziamo viva­
mente il Santo Padre, che con la sua presenza e il 
suo ascolto ci ha animati ad accomunare le nostre 
inquietudini. Convocandoci a questa Assemblea 
Sinodale, ci ha invitati a varcare insieme "la so­
glia della speranza". Presentandoci il tema sul 
quale incentrare le nostre riflessioni, ci ha chie­
sto di fissare il nostro sguardo sul Vangelo di Cri­

sto. Più ancora, sul Cristo-Vangelo, nel quale 
tutte le promesse di Dio sono giunte all'ultimo e 
definitivo compimento. Proprio perché in Lui si 
sono realizzate tutte le promesse, ci è dato il 
dono della gloria futura e ci è concesso di essere, 
insieme a tutti i fedeli cristiani delle nostre Chie­
se. uomini di speranza che parlano con speranza. 
Molte volte nel corso dei nostri lavori sinodali è 
stato messo in evidenza che tutti i Vescovi, uniti 
a tutta la Chiesa, riconoscono nel Vescovo di



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 1441

Roma, Successore di Pietro, il principio e il fon­
damento visibile dell'unità nella fede e della co­
munione. Questa unità della Chiesa è certamente 
una ricca sorgente di fiducia e speranza per il fu­
turo della missione dei cristiani nel mondo, poi­
ché è garanzia della continuità della verità del 
Vangelo e, attraverso di esso, della speranza del 
mondo. Con emozione e gratitudine è stata ricor­
data, in particolare, l’opera del Papa e della Santa 
Sede, che intervenendo con urgenza ed efficacia 
in molte situazioni, istituzionali e personali, 
hanno offerto conforto e speranza.

La Relazione “post disceptationem” 
nel processo sinodale

2. Desidero ringraziare l’eminentissimo Se­
gretario Generale, i fratelli e le sorelle della Se­
greteria Generale del Sinodo dei Vescovi e gli 
esperti che hanno aiutato noi, Relatori e Segreta­
rio speciale del Sinodo, a raccogliere tutti gli in­
terventi e a sintetizzarli in questa Relazione. Il 
fine della Relazione è segnalare i punti principali 
che dovranno essere approfonditi per giungere in­
fine al desiderato consenso sinodale. Per questa 
ragione, ci siamo preoccupati in modo particolare 
di raccogliere le idee che sono emerse e di richia­
mare al contempo l’attenzione su alcuni argo­
menti, che hanno al centro il tema di questo Sino­
do: “I/ Vescovo: servitore del Vangelo di Gesù 
Cristo per la speranza del mondo”. Siamo consa­
pevoli che la celebrazione del Sinodo, al di là di 
qualsiasi organizzazione necessaria, significa 
sempre un atto spirituale di religione e devozione.

3. Siamo anche consapevoli che il processo 
sinodale è stato accompagnato dalla celebrazione 
e dalla preghiera, che hanno costituito il clima 
spirituale della nostra congregazione o "cammi­
no comune" (at5vo8o<;). Infine, siamo certi, che 
i Padri sinodali, nonostante la brevità e concisio­
ne di questa Relazione "post disceptationem", 
potranno scoprirvi un riflesso del loro contributo 
e delle loro proposte. Nel desiderio di entrare in 
sintonia con le speranze e le inquietudini presen­
ti nel cuore di tutti i Vescovi che hanno fatto sen­
tire la propria voce, la Relazione “post discepta­
tionem” vuole servire la dinamica sinodale, 
identificando i punti di convergenza per concen­
trare su di loro l’attenzione e la preghiera, al fine 
di proporli a una riflessione più profonda nei Cir­
coli minori.

4. «Con voi sono cristiano e per voi sono Ve­
scovo»1: sono parole di S. Agostino, ripetute du­
rante le Congregazioni generali, che ci fanno ca­
pire che il Vescovo è uomo di Chiesa, è parte 
della Chiesa; la vera Sponsa Christi, la «Dei Ver­
bum religiose audiens et fidenter proclamans»2. 
La Chiesa, il popolo santo, che nella sua totalità 
«in credendo falli nequit»2. Questa Chiesa, che si 
mostra al mondo nei suoi aspetti visibili di 
martyria, leitourgia, diakonia. Per questo il Ve­
scovo, uomo di Chiesa, è chiamato a essere uomo 
con sensus Ecclesiae.

5. Diverse volte abbiamo ascoltato espressio­
ni che sono autentiche immagini viventi del Ve­
scovo e del suo ministero episcopale. Riportano 
spontaneamente alla memoria le parole della Co­
stituzione sulla Chiesa Lumen gentium che, in un 
contesto che illustra il mistero della Chiesa, af­
fermano che la sua natura si descrive e riconosce 
attraverso una varietà di immagini, tratte dalle 
Sacre Scritture e dalla Tradizione ecclesiale4. 
Anche noi, ora, intendiamo concentrare la nostra 
attenzione sulla figura del Vescovo, sul suo mi­
stero e ministero e desideriamo ribadire ed evo­
care alcune delle immagini ricordate nell'Aula 
sinodale. Si tratta delle immagini del pastore, del 
pescatore, del guardiano sollecito, del padre, del 
fratello, dell’amico, del portatore di conforto, del 
servitore, del maestro, dell’uomo forte, del sa­
cramentum bonitatis, ecc. Tutte queste immagini 
mostrano il Vescovo come uomo di fede e uomo 
di discernimento, uomo di speranza e uomo di 
lotta, uomo di mitezza e uomo di comunione. 
Sono immagini che indicano che entrare nella 
successione apostolica significa entrare in lotta 
(agon) per il Vangelo.

Schema della Relazione “post disceptationem"

b. In questo particolare momento della nostra 
storia, come non hanno mancato di osservare di­
versi fratelli in questa Aula sinodale, si vedono 
minacciate la pace e l’unità della convivenza 
umana. Il Vescovo, servitore di Gesù Cristo per la 
speranza del mondo, di fronte a tale realtà si 
sente chiamato ad essere uomo di pace, di ricon­
ciliazione e di comunione. Le ragioni che giusti­
ficano tale chiamata si riducono sostanzialmente 
a due e s’incontrano entrambe nell' Instrumentum 
laboris. Si tratta soprattutto di riconoscere che il 
concetto di comunione è, con le parole tratte

1 Sermo 340, 1.
2 Concilio Vaticano II. Cosi. dogm. sulla divina Rivelazione, Dei Verbum. I. 
' Concilio Vaticano II. Cost. dogm. sulla Chiesa. Lumen gentium, 12.
4 Cfr. Ihid., 6.



1442 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

dalla Lettera Communionis notio, «in corde au- 
tocognitionis Ecclesiae, quatenus ipsa est My­
sterium unionis personalis uniuscuiusque ho­
minis cum divina Trinitate et cum ceteris 
hominibus»'. La comunione corrisponde all'es­
sere della Chiesa. Tale comunione si incontra 
nella Parola di Dio e nei Sacramenti. Soprattutto 
nel Battesimo, che è il fondamento della comu­
nione nella Chiesa, e nell'Eucaristia, che è sor­
gente e culmine di tutta la vita cristiana. Edifica 
l'intima comunione dei fedeli nel Corpo di Cri­
sto che è la Chiesa. Come afferma Vlnstrumen- 
tum laboris, «il ministero episcopale si inquadra 
in questa ecclesiologia di comunione e di mis­
sione che genera un agire in comunione, una spi­
ritualità e uno stile di comunione»6. Al tempo 
stesso occorre rimanere in sintonia con il tema di 
questa Assemblea Generale Ordinaria del Sino­
do dei Vescovi, che parla della figura del Vesco­
vo nell'ottica del servizio del Vangelo per la spe­
ranza del mondo. Pertanto, come si legge 
ne\V Instrumentum laboris, «nel nostro tempo 
l’unità è un segno di speranza sia che si tratti dei 
popoli, sia che si parli dell'agire umano per un 

mondo riconciliato. Ma l’unità è anche segno e 
testimonianza credibile dell'autenticità del Van­
gelo |...|. Tale prospettiva è un segno di speran­
za per il mondo in mezzo a dissoluzioni dell’u­
nità, contrapposizioni, conflitti. La forza della 
Chiesa è la comunione, la sua debolezza è la di­
visione e la contrapposizione»’.

7. Quest’ultima espressione, in particolare, 
non è sfuggita ai Padri sinodali, che la hanno ri­
petutamente citata nei loro interventi. Per questo, 
seguendo tale ispirazione, questa Relazione 
"post disceptationem". in continuità con il tema 
del Sinodo e l'Instrumentum laboris, intende rac­
cogliere i contributi offerti dai ricchi interventi 
ascoltati, suddividendo l’esposizione secondo il 
seguente schema:

I. Il Vescovo in comunione con il Signore.
II. Il Vescovo al servizio della comunione nella 

Chiesa universale.
111. Il Vescovo al servizio della comunione nella 

Chiesa particolare.
IV. Il Vescovo al servizio della comunione nel 

mondo.

I. Il Vescovo in comunione con il Signore

Uomo di preghiera

8. I Padri sinodali hanno accolto con gran­
de apertura dei cuori il tema della vita spirituale 
del Vescovo. In questo sentimento abbiamo rico­
nosciuto alcune espressioni sulle quali vale la 
pena di soffermare il pensiero. Come affermato 
poco fa, la forza della Chiesa è la comunione, la 
sua debolezza è la divisione. Il Vescovo con que­
sta forza cerca di essere disponibile per Dio, 
consapevole di essere chiamato a essere un 
uomo santo e diligente. Solo il Vescovo che è in 
comunione con Dio può essere al servizio della 
speranza. Solo quando sarà penetrato nella nu­
vola impenetrabile ma luminosa del mistero tri­
nitario, Padre, Figlio e Spirito Santo, il Vescovo 
può ricevere in modo più evidente i segni del suo 
essere, nella Chiesa, padre, fratello e amico. Il 
Vescovo è chiamato a entrare nel suo mistero 
per poter esercitare il suo ministero e il suo cari­
sma: da qui il suo senso del martirio. La figura 
del Vescovo orante è emersa diverse volte, pre­
sentandolo come testimone della preghiera e 
della santità, testimone del tempo salvifico, 
tempo di grazia. Nella celebrazione deU'Eucari- 

stia, nella preghiera, nella riflessione e nel silen­
zio, egli adora e intercede per il suo popolo. 
Sentendosi peccatore, si avvicina con frequenza 
al sacramento della Riconciliazione; consapevo­
le delle meraviglie compiute dal Signore nella 
storia, celebra le lodi quotidiane nella Liturgia 
delle ore.

Chiamato ad essere santo

9. Come è stato detto nei molti interventi fatti 
sul tema, la santità del Vescovo è postulata da ra­
gioni proprie, che vanno oltre la vocazione alla 
santità nella Chiesa, di cui ha trattato l'intero ca­
pitolo V della Costituzione dogmatica Lumen 
gentium. Il contesto più chiaro e immediato, nel 
quale dev’essere inserito il tema della santità del 
Vescovo, è offerto dalla sacramentalità dell’Epi­
scopato. In virtù di questa sacramentalità l’Ordi­
nazione episcopale non è un semplice atto giuri­
dico, mediante il quale è conferita a un presbitero 
una più ampia giurisdizione, ma un'azione di 
Cristo che, donando lo Spirito del sommo sacer­
dozio, santifica l’ordinando nel momento in cui 
riceve il Sacramento e che di per sé esige per lui

Congregazione per la Dottrina della Fede, Lettera Communionis notio (25 maggio 1992). 3.
6 N. 64.
’ N. 63.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 1443

stesso tutti quegli aiuti di grazia, di cui ha biso­
gno per l'adempimento della sua missione e dei 
suoi compiti. La conseguenza è che ogni Vesco­
vo si santifica proprio nel e con l’esercizio del 
suo ministero.

10. Poiché, poi, nel triplex munus conferito 
al Vescovo mediante l'Ordinazione sacramenta­
le è incluso quello della santificazione, è stato 
pure sottolineato che il suo esercizio non può es­
sere limitato all'amministrazione dei Sacramen­
ti, ma deve includere ogni azione e ogni com­
portamento del Vescovo sicché anche mediante 
la sua vita egli guida i fedeli verso la santità. 
Ogni Vescovo dev’essere per loro il modello di 
una vita santa e il primo maestro e testimone di 
quella pedagogia della santità di cui ha scritto 
Giovanni Paolo II nella Lettera Apostolica Novo 
Millennio ineunte*. D’altra parte ogni Vescovo, 
considerando non solo l’intera storia della Chie­
sa, ma anche quella della propria Diocesi, si 
trova come avvolto da una moltitudine di testi­
moni che segnano il suo cammino. La vita santa 
del Vescovo, in ultima analisi, è una testimo­
nianza (martyrion) che, offerta a Cristo, ricerca 
con umiltà una mistica identificazione con il 
Buon Pastore, che dona la vita per le sue peco­
relle (cfr. Gv 15,13) e induce a un volere fare 
proprie le parole di Gesù: «Pro eis ego sanctifi­
co meipsum» (Gv 17.19). La vita di un Vescovo 
in ogni tempo e situazione si svolge sotto lo 
sguardo del Signore che abbraccia la croce, sic­
ché la sua santità si esprime in due passioni: la 
passione per il Vangelo di Gesù Cristo e l’amore 
per il suo popolo che ha bisogno della salvezza. 
Sono passioni che si manifestano nella bontà e 
nella mitezza delle Beatitudini. Passioni che si 
radicano nella coscienza del suo nulla, del suo 
essere un peccatore che ha ricevuto il dono della 
grazia di essere eletto per l'immensa bontà del 
Padre.

La formazione permanente

11. Strettamente congiunto con il tema della 
santità e della vita spirituale del Vescovo è risuo­
nato. in molti interventi dei Padri sinodali, quel­

lo della sua formazione permanente. Se ne hanno 
bisogno tutti i membri della Chiesa, come appa­
re dalle Esortazioni Apostoliche Christifideles 
laici. Pastores dabo vobis e Vita consecrata, a 
maggior ragione ne hanno bisogno i Vescovi. Fra 
le ragioni indicate c’è anche il compito missio­
nario del Vescovo, incaricato di gettare come un 
ponte (pontifex) tra il Vangelo e il mondo. Pur in 
presenza di valide esperienze già promosse in 
questo settore con l'iniziativa di Organismi della 
Santa Sede (Congregazione per i Vescovi, Con­
gregazione per l'Evangelizzazione dei popoli....) 
si avverte il bisogno di precisare ulteriormente il 
senso di questa formazione (perché non sia la­
sciata soltanto all'iniziativa del singolo Vescovo, 
ma sia incoraggiata da proposte anche istituzio­
nali di vario genere) e i suoi obiettivi specifici, in 
rapporto, cioè, al ministero episcopale. Come 
maestro della fede, ad esempio, il Vescovo ha bi­
sogno di una formazione permanente negli ambi­
ti della teologia dogmatica, morale, pastorale e 
spirituale.

Povero per il Regno

12. Uno degli aspetti più segnalati dai Padri 
sinodali riguardo alla santità del Vescovo è la 
sua povertà. Uomo di cuore povero, è imma­
gine di Cristo povero, imita Cristo povero, es­
sendo povero con un discernimento profondo. 
La sua semplicità e austerità di vita, gli confe­
riscono una completa libertà in Dio. Il Santo 
Padre ci invitava a fare un esame di coscienza 
«circa il nostro atteggiamento verso i beni ter­
reni e circa l’uso che se ne fa [...], a verifica­
re fino a che punto nella Chiesa sia la conversio­
ne personale e comunitaria ad una effettiva 
povertà evangelica [...], ad essere poveri al ser­
vizio del Vangelo»’. Con queste ultime espres­
sioni Giovanni Paolo II ci ricorda che si tratta 
di perseguire quel radicalismo evangelico per 
il quale il beato è chi si fa povero in vista 
del Regno, per mettersi nella sequela di Gesù- 
Povero, per vivere nella comunione con i fratelli 
secondo il modello dell'apostolica vivendi 
forma, testimoniata nel libro degli Atti degli 
Apostoli

■ Cfr. n. 31.
* Giovanni Paolo II, Omelia nella Messa dì apertura della X Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei 

Vescovi (30 settembre 2001 ), 3-4.
At 4.32: «Multitudinis autem credentium erat cor unum et anima una: nec quisquam eorum, quae posside­

bat. aliquid suum esse dicebat: sed erant illis omnia communia».



1444 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

II. Il Vescovo al servizio della comunione nella Chiesa universale

Sollecitudine di tutte le Chiese

13. Più volte è stato affermato che cum Petro 
et sub Petro la vocazione del Vescovo ha una di­
mensione universale che trascende i confini della 
Chiesa particolare. L’apertura del suo ministero 
verso tutta la Chiesa viene indicata come sua 
principale condizione di membro del Collegio 
episcopale. Ogni Vescovo, infatti, in quanto 
membro del Collegio episcopale e legittimo Suc­
cessore degli Apostoli è tenuto «per istituzione e 
precetto di Cristo, ad avere per tutta la Chiesa 
una sollecitudine che, sebbene non esercitata con 
atto di giurisdizione, tuttavia, contribuisce som­
mamente al bene della Chiesa universale... Del 
resto è una verità che, reggendo bene la propria 
Chiesa come porzione della Chiesa universale [i 
Vescovi] contribuiscono efficacemente al bene di 
tutto il Corpo mistico, che è pure un corpus Ec­
clesiarum»". Tra le Chiese particolari e la Chie­
sa universale, infatti, come insegna il Concilio 
Vaticano II, esiste un rapporto di mutua interio­
rità12. Tale unità è radicata non solo nell’Eucari- 
stia ma anche nell’Episcopato, perché, per vo­
lontà di Cristo sono realtà essenzialmente 
vincolate tra di loro. Il Vescovo, pertanto, è al 
servizio della Chiesa universale nella verità e 
nella carità. Docile allo Spirito Santo che crea 
l’unità e la diversità edificando la Chiesa, il Ve­
scovo deve farsi carico di questo pluralismo ar­
monioso: lo stesso Spirito Santo è l’armonia. 
Pertanto, il Vescovo realizza la sua vocazione al­
l’unità privilegiandola su ogni conflitto. La con­
sapevolezza di questa comunione con la Chiesa 
universale, come è stato sottolineato, impegna 
ogni Vescovo nella sollicitudo omnium Ecclesia- 
rum e lo porta ad una attività di sollecitudine e 
solidarietà con tutte loro, iniziata sin dalla prima 
Tradizione apostolica, come ci ricorda la colletta 
per i poveri di Gerusalemme.

L'apertura missionaria del Vescovo

14. I Vescovi, in quanto membri del Collegio 
episcopale, sono stati consacrati non soltanto per 
una Diocesi, ma per la salvezza di tutti gli uomi­
ni1’. Questa dottrina insegnata dal Concilio Vati­
cano Il è stata citata per ricordare che ogni Ve­
scovo deve essere ben consapevole della natura 
missionaria del proprio ministero pastorale. Tutta 
l’attività pastorale nella propria Diocesi è infor­

mata di spirito missionario, preoccupata di susci­
tare, promuovere e dirigere le opere di evangeliz­
zazione, in modo da incoraggiare e conservare 
sempre vivo l’ardore missionario dei fedeli, nella 
fiducia che si tradurrà in risposte alla vocazione 
missionaria. E importante sostenere l’opera mis­
sionaria anche attraverso la cooperazione econo­
mica. Non meno importante, però, come è stato 
affermato, è incoraggiare la dimensione missio­
naria nella propria Chiesa particolare, promoven­
do, a seconda delle diverse situazioni, valori fon­
damentali come il riconoscimento del prossimo, 
il rispetto della diversità culturale e una sana in­
terazione fra le culture diverse. Il carattere sem­
pre più multiculturale delle nostre città e delle 
nostre società, d’altra parte, soprattutto come 
conseguenza delle migrazioni intemazionali, sta­
bilisce nuove e inedite “situazioni missionarie” 
e costituisce una particolare sfida missionaria. 
Dagli interventi sinodali sono pure emerse alcu­
ne questioni relative ai rapporti tra i Vescovi dio­
cesani e le Congregazioni religiose missionarie, 
sulle quali si domanda una più approfondita ri­
flessione, così come appare riconosciuto il gran­
de contributo di esperienza che una Chiesa parti­
colare può ricevere dalle stesse Congregazioni di 
vita consacrata nell’assicurare che rimanga viva 
la dimensione missionaria.

11 principio della comunione

15. Sulla stessa linea della comunione con la 
Chiesa universale è stata giustamente indicata la 
necessità che il Vescovo accresca e alimenti la 
comunione, in primo luogo con il Vicario di Cri­
sto, e con i suoi stretti collaboratori che formano 
la Curia Romana. Ad essa hanno fatto riferimen­
to alcuni interventi di Padri sinodali. È stato evi­
denziato che attualmente i Capi Dicastero della 
Curia provengono da diverse Diocesi sparse per 
tutto il mondo. Tale realtà è, nel suo genere, un’e­
spressione della cattolicità della Chiesa e della 
comunione ecclesiale. Cogliamo quest’occasione 
anche per ringraziare i Capi Dicastero e i loro 
collaboratori, che nel servizio della Santa Sede 
operano in favore di tutte le Chiese particolari. 
Allo stesso modo, la dimensione fraterna della 
comunione è un’esigenza dei Sinodi Patriarcali e 
in particolare delle Conferenze Episcopali. In 
queste realtà ha una concreta applicazione l'af-

" Concilio Vaticano II, Lumen gentium, 23.
12 Cfr. Ihid., Giovanni Paolo II. Discorso alla Curia Romana (20 dicembre 1990), 9.
12 Cfr. Concilio Vaticano li. Decreto sull'attività missionaria della Chiesa Ad gentes, 38.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 1445

fectus collegiatis che «è l’anima della collabora­
zione tra i Vescovi in campo regionale, nazionale 
e intemazionale»14. Questa chiamata alla comu­
nione fraterna tra i Vescovi trascende la mera 
convivenza, poiché si tratta di una dimensione 
sacramentale del ministero episcopale. È stato 
pure suggerito che un aiuto all'attività delle Con­
ferenze Episcopali potrebbe venire dal rinnovato 
esercizio delle funzioni dei Metropoliti nell’am­
bito delle rispettive Provincie ecclesiastiche.

16. Diverse volte in aula si è menzionato il 
“principio di sussidiarietà”. Ci si è inoltre inter­
rogati sullo studio, raccomandato dal Sinodo 
straordinario del 1985, per verificare il grado in 
cui tale principio potrebbe essere applicato nella 
Chiesa1’. Il modo in cui è stata espressa la que­
stione nel Sinodo, dimostra che non si tratta di un 
problema risolto. Infatti, Pio XII, Paolo VI e, per 
ultimo, Giovanni Paolo li"’, con riferimento alla 
particolare struttura gerarchica della Chiesa, che 
essa ha per volontà di Cristo, hanno escluso 
un’applicazione del principio di sussidiarietà alla 
Chiesa nel modo in cui tale principio viene inte­
so e applicato nella sociologia. È evidente che, 
poiché il Vescovo residente possiede, nella sua 
Diocesi, tutta la potestà ordinaria, propria e im­
mediata, necessaria per l’esercizio del suo mini­
stero pastorale, deve esistere anche un ambito 
proprio di esercizio autonomo, riconosciuto e tu­
telato dalla legislazione universale17. D’altra 
parte, l’autorità del Vescovo diocesano coesiste 
con l’autorità suprema del Papa, anch’essa epi­
scopale, ordinaria e immediata su tutte le Chiese 
e su tutti i Pastori e i fedeli Il rapporto tra i due 
poteri non si risolve automaticamente appellan­
dosi al principio di sussidiarietà, bensì al princi­
pio della communio di cui si è più volte parlato 
nell’Aula sinodale.

17. È stato segnalato diverse volte che il 
modo concreto in cui il Vescovo deve offrire un 
servizio per promuovere la comunione nella 
Chiesa universale è quello di adempiere alla sua 
vocazione di promotore del dialogo ecumenico. 
Lo scandalo della divisione si oppone alla spe­
ranza. La questione ecumenica rappresenta una 
delle grandi sfide dell'inizio del nuovo Millennio 

e un momento centrale dell'attività pastorale del 
Vescovo. Si può fare molto già da ora, mentre 
camminiamo verso la piena comunione intorno 
alla mensa del Signore. Occorre esercitare, in­
nanzi tutto, l’ecumenismo nella vita quotidiana; 
con atteggiamenti di carità, accoglienza e colla­
borazione; a cui va aggiunto l’accoglimento dei 
risultati validi del dialogo ecumenico. Non biso­
gna perdere di vista la formazione ecumenica 
non solo dei laici e dei sacerdoti, ma. in primo 
luogo, dei nostri Vescovi. Soprattutto dobbiamo 
essere uniti nelle preghiere per l'unità, come fe­
cero gli Apostoli attorno a Maria perché si rea­
lizzi una nuova Pentecoste. Inoltre, la vita in­
terna della Chiesa cattolica dovrà essere te­
stimonianza trasparente dell’unità nella diversità 
delle tradizioni spirituali, liturgiche e disciplina- 
ri. Con particolare interesse l'attenzione dei 
Padri sinodali si è rivolta alle Chiese Orientali, 
non solo nella volontà di rispettarne le istituzioni 
ma anche, e soprattutto, nel desiderio di arrivare 
alla piena comunione ecclesiale. Dagli interventi 
dei Padri sinodali delle Chiese Orientali cattoli­
che è stato messo in rilievo con toni gravi il 
nuovo, ma già consistente, fenomeno delle emi­
grazioni dei loro fedeli. Questa emergenza porta 
con sé il bisogno di organizzare una pastorale 
propria e adatta a questi fedeli in situazione di 
diaspora.

Il Sinodo dei Vescovi

18. Per quanto riguarda il Sinodo dei Vesco­
vi. possiamo dire che esiste un consenso genera­
le sulla validità di questa istituzione come stru­
mento della collegialità episcopale e come 
espressione della comunione dei Vescovi con il 
Sommo Pontefice. D’altra parte i suggerimenti di 
alcuni oratori sull'eventuale necessità di una re­
visione della metodologia sinodale, dovranno es­
sere affrontati forse in un altro ambito e con 
un'adeguata preparazione, poiché una discussio­
ne approfondita su questo tema sembrerebbe su­
perare i limiti specifici di questo Sinodo. Alcuni 
interventi hanno proposto la realizzazione di riu­
nioni del Santo Padre con i Presidenti delle Con­
ferenze Episcopali per trattare problemi pastorali 
comuni. Va ricordato che le Assemblee Generali

14 Sinodo dei Vescovi, Assemblea Generale Straordinaria (1985). Relazione finale Ecclesia sub Verbo Dei. 
II. C 4.

“ tbid. C 8. c.
“ Giovanni Paolo IL Discorso alla Curia Romana (28 giugno 1986).
17 Cfr. Concilio Vaticano II. Decr. sull'ufficio pastorale dei Vescovi Christus Dominus. 8; C.I.C., can. 381; 

C.C.E.O., can. 178.
Cfr. Concilio Vaticano I, Cost. dogm. Pastor aeternus, 3: DS 3060 e 3064.



1446 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

Straordinarie, previste nell’Orbo Synodi, costi­
tuiscono già un espressione sinodale di questo 
tipo di incontri. Pertanto si potrebbe riflettere 
sull’eventuale possibilità, in futuro, di convocare 

tali Assemblee con maggiore frequenza, al fine di 
trattare temi ben definiti e di informare il Santo 
Padre su situazioni pastorali che sorgono nel 
mondo.

III. Il Vescovo al servizio della comunione nella Chiesa particolare

Maestro di preghiera

19. Il Vescovo, essendo parte del Popolo di 
Dio, rappresenta inoltre una presenza sacramenta­
le in mezzo al suo popolo che guida con cuore pa­
terno. È un uomo disponibile per il suo popolo, 
conosce le sue pecorelle e la vicinanza con il suo 
popolo gli ispira atteggiamenti di comprensione e 
compassione, prega con il suo popolo e come il 
suo popolo, insegna a pregare e guida la preghie­
ra dei fedeli. In questo egli si presenterà come 
vero liturgo curando la dignità della celebrazione 
e la fedeltà ai riti della Chiesa, anche vigilando 
perché non vi siano abusi. In questo senso è stata 
sottolineata l’importanza della pietà popolare in 
cui si esprime un profondo umanesimo e un cri­
stianesimo solido, e implica alcuni profondi valo­
ri: «Essa manifesta una sete di Dio che solo i sem­
plici e i poveri possono conoscere; rende capaci 
di generosità e di sacrificio tino all'eroismo, 
quando si tratta di manifestare la fede; comporta 
un senso acuto degli attributi profondi di Dio: la 
paternità, la provvidenza, la presenza amorosa e 
costante; genera atteggiamenti interiori raramente 
osservati altrove al medesimo grado: pazienza, 
senso della croce nella vita quotidiana, distacco, 
apertura agli altri, devozione»'1'.

Maestro della fede

20. I paragrafi dell'Instrumentum laboris de­
dicati al ministero episcopale al servizio del Van­
gelo’", sono stati i più citati negli interventi dei 
Padri sinodali. Il rito dell'imposizione del libro 
dei Vangeli, compiuto per tutti noi durante la ce­
lebrazione dell'Ordinazione episcopale, significa 
tanto la nostra personale sottomissione al Vange­
lo, quanto l'esercizio di un ministero da svolgere 
sempre, anche usque ad effusionem sanguinis, 
sub Verbo Dei. Si tratta di essere "annunziatori 
miti e coraggiosi del Vangelo". Il medesimo 
gesto ci ricorda pure che noi stessi siamo affida­
ti «al Signore e alla parola della sua grazia» (At 
20,32), come leggiamo nel significativo racconto 

di addio a Mileto dell'Apostolo San Paolo. Per 
questa ragione ogni Vescovo ha il dovere di dare 
grande spazio, nella sua vita spirituale, alla pre­
ghiera, alla meditazione e alla lectio divina.

21. Il munus docendi del Vescovo è stato in­
dicato come prioritario e come il munus che ec­
celle fra i doveri principali del Vescovo21. Egli è 
un testimone pubblico della fede. Il Vescovo 
esercita la sua funzione magisteriale, come è 
stato anche qui sottolineato, all’intemo del corpo 
episcopale e in comunione gerarchica con il 
Capo del Collegio e con gli altri membri. Di più. 
L’esercizio di questo munus è stato enunciato se­
condo i suoi molteplici e diversi aspetti. Il Ve­
scovo è colui che custodisce con amore la Parola 
di Dio e la difende con coraggio, che proclama e 
testimonia la Parola che salva. È stato anche af­
fermato che il Vescovo è il primo catechista nella 
sua Chiesa particolare e che. di conseguenza, ha 
pure il dovere di procurarsi dei validi collabora­
tori, promovendo e curando la formazione dottri­
nale dei suoi seminaristi e sacerdoti, dei catechi­
sti, come pure dei religiosi e religiose e dei fedeli 
laici. Non è da trascurare neppure, come avverte 
l' Instrumentum laboris22, il compito di dare ai 
teologi «l’incoraggiamento e il sostegno che li 
aiutino a condurre il loro lavoro nella fedeltà alla 
Tradizione e nell’attenzione alle emergenze della 
storia». A ciò è connesso l’altro dovere del Ve­
scovo di promuovere la costituzione, di curare la 
qualificazione ed anche di esercitare la giusta e 
opportuna vigilanza nei riguardi di eventuali 
Centri di studio, accademici e non, esistenti nel 
territorio della Diocesi, come le Facoltà teologi­
che, le Università e le scuole cattoliche.

22. Con particolare vigore è stato sottolinea­
to che il Vescovo è abilitato dalla grazia dell’Or­
dine Sacro a esprimere un giudizio autentico in 
materia di fede e di morale. I Vescovi, per ripete­
re qui una espressione del Concilio Vaticano li, 
sono i «dottori autentici, cioè rivestiti dell’auto-

'* Paolo VI, Esort. Ap. Evangelii nuntiandi (X dicembre 1975). 48.
“ Cfr. nn. 100-1 IO.
'' Cfr. Concilio Vaticano II, Lumen gentium, 25.
12 N. 106.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 1447

rità di Cristo, che predicano al popolo loro affi­
dato la fede da credere e da applicare nella vita 
morale»2'. Si tratta, in definitiva, di riconoscere 
la consonanza della dottrina con la fede battesi­
male, «ut non evacuetur crux Christi» (ICor 
1,17). Questo compito della predicazione vitale e 
della fedele custodia del depositum /idei è radi­
cato, come giustamente è stato messo in eviden­
za. nella grazia sacramentale che ha inserito il 
Vescovo nella successione apostolica e gli ha 
consegnato il grave compito di conservare la 
Chiesa nella sua nota di apostolicità. Il Vescovo, 
perciò, è chiamato a custodire e a promuovere la 
Traditio, ossia la comunicazione dell’unico Van­
gelo e dell'unica fede lungo la serie delle gene­
razioni sino alla fine dei tempi, con fedeltà inte­
gra e pura alle origini apostoliche, ma pure con il 
coraggio di trarre da questo stesso Vangelo e da 
questa stessa fede la luce e la forza per risponde­
re alle nuove domande che oggi emergono nella 
storia e che riguardano pure le questioni sociali, 
economiche, politiche, scientifico-tecnologiche, 
specialmente nell’ambito della bioetica.

Amante dei poveri

23. La sua fedeltà al Vangelo e il suo amore 
per lo spirito di povertà lo portano a una partico­
lare predilezione per i poveri, che sono il nucleo 
centrale della Buona Novella di Gesù, a cammi­
nare con loro. Non dimentica che nel giorno della 
sua Consacrazione episcopale è stato interrogato 
sulla sua intenzione di guidare i poveri. Sta im­
parando a guardare alla gente come la guardava 
Gesù. È padre e fratello dei poveri della sua Dio­
cesi. La sua contemplatività e la sua carità pasto­
rale lo portano a scoprire i nuovi volti che oggi, 
nella vita moderna, hanno assunto "la vedova, 
l’orfano e lo straniero" della Scrittura. Il Vescovo 
sa che Gesù è stato la compassione di Dio per i 
poveri e tramite Lui entra nella vita dei poveri.

Il Vescovo e il suo Presbiterio

24. Un altro dei temi che sono emersi chiara­
mente negli interventi sinodali è l’attenzione pri­
vilegiata che il Vescovo deve rivolgere ai sacer­
doti del suo Presbiterio e ai diaconi, suoi 
immediati collaboratori partecipi ministeriali del 
sacerdozio che egli possiede in pienezza. Essi 
chiedono al Vescovo una testimonianza di bontà. 
Nel dialogo ravvicinato li comprende, li incorag­
gia e li difende da ogni tendenza alla mediocrità. 
È padre e fratello dei sacerdoti della sua Diocesi.

I sacerdoti hanno bisogno di tenerezza e dedizio­
ne da parte del Vescovo. Il Consiglio Presbitera­
le. i decani e gli arcipreti esprimono questa di­
mensione di comunione con tutto il loro 
Presbiterio.

Pastorale vocazionale

25. È anche stata confermata l’idea che nel 
cuore del Vescovo deve occupare un luogo privi­
legiato il Seminario, la sollecitudine patema e la 
cura dei suoi seminaristi. Nella vita di una Dio­
cesi il Seminario è un bene prezioso, da circon­
dare con affetto, attenzione e cura e da sostenere 
soprattutto con la preghiera. Le vocazioni hanno 
bisogno di silenziosi intercessori presso il "pa­
drone della messe”. Soltanto la preghiera rende 
davvero sensibili al grave problema delle voca­
zioni al sacerdozio e soltanto la preghiera per­
mette che la voce del Signore, che chiama, sia 
udita. Analoga premura si deve avere per le vo­
cazioni alla vita speciale di consacrazione e alla 
vita missionaria, come il Papa ha nuovamente ri­
cordato nella Novo Millennio ineunte'*. Tutto ciò 
è stato anche detto negli interventi dei Padri si­
nodali. da realizzare nel contesto di una pastora­
le vocazionale ampia e capillare, che coinvolga le 
parrocchie, i centri educativi e le famiglie, pro­
movendo una riflessione approfondita sui valori 
essenziali della vita e sulla vita stessa come vo­
cazione. Anche in quest’opera il Vescovo è servi­
tore del Vangelo per la speranza, poiché si tratta 
di aiutare l'uomo a scoprire nella propria storia la 
presenza buona e patema di Dio, che è il Padre a 
cui ci si può totalmente affidare.

Il Vescovo e i consacrati

26. L’Esortazione post-sinodale Vita conse­
crata ha sottolineato l’importanza che assume la 
vita consacrata nel ministero episcopale. Prece­
dentemente, il documento Mutuae relationes ha 
indicato cammini o modi di integrare i consacra­
ti nella vita ecclesiale diocesana. La vita consa­
crata arricchisce le nostre Chiese particolari, ren­
dendo ancora più evidenti in esse i doni della 
santità e della cattolicità. Attraverso molte loro 
opere e la loro presenza nei luoghi in cui istitu­
zionalmente ci si prende cura dell'uomo, quali 
sono le scuole e gli altri luoghi educativi, gli 
ospedali, ecc., i consacrati manifestano e realiz­
zano la presenza della Chiesa nel mondo della sa­
lute. della educazione e della crescita integrale 
della persona. Senza dubbio, nel dibattito sinoda-

” Concilio Valicano II. Lumen gentium, 25.
14 Cfr. n. 46.



1448 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

le è stata indicata la necessità della cura che il Ve­
scovo deve avere nei confronti di questo dono 
dello Spirito alia vita della Chiesa, non tanto in 
ciò che significa l’attività apostolica e funzionale, 
quanto soprattutto nel fatto della stessa consacra­
zione di un battezzato o di una battezzata, che ab­
bellisce e fa crescere la Chiesa. Essa si sente par­
ticolarmente riconosciuta e apprezzata dall’opera 
della vita consacrata, dalla sua testimonianza e 
dal suo lavoro, spesso oneroso e nascosto. Inoltre 
risulta chiaro da vari interventi sinodali che il Ve­
scovo dovrebbe avere il cuore sempre aperto a 
tutte le forme di vita consacrata, accogliendole e 
integrandole nella vita della Chiesa diocesana, e 
facendole partecipare ai progetti pastorali dioce­
sani. In modo speciale deve accostarsi a quegli 
Istituti diocesani che attraversano dei momenti di 
crisi per diversi motivi e prendersi cura di essi 
con patema bontà e sollecitudine.

Il Vescovo e i laici

27. La consapevolezza che i laici costituisco­
no la maggioranza del Popolo di Dio, e che in essi 
si evidenzia la forza missionaria del Battesimo, 
deve spingere il Vescovo ad un atteggiamento di 
stimolo e di vicinanza patema, come autentico 
servizio alla Chiesa gerarchica. I laici confidano 
in questo aiuto. I laici hanno bisogno di sostegno 
e di aiuto per non cadere nell’inerzia e di essere 
formati secondo le potenzialità di ciascuno. Il fe­
dele laico attinge il suo dovere all’apostolato dal 
sacramento stesso del Battesimo e della Confer­
mazione, sacramenti che, insieme con l’Eucari­
stia, sono i sacramenti della Iniziazione cristiana 
e che, specialmente nell’apostolato dei laici, evi­
denziano e sviluppano il loro dinamismo missio­
nario. Questo apostolato, tuttavia, dev'essere 
sempre esercitato nella comunione con il Vesco­
vo. Non va persa di vista l’importanza dell’apo­
stolato laico associato. Anche i movimenti arric­
chiscono la Chiesa e hanno bisogno del servizio 
di discernimento dei carismi, proprio de) Vesco­
vo. In modo particolare è stata ricordata in Aula la 
sollecitudine che il Vescovo deve avere per la fa­
miglia, "Chiesa domestica", e per i giovani, che 
hanno bisogno di certezze che raggiungano il 
cuore, testimoni di vita e di grande bontà.

La parrocchia

28. Un’occasione privilegiata di incontro del 
Vescovo con i suoi fedeli è la Visita pastorale alle 
parrocchie. La parrocchia oggi continua ad esse­

re un nucleo fondamentale nella vita quotidiana 
della Diocesi. Perciò la vicinanza del Vescovo e 
l'incontro con il parroco, con i laici delle diverse 
istituzioni e con tutto il Popolo fedele di Dio, re­
stituisce vita e fervore alla vita diocesana intorno 
alla figura del suo Pastore. Perché il Vescovo 
possa esercitare tale funzione, è stata giustamen­
te segnalata la necessità della sua permanenza 
nella Diocesi.

La Curia diocesana

29. A motivo del suo impegno pastorale, è 
assai importante per il Vescovo l’elezione dei 
suoi più stretti collaboratori e una buona organiz­
zazione della sua Curia diocesana, che è un orga­
nismo di servizio per la comunione ecclesiale e 
perciò non dovrebbe essere considerata come 
uno strumento di tipo semplicemente ammini­
strativo, ma fondamentalmente come una calda 
espressione della carità pastorale, con cui il Ve­
scovo divide la sua vita comunitaria con i suoi 
stretti collaboratori. È stata inoltre ricordata l’im­
portanza dei Tribunali ecclesiastici.

Piano diocesano di pastorale

30. In quanto espressione della comunione 
diocesana, è stata anche sottolineata l’importan­
za del Piano diocesano di pastorale che accomu­
ni la preghiera e gli sforzi della Chiesa locale in­
torno a mete e obiettivi determinati. In tal modo 
non solo si moltiplicano le potenzialità, ma si 
evitano anche eventuali pastorali parallele. Uno 
dei requisiti essenziali per cui il Vescovo possa 
elaborare un buon Piano di pastorale, è ascoltare 
innanzi tutto le inquietudini e le necessità del Po­
polo di Dio, ed eventualmente pensare alla possi­
bilità di istituire dei Sinodi diocesani, come luo­
ghi in cui vivere un'esperienza di comunione.

Inculturazione

31. Esercitando il suo servizio di magister 
fidei e doctor veritatis il Vescovo contribuisce 
pure, per la sua parte, a quel processo di incultu­
razione. richiamato anch’esso negli interventi dei 
Padri sinodali. E stata ripetuta l’espressione del 
Santo Padre secondo cui «una fede che non di­
venta cultura è una fede non pienamente accolta, 
non interamente pensata e fedelmente vissuta»25. 
Questo processo, lo sappiamo bene, non consiste 
in un semplice adattamento esteriore, ma come 
fu detto nel Sinodo del 1985 ed è ripreso da Gio­
vanni Paolo II26, «significa l’intima trasformazio-

” Giovanni Paolo li. Lettera al Pontificio Consiglio della Cultura (20 maggio 1982).
“ Cfr. Giovanni Paolo II. Lett. Enc. Redemptoris missio (7 dicembre 1990), 52.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 1449

ne degli autentici valori culturali mediante l'inte­
grazione nel Cristianesimo e il radicamento del 
Cristianesimo nelle varie culture». Il Vescovo, in 
ogni caso, dovrà sempre avere ben presenti i due 
principi fondamentali che guidano questo pro­
cesso di inculturazione e che sono la compatibi­
lità con il Vangelo e la comunione con la Chiesa 
universale27.

La pastorale della cultura

32. L’inculturazione del Vangelo è, d'altra 
parte, collegata ad una pastorale della cultura, che 
tiene in conto sia la cultura moderna e post-mo- 
dema, sia le culture autoctone e i nuovi movimen­
ti culturali, di tutto ciò, insomma, che costituisce 
gli antichi e nuovi areopaghi per l'evangeliz­
zazione. È, infatti, evidente ed è stato pure affer­
mato in quest'Aula, che una pastorale della cultu­
ra è decisiva per l’attuazione di quella "nuova 
evangelizzazione” su cui tanto spesso insiste Gio­
vanni Paolo II e che appare tanto necessaria per 
gettare semi di speranza capaci di fare germoglia­
re la civiltà dell'amore. D’altra parte tanti genero­
si e sinceri sforzi di inculturazione dei Vangelo, 
profusi da tanti missionari, sacerdoti, religiosi e 
laici, avvertono il bisogno di un orientamento e ac­
compagnamento fiduciosi e fraterni dal Vescovo, 
dalle Conferenze Episcopali e dalla Santa Sede.

IV. Il Vescovo al servizio della comunione nel mondo

Missionarietà

34. La Chiesa è il "piccolo gregge” che con­
tinuamente esce da se stesso per la missione; e il 
Vescovo, uomo di Chiesa, esce anche da se stes­
so per annunciare Gesù Cristo al mondo. È un 
“viandante" e si esprime con gesti che parlano. 
Non deve lasciarsi bloccare da una Chiesa talvol­
ta paralizzata dalle proprie tensioni interne. In­
carna la vicinanza della Chiesa agli uomini del 
nostro tempo, nel radicalismo della testimonian­
za a Gesù Cristo. Alcuni interventi hanno fatto ri­
ferimento al ruolo profetico del Vescovo, all’esi­
gente parresia. Uscendo da se stesso per 
annunciare Gesù Cristo, il Vescovo si fa carico 
della sua missione così come in tempi di conflit­
to fa il pontefice, ponte verso la pace. Il suo ruolo 
profetico annuncia inoltre la rivelazione di Gesù 
Cristo in un tempo come il nostro, segnato da una 
crisi di valori, in cui i valori sono assenti o si di­
fendono antivalori e dove, all’interno della Chie­
sa stessa, esistono processi di autosecolarizzazio­
ne e ambivalenza. Con passione di Pastore che

Il Vescovo e i mezzi di comunicazione sociale

33. Nell’ambito dell'annuncio del Vangelo e 
della inculturazione un ruolo speciale rivestono i 
mezzi di comunicazione sociale, soprattutto nella 
nostra epoca che vede svilupparsi enormi poten­
zialità tecnologiche. Come è stato rilevato, il 
mondo delle comunicazioni è ambivalente. Noi, 
però, abbiamo la possibilità di usare questi stru­
menti per promuovere la verità del Vangelo e 
diffondere quei messaggi di speranza e di fede di 
cui il mondo continua ad avere enorme bisogno. 
È stata segnalata l'importanza di sviluppare nelle 
nostre Diocesi un Piano pastorale delle comuni­
cazioni, incoraggiando la creatività e la compe­
tenza soprattutto dei nostri fedeli laici. Non 
basta, infatti, garantire l'ortodossia di un messag­
gio. ma anche preoccuparsi che esso sia ascolta­
to e accolto. Ciò comporta pure assegnare alla 
formazione nella comunicazione gli spazi neces­
sari nei nostri Seminari, nelle Case religiose e nei 
programmi di formazione permanente dei sacer­
doti, dei religiosi e dei fedeli laici. Nel contesto 
di un Sinodo che considera la missione del Ve­
scovo nella prospettiva dell’annuncio del Vange­
lo per la speranza del mondo è molto importante 
che noi non facciamo fallimento come messag­
geri e come comunicatori.

esce a cercare la pecorella smarrita e quella che 
non è del suo gregge, il Vescovo smaschera le 
false antropologie, riscatta i valori schiacciati dai 
processi ideologici e sa discernere la verità au­
tentica: che il Verbo è «venuto nella carne» (IGv 
4.2), evitando che la presunzione umana la spo­
gli e la trasformi in una visione cosmica gnostica 
o neopelagiana della realtà.

Il Vescovo operatore di giustizia e pace

35. Nell’ambito di questa missionarietà, i 
Padri sinodali hanno indicato il Vescovo come un 
profeta di giustizia. Oggi la guerra dei potenti 
contro i deboli ha aperto una frattura tra ricchi e 
poveri. I poveri sono legioni. Di fronte a un si­
stema economico ingiusto, con dissonanze strut­
turali molto forti, la situazione degli emarginati 
si fa ogni volta peggiore. Oggi c’è fame. I pove­
ri. i giovani, i rifugiati, sono le vittime di questa 
"nuova civiltà”. Anche la donna in molti luoghi è 
sminuita e oggetto della civiltà edonista. Il Ve­
scovo deve incessantemente predicare la dottrina

27 Cfr. Ibid., 54.



1450 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

sociale che deriva dal Vangelo e che la Chiesa ha 
reso manifesta dal periodo dei primi Padri. Dot­
trina sociale in grado di suscitare speranza per­
ché i nostri fratelli nella filiazione divina e noi 
stessi dobbiamo tener conto del fatto che se non 
c’è speranza per i poveri, non ve ne sarà neppure 
per i ricchi.

Il Vescovo promotore del dialogo

36. Si è fatto notare in diverse occasioni che 
anche il Vescovo aiuta con il suo ministero la co­
munione fra gli uomini rispettando il loro credo, 
le loro tradizioni e avvicinando, quale artefice 
del dialogo, posizioni di confronto o semplice- 
mente opposte. Al riguardo, è stato sottolineato il 
ruolo fondamentale che il Vescovo deve occupa­
re nella promozione del dialogo inter-religioso. 
Alcuni Padri hanno segnalato la necessità di insi­
stere nelle relazioni con l’IsIam.

Il Vescovo annunciatore di speranza

37. La missionarietà del Vescovo al mondo 
diffonde la speranza. Si dice che il mondo di oggi 
è uno scenario di disperazione, perché in verità 
una cultura immanentista emargina qualunque 
autentica speranza. Gli emarginati, delusi dei loro 
capi, si rivolgono a Dio; confidano nei loro pasto­
ri e ripongono la loro speranza nella Chiesa. Qui 
si vede il coraggio apostolico del Vescovo, vero li­
turgo di speranza, che riceve tanto quanto spera; 
perché senza speranza tutta l’azione pastorale del 
Vescovo sarebbe sterile. Il Vescovo dinanzi al 
mondo deve annunciare Dio in Cristo, un Dio dal 
volto umano, un "Dio con noi”, perché la certez­
za della sua fede crea speranza negli altri.

Conclusione

.38. «Con voi sono cristiano, per voi sono Ve­
scovo». Vogliamo concludere questa relazione 
con le parole di Sant'Agostino. Occorre ora che i 
Padri riflettano sui punti precedentemente segna­
lati e su altri ancora per poter delineare il profilo 

dell’immagine del Vescovo di cui la Chiesa ha bi­
sogno per compiere la sua missione all'inizio di 
questo Terzo Millennio: uomo di Dio in cammi­
no col suo popolo, uomo di comunione e missio­
narietà, uomo di speranza servitore del Vangelo 
per la speranza del mondo. Sappiamo che tutto il 
mondo anela a questa «speranza che non delude» 
(Rm 5,5), perciò il Vescovo non può che essere 
predicatore di speranza che nasce dalla croce di 
Cristo: ave crux, spes unica.

39. La croce è mistero di morte e di vita. 
Dalla croce è, venuto a noi il dono della vita. Il 
Vescovo che annuncia il Vangelo come speranza 
per il mondo è colui che annuncia la vittoria della 
vita sulla morte e nella luce del Risorto ripete il 
credo vitam aeternam', è l’articolo col quale si 
conclude il Simbolo della fede. Alcuni interventi 
dei Padri sinodali hanno chiesto di interrogarci 
se, nella nostra predicazione, posti come siamo 
in contesti culturali pervasi dai valori della terra 
e del tempo presente, noi diamo il posto giusto 
all'annuncio dei novissimi e della vita eterna, 
come oggetto specifico della speranza cristiana. 
La Chiesa nella quale noi siamo posti come Ve­
scovi è la Chiesa pellegrina sulla terra. Durante 
la nostra Assemblea sinodale, noi stiamo parlan­
do del nostro ministero in questa fase della storia 
della salvezza, interrogandoci su come essere 
credibili e validi ministri del Vangelo per la spe­
ranza del mondo. Quando, al termine dei lavori 
sinodali, saremo tornati nelle nostre Chiese parti­
colari, celebreremo con tutta la Chiesa i meriti e 
la gloria di Tutti i Santi. In queU'assemblea, la 
Santa Madre di Dio. «quoadusque advenerit dies 
Domini, tamquam signum certae spei et solatii 
peregrinanti Populo Dei praelucet»1*. Maria è Ia 
testimone più alta della speranza cristiana, è la 
Mater Spei. Sotto la sua protezione materna chie­
diamo di insegnarci a percorrere questo cammino 
di speranza per il servizio; questo cammino che 
ci apre alla gioia dell’annuncio, all’incontro con 
Gesù Cristo, Figlio di Dio vivo.

Questioni per i Circoli minori

Dopo la discussione mediante gli interventi in 
Aula, si propongono alcune questioni che po­
trebbero risultare utili per il dialogo nei Circoli 
minori.

1. Alla luce dei numerosi e ricchi interventi 
in Aula, nei quali molto è stato detto sul ministe­

ro del Vescovo come maestro della fede e dotto­
re della verità, si chiede ai Circoli minori che 
svolgano una riflessione più approfondita sugli 
aspetti e i punti della dottrina della fede sui quali, 
nella situazione attuale, deve principalmente in­
sistere il Vescovo per esercitare il suo magistero 
nella Chiesa particolare.

" Concilio Vaticano 11. Lumen gentium. 6X.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 1451

2. Poiché il Vescovo deve essere maestro 
nella vita spirituale per tutti i membri della sua 
Diocesi, si chiede con quali iniziative egli potrà 
svolgere questo compito. Come condizione fon­
damentale per questo ministero sarà necessario 
sottolineare che il Vescovo guida il suo gregge 
con il suo esempio. Si chiede quali siano le linee 
specifiche che il Vescovo potrà vivere in santità. 
Si esamini dunque il rapporto fra ministero e san­
tificazione del Vescovo. Si dia una ulteriore spie­
gazione delle radici della spiritualità del Vescovo 
nella grazia sacramentale dell’Episcopato.

3. Tenendo presenti gli interventi in aula e la 
dottrina del Concilio Vaticano II al cap. III della 
Costituzione dogmatica Lumen gentium e dei 
Decreti Chrìstifideles laici e Presbyterorum Or­
dinis, si descriva come dovrà comportarsi il Ve­
scovo nel rapporto con i suoi sacerdoti e con il 
suo Presbiterio. Si presti attenzione alla priorità 
assoluta di questo rapporto del Vescovo con co­
loro che sono i suoi collaboratori generosi e ne­
cessari. Conseguenze pratiche sulla disponibilità 
e sulla accessibilità del Vescovo. Possibili inizia­
tive per rafforzare i legami di comunione fra il 
Vescovo e i presbiteri.

4. Come può il Vescovo promuovere una pa­
storale vocazionale partendo dal presentare la 
vita stessa come vocazione? Come può questa 
pastorale raggiungere concretamente la vocazio­
ne specifica al sacerdozio? Si descriva il rappor­
to del Vescovo con i suoi futuri sacerdoti, con i 
seminaristi che si stanno preparando al sacerdo­
zio. Qualche cenno sulla formazione dei semina­
risti. soprattutto per la parte che spetta personal­
mente al Vescovo.

5. Oltre al rapporto giuridico di comunione 
gerarchica, come si potrà incoraggiare la colle­
gialità affettiva e più ancora il vincolo di comu­
nione fra i Vescovi in quanto Successori degli 
Apostoli e il Successore di Pietro? Quali iniziati­
ve si potranno prendere per rafforzare questi le­
gami di carità e perché tale comunione si mani­

festi meglio a tutti, credenti e non credenti, in 
tutto il mondo?

6. Potranno le riunioni di Vescovi della me­
desima Provincia ecclesiastica, se tenute con 
maggior frequenza, essere un mezzo per una mi­
gliore e più concreta attuazione della collegialità 
in ordine all’evangelizzazione, e per risolvere 
problemi pastorali dei fedeli che abitano un terri­
torio più definito e omogeneo?

7. Come può il Vescovo incoraggiare tutti ri­
spetto alla vita nella parrocchia come luogo cen­
trale cui è opportuno facciano riferimento anche 
tutti i fedeli nella loro attività apostolica e spiri­
tuale, sia individuale che associata?

8. Come potrà organizzarsi la Curia diocesa­
na per essere espressione della carità pastorale 
del Vescovo stesso ed essere strumento fedele per 
governare la Diocesi e luogo di partecipazione e 
corresponsabilità nelle sfere della santificazione 
e dell’apostolato? Si consideri anche l'importan­
za dell'amministrazione e dei Tribunali all'inter­
no della Curia.

9. Quali scelte concrete andranno operate 
perché il Vescovo, davanti alla sua Chiesa parti­
colare e al suo interno, testimoni un'autentica po­
vertà? Come può raggiungere l'autentica imma­
gine di Vescovo povero e libero da ogni vincolo 
per il Regno? Difficoltà che occorre superare a 
tale scopo e che impediscono l'esercizio della 
beatitudine evangelica della povertà. Come potrà 
essere difensore della vedova, dell'orfano e dello 
straniero nel senso attuale di questi termini?

10. Sull'inculturazione in concreto, in questo 
tempo in cui cambiano rapidamente e in modo 
radicale le condizioni sociologiche delle nostre 
città, si presti attenzione a città sempre più mul- 
tireligiose. multietniche e multiculturali, e alle 
conseguenze pastorali di questa realtà per il Ve­
scovo nel Terzo Millennio. Evoluzione specifica, 
sempre con riferimento a questa realtà, nelle città 
a crescita immensa (megalopoli).



1452 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

MESSAGGIO DEI PADRI SINODALI

I. Introduzione

1. Riuniti a Roma nel nome di Cristo Signo­
re, dal 30 settembre al 27 ottobre 2001, noi 
Patriarchi e Vescovi cattolici di tutto il mondo 
siamo stati invitati dal Papa Giovanni Paolo II 
a valutare il nostro ministero nella Chiesa alla 
luce del Concilio Vaticano II (1962-1965). 
Quasi come gli Apostoli, radunati dopo la Risur­
rezione nel Cenacolo insieme a Maria, Madre 
di Gesù, siamo stati «concordi nella preghiera», 
invocando lo Spirito del Padre perché ci illu­
minasse riguardo al nostro ministero di servitori 
di Gesù Cristo per la speranza del mondo (cfr. 
At 1,14).

2. Insieme al Successore di Pietro, che ha an­
nunciato la Buona Novella a tutti gli uomini e ha 
percorso infaticabile la terra intera come pelle­
grino di pace - la cui presenza costante ai nostri 
lavori è stata una preziosa fonte di incoraggia­
mento - ci siamo messi all’ascolto della Parola di 
Dio e all’ascolto gli uni degli altri. In questo 
modo abbiamo potuto ascoltare la voce delle 
Chiese particolari e dei popoli, facendo esperien­

za di una fraternità universale che vorremmo co­
municarvi attraverso questo Messaggio.

3. Abbiamo dovuto deplorare l’assenza di 
carissimi fratelli nel Signore che non hanno po­
tuto venire a Roma. Abbiamo anche ascoltato 
con profonda emozione la testimonianza di molti 
Vescovi che, negli ultimi decenni, hanno sofferto 
la prigione e l’esilio per la causa di Cristo. Altri 
sono morti per la loro fedeltà al Vangelo. Le 
loro sofferenze, come quelle delle loro Chiese lo­
cali, lungi dallo spegnere la luce della speranza, 
l’hanno resa ancor più viva di fronte al mondo 
intero.

4. Dei Superiori Generali delle Congregazio­
ni religiose hanno partecipato attivamente a que­
sto Sinodo. Abbiamo anche avuto la grande gioia 
di accogliere delegati fraterni di altre Chiese cri­
stiane, oltre a uditori, religiosi e laici, uomini e 
donne, come anche esperti e interpreti. Ringra­
ziamo tutti di vero cuore, senza dimenticare i 
componenti della Segreteria del Sinodo.

II. Gesù Cristo nostra speranza

5. Lo Spirito Santo, offrendoci il dono di 
aprirci insieme alle realtà attuali della vita della 
Chiesa e del mondo, ha glorificato nei nostri 
cuori il Cristo risorto, prendendo del suo e an­
nunziandolo a noi (cfr. Gv 16,14). Infatti, è stato 
alla luce della Pasqua di Cristo, della sua Passio­
ne, Morte e Risurrezione che abbiamo potuto ri­
leggere ad un tempo le tragedie e le meraviglie di 
cui oggi siamo testimoni. Per esprimerci con le 
parole di San Paolo, ci siamo trovati davanti al 
«mistero dell'iniquità» e al «mistero della pietà» 
(cfr. 2Ts 2,7 e ITm 3,16).

6. Mentre dal punto di vista umano la poten­
za dei male sembra spesso avere il sopravvento, 
agli occhi della fede la tenera misericordia di Dio 
prevale infinitamente: «Laddove è abbondato il 
peccato, ha sovrabbondato la grazia» (Rm 5,20). 
Abbiamo sperimentato la forza e la verità di que­
sto insegnamento dell’Apostolo anche nello 
sguardo che abbiamo rivolto al presente. «Poiché 
nella speranza noi siamo stati salvati. Ora, ciò 
che si spera, se visto, non è più speranza; infatti 
ciò che uno già vede, come potrebbe ancora spe­
rarlo? Ma se speriamo quello che non vediamo, 
lo attendiamo con perseveranza» (Rm 8,24-25).

7. Il rifiuto iniziale di obbedire a Dio, che 
sta alla radice del peccato come è inteso dalla 
Scrittura, fu la sorgente della divisione tra 
l’uomo ed il suo Creatore, l’uomo e la donna, 
l’uomo e la terra, l’uomo e suo fratello. Nasce 
così la domanda che non cessa di interrogare 
le nostre coscienze: «Dov'è [...) tuo fratello? 
Che hai fatto?» (Gen 4,9-10). Ma non bisogna 
mai dimenticare che il racconto della colpa è su­
bito seguito da una promessa di salvezza, che 
precede la storia dell’uccisione di Abele l’in­
nocente, figura di Gesù. Il Vangelo, lieta noti­
zia rivolta a tutta l’umanità, è proclamato sin 
dall’aurora della storia dell’umanità stessa (cfr. 
Gen 3,15).

8. Ancora oggi questo Vangelo viene procla­
mato in tutta la terra. Non possiamo quindi la­
sciarci intimidire dalle diverse forme di negazio­
ne del Dio vivente che cercano, più o meno 
scopertamente, di minare la speranza cristiana, a 
farne una parodia o a deriderla. Lo confessiamo 
nella gioia dello Spirito: «Cristo è veramente ri­
sorto!». Nella sua umanità glorificata, ha aperto 
l'orizzonte della vita eterna a tutti gli uomini che 
si convertono.



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 1453

L'orrore de! terrorismo
9. La nostra Assemblea, in comunione con il 

Santo Padre, ha espresso la sua più viva soffe­
renza per le vittime degli attentati dell’ 11 settem­
bre e per le loro famiglie. Preghiamo per loro e 
per tutte le vittime del terrorismo nel mondo. 
Condanniamo in maniera assoluta il terrorismo, 
che nulla può giustificare.

Situazioni di violenza
10. D’altronde, non abbiamo potuto non 

ascoltare, nel corso del Sinodo, l’eco di tanti altri 
drammi collettivi. È anche urgente tenere presen­
ti le “strutture di peccato" di cui ha parlato Papa 
Giovanni Paolo II, se vogliamo tracciare nuove 
vie per il mondo. Secondo osservatori competen­
ti dell’economia mondiale, 1'80% della popola­
zione del pianeta vive con il 20% delle sue risor­
se e un miliardo e duecento milioni di persone 
sono costrette a “vivere" con meno di un dollaro 
al giorno! Si impone un cambiamento di ordine 
morale: la dottrina sociale della Chiesa assume 
oggi un’importanza che non può essere esagera­
ta. Noi Vescovi ci impegniamo a farla conoscere 
meglio nelle nostre Chiese particolari

11. Alcuni mali endemici, troppo a lungo sot­
tovalutati, possono portare alla disperazione inte­
re popolazioni. Come tacere di fronte al dramma 
persistente della fame e della povertà estrema, in 
un’epoca in cui l’umanità ha a disposizione come 
non mai gli strumenti per un'equa condivisione'.’ 
Non possiamo non esprimere la nostra solidarietà 
con la massa dei rifugiati e degli immigrati che, 
a causa di guerre, in conseguenza di oppressione 
politica o di discriminazione economica, sono 
costretti ad abbandonare la propria terra, alla ri­
cerca di un lavoro e nella speranza della pace. I 
disastri causati dalla malaria, l'aumento del­
l'AIDS, l'analfabetismo, la mancanza di futuro 
per tanti bambini e giovani abbandonati su una 
strada, lo sfruttamento delle donne, la pornogra­
fia, l’intolleranza e lo sfruttamento inaccettabile 

della religione per scopi violenti, il traffico di 
droga e il commercio di armi. ... Il catalogo non 
è completo! E tuttavia, pur in mezzo a tutte que­
ste difficoltà, gli umili rialzano la testa. Il Signo­
re li guarda e li sostiene: «Per l’oppressione dei 
miseri e il gemito dei poveri io sorgerò, dice il Si­
gnore» (Sai 12,6).

12. Ciò che, forse, sconvolge maggiormente 
il nostro cuore di Pastori è il disprezzo della 
vita dal suo concepimento al suo termine, e la 
disgregazione della famiglia. Il no della Chiesa 
all’aborto e all’eutanasia è un si alla vita, un 
sì alla bontà originaria della creazione, un sì 
che può raggiungere ogni essere umano nel san­
tuario della sua coscienza, un si alla famiglia, 
prima cellula di speranza nella quale Dio si com­
piace sino a chiamarla a diventare “Chiesa do­
mestica”.

Artefici di una civiltà dell'amore
13. Ringraziamo di tutto cuore i sacerdoti, i 

religiosi e le religiose come anche tutti i missio­
nari: spinti dalla speranza che proviene da Dio e 
che si è rivelata in Gesù di Nazaret, si impegna­
no a servizio dei deboli e dei malati e proclama­
no il Vangelo della vita. Ammiriamo la genero­
sità di tanti uomini e donne che si sacrificano per 
le cause umanitarie, come la tenacia degli ani­
matori delle Istituzioni internazionali; il corag­
gio di quei giornalisti che, non senza rischi, 
svolgono un'opera di verità al servizio dell’opi­
nione pubblica; l'attività degli uomini di scien­
za, dei medici e dei paramedici, l'audacia di al­
cuni imprenditori nel creare lavoro in zone 
diffìcili; la dedizione dei genitori, degli educato­
ri e degli insegnanti, come anche la creatività 
degli artisti e di tanti altri operatori di pace che 
cercano di salvare vite, ricostruire la famiglia, 
promuovere la dignità della donna, far crescere i 
bambini e preservare o arricchire il patrimonio 
culturale dell'umanità. In tutti loro, lo crediamo, 
«agisce invisibilmente la grazia» (Gaudium et 
spes, 22).

III. Il Vescovo servitore del Vangelo della speranza

Una chiamata alla santità
14. Il Concilio Vaticano II ha fatto risuonare 

una chiamata universale alla santità. Per i Vesco­
vi, essa si realizza nell’esercizio stesso del loro 
ministero apostolico, con “l’umiltà e la forza" del 
Buon Pastore. Una forma molto attuale di santità, 
di cui il mondo ha bisogno, è l'apertura a tutti 
che è tratto distintivo del Vescovo, nella pazien­

za e nel coraggio di «rendere ragione della spe­
ranza» (IPt 3,15). Per dialogare nella verità con 
le persone che non condividono la stessa fede, 
occorre che la comunione sia semplice e sincera 
anzitutto nella Chiesa, in modo che tutti, qualun­
que sia il loro compito in seno ad essa, conservi­
no «l'unità dello spirito per mezzo del vincolo 
della pace» (Ef 4,3).



1454 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

Lottare contro la povertà 
con un cuore di povero

15. Esiste una povertà alienante, e occorre 
lottare per liberare coloro che la subiscono; ma 
può esistere una povertà che libera le energie per 
l’amore e il servizio, ed è questa povertà evange­
lica che noi vogliamo mettere in pratica. Poveri 
di fronte al Padre, come Gesù nella sua preghie­
ra, nei suoi gesti e nelle sue parole. Poveri con 
Maria, facendo memoria delle meraviglie di Dio. 
Poveri davanti agli uomini, attraverso uno stile di 
vita che attiri verso la Persona del Signore Gesù. 
Il Vescovo è il padre e il fratello dei poveri; non 
deve esitare, quando è necessario, a farsi voce di 
quanti sono senza voce perché i loro diritti ven­
gano riconosciuti e rispettati. In particolare, deve 
«fare in modo che, in tutte le comunità cristiane, 
i poveri si sentano a casa propria» (Novo Millen­
nio ineunte, 50). E così che. rivolti insieme al no­
stro mondo in un grande slancio missionario, po­
tremo annunciare la gioia degli umili e di quanti 
hanno il cuore puro, la forza del perdono, la spe­
ranza che quanti hanno fame e sete di giustizia 
saranno infine saziati da Dio.

Comunione e collegialità
16. Il termine “comunione” (koinonia) appar­

tiene alla tradizione cristiana indivisa d’Oriente e 
di Occidente. Esso riceve tutta la sua forza dalla 
fede in Dio Padre, Figlio e Spirito. Il mistero 
delle relazioni di unità e d’amore all'Interno 
della Santa Trinità è all’origine della comunione 
nella Chiesa. Al servizio della comunione, la 
"collegialità” si riferisce al Collegio degli Apo­
stoli e dei loro Successori, i Vescovi, strettamen­
te uniti tra di loro e con il Papa. Successore di 
Pietro. Insieme, sempre e dovunque, essi inse­
gnano con «un carisma certo di verità» (S. Ire­
neo, Adversus haereses IV, 26, 2) l’identica fede 
e la proclamano ai popoli della terra (Dei Ver­
bum, 8). Comunione e collegialità, vissute in pie­
nezza, contribuiscono anche all'equilibrio 
umano e spirituale del Vescovo; favoriscono il 
gioioso irradiarsi della speranza delle comunità 
cristiane e il loro entusiasmo missionario.

Un combattimento spirituale
17. Il Concilio Vaticano II, questa «grande 

grazia di cui la Chiesa ha beneficiato nel ventesi­
mo secolo», resta come una «bussola credibile 
per orientarci nel cammino del secolo che inizia» 
(Novo Millennio ineunte, 57). Solo rimanendo 
fedeli ai suoi insegnamenti sulla Chiesa, sacra­
mento di unità, potremo servire il Vangelo di Cri­
sto, su tutta la faccia della terra, per la speranza 

del mondo. L’amore per l’unità non va confuso 
con l'indifferenza alle correnti contrarie a quella 
verità che brilla sul Volto di Cristo: Ecce homo 
(Gv 19,5). Un tale amore guiderà il Pastore - 
quale sentinella e profeta - a mettere in guardia 
il suo popolo dalle distorsioni che minacciano la 
purezza della speranza cristiana. Lo guiderà ad 
opporsi ad ogni slogan o atteggiamento che, 
«rendendo vana la Croce di Cristo» (ICor 1,17), 
miri al tempo stesso, a nascondere l’autentico 
volto dell'uomo e la sua sublime vocazione di 
creatura chiamata a condividere la vita divina.

«Andate dunque...» (Mt 28,19)
18. Presiedendo quotidianamente l'Eucari­

stia per il suo popolo, il Vescovo si unisce al Cri­
sto crocifisso e risorto, rinnovando in se stesso il 
gesto di Gesù: «Dare la propria carne per la vita 
del mondo» (Gv 6,51 ). Nel corso di questo Sino­
do, ci siamo rinfrancati in questo ministero che 
consiste nel l’annunciare a tutti il disegno di sal­
vezza di Dio, nel celebrare la sua misericordia 
partecipandola attraverso i Sacramenti della vita 
nuova, nell'insegnare la sua legge d’amore testi­
moniando la sua presenza «tutti i giorni, sino alla 
fine del mondo» (Mt 28,20). «Andate dunque...»: 
questo invio missionario è rivolto a tutti i battez­
zati, sacerdoti, diaconi, consacrati, laici. Attra­
verso di loro, raggiunge «tutta la creazione» (Me 
16,15).

Tessitori di unità
19. «Fare della Chiesa la casa e la scuola 

della comunione» (Novo Millennio ineunte, 43) 
attraverso l’accoglienza di tutti, la lectio divina. 
la Liturgia, la diaconia e la testimonianza: questa 
è la sfida spirituale e pedagogica che condurrà il 
Vescovo a nutrire la fede di alcuni, risvegliare 
quella di altri, annunciarla a tutti con sicurezza. 
Sosterrà incessantemente il fervore delle parroc­
chie e le spronerà, con i sacerdoti che le guidano, 
nello slancio missionario. Movimenti, piccole 
comunità, servizi di formazione o di carità che 
costituiscono il tessuto della vita cristiana, go­
dranno della sua vigilanza e attenzione. Come un 
tessitore di unità, il Vescovo, con i sacerdoti e i 
diaconi, saprà discernere e sostenere tutti i cari­
smi nella loro meravigliosa diversità. Li farà con­
vergere verso l’unica missione della Chiesa: te­
stimoniare, in mezzo al mondo, la beata speranza 
che è in Gesù Cristo, nostro unico salvatore.

20. «Padre, che tutti siano una cosa sola. 
Come tu. Padre, sei in me e io in te, siano an- 
ch’essi in noi una cosa sola, perché il mondo 
creda che tu mi hai mandato» (Gv 17,2) ). Questa



Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi 1455

preghiera è «insieme imperativo che ci obbliga e 
forza che ci sostiene». Con il Papa Giovanni 
Paolo II. esprimiamo la nostra speranza «che ri­
prenda pienamente quello scambio di doni che ha 
arricchito la Chiesa del Primo Millennio» (Novo 
Millennio ineunte, 48). L'impegno irrevocabile 
del Concilio Vaticano II per la piena comunione 
tra i cristiani, chiama il Vescovo a dedicarsi con 
amore al dialogo ecumenico e a formare i fedeli 
alla sua giusta comprensione. Siamo convinti che 
lo Spirito Santo in questo inizio del Terzo Mil­
lennio opera nel cuore di tutti i fedeli di Cristo in 
vista di tale unità, grande segno di speranza per il 
mondo.

Ministri del Mistero
21. Il Sinodo sente il dovere di esprimere il 

grazie caloroso dei Vescovi a tutti i sacerdoti, 
loro principali collaboratori nella missione apo­
stolica. Servire il Vangelo della speranza signifi­
ca suscitare un rinnovamento del fervore perché 
la chiamata di Dio a lavorare nella sua vigna sia 
ascoltata. Grazie alla fiducia e all'amicizia cor­
diale con i suoi sacerdoti, il Vescovo rafforzerà la 
stima per il loro ministero, spesso non ricono­
sciuto in una società tentata dalle idolatrie dell'a­
vere, del piacere e del potere. Ministero apostoli­
co e mistero della speranza sono indissociabili. 
Dare priorità a questa chiamata e alla preghiera 
per chiedere "pastori secondo il cuore di Dio" 
non significa sottovalutare le altre vocazioni: al 
contrarie, rende possibile la loro crescita e la loro 
fecondità. I diaconi permanenti, che ricordano a 
tutti i membri della Chiesa che sono chiamati a 
imitare il Cristo Servo, accolgano ugualmente 
l’espressione del nostro sostegno e del nostro in­
coraggiamento.

La vita consacrata
22. La nostra riconoscenza va, inoltre, a tutte 

le persone consacrate, dedite alla contemplazio­
ne e all'apostolato. Testimoni privilegiati della 
speranza nel Regno che viene, la loro presenza e 
la loro attività permettono spesso al nostro mini­
stero apostolico di raggiungere le persone che si 
trovano ai confini più lontani delle nostre Dioce­
si, là dove, senza di essi. Cristo non sarebbe co­
nosciuto. Attraverso la loro fedeltà allo spirito 
dei Fondatori e la radicalità delle loro scelte, 
«essi sono, in rapporto al Vangelo ciò che una 
partitura cantata è nei confronti di una partitura 
scritta» (S. Francesco di Sales, Lettera CCXXIX 
[6 ottobre 1604]: Oeuvres XII. Annecy. Dom 
Henry Benedici Mackey, O.S.B., 1892-1932. s. 
299-325).

La missione dei laici
23. I laici ritrovano nel nostro tempo il ruolo 

che spetta loro nella animazione delle comunità 
cristiane, nella catechesi, nella vita liturgica, 
nella formazione teologica e nel servizio della 
carità. Ringraziamo e vivamente incoraggiamo i 
catechisti, le donne e gli uomini che, secondo le 
loro diverse capacità, consacrano tante energie a 
questo lavoro, in comunione con i sacerdoti e i 
diaconi. Sentiamo il dovere di rendere grazie, in 
modo particolare, per la testimonianza di amore 
di tutti coloro che offrono la loro malattia o le 
loro sofferenze, insieme a Gesù e a Maria ai piedi 
della Croce, per la salvezza del mondo.

24. I Vescovi, da parte loro, desiderano pro­
muovere la vocazione originaria dei laici, che 
consiste nel testimoniare il Vangelo al mondo. At­
traverso il loro impegno familiare, sociale, cultu­
rale. politico e il loro inserimento nel cuore delle 
realtà che il Papa Giovanni Paolo li ha definito «i 
moderni areopaghi, in particolare nell’universo 
dei media e per la salvaguardia della creazione» 
(Redemptoris missio, 37), continuano a colmare il 
fossato che separa la fede dalla cultura. Si riuni­
scano in un apostolato organizzato per essere in 
prima linea della necessaria lotta per la giustizia e 
la solidarietà, che ridonano speranza al mondo.

Teologia e inculturazione
25. Coscienti della magnifica diversità che 

rappresentiamo in questo Sinodo, noi Vescovi 
abbiamo ripreso il tema maggiore dell'incultura- 
zione. Il nostro desiderio è di riconoscere i "semi 
del Verbo" nella saggezza, nelle creazioni artisti­
che e religiose, nelle ricchezze spirituali dei po­
poli nel corso della loro storia. L'evoluzione 
delle scienze e delle tecniche, la rivoluzione del­
l'informazione a livello mondiale, tutto ci impo­
ne di correre nuovamente l’avventura della fede, 
con l'energia, l'audacia e la lucidità che furono 
proprie dei Padri della Chiesa, dei teologi, dei 
Santi e dei Pastori in tempi di turbamento e di 
cambiamento come quelli che noi conosciamo.

26. L'intera vita delle nostre comunità è se­
gnata da questo lento lavoro di maturazione e di 
dialogo. Ma per far risuonare la pura fede delle 
origini in modo fedele alla Tradizione con un lin­
guaggio nuovo e comprensibile, abbiamo biso­
gno della collaborazione di teologi esperti. Nutri­
ti dal sentire cum Ecclesia che ha ispirato i loro 
grandi predecessori, anch'essi ci aiuteranno ad 
essere servitori del Vangelo di Gesù Cristo per la 
speranza del mondo proseguendo con letizia, 
prudenza e lealtà il dialogo inter-religioso nello 
spirito dell’incontro di Assisi nel 1986.



1456 Atti della Santa Sede - Sinodo dei Vescovi

IV. Conclusione

Volgiamo il nostro sguardo verso di voi, fra­
telli e sorelle nell’umanità, che cercate una terra 
di giustizia, d’amore, di verità e di pace. Possa 
questo messaggio sostenervi nel cammino.

Ai responsabili della politica e dell'economia
27. I Padri del Concilio Vaticano 11, nel loro 

Messaggio ai Governanti, avevano osato dire: 
«Nella vostra città terrena e temporale, Dio co­
struisce la città eterna». Proprio per questo, ben 
coscienti dei nostri limiti e del nostro ruolo di Ve­
scovi, senza alcuna pretesa di avere un potere po­
litico, osiamo, a nostra volta, indirizzarci ai re­
sponsabili del mondo politico ed economico. Il 
bene comune delle persone e dei popoli sia il mo­
tivo della vostra attività. Non è estraneo alle vo­
stre responsabilità accordarvi, il più largamente 
possibile, per fare opera di giustizia e di pace. Vi 
chiediamo di rivolgere la vostra attenzione a quel­
le zone del mondo che non fanno notizia nei gior­
nali o nelle televisioni, in cui i fratelli in umanità 
muoiono sia per causa della fame, sia per la man­
canza di medicinali. Il perdurare di gravi disparità 
tra i popoli minaccia la pace. Come il Papa vi ha 
espressamente domandato, sciogliete il peso del 
debito estero dei Paesi in via di sviluppo. Difen­
dete sempre i diritti dell’uomo, soprattutto quello 
della libertà religiosa. Con rispetto e fiducia, vi 
preghiamo di ricordare che il potere non ha altro 
senso che il servizio di quella parte di umanità af­
fidata alla persona che assume questo incarico, 
senza dimenticare il bene generale.

Ai giovani
28. Voi, giovani, siete “le sentinelle del mat­

tino”. Il Papa Giovanni Paolo II vi ha dato que­
sto nome. Cosa vi chiede il Signore della storia 
al fine di costruire una civiltà dell’amore? Voi 
possedete un senso penetrante delle esigenze 
dell'onestà e della trasparenza; non volete la­
sciarvi arruolare nelle campagne per la divisio­
ne etnica, né lasciarvi vincere dalla cancrena 

della corruzione. Come essere insieme discepoli 
di Gesù e attualizzare il suo messaggio procla­
mato sul monte delle beatitudini? Questo mes­
saggio non rende evanescenti i dieci comanda- 
menti inscritti sulle tavole di carne dei vostri 
cuori; anzi, dà loro nuova vita, uno splendore che 
irradia, ed è capace di far volgere i cuori alla Ve­
rità che libera. E un messaggio che dice a ciascu­
no di voi: «Ama Dio con tutto il cuore, con tutta 
l'anima, con tutta la forza e con tutto lo spirito, e 
il tuo prossimo come te stesso» (Le 10,27). Siate 
uniti ai vostri Vescovi e ai vostri sacerdoti, testi­
moni pubblici della Verità, Gesù Cristo nostro 
Signore.

Appello per Gerusalemme
29. Ci rivolgiamo infine a te, 
Gerusalemme,
città nella quale Dio si è manifestato 
nella storia:
preghiamo per la tua felicità!
Possano tutti i figli di Abramo 
incontrarsi di nuovo presso di te 
nel rispetto dei loro rispettivi diritti. 
Possa tu restare, 
per tutti i popoli della terra, 
un simbolo inesauribile 
di speranza e di pace.

Spes nostra, salve!
30. Maria santissima. 
Madre di Cristo, 
Tu sei la Madre della Chiesa, 
la Madre dei viventi.
Tu sei la Madre della speranza.
Noi sappiamo che Tu ci accompagni 
sempre sul cammino della storia.
Intercedi per tutti i popoli della terra 
perché possano trovare, nella giustizia, 
il perdono e la pace, 
la forza di amarsi come membri 
di un'unica famiglia!



Atti della Santa Sede 1457

PONTIFICIA COMMISSIONE BIBLICA

IL POPOLO EBRAICO
E LE SUE SACRE SCRITTURE 

NELLA BIBBIA CRISTIANA

PREFAZIONE

Nella teologia dei Padri della Chiesa la questione dell’unità interiore dell’unica Bibbia 
della Chiesa composta di Antico e Nuovo Testamento era un tema centrale. Che questo non 
fosse certamente solo un problema teorico, lo si può percepire quasi con mano nell’itinera­
rio spirituale di uno dei più grandi maestri della cristianità: Sant’Agostino d'Ippona. Ago­
stino come diciannovenne nell’anno 373 aveva avuto una prima profonda esperienza di con­
versione. La lettura di un libro di Cicerone - l’opera andata perduta "Hortensius" — aveva 
operato in lui una profonda trasformazione, che egli stesso retrospettivamente così descrive: 
« Orientò verso di te. Signore, le mie preghiere... cominciai a rialzarmi per tornare a te... 
Come ardevo, mio Dio, come ardevo, dal desiderio di abbandonare le cose terrene e di le­
vare il volo verso te» (Conf III 4, 7-8). Per il giovare africano, che come fanciullo aveva ri­
cevuto il sale, che lo rendeva catecumeno, era chiaro che la svolta verso Dio doveva essere 
una svolta verso Cristo, che senza Cristo egli non poteva trovare veramente Dio. Così egli 
passò da Cicerone alla Bibbia e sperimentò una terribile delusione: nelle difficili determi­
nazioni giuridiche dell’Antico Testamento, nei suoi intricati e talvolta anche crudeli raccon­
ti egli non poteva riconoscere la sapienza, alla quale voleva aprirsi. Nella sua ricerca si im­
battè così in persone, che annunciavano un nuovo Cristianesimo spirituale - un 
Cristianesimo, nel quale si disprezzava l’Antico Testamento come non spirituale e ripu­
gnante: un Cristianesimo, il cui Cristo non aveva bisogno della testimonianza dei Profeti 
ebraici. Queste persone promettevano un Cristianesimo della semplice e pura ragione, un 
Cristianesimo nel quale Cristo era il grande illuminato, che conduceva gli uomini ad una 
vera autoconoscenza. Erano i manichei '.

La grande promessa dei manichei si dimostrò ingannevole, ma il problema non era per 
questo risolto. Al Cristianesimo della Chiesa cattolica Agostino potè convertirsi solo quan­
do, per mezzo di Sant'Ambrogio, ebbe imparato a conoscere un’interpretazione dell’Anti­
co Testamento, che rendeva trasparente nella direzione di Cristo la Bibbia di Israele e così 
rendeva visibile in essa la luce della sapienza ricercata. Così fu superato non solo lo scan­
dalo esteriore della forma letteraria insoddisfacente della Bibbia “vetus latina", ma so­
prattutto lo scandalo intcriore di un libro, che si manifestava ora più che come documento 
della storia della fede di un determinato popolo, con tutti i suoi disordini ed errori, come 
voce di una sapienza proveniente da Dio e che concerneva tutti. Una tale lettura della Bib­
bia di Israele, che riconosceva nelle sue vie storiche la trasparenza di Cristo e così la tra-

1 Cfr. la presentazione di questa fase dell'itinerario spirituale di Agostino in P. Brown, Augustine of Hippo. 
A Biography. London 1967. 40-45.



1458 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

sparenza del Logos, dell’eterna sapienza stessa, non fu fondamentale solo per la decisione 
di fede di Agostino: essa fu e rimane il fondamento della decisione di fede nella Chiesa nel 
suo insieme.

Ma è vera? È ancora oggi giustificabile e realizzabile? Dal punto di vista della esegesi 
storico-critica - almeno a prima vista - tutto sembra argomentare contro. Così si è espresso 
nel 1920 l’eminente teologo liberale Adolf von Harnack: «Rifiutare l’Antico Testamento nel 
secondo secolo (allude a Marcione) fu un errore, che la grande Chiesa giustamente ha re­
spinto; conservarlo nel 16° secolo fu un destino, al quale la Riforma ancora non potè sot­
trarsi; conservarlo però ancora nel protestantesimo a partire dal 19° secolo, come documen­
to canonico, dello stesso valore del Nuovo Testamento, è la conseguenza di una paralisi 
religiosa ed ecclesiale»2.

Ha ragione Harnack? A prima vista molti elementi sembrano dargli ragione. Se l’ese­
gesi di Ambrogio aprì la via verso la Chiesa per Agostino e divenne nel suo orientamento di 
fondo - anche se nei particolari naturalmente del tutto variabile - il fondamento della fede 
nella Parola di Dio della Bibbia bipartita ma pur sempre unitaria, si può subito così contro­
battere: Ambrogio aveva imparato questa esegesi nella scuola di Origene, che l’ha praticata 
per primo in modo coerente. Ma Origene - così si dice - in proposito avrebbe solo traspor­
tato nella Bibbia metodi di interpretazione allegorica usati nel mondo greco per gli scritti re­
ligiosi dell'antichità - soprattutto Omero, quindi non solo avrebbe realizzato un’ellenizza- 
zione profondamente estranea alla parola biblica, ma si sarebbe servito di un metodo, che in 
se stesso era privo di credibilità, poiché mirante in definitiva a conservare come sacrale ciò 
che in realtà rappresentava la testimonianza di una cultura non più attualizzabile. Ma le cose 
non sono così semplici. Origene ancor più che sull’esegesi di Omero da parte dei greci po­
teva fondarsi sull’esegesi dell’Antico Testamento, che era nata in ambito giudaico, soprat­
tutto in Alessandria e con Filone come capofila, e che in un modo del tutto proprio cercava 
di dischiudere la Bibbia di Israele ai greci, i quali ben al di là degli dei cercavano l’unico 
Dio, che potevano trovare nella Bibbia. Egli inoltre ha imparato dai rabbini. Infine egli ha 
elaborato principi cristiani del tutto specifici: l'interiore unità della Bibbia come criterio di 
interpretazione. Cristo come punto di riferimento di tutte le vie dell'Antico Testamento’.

Ma prescindendo dal giudizio che si voglia dare sui particolari dell’esegesi di Origene 
e di Ambrogio, il suo fondamento ultimo non era né l’allegoresi greca né Filone né i meto­
di rabbinici. E suo vero fondamento - al di là dei particolari dell'interpretazione - era il 
Nuovo Testamento stesso. Gesù di Nazaret ha avanzato la pretesa di essere il vero erede del­
l'Antico Testamento - della "Scrittura" - e di darle l'interpretazione definitiva, interpreta­
zione certamente non alla maniera degli scribi, ma per l’autorità dell'autore stesso: «Egli in­
segnava come uno che ha autorità (divina), non come gli scribi» (Me 1,22). Il racconto dei 
discepoli di Emmaus riassume ancora una volta questa pretesa: «E cominciando da Mosè e 
da tutti i profeti spiegò loro in tutte le Scritture ciò che si riferiva a lui» (Le 24,27). Gli au­
tori del Nuovo Testamento hanno cercato di fondare questa pretesa nei particolari, soprat­
tutto Matteo, ma non meno Paolo, il quale utilizzò in proposito i metodi di interpretazione 
rabbinici e cercò di mostrare che proprio questa forma di interpretazione sviluppata dagli 
scribi conduce a Cristo come chiave delle “Scritture”. Per gli autori ed i fondatori del Nuovo 
Testamento l'Antico Testamento è anzi molto semplicemente la “Scrittura''; solo la Chiesa

1 A. von Harnack. Marcion, 1920. Ristampa: Darmstadt 1985. pp. XII c 217.
' Il passaggio decisivo nella valutazione dell'esegesi di Origene lo ha compiuto II. de Lubac con il suo libro: 

Histoire et Esprit. L'intelligence de l'Ecriture d'après Origine (Paris 1950). Successivamente vanno segnalati so­
prattutto i lavori di H. Crouzel (ad es. Origine, 1985). Una buona panoramica dello stato della ricerca offre H.-J. 
Sieben nella sua introduzione ad Origenes. In Lucam homiliae (Freiburg 1991), 7-53. Una sintesi dei singoli lavo­
ri di II. de Lubac sul problema dell'interpretazione della Bibbia offre l’opera edita da J. Voderholzer: H. de Lubac, 
Typologie Allegorese Geistiger Sinn. Studien zur Geschichte der christilichen Schriftauslegung (Johannes Verlag, 
Freiburg 1999).



Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica 1459

nascente poteva lentamente formare un canone neotestamentario, che ora allo stesso modo 
costituiva Sacra Scrittura, ma pur sempre in quanto presuppone come tale la Bibbia di Israe­
le, la Bibbia degli Apostoli e dei loro discepoli, che soltanto ora riceve il nome di Antico Te­
stamento, e le fornisce la chiave di interpretazione.

In questo senso i Padri della Chiesa con la loro interpretazione cristologica dell’Antico 
Testamento non hanno creato nulla di nuovo, ma solo sviluppato e sistematizzato, ciò che 
già trovavano nel Nuovo Testamento stesso. Questa sintesi fondamentale per la fede cristia­
na doveva però diventare problematica nel momento in cui la coscienza storica sviluppò cri­
teri di interpretazione, a partire dai quali l’esegesi dei Padri doveva apparire come priva di 
fondamento storico e pertanto come oggettivamente insostenibile. Lutero, nel contesto del­
l’umanesimo e della sua nuova coscienza storica, soprattutto però nel contesto della sua dot­
trina della giustificazione, ha sviluppato una nuova formulazione del rapporto fra le due 
parti della Bibbia cristiana, che non si fonda più sull’armonia interiore di Antico e Nuovo 
Testamento, ma sulla sua antitesi sostanzialmente dialettica dal punto di vista storico-salvi­
fico ed esistenziale di legge e Vangelo. Bultmann ha espresso in modo moderno questo ap­
proccio di fondo con la formula, secondo cui l’Antico Testamento si sarebbe adempiuto in 
Cristo nel suo fallimento. Più radicale è la proposta sopra menzionata di Hamack, che - per 
quanto io possa vedere - praticamente non è stata ripresa da nessuno, ma era perfettamente 
logica a partire da un'esegesi, per la quale i testi del passato possono avere di volta in volta 
solo quel senso che volevano dar loro i rispettivi autori nel loro momento storico. Alla mo­
derna coscienza storica però appare più che inverosimile che gli autori dei secoli prima di 
Cristo, che si esprimono nei libri dell’Antico Testamento, intendessero alludere anticipata- 
mente a Cristo e alla fede del Nuovo Testamento. In questo senso con la vittoria dell'esege­
si storico-critica l’interpretazione cristiana dell’Antico Testamento iniziata dal Nuovo Te­
stamento stesso appariva finita. Ciò. come abbiamo visto, non è una questione storica 
particolare, ma i fondamenti stessi del Cristianesimo sono qui in discussione. Così diviene 
anche chiaro perché nessuno ha voluto seguire la proposta di Hamack, di realizzare final­
mente quel congedo dall’Antico Testamento intrapreso solo troppo presto da Marcione. Ciò 
che a quel punto resterebbe, il nostro Nuovo Testamento, non avrebbe senso in se stesso. Il 
documento della Pontificia Commissione Biblica che qui presentiamo dice in proposito: 
«Senza l’Antico Testamento, il Nuovo Testamento sarebbe un libro indecifrabile, una pian­
ta privata delle sue radici e destinala a seccarsi» (n. 84).

A questo punto diventa visibile la complessità del compito, davanti al quale si trovò la 
Pontificia Commissione Biblica, quando si decise ad affrontare il tema del rapporto fra An­
tico e Nuovo Testamento. Se esiste una via di uscita dal vicolo cieco descritto da Hamack, 
deve essere ampliato ed approfondito, rispetto alla visione degli studiosi liberali, il concet­
to di un’interpretazione oggi sostenibile dei testi storici, soprattutto però del testo della Bib­
bia considerato come Parola di Dio. In questa direzione negli ultimi decenni è accaduto 
qualcosa di importante. La Pontificia Commissione Biblica ha presentato il contributo es­
senziale di questi studi nel suo Documento pubblicato nel 1993 “L'interpretazione della 
Bibbia nella Chiesa" *. L’approfondimento della pluridimensionalità del discorso umano, 
che non è legato ad un unico punto storico, ma si protende verso il futuro, era un ausilio per 
comprendere meglio come la Parola di Dio può servirsi della parola umana, per dare un 
senso ad una storia che progredisce, che rimanda al di là del momento attuale e nondimeno 
proprio così crea l'unità dell’insieme. La Commissione Biblica riprendendo questo suo pre­
cedente documento e fondandosi su accurate riflessioni metodologiche ha approfondito i 
singoli grandi complessi tematici di entrambi i Testamenti nella loro relazione ed ha potuto 
in conclusione dire che l’ermeneutica cristiana dell’Antico Testamento, che senza dubbio è 
profondamente diversa da quella del giudaismo, «corrisponde tuttavia ad una potenzialità di

* In RDTo 70 (1993), 1231-1278 INdR./.



1460 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

senso effettivamente presente nei testi» (n. 64). È questo un risultato, che mi sembra essere 
di grande importanza per la continuazione del dialogo, ma soprattutto anche per i fonda­
menti della fede cristiana.

La Commissione Biblica tuttavia non poteva nel suo lavoro prescindere dal contesto del 
nostro presente, nel quale il dramma della Shoah ha collocato tutta la questione in un’altra 
luce. Due problemi principali si ponevano: possono i cristiani dopo tutto quello che è suc­
cesso avanzare ancora tranquillamente la pretesa di essere gli eredi legittimi della Bibbia di 
Israele? Possono continuare con una interpretazione cristiana di questa Bibbia, o non do­
vrebbero piuttosto rispettosamente ed umilmente rinunciare ad una pretesa, che alla luce di 
ciò che è avvenuto non può non apparire come presunzione? E qui si connette la seconda 
questione: Non ha forse contribuito la presentazione dei giudei e del popolo ebraico, nello 
stesso Nuovo Testamento, a creare una ostilità nei confronti di questo popolo, che ha favo­
rito l’ideologia di coloro che volevano sopprimerlo? La Commissione ha affrontato entram­
be le questioni. È chiaro che un congedo dei cristiani dall’Antico Testamento non solo, come 
prima mostrato, avrebbe la conseguenza di dissolvere lo stesso Cristianesimo, ma non po­
trebbe neppure essere utile ad un rapporto positivo fra cristiani ed ebrei, perché sarebbe loro 
sottratto proprio il fondamento comune. Ciò che però deve conseguire dagli eventi accadu­
ti è un rinnovato rispetto per l’interpretazione giudaica dell'Antico Testamento. Al riguardo 
il documento dice due cose. Innanzi tutto afferma che la lettura giudaica della Bibbia «è una 
lettura possibile, che è in continuità con le Sacre Scritture ebraiche dell’epoca del secondo 
tempio ed è analoga alla lettura cristiana, che si è sviluppata parallelamente a questa» (n. 
22). A ciò aggiunge che i cristiani possono imparare molto dall’esegesi giudaica praticata 
per 2000 anni; a loro volta i cristiani sperano che gli ebrei possano trarre utilità dai progressi 
dell’esegesi cristiana (Ibid.)- Io penso che queste analisi saranno utili per il progresso del 
dialogo giudeo-cristiano, ma anche per la formazione interiore della coscienza cristiana.

Della questione della presentazione dei giudei nel Nuovo Testamento si occupa l’ultima 
parte del documento, nel quale vengono accuratamente esaminati i testi “antigiudaici”. Qui 
vorrei solo sottolineare un’intuizione che per me appare particolarmente importante. Il do­
cumento mostra che i rimproveri rivolti nel Nuovo Testamento agli ebrei non sono più fre­
quenti né più aspri delle accuse contro Israele nella Legge e nei Profeti, quindi all’interno 
dello stesso Antico Testamento (n. 87). Essi appartengono al linguaggio profetico dell’An­
tico Testamento e quindi devono essere interpretati come le parole dei Profeti. Essi mettono 
in guardia da deviazioni presenti, ma per loro natura sono sempre temporanei e presuppon­
gono quindi anche sempre nuove possibilità di salvezza.

Vorrei esprimere ai membri della Pontificia Commissione Biblica il mio ringraziamen­
to e la mia riconoscenza per la loro fatica. Dalle loro discussioni condotte con pazienza per 
molti anni è uscito questo documento, che a mio parere può offrire un importante ausilio per 
una questione centrale della fede cristiana e per la così importante ricerca di una rinnovata 
comprensione fra cristiani ed ebrei.

Roma, Festa dell’Ascensione 2001

* Joseph Card. Ratzinger
Presidente



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1461

INTRODUZIONE

1. I tempi moderni hanno portato i cristiani a 
prendere meglio coscienza dei legami fraterni che 
li uniscono strettamente al popolo ebraico. Nel 
corso della seconda guerra mondiale (1939- 
1945), eventi tragici o, più esattamente, crimini 
abominevoli hanno sottoposto il popolo ebraico a 
una prova di estrema gravità che ha minacciato la 
sua stessa esistenza in gran parte dell’Europa. In 
queste circostanze alcuni cristiani non hanno dato 
prova di quella resistenza spirituale che ci si sa­
rebbe doverosamente aspettato da discepoli di 
Cristo e non hanno preso le iniziative corrispon­
denti. Altri cristiani, invece, hanno prestato gene­
rosamente il loro aiuto agli ebrei in pericolo, spes­
so a rischio della propria stessa vita. In seguito a 
questa immane tragedia, s’impone per i cristiani 
la necessità di approfondire la questione dei loro 
rapporti con il popolo ebraico. Un grande sforzo 
di ricerca e di riflessione è già stato compiuto in 
questo senso. La Pontificia Commissione Biblica 
ha ritenuto opportuno dare il suo contributo a 
questo sforzo, nell'ambito della propria compe­
tenza. Questa non permette, evidentemente, alla 
Commissione di prendere posizione su tutti gli 
aspetti storici o attuali del problema; essa si limi­
ta pertanto al punto di vista dell’esegesi biblica, 
allo stato attuale della ricerca.

La domanda che si pone è la seguente: quali 
rapporti la Bibbia cristiana stabilisce tra i cristia­
ni e il popolo ebraico? A questa domanda la ri­
sposta generale è chiara: tra i cristiani e il popo­
lo ebraico la Bibbia cristiana stabilisce rapporti 
molteplici e molto stretti e ciò per due ragioni: 
innanzi tutto perché la Bibbia cristiana si compo­
ne, in gran parte, delle «Sacre Scritture» (Rm 
1,2) del popolo ebraico, che i cristiani chiamano

«l’Antico Testamento»; poi perché la Bibbia cri­
stiana comprende, d’altra parte, un insieme di 
scritti che, esprimendo la fede in Cristo Gesù, 
mettono quest'ultima in stretta relazione con le 
Sacre Scritture del popolo ebraico. Questo se­
condo insieme di scritti è chiamato, com’è noto, 
«Nuovo Testamento», espressione correlativa ad 
«Antico Testamento».

L'esistenza di stretti rapporti è innegabile. 
Tuttavia, un esame più preciso dei testi rivela che 
non si tratta di relazioni semplici, ma che presen­
tano, al contrario, una grande complessità che va 
dal perfetto accordo su alcuni punti a una forte 
tensione su altri. Uno studio attento è quindi ne­
cessario. La Commissione Biblica vi ha dedicato 
questi ultimi anni e i risultati, che non pretendo­
no evidentemente di aver esaurito l'argomento, 
vengono qui presentati in tre capitoli. Il primo, 
fondamentale, constata che il Nuovo Testamento 
riconosce l'autorità dell'Antico Testamento 
come rivelazione divina e non può essere com­
preso senza la sua stretta relazione con esso e con 
la tradizione ebraica che lo trasmetteva. Il secon­
do capitolo esamina, quindi, in modo più analiti­
co, come gli scritti del Nuovo Testamento accol­
gono il ricco contenuto dell'Antico Testamento, 
di cui riprendono i temi fondamentali, visti alla 
luce del Cristo Gesù. Il terzo capitolo, infine, re­
gistra gli atteggiamenti molto vari che gli scritti 
del Nuovo Testamento esprimono sugli ebrei, 
imitando del resto in questo l'Antico Testamento 
stesso.

La Commissione Biblica spera in questo 
modo di far avanzare il dialogo tra cristiani ed 
ebrei, nella chiarezza e nella stima e l'affetto re­
ciproci.

I. LE SACRE SCRITTURE DEL POPOLO EBRAICO 
PARTE FONDAMENTALE DELLA BIBBIA CRISTIANA

2. È soprattutto la sua origine storica che lega 
la comunità dei cristiani al popolo ebraico. Infat­
ti, Colui nel quale essa pone la sua fede, Gesù di 
Nazaret, è un figlio di questo popolo; così come 
lo sono i Dodici che Egli ha scelto perché «stes­
sero con lui e per mandarli a predicare» (Mc 
3,14). All’inizio la predicazione apostolica si ri­
volgeva solo agli ebrei e ai proseliti, pagani asso­
ciati alla comunità ebraica (cfr. At 2,11). Il Cri­
stianesimo è quindi nato in seno al giudaismo del

I secolo. Poi se ne è progressivamente distaccato, 
ma la Chiesa non ha mai potuto dimenticare le 
sue radici ebraiche, attestate in modo chiaro nel 
Nuovo Testamento, riconoscendo perfino agli 
ebrei una priorità, perché il Vangelo è una «forza 
divina per la salvezza di chiunque crede, del Giu­
deo prima e poi del Greco» (Rm 1.16).

Una manifestazione sempre attuale di questo 
legame di origine consiste nell’accettazione, da 
parte dei cristiani, della Sacre Scritture del popo-



1462 Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica

lo ebraico come Parola di Dio rivolta anche a 
loro. La Chiesa ha infatti accolto come ispirati da 
Dio tutti gli scritti contenuti sia nella Bibbia 
ebraica che nella Bibbia greca. L’appellativo di 
«Antico Testamento», dato a questo insieme di 
scritti, è un’espressione coniata dall’Apostolo 
Paolo per indicare gli scritti attribuiti a Mosè (cfr. 
2Cor 3,14-15). Il suo significato si ampliò poi 
nel corso del II secolo e fu applicato ad altre 
Scritture del popolo ebraico, in ebraico, aramai- 
co e greco. L'appellativo di «Nuovo Testamento» 
proviene invece da un oracolo del libro di Gere­
mia che annuncia una «nuova alleanza» (Ger 

31.31), espressione diventata, nel greco dei Set­
tanta. «nuova disposizione», «nuovo testamento» 
{kainè diathèké}. L'oracolo annunciava il proget­
to di Dio di stipulare una nuova alleanza. La fede 
cristiana, con l’istituzione dell’Eucaristia, vede 
questa promessa realizzata nel mistero del Cristo 
Gesù (cfr. ICor 11,25; Eb 9,15). Di conseguen­
za, venne chiamato «Nuovo Testamento» un in­
sieme di scritti che esprimono la fede della Chie­
sa nella sua novità. Già da solo questo appel­
lativo manifesta l’esistenza di rapporti con 
lI ’ “Antico Testamento".

A. IL NUOVO TESTAMENTO RICONOSCE 
DEL POPOLO EBRAICO

3. Gli scritti del Nuovo Testamento non si 
presentano mai come una assoluta novità, ma si 
mostrano, al contrario, solidamente radicati 
nella lunga esperienza religiosa del popolo d’I­
sraele. esperienza registrata sotto diverse forme

1. Riconoscimenti d'autorità impliciti

Partendo dal meno esplicito, già però indica­
tivo, notiamo anzitutto l’uso di una stessa lingua. 
Il greco del Nuovo Testamento dipende stretta- 
mente dal greco dei Settanta, sia che si tratti di 
costruzioni grammaticali influenzate dall'ebraico 
che del vocabolario, soprattutto del vocabolario 
religioso. Senza una conoscenza del greco dei 
Settanta è impossibile cogliere con esattezza il 
significato di molti termini importanti del Nuovo 
Testamento'.

Questa affinità di lingua si estende natural­
mente a numerose espressioni che il Nuovo Te­
stamento prende in prestito dalle Scritture del po­
polo ebraico e porta al fenomeno frequente delle 
reminiscenze e delle citazioni implicite, cioè di 
frasi intere riprese nel Nuovo Testamento senza 
indicazione della loro natura di citazioni. Le re­
miniscenze si contano a centinaia, ma la loro

L'AUTORITÀ DELLE SACRE SCRITTURE

in alcuni libri sacri, che costituiscono le Scrittu­
re del popolo ebraico. Il Nuovo Testamento rico­
nosce ad essi un’autorità divina; riconoscimento 
che si manifesta in molti modi, più o meno 
espliciti.

identificazione è abbastanza spesso discussa. Per 
dare a questo riguardo l’esempio più significati­
vo, basti ricordare qui che l’Apocalisse non con­
tiene alcuna citazione esplicita della Bibbia 
ebraica, ma è un vero e proprio tessuto di remi­
niscenze e di allusioni. Il testo dell'Apocalisse è 
talmente impregnato di Antico Testamento che 
diventa difficile distinguere ciò che è allusione da 
ciò che non lo è.

Ciò che è vero per l'Apocalisse lo è anche - a 
un grado inferiore, certamente - per i Vangeli, gli 
Atti degli Apostoli e le Lettere2. La differenza sta 
nel fatto che in questi altri scritti si trovano anche 
numerose citazioni esplicite, introdotte cioè 
come tali '. Questi scritti segnalano così in modo 
chiaro le loro citazioni più importanti mostrando 
in questo modo di riconoscere l'autorità della 
Bibbia ebraica come rivelazione divina.

' Citiamo, ad esempio, angelos, «messaggero» o «angelo», ^inòskein, «conoscere» o «avere relazioni con» 
diathèké, «testamento» o «patto», «alleanza», nomos, «legislazione» o «rivelazione», ethnè, «nazioni» o «pagani».

Nel Vangelo secondo Matteo, ad esempio, si contano 160 citazioni implicite e allusioni; 60 nel Vangelo se­
condo Marco; 192 nel Vangelo secondo Luca; 137 nel Vangelo secondo Giovanni; 140 negli Atti; 72 nella Lettera 
ai Romani, ecc.

' .38 citazioni in Matteo; 15 in Marco; 15 in Luca; 14 in Giovanni; 22 negli Atti; 47 in Romani e così via.



Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica 1463

2. Ricorsi espliciti all’autorità delle Scritture del popolo ebraico

4. Questo riconoscimento d'autorità assume 
forme diverse, a seconda dei casi. Talvolta si 
trova, in un contesto di rivelazione, il semplice 
verbo legei, «egli (o: essa) dice», senza soggetto 
espresso4, come, più tardi, negli scritti rabbinici; 
ma il contesto mostra allora che bisogna sottin­
tendere un soggetto che conferisce al testo gran­
de autorità: la Scrittura o il Signore o il Cristo’. 
Altre volte il soggetto viene espresso: è «la Scrit­
tura», «la Legge», o «Mosè» o «Davide», di cui 
si fa notare che era ispirato, «lo Spirito Santo» o 
«il Signore», come dicevano gli oracoli profeti- 
ci‘. Matteo ha due volte una fonnula complessa, 
che indica al tempo stesso il locutore divino e il 
Portaparola umano: «Ciò che era stato detto dal 
Signore per mezzo del Profeta che dice: ...» (Mt 
1-22; 2,15). Altre volte la menzione del Signore 
resta implicita, suggerita solo dalla scelta della 
preposizione dia, «per mezzo di», per parlare del 
portaparola umano. In questi testi di Matteo l'uso 
del verbo «dire» al presente ha l’effetto di pre­
sentare le citazioni della Bibbia ebraica come pa­
role vive, la cui autorità è sempre attuale.

Invece del verbo «dire», il termine più usato 
Per introdurre le citazioni è molto spesso il verbo 
«scrivere» e, il tempo, in greco, è il perfetto, 
tempo che esprime l'effetto pennanente di un'a­
zione passata: gegraptai, «è stato scritto» e quin­
di d’ora in poi «è scritto». Questo gegraptai ha 
molta forza. Gesù l’oppone vittoriosamente al 
tentatore, una prima volta senza alcuna altra pre­
cisazione: «Sta scritto: Non di solo pane vivrà 
1 uomo...» (Mi 4,4: Le 4,4), con l'aggiunta di un 
palin, «invece», la seconda volta (Mt 4,7) e un 
gar, «infatti», la terza volta (Mt 4,10). Questo 
«infatti» rende esplicito il valore di argomento 
attribuito al testo dell’Antico Testamento, valore 
che era implicito nei primi due casi. Capita anche 
che un testo biblico non abbia valore definitivo e 
debba cedere il posto a una disposizione nuova: 
'I Nuovo Testamento usa allora l’aoristo greco, 
che situa la dichiarazione nel passato. È il caso

della legge di Mosè concernente il divorzio: «Per 
la durezza del vostro cuore egli [Mosè] scrisse 
(egrapsen) per voi questo comandamento» (Me 
10,5; cfr. anche Le 20,28).

5. Molto spesso il Nuovo Testamento utilizza 
testi della Bibbia ebraica per argomentare, sia 
con il verbo «dire» che con il verbo «scrivere». 
Si trova talvolta: «Dice infatti...»’, e più spesso: 
«Sta scritto infatti...»". Le formule «sta scritto in­
fatti», «perché è scritto», «secondo quanto sta 
scritto» sono molto frequenti nel Nuovo Testa­
mento; nella sola Lettera ai Romani ricorrono 17 
volte.

Nelle sue argomentazioni dottrinali. l’Aposto­
lo Paolo si basa costantemente sulle Scritture del 
suo popolo. Paolo opera una netta distinzione tra 
le argomentazioni scritturistiche e i ragionamen­
ti «secondo l’uomo», attribuendo alle prime un 
valore incontestabile9. Per lui le Scritture ebrai­
che hanno ugualmente un valore sempre attuale 
per guidare la vita spirituale dei cristiani: «Tutto 
ciò che è stato scritto prima di noi. è stato scritto 
per nostra istruzione, perché in virtù della perse­
veranza e dell’incoraggiamento che ci vengono 
dalle Scritture possediamo la speranza»"’.

A questa argomentazione basata sulle Scrittu­
re del popolo ebraico, il Nuovo Testamento rico­
nosce un valore decisivo. Nel IV Vangelo Gesù 
dichiara a tale proposito che «la Scrittura non 
può essere abolita» (Gr 10,35). Il suo valore de­
riva dal fatto che è «parola di Dio» (Ibid.). Que­
sta convinzione viene manifestata continuamen­
te. Due testi sono a questo riguardo particolar­
mente significativi, perché parlano di ispirazione 
divina. Nella seconda Lettera a Timoteo, dopo 
una menzione delle «Sacre Lettere» (2Tm 3,15) 
si trova questa affermazione: «Tutta la Scrittura è 
ispirata da Dio (theopneustos) e utile per inse­
gnare, convincere, correggere e formare alla giu­
stizia. perché l’uomo di Dio sia completo, ben 
preparato per ogni opera buona» (2Tm 3.16-17).

4 Rm 10,8; Gal 3,16; Eh 8,8; 10.5.
’ Soggetti sottintesi: la Scrittura (Rm 10.8; cfr. 10.11). il Signore (Gal 3,16: cfr. Gen 13.14-15; Eh 8.8: cfr. 

8-8 9), il Cristo (Eh 10,5).

’ Soggetti espressi: «la Scrittura» (Rm 9,1-17; Gal 4.30). «la Legge» (Rm 3.19; 7.7). «Mosè» (Me 7.10; At 
3-22; Rm 10.19). «Davide» (Mt 22,43; At 2,25; 4,25; Rm 4,6). «il profeta» (Mt 1,22; 2,15), «Isaia» (Mt 3,3; 4,14; 
ecc4 Gv 1,23; 12,39.41; Rm 10,16.20), «Geremia» (Mt 2,17), «lo Spirito Santo» (Al 1.16; Eh 3.7; 10.15), «il Si­
gnore» (Eh 8,8.9.10 = Ger 31.31.32.33).

’ Rm 9.15.17; /Tm 5.18.
' Mt 2.5; 4.10; 26.31; ecc.
’ /Cor 9.8; Rm 6,19; Go/3,15.

10 Rm 15.4; cfr. ICor 10,11.



1464 Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica

Parlando più precisamente degli oracoli profetici 
contenuti nell’Antico Testamento, la seconda 
Lettera di Pietro afferma: «Sappiate anzitutto 
questo: nessuna Scrittura profetica è oggetto 
d’interpretazione individuale, poiché non da vo­
lontà umana fu recata mai una profezia, ma 

mossi da Spirito Santo parlarono quegli uomini 
da parte di Dio» (2Pt 1.20-21). Questi due testi 
non si limitano ad affermare l’autorità delle 
Scritture del popolo ebraico ma indicano nel­
l’ispirazione divina il fondamento di questa au­
torità.

B. IL NUOVO TESTAMENTO ATTESTA LA PROPRIA CONFORMITÀ
ALLE SCRITTURE DEL POPOLO EBRAICO

6. Una duplice convinzione si manifesta in 
altri testi: da una parte, ciò che è scritto nelle 
Scritture del popolo ebraico deve necessariamen­
te compiersi, perché rivela il disegno di Dio,

che non può non realizzarsi, e dall'altra, la vita, 
la morte e la risurrezione di Cristo corrispondo­
no pienamente a quanto viene detto in queste 
Scritture.

I. Necessità del compimento delle Scritture

L'espressione più netta della prima convinzio­
ne si trova nelle parole rivolte da Gesù risorto ai 
suoi discepoli, nel Vangelo secondo Luca: «Sono 
queste le parole che vi dicevo quando ero ancora 
con voi: bisogna (dei) che si compiano tutte le 
cose scritte su di me nella Legge di Mosè, nei 
Profeti e nei Salmi» (Le 24,44). Questa asserzio­
ne rivela il fondamento della necessità (dei. «bi­
sogna») del mistero pasquale di Gesù, necessità 
affermata in numerosi passi dei Vangeli: «il Fi­
glio dell'uomo deve soffrire molto [...] e dopo tre 
giorni risuscitare»"; «Come allora si adempireb­
bero le Scritture, secondo le quali così deve av­
venire?» (Mt 26,54); «deve compiersi in me que­
sta parola della Scrittura» (Le 22,37).

Poiché «bisogna» assolutamente che si com­
pia quanto è scritto nell'Antico Testamento, gli

avvenimenti accadono «affinché» ciò si compia. 
E quanto dichiara spesso Matteo, già nel Vange­
lo dell'infanzia, poi nella vita pubblica di Gesù'2 
e per l'insieme della passione (Mt 26,56). Marco 
ha un parallelo a quest’ultimo passo, in una vi­
gorosa frase ellittica: «Ma [è] perché si adempia­
no le Scritture» (Mc 14,49). Luca non utilizza 
questo genere di espressione; mentre Giovanni vi 
ricorre quasi con la stessa frequenza di Matteo". 
Questa insistenza dei Vangeli sullo scopo attri­
buito agli eventi, «affinché si compiano le Scrit­
ture»14, conferisce un'estrema importanza alle 
Scritture del popolo ebraico. Essa fa comprende­
re chiaramente che gli eventi sarebbero senza si­
gnificato se non corrispondessero a quanto esse 
dicono. Non si tratterebbe, in questo caso, della 
realizzazione del disegno di Dio.

2. Conformità alle Scritture

7. Altri testi affermano che tutto, nel mistero 
di Cristo, è conforme alle Scritture del popolo 
ebraico. La predicazione cristiana primitiva si 
riassumeva nella formula kerygmatica riportata 
da Paolo: «Vi ho trasmesso, anzitutto, quello che 
anch'io ho ricevuto: che cioè Cristo morì per i 
nostri peccati secondo le Scritture, fu sepolto ed 
è risuscitato il terzo giorno secondo le Scritture, 
e che apparve...» (ICor 15,3-5). Paolo aggiunge: 
«Pertanto, sia io che loro, questo proclamiamo e 

questo voi avete creduto» (I Cor 15,11). La fede 
cristiana non è quindi basata soltanto su degli 
eventi, ma sulla conformità di questi eventi alla 
rivelazione contenuta nelle Scritture del popolo 
ebraico. In cammino verso la sua passione, Gesù 
dice: «Il Figlio dell'uomo se ne va come è scrit­
to di lui» (Mt 26,24; Me 14,21). Dopo la sua ri­
surrezione, Egli stesso prende l'iniziativa di «in­
terpretare, in tutte le Scritture, ciò che si riferiva 
a lui»1’. Nel suo discorso ai Giudei di Antiochia

" Me 8,31; cfr. Mt 16,21; Le 9,22; 17,25.
12 Mt 1,22; 2,15; 2,23; Mt 4,14; 8.17; 12.17; 13.35; 21.4.
" Gv 12.38; 13.18; 15.25; 17.12; 19.24.28.36.
14 Me 14,49; cfr. Mt 26.56; Gv 19,28.
" Le 24.27; cfr. 24.25.32.45-46.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1465

di Pisidia, Paolo ricorda questi eventi dicendo 
che «gli abitanti di Gerusalemme e i loro capi 
non hanno riconosciuto Gesù e, condannandolo, 
hanno adempiuto le parole dei Profeti che si leg­
gono ogni sabato» (Al 13,27). Con queste affer­
mazioni, il Nuovo Testamento si mostra indisso­
lubilmente legato alle Scritture del popolo 
ebraico.

Aggiungiamo qui alcune constatazioni che 
meritano attenzione. Nel Vangelo secondo Mat­
teo una frase di Gesù rivendica una perfetta con­
tinuità tra la Toràh e la fede dei cristiani: «Non 
pensate che io sia venuto ad abolire la Legge o i 
Profeti; non sono venuto per abolire, ma per dare 
compimento» (Mt 5,17). Questa affermazione 
teologica è caratteristica di Matteo e della sua co­
munità. Essa è in tensione con la relativizzazione 
dell’osservanza del sabato (Mt 12,8.12) e della 
purezza rituale (Mt 15,11 ) in altre espressioni del 
Signore.

Nel Vangelo secondo Luca, il ministero di 
Gesù inizia con un episodio in cui, per definire la 
propria missione, Gesù ricorre a un oracolo del 
libro di Isaia (Le 4,17-21; Is 61,1-2). La conclu­
sione del Vangelo amplia la prospettiva parlando

3. Conformità e differenza

8. La Lettera agli Ebrei, pur non affermando 
mai esplicitamente l’autorità delle Scritture del 
popolo ebraico, mostra chiaramente di ricono­
scere questa autorità, perché cita continuamente 
i loro testi per fondare il suo insegnamento e le 
sue esortazioni. Essa contiene numerose affer­
mazioni di conformità alla loro rivelazione pro­
fetica, ma anche affermazioni di una conformità 
accompagnata da alcuni aspetti di non confor­
mità. Questo si riscontra già nelle Lettere paoli- 
ne. Nella Lettera ai Galati e in quella ai Romani, 
l’Apostolo argomenta a partire dalla Legge per 
dimostrare che la fede in Cristo ha posto fine al 
regime della Legge. Egli mostra che la Legge 
come rivelazione ha annunciato la propria fine 
come istituzione necessaria alla salvezza1’. La 
frase più significativa a questo riguardo è quella 
di Rm 3,21 dove l’Apostolo afferma che la ma­
nifestazione della giustizia di Dio nella giustifi­
cazione offerta dalla fede in Cristo è avvenuta 

del compimento di «tutte le cose scritte», riguar­
do a Gesù (Le 24,44).

Fino a che punto sia essenziale, secondo 
Gesù, «ascoltare Mosè e i Profeti», lo mostrano 
in modo impressionante gli ultimi versetti della 
parabola di Lazzaro e del ricco malvagio (Le 
16,29-31): senza questo ascolto docile anche i 
più grandi prodigi non servono a nulla.

Il IV Vangelo esprime una prospettiva analo­
ga: qui Gesù attribuisce agli scritti di Mosè per­
sino un'autorità preliminare a quella delle pro­
prie parole, quando dice ai suoi avversari: «Se 
non credete ai suoi scritti, come potrete credere 
alle mie parole?» (Gv 5,47). In un Vangelo in cui 
Gesù afferma che le sue parole «sono spirito e 
vita» (Gv 6,63), una frase simile conferisce alla 
Toràh un'importanza primordiale.

Negli Atti degli Apostoli i discorsi kerygma- 
tici dei capi della Chiesa - Pietro, Filippo, Paolo 
e Barnaba, Giacomo - collocano in perfetta con­
tinuità con le Scritture del popolo ebraico gli 
eventi della passione, della risurrezione, della 
Pentecoste e dell'apertura missionaria della 
Chiesa14.

«indipendentemente dalla Legge», ma è tuttavia 
«conforme alla testimonianza della Legge e dei 
Profeti». In modo analogo, la Lettera agli Ebrei 
mostra che il mistero di Cristo compie le profe­
zie e l'aspetto prefigurativo delle Scritture del 
popolo ebraico, ma comporta, al tempo stesso, 
un aspetto di non conformità alle istituzioni anti­
che: conforme agli oracoli del Sai 109(1 IO),L4, 
la situazione del Cristo glorificato è. per ciò stes­
so, non conforme al sacerdozio levitico (cfr. Eh 
7,11.28).

L’affermazione di fondo resta la stessa. Gli 
scritti del Nuovo Testamento riconoscono che le 
Scritture del popolo ebraico hanno un valore per­
manente di rivelazione divina. Si situano nei loro 
riguardi in un rapporto positivo, considerandole 
la base sulla quale essi stessi poggiano. Di con­
seguenza, la Chiesa ha sempre ritenuto che le 
Scritture del popolo ebraico fanno parte integran­
te della Bibbia cristiana.

14 Passione: 4/4,25-26; 8,32-35; 13,27-29; risurrezione: 2,25-35; 4,11; 13,32-35; Pentecoste: 2,16-21; aper­
tura missionaria: 13,47; 15,18.

17 Gal 3.6-14.24-25; 4,4-7: Rm 3.9-26; 6.14; 7.5-6.



1466 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

C. SCRITTURA E TRADIZIONE ORALE NEL GIUDAISMO E NEL CRISTIANESIMO

9. Tra Scrittura e Tradizione esiste una ten­
sione che si riscontra in molte religioni; ad esem­
pio in quelle dell’Oriente (induismo, buddhismo, 
ecc.) e nell’IsIam. I testi scritti non possono mai 
esprimere in modo esauriente la Tradizione e 
vengono perciò completati con aggiunte e inter­
pretazioni, che finiscono per essere messe a loro 

volta per iscritto. Queste sono tuttavia sottoposte 
ad alcune limitazioni. E quanto si può osservare 
sia nel Cristianesimo che nel giudaismo, con svi­
luppi in parte comuni e in parte differenti. Un 
tratto comune è che le due grandi religioni si tro­
vano d’accordo nella determinazione di gran 
parte del loro canone delle Scritture.

1. Scrittura e Tradizione nell'Antico Testamento e nel giudaismo

La Tradizione dà vita alla Scrittura. L’origine 
dei testi dell’Antico Testamento e la storia della 
formazione del canone hanno dato luogo, nel 
corso di questi ultimi anni, a importanti lavori e 
si è pervenuti a un certo consenso, secondo il 
quale alla fine del I secolo della nostra èra il lento 
processo della formazione di un canone della 
Bibbia ebraica era praticamente compiuto. Que­
sto canone comprendeva la Toràh, i Profeti e la 
maggior parte degli «scritti». Determinare l’ori­
gine di ciascun libro risulta spesso difficile. In 
molti casi bisogna accontentarsi di ipotesi, le 
quali si basano soprattutto su osservazioni fomi­
te dallo studio critico delle forme, della tradizio­
ne e della redazione. Se ne deduce che i precetti 
tradizionali furono raccolti in collezioni, incluse 
progressivamente nei libri del Pentateuco. Alcuni 
racconti tradizionali furono ugualmente messi 
per iscritto e raccolti; vennero sistemati insieme 
testi narrativi e regole di comportamento. Alcuni 
oracoli profetici furono raccolti e raggruppati in 
libri recanti il nome dei Profeti. Si raccolsero 
anche testi sapienziali. Salmi e racconti didattici 
di periodi più tardivi.

In seguito la Tradizione dà origine a una «se­
conda Scrittura» (Mishna). Nessun testo scritto 
può essere sufficiente a esprimere tutta la ric­
chezza di una tradizione1". I testi sacri della Bib­
bia lasciano aperte molte questioni riguardanti la 
giusta comprensione della fede d’Israele e della 
condotta da tenere. Questo ha provocato, nel giu­
daismo farisaico e rabbinico, un lungo processo 
di produzione di testi scritti, dalla Mishna («Se­
condo Testo»), redatto all’inizio del III secolo da 
Jehuda ha-Nasi, fino alla Tosefta («Supplemen­
to») e al Talmud nella sua duplice forma (di Ba­
bilonia e di Gerusalemme). Nonostante la sua au­
torità, anche questa interpretazione non fu in 
seguito ritenuta sufficiente, così che furono ag­

giunte ad essa delle spiegazioni rabbiniche poste­
riori. A queste aggiunte non fu riconosciuta la 
stessa autorità del Talmud, che esse aiutano solo 
a interpretare. Per le questioni che restano anco­
ra aperte ci si rimette alle decisione del Grande 
Rabbinato.

Il testo scritto può in questo modo suscitare 
sviluppi ulteriori e tra il testo scritto e la tradi­
zione orale si mantiene e si manifesta una certa 
tensione.

Limiti del ruolo della Tradizione. Quando una 
tradizione nonnativa viene messa per iscritto per 
essere unita alla Scrittura, non acquista per que­
sto la stessa autorità della Scrittura. Essa non fa 
parte degli «Scritti che insudiciano le mani», cioè 
«che sono sacri» e sono accolti come tali nella li­
turgia. La Mishna. la Tosefta e il Talmud hanno il 
loro posto nella Sinagoga come luogo in cui si 
studia, ma non sono letti nella liturgia. In genera­
le. il valore di una tradizione si misura in base 
alla sua conformità alla Toràh. La lettura di que- 
st’ultima occupa un posto privilegiato nella litur­
gia della Sinagoga. Ad essa si aggiungono testi 
scelti dei Profeti. Secondo un'antica credenza 
ebraica, la Toràh è stata creata prima della crea­
zione del mondo. I samaritani accettavano solo 
questa come Sacra Scrittura. 1 sadducei rifiutava­
no ogni tradizione normativa al di fuori della 
Legge e dei Profeti. Al contrario, il giudaismo fa­
risaico e rabbinico afferma che accanto alla 
Legge scritta esiste una legge orale che fu data si­
multaneamente a Mosè e gode della stessa auto­
rità. E quanto dichiara un trattato della Mishna: 
«Al Sinai. Mosè ricevette la Legge orale e la tra­
smise a Giosuè, e Giosuè agli anziani, e gli an­
ziani ai profeti, e i profeti la trasmisero ai mem­
bri della Grande Sinagoga» (Aboth 1,1). Come si 
può vedere, esiste una notevole diversità nel 
modo di concepire il ruolo della Tradizione.

11 Secondo la concezione rabbinica, la Legge scritta era accompagnata da una Legge complementare, orale.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1467

2. Scrittura e Tradizione nel Cristianesimo primitivo

IO. La Tradizione dà vita alla Scrittura. Nel 
Cristianesimo primitivo si può osservare un'evo­
luzione simile a quella del giudaismo con, tutta­
via, una differenza iniziale: i primi cristiani ave­
vano, fin dall’inizio, delle Scritture perché, 
essendo ebrei, riconoscevano come Scritture la 
Bibbia d’Israele; anzi, erano le sole Scritture che 
riconoscevano. Ma ad esse si aggiungeva per loro 
una tradizione orale, «l'insegnamento degli Apo­
stoli» (At 2,42), che trasmetteva le parole di 
Gesù e il racconto di eventi che lo riguardavano. 
La catechesi evangelica solo a poco a poco as­
sunse la sua forma. Per meglio assicurarne una 
fedele trasmissione, furono messe per iscritto le 
parole di Gesù e alcuni testi narrativi. Veniva così 
preparata la strada alla redazione dei Vangeli, che 
avvenne solo alcune decine d’anni dopo la morte 
e la risurrezione di Gesù. D'altra parte, venivano 
composte delle professioni di fede e degli inni li­
turgici. che hanno trovato posto nel Nuovo Testa­
mento. Le Lettere di Paolo e di altri Apostoli o 
dirigenti furono prima lette nella Chiesa destina­
taria (cfr. ITs 5,27), poi trasmesse ad altre Chie­
se (cfr. Col 4,16), conservate per essere rilette in 
altre occasioni e infine considerate come Scrittu­
re (cfr. 2Pi 3,15-16) e unite ai Vangeli. Fu così 
che si costituì progressivamente il canone del 
Nuovo Testamento in seno alla Tradizione apo­
stolica.

La Tradizione completa la Scrittura. Il Cri­
stianesimo condivide con il giudaismo la convin­
zione che la rivelazione di Dio non può essere 
espressa nella sua interezza in testi scritti. Questa 
convinzione si manifesta nel finale del IV Van­
gelo, dove si dice che il mondo intero non po­
trebbe contenere i libri che bisognerebbe scrive­
re per raccontare tutte le cose compiute da Gesù 
(Gv 21.25). D'altra parte, la Tradizione vivente è 
indispensabile per rendere viva la Scrittura e at­
tualizzarla.

È opportuno ricordare qui l'insegnamento del 
discorso dopo la Cena sul ruolo dello «Spirito 
della verità» dopo la partenza di Gesù. Egli 
ricorderà ai discepoli tutte le cose dette da Ge­
sù (Gv 14,26), renderà testimonianza di Lui

3. Rapporti tra le due prospettive

11. Come abbiamo appena constatato, la re­
lazione tra Scrittura e Tradizione presenta, nel 
giudaismo e nel Cristianesimo, corrispondenze 
di forma. Su un punto c’è anche qualcosa di più

(15,26), guiderà i discepoli «alla verità tutta inte­
ra» ( 16,13), fornendo loro una comprensione più 
profonda della persona di Cristo, del suo mes­
saggio e della sua opera. Grazie all'azione dello 
Spirito, la Tradizione resta viva e dinamica.

Dopo aver dichiarato che la predicazione apo­
stolica si trova «espressa in modo speciale (spe­
ciali modo exprimitur) nei libri ispirati», il Conci­
lio Vaticano II osserva che è la Tradizione che 
«nella Chiesa fa più profondamente comprendere 
e rende ininterrottamente operanti le stesse Sacre 
Scritture» (Dei Verbum, 8). La Scrittura viene de­
finita «Parola di Dio messa per iscritto sotto l'i­
spirazione dello Spirito divino», ma è la Tradizio­
ne che «trasmette integralmente la Parola di Dio - 
affidata da Cristo e dallo Spirito Santo agli Apo­
stoli - ai loro successori, affinché, illuminati dallo 
Spirito di verità, con la loro predicazione fedel­
mente la conservino, la espongano e la diffonda­
no» (Dei Verbum, 9). Il Concilio conclude: «Così 
la Chiesa attinge la sua certezza su tutte le cose ri­
velate non dalla sola Scrittura» e aggiunge: «Per­
ciò l'una e l’altra - la Scrittura e la Tradizione - 
devono essere accettate e venerate con pari senti­
mento di pietà e riverenza» (Dei Verbum. 9).

Limiti dell'apporto aggiuntivo della Tradizio­
ne. In che misura può esserci nella Chiesa cri­
stiana una Tradizione che accresce materialmen­
te la parola della Scrittura? È una domanda 
dibattuta a lungo nella storia della teologia. Il 
Concilio Vaticano II sembra averla lasciata aper­
ta. ma ha almeno evitato di parlare di «due fonti 
della rivelazione», che sarebbero la Scrittura e la 
Tradizione. Ha affermato invece che «la sacra 
Tradizione e la Sacra Scrittura costituiscono un 
solo sacro deposito della Parola di Dio affidato 
alla Chiesa» (Dei Verbum. IO). Viene così respin­
ta l’idea di una Tradizione completamente indi­
pendente dalla Scrittura. Su un punto almeno il 
Concilio menziona un apporto aggiuntivo della 
Tradizione, ma si tratta di un punto di estrema 
importanza: la Tradizione «fa conoscere alla 
Chiesa l'intero canone dei libri sacri» (Dei Ver­
bum. 8). Si vede quindi come la Scrittura e la 
Tradizione siano inseparabili.

di una semplice corrispondenza, poiché le due re­
ligioni si incontrano nella comune eredità della 
«Sacra Scrittura d’Israele»1’.

Ma. dal punto di vista ermeneutico, le pro-

” L’origine e l'estensione del canone della Bibbia ebraica saranno trattate più avanti, in LE., n. 16.



1468 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

spettive divergono. Per tutte le correnti del giu­
daismo del periodo corrispondente alla formazio­
ne del canone, la Legge occupava un posto cen­
trale. In essa infatti si trovano le istituzioni 
essenziali rivelate da Dio stesso e che hanno lo 
scopo di governare la vita religiosa, morale, giu­
ridica e politica della nazione ebraica dopo l’esi­
lio. La raccolta dei Profeti contiene parole divi­
namente ispirate, trasmesse da Profeti ricono­
sciuti autentici, ma nessuna legge che possa ser­
vire da base alle istituzioni. Sotto questo aspetto 
la raccolta è di rango inferiore. Gli «Scritti» non 
sono composti né da leggi né da parole profeti­
che e occupano di conseguenza un terzo rango.

Questa prospettiva ermeneutica non è stata 
fatta propria dalle comunità cristiane, fatta ecce­
zione forse di alcuni ambienti giudeo-cristiani, 
legati al giudaismo farisaico per il loro rispetto 
per la Legge. La tendenza generale, nel Nuovo 
Testamento, è di attribuire più importanza ai testi 

profetici, compresi come annunciatori del miste­
ro di Cristo. L’Apostolo Paolo e la Lettera agli 
Ebrei non esitano a polemizzare contro la Legge. 
D’altra parte, il Cristianesimo primitivo si trova 
in relazione con gli zeloti, la corrente apocalitti­
ca e gli esseni, di cui condivide l'attesa messia­
nica apocalittica; del giudaismo ellenistico ha 
adottato un corpus di Scritture più ampio e un 
orientamento più sapienziale, più incline a favo­
rire rapporti interculturali.

Ma ciò che distingue il Cristianesimo primiti­
vo da tutte queste correnti è la convinzione che le 
promesse profetiche escatologiche non sono più 
considerate semplicemente oggetto di speranza 
per il futuro, perché il loro compimento è già ini­
ziato in Gesù di Nazaret, il Cristo. È di Lui che 
parlano in ultima istanza le Scritture del popolo 
ebraico, quale che sia la loro estensione, ed è alla 
sua luce che esse devono essere lette per poter es­
sere pienamente comprese.

D. METODI ESEGETICI GIUDAICI USATI NEL NUOVO TESTAMENTO

1. Metodi esegetici giudaici

12. Il giudaismo trae dalle Scritture la sua 
comprensione di Dio e del mondo come anche 
dei disegni di Dio. La manifestazione più chiara 
del modo in cui i contemporanei di Gesù inter­
pretavano le Scritture ci viene fornita dai mano­
scritti del mar Morto, manoscritti copiati tra il 11 
secolo a.C. e l’anno 60 d.C., quindi in un perio­
do vicino a quello del ministero di Gesù e della 
formazione dei Vangeli. Bisogna tuttavia ricor­
darsi che questi documenti esprimono soltanto 
un aspetto della tradizione giudaica; provengono 
da una corrente particolare in seno al giudaismo 
e non ne rappresentano l’insieme.

La più antica attestazione rabbinica di un me­
todo esegetico, basato del resto su testi dell'An­
tico Testamento, è una serie di sette «regole» at­
tribuite tradizionalmente a Hillel (morto nel 10 
d.C.). Indipendentemente dal fatto che questa at-

2. Esegesi a Qumran e nel Nuovo Testamento

13. Dal punto di vista della forma e del me­
todo. il Nuovo Testamento, in particolare i Van­
geli. presenta forti rassomiglianze con Qumran 
nel modo di utilizzare le Scritture. Le formule 
per introdurre le citazioni sono spesso le stesse. 

tribuzione sia fondata o meno, queste sette mid- 
doth rappresentano certamente una codificazione 
dei modi contemporanei di argomentare a partire 
dalla Scrittura, in particolare per dedurne delle 
regole di comportamento.

Un altro modo di utilizzare la Scrittura si può 
osservare negli scritti di storici ebrei del I secolo, 
in particolare Giuseppe Flavio, ma viene usato 
già nello stesso Antico Testamento. Consiste nel 
servirsi di termini biblici per descrivere determi­
nati eventi e mettere in questo modo in luce il 
loro significato. Il ritorno dall’esilio da Babilonia 
viene così presentato in termini che evocano la li­
berazione dall’oppressione egiziana al tempo 
dell'Esodo (Is 43,16-21 ). La restaurazione finale 
di Sion viene rappresentata come un nuovo 
Eden’". A Qumran viene ampiamente usata una 
tecnica analoga.

ad esempio: «così è scritto», «come sta scritto», 
«conforme a quanto è scritto». L'uso simile della 
Scrittura deriva da una somiglianza di prospetti­
va di base nelle due comunità, quella di Qumran 
e quella del Nuovo Testamento. Entrambe erano

» Ez 47,1-12 seguito da Gl 2,18.27 e Zc 14,8-11.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1469

comunità escatologiche che vedevano le profezie 
bibliche come realizzate nel loro tempo, in un 
modo che andava al di là dell’attesa e della com­
prensione dei Profeti che le avevano originaria­
mente pronunciate. Entrambe avevano la convin­
zione che la piena comprensione delle profezie 
era stata rivelata al loro fondatore e da lui tra­
smessa, il «Maestro di Giustizia» a Qumran. 
Gesù per i cristiani.

Esattamente come nei rotoli di Qumran, alcu­
ni testi biblici sono utilizzati nel Nuovo Testa­
mento nel loro senso letterale e storico, mentre 
altri sono applicati, più o meno forzatamente, 
alla situazione presente. La Scrittura era conside­
rata portatrice delle parole stesse di Dio. Alcune 
interpretazioni, nell'una e nell'altra serie di testi, 
prendono una parola separandola dal suo conte­
sto e dal suo senso originale e le attribuiscono un

3. Metodi rabbinici nel Nuovo Testamento

14. I metodi giudaici tradizionali di argomen­
tazione biblica per stabilire delle regole di com­
portamento - metodi codificati più tardi dai rab­
bini - sono utilizzati di frequente, sia nelle parole 
di Gesù riportate dai Vangeli che nelle Lettere. 
Quelle che ricorrono più spesso sono le due 
prime middoth («regole») di Hillel, il qal wa- 
homer e la gezerah shawahn. Esse corrispondo­
no, grosso modo, all’argomento a fortiori e al­
l’argomento per analogia.

Un tratto particolare è che l’argomento verte 
spesso sul significato di una sola parola e il si­
gnificato viene stabilito grazie alla sua ricorrenza 
in un determinato contesto e viene poi applicato, 
talvolta in modo abbastanza artificiale, a un altro 
contesto. Questa tecnica presenta una sorpren­
dente somiglianza con la pratica rabbinica del 
midrash, ma si osserva al tempo stesso una carat­
teristica differenza: nel midrash rabbinico ci 
sono citazioni di opinioni divergenti provenienti 
da diverse autorità, così che si ha a che fare con 
una tecnica di argomentazione, mentre nel 

significato che non corrisponde ai moderni prin­
cipi esegetici. Una differenza importante deve es­
sere tuttavia notata. Nei testi di Qumran, il punto 
di partenza è la Scrittura. Alcuni testi - ad esem­
pio il pesher di Abacuc - sono commenti com­
pleti di un testo biblico, che applicano quest'ulti­
mo, versetto per versetto, alla situazione 
presente; altri sono raccolte di testi che si riferi­
scono a uno stesso tema, ad esempio Melchise- 
dek sull'epoca messianica. Nel Nuovo Testamen­
to, al contrario, il punto di partenza è la venuta di 
Cristo. Non si tratta perciò di applicare la Scrit­
tura al momento presente, ma di spiegare e di 
commentare la venuta di Cristo alla luce della 
Scrittura. Ciò non toglie che le tecniche di com­
mento utilizzate siano le stesse, talvolta con una 
somiglianza sorprendente, come in Rm 10,5-13 e 
nella Lettera agli Ebrei21.

Nuovo Testamento è decisiva l'autorità di Gesù.
Paolo utilizza queste tecniche con una fre­

quenza particolare, specialmente nelle sue discus­
sioni con avversari ebrei molto colti, siano essi 
cristiani o meno. Spesso se ne serve per combat­
tere posizioni tradizionali nel giudaismo o per so­
stenere punti importanti della propria dottrina’’.

Argomentazioni rabbiniche si incontrano 
anche nella Lettera agli Efesini e nella Lettera 
agli Ebrei24. La Lettera di Giuda è quasi intera­
mente formata da spiegazioni esegetiche simili ai 
pesharim («interpretazioni») trovate nei rotoli di 
Qumran e in alcuni scritti apocalittici. Essa utiliz­
za figure ed esempi come pure una struttura per 
concatenazione verbale, tutto in conformità con la 
tradizione giudaica di esegesi scritturistica.

Una forma particolare di esegesi giudaica che 
si incontra nel Nuovo Testamento è quella dell'o­
melia pronunciata nella sinagoga. Secondo Gv 
6,59, il discorso sul pane di vita fu pronunciato 
da Gesù nella sinagoga di Cafarnao. La sua 
forma ha molte corrispondenze con quella delle

21 Eh 1,5-13; 2,6-9; 3,7-4,11; 7,1-28; 10,5-9; 12,5-11.26-29.
22 Troviamo il qal wa-homer in Mt 6,30; 7.11; Gv 7,23; 10.34-36; Rm 5.15.17; 2 Cor 3.7-11; e la gezerah 

shawah in Mt 12,1-4; Al 2,25-28; Rm 4.1-12; Gal 3,10-14.
“ Cfr. Gal 3,19 (Paolo trae dalla mediazione degli angeli nella promulgazione della Legge un argomento 

per dimostrare l'inferiorità di quest’ultima); 4,21-31 (la menzione di Sara e Agar serve a mostrare che i Gentili che 
credono in Cristo sono «figli della promessa»); Rm 4,1-10 (la fede di Abramo, e non la sua circoncisione, gli ot­
tiene la giustificazione); 10,6-8 (a Cristo viene applicalo un versetto che parla di salita al cielo); ICor 10,4 (Cri­
sto è identificalo con la roccia che accompagnava il popolo nel deserto); 15.45-47 (i due Adamo, di cui Cristo è il 
secondo e il più perfetto); 2 Cor 3.13-16 (al velo che copriva il volto di Mosè viene attribuito un significato sim­
bolico),

“ Cfr. Ef 4.8-9 (dove viene applicalo a Cristo un testo sulla salita al cielo applicato tradizionalmente a Mosè); 
Eh 7.1-28 (sulla superiorità del sacerdozio secondo l’ordine di Melchisedek rispetto a quello dei sacerdoti leviti).



1470 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

omelie sinagogali del I secolo: spiegazione di un 
testo del Pentateuco con l’appoggio di un testo 
dei Profeti: ogni espressione del testo viene spie­
gata; vengono apportati dei leggeri aggiustamen­
ti della forma per adattarli alla nuova interpreta-

4. Allusioni significative all'Antico Testamento

15. Il Nuovo Testamento utilizza spesso allu­
sioni ad eventi biblici come mezzi per mostrare il 
significato di avvenimenti della vita di Gesù. I 
racconti dell’infanzia di Gesù nel Vangelo di 
Matteo possono rivelare il loro pieno significato 
solo se letti sullo sfondo dei racconti biblici e 
post-biblici su Mosè. Il Vangelo dell'infanzia se­
condo Luca è più in rapporto con lo stile di allu­
sioni bibliche che si trova nel I secolo nei Salmi 
di Salomone o negli Inni di Qumran; i cantici di 
Maria, di Zaccaria e di Simeone possono essere 
paragonati ad alcuni inni di Qumran2’. Un certo 
numero di eventi della vita di Gesù, come la teo­
fania al momento del battesimo, la sua trasfigu­
razione, la moltiplicazione dei pani e il cammino 
sulle acque, sono similmente raccontati con allu­
sioni intenzionali ad avvenimenti e racconti del­
l’Antico Testamento. La reazione degli ascoltato­
ri alle parabole di Gesù (ad esempio a quella dei 
vignaioli omicidi, Mt 21,33-43 e paralleli) mo­

zione. Tracce dello stesso modello si trovano 
forse anche nell'uno o nell'altro dei discorsi mis­
sionari negli Atti degli Apostoli, in particolare 
nel discorso sinagogale di Paolo ad Antiochia di 
Pisidia (At 13,17-41).

stra che essi erano abituati all'uso di un’immagi­
ne biblica come tecnica per esprimere un mes­
saggio o impartire una lezione.

Tra i Vangeli, quello di Matteo dà maggior­
mente prova di familiarità con le tecniche giudai­
che di utilizzazione della Scrittura. Esso cita 
spesso la Scrittura alla maniera dei pesharim di 
Qumran; ne fa ampiamente uso per argomenta­
zioni giuridiche o simboliche in un modo che, 
più tardi, diventerà corrente negli scritti rabbini­
ci. Questo Vangelo utilizza, più degli altri, i pro­
cedimenti del midrash narrativo nei suoi raccon­
ti (Vangelo dell'infanzia, episodio della morte di 
Giuda, intervento della moglie di Pilato). L'uso 
molto diffuso dello stile di argomentazione rab­
binico, specialmente nelle Lettere paoline e nella 
Lettera agli Ebrei, attesta senza ombra di dubbio 
che il Nuovo Testamento proviene dalla matrice 
del giudaismo ed è impregnato della mentalità 
dei commentatori ebrei della Bibbia.

E. L’ESTENSIONE DEL CANONE DELLE SC

16. Si chiama «canone» (dal greco kanòn, 
«regola») la lista dei libri riconosciuti come ispi­
rati da Dio e aventi un valore di regola per la fede

RITTURE

e i costumi. L'argomento di cui ci occupiamo qui 
è quello della formazione del canone dell’Antico 
Testamento.

1. Situazione nel giudaismo

Tra il canone ebraico delle Scritture26 e il ca­
none cristiano dell’Antico Testamento2’ esistono 
delle differenze. Queste venivano spiegate am­
mettendo generalmente che all'inizio dell'era 
cristiana esistessero nel giudaismo due canoni: 
un canone palestinese in ebraico, l’unico accetta­

to in seguito dagli ebrei, e un canone alessandri­
no in greco, più esteso - chiamato i Settanta -, 
adottato dai cristiani.

Recenti ricerche e alcune scoperte hanno 
messo in dubbio questa opinione. Oggi sembra 
più probabile che al tempo della nascita del Cri-

” IQH 2,31-36; 5,12-16; 18,14-16.
“ Gli ebrei annoverano 24 libri nella loro Bibbia, che essi chiamano Tanak. termine formato dalle iniziali di 

Tòràh, «Legge». Nebi'im, «profeti» e Ketubim, altri «scritti». La cifra di 24 è spesso ridotta a 22. numero delle let­
tere dell'alfabeto ebraico. Nel canone cristiano, a questi 24 o 22 libri corrispondono 39 libri, detti «protocanonici». 
La differenza si spiega col fatto che gli ebrei considerano come un solo libro molti scritti che sono invece distinti 
nel canone cristiano, ad esempio gli scritti dei dodici Profeti «minori».

” La Chiesa cattolica annovera 46 libri nel suo canone dell’Antico Testamento, 39 protocanonici e 7 deute- 
rocanonici, cosi chiamati perché i primi furono accettati nel canone senza grande discussione o senza alcuna di­
scussione, mentre i secondi (Siracide. Baruc. Tobia. Giuditta, Sapienza. 1 e 2 Maccabei e alcune parti di Ester e di 
Daniele) furono accettati definitivamente solo dopo vari secoli di esitazione (da parte di alcuni Padri della Chiesa 
come pure di Girolamo); le Chiese della Riforma li chiamano «apocrifi».



Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica 1471

stianesimo, le raccolte chiuse dei libri della Leg­
ge e dei Profeti esistessero in una forma testuale 
sostanzialmente identica a quella del nostro An­
tico Testamento attuale. La raccolta degli «Scrit­
ti», invece, non era così ben definita, in Palestina 
e nella diaspora ebraica, sia nel numero dei Libri 
che nella forma del loro testo. Verso la fine del I 
secolo sembra che 22/24 libri fossero general­
mente accettati come sacri2", ma solo molto più 

tardi la lista diventerà esclusiva2". Quando si fis­
sarono i limiti del canone ebraico, i libri deutero- 
canonici non vi furono inclusi.

Molti libri che facevano parte del terzo grup­
po, mal definito, di testi religiosi, furono letti re­
golarmente da alcune comunità ebraiche nel 
corso dei primi secoli d.C. Tradotti in greco, essi 
circolavano tra i Giudei ellenisti, sia in Palestina 
che nella diaspora.

2. Situazione nella Chiesa primitiva

17. Essendo i primi cristiani per la maggior 
parte giudei della Palestina, «ebrei» o «ellenisti» 
(cfr. At 6,1 ), la loro visione della Scrittura dove­
va ritlettere quella del loro ambiente, ma le no­
stre informazioni al riguardo sono scarse. In se­
guito, gli scritti del Nuovo Testamento fanno 
ritenere che nelle comunità cristiane circolasse 
una letteratura sacra più ampia del canone ebrai­
co. Presi globalmente, gli autori del Nuovo Te­
stamento manifestano una conoscenza dei libri 
deuterocanonici e di alcuni non canonici, perché 
il numero dei libri citati nel Nuovo Testamento 
oltrepassa non solo quello del canone ebraico, 
ma anche quello che si ipotizza fosse il canone 
alessandrino'". Quando il Cristianesimo si diffu­
se nel mondo ellenistico continuò a servirsi dei

3. Formazione del canone cristiano

18. L’Antico Testamento della Chiesa antica 
assunse forme differenti nelle diverse regioni, 
come mostrano le varie liste dell’epoca patristica. 
La maggior parte degli autori cristiani a partire dal 
Il secolo, così come i manoscritti della Bibbia del 
IV e dei secoli successivi, utilizzano o contengono 
un gran numero di libri sacri del giudaismo, com­
presi libri che non sono stati accettati nel canone 
ebraico. Solo dopo che gli ebrei ebbero definito il 
loro canone la Chiesa pensò a chiudere il proprio 

libri sacri che aveva ricevuto dal giudaismo elle­
nizzato". Sebbene i cristiani di espressione greca 
avessero ricevuto dagli ebrei le loro Scritture 
sotto la forma dei Settanta, non conosciamo que­
sta forma con precisione, perché essa ci è perve­
nuta solo in manoscritti cristiani. Ciò che la 
Chiesa sembra aver ricevuto è un corpus di Scrit­
ture sacre, che erano, all'interno del giudaismo, 
sulla strada per diventare canoniche. Quando il 
giudaismo arrivò alla chiusura del proprio cano­
ne. la Chiesa cristiana era sufficientemente auto­
noma in rapporto al giudaismo da non esserne 
immediatamente influenzata. Fu solo in epoca 
posteriore che un canone ebraico ormai chiuso 
cominciò ad esercitare una sua influenza sul 
modo di vedere dei cristiani.

canone dell'Antico Testamento. Non abbiamo 
informazioni sul modo in cui si procedette e sulle 
ragioni addotte per includere o meno un determi­
nato libro nel canone. È tuttavia possibile abboz­
zare ad ampi tratti la sua evoluzione nella Chiesa, 
sia in Oriente che in Occidente.

In Oriente, a partire dal tempo di Origene 
(ca. 185-253), si cercò di conformare l'uso cri­
stiano al canone ebraico di 22/24 libri, utilizzan­
do per questo diverse combinazioni e stratagem-

“ Nel suo Contro Apione ( 1.8). scritto tra il 93 e il 95. Giuseppe Flavio è mollo vicino all'idea di un canone 
delle Scritture, ma il suo vago riferimento a dei libri ai quali non è stato ancora dato un nome (designati più tardi 
come «Scritti») fa pensare che nel giudaismo non si fosse ancora arrivati allo stadio di una collezione di libri net­
tamente definita.

w Quella che viene chiamata l'Assemblea di Jamnia aveva piuttosto la natura di una scuola o di un'accade­
mia. installata a Jamnia tra l'anno 75 e l'anno 117. Non abbiamo attestazioni di una decisione di stilare una lista di 
libri. C'è motivo di ritenere che il canone delle Scritture ebraiche non sia stalo fissato in modo rigido prima della 
fine del II secolo. Le discussioni tra scuole sullo status di alcuni libri si sono protratte fino al III secolo.

“ Se la Chiesa primitiva avesse ricevuto da Alessandria un canone chiuso o una lista chiusa, ci si aspettereb­
be che i manoscritti dei Settanta ancora esistenti c le liste cristiane dei libri dell’Antico Testamento avessero en­
trambi un’estensione virtualmente identica a questo canone. Ma non è così. Le liste veterotestamentarie dei Padri 
della Chiesa e dei primi Concili non mostrano questo tipo di unanimità. Non furono gli ebrei di Alessandria a sta­
bilire un canone esclusivo delle Scritture, ma la Chiesa, a partire dai Settanta.

" Questi libri comprendevano scritti composti originariamente in ebraico e tradotti in greco, ma anche scrit­
ti composti direttamente in greco.



1472 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

mi. Origene stesso era inoltre consapevole del­
l'esistenza di numerose differenze testuali, tal­
volta considerevoli, tra la Bibbia in ebraico e 
quella in greco. Questo problema si aggiungeva 
a quello della differenza delle liste di libri. Gli 
sforzi compiuti allo scopo di conformarsi al ca­
none e al testo ebraico non impedirono agli auto­
ri cristiani d'Oriente di utilizzare nei loro scritti 
libri che non erano stati ammessi nel canone 
ebraico, né di seguire per gli altri il testo dei Set­
tanta. L'idea che il canone ebraico dovesse esse­
re preferito dai cristiani non sembra aver prodot­
to sulla Chiesa d'Oriente un'impressione pro­
fonda. né duratura.

In Occidente, si mantenne ugualmente un'uti­
lizzazione più ampia dei libri sacri ed essa trovò 
in Agostino il suo difensore. Quando si trattò di 
selezionare i libri da includere nel canone, Ago­
stino (354-430) basò il suo giudizio sulla prassi 
costante della Chiesa. All'inizio del V secolo, al­
cuni Concili adottarono la sua posizione per 
compilare il canone dell'Antico Testamento. 
Sebbene questi Concili fossero solo regionali, 
l'unanimità espressa nelle loro liste li rende rap­
presentativi dell'uso ecclesiale in Occidente.

Per quanto riguarda le differenze testuali tra la 
Bibbia in greco e quella in ebraico. Girolamo 
basò la sua traduzione sul testo ebraico. Per i libri 
deuterocanonici egli si limitò generalmente a 
correggere la Vecchia [traduzione] Latina. A par­
tire da allora la Chiesa in Occidente riconosce 
una duplice tradizione biblica: quella del testo 
ebraico per i libri del canone ebraico, quella della 
Bibbia greca per gli altri libri, il tutto in una tra­
duzione latina.

Basandosi su una tradizione secolare, il Con­
cilio di Firenze, nel 1442, e poi quello di Trento, 
nel 1564, hanno fugato, per i cattolici, dubbi e in­
certezze. La loro lista si compone di 73 libri, ri­
cevuti come sacri e canonici, perché ispirati dallo 
Spirito Santo, 46 per l'Antico Testamento, 27 per 
il Nuovo Testamento’2. In questo modo la Chiesa 
cattolica ha ricevuto il suo canone definitivo, per 
la cui determinazione il Concilio si era basato 
sull'uso costante nella Chiesa. Adottando questo 
canone, più ampio di quello ebraico, esso ha pre­
servato una memoria autentica delle origini cri­
stiane. poiché, come abbiamo visto, il canone 
ebraico, più limitato, è posteriore all'epoca della 
formazione del Nuovo Testamento.

II. TEMI FONDAMENTALI DELLE SCRITTURE DEL POPOLO EBRAICO 
E LORO ACCOGLIENZA NELLA FEDE IN CRISTO

19. Alle Scritture del popolo ebraico, da essa 
ricevute come autentica Parola di Dio, la Chiesa 
cristiana ha unito altre Scritture, che esprimono 
la sua fede in Gesù, il Cristo. Di conseguenza, la 
Bibbia cristiana non comprende un «Testamen­
to» unico, ma due «Testamenti», l'Antico e il 
Nuovo, che intrattengono tra loro rapporti com­
plessi, dialettici. Per farsi un'idea corretta delle

relazioni tra la Chiesa cristiana e al popolo ebrai­
co, è indispensabile lo studio di questi rapporti, 
la cui comprensione è mutata col tempo. Questo 
capitolo presenta prima una visione d’insieme di 
queste variazioni per poi soffermarsi su uno stu­
dio più preciso di temi fondamentali, comuni al­
l'uno e all'altro Testamento.

A. COMPRENSIONE CRISTIANA DEI RAPPORTI TRA ANTICO E NUOVO TESTAMENTO

1. Affermazione di un rapporto reciproco
Definendo le Scritture del popolo ebraico 

«Antico Testamento», la Chiesa non ha voluto af­
fatto suggerire che esse siano superate e che se ne

potesse ormai fare a meno". Al contrario, essa ha 
sempre affermato che Antico Testamento e 
Nuovo Testamento sono inseparabili. Il loro

“ Cfr. Denzinger-HOnermann. Enchiridion svmholorum. 36' ed.. Freiburg i.B.. Basel, Roma. Vienna 1991. 
nn. 1334-1336, 1501-1504.

” Sull'origine di questa espressione, si veda sopra, n. 2. Oggi in alcuni ambienti si tende a usare l'appellati­
vo «Primo Testamento», per evitare la connotazione negativa che si potrebbe attribuire ad «Antico Testamento». 
Ma «Antico Testamento» è un'espressione biblica e tradizionale che non ha in sé alcuna connotazione negativa: la 
Chiesa riconosce pienamente il valore dell'Antico Testamento.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1473

primo rapporto sta proprio in questa inseparabi­
lità. Quando, all'inizio del II secolo, Marcione 
voleva rifiutare l’Antico Testamento, si scontrò 
con una totale opposizione da parte della Chiesa 
post-apostolica. Il rifiuto dell’Antico Testamento 
portava del resto Marcione a respingere anche 
gran parte del Nuovo - accettava solo il Vangelo 
di Luca e una parte delle Lettere di Paolo - il che 
dimostrava chiaramente che la sua posizione era 
insostenibile. È alla luce dell’Antico Testamento 
che il Nuovo comprende la vita, la morte e la glo­
rificazione di Gesù (cfr. ICor 15,3-4).

Ma il rapporto è reciproco: da una parte, il 
Nuovo Testamento richiede di essere letto alla 
luce dell’Antico, ma, dall’altra, invita a «rilegge­
re» l’Antico alla luce di Cristo Gesù (cfr. Le 
24,45). Come è stata fatta questa «rilettura»? 
Essa si è estesa a «tutte le Scritture (Le 24,27), a 
«tutte le cose scritte nella Legge di Mosè, nei 
Profeti e nei Salmi» (24.44). ma il Nuovo Te­
stamento ci presenta solo un numero limitato 
di esempi, senza formulare una teoria metodo­
logica.

2. Rilettura dell’Antico Testamento alla luce di Cristo

Gli esempi forniti dimostrano che venivano 
utilizzati diversi metodi, presi, come abbiamo 
visto sopra, dalla cultura del mondo circostante ", 
I testi parlano di tipologia" e di lettura alla luce 
dello Spirito (2Cor .3,14-17), suggerendo l’idea 
di un duplice livello di lettura, quello del senso 
originario, percepibile in un primo tempo, e quel­
lo di una interpretazione ulteriore, rivelata alla 
luce di Cristo.

Nel giudaismo era abituale fare certe riletture. 
Era lo stesso Antico Testamento a mettere su 
questa strada. C’era, ad esempio, la rilettura del­
l’episodio della manna: non si negava il dato ori­
ginario, ma se ne approfondiva il senso vedendo 
nella manna il simbolo della Parola con cui Dio 
nutre continuamente il suo popolo (cfr. Di 8,2-3).

I Libri delle Cronache sono una rilettura del libro 
della Genesi e dei Libri di Samuele e dei Re. Lo 
specifico nella rilettura cristiana è che viene fatta 
- come abbiamo appena ricordato - alla luce del 
Cristo.

L'interpretazione nuova non abolisce il senso 
originario. L’Apostolo Paolo afferma inequivo­
cabilmente che «gli oracoli di Dio sono stali affi­
dati» agli Israeliti (Rm 3,2) e dà per scontato che 
questi oracoli dovevano e potevano essere letti e 
compresi fin da prima della venuta di Gesù. 
Quando parla di un accecamento degli ebrei circa 
«la lettura dell'Antico Testamento» (2Cor 3,14), 
egli non intende parlare di una totale incapacità 
di lettura, ma di un'incapacità di rilettura alla 
luce di Cristo.

3. Rileltura allegorica

20. Il metodo nel mondo ellenistico era di­
verso, ma l’esegesi cristiana se ne servì ugual­
mente. I greci interpretavano talvolta i loro testi 
classici trasformandoli in allegorie. Dovendo 
commentare poemi antichi, come le opere di 
Omero, dove gli dei sembravano agire come uo­
mini capricciosi e vendicativi, gli autori attribui­
vano loro un significato più accettabile dal punto 
di vista religioso e morale sostenendo che il 
poeta si era espresso in minio allegorico e che 
aveva voluto in realtà descrivere i conflitti psico­
logici umani, le passioni dell'anima, sotto la fin­
zione di lotte tra dei. In questo caso, il senso 
nuovo, più spirituale faceva scomparire il senso 
originario del testo.

Gli ebrei della diaspora utilizzarono talvolta 
questo metodo, in particolare per giustificare agli 
occhi del mondo ellenistico certe prescrizioni 

della Legge che, prese alla lettera, potevano sem­
brare prive di senso. Filone d'Alessandria, nutrito 
di cultura ellenistica, si mosse in questa direzione. 
Egli sviluppava talvolta, in modo originale, il 
senso originale, ma. altre volte, adottava una let­
tura allegorica che lo svuotava completamente. In 
seguito la sua esegesi fu respinta dal giudaismo.

Nel Nuovo Testamento si trova una sola men­
zione delle «cose dette per allegoria» (allegorou- 
mena: Gal 4,24), ma in realtà si tratta in questo 
caso di tipologia; cioè i personaggi menzionati 
nel testo antico sono presentati come evocatori di 
realtà future, senza che venga messa minima­
mente in dubbio la loro esistenza nella storia. Un 
altro testo di Paolo pratica l'allegoria per inter­
pretare un dettaglio della Legge (ICor 9.9). ma 
questo metodo non viene mai adottato da lui 
come orientamento generale.

“ Cfr. I.D.: "Metodi esegetici giudaici usati nel Nuovo Testamento", nn. 12-15. 
" Cfr. Rm 5.14; ICor 10.6; Eh 9.24; IPi 3.21.



1474 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

I Padri della Chiesa e gli autori medievali ne 
faranno, al contrario, un uso sistematico, nei loro 
sforzi per offrire un’interpretazione attualizzante, 
ricca di applicazioni alla vita cristiana, di tutta la 
Bibbia, fin nei suoi minimi dettagli - sia, del 
resto, per il Nuovo Testamento che per l’Antico. 
Origene, ad esempio, vede nel pezzo di legno di 
cui si serve Mosè per rendere dolci le acque 
amare (Es 15,22-25) un'allusione al legno della 
croce; nella cordicella di filo scarlatto con la 
quale Raab fa riconoscere la sua casa (Gs 2,18) 
un’allusione al sangue del Salvatore. Venivano 
sfruttati tutti i dettagli che si prestavano a fornire 
un punto di contatto tra l’episodio veterotesta­
mentario e le realtà cristiane. In ogni pagina del-

4. Ritorno al senso letterale

Tommaso d'Aquino percepì in modo chiaro il 
pregiudizio inconscio che sosteneva l’esegesi alle­
gorica: il commentatore poteva scoprire in un testo 
solo quello che egli già conosceva in precedenza e, 
per conoscerlo, aveva dovuto trovarlo nel senso 
letterale di un altro testo. Da qui la conclusione 
tratta da Tommaso d’Aquino: non è possibile ar­
gomentare in modo valido a partire dal senso alle­
gorico, ma solo a partire dal senso letterale

Iniziata nel Medioevo, la valorizzazione del 
senso letterale non ha poi mai cessato di imporsi. 
Lo studio critico dell'Antico Testamento è anda­
to sempre più in questa direzione, arrivando alla 
supremazia del metodo storico-critico. 

l'Antico Testamento si trovavano una moltitudi­
ne di allusioni dirette e specifiche a Cristo e alla 
vita cristiana, ma si correva il rischio di staccare 
ogni dettaglio dal suo contesto e di ridurre a nulla 
i rapporti tra il testo biblico e la realtà concreta 
della storia della salvezza. L’interpretazione di­
ventava arbitraria.

Certo, l’insegnamento proposto aveva un suo 
valore, perché animato dalla fede e guidato da 
una conoscenza d’insieme della Scrittura letta 
nella Tradizione. Ma non era un insegnamento 
basato sul testo commentato; veniva sovrapposto 
ad esso. Era quindi inevitabile che nel momento 
stesso in cui questo approccio riscuoteva i mi­
gliori successi, entrasse in una crisi irreversibile.

Si è così messo in moto un processo inverso: 
il rapporto tra l’Antico Testamento e le realtà cri­
stiane è stato ristretto a un numero limitato di 
testi. Il rischio oggi è quello di cadere nell’ecces­
so opposto, che consiste nel rinnegare global­
mente, insieme agli eccessi del metodo allegori­
co, tutta l’esegesi patristica e l’idea stessa di una 
lettura cristiana e cristologica dei testi dell’Anti­
co Testamento. Da qui lo sforzo avviato nella 
teologia contemporanea, per strade differenti che 
ancora non sono confluite in un consenso, di 
rifondare una interpretazione cristiana dell’Anti­
co Testamento esente da arbitrarietà e rispettosa 
del senso originale.

5. Unità del disegno di Dio e nozione di compimento

21. Il presupposto teologico di base è che il 
disegno salvifico di Dio, che culmina in Cristo 
(cfr. Ef 1,3-14), è unitario, ma si è realizzato pro­
gressivamente attraverso il tempo. L’aspetto uni­
tario e l'aspetto graduale sono entrambi impor­
tanti; così come lo sono la continuità su alcuni 
aspetti e la discontinuità su altri. Fin dall'inizio, 
l’agire di Dio nei suoi rapporti con gli uomini è 
teso verso la pienezza finale e, di conseguenza, 
alcuni aspetti che saranno costanti cominciano a 
manifestarsi: Dio si rivela, chiama, affida delle 
missioni, promette, libera, stipula alleanza. Le 
prime realizzazioni, per quanto provvisorie e im­
perfette, fanno già intravedere qualcosa della pie­
nezza definitiva. Questo è particolarmente evi­
dente in alcuni grandi temi che si sviluppano 
attraverso tutta la Bibbia, dalla Genesi all’Apo­

calisse: il cammino, il banchetto, la dimora di 
Dio tra gli uomini.

Operando una continua rilettura degli eventi e 
dei testi, l’Antico Testamento stesso si apre pro­
gressivamente a una prospettiva di compimento 
ultimo e definitivo. L’esodo, esperienza fondante 
della fede d’Israele (cfr. Dt 6,20-25; 26,5-9), di­
venta il modello di ulteriori esperienze di salvez­
za. La liberazione dall’esilio babilonese e la pro­
spettiva di una salvezza escatologica vengono 
descritte come un nuovo esodo'1. L’interpretazio­
ne cristiana si situa in questa linea, ma con la dif­
ferenza che essa vede il compimento già sostan­
zialmente realizzato nel mistero di Cristo.

La nozione di compimento è estremamente 
complessa'", e può essere facilmente falsata se si 
insiste unilateralmente o sulla continuità o sulla

* Tommaso d’Aquino, Summit theologica, I, q. I, a. IO. ad l“", cfr. anche Quodl. VII, 6l6m.
” Is 35.1 - IO; 40.1 -5; 43.1 -22; 48.12-21 ; 62.
“ Cfr. sotto. Il B.9. e C.. nn. 54-65.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1475

discontinuità. La fede cristiana riconosce il com­
pimento, in Cristo, delle Scritture e delle attese 
d’Israele, ma non comprende tale compimento 
come la semplice realizzazione di quanto era 
scritto. Una tale concezione sarebbe riduttiva. In 
realtà, nel mistero del Cristo crocifisso e risorto, 
il compimento avviene in modo imprevedibile. 
Comporta un superamento ”, Gesù non si limita a 
giocare un ruolo già prestabilito - quello del 
Messia - ma conferisce alle nozioni di messia e 
di salvezza una pienezza che era impossibile im­
maginare prima; le riempie di una nuova realtà; 
si può parlare, a questo riguardo, di «nuova crea- 
zione»4". Sarebbe infatti un errore considerare le 
profezie dell’Antico Testamento delie fotografie 
anticipate di eventi futuri. Tutti i testi, compresi 
quelli che, in seguito, sono stati letti come profe­
zie messianiche, hanno avuto un valore e un si­
gnificato immediati per i contemporanei, prima 
di acquistare un significato più pieno per gli 
ascoltatori futuri. Il messianismo di Gesù ha un 
significato nuovo e inedito.

Il primo scopo del Profeta è di mettere i suoi 
contemporanei in grado di comprendere gli even­
ti del loro tempo con lo sguardo di Dio. E meglio

6. Prospettive attuali

L’Antico Testamento possiede in se stesso un 
immenso valore come Parola di Dio. Leggere 
l’Antico Testamento da cristiani non significa 
perciò volervi trovare dappertutto dei diretti rife­
rimenti a Gesù e alle realtà cristiane. Certo, per i 
cristiani, tutta l’economia veterotestamentaria è 
in movimento verso Cristo; se si legge perciò 
l’Antico Testamento alla luce di Cristo è possibi­
le, retrospettivamente, cogliere qualcosa di que­
sto movimento. Ma dato che si tratta di un movi­
mento, di una progressione lenta e difficile 
attraverso la storia, ogni evento e ogni testo si si­
tuano in un punto particolare del cammino e a 
una distanza più o meno grande dal suo compi­
mento. Leggerli retrospettivamente, con occhi da 
cristiani, significa percepire al tempo stesso il 
movimento verso Cristo e la distanza in rapporto 
a Cristo, la prefigurazione e la dissomiglianza. 
Inversamente, il Nuovo Testamento può essere 
pienamente compreso solo alla luce dell’Antico 
Testamento.

perciò non insistere eccessivamente, come fa una 
certa apologetica, sul valore di prova attribuita al 
compimento delle profezie. Questa insistenza ha 
contribuito a rendere più severo il giudizio dei 
cristiani sugli ebrei e sulla loro lettura dell'Anti­
co Testamento: più si trova evidente il riferimen­
to al Cristo nei testi veterotestamentari, più si ri­
tiene ingiustificabile e ostinata l'incredulità degli 
ebrei.

Ma la constatazione di una discontinuità tra 
l'uno e l'altro Testamento e di un superamento 
delle prospettive antiche non deve portare a una 
spiritualizzazione unilaterale. Ciò che è già com­
piuto in Cristo deve ancora compiersi in noi e nel 
mondo. Il compimento definitivo sarà quello 
della fine, con la risurrezione dei morti, i cieli 
nuovi e la terra nuova. L'attesa messianica ebrai­
ca non è vana. Essa può diventare per noi cristia­
ni un forte stimolo a mantenere viva la dimensio­
ne escatologica della nostra fede. Anche noi, 
come loro, viviamo nell’attesa. La differenza sta 
nel fatto che per noi Colui che verrà avrà i tratti 
di quel Gesù che è già venuto ed è già presente e 
attivo tra noi.

L'interpretazione cristiana dell'Antico Testa­
mento è quindi un'interpretazione differenziata a 
seconda dei diversi tipi di testi. Essa non sovrap­
pone confusamente la Legge e il Vangelo, ma di­
stingue con cura le fasi successive della storia 
della rivelazione e della salvezza. Si tratta di 
un’interpretazione teologica, ma al tempo stesso 
pienamente storica. Lungi dall'escludere l’esege­
si storico-critica, la richiede.

Quando il lettore cristiano percepisce che il 
dinamismo interno all'Antico Testamento trova 
la sua realizzazione in Gesù, si tratta di una per­
cezione retrospettiva, il cui punto di partenza non 
si situa nei testi come tali, ma negli eventi del 
Nuovo Testamento proclamati dalla predicazione 
apostolica. Non si deve perciò dire che l'ebreo 
non vede ciò che era annunciato nei testi, ma che 
il cristiano, alla luce di Cristo e della Chiesa, sco­
pre nei testi un di più di significato che vi era na­
scosto.

“ «Non solum impletur, verum elioni transcenditur», Ambrogio Autpert. citato da II. DE Lubac, Exégèse me­
dievale. II. 246.

*' 2Cor5.il; Gal 6.15.

2Cor5.il


1476 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

7. Contributo della lettura ebraiea della Bibbia

22. Lo sconvolgimento prodotto dallo stermi­
nio degli ebrei (la shoah) nel corso della seconda 
guerra mondiale ha spinto tutte le Chiese a ri­
pensare completamente il loro rapporto col giu­
daismo e, di conseguenza, a riconsiderare la loro 
interpretazione della Bibbia ebraica, l’Antico Te­
stamento. Alcuni sono arrivati a domandarsi se i 
cristiani non debbano rimproverarsi di essersi 
impadroniti della Bibbia ebraica facendone una 
lettura in cui nessun ebreo si riconosce. 1 cristia­
ni dovrebbero allora leggere questa Bibbia come 
gli ebrei, per rispettare realmente la sua origine 
ebraica?

Ragioni ermeneutiche obbligano a dare a que- 
st’ultima domanda una risposta negativa. Infatti, 
leggere la Bibbia alla maniera del giudaismo im­
plica necessariamente l’accettazione di tutti i 
presupposti di quest’ultimo, cioè l’accettazione 
integrale di ciò che è costitutivo del giudaismo, 
in particolare l’autorità degli scritti e delle tradi­

zioni rabbiniche, che escludono la fede in Gesù 
come Messia e Figlio di Dio.

In rapporto alla prima questione, la situazione 
è invece diversa, perché i cristiani possono e de­
vono ammettere che la lettura ebraica della Bib­
bia è una lettura possibile, che si trova in conti­
nuità con le Sacre Scritture ebraiche dall’epoca 
del secondo Tempio ed è analoga alla lettura cri­
stiana, che si è sviluppata parallelamente ad essa. 
Ciascuna delle due letture è correlata con la ri­
spettiva visione di fede di cui essa è un prodotto 
e un’espressione, risultando di conseguenza irri­
ducibili l’una all’altra.

Sul piano concreto dell'esegesi, i cristiani 
possono, nondimeno, apprendere molto dall’ese­
gesi ebraica praticata da più di duemila anni, e in 
effetti hanno appreso molto nel corso della sto­
ria41. Dal canto loro possono sperare che gli ebrei 
siano in grado di trarre profitto anch’essi dalle ri­
cerche esegetiche cristiane.

B. TEMI COMUNI FONDAMENTALI

1. Rivelazione di Dio

23. Un Dio che parla agli uomini. Il Dio 
della Bibbia è un Dio che entra in comunicazio­
ne con gli uomini e parla ad essi. La Bibbia de­
scrive, in modalità diverse, l'iniziativa presa da 
Dio di comunicare con l’umanità scegliendosi il 
popolo d'Israele. Dio fa sentire la sua Parola o di­
rettamente, o servendosi di portaparola.

Nell’Antico Testamento Dio si manifesta a 
Israele come Colui che parla. La parola divina 
assume la forma di una promessa fatta a Mosè di 
far uscire dall’Egitto il popolo d’Israele (Es 3,7- 
17), promessa che si colloca sulla scia di quelle 
fatte ai patriarchi Abramo, Isacco e Giacobbe e 
ai loro discendenti42. È ugualmente una promes­
sa quella che riceve Davide in 2Sam 7,1-17 ri­
guardo a una discendenza che gli succederà sul 
trono.

Dopo l’uscita dall’Egitto, Dio s’impegna con 
il suo popolo in un'alleanza di cui prende due 
volte l’iniziativa (Es 19-24; 32-34). In questo 

contesto Mosè riceve da Dio la Legge, spesso de­
signata come «parole di Dio»*', che egli deve tra­
smettere al popolo.

Mosè, portatore della Parola di Dio, sarà con­
siderato un profeta44 e anche più di un profeta 
(Nm 12,6-8). Nel corso della storia del popolo, i 
Profeti si mostrano consapevoli di trasmettere la 
Parola di Dio. I racconti di vocazioni profetiche 
mostrano come la Parola di Dio emerge, s’impo­
ne con forza e invita a una risposta. Profeti come 
Isaia, Geremia o Ezechiele riconoscono la Parola 
di Dio come un evento che ha segnato la loro 
vita4’. Il loro messaggio è il messaggio di Dio; 
accogliere il loro messaggio equivale ad acco­
gliere la Parola di Dio. Anche se si scontra con 
delle resistenze da parte della libertà umana, la 
Parola di Dio è efficace46: è una potenza che 
opera nel cuore della storia. Nel racconto della 
creazione del mondo da parte di Dio (Gen I), si 
scopre che, per Dio, dire è fare.

41 Cfr. il documento della Pontificia Commissioni: Biblica. L’interpretazione della Bibbia nella Chiesa. 
I.C.2: «Approccio mediante il ricorso alle tradizioni di interpretazione giudaiche».

42 Gen 12,1-3; 26,23-24; 46,2-4.
41 Es 20,1; 24,3-8; .34,27-28; cfr. Nm 15,31.
44 Os 12,14; Dt 18,15.18.
44 /.v 6.5-8; Ger 1.4-10; Ez 2.1-3,3.
44 Is 55,1; Ger 20,9.



Ani della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica

Il Nuovo Testamento prolunga questa pro­
spettiva e l'approfondisce. Gesù, infatti, si fa il 
predicatore della Parola di Dio (Le 5,1 ) e ricorre 
alle Scritture; è riconosciuto come profeta47, ma 
è più che un profeta. Nel IV Vangelo il ruolo di 
Gesù è distinto da quello di Giovanni Battista 
con un’opposizione tra l'origine terrena del se­
condo e l'origine celeste del primo: «Colui che 
viene dal cielo [... testimonia ciò che ha visto e 
udito. ...] colui che Dio ha mandato proferisce le 
parole di Dio» (Gv 3,31.32.34). Gesù non è un 
semplice messaggero, ma ha lasciato trasparire la 
sua intimità con Dio. Comprendere la missione 
di Gesù significa comprendere anche la sua con­
dizione divina, «lo non ho parlato da me», dice 
Gesù, «ciò di cui parlo, ne parlo come il Padre 
me l'ha detto» (Gv 12,49.50). A partire da questo 
legame, che unisce Gesù al Padre, il IV Vangelo 
confessa Gesù come il Logos, «il Verbo», che «si 
è fatto carne» (Gv 1,14).

L’inizio della Lettera agli Ebrei riassume per­
fettamente il cammino percorso: Dio che «aveva 
un tempo parlato ai padri nei profeti», «ha parla­
to a noi in un Figlio» (Eb I, I -2), quel Gesù di cui 
ci parlano i Vangeli e la predicazione apostolica.

24. // Dio unico. L’affermazione più forte 
della confessione di fede ebraica è quella di Dt 
6,4: «Ascolta, Israele, il SIGNORE nostro Dio è 
il SIGNORE UNO», affermazione che non 
dev’essere separata da quanto ne consegue per il 
fedele: «e tu amerai il SIGNORE tuo Dio con 
tutto il tuo cuore, con tutto il tuo essere e tutta la 
tua forza» (Dt 6,5)" Il SIGNORE, unico Dio 
d’Israele, sarà riconosciuto come il solo Dio di 
tutta l'umanità alla fine dei tempi (Zc 14,9). Dio 
è UNO: questa proclamazione appartiene al lin­
guaggio dell’amore (cfr. Ct 6,9). Dio che ama 
Israele è confessato come unico e chiama ciascu­
no a rispondere a questo amore con un amore 
sempre più unificato.

Israele è chiamato a riconoscere che il Dio 
che l'ha fatto uscire dall'Egitto è il solo ad 
averlo strappato alla schiavitù. Solo questo Dio 
ha salvato Israele e Israele deve esprimere la 
sua fede in Lui con l'osservanza della Legge e 
con il culto.

L’affermazione «il Signore è uno» non era, al­

l’origine, l'espressione di un monoteismo ra­
dicale, perché non si negava l’esistenza di altri 
dei, come mostra, ad esempio, il Decalogo (Es 
20,3). A partire dall’esilio, l’affermazione cre­
dente tende a diventare un’affermazione di ra­
dicale monoteismo, che si esprime attraverso 
due espressioni come «gli dei sono nulla» (Is 
45,14) o «non ce n’è altri»49. Nel giudaismo po­
steriore, l'espressione di Dt 6.4 è una professio­
ne di fede monoteistica ed è il cuore della pre­
ghiera ebraica.

Nel Nuovo Testamento l’affermazione della 
fede ebraica viene ripresa in Me 12,29 da Gesù 
stesso, che cita Dt 6,4-5, e dal suo interlocutore 
ebreo, che cita Dt 4,35. La fede cristiana affer­
ma, anch'essa, l'unicità di Dio, perché «non c'è 
altro dio che il Dio unico»'". Questa unicità di 
Dio è affermata con forza anche quando Gesù 
viene riconosciuto come Figlio (Rm 1,3-4), es­
sendo Egli tutt’uno con il Padre (Gv 10,30; 
17,11). In effetti, la gloria che viene dal Dio 
unico Gesù la riceve dal Padre in quanto «Figlio 
unico pieno di grazia e di verità» (Gv 1,14). Per 
esprimere la fede cristiana. Paolo non esita a 
sdoppiare l'affermazione di Dt 6.4 e a dire: «Per 
noi, un solo Dio, il Padre [„.| e un solo Signore, 
Gesù Cristo» (ICor 8,6).

25. Dio creatore e provvidenza. La Bibbia si 
apre con le seguenti parole: «In principio Dio 
creò il cielo e la terra» (Gen 1.1). un'intestazio­
ne che domina il testo di Gen 1.1-2.4. ma anche 
tutta la Scrittura che riferisce gli atti della poten­
za di Dio. In questo testo inaugurale l’afferma­
zione della bontà della creazione ricorre sette 
volte, costituendo uno dei suoi ritornelli (Gen 
1,4-31).

Con formulazioni differenti e in contesti di­
versi, l’affermazione che Dio è creatore ricorre 
costantemente. Così, nel racconto dell'uscita dal­
l'Egitto, Dio ha potere sul vento e sul mare (Es 
14,21). Nella preghiera d'Israele, Dio viene con­
fessato come «colui che ha fatto il cielo e la 
terra»”. L’azione creatrice di Dio fonda e assicu­
ra la salvezza attesa, sia nella preghiera (Sai 
121,2) che negli oracoli profetici, ad esempio in 
Ger 5,22 e 14,22. In Is 40-55 quest'azione fonda 
la speranza in una salvezza futura”. I libri sa-

47 Mt 21.11.46; Le T,\tr, 24,19; Gv4,19; 6.14; 7.40; 9.17.
4* Metteremo regolarmente la parola Signore tutta in maiuscolo quando il testo ebraico ha il tetragramma non 

pronunciato YHWH. nome proprio del Dio d’Israele. Nella lettura gli ebrei lo sostituiscono con altre parole, so­
prattutto con adunai, «Signore».

" Dr 4,35.39;/s 45.6.14.
” ICor 8,4; cfr. Gal 3.20; Gc 2.19.
” Sai 115,15; 121,2: 124,8; 134,3; 146,6.
” Is 42,5; 44,24; 45,11; 48,13.



1478 Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica

pienziali situano l’azione creatrice di Dio in una 
posizione centrale".

Il Dio che crea il mondo con la sua Parola 
(Gen 1 ) e che dà all’uomo un alito di vita (Gen 
2,7) è anche Colui che testimonia la sua solleci­
tudine verso ogni essere umano fin dal suo con- 
cepimento".

Al di fuori della Bibbia ebraica, è doveroso ci­
tare il testo di 2Mac 7,28 dove la madre dei sette 
fratelli martiri esorta l'ultimo di essi con queste 
parole: «Ti scongiuro, figlio, contempla il cielo e 
la terra, osserva quanto vi è in essi e riconosci 
che Dio non li ha creati da cose esistenti». La tra­
duzione latina di questa frase parla di creazione 
ex nihilo, «dal nulla». Un aspetto notevole di 
questo testo è che il richiamo dell'azione creatri­
ce di Dio fonda qui la fede nella risurrezione dei 
giusti. Lo stesso si ha in Rm 4,17.

La fede in un Dio creatore, vittorioso sulle 
forze cosmiche e sul male, è diventato insepa­
rabile dalla fiducia in Lui come salvatore del 
popolo d’Israele così come delle persone indivi­
duali".

26. Nel Nuovo Testamento la convinzione 
che tutto ciò che esiste è opera di Dio proviene 
direttamente dall'Antico Testamento e sembra 
così forte che non ha bisogno di dimostrazione e 
il vocabolario di creazione è poco presente nei 
Vangeli. Bisogna tuttavia notare in Mt 19,4 il ri­
ferimento a Gen 1,27, che parla della creazione 
dell'uomo e della donna. In modo più ampio. Me 
13,19 evoca «l'inizio della creazione che Dio ha 
creato». Infine, Mt 13.35b parla, a proposito 
delle parabole, «di cose nascoste fin dalla fonda­
zione del mondo».

Nella sua predicazione, Gesù insiste molto 
sulla fiducia che l’uomo deve avere in Dio, dal 
quale tutto dipende: «Per la vostra vita non af­
fannatevi di quello che mangerete o berrete e 
neanche per il vostro corpo, di quello che indos­
serete [...| Guardate gli uccelli del cielo: non se­
minano, né mietono („.| eppure il Padre vostro 
celeste li nutre»'''. La sollecitudine di Dio creato­
re si estende ai cattivi e ai buoni sui quali «egli fa 
sorgere il suo sole» e ai quali concede la pioggia 
necessaria alla fecondità del suolo (Mt 5,45). La 
provvidenza di Dio si esercita verso tutti; per i di­
scepoli di Gesù questa convinzione deve portare 

a cercare «prima di tutto il Regno di Dio e la sua 
giustizia» (Mt 6,33). Nel Vangelo di Matteo 
Gesù parla del «Regno preparato per voi fin dalla 
fondazione del mondo» (Mt 25,34). Il mondo 
creato da Dio è il luogo della salvezza dell’uomo; 
esso è in attesa di una completa rigenerazione 
(Mt 19,28).

Partendo dalla Bibbia ebraica, che afferma 
che Dio ha creato tutto con la sua Parola, col suo 
Verbo", il prologo del IV Vangelo proclama che 
«in principio era il Verbo», che «il Verbo era 
Dio» e che «tutto fu per mezzo di lui» e che 
«niente di ciò che fu, lo fu senza di lui» (Gv 1,1- 
3). Il Verbo è venuto nel mondo ma il mondo non 
l’ha riconosciuto (Gv 1,10). Il progetto di Dio, 
nonostante gli ostacoli interposti dagli uomini, è 
chiaramente definito in Gv 3,16: «Dio ha tanto 
amato il mondo da dare il suo Figlio unigenito, 
perché chiunque crede in lui non muoia, ma 
abbia la vita eterna». Di questo amore di Dio 
Gesù è testimone fino alla fine (Gv 13,1). Dopo 
la risurrezione, Gesù «soffia» sui discepoli, rin­
novando l'atto di Dio al momento della creazio­
ne dell’uomo (Gen 2,7), il che suggerisce che 
una nuova creazione sarà opera dello Spirito 
Santo (Gv 20,22).

Pur se in un linguaggio diverso, il libro del­
l’Apocalisse offre una prospettiva analoga. Il Dio 
creatore (Ap 4,11 ) è all'origine di un progetto di 
salvezza che può essere realizzato solo dall'A­
gnello «come immolato» (Ap 5.6), compiendo il 
mistero pasquale. Egli che è «il Principio della 
creazione di Dio» (Ap 3,14). Al termine della 
storia, la vittoria sulle forze del male andrà di 
pari passo con il sorgere di una nuova creazione, 
che avrà per luce Dio stesso” e non avrà più bi­
sogno di templi, perché Dio onnipotente e l’A­
gnello saranno il Tempio della città celeste, la 
nuova Gerusalemme (Ap 21.2.22).

Nelle Lettere paoline, il posto riservato alla 
creazione è ugualmente importante. È noto il ra­
gionamento di Paolo in Rm 1,20-21 a proposito 
dei pagani. L’Apostolo afferma che «dalla crea­
zione del mondo in poi, le perfezioni invisibili di 
Dio. la sua eterna potenza e divinità, sono visibi­
li nelle sue opere attraverso l’intelligenza» e che 
quindi i pagani sono «inescusabili» per non aver 
reso gloria a Dio e per aver «servito la creatura 
invece del Creatore» (Rm 1,25; cfr. Sap 13,1-9).

” Pr 8,22-31; 14,31; 17,5; Gh 38; Sap 9,1-2.
” Sai 139.13-15; (ih 10.9-12.
" Gh 26.12-13; Sai 74.12-23; 89.10-15; Is 45,7-8; 51.9-11.
* M/6,25-26; cfr. Le 12.22-32.
” Sap 9.1 ; cfr. Sai 33.6-9; Sir 42.15.
“ Ap 22.5; cfr. Is 60.19.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1479

La creatura è stata abbandonata «alla schiavitù 
della corruzione» (Rm 8,20-21). Ma non per que­
sto va rigettata come cattiva. In !Tm 4,4 si affer­
ma che «tutto ciò che è stato creato da Dio è 
buono e nulla è da scartarsi, quando lo si prende 
con rendimento di grazie».

Il ruolo che, nell’atto di creare, l’Antico Te­
stamento attribuisce alla Sapienza, nel Nuovo Te­
stamento è attribuito alla persona di Cristo, Fi­
glio di Dio. Come per il «Verbo» nel prologo di 
Giovanni (1,3), si tratta di una mediazione uni­
versale. espressa in greco della preposizione dia, 
che si ritrova anche in Eh 1,2. Associato al 
«Padre, dal quale tutto (proviene)» si trova 

«Gesù Cristo, per mezzo del quale tutto (provie­
ne)» (ICor 8,6). Sviluppando questo tema, l’in­
no di Col 1,15-20 afferma che «tutto è stato crea­
to in lui» e che «tutto è stato creato per mezzo di 
lui e in vista di lui; egli è prima di tutte le cose e 
tutte sussistono in lui» (Col 1,16-17).

D'altra parte, la risurrezione di Cristo è com­
presa come l’inaugurazione di una nuova crea­
zione, così che «se uno è in Cristo, è una “crea­
tura nuova”»”. Di fronte al dilagare del peccato 
degli uomini, il progetto di Dio era quello di rea­
lizzare una nuova creazione. Questo tema sarà ri­
preso più avanti, dopo aver parlato della situazio­
ne dell'umanità.

2. La persona umana: grandezza e miseria

a) Nell'Antico Testamento
27. Si è soliti parlare, in una sola espressione, 

di «grandezza e miseria» della persona umana. 
Nell'Antico Testamento non si incontrano mai 
questi due termini per caratterizzare la condizio­
ne umana, ma vi ricorrono due espressioni corri­
spondenti: nei primi tre capitoli della Genesi 
l'uomo e la donna sono, da una parte, «creati a 
immagine di Dio» (Gen 1,27), ma, dall'altra, 
«cacciati dal giardino di Eden» (Gen 3,24), per 
non essere stati docili alla Parola di Dio. Questi 
capitoli orientano la lettura di tutta la Bibbia. 
Ciascuno è invitato qui a riconoscere i tratti es­
senziali della propria situazione e lo sfondo di 
tutta la storia della salvezza.

Creati a immagine di Dio: questa caratteristi­
ca, affermata molto prima della vocazione di 
Abramo e dell'elezione d’Israele, si applica agli 
uomini e alle donne di ogni tempo e di ogni 
luogo (Gen 1.26-27)“’ attribuendo loro la più alta 
dignità. È possibile che l’espressione tragga la 
sua origine dall'ideologia regale delle nazioni 
che circondavano Israele, in particolare l’Egitto, 
dove il faraone era considerato l'immagine vi­
vente del dio, incaricata del mantenimento e del 
rinnovamento del cosmo. Ma la Bibbia fa di que­
sta metafora una categoria fondamentale per la 
definizione di ogni persona umana. Le parole di 
Dio: «Facciamo l'uomo a nostra immagine, a no­
stra somiglianza, e domini su...» (Gen 1.26), pre­
sentano gli esseri umani come creature di Dio il 
cui compito è quello di governare la terra che Dio 
ha creato e popolato, in quanto immagini di Dio 
e agenti del creatore, gli esseri umani diventano 

destinatari della sua Parola e sono chiamati ad es­
sere a Lui docili (Gen 2.15-17).

Al tempo stesso si constata che le persone 
umane esistono come uomini e donne, e hanno il 
compito di servire la vita. NeH'affermazione: 
«Dio creò l’uomo a sua immagine, a immagine di 
Dio lo creò; maschio e femmina li creò» (Gen 
1.27). la differenziazione dei sessi viene messa in 
parallelismo con la somiglianza in rapporto a 
Dio.

Inoltre, la procreazione umana si trova in 
strena connessione con il compito di governare la 
terra, come mostra la benedizione divina della 
prima coppia umana: «Siate fecondi e moltipli­
catevi. riempite la terra e soggiogatela: dominate 
su...» (1,28). La somiglianza con Dio. l'associa­
zione uomo-donna e il governo del mondo sono 
pertanto intimamente legati.

La stretta connessione tra il fatto di essere 
creato a immagine di Dio e quello di avere auto­
rità sul mondo comporta parecchie conseguenze. 
In primo luogo, l'applicazione universale di que­
ste caratteristiche esclude ogni superiorità di un 
gruppo o di un individuo umano su un altro. 
Tutte le persone umane sono a immagine di Dio 
e tutti hanno il compito di continuare l'opera or­
dinatrice del Creatore. In secondo luogo, vengo­
no prese delle disposizioni in vista della coesi­
stenza armoniosa di tutti i viventi nella ricerca 
dei mezzi necessari alla loro sussistenza: Dio as­
segna agli uomini e alle bestie il loro cibo (Gen 
1,29-30)“'. in terzo luogo, la vita delle persone 
umane viene dotata di un certo ritmo. Oltre al 
ritmo del giorno e della notte, dei mesi lunari e

" 2 Cor 5.17; cfr. Gu/6,15.
Gen 5.1; Sap 2.23; Sir 17.3. La stessa idea si trova in Sai 8.5-7. ma espressa con altri termini.
Questa disposizione viene completata dopo il diluvio, cfr. Gen 9.3-4.



14X0 Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica

degli anni solari (Gen 1,14-18), Dio stabilisce un 
ritmo settimanale con il riposo il settimo giorno, 
fondamento del sabato (Gen 2,1-3). Rispettando 
il sabato (Es 20,8-11), i padroni della terra ren­
dono omaggio al loro Creatore.

28. La miseria umana trova la sua espressio­
ne biblica esemplare nella storia del primo pec­
cato, nel giardino di Eden, e del conseguente ca­
stigo. Il racconto di Gen 2,4b-3,24 completa 
quello di Gen l,l-2,4a, mostrando come, in una 
creazione che era «buona»"-’ e. una volta comple­
tata con la creazione dell'uomo, perfino «molto 
buona» (Gen 1,31), si sia introdotta la miseria.

Il racconto precisa il compito affidato all’uo­
mo, «coltivare e custodire» il giardino di Eden 
(Gen 2,25), e aggiunge il divieto di «mangiare 
dell’albero della conoscenza del bene e del 
male» (2,16-17). Questa norma implica che ser­
vire Dio e osservare i suoi comandamenti è il 
correlativo del potere di dominare la terra 
(1,26.28).

L’uomo inizia col realizzare le intenzioni di 
Dio, attribuendo i nomi agli animali (2,18-20), 
poi accogliendo la donna come dono di Dio 
(2,23). Nell'episodio della tentazione, invece, la 
coppia umana cessa di agire secondo gli ordini di 
Dio. Mangiando del frutto dell’albero, la donna e 
l’uomo cedono alla tentazione di voler essere 
come Dio e di appropriarsi di una «conoscenza» 
che appartiene a Dio soltanto (3,5-6). La conse­
guenza è che cercano di evitare un confronto con 
Dio. Ma il loro tentativo di nascondersi evidenzia 
la follia del peccato, perché esso li lascia nel 
luogo stesso in cui la voce di Dio li può raggiun­
gere (3,8). La domanda di Dio che incolpa l'uo­
mo: «Dove sei?», fa pensare che questi non si 
trova là dove dovrebbe essere: a disposizione di 
Dio e dedito al suo compito (3,9). L'uomo e la 
donna si accorgono di essere nudi (3,7-10), il che 
vuol dire che hanno perso la fiducia reciproca e 
verso l'armonia della creazione.

Col suo verdetto Dio ridefinisce le condizioni 
di vita degli essere umani, non la relazione tra 
Lui e loro (3,17-19). D’altra parte, l’uomo perde 
il suo compito particolare nel giardino di Eden, 
ma non quello di lavorare (.3,17-19.2.3). Questo 
è ora orientato verso il «suolo» (3,2.3; cfr. 2.5). 
In altri termini. Dio continua ad affidare una 
missione alla persona umana. Per «sottomettere 
la terra e dominare» (1.28). l’uomo deve lavora­
re (3.23).

D'ora in poi. però, il «dolore» sarà compagno 
inseparabile della donna (3,16) e dell'uomo 
(.3,17); la morte è il loro destino (3,19). La rela­
zione tra l’uomo e la donna è deteriorata. La pa­
rola «dolore» è associata alla gravidanza e al 
parto (3,16) e, d'altra parte, alla fatica fisica e 
mentale causata dal lavoro (3,17)". Paradossal­
mente, in ciò che di per sé è fonte di gioia 
profonda, il parto e la procreazione, si introduce 
il dolore. Il verdetto lega questo «dolore» alla 
loro esistenza sul «suolo» che patisce la maledi­
zione per il loro peccato (3,17-18). Lo stesso è 
per la morte: la fine della vita umana è chiamata 
ritorno «al suolo», «alla terra», da dove l'uomo è 
stato tratto per adempiere il suo compito". In 
Gen 2-3 l’immortalità sembra essere legata all’e­
sistenza nel giardino di Eden e condizionata al ri­
spetto del divieto di mangiare dell'albero della 
«conoscenza». Una volta violato questo divieto, 
l'accesso all'albero della vita (2,9) è precluso 
(3,22). In Sap 2,23-24, l’immortalità è associata 
alla somiglianza con Dio; «la morte è entrata nel 
mondo per invidia del diavolo»; viene così stabi­
lito un legame tra Gen 1 e Gen 2-3.

Creata a immagine di Dio e incaricata di col­
tivare la terra, la coppia umana ha il grande onore 
di essere chiamata a completare l'azione creatri­
ce di Dio prendendosi cura delle creature (Sap 
9,2-3). Rifiutare di ascoltare la voce di Dio e pre­
ferire ad essa quella di una o l'altra creatura rien­
tra nella libertà dell'essere umano; subire il dolo­
re e la morte è la conseguenza di questa opzione 
presa dalle persone stesse. La «miseria» è diven­
tata un aspetto universale della condizione 
umana, ma si tratta di un aspetto secondario che 
non abolisce l’aspetto di «grandezza», voluto da 
Dio nel suo progetto creatore.

I capitoli seguenti della Genesi mostrano fino 
a che punto il genere umano può sprofondare nel 
peccato e nella miseria: «La terra era corrotta da­
vanti a Dio e piena di violenza [„.| Ogni carne 
aveva pervertito la sua condotta sulla terra» (Gen 
6.11-12), così che Dio decretò il diluvio. Ma al­
meno un uomo, Noè, con la sua famiglia, «cam­
minava con Dio» (6,9) e Dio lo scelse per essere 
all’origine di una nuova partenza dell’umanità. 
Nella sua posterità. Dio sceglie Abramo, gli ordi­
na di abbandonare il suo paese e gli promette di 
«fare grande il suo nome» (12,2). il progetto di 
Dio, a partire da questo momento, si rivela uni­
versale, perché in Abramo «saranno benedette 
tutte le famiglie della terra» ( 12,3). L'AnticoTe-

“ Gen 1,4.10.12.18.21.25.
" Gen 5,29; Is 14.3; Sai 127.2; Pr 5,10; 10,22; 14,23.
“ Gen 3,19; cfr. 2,7; 3,23.



Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica 1481

stamento mostra poi come questo progetto ha at­
traversato i secoli, in un'alternanza di momenti 
di miseria e di grandezza. Mai Dio si è rassegna­
to a lasciare il suo popolo nella miseria, rimet­
tendolo sempre sulla strada della vera grandezza 
a vantaggio di tutta l'umanità.

A questi tratti fondamentali è opportuno ag­
giungere che l'Antico Testamento non miscono­
sce gli aspetti deludenti dell’esistenza umana 
(cfr. Qohelet), né il lancinante problema della 
sofferenza degli innocenti (cfr. soprattutto Giob­
be), né lo scandalo delle persecuzioni subite dai 
giusti (cfr. la storia di Elia, di Geremia e degli 
ebrei perseguitati da Antioco). Ma in tutti questi 
casi, soprattutto nell'ultimo, lo scontro con la 
miseria, invece che porre un ostacolo alla gran­
dezza umana, paradossalmente la risolleva.

b) Nel Nuovo Testamento
29. L'antropologia del Nuovo Testamento si 

basa su quella dell’Antico. Essa testimonia la 
grandezza della persona umana, creata a immagi­
ne di Dio (Gen 1,26-27), e la sua miseria, provo­
cata dall’innegabile realtà del peccato, che fa del­
l’uomo una caricatura di se stesso.

Grandezza dell'essere umano. Nei Vangeli la 
grandezza dell’essere umano emerge dalla solle­
citudine di Dio per lui, sollecitudine più attenta 
di quella per gli uccelli del cielo o i fiori dei 
campi (Mt 6,30); emerge d'altra parte dall'ideale 
che gli viene proposto: diventare misericordioso 
come Lui (Le 6,36), perfetto come Egli è perfet­
to (Mt 5,45.48). L’essere umano, infatti, è un es­
sere spirituale, che «non vivrà di solo pane, ma di 
ogni parola che esce della bocca di Dio» (Mt 4,4; 
Le 4,4). È infatti la fame della Parola di Dio che 
attira le folle prima verso Giovanni Battista (Mt 
3,5-6 e par.), poi verso Gesù". Le attira una per­
cezione del divino. Immagine di Dio, la persona 
umana è attirata da Dio. Persino i pagani sono ca­
paci di una grande fede".

L’Apostolo Paolo è quello che ha maggior­
mente approfondito la riflessione antropologica. 
«Apostolo dei Gentili» (Km 11,13), egli ha com­
preso che tutte le persone umane sono chiamate 
da Dio a una gloria eccelsa (ITs 2,12), quella di 

diventare figli di Dio’’7, amati da Lui (Km 5,8), 
membri del corpo di Cristo (ICor 12,27), pieni 
di Spirito Santo (ICor 6,19). Impossibile imma­
ginare una dignità più alta.

Il tema della creazione delle persone umane a 
immagine di Dio è ripreso da Paolo in molti 
modi. In ICor 11,7 l’Apostolo lo applica all’uo­
mo, «immagine e gloria di Dio». Ma altrove lo 
applica a Cristo, «che è immagine di Dio»“. La 
vocazione delle persone umane chiamate da Dio 
è allora quella di diventare «simili all’immagine 
del suo Figlio, perché egli sia il primogenito di 
una moltitudine di fratelli» (Km 8,29). Questa 
somiglianza viene data dalla contemplazione 
della gloria del Signore (2Cor 3,18; 4,6). La tra­
sformazione, iniziata in questa vita, si completa 
nell’altra, quando «porteremo l’immagine del­
l’uomo celeste» (ICor 15,49); la grandezza 
della persona umana raggiungerà allora il suo 
apice.

30. Miseria dell'essere umano. La situazione 
penosa dell’umanità appare in molti modi nel 
Nuovo Testamento. Si vede chiaramente che la 
terra non è un paradiso! Gli Evangelisti ci mo­
strano a più riprese una lunga serie di malattie e 
di infermità che affliggono una moltitudine di 
persone". Nei Vangeli, la possessione diabolica 
esprime la profonda schiavitù nella quale può ca­
dere la persona tutta intera (Mt 8,28-34 e par.). 
La morte colpisce e getta nell’afflizione7".

Ma è soprattutto la miseria morale ad attirare 
l'attenzione. Si constata che l'umanità si trova in 
una situazione di peccato che provoca rischi 
estremi”. Di conseguenza l'appello alla conver­
sione si fa pressante. La predicazione di Giovan­
ni Battista lo fa risuonare con forza nel deserto7-’; 
a lui subentra poi Gesù; «egli proclamava il Van­
gelo di Dio e diceva; “[...] convertitevi e credete 
al Vangelo”» (Me 1,14-15); «percorreva tutte le 
città e i villaggi» (Mt 9,35). Denunciava il male 
«che esce dall’essere umano» e lo «contamina» 
(Me 7,20). «Dal di dentro infatti, dal cuore degli 
uomini, escono le intenzioni cattive; fornicazio­
ni. furti, omicidi, adultèri, cupidigie, malvagità, 
inganno, impudicizia, invidia, calunnia, superbia, 
stoltezza. Tutto questo male esce dal di dentro e

“ Mi 4.25 c par.; 15,31-32.
“ Mt». IO; 15.28.
•’ Gal 3,26; 4,6; Km 9.26.
“ 2 Cor 4.4; cfr. Col 1,15.
" Mt 4.24 e par.; 8.16 e par.; 14.35 e par.; Gv 5,3.
” Me 5,38; Le 7,12-13; Gv 11,33-35.
” Mt 3,IOe par.; Le 13.1-5; 17.26-30; 19.41-44; 23,29-31.
” Mt 3.2-12; Me 1.2-6; D 3.2-9.



1482 Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica

rende l’essere umano impuro»”. Nella parabola 
del figlio prodigo, Gesù descrive lo stato di 
profonda miseria in cui si trova ridotta la persona 
umana quando si allontana dalla casa del Padre 
(Le 15,13-16).

D'altra parte. Egli parlava delle persecuzioni 
subite dalle persone votate alla causa della «giu­
stizia» (Mt 5, 10) e annunciava che i suoi discepo­
li sarebbero stati perseguitati”. Egli stesso lo era 
stato (Gv 5,16); cercavano di metterlo a morte”. 
Questa intenzione omicida finisce per trovare i 
modi di realizzarsi. La passione di Gesù fu allora 
una manifestazione estrema della miseria morale 
dell'umanità. Non vi mancò nulla: tradimento, 
rinnegamento, abbandono, processo e condanna 
ingiusti, oltraggi e maltrattamenti, supplizio cru­
dele accompagnato da derisioni. La malvagità 
umana si scatenò contro «il Santo e il Giusto» (Al 
3,14) e lo ridusse a uno stato di orribile miseria.

E nella Lettera di Paolo ai Romani che si trova 
la descrizione più fosca della miseria morale del­
l'umanità (Rm 1,18-3,20) e l’analisi più pene­
trante della condizione dell’uomo peccatore (Rm 
7,14-25). Il quadro che l’Apostolo traccia di 
«ogni empietà e ingiustizia degli uomini che ten­
gono la verità prigioniera dell’ingiustizia» è ve­
ramente opprimente. Il rifiuto di rendere gloria a 
Dio e di ringraziarlo porta a un completo acceca­
mento e alle peggiori perversioni (1,21-32). 
Paolo si preoccupa di mostrare che la miseria 
morale è universale e che l’ebreo non ne è esen­
te. malgrado il privilegio che ha di conoscere la 
Legge (2,17-24). Egli basa la sua tesi su una 
lunga serie di testi dell’Antico Testamento, che 
affermano che tutti gli uomini sono peccatori 
(3,10-18): «Non c’è nessun giusto, nemmeno 
uno»”. L’aspetto esclusivo di questa negazione

3. Dio, liberatore e salvatore

a) Nell' Antico Testamento
31. Ein dall'inizio della sua storia, al momen­

to dell'uscita dall’Egitto, Israele fa l’esperienza 
del SIGNORE come liberatore e salvatore: tale è 
la testimonianza della Bibbia, che descrive come 
Israele sia stato strappato alla dominazione egi- 

non è certo frutto dell’esperienza, ma ha piutto­
sto il carattere di un'intuizione teologica di ciò 
che l'uomo diventa senza la grazia di Dio: il male 
regna nel cuore di ciascuno (cfr. Sai 51,7). Que­
sta intuizione è rafforzata in Paolo dalla convin­
zione che Cristo «è morto per tutti»77; tutti ave­
vano quindi bisogno di redenzione. Se il peccato 
non fosse universale, ci sarebbero persone che 
non avrebbero bisogno di redenzione.

La Legge non reca rimedio al peccato, perché 
l'uomo peccatore, anche se riconoscesse la bontà 
della Legge e volesse osservarla, deve purtroppo 
constatare: «Il bene che voglio non lo compio, 
mentre il male che non voglio lo compio» (Rm 
7,19). La potenza del peccato si serve della stes­
sa Legge per manifestare ancora di più tutta la 
sua virulenza, facendola violare (7,13). E il pec­
cato causa la morte7", il che provoca, da parte 
dell’uomo peccatore, una crisi di disperazione: 
«Sono uno sventurato! Chi mi libererà da questo 
corpo votato alla morte?» (Rm 7,24). Si manife­
sta così un urgente bisogno di redenzione

In un registro completamente diverso, ma con 
forza ancora maggiore, il libro dell’Apocalisse 
testimonia anch'esso i guasti che il male produce 
nel cuore degli uomini. Esso descrive «Babilo­
nia», «la grande prostituta», che ha trascinato nei 
suoi abomini «i re della terra» e «gli abitanti 
della terra» e che è «ebbra del sangue dei santi e 
dei testimoni di Gesù» (Ap 17,1-6). «1 suoi pec­
cati si sono accumulati fino al cielo» (18,5). Il 
male scatena terribili calamità. L’ultima parola, 
però, non sarà sua. Babilonia crolla (18,2); dal 
cielo discende «la città santa, la Gerusalemme 
nuova», «dimora di Dio con gli uomini» (21,2- 
3). Alla proliferazione del male si oppone la sal­
vezza che viene da Dio.

ziana al momento della traversata del mare (Es 
14,21 -31 ). La traversata miracolosa del mare di­
venta uno dei temi principali della lode di Dio7'*. 
L’uscita dall’Egitto, insieme all’ingresso nella 
terra promessa (Es 15,17), diventa l’affermazio­
ne principale della confessione di fede"".

77 Me 7.21-23; cfr. Mi 15.19-20.
” Mi 10.17-23; Le 21,12-17.
” Mi 12.14 e par.; Gv 5,19; Me 11.18; Le 19,47.
" Rm 3,10; cfr. Sai 14,3; Qo 7,20.
77 2Cor 5.14; cfr. Rm 5,18.
" Rm 5,12; ICor 15,56.
~ Es 15,1-10.20-21; Sai 106,9-11; 114,1-5; 136,13-15.
" Dr 26,6-9; cfr. 6.21-23.



Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica 14X3

Un significato teologico deve essere ricono­
sciuto alle formulazioni di cui si serve l'Antico 
Testamento per esprimere l'intervento del Signo­
re in questo evento salvifico, fondamentale per 
Israele: il SIGNORE «ha fatto uscire» Israele 
dall’Egitto, «la casa di schiavitù» (Es 20,2; Dt 
5,6), l'ha «fatto salire» verso una «terra bella e 
spaziosa, dove scorre latte e miele» (Es 3,8.17), 
l’ha «strappato» ai suoi oppressori (Es b,b\ 
12,27), l’ha «riscattato», come si riscattano gli 
schiavi (pdddh: Dt 7,8) o facendo valere i diritti 
di parentela (fidai: Es 6,6; 15,13).

Nella terra di Canaan, in continuità con l’e­
sperienza dell'uscita dall’Egitto, Israele benefi­
cia nuovamente dell’intervento liberatore e sal­
vatore di Dio. Oppresso da popoli nemici in 
seguito alla sua infedeltà verso Dio, Israele invo­
ca questi in suo aiuto. Il Signore suscita allora un 
«giudice» come «salvatore»1".

Nella triste situazione dell'esilio - dopo la 
perdita della terra -, al Secondo Isaia, profeta di 
cui si ignora il nome, spettò il compito di annun­
ciare agli esiliati un messaggio inaudito: il Si­
gnore stava per ripetere il suo intervento libera­
tore iniziale - quello dell'uscita dall'Egitto -, 
rendendolo ancora più grande. Alla discendenza 
dei suoi eletti. Abramo e Giacobbe (Is 41,8), Egli 
si sarebbe manifestato come «redentore» (go èl) 
sottraendola ai suoi padroni stranieri, i Babilone­
si’2. «Io, io sono il SIGNORE, fuori di me non 
v’è salvezza» (Is 43,11-12). Come «salvatore» e 
«redentore» d'Israele, il SIGNORE sarà ricono­
sciuto da tutti i mortali (Is 49,26).

Dopo il ritorno degli esiliati, presentato come 
imminente dal Secondo Isaia e diventato presto 
realtà - ma in modo poco spettacolare -, si fece 
strada la speranza di una liberazione escatologi­
ca: alcuni eredi del profeta csilico annunciarono 
il compimento, ancora futuro, della redenzione 
d’Israele come intervento divino della fine dei 
tempi"'. Anche il principe messianico della fine 
dei tempi può essere presentato come salvatore 
d’Israele (Afte 4,14-5,5).

In molti Salmi, la salvezza assume un aspetto 
individuale. Alle prese con la malattia o con in­
trighi ostili, l’israelita ha la possibilità di invoca­
re il Signore per ottenere di essere preservato 

dalla morte o daH’oppressione"4. Egli può ugual­
mente domandare l’aiuto di Dio per il re (Sai 
20,10); ha fiducia nell'intervento salvifico di Dio 
(Sai 55,17-19). Viceversa, i fedeli e in particola­
re il re (Sai 18 = 2Sam 22) rendono grazie al Si­
gnore per l'aiuto ottenuto e per la fine dell’op­
pressione

Israele spera, inoltre, che il Signore lo «redi­
merà da tutte le sue colpe» (Sai 130,8).

In alcuni testi appare l'idea di una salvezza 
dopo la morte. Ciò che per Giobbe era solo un 
barlume di speranza («il mio redentore è vivo»: 
Gb 19,25) diventa speranza ferma in un Salmo: 
«Ma Dio riscatterà la mia vita, mi strapperà dal 
potere degli inferi» (Sai 49,16). In Sai 73,24 il 
salmista dice pure: «E poi mi accoglierai nella 
gloria», Dio può quindi non solo stroncare la po­
tenza della morte e impedirle di separare da Lui il 
suo fedele (Sai 6,5-6), ma anche condurlo al di là 
della morte a renderlo partecipe della sua gloria.

Il libro di Daniele e gli scritti deuterocanonici 
riprendono il tema e gli danno nuovi sviluppi. 
Secondo l’attesa apocalittica, la glorificazione 
dei «saggi» (Dan 12,3) - si tratta forse delle per­
sone rimaste fedeli alla Legge nonostante la per­
secuzione - farà seguito alla risurrezione dei 
morti (12,2). La ferma speranza di una risurre­
zione dei martiri «per una vita eterna» (2Mac 
7,9) trova una forte espressione nel secondo libro 
dei Maccabei"6. Secondo il libro della Sapienza, 
«gli uomini furono istruiti [...] e salvati dalla Sa­
pienza» (Sap 9,19). Poiché il giusto è «figlio di 
Dio», Dio «verrà in suo aiuto e lo libererà dalle 
mani dei suoi avversari» (2,18), preservandolo 
dalla morte o salvandolo al di là della morte, per­
ché «la speranza» dei giusti è «piena di immorta­
lità» (3,4).

b) Nel Nuovo Testamento
32. Il Nuovo Testamento si colloca in conti­

nuità con l’Antico Testamento nella presentazio­
ne di Dio come salvatore. Fin dall'inizio del Van­
gelo di Luca. Maria esalta Dio. suo «salvatore» 
(Le 1,47) e Zaccaria benedice «il Signore. Dio 
d'Israele perché ha |...| operato una redenzione 
per il suo popolo» (Le 1.68); il tema della sal­
vezza ricorre quattro volte nel «Benedictus»'',

" Gdc 2.11-22; 3.9.15; 2Re 13,5; Ne 9,27. Il titolo di Salvatore è dato a Dio in 2Sani 22,3; Is 43,3; 45.15; 
60,16 e in altri testi.

“ /5 41.14; 43,14; 44,6.24; 47.4; 48,17; 49,7.26; 54.5.8.
" /.v 60,10-12; 35,9-10.
“ Sai 7.2; 22,21-22; 26,11; 31.16; 44.27; 118.25; 119,134.

Sai 34,5; 66,19; 56,14; 71.23.
" 2Mac 7,9.11.14.23.29.

Le 1,69.71.74.77.



1484 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione biblica

con successive precisazioni: si passa dal deside­
rio di essere liberati dai nemici (1,71.74) a quel­
lo di essere liberati dai peccati (1,77). Paolo pro­
clama che il Vangelo è «potenza di Dio per la 
salvezza di chiunque crede» (Rm 1,16).

Nell’Antico Testamento, per operare la libera­
zione e la salvezza, Dio si serve di strumenti 
umani che, come abbiamo visto, ricevono talvol­
ta il titolo di salvatore, attribuito più spesso a Dio 
stesso. Nel Nuovo Testamento il titolo di «reden­
tore» (lytrótès), che ricorre solo una volta, è attri­
buito a Mosè, inviato come tale da Dio (At 
7,35)“. Il titolo «salvatore» è invece attribuito a 
Dio e a Gesù. Il nome stesso di Gesù evoca la sal­
vezza concessa da Dio; il primo Vangelo lo nota 
subito e precisa che si tratta di una salvezza spi­
rituale: il bambino concepito dalla Vergine Maria 
«sarà chiamato Gesù, perché salverà il suo popo­
lo dai suoi peccati» (Mt 1,21). Nel Vangelo di 
Luca gli angeli annunciano ai pastori: «Oggi vi è 
nato un salvatore» (Le 2,11 ). Il IV Vangelo allar­
ga la prospettiva facendo proclamare dai samari­
tani che Gesù «è veramente il salvatore del 
mondo» (Gv 4,42).

Nei Vangeli, negli Atti degli Apostoli e nelle 
Lettere autentiche di Paolo, il Nuovo Testamento 
è molto discreto nell’uso del titolo di salvatore"''. 
Questa discrezione viene spiegata col fatto che 
l’uso di questo titolo era molto diffuso nel mondo 
ellenistico; era attribuito a divinità come Ascle­
pio. un dio guaritore, e a sovrani divinizzati che 
si presentavano come salvatori del popolo. Po­
teva perciò apparire ambiguo. Inoltre, la nozione 
di salvezza, nel mondo greco, aveva una forte 
connotazione individualistica e fisica, mentre la 
nozione neotestamentaria, ereditata dall’Antico 
Testamento, aveva un’ampiezza collettiva e un’a­
pertura spirituale. Col tempo, però, il rischio di 
ambiguità scomparve e le Lettere pastorali e la 
seconda Lettera di Pietro utilizzano spesso il ti­

tolo di salvatore applicandolo sia a Dio che a 
Cristo'"1.

Nella vita pubblica di Gesù, la forza della sal­
vezza che si trova in Lui non si manifesta soltan­
to sul piano spirituale, come in Le 19.9-10, ma 
anche - e spesso - sul piano corporale. Gesù 
salva i malati guarendoli”. Egli osserva: «La tua 
fede ti ha salvato»’2. I suoi discepoli lo implora­
no di salvarli dal pericolo ed Egli li salva”. Libe­
ra perfino dalla morte”. Quando è sulla croce i 
suoi avversari gli ricordano, deridendolo, che «ha 
salvato gli altri» e lo sfidano a «salvare se stesso 
scendendo dalla croce»”. Ma Gesù rifiuta per se 
stesso questo genere di salvezza, perché è venu­
to per «dare la propria vita in riscatto (lytmn: 
strumento di liberazione) per molti”. Alcuni 
avrebbero voluto fare di Lui un liberatore nazio­
nale”, ma Egli aveva rifiutato. La salvezza che 
Egli arrecava era di tutt’altro genere.

La relazione tra la salvezza e il popolo ebrai­
co diventa l’oggetto esplicito della riflessione 
teologica di Giovanni: «La salvezza viene dai 
Giudei» (Gv 4,22). Questa affermazione di Gesù 
si situa in un contesto di opposizione tra il culto 
ebraico e il culto samaritano, opposizione che 
sarà superata di fatto dall’instaurazione di un’a­
dorazione «in spirito e verità» (4,23). Alla fine 
dell'episodio, i samaritani riconoscono che Gesù 
è «il salvatore del mondo» (4.42).

Il titolo di salvatore è attribuito in modo spe­
ciale a Gesù risorto, perché, con la risurrezione, 
«Dio lo ha innalzato con la sua destra come capo 
e salvatore, per dare a Israele la conversione e il 
perdono dei peccati» (Ar 5,31). La prospettiva è 
escatologica. «Salvatevi», dice Pietro, «da questa 
generazione perversa» (At 2,40) e Paolo presenta 
Gesù risorto, ai pagani convertiti, come «colui 
che ci libera dall'ira ventura» (ITs 1,10). «Giusti­
ficati ora per il suo sangue, a maggior ragione sa­
remo salvati dall'ira per mezzo di lui» (Rm 5,9).

” Nei Settanta, lytrótès ricorre solo due volte: è un titolo dato a Dio: Sai 18 ( 19). 14; 77(78),35.
” Applicato a Dio. questo titolo si trova solo una volta nei Vangeli (Le 1.47) e mai negli Atti degli Apostoli 

né nelle Lettere autentiche di Paolo; applicato a Gesù, due volte nei Vangeli (Le 2.11 ; Gv 4.42). due volte negli Atti 
(At 5.31; 13.23) e una volta nelle Lettere autentiche di Paolo (Fil 3.20).

” La prima Lettera a Timoteo applica il titolo solo a Dio. 3 volte (ITni 1.1: 2.3; 4.10); la seconda solo a Cri­
sto, una volta (2Tm 1,10); la Lettera a Tito lo applica tre volte a Dio (Tl 1,3; 2,10; 3.4) e tre volte a Cristo (Tt 1.4: 
2,13; 3,6). La seconda Lettera di Pietro l'applica solo a Cristo, accompagnato, eccetto la prima volta, dal titolo di 
Signore (2 Pt 1,1.11; 2.20; 3,2.18).

” Me 5,23.28.34; 6,56.
« Mr 9,22 e par.; Me 10.52; Le 17.19; 18.42.
” Mr 8,25-26 c par.; 14,30-31.
” Mt 9,18-26 e par.; Le 7,11-17; Gv 11,38-44.
” Mt 27.39-44 e par: Le 23.39.
* Mr 20,28: Me 10,45.
" Gv 6.15; Le 24,21: At 1.6.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1485

Questa salvezza era promessa al popolo d’I­
sraele, ma anche le «nazioni» possono ora parte­
ciparvi, perché il Vangelo è «una potenza di Dio 
per la salvezza di chiunque crede, del giudeo 

prima e poi del greco»”. La speranza di salvez­
za, che si esprime così spesso e con tanta forza 
nell’Antico Testamento, trova il suo compimento 
nel Nuovo.

4. L'elezione d'Israele

a) Nell'Antico Testamento
33. Dio è liberatore e salvatore prima di tutto 

di un piccolo popolo - situato con altri tra due 
grandi imperi - perché ha scelto questo popolo 
per sé, separandolo dagli altri in vista di una spe­
ciale relazione con Lui e di una missione nel 
mondo. L’idea dell’elezione è fondamentale per 
la comprensione dell’Antico Testamento e di 
tutta la Bibbia.

L’affermazione secondo la quale il SIGNORE 
ha «scelto» (bahar) Israele è un tema dominante 
dell’insegnamento del Deuteronomio. La scelta 
che il Signore ha fatto d’Israele si è manifestata 
con 1’intervento divino per liberarlo dall'Egitto e 
con il dono di una terra. Il Deuteronomio nega 
espressamente che la scelta divina sia stata moti­
vata dalla grandezza d’Israele o dalla sua perfe­
zione morale: «Riconosci che non a causa della 
tua giustizia il SIGNORE tuo Dio ti dà il posses­
so di questo fertile paese, perché tu sei un popo­
lo di dura cervice» (9,6). L’unico fondamento 
della scelta di Dio è stato il suo amore e la sua 
lealtà: «Perché vi ama e perché ha voluto mante­
nere il giuramento fatto ai vostri padri» (7.8).

Scelto da Dio, Israele è chiamato a essere 
un «popolo santo» (Dt 7,6; 14,2). Il termine 
«santo» (qàdó.i) esprime una situazione che con­
siste, negativamente, nell’essere separato da ciò 
che è profano e, positivamente, nell’essere con­
sacrato al servizio di Dio. Utilizzando l'espres­
sione «popolo santo», il Deuteronomio mette in 
grande rilievo la situazione unica d'Israele, na­
zione introdotta nel campo del sacro, diventata 
proprietà particolare di Dio e oggetto di speciale 
protezione. Contemporaneamente si sottolinea 
l’importanza della risposta d’Israele all'iniziativa 
divina e quindi la necessità di una condotta ap­
propriata. In questo modo, la teologia dell’ele­
zione mette in luce al tempo stesso lo status di di­

stinzione e la speciale responsabilità del popolo 
che, tra tutti gli altri, è stato scelto per essere pro­
prietà particolare di Dio” e per essere santo, per­
ché Dio è santo

Nel Deuteronomio, il tema dell’elezione non 
riguarda unicamente il popolo. Una delle esigen­
ze fondamentali di questo libro è che il culto del 
Signore sia celebrato nel luogo che il Signore 
avrà scelto. L'elezione del popolo appare nell'in­
troduzione parenetica alle leggi, ma, nelle stesse 
leggi, l'elezione divina si concentra sul santuario 
unico'01. Altri Libri precisano il luogo in cui si 
trova questo santuario e mettono questa scelta di­
vina in relazione con l’elezione di una tribù e di 
una persona. La tribù scelta è quella di Giuda, 
preferita a Efraim1"2; la persona scelta è Davi­
de Costui conquista Gerusalemme e la fortez­
za di Sion, che diventa «Città di Davide» (2 Sani 
5,6-7) e vi fa trasportare l’arca dell’alleanza 
(2 Sani 6,12). E così che il Signore ha scelto Ge­
rusalemme (2Cr 6,5) e, più precisamente, Sion 
(Sai 132,13) per sua dimora.

In epoche di confusione e di tormenti, quando 
non sembra esserci futuro per gli Israeliti, la cer­
tezza di essere il Popolo di Dio sostiene la loro 
speranza nella misericordia di Dio e nella fedeltà 
alle sue promesse. Durante l'esilio, il Secondo 
Isaia riprende il tema dell’elezione per conso­
lare gli esiliati, che avevano l'impressione di es­
sere stati abbandonati da Dio (Is 49,14). L'esecu­
zione del giudizio di Dio non aveva posto fine 
all’elezione d’Israele; questa manteneva la sua 
validità, perché poggiava sull’elezione dei pa­
triarchi10’. All'idea di elezione, il Secondo Isaia 
collega quella di servizio, presentando Israele 
come «Servo del SIGNORE» destinato a esse­
re «luce delle nazioni» (49,6). Questi testi mo­
strano chiaramente che l’elezione, base della spe­
ranza, comportava una responsabilità: Israele

" Rm 1,16; cfr. 10.9-13; 15.8-12.
” In ebraico sballali: Es 19,5:0/7,6; 14,2; 26.18; Sai 135,4; MI 3.17.

Lv 11,44-45; 19,2.
Dt 12,5.11.14.18.21.26; 14,23-25; ecc.

“ Sul 78,67-68; ICr 28,4.
2Sam 6.21; IRe 8,16; ICr 28,4; 2Cr 6.6; Sai 78.70.
/.v 41,8-9; 44,1-2.
0 41,8-9; 44,1-2.

"* 041,8-9; 43,10; 44,1-2; 45,4; 49,3.



1486 Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica

doveva essere, davanti alle nazioni, il «testimo­
ne» del Dio unico"". Portando questa testimo­
nianza. il Servo arriverà a conoscere il SIGNO­
RE quale Egli è (43.10).

L’elezione d’Israele non implica il rifiuto 
delle altre nazioni. Al contrario, presuppone che 
anch’esse appartengono a Dio, perché «a lui ap­
partiene la terra e quanto essa contiene» (Di 
10,14), e Dio «ha stabilito per le nazioni i loro 
confini» (32,8). Quando Israele viene chiamato 
da Dio «mio figlio primogenito» (Es 4,22; Ger 
31,9) o «la primizia del suo raccolto» (Ger 2,3), 
queste metafore implicano che le altre nazioni 
fanno ugualmente parte della famiglia e della 
casa di Dio. Questa interpretazione dell'elezione 
è tipica della Bibbia nel suo insieme.

34. Nella sua dottrina dell’elezione d’Israele, 
il Deuteronomio, come abbiamo detto, mette 
l'accento sull’iniziativa divina, ma anche sull’a­
spetto esigente della relazione tra Dio e il suo 
popolo. La fede nell’elezione poteva, tuttavia, ir­
rigidirsi in orgoglioso sentimento di superiorità. 1 
Profeti si sono preoccupati di lottare contro que­
sta deviazione. Un oracolo di Amos relativizza 
l’elezione e attribuisce ad altre nazioni il privile­
gio di un esodo paragonabile a quello di cui 
Israele è stato beneficiario (Am Un altro 
oracolo dichiara che l’elezione ha come conse­
guenza, da parte di Dio, una maggiore severità: 
«Soltanto voi ho eletto tra tutte le stirpi della 
terra; perciò io vi farò scontare tutte le vostre ini­
quità» (Am 3,2). Amos conferma che il Signore 
ha scelto Israele in un modo speciale e unico. In 
questo contesto, il verbo «conoscere» ha un si­
gnificato più profondo e più intimo di quello di 
una presa di coscienza dell'esistenza, esprimen­
do un’azione personale intima piuttosto che una 
semplice operazione intellettuale. Ma questa re­
lazione comporta delle esigenze morali specifi­
che. Essendo Popolo di Dio, Israele deve vivere 
come tale. Se viene meno a questo dovere, rice­
verà la «visita» di una giustizia divina più severa 
che nel caso delle altre nazioni.

Per Amos era chiaro che elezione significa re­
sponsabilità piuttosto che privilegio. E evidente 
che in primo luogo viene la scelta e poi l'esigen­
za. Nondimeno, l’elezione d’Israele da parte di 
Dio implica un livello più alto di responsabilità. 
Ricordandolo, il Profeta eliminava l’illusione che 
faceva credere che il popolo eletto avesse presa 
su Dio.

L’indocilità ostinata del popolo e dei suoi re 
provocò la catastrofe dell’esilio, annunciata dai 

Profeti. «Il SIGNORE decise: Anche Giuda al­
lontanerò dalla mia presenza, come ho allontana­
to Israele; respingerò questa città. Gerusalemme, 
che mi ero scelta, e il Tempio di cui avevo detto: 
“Ivi sarà il mio nome’’» (2Re 23.27). Questa de­
cisione di Dio produsse tutto il suo effetto (2Re 
25,1-21), Ma nel momento in cui si diceva: «Il 
Signore ha ripudiato le due famiglie che si era 
scelte» (Ger 33,24), il Signore smentiva formal­
mente questa affermazione: «No! cambierò la 
loro sorte perché avrò compassione di essi» (Ger 
33,26). Già il Profeta Osea aveva annunciato che 
quando Israele sarebbe diventato per Dio «Non- 
mio-popolo» (Os 1.8), Dio gli avrebbe detto: «Tu 
sei mio popolo» (Os 2.25). Gerusalemme dove­
va essere ricostruita; al Tempio riedificato il Pro­
feta Aggeo predice una gloria più grande di quel­
la del Tempio di Salomone (A.t; 2.9). L’elezione 
veniva così confermata solennemente.

h) Nel Nuovo Testamento
35. L'espressione «popolo eletto» non ricorre 

nei Vangeli, ma la convinzione che Israele sia il 
popolo scelto da Dio è in essi un dato basilare 
espresso con altri termini. Matteo applica a Gesù 
un oracolo di Michea in cui Dio parla d’Israele 
come del suo popolo; del bimbo nato a Betlem­
me Dio dice: «Pascerà il mio popolo, Israele» 
(Mt 2,6; Mie 5,3). La scelta di Dio e la sua fe­
deltà verso il popolo eletto si riflettono poi nella 
missione affidata da Dio a Gesù: mi ha inviato 
solo «alle pecore perdute della casa d’Israele» 
(Mt 15,24); Gesù stesso limita con parole identi­
che la prima missione dei suoi «dodici Apostoli» 
(Mt 10,2.5-6).

Ma l’opposizione che Gesù incontra nei nota­
bili provoca un mutamento di prospettiva. Con­
cludendo la parabola dei vignaioli omicidi, indi­
rizzata ai «sommi sacerdoti» e agli «anziani del 
popolo» (Mt 21.23), Gesù dichiara: «Il regno di 
Dio vi sarà tolto e sarà dato a una nazione che lo 
farà fruttificare» (21.43). Questa affermazione 
non significa comunque la sostituzione del popo­
lo d’Israele con una nazione pagana. La nuova 
«nazione» sarà, al contrario, in continuazione 
con il popolo eletto perché avrà come «testata 
d’angolo» la «pietra scartata dai costruttori» 
(21,42), che è Gesù, un figlio d’Israele, e sarà 
composta da Israeliti, ai quali si uniranno 
«molti» (Mt 8,11 ) provenienti da «tutte le nazio­
ni» (Mt 28,19). La promessa della presenza di 
Dio nel suo popolo, che era una così importante 
garanzia dell’elezione d’Israele, trova il suo

Is 43, IO. 12; 44,8; 55,5.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1487

compimento nella presenza del Signore risorto 
nella sua comunità"".

Nel Vangelo di Luca, il cantico di Zaccaria 
proclama che «il Dio d’Israele ha visitato il suo 
popolo» (Le 1,68) e che la missione del figlio di 
Zaccaria consisterà nel «camminare alla presen­
za del Signore» e nel «dare al suo popolo la co­
noscenza della salvezza nel perdono dei suoi pec­
cati» (1,76-77). Al momento della presentazione 
del bambino Gesù al Tempio, Simeone qualifica 
la salvezza apportata da Dio come «gloria del tuo 
popolo Israele» (2,32). Più tardi, un grande mi­
racolo compiuto da Gesù provoca la seguente ac­
clamazione della folla: «Dio ha visitato il suo po­
polo» (7,16).

Per Luca esiste tuttavia una tensione, a causa 
dell’opposizione incontrata da Gesù. Ma questa 
opposizione viene dai dirigenti del popolo, non 
dal popolo stesso, che è molto favorevole a 
Gesù"". Negli Atti degli Apostoli, Luca sottoli­
nea che un gran numero di coloro che ascoltano 
Pietro accoglie il suo appello al pentimento, il 
giorno di Pentecoste e dopo"". Al contrario, il 
racconto degli Atti sottolinea che, per tre volte, in 
Asia Minore, in Grecia e a Roma, l’opposizione 
accanita dei Giudei costringe Paolo a orientare la 
sua missione verso i Gentili"1.

A Roma. Paolo ricorda ai notabili ebrei l’ora­
colo di Isaia che aveva predetto l’indurimento di 
«questo popolo»"2. Si trovano così nel Nuovo 
Testamento, come nell’Antico, due prospettive 
differenti sul popolo scelto da Dio.

Si constata, al tempo stesso, che l’elezione 
d’Israele non è un privilegio chiuso in se stesso. 
Già l’Antico Testamento annunciava l'adesione 
di «tutte le nazioni» al Dio d'Israele"’. Sulla 
stessa linea. Gesù annuncia che «molti verranno 
da Oriente e da Occidente e siederanno a mensa 
con Abramo, Isacco e Giacobbe»"4. Gesù, risor­
to, estende al «mondo intero» la missione degli 
Apostoli e l’offerta della salvezza"’.

Di conseguenza, la prima Lettera di Pietro, 

che si rivolge a dei credenti provenienti soprat­
tutto dal paganesimo, definisce quest'ultimi 
«stirpe eletta»"‘e «nazione santa»"’, come quel­
li provenienti dal giudaismo. Essi, che non erano 
un popolo, sono ora «popolo di Dio»"". La se­
conda Lettera di Giovanni chiama «Signora elet­
ta» (v. I) la comunità cristiana alla quale è indi­
rizzata e «tua sorella Veletta» (v. 13) la comunità 
dalla quale viene inviata. A dei pagani di recente 
conversione, l'Apostolo Paolo non esita a dichia­
rare: «Conoscendo, fratelli amati da Dio, la vo­
stra elezione...» (ITs 1,4). La convinzione di es­
sere partecipi dell’elezione divina veniva così 
comunicata a tutti i cristiani.

36. Nella sua Lettera ai Romani. Paolo preci­
sa chiaramente che si tratta, per i cristiani prove­
nienti dal paganesimo, di una partecipazione al­
l’elezione d’Israele, unico Popolo di Dio. I 
Gentili sono l’«oleastro», «innestato sull'olivo 
buono» per «beneficiare della ricchezza della ra­
dice» (Rm 11,17.24). Non devono pertanto glo­
riarsi a spese dei rami. «Non sei tu che porti la ra­
dice, ma è la radice che porta te» (11,18).

All'interrogativo se l’elezione d’Israele con­
servi sempre la sua validità. Paolo dà due rispo­
ste differenti: la prima consiste nel dire che alcu­
ni rami sono stati recisi, a causa del loro rifiuto 
della fede (11,17.20), ma «c’è un resto, confor­
me a un'elezione per grazia» (11,5). Non si può 
perciò dire che Dio abbia ripudiato il suo popolo 
(11,1 -2). «Israele non ha ottenuto quello che cer­
cava: l’ha ottenuto invece l’elezione - cioè il 
resto eletto gli altri si sono induriti» (11,7). 
Una seconda risposta consiste nel dire che quei 
Giudei che sono diventati «nemici quanto al Van­
gelo» restano «amati, quanto all'elezione, a 
causa dei padri» (11,28) e Paolo prevede che ot­
terranno perciò misericordia (11,27.31). Gli 
ebrei non cessano di essere chiamati a vivere per 
la fede nell’intimità di Dio. «perché i doni e la 
chiamata di Dio sono irrevocabili» (11,29).

Mi 28,20; cfr. 1,23.
"" Li 19,48; 21,38.

At 2,41.47; 4.4; 5.14.
At 1.3,46; 18,6; 28,28. Nel Vangelo di Luca, l'episodio della predicazione a Nazaret presenta già una strut­

tura dello stesso genere di At 13,42-45 e 22,21-22: l’apertura universalistica di Gesù provoca l'ostilità dei suoi con­
cittadini (Le 4,23-30).

At 28.26-27; Is 6.9-10.
Sai 47.10; 86,9; Zc 14,16.

"" Militi; Le 13.29.
m Me 16.15-16; cfr. Mt 28.18-20; Le 24.47.
"• IPt 2,9; Is 43,21.

lPt 2,9; Es 19,6.
" IPt 2,10; Os 2,25.



1488 Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica

Il Nuovo Testamento non afferma mai che 
Israele è stato ripudiato. Fin dai primi tempi, la 
Chiesa ha ritenuto che gli ebrei restano testimoni 
importanti dell'economia divina della salvezza. 
Essa comprende la propria esistenza come una 
partecipazione all’elezione d'Israele e alla voca­
zione che resta, in primo luogo, quella d’Israele, 
sebbene solo una piccola parte d'Israele l’abbia 
accettata.

Quando Paolo parla della provvidenza di Dio 
come del lavoro di un vasaio che prepara per la 
sua gloria «vasi di misericordia» (Rm 9,23), non 
intende dire che questi vasi rappresentino in 
modo esclusivo o principale dei Gentili, ma che 
rappresentano dei Gentili e dei Giudei, con una 
certa priorità per questi ultimi: «Egli ci ha chia­
mati non solo tra i Giudei ma anche tra i pagani» 
(9,24).

Paolo ricorda che Cristo, «nato sotto la 
Legge» (Gal 4,4), è stato «servitore dei circonci­
si, in nome della fedeltà, di Dio, per confermare 
le promesse fatte ai padri» (Rm 15,8), il che vuol 
dire che Cristo, non solo è stato circonciso, ma si 
è messo a servizio dei circoncisi e ciò per il fatto 
che Dio si era impegnato verso i patriarchi fa­
cendo loro delle promesse, la cui validità veniva 
dimostrata. «Quanto ai Gentili, aggiunge l’Apo­
stolo, essi glorificano Dio per la sua misericor­
dia» (Rm 15,9) e non per la sua fedeltà, perché il 
loro ingresso nel Popolo di Dio non scaturisce da 
promesse divine; è una specie di supplemento 
non dovuto. Saranno quindi prima gli ebrei a lo­
dare Dio in mezzo alle nazioni; essi inviteranno 
poi le nazioni a rallegrarsi con il Popolo di Dio 
(l5,9b-IO).

Paolo stesso ricorda spesso con fierezza la 
propria origine ebraica"”. In Rm 11,1 ricorda la 
sua condizione di «israelita, della discendenza di 
Abramo, della tribù di Beniamino», come prova 
che Dio non ha ripudiato il suo popolo. In 2Cor 
11,22 presenta questa stessa condizione come ti­

tolo di gloria che mette in parallelo con il suo ti­
tolo di ministro di Cristo ( 11,23). È vero che, se­
condo Fil 3,7, questi vantaggi che erano per lui 
un guadagno, li ha «considerati una perdita a 
causa di Cristo». Ma il motivo stava nel fatto che 
questi vantaggi, invece di condurlo a Cristo, l'a­
vevano allontanato da Lui.

In Rm 3,1-2 Paolo afferma senza esitare «la 
superiorità del Giudeo e l’utilità della circonci­
sione», e ne dà una prima ragione, di capitale im­
portanza: «A loro sono state affidate le rivelazio­
ni di Dio». Altre ragioni vengono esposte più 
avanti, in Rm 9,4-5, e formano una serie impres­
sionante di doni di Dio e non soltanto di promes­
se: agli Israeliti appartengono «l’adozione a figli, 
la gloria, le alleanze, la legislazione, il culto, le 
promesse, i patriarchi; da essi proviene Cristo se­
condo la carne» (Rm 9,4-5).

Paolo, tuttavia, afferma subito che non basta 
appartenere fisicamente a Israele per appartenere 
veramente a Lui ed essere «figli di Dio». Bisogna 
anzitutto essere «figli della promessa» (Rm 9,6- 
8), il che, nel pensiero dell'Apostolo, implica 
l’adesione a Cristo Gesù, nel quale «tutte le pro­
messe di Dio sono divenute "sì”» (2Cor 1,20). 
Secondo la Lettera ai Galati, la «discendenza di 
Abramo» non può essere che unica; essa si iden­
tifica con Cristo e quelli che appartengono a Lui 
(Gal 3,16.19). Ma l’Apostolo sottolinea che 
«Dio non ha ripudiato il suo popolo» (Rm 11,2). 
Poiché «la radice è santa» (11,16), Paolo resta 
nella sua convinzione che alla fine Dio, nella sua 
sapienza insondabile, innesterà nuovamente tutti 
gli Israeliti sull’olivo buono ( 11,24); «tutto Israe­
le sarà salvato» ( 11.26).

E per le nostre radici comuni e per questa pro­
spettiva escatologica che la Chiesa riconosce al 
popolo ebraico uno status speciale di «fratello 
maggiore», il che gli conferisce una posizione 
unica tra tutte le altre religioni

5. L'alleanza

a) Nell'Antico Testamento
37. Come abbiamo già visto, l'elezione d'I­

sraele presenta un duplice aspetto: è un dono d'a­
more da cui consegue un’esigenza corrisponden­
te. L’alleanza conclusa al Sinai mette maggior­
mente in luce questo duplice aspetto.

Come la teologia dell’elezione, anche quella 
dell'alleanza è da cima a fondo teologia del po­

polo del SIGNORE. Adottato dal Signore e di­
ventato suo figlio (cfr. ZA 3,10; 4,22-23), Israele 
riceve l'ordine di vivere in fedeltà esclusiva e in 
totale impegno verso di Lui. Pertanto, per sua 
stessa definizione, la nozione di alleanza si op­
pone alla falsa convinzione secondo la quale l'e­
lezione d’Israele sarebbe automaticamente una 
garanzia della sua esistenza e della sua felicità.

Rm 11,1; 2Cor 11,22; Gal 1,14; FU 3,5.
Discorso di Giovanni Paolo II nella sinagoga di Roma, il 13 aprile 19X6: A4,$' 7X ( 19X6),1120.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 14X9

L’elezione doveva essere compresa piuttosto 
come una vocazione che Israele aveva il dovere 
di realizzare nella sua vita come popolo. L’aver 
contratto un'alleanza esigeva una scelta e una de­
cisione da parte d'Israele, così come da parte di 
Dio'31.

Oltre al suo uso nel racconto del Sinai123 (Es 
24,3-8), il termine b'rit tradotto generalmente 
con «alleanza», appare in diverse tradizioni bibli­
che, in particolare quelle riguardanti Noè, Àbra­
mo, Davide, Levi e il sacerdozio levitico; è fre­
quente nel Deuteronomio e nella storia 
deuteronomistica. In ogni contesto, il termine ha 
sfumature di significato differenti. La traduzione 
abituale di b'rit con «alleanza» è talvolta non ap­
propriata. Il termine può avere il senso più ampio 
di «impegno», trovarsi in parallelismo con «giu­
ramento» ed esprimere una promessa o una so­
lenne assicurazione.

Impegno verso Noè (Gen 9,8-17). Dopo il di­
luvio, Dio annuncia a Noè e ai suoi figli che as­
sumerà un impegno (b'rit) con loro e con ogni es­
sere vivente. Nessun obbligo viene imposto a 
Noè né ai suoi discendenti. Dio s’impegna di 
propria iniziativa e senza riserve. Questo impe­
gno incondizionato di Dio con la sua creazione è 
alla base di ogni vita. Il suo carattere unilaterale, 
cioè senza esigenze imposte alla controparte, 
emerge chiaramente dal fatto che questo impe­
gno include esplicitamente gli animali («tutti 
quelli che sono usciti dall’arca»: 9,10). Come 
segno dell’impegno assunto da Dio viene dato 
l’arcobaleno. Quando apparirà tra le nubi. Dio si 
ricorderà del suo «impegno eterno» verso «ogni 
carne che è sulla terra» (9,16).

Impegno verso Àbramo (Gen 15,1-25; 17,1- 
26). Secondo Gen 15, il SIGNORE prende un 
impegno verso Abramo, espresso in questi termi­
ni: «Alla tua discendenza io do questo paese» 
(15,18). Il racconto non fa menzione di un obbli­
go reciproco. Il carattere unilaterale dell'impe­
gno viene confermato dal rito solenne che prece­
de la dichiarazione divina. Si tratta di un rito di 
auto-imprecazione: passando tra le due metà 
degli animali uccisi, la persona che assume 
l’impegno chiama su di sé una sorte simile, nel 
caso venisse meno ai suoi obblighi (cfr. Ger 
34,18-20). Se, in Gen 15, si fosse trattato di 
un'alleanza con obblighi reciproci, le due parti 
avrebbero dovuto partecipare al rito. Invece non 
è così: solo il Signore, rappresentato da una 
«torcia di fuoco» (15,17), passa tra gli animali 
divisi.

L’aspetto di promessa di Gen 15 si ritrova in 
Gen 17, ma con l'aggiunta di un comandamento. 
Dio impone ad Abramo un obbligo generale di 
perfezione morale ( 17,1 ) e una prescrizione posi­
tiva particolare, la circoncisione (17,10-14). Le 
parole: «Cammina alla mia presenza e sii inte­
gro» (17,1) mirano a una dipendenza totale e in­
condizionata in rapporto a Dio. Viene poi pro­
messa (17,2) e definita una b'rit: promessa di una 
straordinaria fecondità (17,4-6) e del dono della 
terra (17,8). Queste promesse sono incondizio­
nate e differiscono in questo dall'alleanza del 
Sinai (Es 19,5-6). Il termine brit appare 17 volte 
in questo capitolo con il suo significato fonda­
mentale di assicurazione solenne, ma mira a 
qualcosa di più di una promessa: viene qui crea­
to un legame eterno tra Dio e Abramo, compresa 
la sua discendenza: «Sarò il vostro Dio» (17.8).

La circoncisione è il «segno» dell’impegno 
verso Abramo, come l’arcobaleno è il segno del­
l'alleanza con Noè. con la differenza che la cir­
concisione dipende da una decisione umana. E 
un segno che identifica coloro che beneficiano 
della promessa di Dio. Se uno non porta questo 
segno dovrà essere eliminato dal popolo, perché 
avrà profanato l'alleanza (17,14).

38. L'alleanza del Sinai. Il testo di Es 19.4-8 
mostra il significato fondamentale dell'alleanza 
di Dio con Israele. Il simbolismo poetico utiliz­
zato - «portare su ali d'aquila» - mostra molto 
bene come l'alleanza si inserisca molto natural­
mente all'interno del processo di profonda libe­
razione avviato al momento della traversata del 
mare. Tutta l’idea dell’alleanza risale a questa 
iniziativa divina. L'atto redentore compiuto dal 
SIGNORE al momento dell'uscita dall'Egitto 
costituisce per sempre il fondamento dell’esigen­
za di fedeltà e di docilità verso di Lui.

L'unica risposta valida a questo atto redentore 
è una continua gratitudine, che si esprime con 
un'obbedienza sincera. «Ora. se mi obbedirete e 
osserverete la mia alleanza...» (19.5a): questi 
patti non devono essere considerati una della basi 
sulle quali posa l'alleanza, ma piuttosto come la 
condizione da adempiere per continuare a gode­
re delle benedizioni promesse dal Signore al suo 
popolo. L’accettazione dell’alleanza offerta in­
clude, da una parte, degli obblighi e garantisce, 
dall'altra, uno status speciale: «Sarete la mia pro­
prietà personale (s'gullah)»; in altre parole: «Sa­
rete per me un regno di sacerdoti e una nazione 
santa» ( 19,5b.6).

Dt 30,15-16.19; Gs 24.21 -25.
Es 19-24.32-34; specialmente 19,5; 24.7-8; 34.10.27-28.



1490 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

Il testo di Es 24,3-8 porta a compimento l'al­
leanza annunciata in 19,3-8. La ripartizione del 
sangue in due parti uguali prepara la celebrazio­
ne del rito. Una metà del sangue è versata sul­
l'altare, dedicato a Dio, mentre l’altra metà è ver­
sata sugli Israeliti radunati, che in questo modo 
sono consacrati come popolo santo del SIGNO­
RE e destinati al suo servizio. L'inizio ( 19,8) e la 
fine (24,3.7) del grande evento della fondazione 
dell'alleanza sono segnati dalla ripetizione di una 
stessa formula di impegno da parte del popolo: 
«Quanto il Signore ha ordinato, noi lo metteremo 
in pratica».

Questo impegno non viene mantenuto. Gli 
Israeliti adorano il vitello d’oro (Es 32.1-6). Il 
racconto di questa infedeltà e di quanto ne con­
segue costituisce una riflessione sulla rottura del­
l’alleanza e il suo ristabilimento. Il popolo incor­
re nella collera di Dio. che parla di sterminarlo 
(32,10). Ma l’intercessione ripetuta di Mosè12’, 
l’intervento dei leviti contro gli idolatri (32,26- 
29) e la penitenza del popolo (33,4-6) ottengono 
da Dio che receda dal mettere in atto le sue mi­
nacce (32.14) e acconsenta di camminare di 
nuovo con il suo popolo (3.3.14-17). Dio prende 
l'iniziativa di ristabilire l'alleanza (34,1-10). 
Questi capitoli riflettono la convinzione che fin 
dall'inizio, Israele è stato incline a essere infede­
le all'alleanza, mentre Dio, al contrario, ha sem­
pre riallacciato le relazioni.

L’alleanza è certamente un modo umano di 
concepire le relazioni di Dio con il suo popolo. 
Come tutte le concezioni umane di questo tipo, si 
tratta di un'espressione imperfetta della relazione 
tra il divino e l'umano. L’obiettivo dell’alleanza 
viene definito in modo molto semplice: «Io sarò 
il vostro Dio e voi sarete il mio popolo» (Lv 
26,12; cfr. Es 6,7). L’alleanza non dev'essere 
compresa come un semplice contratto bilaterale, 
perché Dio non può essere sottomesso ad obbli­
ghi allo stesso modo delle persone umane. Non­
dimeno, l'alleanza permetteva agli Israeliti di far 
appello alla fedeltà di Dio. Israele non era stato il 
solo a impegnarsi. Il Signore si era impegnato a 
dare la terra come pure la sua presenza benefica 
in mezzo al popolo.

L'alleanza nel Deuteronomio. Il Deuterono­
mio così come la redazione dei libri storici che ne 
dipendono (Gs - Re) distinguono il «giuramento 
ai padri» riguardante il dono del paese (Dt 7,12; 
8,18) e l’alleanza con la generazione dell’Oreb 

(5,2-3). Questa alleanza è come un giuramento 
di fedeltà al Signore (2Re 23,1-3). Destinata da 
Dio a essere permanente (Dt 7,9.12), essa esige 
la fedeltà del popolo. Il termine Ifrìt si riferisce 
spesso in modo specifico al Decalogo, piuttosto 
che alla relazione tra il Signore e Israele di cui il 
Decalogo fa parte. Il Signore «vi ha comunicato 
la sua Ifrìt, le dieci parole che vi ha ordinato di 
osservare»124.

La dichiarazione di Dt 5.3 merita un'attenzio­
ne particolare perché afferma la validità dell’al­
leanza per la generazione presente (cfr. anche 
29,14). Questo versetto è come una chiave di in­
terpretazione per tutto il Libro. La distanza tem­
porale tra le generazioni è abolita. L’alleanza del 
Sinai è resa attuale; essa è stata conclusa «con 
noi che siamo qui oggi».

L'impegno verso Davide. Questa b rit, si situa 
sulla linea di quelle date a Noè e ad Abramo: pro­
messa di Dio senza un obbligo corrispondente 
per il re. Davide e la sua casa godono ormai del 
favore di Dio, che s’impegna con giuramento per 
un’«alleanza eterna»125. La natura di questa al­
leanza viene definita con queste parole di Dio: 
«lo gli sarò padre ed egli mi sarà figlio»126.

Essendo una promessa incondizionata, l’al­
leanza con la casa di Davide non può essere rotta 
(Sai 89,29-38). Se il successore di Davide com­
mette delle mancanze, Dio lo punirà come un 
padre punisce il proprio figlio, ma non ritirerà da 
lui il suo favore (2Sam 7,14-15). La prospettiva 
è molto diversa da quella dell’alleanza del Sinai, 
dove il favore divino è legato a una condizione: il 
rispetto dell’alleanza da parte d'Israele (Es 19,5- 
6).

.39. Una nuova alleanza in Ger 31,31-34. Al 
tempo di Geremia, l’incapacità d'Israele a osser­
vare l’alleanza del Sinai si manifesta in modo tra­
gico, provocando la presa di Gerusalemme e la 
distruzione del Tempio. Ma la fedeltà di Dio 
verso il suo popolo si manifesta allora con la pro­
messa di una «nuova alleanza», che. dice il Si­
gnore, «non sarà come l’alleanza che ho conclu­
so con i loro padri, quando li presi per mano per 
farli uscire dal paese d'Egitto, un'alleanza che 
essi hanno violato» (Ger 31,32). Venendo dopo 
l’alleanza del Sinai, la nuova alleanza renderà 
possibile un nuovo inizio per il Popolo di Dio. 
L’oracolo non annuncia un cambio di Legge, ma 
una nuova relazione con la Legge di Dio, nel

Es 32.11 -13.31 -32; 33.12-16: 34.9.
124 Dr 4.13; cfr. 4.23; 9.9.11.15.

Sai 89,4; 1.32,11; 2Sam 23,5; Sai 89,29-30.35.
IM 2 Sani 7,14 c par.; Sai 2,7: 89.28.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1491

senso di una interiorizzazione. Invece di essere 
scritta «su tavole di pietra»127, la Legge sarà scrit­
ta da Dio nei «cuori» (Ger 31,33), il che garan­
tirà una docilità perfetta, accettata spontanea­
mente, invece della continua disubbidienza del 
passato12’. Il risultato sarà una vera appartenenza 
reciproca, una relazione personale di ciascuno 
con il Signore, che renderà inutili le esortazioni, 
tanto necessarie prima e tuttavia inefficaci, come 
avevano sperimentato amaramente i Profeti. 
Questa stupefacente novità avrà come base un’i­
niziativa estremamente generosa del Signore: il 
perdono accordato al popolo per tutte le sue 
colpe.

L’espressione «nuova alleanza» non si incon­
tra altrove nell’Antico Testamento, ma un oraco­
lo del libro di Ezechiele prolunga visibilmente 
quello di Ger 31,31-34 annunciando alla casa 
d’Israele il dono di un «cuore nuovo» e di uno 
«spirito nuovo», che sarà lo Spirito di Dio e assi­
curerà la docilità alle leggi di Dio12’.

Nel giudaismo del Secondo Tempio alcuni 
Israeliti vedevano la «nuova alleanza»1"' realiz­
zata nella loro comunità grazie a una più fedele 
osservanza della Legge di Mosè, secondo le 
istruzioni di un «maestro di giustizia». Questo di­
mostra che al tempo di Gesù e di Paolo l’oracolo 
del libro di Geremia era oggetto di attenzione. 
Non sorprenderà perciò vedere l’espressione 
«nuova alleanza» riapparire più volte nel Nuovo 
Testamento.

b) Nel Nuovo Testamento
40. Sul tema dell'alleanza di Dio con il suo 

popolo, gli scritti del Nuovo Testamento si situa­
no in una prospettiva di compimento, cioè di fon­
damentale continuità e di decisivo progresso, che 
comporta necessariamente delle rotture su alcuni 
punti.

La continuità riguarda anzitutto la relazione 
di alleanza, mentre le rotture riguardano le istitu­
zioni dell'Antico Testamento, che, si riteneva, 
stabilivano e assicuravano questa relazione. Nel 
Nuovo Testamento l'alleanza viene stabilita su 
un fondamento nuovo, la persona e l’opera di 
Gesù Cristo: la relazione di alleanza ne risulta 
approfondita e ampliata, aperta a tutti grazie alla 
fede cristiana.

/ Vangeli sinottici e gli Atti degli Apostoli par­
lano poco di alleanza. Nei Vangeli dell’infanzia. 

il cantico di Zaccaria (Le 1,72) proclama il com­
pimento dell'alleanza-promessa data da Dio ad 
Abramo per la sua discendenza. La promessa mi­
rava all'allacciamento di una relazione reciproca 
(Le 1,73-74) tra Dio e questa discendenza.

Nell’ultima Cena. Gesù interviene in modo 
decisivo, facendo del suo sangue un «sangue di 
alleanza» (Mt 26.28; Me 14.24), fondamento 
della «nuova alleanza» (Le 22,20; ICor 11.25). 
L’espressione «sangue di alleanza» ricorda l’in­
staurazione dell'alleanza del Sinai da parte di 
Mosè (Es 24,8) e suggerisce quindi un rapporto 
di continuità con questa alleanza, ma le parole di 
Gesù manifestano al tempo stesso un aspetto di 
radicale novità, perché, mentre l'alleanza del 
Sinai aveva comportato un rito di aspersione con 
il sangue di animali immolati, l'alleanza di Cri­
sto è fondata sul sangue di un essere umano che 
trasforma la sua morte di condannato in dono ge­
neroso. facendo così di un evento di rottura un 
evento di alleanza.

Dicendo «nuova alleanza», l’espressione di 
Paolo e di Luca rende esplicita questa novità. Ma 
al tempo stesso segna la continuità dell'evento 
con un altro testo dell’Antico Testamento, l’ora­
colo di Ger 31,31-34. che annunciava che Dio 
avrebbe stabilito una «nuova alleanza». La frase 
di Gesù sulla coppa proclama che la profezia del 
Libro di Geremia è compiuta nella sua passione. 
I suoi discepoli partecipano a questo compimen­
to grazie alla loro partecipazione alla «cena del 
Signore» (ICor 11,20).

Negli Atti degli Apostoli (3,25) Pietro fa allu­
sione aH’alleanza-promessa. Egli si rivolge ai 
Giudei (3,12), ma il testo che cita riguarda al 
tempo stesso «tutte le nazioni della terra» (Gen 
22,18). Viene così espressa l’apertura universale 
dell'alleanza.

L’Apocalisse presenta uno sviluppo caratteri­
stico: in occasione della visione escatologica 
della «Gerusalemme nuova», viene pronunciata 
la formula dell'alleanza, amplificata: «Ed essi sa­
ranno suoi popoli ed egli. Dio con loro, sarà il 
loro Dio» (21,3).

4L Le Lettere di Paolo trattano più di una 
volta della questione dell'alleanza. La «nuova al­
leanza» fondata nel sangue di Cristo (ICor 
11.25) ha una dimensione verticale di unione al 
Signore con la «comunione al sangue di Cristo» 
(ICor 10,16) e una dimensione orizzontale di

Es 24,12; 31,18: ecc.
Is 1,1-31; Ger 7,25-26; 11,7-8.

,2" E: 36,26-27; cfr. 11.19-20; 16,60; 37,26.
Documento di Damasco 6,19; 19,33-34.



1492 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

unione di tutti i cristiani in un «corpo solo» 
(ICor 10,17).

Il ministero apostolico è a servizio della 
«nuova alleanza» (2Cor 3,6), che non è «di let­
tera» ma «di Spirito», conformemente alle profe­
zie, che promettono che Dio scriverà la sua legge 
«nei cuori» (Ger 31,33) e darà «uno spirito 
nuovo», che sarà il suo Spirito"1. Paolo attacca 
più di una volta l’alleanza-legge del Sinai op­
ponendo ad essa l’alleanza-promessa ricevuta da 
Abramo. L’alleanza-legge è posteriore e provvi­
soria (Gal 3,19-25). L’alleanza-promessa è origi­
naria e definitiva (Gal 3,16-18). Essa aveva, fin 
dall'inizio, un'apertura universale1" e ha trovato 
in Cristo il suo compimento"4.

Paolo si oppone all’alleanza-legge del Sinai, 
da una parte perché può essere rivale della fede 
in Cristo («l'essere umano non è giustificato per 
le opere della Legge, ma unicamente per la fede 
di Gesù Cristo»; Gal 2,16; Rm 3,28) e, dall'altra, 
in quanto sistema legislativo di un popolo parti­
colare, che non deve essere imposto ai credenti 
venuti dalle «nazioni». L’Apostolo afferma non­
dimeno il valore di rivelazione dell'«antica 
diathéké», cioè degli scritti dell'«Antico Testa­
mento», che sono da leggere alla luce di Cristo 
(2 Cor 3,14-16).

Per Paolo, la fondazione, da parte di Gesù, 
della «nuova alleanza nel (suo) sangue» (ICor 
11,25) non implica una rottura dell'alleanza di 
Dio con il suo popolo, ma ne costituisce il com­
pimento. Paolo annovera ancora «le alleanze» tra 
i privilegi degli Israeliti, anche se non credono in 
Cristo (Rm 9,4). Israele continua a trovarsi in una 
relazione di alleanza ed è sempre il popolo al 
quale è promesso il compimento dell'alleanza, 
perché la sua mancanza di fede non può abolire 
la fedeltà di Dio (Rm 11,29). Anche se gli Israe­
liti hanno considerato l'osservanza della Legge 
uno strumento per affermare la propria giustizia, 
l’alleanza-promessa di Dio, tutta di misericordia 
(Rm 11,26-27), non può essere annullata. La con­
tinuità viene sottolineata dall’affermazione che 
Cristo è lo scopo e il compimento verso i quali la 
Legge conduceva il Popolo di Dio (Gal 3,24). 
Per molti Giudei il velo col quale Mosè copriva 
il suo volto rimane steso sull’Antico Testamento 
(2Cor 3,13.15), impedendo loro di riconoscervi 

la rivelazione di Cristo. Ma questo fa parte del 
misterioso disegno di salvezza di Dio, il cui 
scopo finale è la salvezza di «tutto Israele» (Rm 
11,26).

Le «alleanze della promessa» sono menziona­
te esplicitamente in £/2,12, per proclamare che 
il loro accesso è ora aperto alle «nazioni», aven­
do Cristo abbattuto «il muro di separazione», 
cioè la Legge, che vietava questo accesso ai non­
ebrei (cfr. Ef 2,14-15).

Le Lettere paoline manifestano quindi una du­
plice convinzione: quella dell’insufficienza del­
l'alleanza legale del Sinai, da una parte, e quella 
della piena validità dell'alleanza-promessa, dal­
l'altra. Quest'ultima trova il suo compimento 
nella giustificazione per la fede in Cristo, offerta 
«al Giudeo prima e poi al Greco» (Rm 1,16). Il ri­
fiuto della fede in Cristo ha messo il popolo 
ebraico in una situazione drammatica di disobbe­
dienza, ma egli resta «amato» e gli viene promes­
sa la misericordia di Dio (cfr. Rm 11,26-32).

42. La Lettera agli Ebrei, cita in extenso l’o­
racolo della «nuova alleanza»"'e ne proclama la 
realizzazione da parte di Cristo, «mediatore di 
una nuova alleanza»"'’. Essa dimostra l’insuffi­
cienza delle istituzioni cultuali della «prima al­
leanza»; sacerdozio e sacrifìci erano incapaci di 
togliere l’ostacolo dei peccati e di stabilire 
un'autentica mediazione tra il popolo e Dio"’. 
Queste istituzioni sono state perciò abrogate per 
far posto al sacrifìcio e al sacerdozio di Cristo 
(Eb 7,18-19; 10,9). Cristo, infatti, con la sua ob­
bedienza redentrice (Eb 5,8-9; 10,9-10), ha su­
perato tutti gli ostacoli ed ha aperto a tutti i cre­
denti l’accesso a Dio (Eb 4,14-16; 10,19-22). Il 
progetto di alleanza annunciato e prefigurato nel­
l’Antico Testamento trova così il suo compimen­
to. Non si tratta di un semplice rinnovamento del­
l’alleanza del Sinai, ma dello stabilimento di 
un'alleanza veramente nuova, fondata su una 
nuova base: l’offerta personale di Cristo (cfr. 
9,14-15).

L'alleanza di Dio con Davide non viene espli­
citamente menzionata nel Nuovo Testamento, ma 
un discorso di Pietro, negli Atti, mette la risurre­
zione di Gesù in rapporto con il «giuramento» 
fatto da Dio a Davide (At 2,30), giuramento che

E» 36,26-28; G/3,1-2.
Gal 3.15-4.7; 4,21-28; Rm 6,14; 7,4-6.
Gen 12,3; Gal 3.8.

"* Gal 3.29; 2Cor 1.20.
Eh 8,7-13; Ger 38,31-34 LXX.
Eh 9,15; Cfr. 7,22; 12,24, 
£6 7,18; 9,9; 10,1.4.11.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1493

designa l’alleanza con Davide in Sai 89,4 e 
132,11. In Al 13,34, un discorso di Paolo opera 
un accostamento simile, utilizzando un’espressio­
ne di Is 55,3 («le cose sante assicurate a Davide») 
che, nel testo di Isaia, definisce un’«alleanza eter­
na». La risurrezione di Gesù, «figlio di Davi­
de»"", viene così presentata come il compimento 
dell'alleanza-promessa data da Dio a Davide.

La conclusione che si trae da tutti questi testi è 
che i primi cristiani avevano coscienza di trovarsi 

in profonda continuità con il disegno di alleanza 
manifestato e realizzato dal Dio d’Israele nell’An­
tico Testamento. Israele continua a trovarsi in una 
relazione di alleanza con Dio. perché l'alleanza- 
promessa è definitiva e non può essere abolita. Ma 
i primi cristiani avevano coscienza di vivere una 
nuova tappa di questo disegno, tappa che era stata 
annunciata dai Profeti ed era stata ora inaugurata 
dal sangue di Gesù, «sangue di alleanza», perché 
versato per amore (cfr. Ap 1.5b-6).

6. La Legge

43. Il termine ebraico tóràh, tradotto con 
«legge», significa più esattamente «istruzione», 
cioè al tempo stesso insegnamento e direttiva. La 
tóràh è fonte suprema di sapienza La Legge 
occupa un posto centrale nelle Scritture del po­
polo ebraico e nella sua pratica religiosa, dal 
tempo biblico fino ai nostri giorni. Per questo, fin 
dai tempi apostolici, la Chiesa ha dovuto situarsi 
in rapporto alla Legge, sull’esempio di Gesù 
stesso, che ha dato ad essa un proprio significato 
in virtù della sua autorità di Figlio di Dio'41'.

a) La Legge nell'Antico Testamento
La Legge e il culto d'Israele si sono sviluppa­

ti lungo tutto l’Antico Testamento. Le diverse 
raccolte di leggi14' possono del resto servire da 
importanti punti di riferimento per la cronologia 
del Pentateuco.

Il dono della Legge. La Legge è innanzi tutto 
un dono di Dio al suo popolo. Il dono della 
Legge diventa oggetto di un racconto principale, 
di origine composita14!. e di racconti comple­
mentari'41, tra i quali 2Re 22-23 occupa un posto 
a parte per la sua importanza per il Deuterono­
mio. Es 19-24 integra la Legge nell'«alleanza» 
(l/rtt) che il Signore conclude con Israele sulla 
montagna di Dio, nel corso di una teofania da­
vanti a tutto Israele (Es 19-20), e poi davanti al 
solo Mosè144 e davanti ai settanta rappresentanti 

d'Israele (Es 24,9-11 ). Queste teofanie e l'allean­
za significano una grazia speciale per il popolo 
presente e futuro'4’, e le leggi allora rivelate ne 
sono la garanzia perenne.

Ma le tradizioni narrative associano al dono 
della Legge anche la rottura dell'alleanza che ri­
sulta dalla violazione del monoteismo, così come 
prescritto nel Decalogo '“.

«Lo spirito delle leggi» secondo la Tóràh. Le 
leggi contengono regole morali (etica), giuridiche 
(diritto), rituali e culturali (ricca raccolta di usan­
ze religiose e profane). Si tratta di disposizioni 
concrete, talvolta espresse in modo assoluto (ad 
es. il Decalogo), talvolta sotto forma di casi par­
ticolari che concretizzano principi generali. Esse 
hanno allora valore di precedente e di analogia 
per situazioni simili, che danno luogo a sviluppi 
ulteriori di una giurisprudenza, chiamata halakha 
e sviluppata nella legge orale, chiamata più tardi 
mishna. Molte leggi hanno un significato simbo­
lico, nel senso che illustrano concretamente valo­
ri invisibili, come ad es. l'equità, la pace sociale, 
l'umanità, ecc. Queste leggi non sono servite 
tutte come norme da essere applicate; alcune 
sono testi di scuola per la formazione di futuri sa­
cerdoti, giudici o funzionari; altre riflettono idea­
li ispirati dal movimento profetico'4'. Esse aveva­
no come campo di applicazione dapprima i 
borghi e i villaggi del paese (Codice di alleanza).

'" Mt 1,1; 9,27; ecc.; cfr. Le 1.32; Rm 1.3.
'“ Dt 4.6-8; Sir 24.22-27; Bar 3,38-4.4.
,4" Mt 5.21-48; Le 2.23-27.
141 Decalogo Es 20.1-17; Dt 5.6-21; codice d'alleanza Es 20,22-23.19; raccolta di Es 34; legge deuterone 

mica Dt 12-28; codice di santità Lv 17-26; leggi sacerdotali Es 25-31; 35-40; Lv 1-7; 8-10; 11-16; ecc.
'" Es 19-24; 32-34, cfr. Dt 5; 9-10.
'" Gen 17; Es 12-13; 15,23-26; ecc.
144 Es 20.19-21; Dt 5,2.3-31.

Es 19,5-6; 24,10-11.
144 Es 32-34; cfr. 20,2-6 e par.

Ad esempio la legislazione sull'alfrancamento degli schiavi: Es 21.2; Lv 25.10; Dt 15.12; cfr. Is 58.6; 61.1; 
Ger 34,8-17.



1494 Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica

poi tutto il regno di Giuda e d'Israele e più tardi 
la comunità ebraica dispersa nel mondo.

Considerate storicamente, le leggi bibliche 
sono il risultato di una lunga storia di tradizioni 
religiose, morali e giuridiche. Contengono nume­
rosi elementi comuni alla civiltà del Vicino 
Oriente antico. Viste sotto l'aspetto letterario e 
teologico, hanno la loro fonte nel Dio d’Israele, 
che le ha rivelate o direttamente (il decalogo se­
condo Di 5,22) o per mezzo di Mosè, incaricato 
di promulgarle, infatti il Decalogo è una raccolta 
a parte rispetto alle altre leggi. Il suo inizio'" lo 
qualifica come l'insieme delle condizioni neces­
sarie per assicurare la libertà delle famiglie israe- 
lite e la loro protezione contro ogni genere di op­
pressione, quella dell'idolatria come quella 
dell'immoralità e dell’ingiustizia. Lo sfruttamen­
to che Israele aveva subito in Egitto non doveva 
mai riprodursi in Israele, con l'oppressione dei 
deboli da parte dei potenti.

Invece, le disposizioni del Codice dell'allean­
za di Es 34,14-26 incarnano un insieme di valori 
umani e religiosi, delineando così un ideale co­
munitario dal valore eterno.

La Legge è israelitica e giudaica; è quindi par­
ticolare, adattata a un popolo storico particolare. 
Ma ha un valore esemplare per tutta l'umanità 
(Dt 4,6). Per questa ragione è un bene escatolo­
gico promesso a tutte le nazioni, poiché servirà 
da strumento di pace (Is 2,1-4; Mie 4,1-3). Essa 
incarna un'antropologia religiosa e un insieme di 
valori che trascendono il popolo e le condizioni 
storiche di cui le leggi bibliche sono in parte il 
prodotto.

Una spiritualità della Tóràh. Manifestazioni 
della sapiente volontà di Dio. i comandamenti 
acquistarono sempre più importanza nella vita 
sociale e individuale d’Israele. La Legge divenne 
onnipresente, soprattutto a partire dall'esilio (VI 
secolo). Si formò così una spiritualità segnata da 
una profonda venerazione della Tóràh. L.a sua os­
servanza fu compresa come l'espressione neces­
saria del «timore del Signore» e la forma perfet­
ta del servizio di Dio. All'Interno della stessa 
Scrittura, i Salmi, il Siracide e Baruc ne sono i te­
stimoni. I Salmi I; 19 e 119, Salmi della Tóràh, 
giocano un ruolo strutturale nell'organizzazione 
del Salterio. La Tóràh rivelata agli uomini è al 
tempo stesso il pensiero organizzatore del cosmo 
creato. Obbedendo a questa Legge, gli ebrei cre­
denti vi trovano le loro delizie e la loro benedi­
zione, e partecipano all’universale sapienza crea­
trice di Dio. Questa sapienza rivelata al popolo 
ebraico è superiore alla sapienza delle altre na­

zioni (Dt 4,6.8), in particolare a quella dei Greci 
(Bar 4,1-4).

h ) La Legge nel Nuovo Testamento
44. Matteo, Paolo, la Lettera agli Ebrei e 

quella di Giacomo dedicano una riflessione teo­
logica esplicita al significato della Legge dopo la 
venuta di Gesù Cristo.

Il Vangelo di Matteo riflette la situazione 
della comunità ecclesiale matteana dopo la cadu­
ta di Gerusalemme (70 d.C.). Gesù afferma la va­
lidità permanente della Legge (Mt 5,18-19), ma 
in una nuova interpretazione, data con piena au­
torità (Mt 5,21-28). Gesù «dà compimento» alla 
Legge (Mt 5,17), radicalizzandola: talvolta abro­
ga la lettera della Legge (divorzio, legge del ta­
glione), talvolta ne dà un’interpretazione più esi­
gente (omicidio, adulterio, giuramento) o più 
flessibile (sabato). Gesù insiste sul duplice co- 
mandamento dell'amore di Dio (Dt 6,5) e del 
prossimo (Lv 19,18), da cui «dipendono tutta la 
Legge e i Profeti» (Mt 22,34-40). Accanto alla 
Legge, Gesù, novello Mosè, fa conoscere la vo­
lontà di Dio agli uomini, prima agli ebrei e poi 
alle nazioni (Mt 28,19-20).

La teologia paolina della Legge è ricca, ma 
non perfettamente unificala. Ciò è dovuto alla 
natura degli scritti e a un pensiero ancora in piena 
elaborazione su un terreno teologico non ancora 
dissodato. La riflessione di Paolo sulla Legge è 
stata provocata dalla sua personale esperienza 
spirituale e dal suo ministero apostolico. Dalla 
sua esperienza spirituale: nel suo incontro con 
Cristo (ICor 15,8), Paolo si rese conto che il suo 
zelo per la Legge l'aveva fuorviato al punto da 
portarlo a «perseguitare la Chiesa di Dio» (15,9; 
EH 3,6) e che aderendo a Cristo egli rinnegava 
quindi questo zelo (Fil 3.7-9). Dal suo ministero 
apostolico: poiché questo ministero riguardava i 
non-ebrei (Gal 2.7; Rm 1.5). si presentava subito 
un interrogativo: la fede cristiana esige che si im­
ponga ai non-ebrei la sottomissione alla legge 
particolare del popolo ebraico e. segnatamente, 
alle osservanze legali che sono dei segni dell’i­
dentità ebraica (circoncisione, regole alimentari, 
calendario)? Una risposta affermativa a questa 
domanda sarebbe stata, evidentemente, rovinosa 
per l'apostolato di Paolo. Posto di fronte a questo 
problema. l’Apostolo non si limita a considera­
zioni pastorali, ma si dedica a un approfondi­
mento dottrinale.

Paolo si convince fortemente che la venuta di 
Cristo (Messia) obbliga a ridefinire il ruolo della 
Legge. Cristo infatti è il «termine della Legge»

“ Es 20.2; Dt 5.6.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1495

(Km 10,4), al tempo stesso lo scopo verso il 
quale tendeva e il punto di arrivo dove ha line il 
suo regime, perché d’ora in poi non è più la 
Legge a dare vita - d’altra parte effettivamente 
essa non lo poteva l4* - ma è la fede in Cristo che 
giustifica e fa vivere1’". Cristo risorto dai morti 
comunica ai credenti la sua vita nuova (Km 6,9- 
11) e assicura loro la salvezza (Km 10,9-10).

Quale sarà d’ora in poi la funzione della 
Legge? A questa domanda Paolo cerca una rispo­
sta. Vede il significato positivo della Legge: è un 
privilegio d’Israele (Km 9.4), «la Legge di Dio» 
(Km 7,22); si riassume nel precetto dell’amore 
del prossimo1’1; è «santa» e «spirituale» (Km 
7,12.14). Secondo FU 3,6 la Legge definisce una 
certa «giustizia». Inversamente, la Legge apre 
automaticamente la possibilità della scelta con­
traria: «...non ho conosciuto il peccato se non per 
la Legge, né avrei conosciuto la concupiscenza, 
se la Legge non avesse detto: Non desiderare» 
(Km 7,7). Paolo evoca spesso questa opzione im­
plicata inevitabilmente nel dono della Legge, di­
cendo ad esempio che la condizione umana con­
creta («la came») o «il peccato» impediscono 
alla persona umana di aderire alla Legge (Km 
7.23-25) o che «la lettera» della Legge, privata 
dello Spirito capace di realizzare la Legge, fini­
sce per apportare la morte (2 Cor 3,6-7).

Opponendo «la lettera» e «lo Spirito», l’Apo­
stolo ha operato una dicotomia, come aveva fatto 
con Adamo e Cristo: da una parte, egli mette 
quello che Adamo (cioè l’essere umano senza la 
grazia) è capace di fare, dall’altra ciò che Cristo 
(cioè la grazia) realizza, in realtà, nell’esistenza 
concreta dei pii ebrei, la Legge era inserita in un 
piano di Dio in cui le promesse e la fede avevano 
il loro posto, ma Paolo ha voluto parlare di ciò 
che la Legge può dare per se stessa, come «lette­
ra», facendo cioè astrazione dalla provvidenza 
che accompagna sempre l’uomo, a meno che egli 
non voglia fabbricarsi una propria giustizia'”.

Se. secondo /Cor 15,56, «il pungiglione della 
morte è il peccato e la forza del peccato è la 
Legge», ne consegue che la Legge, per la sua 
condizione di lettera, uccide, anche se indiretta­
mente. Di conseguenza, il ministero di Mosè 
potrà essere chiamato ministero di morte (2Cor 
3,7) e di condanna (3,9). Tuttavia questo mini­

stero è stato circondato da una tale gloria (splen­
dore proveniente da Dio) che gli Israeliti non po­
tevano nemmeno guardare il volto di Mosè (3,7). 
Questa gloria perde il suo valore per il fatto che 
esiste una gloria superiore (3,10). quella del «mi­
nistero dello Spirito» (3.8).

45. La Lettera ai Galati afferma che «quelli 
che si richiamano alle opere della Legge, stanno 
sotto una maledizione», perché la Legge maledi­
ce «chiunque non persevera nel compimento di 
tutto quello che è scritto nel (suo) libro»'”. La 
Legge è qui opposta al cammino di fede, propo­
sto del resto ugualmente dalla Scrittura1’4; essa 
indica il cammino delle opere, che ci lascia con 
le nostre sole forze (3,12). Non è che l’Apostolo 
sia contro ogni «opera». E soltanto contro la pre­
tesa umana di giustificarsi da sé grazie alle 
«opere della Legge». Ma non è contro le opere 
della fede - che. del resto, coincidono spesso con 
il contenuto della Legge -, opere rese possibili 
grazie all'unione vitale con Cristo. Egli dichiara, 
al contrario, che «ciò che conta» è «la fede che 
opera per amore»

Paolo è consapevole che la venuta di Cristo ha 
portato un cambio di regime. I cristiani non vivo­
no più sotto il regime della Legge, ma sotto quel­
lo della fede in Cristo (Gal 3,24-26; 4,3-7), che 
è il regime della grazia (Km 6,14-15).

Quanto ai contenuti centrali della Legge (il 
Decalogo e tutto ciò che è nello spirito del Deca­
logo), Gal 5,18-23 afferma prima: «Se siete gui­
dati dallo Spirito, non siete più sotto la legge» 
(5,18). Senza aver bisogno della Legge, vi aster­
rete spontaneamente dalle «opere della carne» 
(5,19-21) e produrrete «il frutto dello Spirito» 
(5,22). Paolo aggiunge poi che la Legge non è 
contro queste cose (5,23), perché i credenti com­
piranno tutto ciò che la Legge richiede, e anche 
di più. ed eviteranno tutto ciò che la Legge proi­
bisce. Secondo Km 8.1-4, «la legge dello Spirito 
della vita in Cristo Gesù» ha rimediato all'impo- 
tenza della Legge di Mosè e ha fatto in modo che 
«la giusta prescrizione della Legge si adempisse» 
nei credenti. Uno degli scopi della redenzione era 
proprio di ottenere questo compimento della 
Legge!

Nella Lettera agli Ebrei la Legge appare come

'* Rm 7.10; Gal 3.21-22.
Rm 1,17; Gal 2.19-20.

1,1 Lv 19,18; Ga/5.14; Rm 13,8-10.
™ Rm 10,3; FU 3.9.

Gal 3.10 che cita Dt 27.26.
“ Gal 3.11; Ah 2.4.

GalS.b; cfr. 5.13; 6.9-10.



1496 Atti delia Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

un’istituzione che è stata valida nel suo tempo e 
al suo livello156. Ma la vera mediazione tra il po­
polo peccatore e Dio non è alla sua portata (7.19; 
10,1). Solo la mediazione di Cristo è efficace 
(9,11-14). Cristo è un sommo sacerdote di un ge­
nere diverso (7.11.15). 1 legami della Legge con 
il sacerdozio fanno sì che «il mutamento di sa­
cerdozio comporti un mutamento di Legge» 
(7,12). Affermando ciò, fautore si collega all'in­
segnamento di Paolo, secondo il quale i cristiani 
non sono più sotto il regime della Legge, ma 
sotto quello della fede in Cristo e della grazia. 
Per il rapporto con Dio, l’autore non insiste sul­
l’osservanza della Legge, bensì sulla «fede», «la 
speranza» e «l'amore» (10,22.23.24).

Per Giacomo, come per la prima comunità 
cristiana, i comandamenti morali continuano a 
servire da guida (2,11 ), ma interpretati dal Si­
gnore. La «legge regale» (2,8), quella del «Re­
gno» (2,5), è il precetto dell’amore del prossi­

mo'57. È «la legge perfetta della libertà» (1,25; 
2,12-1.3) che bisogna mettere in pratica grazie a 
una fede operosa (2,14-16).

Quest’ultimo esempio mostra al tempo stes­
so la varietà delle posizioni espresse nel Nuovo 
Testamento in rapporto alla Legge e il loro fon­
damentale accordo. Giacomo non annuncia, 
come Paolo e la Lettera agli Ebrei, la fine del re­
gime della Legge, ma concorda con Matteo, 
Marco, Luca e Paolo, nel sottolineare il primato, 
non del Decalogo, ma del precetto dell'amore del 
prossimo (Lv 19,18), che porta a osservare per­
fettamente il Decalogo e a fare anche meglio. 
Il Nuovo Testamento si basa perciò sull’Antico. 
Lo legge alla luce di Cristo, che ha confermato 
il precetto dell’amore e gli ha dato una nuova 
dimensione: «Amatevi gli uni gli altri come io 
ho amato voi» (Gv 13,34; 15,12), cioè lino al 
sacrifìcio della vita. La Legge è così più che 
compiuta.

7. La preghiera e il culto, Gerusalemme e il Tempio

a) Nell'Antico Testamento
46. Nell'Antico Testamento la preghiera e il 

culto occupano un posto importante perché que­
ste attività sono i momenti privilegiati della rela­
zione personale e collettiva degli Israeliti con 
Dio, che li ha scelti e li ha chiamati a vivere nella 
sua alleanza.

Preghiera e culto nel Pentateuco. 1 racconti 
mostrano delle tipiche situazioni di preghiera, so­
prattutto in Gen 12-50. Vi si trovano preghiere di 
angoscia (32,10-13), di richiesta di un favore 
(24.12-14), di azione di grazie (24,48), così 
come voti (28,20-22) e consultazioni del Signo­
re sul futuro (25,22-23). Nell'Esodo, Mosè inter­
cede 155 e la sua intercessione salva il popolo dallo 
sterminio (32,10.14).

Il Pentateuco, principale fonte per la cono­
scenza delle istituzioni, raccoglie eziologie, che 
spiegano l'origine di luoghi, di tempi e di istitu­
zioni sacri. Luoghi sacri come Sichem. Betel, 
Mambre, Bersabea'5''. Tempi sacri come il saba­
to, l’anno sabbatico, l’anno giubilare; vengono 
fìssati dei giorni di festa, nonché il Giorno delle 
espiazioni

Il culto è un dono del Signore. Molti testi del­
l’Antico Testamento insistono su questa prospet­
tiva. Pura grazia è la rivelazione del nome di Dio 
(Es 3,14-15). E il Signore che offre la possibilità 
di celebrare sacrifici, perché è Lui che dona a 
questo scopo il sangue degli animali (Lv 17,11). 
Prima di essere un’offerta del popolo a Dio, le 
primizie e le decime sono un dono di Dio al po­
polo (Dt 26,9-10). E Dio che istituisce sacerdoti 
e leviti e disegna gli utensili sacri (Es 25-30).

Le raccolte di leggi (cfr. sopra II.B.6. n. 43) 
contengono una massa di disposizioni liturgiche 
e diverse indicazioni sulla finalità dell’ordine 
cultuale. Le distinzioni fondamentali tra puro e 
impuro da una parte, sacro e profano dall’altra, 
organizzano lo spazio e il tempo e, di conseguen­
za, tutta la vita sociale e individuale, fin nella 
realtà quotidiana. L’impuro situa al di fuori dello 
spazio socio-culturale le persone o le cose conta­
minate, mentre il puro vi viene integrato a pieno 
diritto. L’attività cultuale comporta molteplici 
purificazioni destinate a reintegrare l'impuro 
nelle comunità'"'. All’interno del cerchio della 
purità un altro confine separa il profano (che lì è

156 Eh 2.2; 7,5.28; 8.4; 9,19.22; 10.8.28.
Lv 19,18; Gì 2,8; 4,11.

'” Es 32,11-13.30-32; ecc.
'" Sichem: Gen 12,6-7: Betel: 12,8; Mambre: 18.1 15; Bersabea: 26,23-25.

Il sabato: Gen 2,1 -3; Es 20,8-11 ; l'anno sabbatico: Lv 25,2-7.20-22; l’anno giubilare: 25,8-19; le feste: Es 
23,14-17; Lv 23; Dt 16,1-17; il Giorno delle espiazioni: Lv 16; 23.27-32.

Da notare che l’Antico Testamento non conosce tempi impuri.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1497

puro) dal santo (che, oltre ad essere puro, è riser­
vato a Dio). Il santo (o il sacro) è il campo che 
appartiene a Dio. La liturgia della fonte «sacer­
dotale» (P) distinguerà inoltre il semplice 
«santo» e il «Santissimo». Lo spazio del santo è 
accessibile ai sacerdoti e ai leviti, non agli altri 
membri del popolo («laici»). Lo spazio sacro è 
ad ogni modo uno spazio riservato162.

Il tempo sacro è sottratto all'uso profano (di­
vieto di lavorare, il giorno di sabato, e di arare e 
raccogliere durante l’anno sabbatico). Esso coin­
cide con il ritorno del mondo creato al suo stato 
anteriore alla consegna del mondo all’uomo

Lo spazio, le persone e le cose sacre devono 
essere santificate (consacrate). La consacrazione 
allontana ciò che è incompatibile con Dio, l’im­
puro e il peccato, opposti al Signore. Il culto 
comporta molteplici celebrazioni del perdono 
(espiazioni) che ripristinano la santità164. La san­
tità implica la vicinanza a Dio"”. Il popolo è con­
sacrato e deve essere santo (Lv 11,44-45). Lo 
scopo del culto è la santità del popolo - grazie 
alle espiazioni, purificazioni e consacrazioni - e 
il servizio di Dio.

Il culto è un vasto simbolo di grazia, espres­
sione della «condiscendenza» (nel senso patristi­
co di adattamento benevolo) di Dio verso gli uo­
mini, poiché egli l’ha stabilito per perdonare, 
purificare, santificare e preparare il contatto im­
mediato con la sua presenza (kàbòd, gloria).

47. Preghiera e culto nei Profeti. Il Libro di 
Geremia contribuisce molto a valorizzare la pre­
ghiera. Esso contiene delle «confessioni», dialo­
ghi con Dio, nei quali il Profeta, sia a titolo per­
sonale che come rappresentante del popolo, 
esprime una forte crisi interiore in rapporto all’e­
lezione e alla realizzazione del disegno di Dio166. 
Molti Libri profetici integrano salmi e cantici"”, 
come anche frammenti di dossologia

D’altra parte, nei Profeti preesilici un tratto 

saliente è la ripetuta condanna dei sacrifici del 
ciclo liturgico164 e perfino della preghiera'™. Il ri­
fiuto sembra radicale, ma queste invettive non 
possono essere interpretate come un'abrogazione 
del culto, una negazione della sua origine divina. 
Il loro scopo è denunciare la contraddizione tra la 
condotta di coloro che celebrano e la santità di 
Dio che pretendono di celebrare.

Preghiera e culto negli altri Scritti. Tre Libri 
poetici assumono un’importanza capitale in rap­
porto alla spiritualità della preghiera. In primo 
luogo Giobbe: con pari sincerità e arte, il prota­
gonista esprime a Dio. senza mezzi termini, tutti 
i suoi stati d'animol7'. Poi. le Lamentazioni dove 
la preghiera si mescola al lamento172. Ed. eviden­
temente. i Salmi, che costituiscono il cuore stes­
so dell’Antico Testamento. Si ha infatti l’impres­
sione che la Bibbia ebraica abbia conservato così 
poche indicazioni sviluppate sulla preghiera per 
meglio condensare tutto il suo fascio di luce su 
una raccolta particolare. Il salterio è una chiave 
di lettura insostituibile, non solo per l’insieme 
della vita del popolo d’Israele, ma per tutto il 
corpus della Bibbia ebraica. Altrove, negli Scrit­
ti, si trovano solo alcune vaghe affermazioni di 
principio17' e alcuni esempi di inni o di preghiere 
più o meno elaboratil74.

È possibile tentare una classificazione della 
preghiera dei Salmi intorno a quattro assi fonda­
mentali, che conservano un valore universale al 
di là dei tempi e delle culture.

La maggior parte dei Salmi si ricollega all’as­
se della liberazione. La sequenza drammatica ap­
pare stereotipata, sia che si radichi in una situa­
zione personale che in una collettiva. L’espe­
rienza del bisogno di salvezza riflesso nella pre­
ghiera biblica abbraccia un ampio ventaglio di si­
tuazioni. Altre preghiere si ricollegano all’asse 
dell'ammirazione. Sostengono lo stupore, la con­
templazione, la lode. L'asse dell’istruzione rag­
gruppa tre tipi di preghiere meditative: sintesi

167 Gen 28,16-18; Es 3.5; Gs 5.15.
167 Es 23,11-12; Lv 25,6-7.

Lv4-5; 16; 17,10-12:/s 6,5-7; ecc.
167 Es 25.8-9; Dt 4,7.32-34.
"* Ger 11,19-20; 12,1-4; 15,15-18; ecc. Più tardi, 2Mac 15.14 presenterà Geremia nell’aldilà come «l’ami­

co dei suoi fratelli, che prega molto per il popolo».
167 Is 12,1-6; 25,1-5; 26,7-19; 37.16-20; 38.9-20; 42.10-12; 63,7-64.11; Gio 2.3-10; Na 1.2-8; Ab 3.1-19.

Am 4.13; 5.8-9; 9.5-6.
Is 1.10-17; Os 6.6; Am 5,21 -25; Ger 7,21-22.

"" Is 1,15; 59,3.
171 Gb 7,1-21; 9,25-31; 10,1-22; 13,20-14,22; ecc.
177 Lm 1.9-11.20-22; 2,20; 3,41-45.55-66; 5.19-22.

Pr 15,8.29; 28,9.
Pr 30,7-9: Dn 2,20-23; 4,31-32.34; 9.4-19 (cfr. vv. 20.23). E più di frequente negli scritti deuterocanonici.



1498 Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica

sulla storia sacra, indicazioni sulle scelte morali 
personali o collettive (includendo talvolta parole 
profetiche e oracoli), enunciati delle condizioni 
richieste per accedere al culto. Infine, alcune pre­
ghiere ruotano attorno all’asse delle feste popo­
lari. Si contano soprattutto quattro grandi motivi: 
raccolti, matrimoni, pellegrinaggi, eventi politici.

48. 1 luoghi privilegiati per la preghiera sono 
gli spazi sacri, i santuari, in particolare quello di 
Gerusalemme. Ma si ha sempre la possibilità di 
pregare in privato, nella propria casa. 1 tempi 
sacri, fissati dal calendario, segnano la preghiera, 
anche individuale, così come le ore rituali delle 
offerte, soprattutto al mattino e alla sera. Negli 
oranti si osservano varie posizioni: in piedi, con 
le mani alzate, in ginocchio, completamente pro­
strati, seduti o coricati.

Se si sa distinguere tra gli elementi stabili e 
gli elementi più caduchi del pensiero c della lin­
gua, il tesoro delle preghiere d’Israele può servi­
re a esprimere con molta profondità la preghiera 
degli uomini di tutti i tempi e di tutti i luoghi. 
Questo indica il valore permanente di questi 
testi. Alcuni Salmi, tuttavia, esprimono uno sta­
dio di preghiera che sarà progressivamente supe­
rato, lo stadio, in particolare, delle maledizioni e 
delle imprecazioni lanciate contro i nemici.

Il popolo cristiano, pur prendendo tali e quali 
le preghiere dell’Antico Testamento, le rilegge 
alla luce del mistero pasquale, conferendo loro, 
per ciò stesso, un supplemento di significato.

// Tempio di Gerusalemme. Costruito da Saio- 
mone (verso il 950 a.C.), la costruzione di pietra 
che dominava la collina di Sion ha giocato un 
ruolo centrale nella religione israelitica. Col fa­
vore della riforma religiosa di Giosia (640- 
609)'", la legge deuteronomica esige per tutto il 
popolo un santuario unico nel paese (Dt 12,2-7). 
Quello di Gerusalemme viene designato come «il 
luogo scelto dal SIGNORE Dio per farvi abitare 
il suo nome» (12,11.21; ecc.). Molti racconti 
eziologici spiegano questa scelta1"’. Da parte sua, 
la teologia sacerdotale (P) designa questa presen­
za con la parola «gloria» (kdbòd). evocando la 
manifestazione di Dio, al tempo stesso affasci­
nante e temibile, in particolare nel Santo dei 
Santi, sopra l’arca della testimonianza coperta 
dal propiziatorio1”: il contatto più immediato con

Dio si basa sul perdono e la grazia. È per questo 
che la distruzione del Tempio (587) equivale alla 
desolazione estrema1™ e assume l’ampiezza di 
una catastrofe nazionale. La premura per rico­
struirlo al termine dell'esilio (Ag 1-2) e celebrar­
vi un culto degno (MI 1-3) diventa il criterio del 
timore di Dio. Dal Tempio si irradiano le benedi­
zioni fino alle estremità della terra (Sai 65). Da 
qui l’importanza dei pellegrinaggi, come segno 
di unità (Sai 122). Nell’opera del Cronista il 
Tempio è chiaramente il centro di tutta la vita re­
ligiosa e nazionale.

Il Tempio è al tempo stesso uno spazio fun­
zionale e simbolico. Serve da luogo di culto, so­
prattutto sacrificale, di preghiera, di insegnamen­
to, di guarigione, di intronizzazione regale. Ma, 
come in tutte le religioni, l’edificio materiale, in 
basso, evoca il mistero dell’habitat divino, in 
cielo, in alto (IRe 8,30). Per la presenza tutta 
speciale del Dio di vita il santuario diventa luogo 
di origine per eccellenza della vita (nascita col­
lettiva. rinascita dopo il peccato) e della cono­
scenza (Parola di Dio, rivelazione, sapienza). 
Gioca il ruolo di asse e centro del mondo. Si os­
serva, tuttavia, una relativizzazione critica del 
simbolismo del luogo santo. Mai questo arriverà 
a garantire e a «contenere» la presenza divina1’’. 
Parallelamente alla critica del culto ipocrita e 
formalistico, i Profeti smascherano la vanità 
della fiducia incondizionata posta nel luogo 
santo (Ger 7,1-15). Una visione simbolica pre­
senta «la gloria del Signore» che abbandona lo 
spazio sacro in modo solenne Ma questa glo­
ria ritornerà nel Tempio (Ez 43,1-9), un Tempio 
restaurato, ideale (40-42). fonte di fecondità, di 
guarigione, di salvezza (47,1-12). Prima di que­
sto ritorno. Dio promette agli esiliati di essere 
Egli stesso per loro «un santuario» ( 11.16).

Gerusalemme, in una prospettiva teologica, la 
storia della città inizia con una scelta divina (IRe 
8,16). Davide conquista Gerusalemme, antica 
città cananea (2Sani 5,6-12) e vi trasporta l’arca 
dell’alleanza (2Sani 6-7); Salomone vi costruisce 
il santuario (IRe 6). La città viene così integrata 
tra i luoghi santi più antichi di Giuda e d’Israele 
dove si viene in pellegrinaggio. Nella guerra di 
Sennacherib contro Ezechia nel 701 (2Re 18,13), 
Gerusalemme viene risparmiata, quasi unica tra 
le città di Giuda, mentre il regno d’Israele era

2 Re 22-23.
™ Gen 4.18-20; 2Sam 7; 24; Sai 132.

Es 25,10-22; Lv 16.12-15. (E Rm 3,25; Eh 9.5).
Mie 3.12; Ger 26,18; ecc.
/«e 8,27; cfr./.v 66.1.

'■ E: 10,3-22; 11,22-24.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1499

stato definitivamente conquistato nel 722 dagli 
Assiri, La liberazione di Gerusalemme era stata 
annunciata profeticamente come grazia divina 
(2Re 19,20-34).

Ci si abitua a designare Gerusalemme come 
«la città scelta» dal Signore'*', «fondata» da Lui 
(ls 14,32), «città di Dio» (Sai 87,3), «città santa» 
(Is 48,2), perché il Signore è «in mezzo ad essa» 
(Sof 3,17). È destinata a un avvenire glorioso: 
presenza divina assicurata «per sempre» e «di ge­
nerazione in generazione» (Gl 4,16-21), prote­
zione garantita (Is 31,4-5), e quindi felicità e 
prosperità. Alcuni testi idealizzano perfino la 
città delle città. Al di là della realtà geografica, 
essa diventa polo di attrazione e asse del 
mondo1"2.

Ma la grandezza di Gerusalemine non fer­
merà la sciagura che sta per abbattersi sulla città. 
Molti oracoli (2Re 23,27), azioni simboliche (Ez 
4-5) e visioni (8-11) annunciano il rifiuto e la di­
struzione della città scelta da Dio.

Più tardi, Gerusalemme restaurata diventa 
uno dei grandi simboli della salvezza escatologi­
ca: città illuminata dal Signore'*', dotata di un 
«nome nuovo» e diventata nuovamente «Sposa» 
di Dio'*4, paradiso ritrovato, col favore dell’av­
vento di «cieli nuovi» e di «una terra nuova»1*’, 
diventa uno spazio essenzialmente cultuale (Ez 
40-48), il centro di un mondo ricreato (Zc 14,16- 
17). «Tutte le nazioni» verranno a cercarvi il giu­
dizio del Signore e l'insegnamento divino che 
metterà fine alle guerre'”’.

h) Nel Nuovo Testamento, preghiera e culto.
il Tempio e Gerusalemme
49. Preghiera e culto. A differenza dell’Anti­

co Testamento, il Nuovo non contiene una legi­
slazione dettagliata che stabilisca delle istituzio­
ni cultuali e rituali - prescrive brevemente solo di 
battezzare e di celebrare l’Eucaristia'” - ma insi­
ste fortemente sulla preghiera.

I Vangeli mostrano spesso Gesù in preghiera. 
Il suo amore filiale per Dio, suo Padre, lo spin­

geva a dedicare molto tempo a questa attività. Per 
pregare si alzava molto presto, anche dopo una 
notte iniziata molto tardi a causa dell’afflusso di 
persone con i loro malati (Me 1,32.35). Passava 
talvolta tutta la notte in preghiera (Le 6,12). Per 
pregare meglio, si ritirava «in luoghi deserti» (Le 
5.16) o saliva «sulla montagna» (Mt 14,23). In 
Luca i momenti più decisivi del ministero di 
Gesù sono preparati o accompagnati da una pre­
ghiera più intensa: il suo battesimo (Le 3,21). la 
scelta dei Dodici (6,12). la domanda posta ai Do­
dici sulla sua identità (9,18). la trasfigurazione 
(9,28). la passione (22,41-45).

Solo raramente i Vangeli riferiscono il conte­
nuto della preghiera di Gesù. Quel poco che di­
cono dimostra che la sua preghiera esprimeva la 
sua intimità con il Padre, al quale diceva «Abba» 
(Me 14,36), nome familiare che nel giudaismo 
contemporaneo non si trova usato per invocare 
Dio. La preghiera di Gesù era spesso di ringra­
ziamento, secondo la forma ebraica della 
hrrdkdh"*. Al momento dell'ultima cena, canta 
molto naturalmente i Salmi prescritti dal rituale 
della grande festa"”. Secondo i quattro Vangeli. 
Egli cita undici Salmi distinti.

Il Figlio riconosceva con gratitudine che tutto 
gli veniva dall’amore del Padre (Gv 3,35). Alla 
fine del discorso dopo la Cena, Giovanni mette 
sulle labbra di Gesù una lunga preghiera di do­
manda. per se stesso e per i suoi discepoli, pre­
senti e futuri, che rivela il significato che Egli 
dava alla sua passione (Gv 17). Quanto ai Sinot­
tici. ci riferiscono la preghiera supplice di Gesù 
quando è colto dalla tristezza mortale al Getse­
mani (Mt 26,36-44 e par.), preghiera accompa­
gnata da un’adesione molto generosa alla volontà 
del Padre (26,39.42). Sulla croce Gesù fa proprio 
il grido di angoscia di Sai 22,2”" o, secondo 
Luca, la preghiera di abbandono di Sai 31.6 (Le 
23,46).

Accanto alla preghiera di Gesù, i Vangeli ri­
portano molte domande e suppliche fatte a Gesù, 
alle quali Egli rispondeva intervenendo genero­
samente e sottolineando l'efficacia della fede”'.

'*' IRe 8,44.48; Zc 1,17.
Sai 48; 87; 122.

'” Is 60.19-20.
'“ /.v 54.1-8; 62,2-5.

Is 65,17-25; 66,20-23.
'“ /.v 2,2-4; Mie 4.1-4.
'*’ Mt 28.19; M< 16,16; Le 22,19; Gv 6.53-56; ICor 11,24-25.
'"* Mt 11,25; Le IO,21;Mt I4.19epar.; 15.36 e par.; Gv 11.41 ; Mt 26.26-27 e par.
"" Mt 26.30; Me 14,26.
"• Mt TI Ab -. Me 15,34.
'•' Cfr. Mt 9.22 e par.; 9,29; 15,28; Me 10.52; Le 18.42.



1500 Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica

Gesù dava istruzioni sulla preghiera192 e incorag­
giava, con parabole, a perseverare nella preghie­
ra1'". Insisteva sulla necessità della preghiera, nei 
momenti di prova, «per non entrare in tentazio­
ne» (Mt 26,41 e par.).

L’esempio di Gesù suscitava nei discepoli il 
desiderio di imitarlo: «Signore, insegnaci a pre­
gare» (Le 11,1). A questo desiderio Egli rispon­
de insegnando il Padre nostro. Le formule del 
Padre nostro'"4 sono affini a quelle della preghie­
ra ebraica (Diciotto benedizioni), ma con una so­
brietà senza paralleli. In poche parole, infatti, il 
Padre nostro presenta un programma completo di 
preghiera filiale: adorazione (1* domanda), desi­
derio della salvezza escatologica (2* domanda), 
adesione alla volontà di Dio (3’ domanda), sup­
plica per i bisogni esistenziali nell’abbandono fi­
ducioso, giorno dopo giorno, alla provvidenza di 
Dio (4a domanda), domanda di perdono, condi­
zionata dalla generosità a perdonare (5* doman­
da), preghiera di essere liberati dalle tentazioni e 
dall'Influenza del Maligno (6’, 7“ domanda).

Paolo, da parte, sua, dà l’esempio della pre­
ghiera di ringraziamento, esprimendola regolar­
mente, in una forma o nell'altra, all'inizio delle 
sue Lettere. Invita i cristiani a «rendere grazie in 
ogni circostanza» e a «pregare incessantemente» 
(ITs 5.11).

50. Gli Atti mostrano spesso i cristiani in 
preghiera, sia individualmente (At 9.40; 10,9; 
ecc.) che in comunità (4,24-30; 12,12; ecc.), al 
Tempio (2,46; 3,1 ), o nelle case (2,46) o perfino 
in prigione (16,25). Talvolta la preghiera si ac­
compagna al digiuno (13,3; 14,23). Nel Nuovo 
Testamento le formule di preghiera sono soprat­
tutto inniche: il Magnificat (Le 1.46-55). il Bene­
dictus (1.68-79), il Nunc dimittis (2,29-32) e nu­
merosi passi dell'Apocalisse. Esse sono plasmate 
di linguaggio biblico. Nel corpus paolino gli inni 
diventano cristologici'”, riflettendo la liturgia 
delle Chiese. Come la preghiera di Gesù, la pre­
ghiera cristiana utilizza la forma ebraica della 
hrràkàh («Benedetto sia Dio...»)'”. In ambiente 
greco, essa è fortemente carismatica (ICor 

14,2.16-18). La preghiera è opera dello Spirito di 
Dio1"'. Alcune realizzazioni sono possibili solo 
grazie alla preghiera (Me 9,29).

Il Nuovo Testamento rivela alcuni tratti della 
preghiera liturgica della Chiesa primitiva. La 
«cena del Signore» (ICor 11,20) occupa nelle 
tradizioni un posto eminente1™. La sua forma è 
segnata dalla liturgia del pasto festivo ebraico: 
brràkàh sul pane all'inizio, sul vino alla fine. Fin 
dalla tradizione soggiacente a ICor 1 1,23-25 e ai 
racconti dei Sinottici, le due benedizioni furono 
accostate, così che il pasto è collocato non tra di 
esse, ma prima o dopo. Questo rito è il memoria­
le della passione di Cristo (ICor I 1,24-25); crea 
comunione (koinònia: ICor 10.16) tra il Signore 
risorto e i suoi discepoli. Il Battesimo, confessio­
ne di fede'"", dà il perdono dei peccati, unisce al 
mistero pasquale di Cristo (Rm 6,3-5) e fa entra­
re nella comunità dei credenti (ICor 12,13).

Il calendario liturgico rimase quello ebraico 
(eccetto per le comunità paoline di cristiani pro­
venienti dal paganesimo: Gal 4,10; Col 2,16), 
ma il sabato cominciò a essere sostituito dal 
primo giorno della settimana (At 20,7; ICor 
16.2) chiamato «giorno del Signore» o «domeni­
cale» (Ap 1,10), cioè giorno del Signore risorto. 
I cristiani continuarono, all'inizio, a frequentare 
l’ufficio del Tempio (At 3,1 ), che servì da punto 
di partenza della liturgia cristiana delle ore.

Al culto sacrificale antico, la Lettera agli 
Ebrei riconosce una certa validità rituale (Eb 
9,13) e un valore di prefigurazione dell’offerta di 
Cristo (9,18-23). ma. facendo propria la critica 
espressa dai Profeti e dai Salmi ’"", essa nega alle 
immolazioni di animali qualsiasi efficacia per la 
purificazione delle coscienze e per il ristabili­
mento di una profonda relazione con Dio201. Il 
solo sacrificio pienamente efficace è l’offerta 
personale ed esistenziale di Cristo, che ha fatto di 
Lui il perfetto sommo sacerdote, «mediatore di 
una nuova alleanza»®2. Grazie a questa offerta, i 
cristiani possono avvicinarsi a Dio (Eb 10,19-22) 
nell'azione di grazie e conducendo una vita ge­
nerosa (13,15-16). L’Apostolo Paolo si esprime­
va già in questo senso (Rm 12,1-2).

m Mt 6.5-15; Le 18,9-14.
Le 11,5-8; 18.1-8.

'“ Mt 6.9-13; Le 11.2-4.
Fil 2.6-11; Col 11.15-20; ITm 3.16. L’inno di Ef 1.3-14 glorifica il Padre per l'opera compiuta «in Cristo».

"" 2Cor 1,3-4; £/1.3.
Gv 4,23; 8.15.26.
Mt 26.26-28 e par.; Gv 6.51 -58; / Cor 10,16-17; 11,17-34.

'“ Me 16.16; Mi 28,19-20.
“ Ctr. sopra, nota 169 e Sai 40.7-9 citato e commentato in Eb 10.5-10; Sai 50.13-14; 51,18-19.
®' £6 9,8-10; 10,1.11.
“ Eb 5,7-10; 9.11-15; 10.10.14.

y



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1501

51. // Tempio di Gerusalemme. Durante la 
vita di Gesù e di Paolo il Tempio esisteva nella 
sua realtà materiale e liturgica. Come ogni ebreo, 
Gesù vi si reca in pellegrinaggio; vi insegna®'. In 
esso compie l’azione profetica dell’espulsione 
dei venditori (Mt 21,12-13 e par.).

L’edificio conserva il suo status simbolico di 
dimora divina, privilegiata, che rappresenta sulla 
terra la dimora di Dio nel cielo. In Mt 21,13 Gesù 
cita un oracolo in cui Dio stesso lo chiama «mia 
casa» (Is 56,7); in Gv 2,16 Gesù lo chiama «la 
casa del Padre mio». Ma più di un testo relativiz­
za questo simbolismo e apre la strada a un supe­
ramento’". Come aveva fatto Geremia. Gesù pre­
dice la rovina del Tempio (Mt 24,2 e par.) e 
annuncia, d’altra parte, la sua sostituzione con un 
nuovo santuario, costruito in tre giorni®'. Dopo 
la sua risurrezione, i suoi discepoli compresero 
che il nuovo Tempio era il suo corpo risuscitato 
(Gv 2,22). Paolo dichiara ai credenti che essi 
sono membra di questo corpo (ICor 12.27) e 
«santuario di Dio» (3,16-17) o «dello Spirito» 
(6,19). La prima Lettera di Pietro dice loro che. 
uniti a Cristo, «pietra viva», essi formano tutti in­
sieme un «edificio spirituale» (I Pi 2,4-5).

L’Apocalisse parla costantemente di santua­
rio”". Fatta eccezione di Ap 11,1-2, per il resto si 
tratta sempre del «santuario celeste di Dio» 
(11,19), da dove partono gli interventi di Dio 
sulla terra. Ma nella visione finale, si dice della 
«città santa, della Gerusalemme che scende dal 
cielo» (21,10). che non si vede in essa un santua­
rio, «perché il suo santuario è il Signore, il Dio 
onnipotente, e l’Agnello» (21,22). Questo è il 
compimento ultimo del tema del Tempio.

8. Rimproveri divini e condanne

a) Nell'Antico Testamento
52. L'elezione d’Israele e l'alleanza hanno 

come conseguenza - lo abbiamo visto - delle esi­
genze di fedeltà e di santità. In che modo il po­
polo eletto si è comportato rispetto a queste esi­
genze? A questa domanda l'Antico Testamento 
dà molto spesso una risposta che esprime la de­
lusione del Dio d’Israele, una risposta carica di 
rimproveri e perfino di condanne.

Gerusalemme. 11 Nuovo Testamento ricono­
sce pienamente l’importanza di Gerusalemme 
nel disegno di Dio. Gesù vieta di giurare per Ge­
rusalemme, «perché è la città del Grande Re» 
(Mt 5,35), Si dirige risolutamente verso di essa: 
è lì che deve portare a compimento la sua mis­
sione’". Ma constata che la città «non ha ricono­
sciuto il momento della sua visita» e prevede in 
lacrime che questo accecamento porterà alla sua 
rovina’", come era già avvenuto al tempo di Ge­
remia.

Nel frattempo, Gerusalemme continua a gio­
care un ruolo importante. Nella teologia di Luca 
essa è al centro della storia della salvezza; lì è 
morto e risorto Cristo. Tutto converge verso que­
sto centro: lì inizia il Vangelo (Le 1,5-25) e lì ter­
mina (24,52-53). Tutto poi emana da essa: è da lì 
che, dopo la venuta dello Spirito Santo, la Buona 
Novella della salvezza si diffonde ai quattro an­
goli dell'universo abitato (Al 8-28). Quanto a 
Paolo, sebbene il suo apostolato non sia partito 
da Gerusalemme (Gal 1.17), egli ritiene indi­
spensabile la comunione con la Chiesa di Geru­
salemme (2,1-2). D'altro canto dichiara che la 
madre dei cristiani è la «Gerusalemme di lassù» 
(4,26). La città diventa il simbolo del compi­
mento escatologico, sia nella sua dimensione fu­
tura (Ap 21,2-3.9-11) che in quella presente (Eh 
12.22).

Così, col favore di un approfondimento sim­
bolico già iniziato nell'Antico Testamento, la 
Chiesa riconoscerà sempre i legami che la uni­
scono molto intimamente alla storia di Gerusa­
lemme e del suo Tempio, così come alla preghie­
ra e al culto del popolo ebraico.

Gli scritti narrativi riportano una lunga serie 
di infedeltà e di resistenze alla voce di Dio. serie 
che inizia fin dall'uscita dall'Egitto. In occasioni 
di crisi esistenziali, che avrebbero dovuto essere 
delle occasioni di dare prova della fiducia in Dio. 
gli Israeliti «mormorano» assumendo un at­
teggiamento di contestazione del disegno di Dio 
e di opposizione a Mosè, al punto da volerlo «la­
pidare» (Es 17,4). Appena conclusa l'alleanza

Gv 7,14.28; Me 12,35; Le 19,47; 20,1; 21,37; Mi 26,55 e par.
““ Gv 4.20-24; Al 7.48-49 (a proposito del tempio di Salomone, citando Is 66,1-2); Al 17.24 (a proposito dei 

templi pagani).
” Gv 2,19; cfr. Mi 26,61 e par.
” Ap3,l2; 7,15; 11.1-2.19; 14,15.17; 15,5.8; 16,1.17; 21,22.

Afr 20,17-19 e par.; 21.l-10e par.; Le 9,31.51; 13,33.
’• Le 19,41-44. Cfr. Mt 23,37-39; Za 13,34-35; 21.20-24.
"" Es 15.24; 16,2; 17,3: ecc.



1502 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

del Sinai (Es 24), il popolo si lascia andare al­
l’infedeltà più grave, quella del culto di un idolo 
(Es 32,4-6)2I". Davanti a questa infedeltà, il Si­
gnore constata: «Ho visto che questo è un popo­
lo dalla dura cervice» (Es 32,9). Questa qualifica 
peggiorativa viene poi ripetuta spesso2", diven­
tando una specie di epiteto naturale per caratte­
rizzare Israele. Un altro episodio non è meno si­
gnificativo: arrivato alla frontiera di Canaan e 
invitato a entrare nel paese che il Signore gli 
dona, il popolo oppone un rifiuto, giudicando 
l’impresa troppo pericolosa212. Il Signore rimpro­
vera allora al popolo la sua mancanza di fede 
(Nm 14,11), lo condanna a errare quarant’anni 
nel deserto, dove tutti gli adulti dovranno morire 
(14,29.34), ad eccezione di alcuni che seguono il 
Signore incondizionatamente.

Molte volte l’Antico Testamento ricorda che 
l'indocilità degli Israeliti è iniziata «fin dal gior­
no in cui i loro padri sono usciti dall’Egitto» ag­
giungendo che essa continua «fino ad oggi»2".

La storia deuteronomistica, che comprende i 
Libri di Giosuè, dei Giudici, 1-2 Samuele e 1-2 
Re, esprime un giudizio globalmente negativo 
sulla storia d'Israele e di Giuda tra l'epoca di 
Giosuè e l'esilio di Babilonia. Il popolo e i suoi 
re, con poche eccezioni, hanno ampiamente ce­
duto alla tentazione degli dei stranieri sul piano 
religioso e all'ingiustizia sociale e ad ogni sorta 
di disordini contrari al Decalogo. Questa è la ra­
gione per cui alla fine questa storia si conclude 
con un bilancio negativo la cui conseguenza visi­
bile fu la perdita della terra promessa con la di­
struzione dei due regni e quella di Gerusalemme, 
ivi compreso il suo santuario, nel 587.

Gli scritti profetici contengono rimproveri par­
ticolarmente violenti. Una delle principali missio­
ni dei Profeti era proprio quella di «gridare a 
squarciagola, senza riguardo», per «far conoscere 
al popolo di Dio i suoi peccati»2'4. Tra i Profeti 
dell’VIII secolo, Amos denuncia le colpe d'Israe­
le, mettendo al primo posto la mancanza di giu­
stizia sociale21’. Per Osea, è fondamentale l'accu­
sa di idolatria, ma i rimproveri si estendono a 
molti altri peccati: «spergiuro e menzogna, assas­

sinio c furto, adulterio e violenza, omicidio su 
omicidio» (Os 4,2). Per Isaia, Dio ha fatto di tutto 
per la sua vigna, ma essa non ha portato frutto (Is 
5,1-7). Come già Amos (4,4), Isaia rifiuta il culto 
di coloro che non si preoccupano della giustizia 
(Is 1,11-17). Michea si dice «pieno di forza per 
proclamare a Giacobbe il suo misfatto» (Mie 3,8).

Questi misfatti porteranno alla più grave mi­
naccia che i Profeti possano lanciare contro 
Israele e Giuda: il Signore rigetterà il suo popo­
lo216, abbandonerà alla distruzione Gerusalemme 
e il suo santuario, luogo della sua presenza bene­
fica e protettrice2".

Gli ultimi decenni di Giuda e gli inizi dell'esi­
lio sono accompagnati dalla predicazione di molti 
Profeti. Allo stesso modo di Osea, Geremia enu­
mera diversi peccati21" e mostra nell’abbandono 
del Signore la radice di tutto il male (2,13). Stig­
matizza l'idolatria definendola adulterio e prosti­
tuzione21’. Ezechiele fa lo stesso in lunghi capito­
li (E: 16; 23) e definisce gli Israeliti «una genia di 
ribelli» (2,5.6.7.8), «testardi e dal cuore indurito» 
(2.4; 3,7). Il vigore delle accuse profetiche lascia 
sbalorditi e sorprende che Israele abbia riservato 
ad essi tanto spazio nelle sue Scritture, segno di 
una sincerità e di una umiltà esemplari.

Nel corso dell’esilio e dopo, tutta la comunità 
ebraica, non solo quella della Giudea, riconosce 
le proprie colpe in liturgie e preghiere di confes­
sione nazionali22".

Contemplando il proprio passato, il popolo 
dell’alleanza del Sinai non poteva che esprimere 
su di esso un giudizio severo: la sua storia era 
stata una lunga serie di infedeltà. 1 castighi erano 
stati meritati. L'alleanza era stata infranta. Ma il 
Signore non si era mai rassegnato a questa rottu­
ra221 e aveva sempre offerto la grazia della con­
versione e la ripresa delle relazioni, in una forma 
più intima e più stabile 222.

b) Nel Nuovo Testamento
53. Giovanni Battista si colloca sulla scia 

degli antichi Profeti per chiamare al pentimento 
la «razza di vipere» (Mt 3,7; Le 3,7) attirata dalla

2111 L’episodio del vitello d’oro è il primo episodio narrativo dopo la conclusione dell'alleanza. 1 capitoli in­
termedi (Es 25-31) sono testi legislativi.

2" Es 33.3.5; 34.9; Dt 9,6.13; 31.27; Ba 2.30.
1,2 Nm 13.31-14.4; Dt 1,20-21.26-28.
2" 2Re 21.15; Ger 7.25-26.
2,4 Is 58.1 ; cfr. Os 8.1 ; Mie 3.8.
2" Am 2.6-7; 4.1; 8.4-6.
2I“ Rigetto d'Israele in Os 1.4-6.8-9; Am 8.1-2: di Giuda in Is 6.10-13; Ger 6.30; 7.29.
21 Ma 3.11-12; Ger 7.14-15.
2" Ger 7.9; 9.1-8.
2,4 Ger 3.1-13; 5.7-9.
226 Esd9.6-7.1O.I3.I5; Ne 1.6-7; 9,16-37; Ba 1,15-22; Dn 3,26-45 LXX; 9.5-11.
2,1 Os 11.8-9; Ger 31.20.
222 Os 2.21 -22: Ger 31.31 -34; E: 36.24-28.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1503

sua predicazione. Questa era basata sulla convin­
zione della vicinanza di un intervento divino. Il 
giudizio era imminente: «Già la scure si trova 
alla radice degli alberi» (Me 3,10; Le 3,9). Era 
quindi urgente convertirsi.

Come quella di Giovanni, la predicazione di 
Gesù è un appello alla conversione, che la vici­
nanza del regno di Dio rende urgente (Mt 4,17); 
essa è al tempo stesso l'annuncio della «buona 
novella» di un intervento favorevole di Dio (Me 
1,14-15). Quando si scontra col rifiuto di crede­
re, Gesù fa ricorso, come gli antichi Profeti, alle 
invettive. Le lancia contro questa «generazione 
malvagia e adultera» (Mi 12,39), «generazione 
incredula e perversa» (17,17), e annuncia un giu­
dizio più severo di quello che si era abbattuto su 
Sodoma ( 11,24; cfr. Is 1,10).

Il rifiuto di Gesù da parte dei dirigenti del suo 
popolo, che trascinano con loro la popolazione di 
Gerusalemme, porta al culmine la loro col­
pevolezza. La sanzione divina sarà la stessa del 
tempo di Geremia: presa di Gerusalemme e di­
struzione del Tempio”'. Ma - ugualmente come 
al tempo di Geremia - Dio non si limita a san­
zionare; offre anche il perdono. Agli ebrei di Ge­
rusalemme, che «hanno ucciso l'autore della 
vita» (A/ 3,15), Pietro predica il pentimento e 
promette la remissione dei peccati (3,19). Mo­
strandosi meno severo degli antichi Profeti, egli 
fa della loro colpa un peccato commesso «per 
ignoranza» 224. Varie migliaia di persone rispon­
dono al suo appello22’.

Nelle Lettere apostoliche, anche se sono 
molto frequenti le esortazioni e gli avvertimenti, 
accompagnati talvolta da minacce di condanna in 
caso di colpe i rimproveri e le condanne effet­
tive sono relativamente rari, ma non mancano di 
vigore22’.

Nella sua Lettera ai Romani, Paolo fa una vio­
lenta requisitoria contro «gli uomini che tengono 
la verità prigioniera nell'ingiustizia» (Rm 1,18). 
La colpa fondamentale dei pagani è il discono­
scimento di Dio (1,21); il castigo che subiscono 
è quello di essere abbandonati da Dio in potere 
della loro immoralità’2’. Al giudeo viene rimpro­
verata la sua mancanza di coerenza: la sua con­

dotta è in contrasto con la sua conoscenza della 
Legge (Rm 2,17-24).

Gli stessi cristiani non sono esenti da rimpro­
veri. La Lettera di Galati ne contiene alcuni 
molto gravi. 1 Galati sono accusati di voltare le 
spalle a Dio per passare «a un altro vangelo», non 
autentico (Gal 1,6); hanno «rotto con Cristo»; 
sono «decaduti dalla grazia» (5,4). Ma Paolo 
nutre la speranza che si ravvedano (5,10). I Co­
rinzi, invece, sono rimproverati per le discordie 
provocate nella loro comunità dal culto di alcune 
personalità229 e, d’altra parte, per gravi mancanze 
di carità durante la celebrazione della «cena del 
Signore» (ICor 11,17-22). «È per questo, dice 
Paolo, che tra voi ci sono molti ammalati e infer­
mi, e un buon numero sono morti» ( 11,30). Inol­
tre la comunità riceve un aspro rimprovero per 
aver tollerato un caso di condotta scandalosa. Il 
colpevole deve essere scomunicato, «abbandona­
to a Satana»21". Paolo cita a questo proposito il 
precetto di Di 17,7: «Togliete il malvagio di 
mezzo a voi» (ICor 5,13). Le Lettere pastorali, 
da parte loro, se la prendono con dei «sedicenti 
dottori della legge», che si sono allontanati dalla 
linea di una vera carità e di una fede sincera 
(ITm 1,5-7); vi si fanno anche dei nomi e si in­
dica la sanzione2".

Le lettere inviate «alle sette Chiese» (Ap 
1,11) dall'autore dell'Apocalisse sono indicative 
della diversità delle situazioni vissute allora 
dalle comunità cristiane. Quasi tutte - cinque su 
sette - iniziano con degli elogi; due contengono 
addirittura solo elogi, ma le altre cinque conten­
gono rimproveri, alcuni dei quali molto gravi, 
accompagnati da minacce di castighi. I rimpro­
veri sono, il più delle volte, di ordine generale 
(«hai abbandonato il tuo fervore originale»: 2.4; 
«ti si crede vivo e invece sei morto»; 3,1); tal­
volta sono più precisi, criticando la tolleranza 
per «l'insegnamento dei Nicolaiti» (2,15) o il 
compromesso con l'idolatria (2,14.21). Tutte 
queste lettere esprimono «quello che lo Spirito 
dice alle Chiese»2’2. Esse dimostrano che. il più 
delle volte, le comunità cristiane meritano rim­
proveri e che lo Spirito le chiama alla conver­
sione 2”.

“ Le 19,43-44; Mi 24,2.15-1« e par.
214 At 3,17; cfr. Le 23,34.
225 At 2,41; 4,4.
“ Gal 5.21; Ef5.5;Eb 10,26-31.
227 ICor 4,6-, 5,1-5; 6,1-8; 11,17-22; 2Cor 12,20-21; Gal 1,6; 4,9; 5,4.7.
” 1.24.26.2«; cfr. Sal 81.13.

ICor 1.10-13; 3,14.
2" ICor 5,1-5; cfr. anche ITm 1,19-20.

ITm 1,19-20; 2Tm 2,17-18.
” Ap 2,7.11.17.29; ecc.
2” Ap 2,5.16.22; 3,3.19.



1504 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

9. Le promesse

54. Molte promesse fatte da Dio nell’Antico 
Testamento sono rilette nel Nuovo alla luce di 
Gesù Cristo. Questo pone un certo numero di in­
terrogativi delicati e attuali che toccano il dialo­
go tra gli ebrei e i cristiani; essi riguardano la le­
gittimità di un’interpretazione delle promesse al 
di là del loro senso originale immediato. Chi, ve­
ramente, fa parte della discendenza di Abramo? 
La terra promessa è anzitutto un luogo geografi­
co? Quale orizzonte futuro il Dio della rivelazio­
ne riserva a Israele, il popolo eletto delle origini? 
Cosa ne è dell’attesa del regno di Dio? E di quel­
la del Messia?

a) La discendenza di A bramo
Nell'Antico Testamento

Dio promette ad Abramo una discendenza in­
numerevole2’4, che gli verrà attraverso il suo 
unico figlio nato da Sara, crede privilegiato2”. 
Questa discendenza sarà, come lo stesso Àbra­
mo, fonte di benedizione per tutte le nazioni 
(Gen 12,3; 22,18). La promessa è rinnovata per 
Isacco (26,4.24) e per Giacobbe (28,14; 32,13).

La prova dell’oppressione in Egitto non impe­
disce la sua realizzazione. Al contrario, l'inizio 
del Libro dell’Esodo attesta a più riprese la cre­
scita numerica degli ebrei (Es 1,7.12.20). Quan­
do il popolo viene liberato dall'oppressione, la 
promessa è già compiuta: gli Israeliti sono «nu­
merosi come le stelle del cielo», ma Dio li molti­
plicherà ancora, come ha promesso (Dt 1,10-11). 
Il popolo cade nell'idolatria ed è minacciato di 
sterminio; Mosè intercede allora in suo favore 
presso Dio; fa appello al giuramento fatto da Dio 
ad Abramo. Isacco e Giacobbe di moltiplicare la 
loro discendenza (Es 32,13). Una grave disobbe­
dienza del popolo nel deserto (Nm 14,2-4), della 
stessa gravità di quella commessa ai piedi del 
Sinai (Es 32), suscita, come in Es 32, un'inter­
cessione di Mosè, che viene esaudita e salva il 
popolo dalle conseguenze del suo peccato. Tutta­
via la generazione presente sarà esclusa dalla 
terra promessa, ad eccezione del clan di Caleb, 
rimasto fedele (Nm 14,20-24). Le generazioni 
successive d'Israele godranno di tutte le promes­
se fatte ai loro antenati, a condizione, però, di op­
tare risolutamente per «la vita, la benedizione», e 

non per «la morte, la maledizione» (Dt 30,19), 
come purtroppo fanno più tardi gli Israeliti del 
Nord, che «il Signore ha rigettato» (2Re 17,20), 
e poi quelli del Sud, da Lui sottomessi alla prova 
purificatrice dell’esilio a Babilonia (Ger 25,11).

L’antica promessa rinasce ben presto in favo­
re dei rimpatriati21''. Dopo l’esilio, per preservare 
la purezza della discendenza e quella delle cre­
denze e delle osservanze, «la discendenza d’I­
sraele si separò da tutti gli stranieri»2”. Ma più 
tardi, il breve libro di Giona - forse anche, se­
condo alcuni, quello di Rut - interviene per de­
nunciare la ristrettezza di questo particolarismo. 
Questo infatti si concilia male con un oracolo del 
Libro di Isaia in cui Dio accorda a «tutti i popoli» 
l’ospitalità nella sua casa (Is 56,3-7).

Nel Nuovo Testamento
55. Il Nuovo Testamento non mette mai in 

discussione la validità della promessa ad Àbra­
mo. Il Magnificat e il Benedictus vi fanno un 
esplicito riferimento2’". Gesù e presentato come 
«figlio di Abramo» (Mi I, l ). Essere figlia o fi­
glio di Abramo (Le 13.16; 19,9) costituisce una 
grande dignità. La comprensione della promessa 
differisce, tuttavia, da quella che ne dà il giudai­
smo. Già la predicazione di Giovanni Battista re­
lativizza l’importanza del legame familiare con 
Abramo. Discendere da lui secondo la carne non 
è sufficiente, né perfino necessario (Mt 3,9; Le 
3,8). Gesù dichiara che molti pagani «siederan­
no a mensa con Abramo», «mentre i figli del 
regno saranno cacciati fuori» (Mt 8,11-12; Le 
13,28-29).

Ma è soprattutto l’Apostolo Paolo che ap­
profondisce questo tema. Ai Galati, preoccupati 
di entrare, grazie alla circoncisione, nella fami­
glia del patriarca al fine di avere diritto all’ere­
dità promessa. Paolo dimostra che la circoncisio­
ne non è affatto necessaria, perché il fattore 
decisivo è la fede in Cristo. Per la fede si diventa 
figli di Abramo (Gal 3,7), perché Cristo è suo di­
scendente privilegiato (3,16) e, per la fede, si è 
incorporati a Cristo e si diventa quindi «discen­
denza di Abramo, eredi secondo la promessa» 
(3,29). E in questo modo e non per la circonci­
sione - che i pagani possono ricevere la benedi­
zione trasmessa per Abramo (3,8.14). In Gal

Gen 13,16; 15,5; 17,6.
Gen 15,4; 17.19; 21,12.
A61.9; 65,23; 66,22.

2” Ne 9,2: cfr. 10.31; 13.3; Esd 9-10.
2M Lc 1.55.73; cfr. anche Eh 11,11-12.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1505

4,22-31, un'audace interpretazione tipologica 
porta alle stesse conclusioni.

Nella sua Lettera ai Romani (4,1-25), Paolo 
ritorna sull’argomento in termini meno polemici. 
Egli mette lì in luce la fede di Abramo, fonte, se­
condo lui, della giustificazione e base della sua 
paternità, che si estende a tutti coloro che credo­
no, siano essi di origine ebraica o pagana. Dio, 
infatti, aveva fatto una promessa ad Abramo: 
«Sarai padre di una moltitudine di popoli» (Gen 
17,4); Paolo vede la realizzazione di questa pro­
messa nell’adesione a Cristo di molti credenti di 
origine pagana (Rm 4,11.17-18). L’Apostolo di­
stingue tra «i tìgli della carne» e «i figli della 
promessa» (Rm 9,8). Gli ebrei che aderiscono a 
Cristo sono al tempo stesso l’uno e l'altro. I cre­
denti di origine pagana sono «figli della promes­
sa», il che è più importante.

In questo modo Paolo conferma e accentua la 
portata universale della benedizione di Abramo e 
situa nell'ordine spirituale la vera posterità del 
patriarca.

b) La terra promessa
56. Ogni gruppo umano desidera abitare un 

territorio in modo stabile. Altrimenti, ridotto alla 
condizione di straniero o di rifugiato, si trova, 
nella migliore delle ipotesi, tollerato o, nella peg­
giore, sfruttato o continuamente respinto. Israele 
è stato liberato dalla schiavitù dell’Egitto e ha ri­
cevuto da Dio la promessa di una terra, la cui rea­
lizzazione richiederà del tempo e porrà molti 
problemi nel corso della storia. Per il popolo 
della Bibbia, anche dopo il ritorno dall’esilio a 
Babilonia, la terra rimane oggetto di speranza: 
«Quelli benedetti dal Signore possederanno la 
terra» (Sai 37,22).

Nell'Antico Testamento
La Bibbia ebraica non conosce l’espressione 

«terra promessa», perché non ha una parola per 
dire «promettere». L'idea viene espressa col fu­
turo del verbo «dare», o con l’uso del verbo «giu­
rare»; «la terra che ha giurato di darti» (Es 13,5; 
33,1; ecc.).

Nelle tradizioni relative ad Abramo, la pro­
messa di una terra completa quella di una di­

scendenza1"'. Si tratta della «terra di Canaan» 
(Gen 17,8). Dio suscita un capo, Mosè, per libe­
rare Israele e condurlo nella terra promessa2". 
Ma il popolo nel suo insieme manca di fede: dei 
fedeli iniziali, ben pochi sopravvivranno alla 
lunga traversata del deserto; sarà la giovane ge­
nerazione a entrare nel paese (Nm 14,26-38). 
Mosè stesso muore senza potervi entrare (Dt 
34,1-5). Sotto la guida di Giosuè, le tribù si inse­
diano nel paese promesso.

Per la tradizione sacerdotale, il paese deve 
d’ora in poi restare senza macchia, perché vi 
abita Dio stesso (Nm 35,34). Il dono è quindi 
condizionato alla purezza morale1" e al servizio 
al SIGNORE soltanto, con l’esclusione di tutti 
gli dei stranieri (Gs 24.14-24). D’altra parte, Dio 
solo è il proprietario del paese. Gli Israeliti vi 
abitano solo a titolo di «forestieri e inquilini»242, 
come un tempo i patriarchi (Gen 23,4; Es 6,4).

Dopo il regno di Salomone, la terra dell’ere­
dità si scinde in due regni. I Profeti stigmatizza­
no l’idolatria e le ingiustizie sociali: annunciano 
il castigo: perdita della terra, che sarà conquista­
ta da stranieri, ed esilio della popolazione. Ma 
lasciano sempre la porta aperta a un ritorno, a 
una nuova occupazione della terra promessa24’, 
non senza accentuare il ruolo centrale di Geru­
salemme e del suo Tempio244. Più tardi la pro­
spettiva si allarga a un futuro escatologico. Pur 
restando uno spazio geografico delimitato, la 
terra promessa diventa un polo di attrazione per 
le nazioni24’.

Il tema della terra non deve far dimenticare il 
modo in cui il Libro di Giosuè racconta l’ingres­
so nella terra promessa. Molti testi24" evocano 
l’atto di consacrazione a Dio dei frutti della vit­
toria. cioè l’anatema (herem). Questo atto impli­
ca, per impedire ogni contaminazione religiosa 
straniera, l’obbligo di distruggere i luoghi e gli 
oggetti di culto pagani (Dt 7.5). ma anche ogni 
essere vivente (20.16-18). Similmente, contro 
una città israelitica diventata idolatra. Dt 13,16- 
18 prescrive la messa a morte di tutti gli abitanti 
e la sua completa distruzione col fuoco.

Al tempo della composizione del Deuterono­
mio - così come del Libro di Giosuè - l’anatema 
era un postulato teorico, poiché in Giuda non c’e-

2" Gen 12.7; 13.15; 15.4-7.18-21; 17,6-8; 28,13-14; 35.11-12.
240 Es 3,7-8; 6,2-8; Dt 12.9-10.
141 Lv 18.24-28; Dt 28.15-68.
242 Lv 25.23; Sai 39.13; ICr 29.15.
241 Am 9,11-15; Mie 5,6-7; Ger 12,15; E: 36.24-28.
244 Si veda sopra: I1.B.7. nn. 48 e 51.
24’ Is 2.1 -4; Mie 4.1 -4; Zc 14; Th 13.
244 Gs 6.21; 7.1.11; 8.26; 11.11-12.



1506 Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica

rano più popolazioni non israelite. È quindi pos­
sibile che la prescrizione dell'anatema sia il ri­
sultato di una proiezione nel passato di preoccu­
pazioni posteriori. Il Deuteronomio, infatti, si 
preoccupa di rafforzare l'identità religiosa di un 
popolo esposto al pericolo dei culti stranieri e dei 
matrimoni mistiul.

Per meglio comprendere questa menzione 
dell’anatema, bisognerà quindi tener conto di tre 
fattori di interpretazione, uno teologico, l'altro 
morale, e, l’ultimo, piuttosto sociologico: il rico­
noscimento della terra come dominio inalienabi­
le del SIGNORE: la necessità di risparmiare al 
popolo ogni tentazione che poteva compromet­
terne la totale fedeltà a Dio; infine, la tentazione 
molto umana di mescolare alla religione le forme 
più aberranti di ricorso alla violenza.

Nel Nuovo Testamento
57. Il Nuovo Testamento sviluppa poco il 

tema della terra promessa. La fuga di Gesù e dei 
suoi genitori in Egitto e il ritorno nella «terra d’I­
sraele» (Mi 2,20-21) riproducono chiaramente 
l’itinerario dei padri; alla base del racconto c’è 
una tipologia teologica. Nel discorso di Stefano 
che ricorda la storia, il termine «promettere» o 
«promessa» è vicino a «terra» ed «eredità» (At 
7,2-7). L’espressione «terra promessa», inesi­
stente nell'Antico Testamento, si incontra nel 
Nuovo (Eb 11,9) in un passo che fa. sì, memoria 
dell'esperienza storica di Abramo, ma per meglio 
sottolineare il suo carattere provvisorio, incom­
piuto, e il suo orientamento verso il futuro asso­
luto del mondo e della storia; per l'autore, la 
«terra» d'Israele ha il solo scopo di indirizzare 
verso una terra diversa, una «patria celeste»2". 
Una beatitudine effettua lo stesso tipo di passag­
gio dal significato geografico storico2" a un si­
gnificato più aperto: «I miti possederanno la 
terra» (Mt 5,5); «la terra» equivale lì a «Regno 
dei cieli» (5,3.10), in un'orizzonte di escatologia 
al tempo stesso presente e futura.

Gli autori del Nuovo Testamento non fanno 
che spingere oltre un processo di approfondi­

mento simbolico messo già in moto nell'Antico 
Testamento e nel giudaismo intertestamentario. 
Questo non deve, però, farci dimenticare che una 
terra concreta è stata promessa da Dio a Israele e 
ricevuta effettivamente in eredità; questo dono 
della terra era condizionato alla fedeltà all'al­
leanza (Lv 26; Dt 28).

c) La perennità e la salvezza finale d'Israele
Nell"Antico Testamento

58. Quale avvenire attende il popolo dell’al­
leanza? Nel corso della storia, esso si è posto co­
stantemente questa domanda, in stretto legame 
con i temi del giudizio e della salvezza di Dio.

Già da prima dell’esilio, i Profeti avevano ri­
messo in discussione la speranza ingenua in un 
«Giorno del Signore» che avrebbe apportato au­
tomaticamente salvezza e vittoria sul nemico. 
Proprio al contrario, per annunciare la sorte fu­
nesta di un popolo dalla coscienza sociale e dalla 
fede gravemente mancanti, essi ricorrono all’itn- 
magine del Giorno del SIGNORE che è «tenebre 
e non luce»2’", ma non senza lasciare intravedere 
dei barlumi di speranza2’1.

Il dramma dell’esilio provocato dalla rottura 
dell'alleanza ripresenta lo stesso interrogativo, 
nella sua massima drammaticità: Israele, lontano 
dalla sua terra, può ancora sperare la salvezza 
di Dio? C'è per esso un futuro? Ezechiele, 
prima, e il Secondo Isaia, poi, annunciano in 
nome di Dio un nuovo esodo, cioè un ritorno 
d’Israele nel suo paese2’2, un’esperienza di sal­
vezza, che implica numerosi elementi: la riunifi­
cazione del popolo disperso (Ez 36,24) e la di­
retta responsabilità del Signore stesso su di 
esso2”, un soffio di trasformazione interiore 
profonda”, la rinascita nazionale2” e cultuale2*, 
così come una valorizzazione delle scelte divine 
del passato, in particolare la scelta degli antena­
ti Abramo e Giacobbe2” e quella del re Davide 
(Ez 34,23-24).

Gli sviluppi profetici più recenti si inseri­
scono nella stessa linea. Alcuni oracoli solenni

247 Di 7.3-6; 20.18; cfr. Esd9,l-4; Ne 13.23-29.
2" Eb 11.9-16; si veda anche 3.11-4,11.
"• E« 23,30; Sa/37,11.
”• Am 5,18-20; 8,9; So/1,15.
2,1 Os 11,8-11; Am 5.15; So/2,3.
2,1 Ez 20,33-38; Is 43,1-21 ; 51.9-11 ; 52,4-12.
2” Ez 34,1-31;/5 40,11; 59,20.
2” Is 44,3; Ez 36.24-28.
“ Ez 37.1-14.
2" Ez 43,1-12; 47,1-12.
2,7 /.v 41,8-10; 44,1-2.



Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica 1507

dichiarano che la stirpe d’Israele sussisterà sem­
pre2”, non cesserà mai di essere una nazione da­
vanti al Signore e non sarà mai da Lui ripudiata, 
nonostante tutto quello che ha fatto (Ger 31,35- 
37). Il Signore promette di ricostituire il suo po­
polo2”. Le antiche promesse in favore d’Israele 
sono confermate. I Profeti postesilici ne amplia­
no la portata in una prospettiva universalistica2"’.

Riguardo alle prospettive future, bisogna sot­
tolineare. come una sorta di contropartita, l'im­
portanza di un tema particolare: quello del resto. 
In questo quadro teologico la perennità d'Israele 
è garantita, certo, ma all’interno di un gruppo ri­
stretto che diventa, invece e al posto di tutto il po­
polo, portatore della speranza nazionale e della 
salvezza di Dio2'’1. La comunità postesilica si 
considera un «resto scampato», in attesa della 
salvezza di Dio”2.

Nel Nuovo Testamento
59. Alla luce della risurrezione di Gesù cosa 

ne è d’Israele, il popolo eletto? Il perdono divino 
gli viene offerto subito (Ar 2.38), così come la 
salvezza per la fede nel Cristo risorto ( 13,38-39); 
molti ebrei lo accettano ’"', compreso «un gran nu­
mero di sacerdoti» (6,7), ma i capi si oppongono 
alla Chiesa nascente e, in ultima analisi, il popolo 
nel suo insieme non aderisce a Cristo. Questa si­
tuazione ha sempre suscitato un forte interrogati­
vo sul compimento del disegno salvifico di Dio. Il 
Nuovo Testamento ne cerca la spiegazione nelle 
antiche profezie e constata che questa situazione 
è lì prefigurata, soprattutto in Is 6,9-10, citato 
molto spesso a questo proposito”*. Paolo, in par­
ticolare, ne prova una viva sofferenza (Rm 9,1-3) 
e approfondisce il problema (Rm 9-11). I suoi 
«fratelli secondo la carne» (Rm 9,3) «hanno urta­
to contro la pietra d’inciampo» posta da Dio; in­
vece di contare sulla fede, hanno contato sulle 
opere (9,32). Sono inciampati, ma non «per cade­
re» (11,11). Infatti «Dio non ha ripudiato il suo 
popolo» (11,2); ne è testimone l’esistenza di un 
«Resto», che crede in Cristo; Paolo stesso fa parte 
di questo Resto (11,1.4-6). Per l’Apostolo, resi­
stenza di questo Resto garantisce la speranza 

della piena restaurazione d’Israele (11,12.15). Il 
venir meno del popolo eletto rientra in un piano 
paradossale di Dio: serve alla salvezza dei pagani 
(11.11). «L'indurimento di una parte d'Israele è 
in atto fino a che saranno entrate tutte le genti. Al­
lora tutto Israele sarà salvato», grazie alla miseri­
cordia di Dio. che gli è stata promessa ( 11.25-26). 
Nel frattempo. Paolo mette in guardia i cristiani 
venuti dal paganesimo contro il pericolo di orgo­
glio e di ripiegamento su di sé che incombe su di 
essi, se dimenticano che sono solo dei rami selva­
tici innestati sull'olivo buono. Israele (11.17-24). 
Gli Israeliti restano «amati» da Dio e promessi a 
un avvenire luminoso, «perché i doni e la chia­
mata di Dio sono irrevocabili» (11,29). Questa è 
la dottrina molto positiva alla quale i cristiani de­
vono costantemente ritornare.

d) Il Regno di Dio
60. Molti passi della Bibbia esprimono l'atte­

sa di un mondo totalmente rinnovato con l’in­
staurazione di un regno ideale, di cui Dio prende 
e conserva tutta l'iniziativa. Tuttavia, i due Te­
stamenti differiscono profondamente, non solo 
per l’importanza che l’uno o l’altro accorda a 
questo tema, ma soprattutto per la diversità degli 
accenti.

Nell'Antico Testamento
La concezione della regalità divina affonda le 

sue radici nelle culture dell’Oriente antico. La re­
galità di Dio sul suo popolo Israele appare nel 
Pentateuco”’ e soprattutto nel Libro dei Giudici 
(Gdc 8.22-23) e nel primo Libro di Samuele 
(ISam 8.7; 12,12). Dio è anche acclamato re di 
tutto l'universo, in particolare nei Salmi del 
regno (Sai 93-99). Il SIGNORE si mostra come 
re al Profeta Isaia verso il 740 a.C. (Is 6,3-5). Un 
Profeta lo rivela come re universale, circondato 
da una corte celeste (IRe 22,19-22).

Durante l'esilio i Profeti concepiscono il 
regno di Dio come una realtà che agisce nel 
cuore stesso della storia movimentata del popolo 
eletto”". Lo stesso si constata in molti testi pro­
fetici più recenti”’. Tuttavia il tema comincia già

“ Is 66.22; Ger 33.25-26.
’w Is 27.12-13; Ger 30,18-22: ecc.

Is 66,18-2 l;Zc 14.16.
Is 11,11-16; Ger 31,7; Mie 2.12-13; 4,6-7; 5.6-7; So/3.12-13; Zc 8.6-8; ecc.
E«/9,13-15;Ne 1,2-3.
At 2,41; 4,4; 5,14.

M Mt 13,14-15 e par.; Gv 12,40; At 28,26-27; Rm 11,8.
Es 15,18; Nm 23.21; Dt 33.5.
Is 41.21; 43,15; 52,7; Et 20,33.
Is 33,22; Mie 2,13; So/3,15: MI 1,14.



1508 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

ad assumere una colorazione escatologica più ac­
centuata che si manifesta nel giudizio sovrano 
che il Signore eserciterà sulle nazioni del mondo, 
nella sua residenza sulla collina di Sion (Is 2,1-4 
= Mie 4,1-4). Il massimo dell’intensità escatolo­
gica sarà raggiunta nell’apocalittica, con l’emer­
genza di una figura misteriosa presentata «come 
figlio d’uomo», «che viene sulle nubi del cielo», 
al quale «fu dato potere, gloria e regno» su «tutti 
i popoli» (Dn 7,13-14). La strada è così aperta 
verso la rappresentazione di un regno trascen­
dente, celeste, eterno, che il popolo dei santi del­
l'Altissimo è chiamato ad assumere (7,18.22.27).

È nel Salterio che il tema del regno di Dio 
raggiunge il suo vertice. Sei Salmi spiccano tra 
tutti2'’’, cinque dei quali hanno in comune una 
stessa frase chiave: «Il Signore regna», collocata 
o all’inizio o al centro2’". Si nota una forte insi­
stenza sulle dimensioni cosmica, etica e cultuale 
del regno. Nei Salmi 47 e 96 viene accentuato 
l’universalismo: «Dio regna sulle nazioni»271. Il 
Salmo 99 riserva un posto alle mediazioni 
umane, regale, sacerdotale e profetica (99,6-8). 1 
Salmi 96 e 98 aprono la porta a una concezione 
escatologica e universale del regno di Dio. D'al­
tra parte, il Salmo 114. salmo pasquale, celebra il 
Signore come re. al tempo stesso d'Israele c del­
l'universo. Il regno di Dio viene evocato in molti 
altri Salmi.

Nel Nuovo Testamento
61. Il tema del Regno di Dio, bene attcstato 

nell'Antico Testamento, ma presente soprattutto 
nel Salterio, diventa uno dei temi di gran lunga 
centrali nei Vangeli sinottici, perché è alla base 
della predicazione profetica di Gesù, della sua 
missione messianica, della sua morte e della sua 
risurrezione. L'antica promessa trova ora la sua 
realizzazione, secondo una feconda tensione tra 
il già e il non-ancora. È vero che al tempo di 
Gesù la concezione veterotestamentaria di un 
«regno di Dio» imminente, terreno, politico, cen­
trato su «Israele» e su «Gerusalemme» era anco­
ra fortemente radicata (Le 19,11 ), persino nei di­
scepoli (Mt 20,21; At 1,6). Ma il Nuovo 
Testamento opera, nell'Insieme, un capovolgi­

mento radicale, già abbozzato nel giudaismo in- 
tertestamentario dove si faceva strada l’idea di 
un regno celeste ed eterno (Giubilei XV, 32; 
XVI, 18).

Matteo usa il più delle volte l'espressione 
«regno dei cieli» (33 volte), un semitismo che 
permette di evitare di pronunciare il nome di Dio. 
A Gesù spetta la missione di «proclamare la 
buona novella del regno» insegnando, guarendo i 
malati 272 e scacciando i demoni (12,28). L’inse­
gnamento di Gesù sulla «giustizia» necessaria 
per entrare nel regno (5,20) propone un ideale re­
ligioso e morale molto elevato (5,21-7,27). Gesù 
annuncia che il regno di Dio è vicino (3,2; 4,17), 
il che mette nel tempo presente una tensione 
escatologica. Il regno appartiene già da ora a 
quelli che sono «poveri in spirito» (5,3) e a colo­
ro che sono «perseguitati per la giustizia» (5, IO). 
Molte parabole mostrano il regno di Dio presen­
te e operante nel mondo, come un seme che ger­
moglia (13,31-32), il lievito attivo nella pasta 
(13,3.3). Per il suo ruolo nella Chiesa, Pietro ri­
ceverà «le chiavi del regno dei cieli» (16,19). 
Altre parabole esprimono l'aspetto di giudizio 
escatologico271. Il regno di Dio si realizza allora 
col regno del Figlio dell’uomo274. Un confronto 
tra Mt 18,9 e Me 9,41 mostra che il regno di Dio 
evoca l’accesso alla vera «vita», l’accesso, cioè, 
alla comunione che Dio realizza col suo popolo, 
nella giustizia e nella santità, in Gesù Cristo.

Marco e Luca presentano lo stesso insegna­
mento di Matteo, con sfumature proprie. Negli 
altri Libri del Nuovo Testamento, il tema è meno 
presente; affiora comunque abbastanza spesso275. 
Senza usare l’espressione «il regno di Dio»27", 
l'Apocalisse descrive il grande combattimento 
tra le forze del male che porta all'instaurazione 
di questo regno: «Il regno del mondo» appartie­
ne ora «al Signore nostro e al suo Cristo», «egli 
regnerà nei secoli dei secoli» (Ap 11,15).

e) Il figlio e successore di Davide
Nell'Antico Testamento

62. In un certo numero di testi biblici, la spe­
ranza di un mondo migliore passa attraverso

=“ Is 24.23; Mie 4.7-8; Z< 14,6-9.16-17.
* Sai 47; 93; 96-99.

All'inizio nei Salmi 93; 97; 99; al centro nei Salmi 47 e 96.
271 Sai 47.9; cfr. 96.1(1.
272 Mt 4,17.23; 9.35.
271 Mt 13,47-50; 22.1-13: cfr. 24.1-13.
2,4 Mt 16.28; 25.31.34.
275 Gv 3,3.5; At 1.3; 8,12; ecc.; Rm 14,17; ICor 4,20; ecc.
274 Ap 12.10 ha «il regno del nostro Dio».



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1509

quella di un mediatore umano. Si attende il re 
ideale, che libererà dall’oppressione e farà regna­
re una giustizia perfetta (Sai 72). Questa attesa si 
è precisata a partire dall'oracolo di Natan che 
promette al re Davide che gli sarebbe succeduto 
uno dei suoi figli e che il suo regno sarebbe du­
rato per sempre (2Sam 7,11-16). Il senso imme­
diato di questo oracolo non è messianico: non 
prometteva a Davide un successore privilegiato 
che avrebbe inaugurato il regno definitivo di Dio 
in un mondo rinnovato, ma semplicemente un 
successore immediato, che avrebbe a sua volta 
avuto dei successori. Ciascuno dei re discenden­
ti di Davide era un «unto» del Signore, in ebrai­
co màsiah, perché la consacrazione dei re avve­
niva con una unzione d'olio, ma nessuno era il 
Messia. Altre profezie, suscitate dall'oracolo di 
Natan durante le crisi dei secoli successivi, pro­
mettevano anzitutto la permanenza della dinastia, 
come prova della fedeltà di Dio verso il suo po­
polo (Is 7,14), ma designavano anche, sempre di 
più, il ritratto di un re ideale, che avrebbe instau­
rato il regno di Dio”7. Anche la delusione delle 
attese politiche contribuiva a far maturare una 
speranza più profonda. In questo senso venivano 
riletti gli antichi oracoli e i Salmi regali (Sai 2; 
45; 72; 110).

Il risultato di questa evoluzione appare negli 
scritti dell'epoca del secondo Tempio e nei ma­
noscritti di Qumran. Questi esprimono un'attesa 
messianica in diverse forme: messianismo rega­
le, sacerdotale, celeste”'. D’altra canto, alcuni 
scritti giudaici combinano l'attesa di una salvez­
za terrena per Gerusalemme e quella di una sal­
vezza eterna nell'aldilà, proponendo l’idea di un 
regno messianico terreno, provvisorio, che prelu­
derebbe all'avvento del regno definitivo di Dio 
nella nuova creazione7”. In seguito, la speranza 
messianica continua, certo, a far parte delle tradi­
zioni del giudaismo, ma non appare in tutte le sue 
correnti come un tema centrale e polarizzante, né 
come una chiave unica.

Nel Nuovo Testamento
63. Per le comunità cristiane del primo seco­

lo, al contrario, la promessa di un Messia figlio di

Davide diventa una chiave di lettura primordiale 
ed essenziale. Se, nell’Antico Testamento e nella 
letteratura intertestamentaria, è ancora possibile 
parlare di escatologia senza Messia nel quadro di 
un vasto movimento di attesa escatologica, nel 
Nuovo, invece, si riconosce chiaramente in Gesù 
di Nazaret il Messia promesso, l'atteso d’Israele 
(e di tutta l'umanità), quindi Colui che, nella sua 
persona, realizza le promesse di Dio. Da qui la 
preoccupazione di sottolineare la sua ascendenza 
davidica2” e anche la sua superiorità in rapporto 
all'antenato regale, poiché questi lo chiama suo 
«Signore» (Me 12.35-37 e par.).

Nel Nuovo Testamento ricorre solo due volte 
il termine màsiah traslitterato in greco messias e 
seguito dalla sua traduzione greca christos che si­
gnifica «unto»2*1. In Gv 1.41 il contesto orienta 
verso un messianismo regale (cfr. 1.49: «re d'I­
sraele»); in 4.25 verso un messianismo profetico, 
conformemente alla credenza samaritana: «Egli 
ci annunzierà ogni cosa». Qui Gesù si riconosce 
esplicitamente in questo titolo (4,26). Altrove, il 
Nuovo Testamento esprime l'idea di messia con 
il termine christos ma talvolta anche con l’e­
spressione «colui che viene»2*2. Il titolo christos 
è riservato a Gesù, fatta eccezione di alcuni testi 
che denunciano i falsi messia2*’. Con kyrios, «Si­
gnore», è il titolo più frequente per esprimere l’i­
dentità di Gesù. Esso riassume il suo mistero; è 
l'oggetto di un gran numero di confessioni di 
fede nel Nuovo Testamento2”.

Nei Sinottici, il riconoscimento di Gesù come 
Messia gioca un ruolo di primo piano, in partico­
lare nella confessione di Pietro (Me 8,27-29 e 
par.). Il divieto formale di rivelare il titolo non 
equivale affatto a una sua negazione, ma confer­
ma piuttosto la novità radicale della sua compren­
sione. per contrasto con l'attesa politica troppo 
terra terra dei discepoli e delle folle (8,30). Si af­
ferma l'idea di un passaggio obbligato attraverso 
la sofferenza e la morte ’”. Di fronte al sommo sa­
cerdote durante il suo processo. Gesù si identifica 
chiaramente col Messia secondo Me 14.61-62: il 
dramma della passione fuga ogni dubbio sulla 
specificità e l'unicità del messianismo di Gesù,

277 Is 9,1-6; 11,1-9; Ger 23,5-6; Ez 34,23-24; Mie 5.1-5; Zc 3.8; 9,9-10.
271 1QS 9,9-11; IQSa 2.11-12; CD 12,23; 19,10:20,1.
"• IHen 93,3-10; 2Ba 29-30.39-40.72-74; 4Esd 7,26-36; 12,31-34; Apoc Ahr 31,1-2.
"" Mt 1,1-17; 2.1-6; Le 1.32-33; 2.11.
M' Gv 1,41; 4.25.
M Mt 11.3; Le 7,19; Gv 11.27.

Mt 24.5.23-24; Me 13.21-22.
“ Mt 16,16 e par.; Gv 11,27; 20,31; At 2,36; 9.22; 17,3; 18,5.28; /Gv5,l.
2“ Mi 8,31-33; Li 24.26.



1510 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

nella linea del Servo sofferente descritto da Isaia. 
L’evento pasquale apre la strada alla parusia, cioè 
alla venuta del «figlio dell’uomo sulle nubi del 
cielo» (Me 13,26 e par.), come già l'apocalisse di 
Daniele ne aveva espresso in modo confuso la 
speranza (Dn 7,13-14).

Nel quarto Vangelo, l’identità messianica di 
Gesù diventa oggetto di magnifiche professioni 
di fede2”’, ma anche di molte controversie con i 
Giudei’’7. Numerosi «segni» mirano a confer­
marla. Si tratta chiaramente di una regalità tra­
scendente (18,36-37), senza paragone con le 
aspirazioni nazionalistiche e politiche allora in 
voga (6,15).

Secondo l’oracolo di Natan, il figlio succes­
sore di Davide sarà riconosciuto come figlio di 
Dio2’". Il Nuovo Testamento proclama che Gesù 
è effettivamente «il Cristo, il Figlio di Dio»2” e 
dà della sua filiazione divina una definizione tra­
scendente: Gesù è una sola cosa con il Padre""'.

Il secondo volume di Luca, testimone privile­
giato della fede postpasquale della Chiesa, fa 
coincidere la consacrazione regale (messianica) 
di Gesù con il momento della sua risurrezione 
(Al 2,36). La dimostrazione della credibilità del 
titolo diventa un elemento essenziale della predi­
cazione apostolica"". Nel corpus paolino, il 

nome «Cristo» sovrabbonda, utilizzato spesso 
come nome proprio, profondamente radicato 
nella teologia della croce (ICor 1.13; 2.2)edella 
glorificazione (2Cor 4,4-5). Basandosi sul 
Salmo 109(110). versetti 1 e 4, la Lettera agli 
Ebrei dimostra che il Cristo è messia-sacerdote 
(5,5-6.10), oltre che messia-re (1,8; 8,1). Essa 
esprime la dimensione sacerdotale delle soffe­
renze di Cristo e della sua glorificazione. Secon­
do l’Apocalisse, la messianicità di Gesù si situa 
nella linea di Davide: Gesù possiede «la chiave 
di Davide» (Ap 3,7), realizza il messianismo da­
vidico del Salmo 2N2; Egli dichiara: «lo sono la 
radice e la stirpe di Davide» (Ap 22.16).

Secondo il Nuovo Testamento, Gesù realizza 
quindi nella sua persona, in modo particolare 
nel suo mistero pasquale, l'insieme delle pro­
messe di salvezza legate alla venuta del Messia. 
E il figlio di Davide, sì, ma anche Servo soffe­
rente, Figlio dell'uomo, e persino Figlio eterno di 
Dio. In Lui la salvezza riveste una dimensione 
nuova. L’accento si sposta da una salvezza so­
prattutto terrena verso una salvezza trascendente, 
che va oltre le condizioni di un’esistenza tempo­
rale. Si rivolge perciò ad ogni persona, a tutta l’u­
manità "".

C. CONCLUSIONE

64. I lettori cristiani sono convinti che la loro 
ermeneutica dell'Antico Testamento, molto di­
versa, certo, da quella del giudaismo, corrispon­
da tuttavia a una potenzialità di senso effettiva­
mente presente nei testi. Come un «rivelatore» 
durante lo sviluppo di una pellicola fotografica, 
la persona di Gesù e gli eventi che la riguardano 

hanno fatto apparire nelle Scritture una pienezza 
di significato che prima non poteva essere perce­
pita. Questa pienezza di significato stabilisce tra 
il Nuovo Testamento e l'Antico un triplice rap­
porto: di continuità, di discontinuità e di progres­
sione.

I. Continuità

Il Nuovo Testamento, oltre a riconoscere l’au­
torità delle Scritture ebraiche e a cercare costan­
temente di dimostrare che gli eventi «nuovi» 
sono conformi a quanto era stato annunciato (cfr.

cap. 1). accetta pienamente tutti i grandi temi 
della teologia d’Israele, nel loro triplice riferi­
mento al presente, al passato e al futuro.

Appare innanzi tutto una prospettiva universa-

2“ Gv 3.28; 11.27; 2(1,31.
2,2 Gv 7,25-31.40-44; 9.22; 10.24; 12,34-35.
20 2 Sani 1.14; cfr. Sai 2,7.

Mt 16.16; Mi 14.61-62 e par.; Gv 10.36; 11.27; 20,31; Km 1.3-4.
" Gv 10.30 (cfr. 10.24); cfr. 1,18.
Nl 4/9,22; 18,5.28.
292 Ap 2,26-27; 11,18; 12,5; 19,15.19.
291 Mi 16.15-16; Gv4,42.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1511

le e sempre presente: Dio è uno; è Lui che, con la 
sua Parola e il suo soffio, ha creato e sostiene l’u­
niverso, ivi compreso l’essere umano, grande, 
nobile, nonostante le sue miserie.

Gli altri temi si sono sviluppati in seno a una 
storia particolare: Dio ha parlato, si è scelto un 
popolo, l'ha molte volte liberato e salvato, ha sta­
bilito con esso un rapporto di alleanza, offrendo­
si egli stesso (grazia) e offrendo ad esso un cam­
mino di fedeltà (Legge). La persona e l’opera di 
Cristo così come l’esistenza della Chiesa si si­
tuano nel prolungamento di questa storia.

2. Discontinuità

Non si può tuttavia negare che il passaggio 
dall'uno all’altro Testamento comporta delle rot­
ture. Queste non sopprimono la continuità, ma la 
presuppongono su ciò che è essenziale. Riguar­
dano comunque interi settori della Legge: istitu­
zioni, come il sacerdozio levitico e il Tempio di 
Gerusalemme; forme di culto, come l’immola­
zione di animali; pratiche religiose e rituali, 
come la circoncisione, le regole sul puro e l’im­
puro, le prescrizioni alimentari; leggi imperfette.

Questa apre al popolo eletto orizzonti futuri 
meravigliosi: una posterità (promessa ad Àbra­
mo), un habitat (una terra), la perennità al di là 
delle crisi e delle prove (grazie alla fedeltà di 
Dio), l’avvento di un ordine politico ideale (il 
Regno di Dio, il messianismo). Fin dall'inizio 
è prevista per la benedizione di Abramo un’ir­
radiazione universale: la salvezza offerta da 
Dio deve raggiungere le estremità della terra. In 
effetti Cristo Gesù offre la salvezza al mondo 
intero.

come quella sul divorzio; interpretazioni legali 
restrittive, riguardanti ad esempio il sabato. È 
chiaro che. da un certo punto di vista - quello del 
giudaismo - si tratta di elementi di grande im­
portanza che vengono meno. Ma è altrettanto 
evidente che il radicale spostamento di accento 
realizzato nel Nuovo Testamento era avviato già 
nell’Antico Testamento e ne costituisce pertanto 
una lettura potenziale legittima.

3. Progressione

65. La discontinuità su alcuni punti è solo 
l’aspetto negativo di una realtà il cui aspetto po­
sitivo si chiama progressione. Il Nuovo Testa­
mento attesta che Gesù, ben lontano dall’opporsi 
alle Scritture d’Israele, dal l'esautorarle o dal re­
vocarle, le porta a compimento, nella sua perso­
na, nella sua missione, e in modo particolare nel 
suo mistero pasquale. A dire il vero, nessuno dei 
grandi temi della teologia dell'Antico Testamen­
to sfugge alla nuova irradiazione della luce cri­
stologica.

a) Dio. Il Nuovo Testamento mantiene 
fermamente la fede monoteistica d'Israele: Dio 
resta l'unico’**; tuttavia, il Figlio partecipa di 
questo mistero, che d’ora in poi viene espresso 
solo in un simbolismo ternario, già preparato, ma 
alla lontana, nell’Antico Testamento-’”. Dio crea 
con la sua Parola, certo (Gen 1 ); ma questa Paro­
la preesiste «presso Dio» ed «è Dio» (Gv 1,1-5); 

dopo essersi espressa, nel corso della storia, per 
bocca di tutta una serie di portaparola autentici 
(Mosè e i Profeti), essa s’incarna alla fine in 
Gesù di Nazaret '*6. Dio crea al tempo stesso «col 
soffio della sua bocca» (Sai 33,6). Questo soffio 
è «lo Spirito Santo», inviato da Gesù risorto e in­
nalzato alla destra del Padre (At 2,33).

b) L'uomo. L'essere umano è creato gran­
de. «a immagine di Dio» (Gen 1.26). Ma «l'ico­
na più perfetta del Dio invisibile» è Cristo (Col 
1,15). E noi siamo chiamati a diventare noi stes­
si immagine di Cristo2”, cioè «creazione nuo­
va»2”. Dio ci libera, sì, dalle nostre povertà e 
dalle nostre miserie, ma attraverso la mediazione 
unica di Gesù Cristo, morto per i nostri peccati e 
risorto per la nostra vita2".

c) Il popolo. Nel Nuovo Testamento l'ele­
zione d’Israele, popolo dell’alleanza, resta una 
realtà irrevocabile: questo conserva intatte le sue

Me 12.29; ICor 8.4; Ef 4.6; ITm 2.5.
" Sai 33,6; Pr 8.22-31; Sir 24.1-23; ecc.
” Gv 1,14-18; Eh 1.14.
w Rm 8.29; 2 Cor 3.18.
" 2CorS.il; Gal6,15.

Rm 4.25; Fil 3.20-21 ; ! Tm 2.5-6; Eh 9.15.

2CorS.il


1512 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

prerogative (Rm 9,4) e il suo status prioritario, 
nella storia, in rapporto all’offerta della salvezza 
(At 13,23) e della Parola di Dio (13,46). Ma ad 
Israele Dio ha offerto un’«alleanza nuova» (Ger 
31,31); questa è stata fondata nel sangue di 
Gesù ®". La Chiesa si compone di Israeliti che 
hanno accettato questa nuova alleanza e di altri 
credenti che si sono uniti a loro. Popolo della 
nuova alleanza, la Chiesa è cosciente di esistere 
solo grazie alla sua adesione a Cristo Gesù. Mes­
sia d’Israele, e grazie ai suoi legami con gli Apo­
stoli, tutti israeliti. Ben lontana quindi dal sosti­
tuirsi a Israele'1", la Chiesa resta solidale con 
esso. Ai cristiani venuti dalle nazioni, l’Apostolo 
Paolo dichiara che sono stati innestati sull’olivo 
buono che è Israele (Rm 11,16.17). Ciò detto, la 
Chiesa è consapevole che Cristo le dona un’aper­
tura universale, conformemente alla vocazione di 
Abramo, la cui discendenza si amplia ora grazie 
a una filiazione fondata sulla fede in Cristo (Rm 

4,11-12). Il Regno di Dio non è più legato al solo 
Israele ma aperto a tutti, compresi i pagani, con 
un posto speciale per i poveri e gli esclusi™. La 
speranza legata alla dinastia regale di Davide, 
anche se decaduta da ormai sei secoli, diventa 
una chiave di lettura essenziale della storia: essa 
si concentra ora in Gesù Cristo, un discendente 
umile e lontano. Infine, per quanto riguarda la 
terra d’Israele (compreso il suo Tempio la sua 
Città santa), il Nuovo Testamento spinge molto 
più avanti quel processo di simbolizzazione già 
avviato nell’Antico Testamento e nel giudaismo 
intertestamentario.

Così dunque, per i cristiani, con l’avvento di 
Cristo e della Chiesa, il Dio della rivelazione 
pronuncia la sua ultima parola. «Dopo aver, a 
più riprese e in diversi modi, parlato un tempo 
ai padri nei profeti, Dio, nel periodo finale in 
cui ci troviamo, ci ha parlato in un Figlio» (Eb 
1,1-2).

III. GLI ebrei nel nuovo testamento

66. Dopo aver esaminato i rapporti che gli 
scritti del Nuovo Testamento intrattengono con le 
Scritture del popolo ebraico, dobbiamo ora con­
siderare i diversi giudizi espressi sugli ebrei nel

Nuovo Testamento e. a tal fine, cominciare con 
l'osservare la diversità che si manifestava allora 
in seno allo stesso giudaismo.

A. PUNTI DI VISTA DIVERSI NEL GIUDAISMO POSTESILICO

1. Gli ultimi secoli prima di Cristo

«Giudaismo» è un termine appropriato per in­
dicare il periodo della storia israelitica che inizia 
nel 5.38 a.C. con la decisione persiana di permet­
tere la ricostruzione del Tempio di Gerusalemme. 
La religione del giudaismo fu in molti modi, l’e­
rede della religione preesilica nel regno di Giuda. 
Il Tempio fu ricostruito; i sacrifici erano offerti; 
gli inni e i salmi cantati; le feste di pellegrinag­
gio nuovamente celebrate. Il giudaismo assunse 
una colorazione religiosa particolare per la pro­
clamazione della Legge da parte di Esdra (Ne 
8,1-12) nell’epoca persiana. A poco a poco le si­
nagoghe divennero un fattore importante nell'e­
sistenza ebraica. Il loro diverso atteggiamento nei

riguardi del Tempio divise spesso gli ebrei fino al 
70 d.C„ come si può vedere nella dissidenza sa­
maritana e nei manoscritti di Qumran. Divisioni 
basate sulle diverse interpretazioni della Legge 
esistettero dopo il 70 come prima.

La comunità samaritana costituiva un gruppo 
dissidente, rinnegato dagli altri (Sir 50,25-26). 
Essa si basava su una forma particolare del Pen­
tateuco e aveva rifiutato il santuario e il sacerdo­
zio di Gerusalemme. Il santuario dei samaritani 
era costruito sul monte Garizim (Gv 4,9.20). 
Avevano un loro sacerdozio.

La descrizione, fatta da Giuseppe Flavio, di 
tre «partiti» o scuole di pensiero. Farisei. Saddu-

Lc 22,20; ICor 11.25.
Mai il Nuovo Testamento chiama la Chiesa «il nuovo Israele». In Gal 6.14 «l'Israele di Dio» designa molto 

probabilmente i Giudei che credono in Cristo Gesù.
w Le 14.12-24; ICor 1.26-29; G’< 2,5.



Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica 1513

cei ed Esseni (Ani. 13.5.9; § 171), è una sempli­
ficazione e va interpretata con cautela. Si può es­
sere sicuri che molti ebrei non appartenevano ad 
alcuno di questi tre gruppi. D'altra parte, le di­
vergenze tra questi andavano al di là del punto di 
vista strettamente religioso.

L’origine dei Sadducei si situa probabilmente 
nel sacerdozio sadocita del Tempio. Come grup­
po distinto sembrano apparire al tempo dei Mac­
cabei, a causa dell'atteggiamento reticente di 
un'altra parte del sacerdozio nei confronti del po­
tere asmoneo. Le difficoltà della loro esatta iden­
tificazione si manifestano quando si studia il pe­
riodo che si estende dalle lotte maccabaiche 
contro i Seleucidi a partire dal 167 fino all’inter­
vento romano nel 63 a.C. 1 Sadducei si identifi­
carono sempre di più con l’aristocrazia ellenizza­
ta, che deteneva il potere; si suppone che 
avessero poco in comune con il popolo.

L'origine degli Esseni si situa, secondo alcuni 
autori, intorno al 200 a.C., nell'atmosfera delle 
attese apocalittiche ebraiche, ma la maggior parte 
la vedono in un’opposizione al cambiamento di 
situazione concernente il Tempio a partire dal­
l'anno 152, data in cui fu nominato sommo sa­
cerdote Gionata, fratello di Giuda Maccabeo. Si 
tratterebbe degli Assidei o «pii» che si erano uniti 
alla rivolta maccabaica (IMac 2,42) e che si 
erano poi sentiti traditi da Gionata e Simone, fra­
telli di Giuda Maccabeo, che avevano accettato 
di essere nominati sommi sacerdoti dai re seleu­
cidi. Le nostre informazioni sugli Esseni si sono 
notevolmente arricchite con la scoperta, a partire 
dal 1947, di rotoli e frammenti di circa 8(X) ma­
noscritti a Qumran, presso il mar Morto. Gran 
parte degli studiosi ritiene, infatti, che questi do­
cumenti provengano da un gruppo di Esseni sta­
bilitisi in questo luogo. Lo storico Giuseppe 
offre, ne La guerra giudaica"' una lunga descri­
zione carica di ammirazione per la pietà e la vita 
comunitaria degli Esseni, che, per certi aspetti, 
assomigliano a un gruppo monastico. Disdegnan­
do il Tempio retto da sacerdoti che essi giudica­
vano indegni, i Qumraniti formavano la comunità 
della nuova alleanza. Cercavano la perfezione 
grazie a un’osservanza estremamente rigida della

2. Il primo terzo del I secolo d.C. in Palestina

67. Questo periodo è quello della vita di 
Gesù, iniziata tuttavia un po’ prima, essendo 
Gesù nato prima della morte di Erode il Grande 
avvenuta nell'anno 4 prima della nostra era. Alla 

Legge, interpretata per essi dal Maestro di giusti­
zia. Attendevano un avvento messianico immi­
nente, intervento di Dio per eliminare ogni ini­
quità e punire i nemici.

1 Farisei non erano un movimento sacerdota­
le. Apparentemente, l’assunzione della dignità di 
sommo sacerdote da parte dei Maccabei non li 
preoccupava. Tuttavia, il loro stesso nome, che 
implica separazione, risulta probabilmente dal 
fatto che anch’essi, in definitiva, erano diventati 
molto critici verso gli Asmonei. discendenti dei 
Maccabei, e se ne erano dissociati, essendo il 
loro modo di governare diventato sempre più se­
colarizzato. Alla Legge scritta, i Farisei aggiun­
gevano una seconda Legge di Mosè, orale. Le 
loro interpretazioni erano meno severe di quelle 
degli Esseni e più innovatrici di quelle dei Sad­
ducei, che. con spirito conservatore, si atteneva­
no alla Legge scritta. È così che. a differenza dei 
Sadducei, i Farisei professavano una credenza 
nella risurrezione dei morti e negli angeli (At 
23,8), credenze sorte nel corso del periodo po­
stesi fico.

Le relazioni tra i diversi gruppi erano di tanto 
in tanto estremamente tese, arrivando fino all’o­
stilità. È utile ricordarsi di questa ostilità per 
poter collocare nel suo contesto l'inimicizia che 
si riscontra nel Nuovo Testamento dal punto di 
vista religioso. Alcuni sommi sacerdoti si resero 
responsabili di molte violenze. Uno di essi, di cui 
si ignora il nome, cercò di mettere a morte, pro­
babilmente verso la fine del II secolo a.C., il 
Maestro di giustizia di Qumran. durante la cele­
brazione di Kippur. Gli scritti di Qumran copro­
no di ingiurie la gerarchia sadducea di Gerusa­
lemme, sacerdoti cattivi accusati di violare i 
comandamenti, e denigrano ugualmente i Farisei. 
Esaltando il Maestro di giustizia, essi qualificano 
un altro personaggio (un esseno?) come arrogan­
te e menzognero, che perseguitava con la spada 
«tutti quelli che camminano verso la perfezione» 
(Documento di Damasco, ms. A, 1, 20). Questi 
incidenti ebbero luogo prima del tempo di Erode 
il Grande e dei governatori romani in Giudea, 
quindi prima del tempo di Gesù.

morte di questi, l’imperatore Augusto divise il 
regno tra tre figli di Erode: Archelao (Mi 2,22), 
Erode Antipa (14.1; ecc.) e Filippo (16.13; Le: 
3,1 ). Poiché il modo di governare di Archelao su-

Guerra 2.8.2-13; §§ 119-161.



1514 Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica

scitava l'ostilità dei suoi sudditi. Augusto fece 
passare ben presto il suo territorio, la Giudea, 
sotto l'amministrazione romana.

Quale poteva essere la posizione di Gesù in 
rapporto ai tre «partiti» religiosi che abbiamo 
menzionato? Bisogna considerare tre questioni 
principali.

Al tempo della vita pubblica di Gesù qual era 
il gruppo religioso più importante? Giuseppe 
Flavio dice che i Farisei erano il partito principa­
le, estremamente influente nelle città'". È forse 
questa la ragione per cui Gesù viene presentato 
in opposizione ad essi più che ad ogni altro grup­
po. un indiretto omaggio alla loro importanza. A 
ciò si aggiunge che questa componente del giu­
daismo è sopravvissuta meglio delle altre ed il 
Cristianesimo nascente ha dovuto confrontarsi 
soprattutto con essa.

Quali erano le posizioni dei Farisei? I Van­
geli presentano spesso i Farisei come dei legali­
sti ipocriti e senza cuore. Si è cercato di confuta­
re questa presentazione sulla base di alcune 
posizioni rabbiniche attestate nella Mishna. che 
non sono né ipocrite né strettamente legaliste. 
L'argomento non è decisivo, perché una ten­
denza legalista si manifesta anche nella Mishna 
e. d'altra parte, si ignora in che misura le posi­
zioni della Mishna, codificate verso l’anno 200, 
corrispondano a quelle dei Farisei del tempo di 
Gesù. Detto ciò, bisogna ammettere che, molto 
probabilmente, la presentazione dei Farisei nei 
Vangeli è influenzata in parte dalle polemiche 
più tardive tra cristiani ed ebrei. Al tempo di 
Gesù, c'erano certamente dei Farisei che inse­
gnavano un'etica degna di approvazione. Ma la 
testimonianza diretta di Paolo, un fariseo «acca­
nito sostenitore delle tradizioni dei padri», mo­
stra a quali eccessi poteva condurre lo zelo dei 
Farisei: «Perseguitavo fieramente la Chiesa di 
Dio»'"’.

Gesù apparteneva a uno dei tre gruppi? Non 
c’è alcuna ragione di fare di lui un sadduceo. 
Non era sacerdote. La credenza negli angeli e 
nella risurrezione dei corpi cosi come le attese 
escatologiche che gli sono attribuite nei Vangeli 
lo avvicinano molto di più alla teologia essena e 
farisaica. Ma il Nuovo Testamento non menziona 
mai gli Esseni e non ha alcun ricordo di un col­
legamento di Gesù con una comunità così speci­

fica. Quanto ai Farisei, nominati spesso nei Van­
geli, la loro relazione con Gesù è regolarmente di 
opposizione, a causa del suo atteggiamento non 
conforme alle loro osservanze “.

E quindi più probabile che Gesù non sia ap­
partenuto ad alcuno dei partiti che esistevano al­
lora in seno al giudaismo. Era semplicemente so­
lidale con la maggior parte del popolo. Ricerche 
recenti hanno cercato di situarlo in diversi conte­
sti del suo tempo: rabbi carismatici di Galilea, 
predicatori cinici itineranti o perfino zeloti rivo­
luzionari. Ma Egli non si lascia racchiudere in 
nessuna di queste categorie.

Riguardo al rapporto di Gesù con i Gentili e il 
loro modo di pensare, ci si è ugualmente abban­
donati a molte speculazioni, ma le informazioni a 
disposizione sono pochissime. In quest’epoca in 
Palestina, anche nelle regioni in cui la maggior 
parte della popolazione era ebraica, era forte l'in­
fluenza dell’ellenismo, ma non si faceva sentire 
dappertutto allo stesso modo. L’influenza eserci­
tata su Gesù dalla cultura delle città ellenistiche 
come Tiberiade sulla riva del lago di Galilea e 
Sepforis (a 6 o 7 chilometri da Nazaret) resta 
molto problematica, perché i Vangeli non danno 
alcuna indicazione di contatti di Gesù con queste 
città. Né abbiamo indizi che Gesù o i suoi più 
stretti discepoli parlassero greco in modo signifi­
cativo. Nei Vangeli sinottici, Gesù ha pochi con­
tatti con i Gentili, ordina ai discepoli di non an­
dare a predicare tra loro (Mt 10,5), vieta di 
imitare il loro modo di vivere (6,7.32). Alcune 
sue espressioni riflettono il sentimento ebraico di 
superiorità nei riguardi dei Gentili"’’, ma Egli sa 
prendere le sue distanze di fronte a questi senti­
menti e affermare, al contrario, la superiorità di 
molti Gentili (Mt 8,10-12).

Qual era il rapporto dei primi discepoli di 
Gesù con il contesto religioso ebraico? 1 Dodici 
e gli altri condividevano probabilmente la menta­
lità galilaica di Gesù, sebbene i dintorni del lago 
di Galilea dove abitavano siano stati più cosmo­
politi di Nazaret. Il IV Vangelo riferisce che 
Gesù attira alcuni discepoli di Giovanni Battista 
(Gv 1,35-41), che ha dei discepoli della Giudea 
(19,38) e che conquista un intero villaggio di Sa­
maritani (4,39-42). E quindi possibile che il 
gruppo dei discepoli riflettesse il pluralismo allo­
ra esistente in Palestina.

“ Guerra 2.8.14; § 162; Antichità 18.13; § 14.
“ Gal 1,13-14; FU 3,5-6; cfr. Al 8,3; 9,1-2; 22,3-5; 26,10-11.
“ 9, II. 14 e par.; 12,2.14 e par.; 12,24; I5,l-2epar.; 15,12; I6.6epar.; 22,l5epar.
” Mt 5,47; 15,26 c par.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1515

3. Il secondo terzo del I secolo

68. Il primo periodo di diretta amministrazio­
ne romana della Giudea terminò nel 39/40. Erode 
Agrippa I. amico dell'imperatore Caligola (37- 
41) e del nuovo imperatore, Claudio (41-54), di­
ventò re su tutta la Palestina (41-44). Egli guada­
gnò il favore dei capi religiosi ebrei e si sforzò di 
apparire pio. In At 12 Luca gli attribuisce una 
persecuzione e la messa a morte di Giacomo, fra­
tello di Giovanni e figlio di Zebedeo. Dopo la 
morte di Agrippa, di cui At 12,20-23 presenta un 
racconto drammatizzato, iniziò un altro periodo 
di governo romano.

Fu nel corso di questo secondo terzo del I se­
colo che i discepoli di Cristo risorto divennero 
molto numerosi e si organizzarono in «Chiese» 
(«assemblee»). È verosimile che le strutture di al­
cuni gruppi ebraici abbiano esercitato un'influen­
za sulle strutture della Chiesa primitiva. Ci si può 
domandare se i «presbiteri» o gli «anziani» cri­
stiani siano stati istituiti sul modello degli «anzia­
ni» delle sinagoghe e, d’altra parte, se gli «episco­
pi» («sorveglianti») cristiani siano stati stabiliti sul 
modello dei «sorveglianti» descritti a Qumran. La 
designazione del movimento cristiano come «la 
via» (hodos) riflette forse la spiritualità degli uo­
mini di Qumran, partiti nel deserto per preparare 
la strada del Signore? Dal punto di vista teologico, 
si è creduto di trovare delle tracce dell'influenza di

4. L'ultimo terzo del I secolo

69. La rivolta ebraica nel 66-70 e la distru­
zione del Tempio di Gerusalemme provocarono 
un cambiamento nella dinamica dei raggruppa­
menti religiosi. I rivoluzionari (sicari, zeloti e 
altri) furono sterminati. L’insediamento di Qum­
ran fu distrutto nel 68. La cessazione dei sacrifi­
ci nel Tempio indebolì la base del potere dei di­
rigenti sadducei, appartenenti alle famiglie 
sacerdotali. Non sappiamo in che misura il giu­
daismo rabbinico sia erede dei Farisei. Ciò che è 
certo è che, dopo il 70, alcuni maestri rabbini, «i 
saggi d’Israele», furono a poco a poco ricono­
sciuti come guide del popolo. Quelli che erano 
radunati ad Jamnia (Yavneh), sulla costa palesti­
nese, furono considerati dalle autorità romane i 
portaparola degli ebrei. Dal 90 al 110 circa, Ga- 
maliele 11, figlio e nipote di celebri interpreti 
della Legge, presiedeva l’assemblea di Jamnia. È 
possibile che gli scritti cristiani risalenti a questo 
periodo, quando parlano di giudaismo, siano stati 
influenzati, in modo crescente, dai rapporti con

Qumran nel dualismo del IV Vangelo, espresso in 
termini di luce e tenebre, verità e menzogna, nella 
lotta tra Gesù, luce del mondo, e il potere delle te­
nebre (Le 22,53) e nella lotta tra lo Spirito della 
verità e il Principe di questo mondo (Gv 16,11). 
Ma la presenza di temi comuni non implica neces­
sariamente una relazione di dipendenza.

I procuratori romani degli anni 44-66 furono 
uomini senza levatura, corrotti e disonesti. Il loro 
cattivo governo suscitò la comparsa dei «sicari» 
(terroristi armati di pugnale) e degli «zeloti» (im­
pietosi fanatici della Legge) e provocò, alla fine, 
una grande rivolta ebraica contro i Romani. Perdo­
mare questa rivolta furono impiegate rilevanti 
forze amiate romane e i migliori generali. Per i cri­
stiani, un evento notevole fu la messa a morte di 
Giacomo, «fratello del Signore», nell’anno 62, in 
seguito a una decisione del Sinedrio convocato dal 
sommo sacerdote Ananus (Anna) 11. Questo som­
mo sacerdote fu destituito dal procuratore Albino 
per aver agito illegalmente. Solo due anni più tardi, 
dopo il grande incendio che devastò Roma nel 64, 
l'imperatore Nerone (54-68) perseguitò i cristiani 
nella capitale. Secondo una tradizione molto anti­
ca, gli Apostoli Pietro e Paolo furono martirizzati 
in tale occasione. Ne consegue che. parlando in 
modo approssimativo, l'ultimo terzo del I secolo 
può essere chiamato periodo post-apostolico.

questo giudaismo rabbinico in via di formazione. 
In certi settori, il conflitto tra i dirigenti delle si­
nagoghe e i discepoli di Gesù era acuto. Lo si 
vede dalla menzione dell’espulsione dalla sina­
goga inflitta a «chiunque avrebbe confessato che 
Gesù è il Cristo» (Gv 9,22) e, come controparti­
ta. dalla forte polemica antifarisaica di Mt 23 
nonché dal riferimento, fatto dall’esterno, alle 
«loro sinagoghe», designate come luoghi in cui i 
discepoli di Gesù saranno flagellati (Mi 10,17). 
Spesso viene menzionata la Birkat ha-minim, 
«benedizione» sinagogale (in realtà una maledi­
zione) contro gli eretici. La sua datazione all'an­
no 85 è incerta e l'idea che si trattasse di un de­
creto ebraico universale contro i cristiani è quasi 
certamente un errore. Ma non si può seriamente 
mettere in dubbio che a partire da date diverse a 
secondo dei luoghi, le sinagoghe locali non ab­
biano più tollerato la presenza dei cristiani facen­
do loro subire vessazioni che potevano arrivare 
fino alla messa a morte (Gv 16,2)"*,

Nel il s„ il racconto del martirio di Policarpo testimonia dell'«abituale» ardore degli ebrei di Smime nel 
cooperare per la messa a morte dei cristiani (Martyrium S. Polycarpi». XIII, 1).



1516 Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica

Gradualmente, a partire dall'inizio del II se­
colo, una formula di «benedizione» che denun­
ciava eretici o deviami di ogni tipo fu compresa 
come riferita anche ai cristiani e, molto più tardi, 
come riferita specialmente ad essi. Verso la fine 
del II secolo, le linee di demarcazione e di divi­

sione tra ebrei che non credevano in Gesù e i cri­
stiani erano dappertutto chiaramente tracciate. 
Ma testi come ITs 2,14 e Rm 9-11 dimostrano 
che la divisione era già percepita chiaramente 
molto prima di questo tempo.

B. GLI EBREI NEI VANGELI E NEGLI ATTI DEGLI APOSTOLI

70. Sugli ebrei, i Vangeli e gli Atti hanno una 
prospettiva fondamentale molto positiva, perché 
riconoscono il popolo ebraico come il popolo 
scelto da Dio per realizzare il suo disegno di sal­
vezza. Questa scelta divina trova la sua più alta 
conferma nella persona di Gesù, figlio di madre 
ebrea, nato per essere il salvatore del suo popolo 
e che conduce a buon fine la sua missione an­
nunciando al suo popolo la buona novella e rea­
lizzando un'opera di guarigione e di liberazione, 
che culmina nella sua passione e risurrezione. 
L’adesione a Gesù di un gran numero di ebrei, 
durante la sua vita pubblica e dopo la sua risur-

1. Vangelo secondo Matteo

I rapporti tra il primo Vangelo e il mondo 
ebraico sono particolarmente stretti. Molti detta­
gli manifestano in esso una grande familiarità 
con le Scritture, le tradizioni e la mentalità del­
l'ambiente ebraico. Più di Marco e Luca. Matteo 
insiste sull’origine ebraica di Gesù; la sua genea­
logia presenta Gesù come «tìglio di Davide, tì­
glio di Abramo» (Mt I, I ) e non va oltre. Il signi­
ficato del nome di Gesù viene sottolineato: il 
bimbo di Maria porterà questo nome, «perché 
salverà il suo popolo dai suoi peccati» (1,21). La 
missione di Gesù, durante la sua vita pubblica, si 
limita «alle pecore perdute della casa d'Israele» 
(15,24) ed Egli fissa lo stesso limite alla prima 
missione dei Dodici (10,5-6). Più degli altri 
Evangelisti, Matteo si preoccupa di notare spes­
so che gli eventi dell’esistenza di Gesù avvengo­
no «perché si compia quanto era stato detto dai 
Profeti» (2,23). Gesù stesso si preoccupa di pre­
cisare di non essere venuto per abolire la Legge, 
ma per darle compimento (5,17).

E tuttavia chiaro che le comunità cristiane 
hanno preso le loro distanze in rapporto alle co­
munità degli ebrei che non credono in Cristo 
Gesù. Dettaglio significativo: Matteo non dice 
che Gesù insegnava «nelle sinagoghe», ma dice: 
«nelle loro sinagoghe» (4,23; 9,35; 13,54), mar-

rezione, conferma questa prospettiva, e ugual­
mente la scelta da parte di Gesù di dodici ebrei 
per partecipare alla sua missione e continuare la 
sua opera.

Accolta positivamente all'inizio da molti 
ebrei, la Buona Novella si scontra con l'opposi­
zione dei dirigenti, che sono alla fine seguiti 
dalla maggior parte del popolo. Ne risulta, tra le 
comunità ebraiche e le comunità cristiane, una si­
tuazione conflittuale, che ha evidentemente la­
sciato il suo segno nella redazione dei Vangeli e 
degli Atti.

cando, così una separazione. Matteo mette in 
scena due dei tre partiti descritti dallo storico 
Giuseppe, i Farisei e i Sadducei, ma sempre in un 
contesto di opposizione a Gesù. Tale è anche il 
caso degli scribi"", spesso associati ai Farisei. 
Altro fatto significativo: le tre componenti del Si­
nedrio, «anziani, sommi sacerdoti e scribi», 
fanno la loro prima apparizione comune nel Van­
gelo in occasione del primo annuncio della pas­
sione (16,21). Sono quindi anch’essi situati in un 
contesto di opposizione a Gesù, e di opposizione 
radicale.

Gesù si trova a fronteggiare l'opposizione 
degli scribi e dei Farisei in molteplici occasioni 
e vi risponde, per ultimo, con una vigorosa con­
troffensiva (23,2-7.13-36), in cui ricorre sei 
volte l'invettiva «scribi e farisei ipocriti». Que­
sta presentazione riflette in parte, certamente, la 
situazione della comunità di Matteo. Il contesto 
redazionale è quello di due gruppi che vivono in 
stretto contatto l’uno con l’altro: il gruppo degli 
ebrei cristiani, convinti di appartenere al giu­
daismo autentico, e quello degli ebrei che non 
credevano in Cristo Gesù ed erano considerati 
dai cristiani come infedeli alla loro vocazio­
ne ebraica per docilità a dei dirigenti ciechi e 
ipocriti.

"" Questa osservazione vale per il plurale, non per il singolare di 8.19 e 13,52.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1517

Bisogna anzitutto notare che la polemica di 
Matteo non ha di mira i Giudei in generale. Que­
sti vengono nominati solo nell’espressione «re 
dei Giudei», applicata a Gesù (2,2; 27,11.29.37), 
e in una frase dell'ultimo capitolo (28,15), di im­
portanza molto secondaria. La polemica è quindi 
piuttosto interna tra due gruppi appartenenti en­
trambi al giudaismo. D’altro canto, essa ha di 
mira solo i dirigenti. Mentre nell’oracolo di Isaia 
viene biasimata tutta la vigna (Is 5,1-5), nella pa­
rabola di Matteo vengono accusati solo i vi­
gnaioli (Mt 21,33-41). Le invettive e le accuse 
lanciate contro gli scribi e i Farisei sono analoghe 
a quelle che si trovano nei Profeti e corrispondo­
no al genere letterario dell’epoca, utilizzato sia in 
ambiente ebraico (ad esempio a Qumran) che in 
ambiente ellenistico. Sono del resto, come nei 
Profeti, un aspetto dell’appello alla conversione. 
Lette nella comunità cristiana, esse mettono in 
guardia gli stessi cristiani contro atteggiamenti 
incompatibili con il Vangelo (23,8-12).

Inoltre, la virulenza antifarisaica di Mt 23 è da 
vedere nel contesto del discorso apocalittico di 
Mt 24-25. Il linguaggio apocalittico è usato in 
tempo di persecuzione per rafforzare la capacità 
di resistenza della minoranza perseguitata e rin­
saldare la sua speranza in un intervento divino li­
beratore. Visto in questa prospettiva, il vigore 
della polemica sorprende meno.

Bisogna tuttavia riconoscere che Matteo non 
restringe sempre la sua polemica alla classe diri­
gente. La diatriba di Mt 23 contro gli scribi e i 
Farisei è seguita da un’apostrofe indirizzata a 
Gerusalemme. È tutta la città a essere accusata di 
«uccidere i profeti» e di «lapidare quelli che le 
sono inviati» (23,37) ed è alla città che viene an­
nunciato il castigo (23,38). Del suo magnifico 
Tempio «non resterà pietra su pietra» (24,2). Si 
ritrova qui una situazione parallela a quella del 
tempo di Geremia (Ger 7; 26). Il Profeta aveva 
annunciato la distruzione del Tempio e la rovina 
della città (26,6.11). Gerusalemme sarebbe di­
ventata «una maledizione per tutte le nazioni 
della terra» (26,6), esattamente il contrario della 
benedizione promessa ad Abramo e alla sua di­
scendenza (Gen 12,3; 22,18).

71. Al tempo della redazione del Vangelo, la 
maggior parte del popolo ebraico aveva seguito i 
suoi dirigenti nel rifiuto di credere in Cristo 
Gesù. Gli ebrei cristiani non erano che una mi­
noranza. L’Evangelista prevedeva quindi che le 
minacce di Gesù si sarebbero realizzate. Queste 
non avevano di mira gli ebrei in quanto ebrei, ma 

in quanto solidali con i loro dirigenti indocili a 
Dio. Matteo esprime questa solidarietà nel suo 
racconto della passione, quando riferisce che su 
istigazione dei sommi sacerdoti e degli anziani, 
«le folle» pretesero da Pilato che Gesù fosse cro­
cifisso (Mt 27,20-23). In risposta alla negazione 
di responsabilità espressa dal governatore roma­
no, «tutto il popolo» li presente si addossò la re­
sponsabilità della condanna a morte di Gesù 
(27,24-25). Da parte del popolo, questa presa di 
posizione manifestava certamente la convinzione 
che Gesù meritasse la morte, ma, agli occhi del­
l’Evangelista, una tale convinzione era ingiustifi­
cabile. Gesù avrebbe potuto far proprie le parole 
di Geremia: «Sappiate bene che, se mi uccidete, 
attirerete sangue innocente su di voi, su questa 
città e sui suoi abitanti» (Ger 26,15). Nella pro­
spettiva dell’Antico Testamento è inevitabile che 
le colpe dei capi provochino conseguenze disa­
strose per tutta la collettività. Se la redazione del 
Vangelo fu completata dopo l’anno 70, l’Evange­
lista sapeva che, come la predizione di Geremia, 
quella di Gesù si era realizzata. Ma in questa rea­
lizzazione egli non poteva vedere un punto fina­
le, perché tutta la Scrittura attesta che, dopo la 
sanzione divina. Dio apre sempre prospettive po­
sitive"0. Ed è effettivamente su una prospettiva 
positiva che si conclude il discorso di Mt 23. 
Verrà un giorno in cui Gerusalemme dirà: «Be­
nedetto colui che viene nel nome del Signore» 
(23,39). La passione stessa di Gesù apre la pro­
spettiva più positiva che ci potesse essere, perché 
Gesù trasforma il suo «sangue innocente», 
versato in modo criminale, in un «sangue di al­
leanza», «versato per il perdono dei peccati» 
(26,28).

Come il grido del popolo nel racconto della 
passione (27,25), la conclusione della parabola 
dei vignaioli sembra mostrare che, all'epoca 
della composizione del Vangelo, la maggior 
parte del popolo era rimasta solidale con i suoi 
capi nel loro rifiuto della fede in Gesù. Infatti, 
dopo aver predetto a costoro: «Il regno di Dio 
vi sarà tolto», Gesù non aggiunge che il regno 
sarà dato «ad altre autorità», ma dice che sarà 
dato «a una nazione, che lo farà fruttificare» 
(21,43). L’espressione «una nazione» si oppone 
implicitamente a «popolo d’Israele»; essa sug­
gerisce, certo, che un gran numero dei suoi 
membri non sarà di origine ebraica. Ma la pre­
senza di ebrei non è per questo esclusa, perché 
l’insieme del Vangelo fa capire che questa «na­
zione» sarà costituita sotto l'autorità dei Dodici, 
in particolare di Pietro (16.18), e i Dodici sono

"" Is 8,23-9,6; Ger 31-32: Ez 36.16-38.



1518 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

ebrei. Con essi ed altri ebrei «molti verran­
no dall’Oriente e dall'Occidente e siederanno a 
mensa con Abramo, Isacco e Giacobbe nel regno 
dei cieli, mentre i figli del regno saranno caccia­
ti fuori» (8,11-12). Questa apertura universali­
stica trova la sua conferma definitiva nel finale 
del Vangelo, perché Gesù risorto ordina lì agli 
«undici discepoli» di andare ad ammaestrare 
«tutte le nazioni» (28,19). Ma questo finale con­
ferma al tempo stesso la vocazione d’Israele, 
perché Gesù è un figlio d’Israele e in Lui si com­
pie la profezia di Daniele che riguarda il ruolo 
d’Israele nella storia. Le parole del Risorto: «Mi 
è stato dato ogni potere in cielo e sulla terra»"' 
precisano in che senso bisogna ora comprendere 
la visione universalistica di Daniele e degli altri 
Profeti.

Conclusione. Il Vangelo di Matteo, più degli 
altri sinottici, è un Vangelo del compimento - 
Gesù non è venuto per abolire ma per portare a 
compimento - e insiste quindi sull’aspetto di 
continuità con l'Antico Testamento, fondamenta­

le per la nozione di compimento. È questo aspet­
to che permette di stabilire dei legami fraterni tra 
cristiani ed ebrei. Ma. d'altra parte, il Vangelo di 
Matteo riflette una situazione di tensione e persi­
no di opposizione tra le due comunità. Gesù pre­
vede che i suoi discepoli saranno flagellati nelle 
sinagoghe e perseguitati di città in città (23,34). 
Matteo si preoccupa perciò di difendere i cristia­
ni. Essendo poi la situazione mutata radicalmen­
te, la polemica di Matteo non deve più interveni­
re nei rapporti tra cristiani ed ebrei e l'aspetto di 
continuità può e deve prevalere. Lo stesso si deve 
dire della predizione della distruzione di Gerusa­
lemme e del Tempio. Questa distruzione è un 
evento del passato, che deve ora suscitare solo 
una profonda compassione. 1 cristiani devono as­
solutamente evitare di estenderne la responsabi­
lità alle generazioni successive del popolo ebrai­
co e devono aver cura di ricordarsi che, dopo una 
sanzione divina, Dio non manca mai di aprire 
nuove prospettive positive.

2. Vangelo di Marco

72. Il Vangelo di Marco è un messaggio di 
salvezza senza alcuna precisazione circa i suoi 
destinatari. Il finale, aggiunto successivamente, 
lo destina in modo audace «a tutta la creazione», 
«in tutto il mondo» (16.15), il che corrisponde 
alla sua apertura universalistica. Sul popolo 
ebraico. Marco, egli stesso ebreo, non esprime un 
giudizio d'insieme. Il giudizio negativo del Pro­
feta Isaia (Is 29,13) viene applicato da Marco 
solo ai Farisei e agli scribi (Me 7,5-7). Al di fuori 
del titolo «re dei Giudei», applicato cinque volte 
a Gesù nel racconto della passione"2, il nome 
«Giudei» appare una sola volta nel Vangelo, nel 
corso di una spiegazione sulle usanze ebraiche 
(7,3), inserita evidentemente per lettori non 
ebrei. Questa spiegazione si trova in un episodio 
in cui Gesù critica l’estremo attaccamento dei 
Farisei alla «tradizione degli antichi», che fa loro 
trascurare «il comandamento di Dio» (7,8). 
Marco nomina «Israele» solo due volte"' e al­
trettanto «il popolo»"4. Nomina, al contrario, 
molto spesso «la folla», composta naturalmente 
soprattutto da ebrei, e questa folla è molto favo­

revole a Gesù"’, fatta eccezione dell’episodio 
della passione, dove i sommi sacerdoti la spingo­
no a preferire a Lui Barabba (15,11 ).

Lo sguardo critico di Marco verte sull'atteg­
giamento delle autorità religiose e politiche. Il 
giudizio riguarda essenzialmente la loro mancan­
za di apertura alla missione salvifica di Gesù: gli 
scribi accusano Gesù di bestemmia, quando eser­
cita il suo potere di rimettere i peccati (2,7-10); 
non accettano che Gesù «mangi con i pubblicani 
e i peccatori» (2.15-16); Lo dichiarano possedu­
to da un demonio (3,22). Gesù deve fronteggiare 
la loro opposizione e quella dei Farisei"*.

Le autorità politiche sono chiamate in causa 
più di rado: Erode per la morte di Giovanni Bat­
tista (6,17-28) e per il suo «lievito» associato a 
quello dei Farisei (8.15); il Sinedrio ebraico, au­
torità politico-religiosa (14,55; 15.1), e Pilato 
( 15,15) per il loro ruolo nella passione.

Nel racconto della passione, il secondo Van­
gelo cerca di rispondere a due interrogativi: da 
chi è stato condannato Gesù e perché è stato 
messo a morte? Comincia col dare una risposta

Mt 28.18: cfr. D« 7,14.18.27.
Me 15,2.9.12.18.26.
Me 12,29; 15,32.

"* Me 7.6; 14,2.
Me 11,18; 12.12; 14.2.

"• Si veda anche Me 8,11-12.15; 10,2-12; 11,27-33.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1519

d’insieme, che colloca gli eventi nella luce divi­
na: tutto è accaduto «perché si adempissero le 
Scritture» ( 14,49). Poi mostra il ruolo delle auto­
rità ebraiche e quelle del governatore romano.

L'arresto di Gesù è stato effettuato per ordine 
dei tre componenti del Sinedrio, «sommi sacer­
doti. scribi e anziani» ( 14,43), ed è il risultato di 
un lungo processo, iniziato in Me 3,6, dove però 
i protagonisti sono diversi: lì sono i Farisei che si 
associano agli Erodiani per complottare contro 
Gesù. Fatto significativo: «gli anziani, i sommi 
sacerdoti e gli scribi» appaiono insieme per la 
prima volta nel primo annuncio della passione 
(8,1). In 11,18, «i sommi sacerdoti e gli scribi» 
cercano il modo per far morire Gesù. Le tre cate­
gorie si ritrovano in 11,27 per sottomettere Gesù 
a un interrogatorio. Gesù racconta loro la para­
bola dei vignaioli omicidi; la loro reazione è che 
«cercano di catturarlo» (12,12). In 14,1 la loro 
intenzione è di catturarlo per «metterlo a morte». 
Il tradimento di Giuda offre loro l'occasione pro­
pizia ( 14.10-11 ). L'arresto e la conseguente con­
danna a morte sono quindi responsabilità dell'al- 
lora classe dirigente della nazione ebraica. 
All’atteggiamento delle autorità. Marco oppone 
regolarmente quello della «folla» o del «popolo», 
favorevole a Gesù. A tre riprese"’, l’Evangelista 
nota che le autorità sono state frenate nel loro 
progetto omicida dal timore della reazione del 
popolo. Ciò nonostante, alla fine del processo 
davanti a Pilato, i sommi sacerdoti riescono a 
mettere la folla presente in uno stato di eccita­
zione e a farla decidere a favore di Barabba 
(15,11) e quindi contro Gesù (15,13). La deci­
sione finale di Pilato, impotente nel calmare la 
folla, è quella di «assecondarla», il che, per 
Gesù, significa la crocifissione (15,15). Questa 
folla occasionale non può evidentemente essere 
confusa con il popolo ebraico di quel tempo e an­
cora meno con il popolo ebraico di tutti i tempi. 
Bisogna piuttosto dire che essa rappresentava il 
mondo peccatore (14,41), di cui facciamo tutti 
parte.

Colpevole di aver «condannato» Gesù, secon­
do Marco è il Sinedrio ( 10.33; 14,64). Di Pilato 

egli non dice che abbia espresso un giudizio di 
condanna contro Gesù, ma che, senza avere con­
tro di lui alcun motivo di accusa ( 15,14), lo con­
segna perché sia messo a morte (15,15), il che 
rende Pilato ancora più colpevole. Il motivo della 
condanna del Sinedrio è che Gesù, nella sua ri­
sposta, affermativa e circostanziata, al sommo 
sacerdote che gli domandava se era «il Cristo, il 
Figlio del Benedetto», ha pronunziato una «be­
stemmia» (14,61-64). Marco indica così il punto 
di rottura più drammatico tra le autorità ebraiche 
e la persona di Cristo, punto che continua a esse­
re il disaccordo più grave tra il giudaismo e il cri­
stianesimo. Per i cristiani, la risposta di Gesù non 
è una bestemmia, ma la pura verità, che è stata 
manifestata tale dalla sua risurrezione. Agli occhi 
dell’insieme degli ebrei, i cristiani hanno il torto 
di affermare la filiazione divina di Cristo in un 
senso che offende gravemente Dio. Per quanto 
doloroso, questo disaccordo fondamentale non 
deve degenerare in ostilità reciproca, né far di­
menticare 1'esistenza di un ricco patrimonio co­
mune. ivi compresa la fede nel Dio unico.

Conclusione. Sostenere che. secondo il Van­
gelo di Marco, la responsabilità della morte di 
Gesù sia da attribuire al popolo ebraico, è frutto 
di un’erronea interpretazione di questo Van­
gelo. Questo tipo di interpretazione, che ha 
avuto conseguenze disastrose nel corso della 
storia, non corrisponde affatto alla prospettiva 
del Vangelo che, come abbiamo visto, oppone 
molte volte l’atteggiamento del popolo o della 
folla a quello delle autorità ostili a Gesù. Si di­
mentica. d'altra parte, che i discepoli di Gesù fa­
cevano ugualmente parte del popolo ebraico. Si 
tratta quindi di un abusivo trasferimento di re­
sponsabilità. di cui la storia umana è purtroppo 
ricca di esempi

Conviene piuttosto ricordarsi che la passione 
di Gesù fa parte di un misterioso disegno di Dio. 
disegno di salvezza, perché Gesù è venuto «per 
servire e dare la propria vita in riscatto per molti» 
(10.45) ed ha fatto del suo sangue versato un 
«sangue di alleanza» ( 14.24).

3. Vangelo secondo Luca e Atti degli Apostoli

73. Indirizzati all'«illustre Teofilo» alio 
scopo di completare la sua istruzione cristiana 
(Le 1.3-4; At I,I). il Vangelo di Luca e il Libro 

degli Atti sono scritti di grande apertura univer­
salistica e. al tempo stesso, molto favorevoli a 
Israele.

Me 11,18; 12,12: 14.2.
E una tendenza che continua a manifestarsi: la responsabilità dei nazisti è stata estesa a tutti i tedeschi, 

quella di alcune lobby occidentali a tutti gli europei, quella di alcuni stranieri a tutti gli «extracomunitari».



1520 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

l nomi: «Israele», «i Giudei», «il popolo»
L'attenzione riservata a «Israele» si manifesta 

subito positiva nel Vangelo dell’infanzia, dove 
questo termine ricorre 7 volte. Nel resto del Van­
gelo s’incontra solo altre 5 volte, in contesti più 
critici. Il nome «Giudei» appare cinque volte sol­
tanto, di cui 3 nel titolo «re dei Giudei» attribui­
to a Gesù nel racconto della passione. Più signi­
ficativo è l’uso del termine «popolo», che conta 
36 ricorrenze nel Vangelo (contro le due del Van­
gelo di Marco) e vi appare regolarmente in una 
luce favorevole, anche alla fine del racconto della 
passione"’.

Negli Atti, la prospettiva di partenza resta po­
sitiva, perché gli Apostoli annunciano la risurre­
zione di Cristo e il perdono dei peccati a «tutta la 
casa d’Israele» (2,36) e ottengono molte adesio­
ni (2,41; 4,4). Il nome d’Israele ricorre 14 volte 
nella prima parte degli Atti (At 1,6-13,24) e una 
quindicesima volta alla fine (28,20). Con 48 ri­
correnze, il termine «popolo» è molto più fre­
quente; «il popolo», all'inizio molto favorevole 
alla comunità cristiana (2,47; 5,26), finisce col 
seguire poi l’esempio dei suoi dirigenti e col di­
ventare ostile ( 12,4.11 ), fino a volere, in partico­
lare, la morte di Paolo (21,30-31 ). Questi ci tiene 
ad affermare di non «aver fatto nulla contro il po­
polo» (28,17). La stessa evoluzione si riflette 
negli usi del termine «Giudei», estremamente 
frequente (79 ricorrenze). I Giudei del giorno di 
Pentecoste (2,5), ai quali Pietro si rivolge chia­
mandoli rispettosamente con questo nome 
(2,14), sono chiamati alla fede in Cristo risorto e 
vi aderiscono in gran numero. All'inizio, essi 
sono i destinatari esclusivi della Parola (11,19). 
Ma ben presto, soprattutto a partire dal martirio 
di Stefano, diventano persecutori. La messa a 
morte di Giacomo da parte di Erode Antipa è 
un'azione che dà loro soddisfazione (12,1-3) e la 
loro «attesa» è che la stessa sorte sia riservata a 
Pietro (12,11). Prima della sua conversione, 
Paolo era un persecutore accanito (8,3; cfr. Gal 
1.13); poi, da persecutore, diventa perseguitato: 
già a Damasco, «i Giudei ordirono un complotto 
per ucciderlo» (9,23); e lo stesso accadrà a Ge­
rusalemme (9,29). Paolo continua nondimeno ad 
annunciare il Cristo «nelle sinagoghe dei Giu­
dei» (13,5; 14,1), portando alla fede «un gran 
numero di Giudei e Greci» (14,1), ma questo 
successo provoca le reazioni ostili dei «Giudei 

increduli» (14,2). Lo stesso fenomeno si ripete 
spesso, con molteplici varianti, fino aH’arresto di 
Paolo a Gerusalemme provocato dai «Giudei 
della provincia d’Asia» (21,27). Ciò nonostante. 
Paolo proclama con fierezza: «Io sono Giudeo» 
(22,3). Subisce l’ostilità da parte dei Giudei, 
senza però essere loro ostile.

// racconto evangelico
74. Il Vangelo dell'infanzia crea un'atmosfe­

ra estremamente favorevole al popolo ebraico. 
Gli annunci di nascite straordinarie presentano 
«Israele» (1,68) o «Gerusalemme» (2,38) come 
beneficiari della salvezza, nel compimento di una 
economia radicata nella storia del popolo. Ne ri­
sulta: «grande gioia per tutto il popolo» (2.10), 
«redenzione» (1,68-69), «salvezza» (2,30-31), 
«gloria del tuo popolo Israele» (2,32). Questi 
lieti annunci sono ben accolti. Però si intravede, 
per il futuro, una reazione negativa al dono di 
Dio, perché Simeone predice a Maria che il suo 
figlio diventerà un «segno contestato» e prevede 
che «una caduta» precederà il «rialzamento» (o: 
la risurrezione) «di molti in Israele» (2,34). Egli 
apre in questo modo una prospettiva profonda, in 
cui il Salvatore si trova alle prese con forze osti­
li. Un tocco di universalismo, che si ispira al Se­
condo Isaia (42,6; 49,6). unisce la «luce per la ri­
velazione alle nazioni» alla «gloria per il tuo 
popolo Israele» (2,32), il che è una chiara dimo­
strazione che universalismo non significa anti­
giudaismo.

Nel seguito del Vangelo, Luca inserisce altri 
tocchi di universalismo: prima a proposito della 
predicazione di Giovanni Battista (3,6; cfr. Is 
40.5) e poi facendo risalire fino ad Adamo la ge­
nealogia di Gesù (3.38). Ma il primo episodio del 
ministero di Gesù, la sua predicazione a Nazaret 
(4.16-30), mostra subito che l'universalismo 
porrà dei problemi. Gesù invita i suoi concittadi­
ni a rinunciare a un atteggiamento possessivo in 
rapporto ai suoi doni di taumaturgo e ad accetta­
re che anche degli stranieri beneficino di questi 
doni (4,23-27). La loro reazione di stizza è vio­
lenta: cacciata e tentato omicidio (4,28-29). Luca 
rende così chiaro in anticipo quella che sarà spes­
so la reazione dei Giudei al successo di Paolo 
presso i Gentili. I Giudei si oppongono in modo 
violento a una predicazione che livelli i loro pri­
vilegi di popolo eletto'2". Invece di aprirsi all'u-

"• Luca nota che «una gran folla di popolo» seguiva Gesù (23.27); ne facevano parte molte donne «che si bat­
tevano il petto e facevano lamenti su di lui» (Ibid.). Dopo la crocifissione, «il popolo stava lì a contemplare» 
(23.35); questa contemplazione lo preparava alla conversione: alla fine, «tutte le folle che erano state presenti a 
questa contemplazione, avendo contemplato quanto era accaduto, se ne tornavano percuotendosi il petto» (23.48).

® At 13.44-45.50; 14,2-6; 17.4-7.13; 18,5-6.



Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica 1521

niversalismo del Secondo Isaia, essi seguono 
Baruc che consiglia loro di non cedere a degli 
stranieri i loro privilegi (Ba 4,3). Altri Giudei, 
però, resistono a questa tentazione e si mettono 
generosamente a servizio dell’evangelizzazione 
(At 18,24-26).

Luca riporta le tradizioni evangeliche che mo­
strano Gesù alla prese con l’opposizione degli 
scribi e dei Farisei (Le 5,17-6,11 ). In 6,11 egli at­
tenua tuttavia l’ostilità di questi avversari non at­
tribuendo loro fin dall’inizio, come invece in Me 
3,6, un'intenzione omicida. Il discorso polemico 
di Luca contro i Farisei ( 11,42-44), esteso poi ai 
«dottori della legge» (11,46-52), è nettamente 
più breve di quello di Mt 23,2-39. La parabola 
del buon samaritano è la risposta alla domanda di 
un dottore della legge, al quale viene insegnato 
l’universalismo della carità (Le 10,29.36-37). 
Essa mette in cattiva luce un sacerdote ebreo e un 
levita, proponendo, al contrario, come modello 
un samaritano (cfr. anche 17,12-19). Le parabole 
della misericordia (15,4-32), indirizzate ai Fari­
sei e agli scribi, sono ugualmente un incitamento 
all’apertura di cuore. La parabola del padre mi­
sericordioso (15,11-32), che invita il figlio mag­
giore ad aprire il suo cuore al prodigo, non sug­
gerisce direttamente l'applicazione, che talvolta 
è stata fatta, alle relazioni tra ebrei e Gentili (il fi­
glio maggiore rappresenterebbe gli ebrei osser­
vanti, poco inclini ad accogliere i pagani, consi­
derati peccatori). È possibile tuttavia ipotizzare 
che il contesto più ampio dell’opera di Luca lasci 
una possibilità a questa applicazione, a causa 
della sua insistenza sull’universalismo.

La parabola delle mine (19,11-27) contiene 
alcuni tratti particolari molto significativi. Mette 
in scena un pretendente al titolo di re che si scon­
tra con l’ostilità dei suoi concittadini. Egli deve 
recarsi in un paese lontano per essere investito 
del potere regale; al ritorno, i suoi oppositori 
vengono messi a morte. Questa parabola, come 
quella dei vignaioli omicidi (20,9-19), costitui­
sce, da parte di Gesù, un pressante avvertimento 
contro le conseguenze prevedibili di un rifiuto 
della sua persona. Altri passi del Vangelo di Luca 
completano la prospettiva esprimendo tutto il do­
lore che Gesù prova al pensiero di queste tragi­
che conseguenze: piange sulla sorte di Gerusa­
lemme (19,41-44) e si disinteressa del proprio 
dolore per preoccuparsi della sciagura delle 
donne e dei figli di questa città (23,28-31).

Il racconto della passione secondo Luca non è 
particolarmente severo con le autorità ebraiche. 
Quando Gesù compare davanti «al consiglio 
degli anziani del popolo, i sommi sacerdoti e gli 
scribi» (22,66-71 ), Luca risparmia a Gesù il con­

fronto con il sommo sacerdote, l'accusa di be­
stemmia e la condanna, il che ha come conse­
guenza anche l’attenuazione della colpevolezza 
dei nemici di Gesù. Questi formulano, poi, da­
vanti a Pilato delle accuse di ordine politico 
(23,2). Pilato per tre volte dichiara che Gesù è in­
nocente (23,4.14.22); esprime tuttavia l’intenzio­
ne di «dargli una lezione» (23,16.22). di farlo 
cioè flagellare, e alla fine cede alla pressione cre­
scente della moltitudine (23,23-25), che si com­
pone dei «sommi sacerdoti, dei capi e del popo­
lo» (23,13). Nel seguito del racconto l'atteg­
giamento dei «capi» resta ostile (23,35), mentre 
quello del popolo ridiventa favorevole a Gesù 
(23,27.35.48) - lo abbiamo già notato - come lo 
era stato durante la vita pubblica. Da parte sua. 
Gesù prega per i suoi carnefici, da Lui generosa­
mente scusati, «perché non sanno quello che 
fanno» (23,34).

Nel nome di Gesù risorto, «la conversione per 
il perdono dei peccati» deve «essere predicata a 
tutte le nazioni» (24.47). Questo universalismo 
non ha alcuna connotazione polemica, perché la 
frase precisa che tale predicazione deve «comin­
ciare da Gerusalemme». La prospettiva corri­
sponde alla visione di Simeone sulla salvezza 
messianica, preparata da Dio come «luce per la 
rivelazione alle genti e gloria del [suo] popolo 
Israele» (2,30-32).

L’eredità che il terzo Vangelo trasmette al 
Libro degli Atti è quindi sostanzialmente favore­
vole al popolo ebraico. Le forze del male hanno 
avuto la loro «ora». «Sommi sacerdoti, capi della 
guardia del Tempio e anziani» sono stati loro 
strumenti (22,52-53). Ma non hanno prevalso. Il 
disegno di Dio si è realizzato conformemente 
alle Scritture (24.25-27.44-47) ed è un disegno 
misericordioso di salvezza per tutti.

Gli Atti degli Apostoli
75. L’inizio degli Atti fa passare gli Apostoli 

di Cristo da una prospettiva limitata, la ricostitu­
zione del regno d'Israele (At 1.6), a una prospet­
tiva universalistica di testimonianza da rendere 
«fino agli estremi confini della terra» (1,8). L’e­
pisodio della Pentecoste situa, abbastanza curio­
samente, i Giudei in questa prospettiva universa­
listica, e in modo molto simpatico: «C’erano, 
residenti a Gerusalemme, Giudei osservanti di 
ogni nazione che è sotto il cielo» (2,5). Questi 
Giudei sono i primi destinatari della predicazio­
ne apostolica; essi simboleggiano, al tempo stes­
so. la destinazione universale del Vangelo. Luca 
suggerisce così, ancora una volta, che giudaismo 
e universalismo, lungi dall'escludersi reciproca­
mente. sono fatti per andare insieme.



1522 Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica

I discorsi kerygmatici o missionari annuncia­
no il mistero di Gesù sottolineando il torte con­
trasto tra la crudeltà umana, che ha messo a 
morte Gesù, e l’intervento liberatore di Dio, che 
l’ha risuscitato. La colpa degli «Israeliti» è stata 
di aver «fatto morire l’autore della vita» (3,15). 
Questa colpa, che è principalmente dei «capi del 
popolo» (4,8-10) o del «Sinedrio» (5,27.30), 
viene richiamata solo per giustificare un appello 
alla conversione e alla fede. Pietro, del resto, at­
tenua la colpevolezza, non solo degli «Israeliti», 
ma anche dei loro «capi», dicendo che si tratta di 
una colpa commessa «per ignoranza» (3,17). 
Una simile indulgenza è impressionante; essa 
corrisponde all’insegnamento e all'atteggiamen­
to di Gesù (Le 6,36-37; 23,34).

La predicazione cristiana, tuttavia, non tarda a 
suscitare l’opposizione delle autorità ebraiche. I 
Sadducei sono contrariati nel vedere gli Apostoli 
«annunciare nella persona di Gesù la risurrezio­
ne dei morti» (At 4,2), alla quale non credono (Le 
20,27). Un fariseo tra i più influenti, Gamaliele, 
si schiera al contrario dalla parte degli Apostoli, 
ritenendo possibile che la loro iniziativa «venga 
da Dio» (At 5,39). L'opposizione allora si atte­
nua per un po' di tempo. Ma riprende da parte di 
sinagoghe degli ellenisti, quando Stefano, an­
ch’egli ellenista, opera «grandi prodigi e segni 
tra il popolo» (6,8-15). Alla fine del suo discorso 
davanti ai membri del Sinedrio. Stefano riprende 
contro di essi le invettive dei Profeti (7,51). La 
conseguenza immediata è la sua lapidazione. 
Imitando Gesù. Stefano prega il Signore di «non 
imputare loro questo peccato» (7.60; cfr. Le 
23,34). «In quel giorno scoppiò una violenta per­
secuzione contro la Chiesa di Gerusalemme» (At 
8,1 ). «Saulo» vi prende parte con accanimento 
(8.3; 9.13).

Dopo la sua conversione e durante tutti i suoi 
viaggi missionari, sarà lui - come abbiamo visto 
- a subire la persecuzione da parte di quelli della 
sua stessa stirpe, provocata dal successo della sua 
predicazione universalistica. Questo è particolar­
mente evidente subito dopo il suo arresto a Geru­
salemme. Quando prende la parola «in ebraico», 
«la moltitudine del popolo» (21,36) prima l'a­
scolta con calma (22,2), ma quando egli evoca il 
suo invio «alle nazioni», si eccita terribilmente 
contro di lui e chiede la sua morte (22,21-22).

Il finale degli Atti è sorprendente, ma ancora 
più significativo. Poco dopo il suo arrivo a Roma, 

Paolo «convocò i più in vista tra i Giudei» 
(28,17), iniziativa unica nel suo genere. Cerca di 
«convincerli riguardo a Gesù, partendo dalla 
Legge e dai Profeti» (28,23). Il suo scopo è di ot­
tenere non delle adesioni individuali, ma una de­
cisione collettiva che impegni tutta la comunità 
ebraica. Non avendola ottenuta, riprende a loro 
riguardo le severe parole di Isaia suH'indurimen- 
to di «questo popolo» (28,25-27; Is 6,9-10) e an­
nuncia, come contrasto, l'accoglienza docile che 
le nazioni riserveranno alla salvezza offerta da 
Dio (28,28). In questo finale, che suscita inter­
minabili discussioni. Luca vuole a prima vista 
prendere atto del fatto innegabile che non c’è 
stata, in fin dei conti, un’adesione collettiva del 
popolo ebraico al Vangelo di Cristo. Al tempo 
stesso. Luca vuole rispondere alla grave obiezio­
ne che se ne poteva trarre contro la fede cristiana, 
mostrando che questa situazione era stata previ­
sta dalle Scritture.

Conclusione
Non c’è dubbio che nell’opera di Luca si 

esprime una profonda stima per la realtà ebraica, 
in quanto ha un ruolo di primo piano nel disegno 
divino di salvezza. Tuttavia nel corso del raccon­
to si manifestano gravi tensioni. Luca attenua al­
lora i toni polemici che si incontrano negli altri 
Sinottici. Ma evidentemente non può - e non 
vuole - mascherare il fatto che Gesù si è scontra­
to con una radicale opposizione da parte delle 
autorità del suo popolo e che in seguito la predi­
cazione apostolica si è trovata in una situazione 
analoga. Se il fatto di riferire in modo sobrio le 
manifestazioni di questa innegabile opposizione 
ebraica costituisse un fattore di antigiudaismo, 
allora Luca potrebbe essere accusato di antigiu­
daismo. Ma è chiaro che questo modo di vedere 
le cose è da respingere. L'antigiudaismo consiste 
piuttosto nel maledire e nell'odiare i persecutori 
e lutti il popolo al quale essi appartengono. Ora, 
il messaggio del Vangelo invita, al contrario, i 
cristiani a benedire quelli che li maledicono, a 
fare del bene a quelli che li odiano e a pregare per 
quelli che li maltrattano (Le 6,27-28), secondo 
l’esempio di Gesù (23,34) e quello del primo 
martire cristiano (At 7.60). E questa è una delle 
lezioni fondamentali dell’opera di Luca. Bisogna 
purtroppo rammaricarsi che nel corso dei secoli 
successivi essa non sia stata seguita abbastanza 
fedelmente.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1523

4. Vangelo di Giovanni

76. A proposito degli ebrei, il IV Vangelo 
contiene l'affermazione più positiva in assoluto, 
ed è Gesù stesso a pronunciarla nel suo dialogo 
con la samaritana: «La salvezza viene dai Giu­
dei» (Gv 4,22)'21. D'altra parte, alla parola del 
sommo sacerdote Caifa, che dichiarava: «Meglio 
che muoia un solo uomo per il popolo», l’Evan­
gelista riconosce un valore di parola ispirata da 
Dio e sottolinea che «Gesù doveva morire per la 
nazione», precisando subito dopo che non era 
«per la nazione soltanto, ma anche per riunire in­
sieme i figli di Dio che erano dispersi» (Gv 
11,49-52). L’Evangelista dimostra una profonda 
conoscenza del giudaismo, delle sue feste e delle 
sue Scritture. Il valore del patrimonio ebraico 
viene riconosciuto in modo inequivocabile: 
Abramo vide il giorno di Gesù e se ne rallegrò 
(8,56); la Legge è un dono, ricevuto per mezzo di 
Mosè (1,17); «la Scrittura non può essere aboli­
ta» (10,35); Gesù è Colui «del quale hanno par­
lato Mosè nella Legge e i Profeti» (1,45); è 
«Giudeo» (4,9) e «re d’Israele» (1,47) o «re dei 
Giudei» (19,19-22). Nessuna seria motivazione 
permette di dubitare che l'Evangelista fosse 
ebreo e che il contesto fondamentale per la com­
posizione del Vangelo sia stata la relazione con il 
giudaismo.

Il termine «Giudei» ricorre 71 volte nel IV 
Vangelo, abitualmente al plurale, 3 volte al sin­
golare (3,25; 4,9; 18,35). È applicato in par­
ticolare a Gesù (4,9). E nome «Israelita» appare 
solo una volta ed è un titolo onorifico (1,47). Un 
certo numero di Giudei si mostra ben disposto 
verso Gesù. È il caso di Nicodemo, un «capo 
dei Giudei» (3,1), che riconosce in Gesù un 
maestro venuto da Dio (3,2), lo difende davanti 
ai suoi colleghi farisei (7,50-51 ) e si prende cura, 
dopo la sua morte in croce, della sua sepoltura 
(19,39). Alla fine, «molti dei capi» credettero 
in Gesù, ma non avevano il coraggio di dichia­
rarsi suoi discepoli (12,42). L'Evangelista riferi­
sce abbastanza spesso che «molte» persone cre­
dettero in Gesù'22. Il contesto mostra che si tratta 
di Giudei, eccetto in 4,39.41; l’Evangelista tal­
volta lo precisa, ma raramente (8.31; 11.45; 
12,11).

Il più delle volte, comunque, «i Giudei» sono 
ostili a Gesù. La loro opposizione si scatena in 
occasione della guarigione di un paralitico, effet­
tuata di sabato (5,16); cresce dopo una dichiara­
zione in cui Gesù si fa «uguale a Dio», con la 

conseguenza che cercano di farlo morire (5,18). 
Più tardi, come il sommo sacerdote di Mt 26,65 
e Me 14,64 nel corso del processo di Gesù, lo ac­
cusano di «bestemmia» e cercano di infliggergli 
la colpa corrispondente: la lapidazione (10,31- 
33). È stato giustamente osservato che gran parte 
del IV Vangelo anticipa il processo di Gesù, al 
quale è data la possibilità di fare la propria dife­
sa e di accusare i suoi accusatori. Questi sono 
spesso chiamati «i Giudei», senza altra precisa­
zione, il che ha come risultato di legare a questo 
nome un giudizio negativo. Ma non si tratta af­
fatto di un antigiudaismo di principio, poiché - 
come abbiamo già ricordato - il Vangelo ricono­
sce che «la salvezza viene dai Giudei» (4,22). 
Questo modo di parlare riflette soltanto una si­
tuazione di netta separazione tra le comunità cri­
stiane e quelle ebraiche.

L'accusa più grave espressa da Gesù contro «i 
Giudei» è quella di avere per padre il diavolo 
(8,44); bisogna notare che quest'accusa non è 
mossa contro i Giudei in quanto Giudei, ma al 
contrario in quanto essi non sono veri Giudei, 
poiché nutrono intenzioni omicide (8.37), ispira­
te dal diavolo, che è «omicida fin da principio» 
(8,44). Ad essere preso di mira era quindi solo un 
numero molto ristretto di Giudei contemporanei 
di Gesù; si tratta, paradossalmente, di «Giudei 
che avevano creduto in lui» (8,31). Accusandoli 
aspramente, il IV Vangelo metteva in guardia gli 
altri Giudei contro la tentazione di simili pensie­
ri omicidi.

77. Si è cercato di eliminare la tensione che 
i testi del IV Vangelo possono provocare tra cri­
stiani ed ebrei nel mondo attuale, proponendo di 
tradurre «gli abitanti della Giudea», piuttosto 
che «i Giudei» o «gli Ebrei». Il contrasto non sa­
rebbe tra «gli ebrei» e i discepoli di Gesù, ma tra 
gli abitanti di quella regione, presentati come 
ostili a Gesù, e quelli della Galilea, presentati 
come accoglienti verso il loro profeta. Nel Van­
gelo è certamente presente il disprezzo degli abi­
tanti della Giudea per i Galilei (7.52). ma l'E­
vangelista non fissa una linea di demarcazione 
tra la fede e il suo rifiuto secondo un confine 
geografico e chiama hoi loudaioi i Giudei della 
Galilea che rifiutano l'insegnamento di Gesù 
(6.41.52).

Un’altra interpretazione dell'espressione «i 
Giudei» consiste nell'identificare «i Giudei» con

Si veda sopra II.B.3.b. n. 32.
122 Gv2,23: 4.39.41:7.31:8.30-31; 10.42; 11.45; 12.11.42.



1524 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

«il mondo», basandosi su affermazioni che espri­
mono tra loro un legame (8,33) o un paralle­
lismo12’. Ma il mondo peccatore ha chiaramente 
un’estensione più ampia dell’insieme degli ebrei 
ostili a Gesù.

È stato osservato, d’altra parte, che in molti 
passi del Vangelo che nominano «i Giudei» si 
tratta più precisamente delle autorità ebraiche 
(sommi sacerdoti, membri del Sinedrio) o talvol­
ta dei Farisei. Un confronto tra 18,3 e 18,12 spin­
ge in questo senso. Nel racconto della passione, 
Giovanni nomina più volte «i Giudei» là dove i 
Vangeli sinottici parlano delle autorità ebraiche. 
Ma questa osservazione vale solo per un numero 
limitato di testi e non è possibile introdurre nella 
traduzione del Vangelo una simile precisazione 
senza mancare di fedeltà ai testi. Questi sono 
l’eco di una situazione di opposizione alle comu­
nità cristiane, da parte non solo delle autorità 
ebraiche, ma della maggior parte dei Giudei, so­
lidali con le loro autorità (cfr. At 28,22). Storica­
mente parlando si può pensare che solo una mi­
noranza di Giudei contemporanei di Gesù fosse 
ostile a Lui, che un piccolo gruppo porta la re­
sponsabilità di averlo consegnato aH'autorità ro­
mana; un numero ancora più ristretto volle forse 
la sua morte, probabilmente per motivi di ordine 
religioso che a loro sembravano imprescindibi­
li’24. Ma questi pochi riuscirono a creare un con­
senso generale in favore di Barabba e contro 
Gesù'2’, il che permette all'Evangelista di utiliz­
zare un’espressione generalizzante, annunciatri­
ce di un’evoluzione posteriore.

La separazione tra i discepoli di Gesù e «i 
Giudei» si manifesta talvolta nel Vangelo con 
un’espulsione dalla sinagoga inflitta a dei Giu­
dei che confessano la loro fede in Gesù ,2“. È pro­
babile che un simile trattamento fosse effettiva­
mente applicato ai Giudei delle comunità 
giovannee, che gli altri Giudei consideravano 
ormai non più parte del popolo ebraico perché 
infedeli alla sua fede monoteistica (mentre, in 
realtà, non era così perché Gesù dice: «lo e il 
Padre siamo una cosa sola»: 10,30). Di conse­
guenza, diventa in qualche modo normale dire «i 
Giudei» per designare coloro che riservavano 
solo per sé questo nome, opponendosi alla fede 
cristiana.

78. Conclusione. Il ministero di Gesù aveva 
suscitato una crescente opposizione da parte 
della autorità ebraiche, che, alla fine, decisero di 
consegnare Gesù all’autorità romana perché 
fosse messo a morte. Ma Egli si rivelò vivo, per 
dare la vera vita a tutti quelli che credono in lui. 
Il IV Vangelo ricorda questi eventi, rileggendoli 
alla luce dell'esperienza delle comunità giovan­
neo, che si scontravano con l’opposizione delle 
comunità ebraiche.

Le azioni e le dichiarazioni di Gesù mostrava­
no che Egli aveva con Dio una relazione filiale 
molto stretta, unica nel suo genere. La catechesi 
apostolica approfondì progressivamente la com­
prensione di questa relazione. Nelle comunità 
giovannee si insisteva fortemente sui rapporti tra 
il Figlio e il Padre e si affermava la divinità di 
Gesù, che è «il Cristo, il Figlio di Dio» (20,31) 
in un senso trascendente. Questa dottrina pro­
vocò l’opposizione dei capi delle sinagoghe, se­
guiti dall’insieme delle comunità ebraiche. I cri­
stiani furono espulsi dalle sinagoghe (16,2) e, al 
tempo stesso, si trovarono esposti a vessazioni da 
parte delle autorità romane, perché non godevano 
più dei privilegi accordati agli ebrei.

La polemica si accentuò da entrambe le parti. 
Dagli ebrei Gesù fu accusato di essere un pecca­
tore (9,24), un bestemmiatore (10,33) e un pos­
seduto dal diavolo. Quelli che credevano in Lui 
furono considerati ignoranti e maledetti (7,49). 
Dai cristiani, gli ebrei furono accusati di disob­
bedienza alla Parola di Dio (5,38), di resistenza 
all'amore di Dio (5,42), di ricerca di vanaglo­
ria (5,44).

Non potendo più partecipare alla vita cultuale 
degli ebrei, i cristiani presero meglio coscienza 
della pienezza che ricevevano dal Verbo fatto 
carne (1,16). Gesù risorto è fonte di acqua viva 
(7,37-38), luce del mondo (8,12), pane di vita 
(6,35), nuovo Tempio (2,19-22). Avendo amato i 
suoi fino alla fine (1.3,1), diede loro il suo nuovo 
comandamento d’amore (13,34). Bisogna fare di 
tutto perché si diffonda la fede in Lui e, mediante 
la fede, la vita (20,31). Nel Vangelo l’aspetto po­
lemico è secondario. Ciò che è di fondamentale 
importanza è la rivelazione del «dono di Dio» 
(4.10; 3.16) offerto a tutti in Gesù Cristo, special- 
mente a coloro che lo «hanno trafitto» (19,37).

”’ Gv 1.10.11; 15.18.25.
124 Gv5,18; 10,3.3; 19.7.

Gv 18,38-40; 19,14-15.
w Gv9.22; 12.42; 16,2.

Gv 7.20; 8.48.51; 10,20.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1525

5. Conclusione

I Vangeli mostrano che la realizzazione del di­
segno di Dio comportava necessariamente uno 
scontro con il male, che era necessario estirpare 
dal cuore umano. Questo fatto ha portato Gesù a 
scontrarsi con la classe dirigente del suo popolo, 
com’era già accaduto per gli antichi Profeti. Già 
nell’Antico Testamento il popolo ebraico si pre­
sentava sotto due aspetti antitetici: da una parte, 
come un popolo chiamato a essere perfettamente 

unito a Dio; dall'altra, come un popolo peccato­
re. Questi due aspetti non potevano mancare di 
manifestarsi nel corso del ministero di Gesù. Al 
momento della passione, l’aspetto negativo era 
sembrato prevalere, anche nell'atteggiamento dei 
Dodici. Ma la risurrezione mostra che in realtà 
l’amore divino era risultato vittorioso e aveva ot­
tenuto per tutti il perdono dei peccati e una vita 
nuova.

C. GLI EBREI NELLE LETTERE DI PAOLO
E IN ALTRI SCRITTI DEL NUOVO TESTAMENTO

79. La testimonianza delle Lettere paoline 
sarà considerata secondo i raggruppamenti co­
munemente accettati: prima le sette Lettere la 
cui autenticità è generalmente riconosciuta (Rm,

l-2Cor, Gal, Fil, ITs, Fini), poi Efesini e Colos- 
sesi, infine le Pastorali (l-2Tm, Tt). Saranno poi 
esaminate la Lettera agli Ebrei, le Lettere di Pie­
tro, Giacomo e Giuda, e l'Apocalisse.

1. (ìli ebrei nelle Lettere di Paolo di non contestata autenticità

Personalmente Paolo continua a essere fiero 
della sua origine ebraica (Rm 11,1). Del tempo 
anteriore alla sua conversione egli afferma: «Fa­
cevo progressi nel giudaismo superando la mag­
gior parte dei miei connazionali e dei miei coeta­
nei per il mio accanito zelo per le tradizioni dei 
padri» (Gal 1,14). Diventato Apostolo di Cristo, 
dice ancora, a proposito dei suoi rivali: «Sono 
ebrei? Anch’io! Sono Israeliti? Anch’io!». Sono 
stirpe di Abramo? Anch’io! (2Cor 11,22). È 
anche capace però di relativizzare tutti questi 
vantaggi e di dire: «Tutte queste cose che erano 
per me un guadagno, le ho considerate una per­
dita a causa di Cristo» (Fil 3,7).

Egli continua tuttavia a pensare e a ragiona­
re come un ebreo. Il suo pensiero resta chiara­
mente impregnato di idee ebraiche. Nei suoi 
scritti si trovano non soltanto, come abbiamo 
visto sopra, continui riferimenti all’Antico Testa­
mento ma anche molte tracce di tradizioni giu­
daiche. Inoltre, Paolo utilizza spesso tecniche 
rabbiniche di esegesi e di argomentazione (cfr. 
I. D. 3, n. 14).

I legami di Paolo con il giudaismo si manife­
stano anche nel suo insegnamento morale. Nono­
stante la sua opposizione contro le pretese dei 
fautori della Legge, si serve egli stesso di un pre­
cetto della Legge, Lv 19,18 («Amerai il prossimo 
tuo come te stesso»), per riassumere tutta la mo­

rale “. Questo modo di riassumere la Legge in un 
solo precetto è del resto tipicamente giudaico, 
come mostra un ben noto aneddoto, che mette in 
scena Rabbi Hillel e Rabbi Shammai. contempo­
ranei di Gesù,w.

Qual era l'atteggiamento dell'Apostolo nei ri­
guardi degli ebrei? In linea di massima era un at­
teggiamento positivo. Li chiama: «Miei fratelli, 
miei consanguinei secondo la carne» (Rm 9,13). 
Convinto che il Vangelo di Cristo è «potenza di 
Dio per la salvezza di chiunque crede, del Giu­
deo prima» (Rm 1,16). egli desiderava trasmette­
re loro la fede, non trascurando nulla a questo 
scopo: poteva affermare: «Mi sono fatto Giudeo 
con i Giudei, per guadagnare i Giudei» (ICor 
9,20) ed anche: «Con coloro che sono sotto la 
Legge sono diventato come uno che è sotto la 
Legge - pur non essendo personalmente sotto la 
Legge - allo scopo di guadagnare coloro che 
sono sotto la Legge» (ICor 9,20). Anche nel suo 
apostolato presso i Gentili cercava di essere indi­
rettamente utile ai fratelli della sua stirpe, «nella 
speranza di salvare alcuni di essi» (Rm 11,14), 
contando in questo su un riflesso di emulazione 
(11.11-14): la vista della meravigliosa fecondità 
spirituale che la fede in Cristo Gesù dava ai pa­
gani convertiti avrebbe suscitato negli ebrei il de­
siderio di non lasciarsi superare e li avrebbe spin­
ti ad aprirsi a questa fede.

” Gal 5,14; Rm 13.9.
Cfr. Talmud di Babilonia. Trattato Shabbat 3la.



1526 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

La resistenza opposta dalla maggior parte 
degli ebrei alla predicazione cristiana metteva nel 
cuore di Paolo «un grande dolore e una sofferen­
za continua» (Rm 9,2), il che manifesta chiara­
mente quale fosse la profondità del suo affetto 
per loro. Si dichiara disposto ad accettare per 
loro il più grande e il più impossibile dei sacrifi­
ci. quello di essere egli stesso «anatema», sepa­
rato da Cristo (9,3). Il suo affetto e la sua soffe­
renza lo spingono a cercare una soluzione: in tre 
lunghi capitoli (Rm 9-11), approfondisce il pro­
blema, o piuttosto il mistero, della posizione d’I­
sraele nel disegno di Dio, alla luce di Cristo e 
della Scrittura, e termina la sua riflessione sol­
tanto quando può concludere: «Allora tutto Israe­
le sarà salvato» (Rm 11,26). Questi tre capitoli 
della Lettera ai Romani costituiscono la riflessio­
ne più approfondita, in tutto il Nuovo Testamen­
to, sulla situazione degli ebrei che non credono in 
Gesù. In essi Paolo esprime il suo pensiero nel 
modo più maturo.

La soluzione che propone è basata sulla Scrit­
tura, che, in certi momenti, promette la salvezza 
solo a un «resto» d'Israele In questa tappa 
della storia della salvezza, c’è quindi solo un 
«resto» di Israeliti che credono in Cristo Gesù, 
ma questa situazione non è definitiva. Paolo os­
serva che, fin d’ora, la presenza del «resto» è una 
prova che Dio non ha «ripudiato il suo popolo» 
(11,1). Questo continua a essere «santo», cioè in 
stretta relazione con Dio. È santo perché provie­
ne da una radice santa, i suoi antenati, e perché le 
sue «primizie» sono state santificate (11,16). 
Paolo non precisa se per «primizie» intenda gli 
antenati d'Israele o il «resto», santificato dalla 
fede e dal Battesimo. Egli sfrutta poi la metafora 
agricola della pianta, parlando di alcuni rami ta­
gliati e di innesto (11.17-24). Si comprende che 
quei rami tagliati sono gli Israeliti che hanno ri­
fiutato Cristo Gesù e che le marze sono i Gentili 
diventati cristiani. A costoro - l'abbiamo già no­
tato - Paolo predica la modestia: «Non sei tu che 
porti la radice, ma è la radice che porta te» 
(11.18). Ai rami tagliati apre una prospettiva po­
sitiva: «Dio ha il potere di innestarli di nuovo» 
(11,23), e questo sarà anche più facile che nel 
caso dei Gentili, perché si tratta del «proprio 
olivo» (11,24). In fin dei conti, il disegno di Dio 
riguardo a Israele è interamente positivo: «Il loro 
passo falso è stata la ricchezza del mondo», «che 
cosa non sarà la loro partecipazione totale alla 
salvezza?» (11.12). Un'alleanza di misericordia 
è assicurata loro da Dio ( 11.27.31 ).

80. Negli anni precedenti la composizione 
della Lettera ai Romani, dovendo fronteggiare 
un’opposizione accanita da parte di molti suoi 
«consanguinei secondo la carne». Paolo aveva tal­
volta espresso vigorose reazioni di difesa. Sul­
l’opposizione dei Giudei, egli scrive: «Dai Giudei 
cinque volte ho ricevuto i quaranta [colpii meno 
uno» (cfr. Dt 25,3); subito dopo egli nota di aver 
dovuto far fronte a pericoli provenienti sia da 
parte dei fratelli della sua stirpe che da parte dei 
Gentili (2 Cor 11,24.26). Rievocando questi fatti 
dolorosi, Paolo non aggiunge alcun commento. 
Era pronto a «partecipare alle sofferenze di Cri­
sto» (Fil 3,10). Ma ciò che provocava da parte sua 
un’accesa reazione erano gli ostacoli posti dai 
Giudei al suo apostolato presso i Gentili. Lo si 
vede in un passo della prima Lettera ai Tessaloni- 
cesi (2,14-16). Questi versetti sono talmente con­
trari all'atteggiamento abituale di Paolo verso i 
Giudei che si è cercato di dimostrare che non 
erano suoi o di attenuante il vigore. Ma l’unani­
mità dei manoscritti rende impossibile la loro 
esclusione e il tenore dell’insieme della frase non 
permette di restringere l’accusa ai soli abitanti 
della Giudea, com’è stato suggerito. Il versetto fi­
nale è perentorio: «L’ira è giunta su di loro, al 
colmo» (ITs 2,16). Questo versetto fa pensare 
alle predizioni di Geremia"', e alla frase di 2Cr 
26,16: «L'ira del Signore contro il suo popolo fu 
tale che non ci fu più rimedio». Queste predizioni 
e questa frase annunciavano la catastrofe naziona­
le del 587 a.C.: assedio e presa di Gerusalemme, 
incendio del Tempio, deportazione. Paolo sembra 
prevedere una catastrofe nazionale di simili pro­
porzioni. È opportuno osservare, a tale proposito, 
che gli eventi del 587 non erano stati un punto fi­
nale. perché il Signore aveva poi avuto pietà del 
suo popolo. Ne consegue che la terribile previsio­
ne di Paolo - previsione purtroppo avveratasi - 
non escludeva una riconciliazione posteriore.

In ITs 2.14-16, a proposito delle sofferenze 
inflitte ai cristiani di Tessalonica da parte dei loro 
compatrioti. Paolo ricorda che le Chiese della 
Giudea avevano subito la stessa sorte da parte dei 
Giudei e accusa allora costoro di una serie di mi­
sfatti: «Hanno ucciso il Signore Gesù e i profeti, 
hanno perseguitato noi»; la frase passa poi dal 
passato al presente: «Essi non piacciono a Dio e 
sono ostili a tutti gli uomini, ci impediscono di 
predicare ai Gentili perché possano essere salva­
ti». E evidente che agli occhi di Paolo quest’ulti­
mo rimprovero è quello più importante e che è 
alla base dei due giudizi negativi che lo precedo-

"" Rm 9.27-29 cita Is 10,22-23; Os 2.1 LXX; Rm 11,4-5 cita tRe 19, IX.
Ger 7,16.20; 11,11.14; 15,1.



Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica 1527

no. Siccome i Giudei ostacolano la predicazione 
cristiana rivolta ai Gentili, sono «ostili a tutti gli 
uomini»"2, e «non piacciono a Dio». Opponen­
dosi con ogni mezzo alla predicazione cristiana, 
i Giudei del tempo di Paolo si mostrano perciò 
solidali con i loro padri che hanno ucciso i Pro­
feti e con i loro fratelli che hanno chiesto la con­
danna a morte di Gesù. Le formule di Paolo 
hanno l’apparenza di essere globalizzanti e di at­
tribuire la colpa della morte di Gesù a tutti gli 
ebrei senza distinzione; l'antigiudaismo le pren­
de in questo senso. Ma, collocate nel loro conte­
sto, esse riguardano esclusivamente coloro che si 
oppongono alla predicazione ai pagani e quindi 
alla salvezza di questi ultimi. Venendo meno que­
sta opposizione, cessa anche l’accusa.

Un altro passo polemico si legge in FU 3,2-3: 
«Guardatevi dai cani, guardatevi dai cattivi ope­
rai, guardatevi dalla mutilazione (katatomé); per­
ché noi siamo la circoncisione (peritomi)». A chi 
si riferisce qui l’Apostolo? Sono ingiunzioni 
troppo poco esplicite per poter essere interpreta­
te con certezza, ma si può almeno escludere che 
riguardassero gli ebrei. Secondo un’opinione 
corrente. Paolo avrebbe di mira dei cristiani giu- 
daizzanti, che volevano imporre l’obbligo della 
circoncisione ai cristiani provenienti dalle «na­
zioni». Paolo applicherebbe ad essi, in modo ag­
gressivo, un termine di disprezzo, «cani», me­
tafora per l'impurità rituale che gli ebrei 
applicavano talvolta ai Gentili (Mt 15,26) e di­
sprezzerebbe la circoncisione della carne, chia­
mandola ironicamente «mulilazione» (cfr. Gal 
5,12) e opponendo ad essa una circoncisione spi­
rituale, come faceva già il Deuteronomio, che 
parlava di circoncisione del cuore'". Il contesto 
sarebbe, in questo caso, quello della controversia 
relativa alle osservanze ebraiche all'Interno delle 
Chiese cristiane, come nella Lettera ai Galati. Ma 
è forse meglio far riferimento, come per Ap 
22,15, al contesto pagano in cui vivevano i Filip- 
pesi e pensare che Paolo attacchi qui delle usan­
ze pagane: perversioni sessuali, azioni immorali, 
mutilazioni cultuali di culti orgiastici"4.

81. Riguardo alla discendenza di Abramo, 
Paolo fa una distinzione - l’abbiamo già visto - 

tra i «figli della promessa alla maniera di Isac­
co», che sono anche figli «secondo lo Spirito», e 
i figli «secondo la carne»"’. Non basta essere 
«figli della carne» per essere «figli di Dio» (Rm 
9,8). Perché la condizione essenziale è la propria 
adesione a Colui che «Dio ha inviato [...[ perché 
ricevessimo l’adozione a figli» (Gal 4,4-5).

In un altro contesto, l’Apostolo non fa questa 
distinzione, ma parla degli ebrei globalmente. 
Egli dichiara allora che essi hanno il privilegio di 
essere depositari della rivelazione divina (Rm 
3,1 -2). Questo privilegio, tuttavia, non li ha esen­
tati dal dominio del peccato (3,9-19) e quindi 
dalla necessità di ottenere la giustificazione per 
la fede in Cristo e non per l’osservanza della 
Legge (3.20-22).

Quando considera la situazione degli ebrei 
che non hanno aderito a Cristo, Paolo ci tiene ad 
esprimere la profonda stima che ha per loro, enu­
merando i doni meravigliosi che hanno ricevuto 
da Dio: «Essi che sono Israeliti, che |hanno| l'a­
dozione a figli, la gloria, le alleanze, la legisla­
zione. il culto, le promesse, - che |hanno| i padri 
e dai quali |proviene|, secondo la carne. Cristo, 
che è sopra ogni cosa. Dio benedetto in eterno, 
amen» (Rm 9,4-5)"*. Nonostante l’assenza di 
verbi, è difficile dubitare che Paolo voglia parla­
re di un possesso attuale (cfr. 11,29), anche se. 
nel suo pensiero, questo possesso non è suffi­
ciente, perché rifiutano il dono di Dio più impor­
tante, il suo Figlio, che pure è nato da essi se­
condo la carne. Paolo attesta a loro riguardo che 
«hanno zelo per Dio», ma aggiunge: «Non con 
piena conoscenza; ignorando la giustizia di Dio e 
cercando di stabilire la propria, non si sono sot­
tomessi alla giustizia di Dio» (10,2-3). Ciò no­
nostante, Dio non li abbandona. Il suo disegno è 
di usare loro misericordia. «L’indurimento» che 
colpisce «una parte» d'Israele è solo una tappa 
provvisoria, che ha una sua utilità temporanea 
(11,25); essa sarà seguita dalla salvezza (11,26). 
Paolo riassume la situazione in una frase antiteti­
ca, seguita da un’affermazione positiva:

«Quanto al Vangelo, [sono] nemici a causa 
vostra, quanto alla elezione, |sono| amati a 
causa dei padri, perché i doni e la chiamata di 
Dio sono irrevocabili!» ( 1 1.28-29).

Il rifiuto dell'idolatria e il disprezzo per il paganesimo da parte degli ebrei suscitavano contro di essi una forte 
ostilità; erano accusati di essere un popolo a parte (Est 3,8), «in conflitto su tutti i punti con tutti gli uomini» (Est 3,13 
e LXX) c di nutrire «odio contro tutti gli altri [uomini)» (Tacito. Storia, 5.5). Il punto di vista di Paolo è diverso.

Dt 10,16; cfr. Ger 4.4; Rm 2,29.
Cfr. /Cor 6,9-11; Ef 4,17-19. In Dt 23,19 «cane» designa una prostituta; in Grecia, la cagna era simbolo 

di impudicizia. Per le mutilazioni cultuali, cfr. Lv 21.5; IRe 18,28; Is 15,2; Os 7,14.
Gal 4.28-29; Rm 9.8.
In greco, per «che (hanno]» si ha due volte un semplice genitivo, che esprime possesso (letteralmente: «dei 

quali (sono)»); per «dai quali [proviene]» si ha un genitivo introdotto dalla preposizione ev. che esprime l'origine.



1528 Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica

Paolo vede la situazione con realismo. Tra i 
discepoli di Cristo e i Giudei che non credono in 
Lui c’è una relazione di opposizione. Questi Giu­
dei contestano la fede cristiana; non accettano 
che Gesù sia il loro Messia (Cristo) e il Figlio di

2. (ìli ebrei nelle altre Lettere

82. La Lettera ai Colossesi contiene solo una 
volta il termine «giudeo», in una frase che affer­
ma che, nell’uomo nuovo, «non c’è giudeo e 
greco» e che aggiunge subito un’espressione pa­
rallela: «circoncisione e prepuzio»; c’è soltanto 
«Cristo, tutto in tutti» (Col 3,11). Questa frase, 
che riprende l’insegnamento di Gal 3,28 e Km 
10,12, rifiuta ogni importanza al particolarismo 
ebraico a livello fondamentale della relazione 
con Cristo. Non vuole esprimere alcun giudizio 
sugli ebrei, non più che sui greci.

Il valore della circoncisione prima della venu­
ta di Cristo viene affermato indirettamente, quan­
do l’autore ricorda ai Colossesi che un tempo 
erano «morti a causa dei (loro) peccati e l’incir- 
concisione della (loro) carne» (2,13). Ma questo 
valore della circoncisione ebraica è stato eclissa­
to dalla «circoncisione di Cristo», «circoncisione 
non fatta da mano d’uomo, che spoglia del corpo 
di carne» (2,11); si riconosce qui un’allusione 
alla partecipazione dei cristiani alla morte di Cri­
sto mediante il Battesimo (cfr. Rm 6,3-6). Ne 
consegue che gli ebrei che non credono in Cristo 
si trovano in una situazione religiosa insufficien­
te, ma questa conseguenza non è espressa.

Nella Lettera agli Efesini, invece, non compa­
re il termine «giudeo». Vi si menziona solo una 
volta il «prepuzio» e la «circoncisione», in una 
frase che fa allusione al disprezzo che gli ebrei 
avevano per i pagani. Questi ultimi erano «chia­
mati "prepuzio" dalla sedicente “circoncisione”» 
(2,11). D’altra parte, conformemente all'inse­
gnamento delle Lettere ai Galati e ai Romani, 
l’autore, parlando a nome dei giudeo-cristiani, 
descrive la loro situazione di giudei prima della 
conversione in termini negativi: erano nel nume­
ro dei «figli della ribellione», in compagnia dei 
pagani (2,2-3), e avevano una condotta asservita 
«ai desideri della [loro] carne»; erano quindi 
«per natura tìgli d’ira, proprio come gli altri» 
(2,3). Tuttavia, un altro passo della Lettera dii in­
direttamente un’immagine diversa della situazio­
ne degli ebrei, un'immagine questa volta positi­
va. quando descrive la triste sorte dei non ebrei, 
che erano «senza Cristo, privati del diritto di cit-

Dio. I cristiani non possono non contestare la po­
sizione di questi Giudei. Ma a un livello più 
profondo di questa relazione di opposizione esi­
ste fin d’ora una relazione d’amore, e questa è 
definitiva, mentre l’altra è solo provvisoria.

tadinanza in Israele, estranei alle alleanze della 
promessa, senza speranza e senza Dio nel 
mondo» (2,12). 1 privilegi degli ebrei vengono 
così evocati ed enormemente apprezzati.

Il tema principale della Lettera è proprio l’af­
fermazione entusiasta che questi privilegi, porta­
ti al loro vertice con la venuta di Cristo, sono ora 
accessibili ai Gentili, «ammessi alla stessa ere­
dità, membri dello stesso corpo, associati alla 
stessa promessa, in Cristo Gesù» (3,6). La croci- 
fissione di Gesù è compresa come un evento che 
ha distrutto il muro di separazione stabilito dalla 
Legge tra Giudei e Gentili e che ha così abolito 
l'inimicizia (2,14). La prospettiva è quella di 
rapporti in perfetta armonia. Cristo è la pace tra 
gli uni e gli altri, in modo da creare a partire dai 
due un unico uomo nuovo e riconciliarli entram­
bi con Dio in un solo corpo (2,15-16). Il rifiuto 
opposto dalla maggior parte degli ebrei alla fede 
cristiana non viene evocato; si resta in un'atmo­
sfera irenica.

Le Lettere pastorali, preoccupate dell’orga­
nizzazione interna delle comunità cristiane, non 
parlano mai degli ebrei. Vi si trova una sola allu­
sione a «quelli della circoncisione» (Tt 1,10). ma 
si tratta di giudeo-cristiani appartenenti alla co­
munità. Essi sono criticati per essere, più degli 
altri membri della comunità, «insubordinati, 
chiacchieroni e seminatori di errori». D'altra 
parte si suppone che la messa in guardia contro 
«genealogie senza fine», che si trova in / Tm 1,4 
e Tt 3,9, faccia riferimento a speculazioni ebrai­
che sui, personaggi dell’Antico Testamento, 
«miti ebraici» (Tt 1,14).

Anche la Lettera agli Ebrei non nomina mai i 
«Giudei», né del resto gli «Ebrei»! Menziona una 
volta «i tìgli d’Israele», ma a proposito dell’Eso­
do (Eb 11.22), e due volte «il Popolo di Dio»’”. 
Parla dei sacerdoti ebrei chiamandoli «quelli che 
officiano il culto della Tenda» (13.10) e indica la 
distanza che li separa dal culto cristiano. Positi­
vamente, ricorda i legami di Gesù con la «di­
scendenza di Abramo» (2,16) e la tribù di Giuda 
(7,14). L’autore dimostra l’insufficienza delle 
istituzioni dell’Antico Testamento, soprattutto

Eb 4.9; 11,25; cfr. 10,30 «suo popolo».



Atti della Santa Sede - Pontifìcia Commissione Biblica 1529

del culto sacrificale, ma sempre basandosi sullo 
stesso Antico Testamento, di cui riconosce piena­
mente il valore di rivelazione divina. A proposito 
degli Israeliti dei secoli precedenti, i giudizi del­
l’autore non sono unilaterali, ma corrispondono 
fedelmente a quelli dello stesso Antico Testa­
mento; da una parte, citando e commentando Sal 
95,7-11, ricorda la mancanza di fede della gene­
razione dell’Esodo , ma, dall’altra, abbozza un 
affresco stupendo degli esempi di fede dati, attra­
verso i secoli, da Abramo e dalla sua discenden­
za ( 11 ,8-38). Parlando della passione di Cristo, la 
Lettera agli Ebrei non fa alcuna menzione della 
responsabilità delle autorità ebraiche, ma dice

3. Gli ebrei nell'Apocalisse

83. Il giudizio molto favorevole dell’Apoca­
lisse nei riguardi degli ebrei si manifesta in tutto 
il libro, ma in particolare nella menzione dei 
144.000 «servi del nostro Dio», segnati «sulla 
fronte» con il «sigillo del Dio vivente» (Ap 7,2- 
4), che provengono da tutte le tribù d’Israele, no­
minate una per una (caso unico nel Nuovo Testa­
mento: Ap 7,5-8). L’Apocalisse ha il suo vertice 
nella descrizione della «nuova Gerusalemme» 
(Ap 21,2), che ha «dodici porte» sulle quali sono 
incisi dei nomi, «quelli delle dodici tribù d’Israe­
le» (21,12), in parallelo con «i nomi dei dodici 
apostoli dell’Agnello», incisi sui dodici basa­
menti della città (21,14).

semplicemente che Gesù ha patito una forte op­
posizione «da parte dei peccatori»”’.

La stessa osservazione vale per la prima Let­
tera di Pietro che evoca la passione di Cristo di­
cendo che «il Signore» è stato «rigettato dagli 
uomini» (I Pt 1,4), senza altra precisazione. Que­
sta Lettera attribuisce ai cristiani i titoli gloriosi 
del popolo israelita1*, ma senza alcun accento 
polemico. Non nomina mai gli ebrei. Lo stesso è 
per la Lettera di Giacomo, la seconda Lettera di 
Pietro e la Lettera di Giuda. Queste Lettere, pur 
essendo impregnate di tradizioni ebraiche, non 
trattano della questione dei rapporti tra la Chiesa 
cristiana e gli ebrei contemporanei.

In due frasi parallele (2,9 e 3,9) si menziona­
no dei «sedicenti Giudei»; l’autore respinge le 
loro pretese e li chiama «sinagoga di Satana». In 
2,9 questi «sedicenti Giudei» sono accusati di 
diffamare la comunità cristiana di Smime. In 3,9 
Cristo annuncia che essi saranno costretti a ren­
dere omaggio ai cristiani di Filadelfia. Queste 
frasi suggeriscono che i cristiani rifiutano l'appel­
lativo di «Giudei» agli Israeliti che li diffamano e 
che si mettono così dalla parte di Satana, «l’accu­
satore dei nostri fratelli» (Ap 12,10). In se stesso, 
quindi, il titolo di «Giudei» è valutato positiva- 
mente, come un titolo di nobiltà, che è negato a 
una sinagoga attivamente ostile ai cristiani.

IV. CONCLUSIONI

A. CONCLUSIONE GENERALE

84. La prima conclusione che si impone al 
termine di questa esposizione, necessariamente 
sommaria, è che il popolo ebraico e le sue Sacre 
Scritture occupano nella Bibbia cristiana un 
posto di estrema importanza. Infatti, le Sacre 
Scritture del popolo ebraico costituiscono una 
parte essenziale della Bibbia cristiana e sono pre­
senti, in molti modi, nell’altra parte. Senza l’An­
tico Testamento, il Nuovo Testamento sarebbe un 
libro indecifrabile, una pianta privata delle sue 
radici e destinata a seccarsi.

Il Nuovo Testamento riconosce l'autorità divi-

na delle Sacre Scritture del popolo ebraico e si 
appoggia su questa autorità. Quando parla delle 
«Scritture» e fa riferimento a «quanto sta scrit­
to», esso rimanda alle Sacre Scritture del popolo 
ebraico. Afferma che queste Scritture dovevano 
necessariamente compiersi, poiché definiscono il 
disegno di Dio, che non può non realizzarsi, quali 
che siano gli ostacoli che incontra e le resistenze 
umane che vi si oppongono. Il Nuovo Testamen­
to aggiunge che queste Scritture si sono effettiva­
mente compiute nella vita di Gesù, nella sua pas­
sione e nella sua risurrezione, così come nella

” Nm 14,1-35; Eh 3,7-4,11.
”• Eh 12,3; cfr. Le 24,7.

IPl2S\ Es 19.6; Is 43,21.



1530 Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica

fondazione della Chiesa aperta a tutte le nazioni. 
Tutto questo lega strettamente i cristiani al popo­
lo ebraico, perché il primo aspetto del compi­
mento delle Scritture è quello della conformità e 
della continuità. Questo aspetto è fondamentale. 
Il compimento comporta anche, inevitabilmente, 
un aspetto di discontinuità su alcuni punti, per­
ché, senza di questo, non ci sarebbe progresso. 
Questa discontinuità è fonte di disaccordi tra cri­
stiani ed ebrei ed è inutile nasconderselo. Ma si è 
sbagliato, nel passato, a insistere unilateralmente 
su di essa, al punto da non tenere più conto della 
fondamentale continuità.

Questa continuità ha radici profonde e si ma­
nifesta a più livelli. Un rapporto simile lega Scrit­
tura e Tradizione nel cristianesimo come nel giu­
daismo. Metodi esegetici giudaici sono utilizzati 
spesso nel Nuovo Testamento. Il canone cristiano 
dell’Antico Testamento deve la sua formazione 
alla situazione nelle Scritture del popolo ebraico 
nel I secolo. Per interpretare con precisione i testi 
del Nuovo Testamento, è spesso necessaria la co­
noscenza del giudaismo di quest'epoca.

85. Ma è soprattutto studiando i grandi temi 
dell’Antico Testamento e la loro continuità nel 
Nuovo che ci si rende conto dell'impressionante 
simbiosi che unisce le due parti della Bibbia cri­
stiana e. al tempo stesso, della forza sorprenden­
te dei legami spirituali che uniscono la Chiesa di 
Cristo al popolo ebraico. Nell'uno e nell'altro 
Testamento è lo stesso Dio che entra in relazione 
con gli uomini e li invita a vivere in comunione 
con lui; Dio unico e fonte di unità; Dio creatore, 
che continua a provvedere ai bisogni delle sue 
creature, soprattutto di quelle che sono intelli­
genti e libere, chiamate a riconoscere la verità e 
ad amare; Dio liberatore e soprattutto salvatore, 
perché gli essere umani, creati a sua immagine, 
sono caduti a causa delle loro colpe in una mise­
rabile schiavitù.

Il disegno di Dio. essendo un progetto di rela­
zioni interpersonali, si realizza nella storia. Non 
è possibile scoprirlo ricorrendo a deduzioni filo­
sofiche sull'essere umano in generale. Esso si ri­
vela attraverso iniziative divine imprevedibili e, 
in particolare, con una chiamata rivolta a una per­
sona scelta tra tutte nella moltitudine umana. 
Abramo (Gen 12,1-3), e prendendo in mano la 
sorte di questa persona e della sua posterità, che 
diventa un popolo, il popolo d'Israele (Es 3,10). 
L'elezione d'Israele, tema centrale nell'Antico 
Testamento (Dt 7,6-8), resta fondamentale nel 

Nuovo Testamento. Ben lungi dal rimetterla in 
questione, la nascita di Gesù dà ad essa la più 
eclatante conferma. Gesù è «figlio di Davide, fi­
glio di Abramo» (Mt 1,1). Viene a «salvare il suo 
popolo dai suoi peccati» ( 1,21 ). E il Messia pro­
messo a Israele (Gv 1,41.45); è «la Parola» 
(Logos) venuta «tra i suoi» (Gv 1,11- 14). La sal­
vezza da Lui apportata col suo mistero pasquale 
viene offerta in primo luogo agli Israeliti 
Come previsto dall'Antico Testamento, questa 
salvezza ha. d'altra parte, ripercussioni universa­
liui. È offerta anche ai Gentili. Effettivamente 
essa è accolta da molti di loro, tanto che sono di­
ventati la grande maggioranza dei discepoli di 
Cristo. Ma i cristiani provenienti dalle nazioni 
beneficiano della salvezza solo in quanto intro­
dotti. con la loro fede nel Messia d'Israele, nella 
posterità di Abramo (Gal 3.7.29). Molti dei cri­
stiani provenienti dalle «nazioni» non hanno ab­
bastanza consapevolezza che erano, per natura, 
degli «olivastri» e che la loro fede in Cristo li ha 
innestati sull’olivo scelto da Dio (Rm 11.17-18).

L’elezione d'Israele si è concretizzata nell'al­
leanza del Sinai e le istituzioni ad essa collegate, 
soprattutto la Legge e il santuario. Il Nuovo Te­
stamento si situa in un rapporto di continuità con 
questa alleanza e queste istituzioni. La nuova al­
leanza annunciata da Geremia e fondata nel san­
gue di Gesù ha portato a compimento il progetto 
di alleanza tra Dio e Israele, superando l'allean­
za del Sinai con un nuovo dono del Signore che 
integra e amplifica il suo primo dono. Similmen­
te, «la legge dello Spirito che dà vita in Cristo 
Gesù» (Rm 8.2), che è un dinamismo interiore, 
rimedia alla debolezza (8,3) della Legge del 
Sinai e rende i credenti capaci di vivere nell’a­
more generoso, che è «pienezza della Legge» 
(Rm 13,10). Quanto al santuario terreno, il 
Nuovo Testamento si esprime in termini prepara­
ti dall’Antico Testamento, relativizzando il valo­
re di un edificio materiale come abitazione di Dio 
(At 7.48) e appellandosi a una concezione del 
rapporto con Dio in cui l'accento si sposta verso 
l’interiorità. Su questo punto, come su molti altri, 
si vede quindi che la continuità si basa sull'im­
pulso profetico dell’Antico Testamento.

Nel passato, tra il popolo ebraico e la Chiesa 
di Cristo Gesù, la rottura è potuta sembrare tal­
volta completa, in certe epoche e in certi luoghi. 
Alla luce delle Scritture questo non sarebbe mai 
dovuto accadere, perché una rottura completa tra 
la Chiesa e la Sinagoga è in contraddizione con 
la Sacra Scrittura.

At 3,26; Rm 1,16.
“ Sai 98,2-4; Is 49,6.



Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica 1531

B. ORIENTAMENTI PASTORALI

86. 11 Concilio Vaticano II, raccomandando 
tra ebrei e cristiani «la mutua conoscenza e 
stima», ha dichiarato che questa conoscenza e 
questa stima «si ottengono soprattutto dagli studi 
biblici e teologici e da un fraterno dialogo»1". È 
questo lo spirito che ha animato la redazione del 
presente documento, che spera di apportare un 
contributo positivo in questo senso e favorire 
anche nella Chiesa di Cristo l’amore verso gli 
ebrei, come auspicava il Papa Paolo VI nel gior­
no della promulgazione del documento concilia­
re Nostra aetate “.

Con questo testo il Vaticano II ha gettato le 
fondamenta di una nuova comprensione delle no­
stre relazioni con gli ebrei dicendo che «secondo 
l’Apostolo [Paolo], gli ebrei, in grazia dei padri, 
rimangono ancora carissimi a Dio, i cui doni e la 
cui chiamata sono senza pentimento (Rm 
11,29)»“’.

Giovanni Paolo 11 più volte ha preso l'inizia­
tiva di sviluppare questa Dichiarazione nel suo 
magistero. Nel corso della sua Visita alla sinago­
ga di Magonza (1980), diceva: «L’incontro tra il 
Popolo di Dio dell’Antica Alleanza, che non è 
stata mai abrogata da Dio (cfr. Rm 11,29), e quel­
lo della Nuova Alleanza, è al tempo stesso un 
dialogo interno alla nostra Chiesa, in qualche 
modo tra la prima e la seconda parte della sua 
Bibbia»1". Più tardi, rivolgendosi alle comunità 
ebraiche d'Italia durante la sua Visita alla sina­
goga di Roma (1986), dichiarava: «La Chiesa di 
Cristo scopre il suo "legame" con l'ebraismo 
"scrutando il suo proprio mistero" (cfr. Nostra 
aetate, 4). La religione ebraica non ci è “estrin­
seca”, ma. in un certo qual modo, è “intrinseca” 
alla nostra religione. Abbiamo quindi verso di 
essa dei rapporti che non abbiamo con nessun’al- 
tra religione. Siete i nostri fratelli prediletti e in 
un certo modo, si potrebbe dire i nostri fratelli 
maggiori». Infine, durante un Colloquio sulle 
radici dell'antigiudaismo in ambiente cristiano 
(1997), ha dichiarato: «Questo popolo è raduna­
to e condotto da Dio. Creatore del cielo e della 
terra. La sua esistenza non è quindi un puro fatto 
di natura né di cultura... È un fatto soprannatura­
le. Questo popolo persevera verso e contro tutto 

perché è il popolo dell'Alleanza e perché, nono­
stante le infedeltà degli uomini, il Signore è fe­
dele alla sua Alleanza»14". Questo magistero è 
stato come suggellato dalla Visita di Giovanni 
Paolo II in Israele, nel corso della quale egli si è 
rivolto ai Rabbini Capi d'Israele in questi termi­
ni: «Noi [ebrei e cristiani) dobbiamo cooperare 
per edificare un futuro nel quale non vi sia più 
antigiudaismo fra i cristiani e anticristianesimo 
fra gli ebrei. Abbiamo molto in comune. Insieme 
possiamo fare molto per la pace, per la giustizia 
e per un mondo più fraterno e umano»

Da parte dei cristiani, la condizione principa­
le di un progresso in questo senso è di evitare 
qualsiasi lettura unilaterale dei testi biblici, sia 
dell’Antico che del Nuovo Testamento, e di sfor­
zarsi, al contrario, di ben corrispondere al dina­
mismo d'insieme che li anima e che è precisa- 
mente un dinamismo di amore. Nell'Antico 
Testamento il progetto di Dio è un progetto di 
unione d'amore col suo popolo, amore paterno, 
amore coniugale, e, nonostante le infedeltà d’I­
sraele, Dio non vi rinuncia mai. ma ne afferma la 
perpetuità (Is 54.8; Ger 31.3). Nel Nuovo Testa­
mento l’amore di Dio supera i peggiori ostacoli; 
gli Israeliti, anche se non credono nel suo Figlio, 
inviato per essere il loro Messia salvatore, resta­
no «amati» (Rm 11.29). Chi vuole essere unito a 
Dio è tenuto quindi ugualmente ad amarli.

87. La lettura parziale dei testi suscita spesso 
difficoltà per i rapporti con gli ebrei. L’Antico 
Testamento, l’abbiamo visto, non risparmia rim­
proveri agli Israeliti, e nemmeno condanne, mo­
strandosi molto esigente con loro. Invece di sca­
gliare accuse, è più opportuno pensare che questi 
testi illustrano la parola del Signore Gesù: «A chi 
fu. dato molto, molto sarà richiesto» (Le 12,48) e 
che questa affermazione vale anche per noi cri­
stiani. Alcuni racconti biblici presentano aspetti 
di slealtà o di crudeltà che sembrano ora moral­
mente inaccettabili, ma che è necessario com­
prendere nel loro contesto storico e letterario. È 
opportuno riconoscere l’aspetto di lento progres­
so storico della rivelazione: la pedagogia divina 
ha preso un gruppo umano là dove si trovava e

Dich. Nostra aetate sulle relazioni della Chiesa con le religioni non cristiane. 4.
144 Paolo VI. Omelia del 28 ottobre 1965: «ut erga eos reverentia et amor adhibeatur spesque in iis colloce­

tur^ («che si abbia verso di loro rispetto e amore c si ponga speranza in loro»).
AAS 58 (1966). 740.

“ Insegnamenti di Giovanni Paolo II, 111/2 ( 1980). 1274.
Insegnamenti di Giovanni Paolo II, IX/I (1986), 1027.
Insegnamenti di Giovanni Paolo II. XX/2 (1997). 725.

“■ L'Osservatore Romano, 24 marzo 2000.



1532 Atti della Santa Sede - Pontificia Commissione Biblica

l’ha condotto pazientemente verso un ideale di 
unione con Dio e di integrità morale, che la no­
stra società moderna è del resto ben lontana dal- 
l’aver raggiunto. Questa constatazione farà evita­
re due pericoli opposti: da una parte quello di 
attribuire una validità ancora attuale, per i cristia­
ni, a prescrizioni antiche (ad es. rifiutando, per la 
preoccupazione di fedeltà alla Bibbia, ogni tra­
sfusione di sangue), e, dall’altra, quello di rifiu­
tare tutta la Bibbia col pretesto delle sue crudeltà. 
Quanto ai precetti rituali, come le norme sul puro 
e l’impuro, bisogna prendere coscienza della loro 
portata simbolica e antropologica e discernere la 
loro funzione al tempo stesso sociologica e reli­
giosa.

Nel Nuovo Testamento i rimproveri rivolti 
agli ebrei non sono più frequenti né più virulenti 
delle accuse espresse contro di essi nella Legge e 
nei Profeti. Non devono quindi servire da base al- 
l'antigiudaismo. Un utilizzo a questo scopo è 
contrario all'orientamento d’insieme del Nuovo 
Testamento. Un vero antigiudaismo, cioè un at­
teggiamento di disprezzo, di ostilità e di persecu­
zione contro gli ebrei in quanto ebrei, non esiste 
in alcun testo del Nuovo Testamento ed è incom­
patibile con l’insegnamento che questo contiene. 
Ciò che esiste, sono dei rimproveri rivolti a certe 
categorie di ebrei per motivi religiosi e, d'altra 
parte, dei testi polemici miranti a difendere l’a­
postolato cristiano contro quegli ebrei che vi si 
opponevano.

Ma bisogna riconoscere che molti di questi 
passi si prestano a servire da pretesto all’antigiu- 
daismo e che sono stati effettivamente utilizzati in 
questo senso. Per evitare deviazioni di questo 
tipo, bisogna osservare che i testi polemici del 
Nuovo Testamento, anche quelli che si esprimono 
in termini generalizzanti, restano sempre legati a 
un contesto storico concreto e non vogliono mai 

avere di mira gli ebrei di ogni tempo e di ogni 
luogo per il solo fatto che sono ebrei. La tenden­
za a parlare in termini generalizzanti, ad accen­
tuare i lati negativi degli avversari, a passare sotto 
silenzio i loro lati positivi e a non prendere in con­
siderazione le loro motivazioni e la loro eventua­
le buona fede, è una caratteristica del linguaggio 
polemico in tutta l’antichità, rilevabile anche al­
l'interno del giudaismo e del cristianesimo primi­
tivo nei riguardi dei dissidenti di ogni genere.

Essendo il Nuovo Testamento essenzialmente 
una proclamazione del compimento del disegno 
di Dio in Gesù Cristo, esso si trova in forte di­
saccordo con la grande maggioranza del popolo 
ebraico, che non crede a questo compimento. Il 
Nuovo Testamento esprime quindi al tempo stes­
so il suo legame con la rivelazione dell'Antico 
Testamento e il suo disaccordo con la Sinagoga. 
Questo disaccordo non può essere qualificato 
come «antigiudaismo», perché si tratta di un di­
saccordo al livello di credenza, fonte di contro­
versie religiose tra due gruppi umani che, condi­
videndo la stessa base di fede nell’Antico 
Testamento, si dividono poi sul modo di conce­
pire lo sviluppo ulteriore di questa fede. Per 
quanto profondo possa essere, un tale dissenso 
non implica affatto ostilità reciproca. L’esempio 
di Paolo in Rm 9-11 dimostra che, al contrario, 
un atteggiamento di rispetto, di stima e di amore 
per il popolo ebraico è il solo atteggiamento ve­
ramente cristiano in questa situazione che fa mi­
steriosamente parte del disegno, totalmente posi­
tivo, di Dio. Il dialogo resta possibile, poiché 
ebrei e cristiani posseggono un ricco patrimonio 
comune che li unisce, ed è fortemente auspicabi­
le, per eliminare progressivamente, da una parte 
e dall'altra, pregiudizi e incomprensioni, per fa­
vorire una migliore conoscenza del patrimonio 
comune e per rafforzare i reciproci legami.



Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

CONSIGLIO EPISCOPALE PERMANENTE

Messaggio in occasione della XXIV Giornata per la vita
3 febbraio 2002

Rl-CONOSCERE LA VITA "

Riconoscere la vita: riflesso del mistero di Dio
Come un alito di vento che dona alle membra capacità di muoversi ed all’anima la 

facoltà di comprendere, la vita scende nel corpo dell’uomo; creata ad immagine e somi­
glianza di Dio, che l’ha formata sulla terra, la persona ha tutta la dignità del suo Creatore; 
ha i Suoi aneliti, i Suoi misteri... la Sua dignità. È per questo che anche la vita, come la 
persona, è sacra; fosse pure quella di Caino, fosse pure quella che sussiste nell’embrione, 
nessuno ha il diritto di violare ciò che Dio ha creato, infondendola nel petto dell’essere 
umano.

Il patto matrimoniale, ricorda Giovanni Paolo II, «apre i coniugi ad una perenne 
comunione di amore e di vita e si completa pienamente e in modo specifico con la gene­
razione dei figli» (Lettera alle Famiglie, 7). L’amore sponsale è pieno quando si fa dono 
di vita.

Per raggiungere questa convinzione è urgente più che mai un percorso interiore di con­
versione tale da aprire il cuore allo stupore delle grandi meraviglie che Dio compie nella vita 
di ogni creatura umana. Lo stupore darà spazio alla scoperta che paternità e maternità sono 
strumento per dare espressione e continuità nel tempo alla stessa paternità di Dio Creatore. 
«I coniugi, mentre si donano tra loro, donano al di là di se stessi la realtà del figlio, riflesso 
vivente del loro amore, segno permanente dell’unità coniugale e sintesi viva e indissociabi­
le del loro essere padre e madre» (Familiaris consortio, 14).

Nessuno può appropriarsi della vita di un’altra persona, usarla o “punirla”, perché nes­
suno può dare la vita ad un altro essere umano, nessuno può toglierla!

1533



1534 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Riconoscere la vita: responsabilità di ogni uomo
La Parola del Signore continua a risuonare anche oggi: per richiamare tutti alle proprie 

responsabilità: ri-conoscere la vita in ogni suo tempo.
L’inquietante domanda rivolta da Dio a Caino: «Dov’è Abele, tuo fratello?» (Gen 4,10), 

si trasforma in comandamento ineludibile per ciascuno: «Domanderò conto della vita del­
l’uomo all’uomo, a ogni suo fratello» (Gen 9,5; cfr. Evangelium vitae, 10).

Ri-conoscere la vita significa accettare di condividere con gli altri il privilegio della 
creazione, instaurando con tutti rapporti costruttivi e solidi di comunione cristiana.

Ri-conoscere la vita significa riassaporare il coraggio di accompagnare una nuova per­
sona che nasce con la consapevolezza di essere di fronte ad una vita diversa dalla nostra, da 
accettare e rispettare per la sua autentica irripetibilità.

Ri-conoscere la vita è impegnarsi a promuovere e a sostenere una cultura che accordi 
ad ogni vita la giusta tutela giuridica e il necessario appoggio per potersi sviluppare nella 
quotidiana lotta dei giorni.

Ri-conoscere la vita è credere fermamente nella possibilità che ognuno trovi la propria 
realizzazione, la propria strada di gioia e di soddisfazioni; è schierarsi a favore di chi non ha 
mani e non ha voce per permettere a tutti una dignitosa esistenza; è muoversi in cordata con 
gli altri perseguendo il bene di tutti come il proprio, perché il Signore comanda di amare 
l’altro come se stessi.

Ri-conoscere la vita è rispettare le diversità, perché ognuno concretizzi le proprie aspi­
razioni.

Ri-conoscere la vita è appoggiare la testa sulla spalla di chi la vita l’ha già vissuta e si 
trova alla fine del proprio cammino; è imbastire la propria vita con le esperienze di un ricor­
do edificante, di una gioia sperimentata, di un dolore condiviso; è fare memoria della vita 
passata perché la vita futura sia più ricca e più gioiosa.

Riconoscere e riconoscenza
Ri-conoscere la vita nel suo valore, nel suo mistero, nel suo quotidiano svolgersi, nel 

suo scorrere da una generazione all’altra, è anche motivo di riconoscenza: a Dio sorgente 
della vita, alle famiglie che ne sono come la culla, agli uomini tutti che la promuovono e la 
sostengono attraverso un’interminabile rete di solidarietà.

Ri-conoscere la vita insegna ad essere riconoscenti a chi ce l’ha data, perché la ricono­
scenza è il primo e fondamentale segno che riconosce la bellezza e il valore della vita.

Roma, 2 ottobre 2001

Il Consiglio Episcopale Permanente



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1535

COMMISSIONE EPISCOPALE
PER I PROBLEMI SOCIALI E IL LAVORO 
LA GIUSTIZIA E LA PACE

Messaggio per la Giornata Nazionale del Ringraziamento

«Dacci oggi il nostro pane quotidiano...» (Mt 6,11)
In preparazione alla Giornata del Ringraziamento (domenica 11 novembre) la Commissione Epi­
scopale competente ha rivolto alla comunità ecclesiale italiana e in panicolar modo ai lavoratori 
della terra questo Messaggio:

Carissimi fratelli e sorelle!
Vi scriviamo, come Pastori delle Chiese che sono in Italia, invitandovi a dire grazie con 

noi al Signore per i doni che sempre ci rinnova. Ogni anno infatti Dio si dimostra generoso 
e buono nei fruiti della terra, che sono il nostro sostentamento e la nostra gioia.

«Di gioia fai gridare la terra» (Sai 64,9). Buona è la terra che ha fatto per noi, affidan­
dola alle nostre mani operose, perché ne facessimo un giardino irrigato, dove ogni colo­
re trova bellezza ed ogni creatura trova pienezza. Ripensiamo alle immagini, tratte dal 
Salmo 64, salmo dei ringraziamento, che mirabilmente conclude: «Tutto canta e grida di 
gioia»; è lo stupore del contadino, che guarda con ammirazione i suoi campi carichi di frut­
ta, dalle mele e dalle uve delle nostre colline agli aranceti dai colori vivissimi, agli argentei 
olivi che portano fragranza, ai fruiti e fiori che sotto le serre crescono nello stupore della 
natura. Fino al grano che biondeggia e si incurva per il vento che lo accarezza, accanto ai 
prati che si coprono di greggi.

“Attorno alla mensa". Ogni agricoltore gode di questi doni. Esulta per la generosità 
della sua terra. Si asciuga il sudore, ma lo vede ricambiato. Immagine di questa bellezza, 
dono divino, è il pane, dorato e ben cotto, che esce dal forno e che profuma di casa tutto 
quanto avvolge. La gioia è piena quando il pane si fa cuore della tavola imbandita, con «i 
tuoi figli come virgulti d'ulivo intorno alla tua mensa» (Sai 127,3).

“L'altare". Ma la pienezza di questo inno di gratitudine che sale a Dio si ha quando 
quel pane, profumato di fatica e di gioia, diventa pane consacrato sull'altare delle nostre 
chiese, piccole o grandi che siano. Nelle mani del sacerdote, quel pane, levato al cielo in 
segno di perenne benedizione, assume un valore di riscatto immenso. È il Corpo del Cristo, 
immolalo per amore. E donato con il Sangue, gratuitamente versato, come speranza per ogni 
sofferenza ed ogni lacrima, che qui viene asciugata.

La Giornata del Ringraziamento è così Terra, Mensa ed Altare.
Quest'anno, lo sguardo va oltre i nostri campi che ci hanno dato il pane, per abbraccia­

re il mondo intero. E ci dice che questo pane, che noi spezziamo con grande gioia familia­
re e fraterna, deve essere posto sulle tavole di tutti gli uomini. Di tutti e non di pochi privi­
legiati. Perché tutti possano gridare fiduciosi: «Dacci oggi il nostro pane» (Mt 6,11). Che 
fare allora? Tre cose: ringraziare, vivere sobriamente, impegnarsi per la giustizia! Questi i 
tre impegni che ci chiede la Giornata del Ringraziamento.

Prima di tutto, imparare a ringraziare di più chi ci ha dato questo pane: gli agricoltori 
che lo hanno lavorato sotto il sole, il fornaio che di notte lo ha cotto, il padre e la madre che 
lo hanno portato a tavola e che lo hanno spezzato per tutti i figli.



1536 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

E con il pane, ognuno sappia dire, sempre e a tutti: "Grazie!”. Cioè faccia della sua vita 
un dono e non una pretesa. Una gioia e non una tristezza. Chi dice grazie, infatti, entra nella 
casa della gioia. Mentre l’opposto del grazie diventano le frasi spesso sentite: “voglio... 
dammi... portami!”. Cioè l’egoismo, il centrare tutto su se stessi.

Lo sentiamo non solo nelle nostre case, ma anche nella società, per cui chi più grida 
crede di valere di più, in un modello fatto non di servizio ma di dominio, schiacciando i più 
poveri. E i più poveri sono quelli che il pane sulla tavola non ce l’hanno.

Occorre perciò in questa Giornata spezzare e condividere il pane con tutti. Ce lo ricor­
da San Martino, la cui memoria coincide quest’anno con la festa del ringraziamento: egli 
non esitò a condividere quello che aveva con chi era nel bisogno.

Pochi di noi hanno pane in abbondanza e talvolta lo gettano, purtroppo, nella spazzatu­
ra. Un peccato gravissimo! Molti invece sognano questo pane e non ne hanno.

Se la gente cresce nella cattiveria è anche perché cresce nella fame. Per cui conserva nel 
cuore una grande rabbia: la mensa di pochi è carica di frutti, mentre la mensa di molti ha 
solo le briciole.

Ci sia di esempio il racconto del lupo di Gubbio, dove San Francesco, con l’aiuto del 
Signore, va incontro al lupo, feroce e cattivo, rimproverandolo fortemente per la sua catti­
veria ma anche certo di poter sfamare il lupo. Gli diceva frate Francesco: «lo so bene che 
per la fame tu hai fatto ogni male».

La fame si può e si deve sconfiggere. Proprio come prometteva San Francesco a frate 
Lupo: «Tu non patirai più fame!» (/ Fioretti di San Francesco d'Assisi, cap. XXI).

Questo vuol dire impegnarsi e lottare per la giustizia, l’unica arma che fonda la pace. 
Cambierà allora il nostro tenore di vita, nel sacrifìcio e nella sobrietà, globalizzando la soli­
darietà. Niente spreco, il pane avanzato è raccolto, la mensa si fa parca, la gioia nasce da 
cose vere. Qualità e non quantità, per tutti e non per pochi.

La giustizia ci chiede poi altre cose specifiche, con delle richieste più dirette a chi ci 
governa, che possono e devono diventare scelta di cultura:

- rispettare la naturale vocazione agricola dei vari territori, in ogni parte del mondo. 
Spesso infatti devono produrre ciò che piace al mercato e non ciò per cui sono naturalmen­
te destinati. Così si impoveriscono ulteriormente;

- la scienza sia molto prudente nella manipolazione dei prodotti agricoli. Rispetti inve­
ce le risorse primarie, favorisca i prodotti tipici, aiuti gli agricoltori in progetti piccoli ma 
ben mirati. Non cada nel vuoto la lezione della cosiddetta "mucca pazza"!

- la politica crei infrastrutture, apra nuovi mercati per i prodotti della terra, aiuti seria­
mente l’agricoltura nella produzione dei beni primari, contrastando l’assistenzialismo e 
favorendo investimenti con scelte lungimiranti sul territorio, senza violarlo e senza abban­
donarlo;

- la scuola prepari i lavoratori della terra per il domani, sia in Italia che nelle Nazioni 
povere. Questo lavoro sia apprezzato e stimato, favorito e scelto nelle famiglie con orgoglio 
e fierezza, in una sempre alta considerazione sociale.

La Giornata del Ringraziamento diventi quest’anno invito ad un cammino di pace, una 
pace fondata sul pane spezzato, cioè sulla giustizia, che resta l’unica risorsa per capire e 
risolvere le tragedie del nostro tempo. Ogni parrocchia organizzi segni visibili di sobrietà, 
proponga gesti di giustizia, scelga bene il luogo e le modalità di celebrazione.

E la gioia del Creato rallegri la nostra terra, profumi di pane condiviso la nostra mensa 
e renda bella la nostra Eucaristia domenicale, a lode di quel Dio che fa «crescere il frumen­
to per gli uomini» e corona l’anno con i suoi benefìci (cfr. Sai 65.10.12).

Roma, 16 ottobre 2001

La Commissione Episcopale
per i problemi sociali e il lavoro, la giustizia e la pace



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1537

UFFICIO LITURGICO NAZIONALE

La Comunione eucaristica dei celiaci in Italia
In questi ultimi anni è notevolmente aumentato in Italia il numero di fedeli affetti da celiachìa, 
patologia che determina un’intolleranza assoluta al glutine, sostanza proteica contenuta nel fru­
mento e in alcuni altri cereali. Il celiaco, perciò, deve in modo permanente e tassativo astenersi 
dall assumere alimenti che contengono, anche in misura molto ridotta, del glutine. Per tale moti­
vo il celiaco non può neppure accostarsi alla Comunione eucaristica, in quanto le ostie utilizzate 
comunemente nella celebrazione dell'Eucaristia sono prodotte con farina di frumento e di con­
seguenza contengono glutine.
Con lo scopo di far conoscere le recentissime disposizioni della Congregazione per la Dottrina 
della Fede (17 agosto 2001), l'Ufficio Liturgico Nazionale ha diffuso il seguente comunicato:

1. La Congregazione per la Dottrina della Fede, in risposta alle richieste fatte da alcu­
ni Episcopati in merito all’aggiornamento delle disposizioni date il 29 ottobre 1982 riguar­
do alla Comunione dei celiaci, il 19 giugno 1995 inviò una Lettera circolare ai Presidenti 
delle Conferenze Episcopali puntualizzando le condizioni di validità della materia e preci­
sando le modalità per accostarsi alla Comunione che vengono riassunte di seguito.

a) Condizioni di validità della materia:
- le ostie speciali nelle quali il glutine è completamente assente («quibus glutinum 

ablatum est») sono materia invalida per l’Eucaristia;
- sono invece materia valida le ostie nelle quali è presente la quantità di glutine suf­

ficiente per ottenere la panificazione senza aggiunta di materie estranee e purché il proce­
dimento usato per la loro confezione non sia tale da snaturare la sostanza del pane.

b) Modalità di accostarsi alla Comunione:
- l’Ordinario, accertata la presenza della patologia attraverso certificazione medica e 

verificato che il prodotto usato è conforme alla esigenze di cui sopra, può concedere ai celia­
ci di ricevere la Comunione con ostie a contenuto minimo di glutine, tale in ogni caso da 
non nuocere alla salute.

La soluzione adottata veniva incontro in linea di principio alle esigenze dei celiaci: tut­
tavia l’impossibilità di trovare ostie adatte ha comportato fino ad oggi che i celiaci conti­
nuassero a poter comunicare solo al calice2. Ciò non era privo di gravi difficoltà per gli aste­
mi e, soprattutto, per i bambini.

2. Contestualmente l’Associazione Italiana Celiaci (A.I.C.) si è attivata per ricercare 
una soluzione più agevole al problema. Si è così appreso che vengono prodotte ostie di fru­
mento contenenti una quantità di glutine decisamente bassa, attcstata da indagine di labora­
torio, che, pur permettendo la panificazione (e ciò le rende materia valida per la consacra­
zione). non rende le ostie nocive alla salute dei celiaci.

1 Congregazione per la Dottrina della Fede, Lettera circolare Questo Dicastero circa l'uso del pane con 
poca quantità di glutine e del mosto come materia eucaristica: Notitiae 31 (1995). 608-610 e Notiziario della Con­
ferenza Episcopale Italiana 1995/7. 280-282 |RDTo 72 (1995). 925-926 - N.d.R.\.

1 Cfr. Risposta della Congregazione per la Dottrina della Fede del 29 ottobre 1982: AztS 74 (1982). 1298- 
1299 e Enchiridion Vaticanum 8/387.



1538 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Il risultato della ricerca è stato comunicato alla Congregazione per la Dottrina della 
Fede, la quale con Lettera del Segretario S.E. Mons. Tarcisio Bertone al Presidente del- 
l’A.I.C. in data 17 agosto 200 1 (Prot. 89/78-1354), ha fatto presente che questo tipo di ostie 
rispetta «le decisioni a suo tempo assunte dal Dicastero circa l’uso del pane con poca quan­
tità di glutine» e pertanto ha giudicato «favorevolmente l’iniziativa intrapresa ed i conse­
guenti risultati, conformi alle disposizioni in ordine alla materia valida per la Consacrazio­
ne ed ai necessari parametri che salvaguardino la salute del fedele celiaco». Inoltre S.E. 
Mons. Bertone ha assicurato la disponibilità della Congregazione a prendere in considera­
zione l’abolizione della disposizione che impone la presentazione del certificato medico da 
parte dei fedeli celiaci per potersi avvalere della facoltà di ricevere la Comunione nelle 
modalità a loro consentite.

3. E sembrato opportuno pertanto rendere noti gli aggiornamenti della disciplina, in­
vitando a darne ampia diffusione, a sensibilizzare sacerdoti e fedeli al problema e a di­
sporre l’acquisizione di tali ostie da parte dei parroci, seguendo le indicazioni riportate 
di seguito, in modo da rendere facilmente accessibile ai celiaci la Comunione al pane eu­
caristico.

a) 1 parroci siano esortati ad assumere informazioni sulla celiachìa e sui di­
sturbi che provoca; siano particolarmente diligenti nel riconoscere bambini celiaci tra 
quelli che si preparano alla Messa di prima Comunione, coinvolgendo opportunamente 
anche i catechisti.

b) Ove si presenti il problema, la parrocchia si procuri le ostie confezionate con 
amido di frumento contenente una quantità minima di glutine, e perciò idonee per la Comu­
nione dei celiaci. Tali ostie debbono essere conservate in un contenitore a parte, in modo 
da evitare qualsiasi forma di contatto con ostie normali o con altri prodotti confezionati 
con farine contenenti glutine (frumento, orzo, segale, farro, ...). Può essere opportuno che 
nei santuari, nelle chiese interessate dai flussi turistici o in occasione di celebrazioni con 
partecipazione di un grande numero di fedeli, siano disponibili ostie adatte ai celiaci.

c) Nella celebrazione eucaristica si tengano presenti in particolare le seguenti pre­
cauzioni:

- per la preparazione delle ostie si raccomanda di prendere in mano le ostie speciali 
per celiaci prima di preparare le ostie normali; in caso contrario si abbia cura di lavarsi pre­
cedentemente le mani;

- per la consacrazione le ostie siano poste in una pisside distinta dalle altre, chiu­
sa, facilmente riconoscibile in modo tale da evitare ogni forma di contatto con le ostie 
comuni;

- per la distribuzione della Comunione il ministro (sacerdote, diacono, ministro straor­
dinario), prima di dare la Comunione ai celiaci, abbia cura di lavarsi le mani se preceden­
temente ha preso le altre ostie;

- si conservi nel tabernacolo una pisside chiusa e facilmente distinguibile contenen­
te ostie speciali consacrate e destinate alla Comunione fuori della Messa per celiaci amma­
lati e anziani.

d) Quando i fedeli, in conformità alle disposizioni liturgiche, sono ammessi alla 
Comunione sotto le due specie e nei casi in cui i celiaci accedono alla Comunione al calice, 
il sacerdote celebrante o gli altri ministri osservino con diligenza le seguenti precauzioni:

- evitare di far comunicare il celiaco al calice nel quale è stata fatta la "immixtio” con 
un frammento del pane eucaristico comune;

- consacrare il vino per la Comunione dei celiaci in un calice distinto, coperto, nel 
quale non si farà la immixtio.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1539

e) In considerazione dei rilevanti risvolti teologici e pastorali del problema (vali­
dità della consacrazione e precauzioni da osservare nei confronti dei celiaci), si raccoman­
da vivamente agli Uffici liturgici diocesani di vigilare sulla corretta applicazione delle pre­
senti indicazioni e di promuovere in merito un’informazione corretta ai sacerdoti, ai diaconi 
e agli operatori pastorali.

Roma, 22 ottobre 2001
L’Ufficio Liturgico Nazionale

Nota informativa
Attualmente l’unico prodotto che rispetta i requisiti canonici e può perciò essere 

utilizzato per la Comunione eucaristica dei celiaci risulta essere costituito da ostie con­
fezionate con amido di frumento di tipo CERESTAR dalla Ditta Franz Hoch GmbH 
- Hostien und Oblatenfabrik, Postfach 1465 - D 63884 MILTENBERG AM MA1N 
(Germania).

Tale prodotto consta essere importato in Italia dalle seguenti Ditte:
- Ditta “Arte Sacra” di Claudio Candotti

Via Troppo n. 10 - 33100 UDINE - Tel. 0432/50 20 65
- Ars Nova s.a.s.

Arte Sacra di Giacomo Gnutti
Via Tosio n. 1 - 25121 BRESCIA - Tel. 030/375 51 24

* * *

Al presente, in Torino, le ostie regolarmente ammesse per coloro che sono affetti 
da celiachìa si possono reperire presso:

- Apostolato Liturgico
Via XX Settembre n. 76 - 10122 TORINO - Tel. 011/436 15 90



1540 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Convegno Nazionale nel XX anniversario della Familiaris consortio

La famiglia soggetto sociale.
Radici, sfide e progetti

A vent anni dalla Esortazione Apostolica Familiaris consortio di Giovanni Paolo II, la Commissio­
ne Episcopale per la famiglia e la vita, l'Ufficio Nazionale per la pastorale della famiglia, il Forum 
delle Associazioni familiari e il Servizio Nazionale per il Progetto Culturale hanno promosso un 
Convegno Nazionale e un Incontro del Santo Padre con le famiglie italiane, allo scopo di sensibi­
lizzare la società, affinché il valore del matrimonio e della famiglia siano riportati al centro della 
vita ecclesiale e sociale. Il tutto è poi confluito nella Beatificazione di una coppia di sposi italiani: 
i coniugi Luigi e Maria Beltrame Quattrocchi.
Il Convegno, celebrato nei giorni 18-20 ottobre al Centro Congressi del Santuario romano della 
Madonna del Divino Amore sul tema “Famiglia soggetto sociale. Radici, sfide e progetti", ha visto la 
partecipazione di circa 1.200 delegati delle Diocesi italiane e delle Associazioni familiari. Il Santo 
Padre si è reso presente con un Messaggio indirizzato al Cardinale Presidente della C.E.I. (cfr. in que­
sto fascicolo di RDTo, pp. 1414-1416); all'Incontro di sabato 20 ottobre in Piazza San Pietro sono 
convenute famiglie italiane - e non solo - per la Veglia di preghiera avente per tema “Credere nella 
famiglia e costruire il futuro" con la partecipazione personale del Santo Padre, che ha rivolto ai 
numerosissimi presenti un discorso (cfr. in questo fascicolo di RDTo, pp. 1423-1425); nella mattina­
ta di domenica 21 ottobre la Beatificazione dei coniugi Beltrame Quattrocchi si è dovuta svolgere 
nella Basilica Vaticana a motivo del maltempo ed il Santo Padre ha completato quasi un “trittico" di 
interventi mirati con la sua omelia (cfr. in questo fascicolo di RDTo, pp. 1426-1428).
Pubblichiamo due degli interventi tenuti durante il Convegno: la Prolusione del Cardinale Presi­
dente della C.E.I. e le Conclusioni del Segretario Generale della C.E.I.

PROLUSIONE DEL
CARD. CAMILLO RUINI
PRESIDENTE DELLA C.E.I.

1. Saluto cordialmente tutti i presenti, a partire dagli organizzatori: la Commissione 
Episcopale per la famiglia e la vita nella persona del Presidente, S. E. Mons. Dante Lafran- 
coni; il Forum delle Associazioni familiari e il suo Presidente, la dott.ssa Luisa Santolini; il 
Servizio Nazionale per il Progetto Culturale, qui rappresentato dal Coordinatore prof. Fran­
cesco Bonini e dal Responsabile organizzativo dott. Vittorio Sozzi. Ringrazio tutti i relatori 
per la disponibilità e per il prezioso contributo che sapranno dare allo svolgimento del Con­
vegno. Auguro a tutti i partecipanti. Confratelli Vescovi, esperti, delegati delle Diocesi e 
delle Associazioni familiari, una piena riuscita dei lavori, che avranno il più significativo 
sviluppo nell’Incontro del Santo Padre con le famiglie italiane: sabato per celebrare i venti 
anni della Familiaris consortio con una Veglia di riflessione e di preghiera, e poi ancora 
domenica mattina per la Beatificazione dei coniugi Luigi e Maria Beltrame Quattrocchi. 
Siamo particolarmente grati al Santo Padre per questi Incontri e per l'impegnativo Messag­
gio che ha rivolto a noi e alle famiglie italiane.

Questo Convegno riveste una straordinaria importanza, perché coinvolge esponenti di 
tutte le Regioni italiane e di tutte le realtà associative di ispirazione cristiana impegnate nel 
servizio alla famiglia e soprattutto perché affronta temi di primaria rilevanza per il bene del­
l’Italia. Questo appuntamento dedicato alla famiglia testimonia la grande sollecitudine degli 
operatori pastorali, delle aggregazioni e della Chiesa intera per la crescita di una società 
attenta al vero bene delle persone, capace di costruire una civiltà ricca di valori umani e di 
promuovere le varie soggettività sociali, prima fra tutte la famiglia fondata sul matrimonio.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1541

Coerenti con il Vaticano II e con il Magistero Pontifìcio
2. La Chiesa italiana ha fatto della famiglia uno dei punti fondamentali del suo impe­

gno nell’evangelizzazione e nella promozione umana, assumendo tino in fondo le indica­
zioni del Concilio Vaticano II che aveva proposto l’ambito del matrimonio e della famiglia 
come il primo a cui porre attenzione nel rapporto tra la Chiesa e il mondo (cfr. Gaudium et 
spes, 47-52). In questi anni la Chiesa in Italia ha operato in coerenza con le affermazioni del 
Concilio, secondo le quali «tutti coloro che hanno influenza sulla società e le sue diverse 
categorie devono collaborare efficacemente al bene del matrimonio e della famiglia; e le 
autorità civili dovranno considerare come un sacro dovere rispettare, proteggere e favorire 
la loro vera natura, la moralità pubblica e la prosperità domestica» (Gaudium et spes, 52).

Fin dal 1969, con il documento Matrimonio e famiglia oggi in Italia, la C.E.l. ha volu­
to promuovere quella che allora veniva definita un'«azione completa» (cfr. n. 20) verso la 
famiglia, perché dalla formazione religiosa, compito essenziale per la Chiesa, non può esse­
re mai disgiunto l’impegno per il riconoscimento e la tutela della dimensione umana e socia­
le. A metà degli anni Settanta, con l’articolato documento Evangelizzazione e sacramento 
del matrimonio, accompagnato da autorevoli Deliberazioni dell’Assemblea dei Vescovi, si è 
dato avvio ad un’ampia azione pastorale che ponesse la famiglia quale centro e snodo per la 
vita ecclesiale e per quella sociale. Su questa base abbiamo camminato in questi anni, 
affrontando non poche difficoltà e maturando l’esigenza di un lavoro ancora più puntuale e 
organico, delineato nel Direttorio di pastorale familiare del 1993. Esso rappresenta il qua­
dro di riferimento per l'impegno delle comunità ecclesiali in Italia, traducendo in un preci­
so itinerario pastorale le sollecitazioni giunte da quella magna charta sul matrimonio e la 
famiglia che è costituita dall'Esortazione Apostolica Familiaris consortio.

3. Questo Convegno sulla soggettività sociale della famiglia si colloca appunto nel ven­
tennale della Familiaris consortio e vuole evidenziarne la ricchezza di insegnamenti, l'at­
tualità delle tematiche e la permanente forza profetica. Il nostro pensiero riconoscente va al 
Santo Padre, che ha voluto riservare fin dall'inizio del suo Pontificato una straordinaria 
attenzione alla famiglia, offrendo alla Chiesa e a tutta l'umanità moltissimi stimoli di rifles­
sione sia sul versante dell'azione pastorale sia su quello dell’impegno sociale e politico. Il 
magistero del Santo Padre affronta tutte le tematiche del matrimonio e della famiglia con 
straordinaria ricchezza di fondazione antropologica, ampia elaborazione teologica e indica­
zioni concrete che rappresentano uno specifico sviluppo della dottrina sociale della Chiesa.

Negli insegnamenti di Giovanni Paolo II è presente una attenta analisi delle tante pro­
blematiche che oggi segnano la scelta matrimoniale e la vita delle famiglie, accompagnata 
da grande sollecitudine per gli sposi e da forti richiami alle responsabilità di chi. nella Chie­
sa e nella società, ha il compito di sostenere la famiglia e di garantirne il pieno sviluppo.

Tra i molteplici aspetti dell'insegnamento del Santo Padre vorrei sottolinearne tre. che 
possono risultare particolarmente illuminanti ai fini dei lavori di questo Convegno, incentrato 
sulla soggettività sociale della famiglia. Il primo concerne la riflessione antropologica che il 
Papa ha sviluppato nelle catechesi sull’amore umano nei primi anni del suo Pontificato e in 
alcuni passaggi della Mulieris dignitatem (cfr. nn. 6-8) e della Lettera alle Famiglie (cfr. nn. 6. 
8. 11). Con questa ritlessione egli ci ha aiutato ad approfondire una fondamentale verità antro­
pologica già indicata dal Concilio Vaticano II quando afferma che «l'uomo, il quale in terra è 
la sola creatura che Dio abbia voluto per se stessa», non può «ritrovarsi pienamente se non 
attraverso un dono sincero di sé» (Gaudium et spes. 24). La natura umana è fatta per «essere 
dono» e questa verità della persona regge e fonda l’amore coniugale e le relazioni familiari. 
Scrive il Papa nella Lettera alle Famiglie: «Amare significa dare e ricevere quanto non si può 
né comprare né vendere, ma solo liberamente e reciprocamente elargire» (n. 11 ).

La riflessione antropologica sulla natura della persona come dono si è specificata, poi, 
nell’analisi della polarità sessuata, accompagnata da un approccio fenomenologico che



1542 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

costituisce una rilevante novità dal punto di vista sia del metodo che del linguaggio. Questo 
approccio ha contribuito alla comprensione del fatto che la persona esiste sempre ed esclu­
sivamente come uomo o come donna, e dell’importanza che il loro rapporto si fondi sulla 
complementarità e sulla reciprocità. Nella polarità umana è iscritta la vocazione al dono 
nella vita coniugale e alla formazione di una comunità di persone intessuta sulle varie rela­
zioni familiari derivanti dai legami coniugali, genitoriali e generazionali. In questa luce il 
Papa ha definito la famiglia, usando un’immagine tanto suggestiva quanto vera, come la 
prima forma dell’ecologia umana perché in essa «l'uomo riceve le prime e determinanti 
nozioni intorno alla verità e al bene, apprende che cosa vuol dire amare ed essere amati e 
quindi che cosa vuol dire in concreto essere una persona» (Centesimus annus, 39).

Il terzo aspetto dell’insegnamento sul matrimonio e sulla famiglia che vorrei richiamare 
è legato all’affermazione della centralità che, per le suddette ragioni antropologiche, la fami­
glia viene ad assumere nel contesto del sistema sociale. Ogni forma di organizzazione socia­
le che miri a garantire il bene delle persone non può prescindere dal riconoscimento dei dirit­
ti primari e inalienabili della famiglia. La famiglia è la prima e fondamentale forma di 
socialità e a partire da essa devono essere in qualche modo pensate e strutturate tutte le altre 
dimensioni della vita sociale. E questo uno dei pilastri dell'insegnamento della Chiesa, illu­
strato nella Familiaris consortio, dove, tra i quattro compiti fondamentali che competono alla 
famiglia, viene annoverato quello di partecipare allo sviluppo della società (cfr. nn. 42-48).

L'intento di relativizzare il matrimonio
4. Il patrimonio di riflessione sul matrimonio e la famiglia che il magistero del Santo 

Padre ha contribuito ad arricchire e diffondere ci offre un abbondante materiale per il lavo­
ro di questo Convegno e nello stesso tempo stimola tutti noi a domandarci che cosa è stato 
realizzato, che cosa si sta facendo e che cosa è necessario mettere in cantiere per il futuro. 
Il tema scelto per questo Convegno, "Famiglia soggetto sociale. Radici, sfide e progetti", 
risponde bene a due esigenze particolarmente sentite. Da una parte sembrano ormai maturi 
i tempi perché la nostra società, troppo a lungo condizionata da preclusioni ideologiche, 
riconosca la soggettività della famiglia, dall’altra sembrano esistere le condizioni affinché le 
famiglie assumano il ruolo che compete loro nella vita sociale, rafforzando notevolmente la 
propria soggettività sociale nelle forme che la democrazia e l’organizzazione dello Stato ren­
dono possibili.

L’Italia vanta una grande tradizione dal punto di vista della considerazione riservata alla 
famiglia, che resta al vertice delle aspettative e delle preoccupazioni dei cittadini, come 
risulta da tutte le indagini che hanno preso in esame questo aspetto della vita sociale. Nono­
stante i rapidi e radicali cambiamenti che hanno inciso profondamente sulla famiglia italia­
na negli ultimi quarant’anni, essa resta il punto di riferimento e la principale risorsa per la 
vita del Paese. Abbiamo assistito al passaggio dal modello patriarcale a quello nucleare, 
accompagnato dalia rapida riduzione del numero dei componenti di ciascun nucleo; alla tra­
sformazione del ruolo e dell’immagine della donna, sempre più inserita nel sistema lavora­
tivo, da cui certamente sono venuti grandi miglioramenti per la sua condizione, accompa­
gnati però da ricadute problematiche per la donna stessa e per la vita familiare; alla 
permanenza prolungata dei figli in famiglia e all’innalzamento dell’età media del matrimo­
nio; ad una preoccupante disgregazione dei nuclei familiari segnalata dalle separazioni e dai 
divorzi, anche se occorre precisare che siamo ancora molto lontani dai tassi di altri Paesi 
europei e nord-americani; alla drastica diminuzione del numero dei figli con pesanti conse­
guenze per il futuro del Paese.

Sono questi solo alcuni dei fenomeni macroscopici che delineano il cambiamento delle 
condizioni di vita delle famiglie: alcuni filoni di pensiero hanno tentato di leggerli come un 
inesorabile decadimento della famiglia e soprattutto come il superamento della rilevanza



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1543

sociale dell’istituto del matrimonio. Occorre ribadire invece che il matrimonio non è un 
retaggio del passato o una anacronistica sovrastruttura dell’amore umano. Oltre ad essere un 
istituto pensato fin dal principio dal Creatore per il bene dell’umanità (cfr. Gaudium et spes, 
48), il patto coniugale rappresenta una modalità di rapporto pienamente aderente alle esi­
genze dell’autentico amore umano. 11 cammino affettivo della coppia assume con l’unione 
matrimoniale una forma di vita pubblica e stabile, con l’impegno alla fedeltà e alla piena 
dedizione reciproca, con la responsabilità verso i figli e con il diritto-dovere di contribuire 
alla vita sociale. Per questi motivi deve essere considerato come un punto qualificante e non 
come un limite il dettato costituzionale con il quale la Repubblica italiana «riconosce i dirit­
ti della famiglia come società naturale fondata sul matrimonio» (art. 29).

I reiterati tentativi di equiparare altre forme di convivenza alla famiglia fondata sul 
matrimonio non segnano certo un progresso nella civiltà di una Nazione. Denotano piutto­
sto una pericolosa confusione circa le condizioni per la titolarità dei diritti. Alcune garanzie 
legate ai diritti individuali, anche in ordine a situazioni di cura e di responsabilità verso altre 
persone, devono trovare soluzione al di fuori dell’ordinamento matrimoniale, che deve esse­
re salvaguardato nella sua specificità. Dietro varie iniziative finalizzate ad equiparare altre 
forme di convivenza all’istituto del matrimonio si nasconde in realtà l’intento di relativizza­
re l’istituto matrimoniale e di porre come criterio di riferimento i soli diritti individuali, con 
il risultato di scardinare il fondamento stesso della compagine sociale. Certamente conti­
nuano ad essere forti le pressioni di una “cultura pubblica", ampiamente veicolata dai media, 
che presenta come nuovi modelli di famiglia le più varie e anche moralmente meno soste­
nibili forme di convivenza, ma questa “cultura pubblica" ha una corrispondenza assai dub­
bia con la cultura reale del Paese, ben radicata nei valori familiari.

La famiglia in Italia sta attraversando infatti l'attuale travaglio confermando una sostan­
ziale tenuta, anche se sono stati pagati prezzi troppo alti in termini di valori di riferimento, 
di autocomprensione e di tutela sociale. Ora il Paese sembra essere approdato ad una mag­
giore stabilità e la stagione delle riforme istituzionali può felicemente coincidere con una 
rinnovata considerazione del contributo insostituibile della famiglia. L’Italia deve molto alle 
sue famiglie e il sostanziale benessere di cui gode è stato costruito con il sudore delle fami­
glie che hanno saputo dedicarsi al lavoro senza trascurare la cura della vita domestica, inven­
tando, in alcuni casi, anche un modello originale di integrazione tra sistema lavorativo e vita 
familiare che ha fatto di alcune zone dell’Italia un caso esemplare a livello mondiale. Ma 
fino a quando la famiglia da sola potrà continuare a sostenere un tale carico di lavoro e di 
responsabilità?

Evangelizzazione e promozione sociale
5. In questo contesto la Chiesa continua la sua azione, che si esprime in primo luogo 

come evangelizzazione, affinché le famiglie siano sempre più consapevoli del grande dono 
che hanno ricevuto con il matrimonio e in particolare con la grazia sacramentale che rende 
i coniugi partecipi e testimoni dell’amore divino. Non ci siamo stancati di richiamare que­
sto impegno ad ogni significativo passaggio della vita ecclesiale ma sappiamo che, se molto 
è stato fatto, il più è ancora da fare per accompagnare le famiglie verso un'assunzione piena 
di responsabilità nella vita ecclesiale e sociale. I Vescovi italiani sono unanimi nella volontà 
di promuovere una pastorale familiare in grado di dare risposte concrete alla domanda di 
formazione, di spiritualità e di responsabilizzazione che giunge dalle famiglie e dalle comu­
nità ecclesiali.

A conferma di questa opzione costante e del rinnovato impegno di tutta la comunità cri­
stiana c’è anche la scelta condivisa da tutto l’Episcopato di porre la famiglia, anche per que­
sto primo decennio del Duemila, tra le priorità dell’azione pastorale. «Per questo - leggiamo 
negli Orientamenti -, contiamo molto sulla solidarietà tra le famiglie, ma anche sulla crea-



1544 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

zinne di nuove forme ministeriali tese ad ascoltare, accompagnare e sostenere una realtà 
dalla quale molto dipende il futuro della Chiesa e della stessa società» (Comunicare il Van­
gelo in un mondo che cambia, 52). La famiglia è il primo ambito dell’evangelizzazione per­
ché in essa i genitori sono chiamati a comunicare la fede e tutti si aiutano in questo compi­
to, secondo la felice espressione di Paolo VI: nella famiglia «tutti i componenti 
evangelizzano e sono evangelizzati» (Evangelii nuntiandi, 71 ). Nei prossimi anni dovrà esse­
re intensificato il lavoro di preparazione al matrimonio, con la proposta di itinerari di fede 
prolungati e con una specifica attenzione al periodo del fidanzamento come tempo di cresci­
ta e di maturazione nella fede. Si dovrà ripensare la vita parrocchiale tenendo conto che è 
parte integrante della desiderata "conversione pastorale” anche una nuova progettualità che 
realizzi l'effettiva valorizzazione e il pieno coinvolgimento delle famiglie, nella loro condi­
zione di "Chiesa domestica” (cfr. Lumen gentium, 11; Familiaris consortio, 49) capace di 
portare l'annuncio del Vangelo nel quartiere, dentro le case, nella quotidianità della vita.

Ma l'impegno pastorale va sostenuto con una riflessione che sappia cogliere e rilancia­
re le istanze provenienti dall’esperienza delle famiglie, per rigenerare motivazioni, scelte e 
metodi. E questa anche una dimensione fondamentale del Progetto Culturale della Chiesa 
italiana, che richiede il coinvolgimento dei diversi soggetti primariamente interessati, come 
le famiglie, le loro associazioni c le varie istituzioni. La riflessione e la sensibilizzazione su 
questi contenuti sembra infatti facilmente trasferibile anche a livello di comunità parroc­
chiali e di aggregazioni, con modalità nuove che lavorando insieme, come in questo Conve­
gno, sarà più facile esprimere con creatività. Raggiungeremo così un obiettivo fondamenta­
le del Progetto Culturale: individuare contenuti e metodologie che ci aiutino a ricercare ed 
elaborare una visione cristiana dell'uomo, ma anche della famiglia, credibile e plausibile, e 
quindi comunicabile, nella società contemporanca.

6. Non meno importante dell'impegno sul fronte dell’evangelizzazione è quello a cui 
siamo chiamati sul versante della promozione umana e sociale della famiglia. È dunque non 
solo legittimo, ma necessario che la Chiesa si interessi alla situazione sociale delle famiglie, 
favorendo e sostenendo soprattutto l'impegno dei laici e in particolare l’efficace coordina­
mento del Forum delle Associazioni familiari, che opera nel pieno esercizio della responsa­
bilità e dell'autonomia laicale. Care Associazioni che aderite al Forum, non possiamo non 
compiacerci del fatto che «nel volgere di pochi anni il vostro sodalizio - come ha detto il 
Papa -, ha saputo conquistarsi ampia stima e considerazione, diventando portavoce puntua­
le e coraggioso delle necessità e delle legittime istanze di milioni di famiglie italiane ed 
interlocutore serio e credibile delle varie forze sociali e politiche. La Chiesa vede in voi una 
grande speranza per il presente e per il futuro delle famiglie in Italia» (Giovanni Paolo II. 
Discorso al Forum delle Associazioni familiari 127 giugno 1998|, 1 ).

La mobilitazione delle famiglie è la prima condizione per riportare al centro dell'attcn- 
zionc sociale e del dibattito culturale c politico la necessità di affrontare la “questione fami­
glia”. Le famiglie infatti «devono per prime adoperarsi affinché le leggi e le istituzioni non 
solo non offendano, ma sostengano e difendano positivamente i diritti e i doveri della fami­
glia», diventando così protagoniste della «politica familiare» (Familiaris consortio, 44). Per 
sviluppare una precisa azione pastorale e culturale in questo senso è importante riprendere 
e attuare le indicazioni del Direttorio di pastorale familiare, nel capitolo dedicato alla par­
tecipazione della famiglia allo sviluppo della società (cfr. nn. 162-188).

Alcuni ambiti attendono da tempo una risposta
7. La Carta dei diritti della famiglia, promulgata dalla Santa Sede e indirizzata ai 

governanti e ai responsabili delle istituzioni civili, è certamente uno dei frutti più interessanti 
e attuali della Familiaris consortio, soprattutto per la concretezza e la chiarezza con cui tra-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1545

duce in "principi” e in “articoli” il criterio regolatore dei rapporti tra Stato e famiglia defi­
nito nell’Esortazione Apostolica Familiaris consortio: «La società, e più specificamente lo 
Stato, devono riconoscere che la famiglia è una società che gode di un diritto proprio e pri­
mordiale e quindi nelle loro relazioni con la famiglia sono gravemente obbligati ad attener­
si al principio di sussidiarietà» (n. 45). Questo principio della dottrina sociale della Chiesa 
implica che lo Stato riconosca il ruolo e la titolarità della famiglia in tutti quegli ambiti in 
cui sono in gioco i suoi diritti primari e inalienabili. Ne consegue che lo Stato da una parte 
non può indebitamente sostituirsi alla famiglia, mentre dall’altra è tenuto a sostenere la 
famiglia stessa nella realizzazione delle sue prerogative.

Sono ancora molti, in Italia, i passi da compiere per una piena attuazione del principio 
di sussidiarietà. In primo luogo sul versante della rappresentatività e della possibilità, da 
parte delle famiglie, di far valere i loro diritti. Se la famiglia rappresenta la componente 
essenziale del tessuto sociale, devono esistere anche modalità concrete poiché la sua voce 
entri a pieno titolo tra i soggetti che si confrontano sulle politiche per lo sviluppo del Paese. 
Quella delle famiglie resta ancora una soggettività per lo più teorica, senza forme e luoghi 
attraverso cui possa esprimersi. Bisogna pensare pertanto a nuove modalità di confronto e di 
collaborazione con le istituzioni e con le altre componenti sociali, anche per evitare un uso 
strumentale del tema famiglia, spesso richiamato senza dare seguito a iniziative coerenti di 
ascolto e di partecipazione delle famiglie stesse.

La soggettività della famiglia non si afferma infatti con iniziative sporadiche, ma piut­
tosto con una costante considerazione del suo ruolo e delle ricadute che ogni provvedimen­
to legislativo può avere su di essa. E questo il senso genuino e pregnante dell'espressione 
"politiche familiari”. Non è un caso, né un’indebita estensione di competenze, che in que­
sto Convegno si operi una ricognizione a tutto campo sulle modalità con cui la famiglia 
viene oggi considerata nei vari ambiti: dai processi economici all'organizzazione del lavo­
ro, dalla formazione scolastica al sistema dei servizi.

Si rivelerebbe poco lungimirante e sostanzialmente autolesionista uno Stato che non 
investisse in modo adeguato e coerente sulla soggettività della famiglia. Lo Stato ha il dove­
re e l’interesse di fornire tutti gli aiuti e i sostegni che, a partire da una corretta applicazio­
ne del principio di sussidiarietà, permettono alla famiglia di dare il suo apporto al bene della 
società. Un simile impegno dello Stato ha infatti un ritorno di inestimabile valore, perché le 
migliori condizioni di vita delle famiglie contribuiscono direttamente al miglioramento del 
benessere sociale. La qualità della vita di un sistema sociale è direttamente proporzionale 
alle condizioni di benessere complessivo della famiglia.

8. Lascio ai lavori del Convegno l'approfondimento dei vari aspetti concreti sui quali è 
necessaria una inversione di tendenza, accompagnata da scelte mirate e coraggiose, ma non 
posso non richiamare alcuni ambiti che attendono da tempo, nella direzione della sussidia­
rietà, una risposta dalle forze politiche e dai governanti. Tra questi deve essere considerato 
il diritto a formare una famiglia. Molti giovani sono costretti a rimandare il matrimonio per 
le difficoltà ad entrare nel ciclo lavorativo e a reperire un’abitazione adeguata. Molto si può 
fare per ripensare in questa direzione l’edilizia abitativa e l’ingresso dei giovani nei proces­
si lavorativi, soprattutto nelle Regioni del Sud.

Quello del rapporto tra famiglia e lavoro resta uno dei nodi più delicati ed è necessario 
riscoprire le ragioni della loro reciproca interdipendenza (cfr. Laborem exercens. 10), senza 
improprie separazioni e soprattutto senza emarginare le esigenze delle famiglie dalla defini­
zione dei rapporti di lavoro e dei diritti dei lavoratori. Sindacalisti e imprenditori devono su 
questo punto riflettere con maggiore attenzione per ovviare a sfasature che rendono troppo 
gravoso coniugare i tempi del lavoro con quelli della famiglia, con conseguenze negative, 
oltre che per la famiglia, anche per gli stessi processi lavorativi.

Non meno importanti, per un coerente sviluppo delle politiche familiari, sono la rego­
lazione del sistema fiscale e l’organizzazione dei servizi, che devono sempre tener conto del



1546 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

bene complessivo della famiglia e dei soggetti che la compongono. Un sistema fiscale che 
finisca per penalizzare il nucleo familiare fino ad indurre le coppie a fingere la separazione 
per ottenere vantaggi fiscali, come è accaduto in alcuni casi, determinerebbe una situazione 
di profonda iniquità e renderebbe lo Stato non più garante del bene della famiglia, ma com­
plice della sua disgregazione.

9. Altri due ambiti presentano situazioni non sostenibili che richiedono interventi rapi­
di e chiaramente orientati nella direzione del primato della persona e della famiglia. Si trat­
ta anzitutto della tutela della vita umana dal concepimento al suo termine naturale. Il Paese, 
ancora segnato dall’iniqua legge che legittima l’aborto, attende che si definisca al più pre­
sto un quadro legislativo chiaro circa gli interventi medici nel campo della procreazione. La 
proposta di legge sulla procreazione medicalmente assistita, dibattuta nel corso della passa­
ta legislatura, sebbene presentasse problemi etici di non poca rilevanza, costituisce comun­
que un valido punto di partenza per arrivare quanto prima ad una legge che tuteli i diritti del 
concepito ed eviti manipolazioni e usi impropri delle cellule germinali e degli embrioni.

Altro ambito, già oggetto di dibattiti culturali c politici ma ancora in attesa di un com­
piuto quadro legislativo, è quello del diritto dei genitori a scegliere l'indirizzo formativo per 
i propri figli. All’interno del progetto scolastico complessivo attraverso cui lo Stato tutela il 
diritto di tutti allo studio, deve essere garantita la possibilità di scegliere tra una pluralità di 
proposte. Mentre nel resto d’Europa, attraverso varie formule, si è sviluppato un sistema sco­
lastico in cui il servizio pubblico a tutti gli studenti viene assicurato attraverso scuole gestite 
o direttamente dallo Stato oppure da altri enti da esso sostenuti, in Italia permane una chiu­
sura che, oltre a misconoscere il legittimo diritto di tutte le famiglie ad una libera scelta, impe­
disce lo sviluppo di un sistema scolastico moderno basato sull'integrazione tra l'iniziativa 
dello Stato e quella di altri soggetti parimenti titolati ad offrire validi percorsi formativi.

10. Non è mia intenzione entrare nello specifico delle analisi e delle possibili soluzio­
ni dei vari problemi a cui ho accennato, ma ritengo questo Convegno veramente provviden­
ziale sia per la possibilità di approfondire tematiche che interessano direttamente la vita 
delle famiglie sia perché ci offre l’opportunità di dare al Paese un serio contributo di rifles­
sione sulle scelte di politica sociale. La Chiesa in Italia è fermamente convinta che difen­
dendo la famiglia si offre il migliore aiuto possibile allo sviluppo della società. È una con­
vinzione emersa anche a livello europeo, in modo particolare riflettendo su quali siano i 
pilastri per edificare l'Europa unita. Nel documento conclusivo del Sinodo straordinario per 
l’Europa convocato dal Santo Padre nel 1991 si affermava: «Chi si impegna per proteggere 
e favorire l'istituto matrimoniale e la famiglia acquisisce grandissimi meriti per la sorte 
futura dell'Europa» (n. 10).

Non potrà mancare nell’orizzonte dei lavori di questo Convegno uno sguardo che vada 
oltre i confini nazionali, nella duplice consapevolezza che molte decisioni oggi passano 
attraverso le istituzioni europee e che la Chiesa italiana ha una particolare missione da com­
piere anche a livello europeo. La crescita del nostro Paese come il processo di unificazione 
dell'Europa trovano nella famiglia un punto di riferimento da cui non si può prescindere: 
«Come l’esperienza attesta, la civiltà e la saldezza dei popoli dipendono soprattutto dalla 
qualità umana delle loro famiglie. Per questo l'impegno apostolico verso la famiglia acqui­
sta un incomparabile valore sociale» (Christiftdeles laici, 40). Pertanto, come cattolici e 
come cittadini a cui sta veramente a cuore il bene della nostra Nazione, siamo certi di dare 
il migliore contributo al progresso dell’Italia amando, servendo e promuovendo il matrimo­
nio e la famiglia.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1547

CONCLUSIONI DI
MONS. GIUSEPPE BETORI
SEGRETARIO GENERALE DELLA C.E.I.

1.1 venti anni della Familiaris consortio: un punto di partenza
Questo Convegno è stato voluto e pensato dagli organizzatori. Commissione Episcopa­

le per la famiglia e la vita. Forum delle Associazioni familiari e Servizio Nazionale per il 
Progetto Culturale, non come mero momento celebrativo a venti anni dalla Familiaris con­
sortio, ma come un'occasione per approfondire la verità e il valore del matrimonio e della 
famiglia, per accrescere la consapevolezza di quanto essi siano al centro della vita sociale e 
per chiedere una decisa svolta nelle politiche sociali del Paese.

Credo di poter dire, al termine dei lavori, che le aspettative sono state, in larga misura, 
soddisfatte avendo trovato pieno riscontro nello spessore scientifico dei contributi e nella 
qualità del dibattito. Una soddisfazione che, alla luce di quanto abbiamo potuto ascoltare in 
questi giorni, ha un duplice risvolto: da una parte ci sentiamo una volta di più in debito di 
riconoscenza con il Santo Padre per averci donato la Familiaris consortio, tuttora così attua­
le e illuminante nei suoi insegnamenti, e per Messaggio che in questa circostanza ha invia­
to al Card. Camillo Ruini, Presidente della C.E.I.; dall’altra abbiamo preso ancor più 
coscienza di non essere al termine di un cammino, ma solamente all’inizio.

Come ci ha detto il Santo Padre richiamando l’importanza della Familiaris consortio: 
«Questi venti anni sono serviti per far maturare una diffusa consapevolezza della vocazione 
e della missione della famiglia e. come accade nel normale corso della vita umana, a questo 
punto inizia la stagione della maturità, la stagione della piena assunzione di responsabilità» 
(cfr. Messaggio, n. 3). Il Convegno ci ha dato certamente la possibilità di scandagliare a 
fondo i problemi della famiglia, ma soprattutto ci ha fatto capire che siamo all’inizio di una 
nuova stagione per l’impegno sociale dei cattolici italiani; impegno che vede nella famiglia 
la chiave per salvaguardare il valore della persona e promuovere il bene della società e nello 
stesso tempo trova proprio nella stessa famiglia la principale risorsa per avviare un vero e 
proprio cambiamento del modello sociale.

2. Il ruolo della famiglia “vero soggetto” del rinnovamento sociale
I lavori del Convegno hanno certamente contribuito a evidenziare le molteplici ragioni 

per cui la famiglia non è, e non può essere considerata, in alcun modo, una realtà margina­
le del sistema sociale e tanto meno una semplice questione affettiva privata. La famiglia è la 
realtà umana attraverso cui la persona entra nella vita; è il contesto in cui l'essere umano 
viene educato e apprende il senso dell'esistenza come dono e responsabilità; è la via che. 
attraverso il matrimonio, la maggior parte degli uomini e delle donne intraprende per rea­
lizzare a loro volta un progetto di amore e dì felicità. 11 peculiare rapporto che lega ogni esi­
stenza umana alla famiglia spiega perché non sia possibile pensare e costruire correttamen­
te un progetto di convivenza sociale a prescindere da essa. È la verità della persona e la 
necessità di garantirne una compiuta espressione che determina il primato della famiglia 
rispetto allo Stato. E la famiglia che legittima lo Stato, gli conferisce titolarità, non vicever­
sa, come purtroppo accade sia in alcune teorie dello Stato sia dal punto di vista delle attua­
zioni storiche.

La famiglia detiene quindi una "soggettività sociale" che non le deriva da altri perché è 
iscritta nella sua natura ed è frutto di quelle relazioni che stanno all'origine di ogni società. 
E per questo motivo che giustamente la famiglia viene definita la prima cellula della società. 
Come tale deve essere quindi compresa e coerentemente sostenuta nel contesto del rappor­
to tra lo Stato e i cittadini.



1548 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

La soggettività della famiglia è il cuore della stessa dottrina sociale della Chiesa. Sin da 
Leone XIII con la Rerum novarum fino alla Centesimus annus di Giovanni Paolo II, i vari 
aspetti dell’esistenza umana e le varie problematiche sociali sono stati considerati a partire 
dalla soggettività della famiglia. Questo Convegno si è snodato quindi sulla tradizione più 
genuina dell’insegnamento sociale della Chiesa e, per molti versi, sollecita un ulteriore 
approfondimento delle indicazioni in esso contenute, ancora in gran parte da assimilare, 
anche all’interno delle stesse comunità ecclesiali.

Nel corso degli interventi e del dibattito, è diventato sempre più chiaro ed evidente che 
una tale soggettività sociale pone la famiglia come criterio di discernimento e punto di rife­
rimento per ogni azione politica. Di questo eravamo certamente già convinti, ma il Conve­
gno ci ha aiutato a coglierne meglio le molteplici ragioni, i diversi risvolti c le rilevanti con­
seguenze. Prenderne coscienza in modo così forte ci responsabilizza ancora di più. Questo 
Convegno è pertanto un punto di non ritorno sulla strada di un impegno determinato e coe­
rente circa il contributo che il mondo cattolico è chiamato a dare all’Italia in una stagione di 
riforme e di auspicabili cambiamenti nelle politiche sociali.

È altrettanto chiaro che non si tratta di una questione dei cattolici. La famiglia fondata sul 
matrimonio è un bene di tutta la società e quindi tutti, credenti e non, devono ritrovarsi attor­
no a questo elemento costitutivo del sistema sociale italiano. Da questo punto di vista il detta­
to della Costituzione repubblicana, su cui si fonda la vita sociale del nostro Paese, non appare 
affatto superato, anzi, come è stato rilevato da tutti gli interventi, resta in gran parte da attua­
re. La Chiesa, interessandosi a queste problematiche, non va oltre le sue competenze, ma dà 
seguito a un’istanza fondamentale della fede cattolica, che riconosce nella famiglia un bene 
della creazione, bene reso ancora più evidente dalla grazia sacramentale, conferita da Gesù 
Cristo nel momento in cui ha svelato il «mistero grande» (cfr. Ef 5,32) del patto nuziale.

3. Condizioni per una svolta all'inizio del Terzo Millennio
La strada da percorrere per realizzare un’ampia convergenza di tutti gli uomini di buona 

volontà attorno alla soggettività della famiglia è complessa ed esige che siano attuate alcu­
ne condizioni fondamentali per dare avvio a una nuova stagione di riforme, auspicata anche 
dal Card. Ruini nel suo intervento.

3.1. La prospettiva culturale
Appare sempre più chiaro che la prima condizione per operare un cambiamento sostan­

ziale e duraturo è quella di promuovere un rinnovamento culturale, per una modificazione 
della mentalità e dei comportamenti, che sembrano sempre più andare nella direzione di una 
frantumazione del tessuto familiare, anche se risulta, almeno in Italia, ancora forte la tenu­
ta e il radicamento sociale della famiglia. Quella del cambiamento culturale è una prospet­
tiva di cui cogliamo immediatamente la problematicità e la complessità, ma ciò non deve 
spaventarci. È questa del resto la linea di impegno assunta da tutta la Chiesa italiana nel 
momento in cui ha lanciato il Progetto Culturale. La creazione di una nuova mentalità verso 
la famiglia è uno dei capitoli centrali di questo Progetto, come è chiaramente emerso anche 
nel corso di questi lavori.

Per incidere sul quadro culturale è necessario il contributo di tutte le componenti vive 
del tessuto ecclesiale e sociale. Molteplici sono gli ambiti d’intervento: dalla ricerca acca­
demica alla divulgazione di contributi che aiutino a ripensare l’identità e il ruolo della fami­
glia; dalla promozione di iniziative che sviluppino la riflessione sulla famiglia alla luce della 
dottrina sociale della Chiesa a un utilizzo più puntuale e incisivo dei mezzi della comunica­
zione sociale; dalla valorizzazione dei luoghi ordinari di vita delle comunità ecclesiali per­
ché creino spazi sempre più a misura di famiglia alla promozione di iniziative che pongano 
la famiglia come protagonista della vita sociale.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1549

3.2. La responsabilità sociale di tutte le famiglie
Entriamo qui nella seconda condizione indispensabile per arrivare a un effettivo ricono­

scimento della soggettività della famiglia. Se, da una parte, tutti sono chiamati a dare il loro 
contributo alla promozione della famiglia, nessuno più della famiglia stessa può, e deve, 
farsi garante del riconoscimento dei suoi diritti. È stato più volte ribadito come in tutti gli 
ambiti presi in esame sia necessario far sì che la famiglia faccia sentire la propria voce e 
rivendichi i propri diritti utilizzando tutti gli strumenti che la società democratica mette a 
disposizione. La prima e la più efficace di queste forme è certamente l'associazionismo, da 
intendere non come espressione elitaria delle famiglie più sensibili e motivate, ma come 
forma ordinaria di cittadinanza.

È necessario superare quella paradossale contraddizione che nel nostro Paese fa sì che 
la famiglia, primo produttore e garante del benessere, sia l’ultimo soggetto a essere consi­
derato e ascoltato nella definizione delle politiche che determinano l’indirizzo e la qualità 
della vita sociale. La nascita e le iniziative del Forum delle Associazioni familiari costitui­
scono un segnale incoraggiante, che ha già ampiamente dimostrato quanto la mobilitazione 
delle famiglie sia la strada da percorrere per modificare gli attuali assetti delle forze sociali. 
Ma è anche evidente che a questa prima fase, che ha visto protagoniste soprattutto le Asso­
ciazioni già esistenti e la nascita degli Organismi regionali, deve far seguito una capillare 
sensibilizzazione affinché tutte le famiglie acquisiscano piena consapevolezza della loro 
cittadinanza sociale e ne rivendichino a ogni livello i relativi diritti.

È stato ampiamente dimostrato come riguardo ai doveri, in più di un settore, lo Stato 
non solo non sostiene la famiglia nelle sue esigenze, ma si appoggia su di essa caricandola 
di compiti che vanno ben oltre le sue possibilità. E emerso dalle analisi di questi giorni che 
lo Stato ha contratto un debito enorme nei confronti della famiglia ripagandola con un siste­
ma ancora sostanzialmente assistenziale, alla cui radice c’è il mancato riconoscimento dei 
diritti e della soggettività della famiglia. Chi può far esplodere queste ingiustizie e queste 
contraddizioni? Certamente sono utili il contributo e l’impegno di tutte le componenti socia­
li, ma prima e più di tutti, deve alzarsi la voce delle famiglie, di tutte le famiglie. E urgente 
quindi che le famiglie siano aiutate a prendere coscienza dei loro diritti e ad associarsi affin­
ché tali diritti siano conosciuti, condivisi e, insieme, con forza, rivendicati.

3.3. Il contributo alle scelte politiche
Il Convegno ha messo a tema la soggettività della famiglia e ha affrontato una proble­

matica di carattere sostanzialmente politico, ma lo ha fatto senza coinvolgere direttamente 
le forze politiche. Questa scelta nasce dalla natura di un appuntamento che vede coinvolti 
insieme operatori pastorali e membri delle Associazioni familiari, in uno sforzo d'elabora­
zione che si colloca a monte di azioni direttamente finalizzate a incidere sulle scelte politi­
che e legislative. Il lavoro di queste giornate offre però un vasto materiale che sarà prezioso 
per l'azione dei soggetti a cui compete un impegno di carattere più politico, come il Forum 
e le varie componenti sociali che nel Paese sono chiamate a farsi interlocutori delle forze 
politiche, del Parlamento e del Governo.

Un’azione che miri a modificare l’attuale quadro del sistema sociale italiano deve esse­
re necessariamente articolata su vari livelli e diluita nel tempo, con una gradualità di inter­
venti che rispondano a una strategia complessiva in cui siano chiari e condivisi gli obiet­
tivi, le priorità e gli strumenti. Appare necessario in primo luogo far emergere un ampio 
dibattito nel Paese sul modello sociale che si intende promuovere e su quale deve essere il 
ruolo e la considerazione della famiglia. Occorre inoltre aprire un confronto con tutte le 
componenti della società, come i sindacati, gli imprenditori, le realtà associative, i centri di 
ricerca, tutti coloro che sono interessati al bene della società. Solo un ampio coinvolgimen­
to delle varie espressioni della società e un diffuso convincimento circa la soggettività della



1550 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

famiglia potrà aprire la porta a interventi legislativi in grado di ridisegnare il modello socia­
le e ad azioni di governo che progressivamente diano alla famiglia il ruolo che le è proprio.

Non va dimenticato in questo percorso il ruolo dei cattolici impegnati in politica ai quali 
è chiesto, assieme a tutti coloro che sono attenti a queste tematiche, di adoperarsi per dare 
al dibattito politico un deciso orientamento in ordine al riconoscimento della soggettività 
della famiglia. E un contributo irrinunciabile e qualificante. I cattolici impegnati in politica 
sui temi della famiglia e della vita, pur nella diversità delle opzioni partitiche, sono chiama­
ti ad avere una sostanziale convergenza che sia trainante anche per altri esponenti politici.

4. La famiglia come struttura portante della società
L’ampia ricognizione sui principali aspetti della vita sociale, sviluppata nel corso del 

Convegno, ha messo in evidenza quanto la soggettività della famiglia sia determinante per 
ogni ambito della vita sociale. Partire dalla soggettività della famiglia comporta un ripensa­
mento complessivo dei sistema sociale e di ciascun ambito. Sarebbe impossibile riprendere 
e sintetizzare tutte le analisi e le proposte avanzate, ma può essere utile richiamare alcuni 
passaggi dei lavori che hanno toccato aspetti emblematici della situazione italiana.

In primo luogo abbiamo avuto conferma di quanto sia importante l’applicazione corret­
ta del principio di sussidiarietà tra la famiglia e lo Stato. Uno Stato che non si pensi e non 
operi a partire dalla famiglia finisce per creare ingiustizie e sperequazioni, soprattutto se in 
luogo della sussidiarietà assume criteri assistenziali. Un sistema sociale pensato a partire 
dalla soggettività della famiglia e dal rapporto di sussidiarietà che lo Stato deve tenere nei 
suoi confronti, esige una rivisitazione di tutti i criteri d’organizzazione del lavoro, del siste­
ma fiscale, dei processi educativi, della cura delle persone, ecc. Il Convegno ha offerto un 
riscontro scientifico di come e quanto sia salutare per la società l’applicazione del principio 
di sussidiarietà e di quanto sia penalizzante per la famiglia, e di conseguenza per la società 
nel suo insieme, il rifiuto o il travisamento di questo principio regolatore.

Un primo criterio che ne deriva è quello della “qualità della vita familiare’’. La società 
deve garantire una “reale vivibilità’’ del l’esperienza familiare. È stato evidenziato in più 
interventi come il modello sociale che si va imponendo, basato sulla considerazione del sin­
golo cittadino e dei gruppi di potere, stia rendendo il clima sociale sostanzialmente ostile 
alla famiglia. Sin dal momento in cui i giovani mettono mano a un progetto familiare, si tro­
vano a dover andare contro corrente e a dover pagare prezzi molto alti per una scelta che di 
fatto va a beneficio dell’intera società, ma che la società considera solo come questione 
affettiva privata e socialmente irrilevante, quando non addirittura in modo negativo. La for­
mazione della famiglia è, in molti casi, ritardata dalla mancanza di sostegno da parte della 
società e tutta la vita familiare, non essendo tutelata, risulta sempre più insidiata dai sovrac­
carichi di lavoro, dalla scarsa considerazione rispetto alla professione e al ruolo sociale dei 
singoli.

Un altro ambito che evidenzia il mancato sostegno alla famiglia è quello della genera­
zione, ambito in cui il nostro Paese detiene un triste primato di denatalità. È stato eviden­
ziato come questo fenomeno sia l’esito di una precisa condizione in cui viene a trovarsi la 
coppia e in particolare la donna. Soprattutto appare assente nel nostro Paese la considera­
zione che fare dei figli è contribuire, in modo eminente, al bene comune, anche per contra­
stare l’invecchiamento della popolazione che già grava pesantemente sul sistema previden­
ziale. S'inseriscono in questo contesto anche gli interventi legislativi sul fronte della 
procreazione medicalmente assistita e sulle situazioni terminali della vita. Il tema della 
famiglia non può essere scollegato da quello della vita.

Lo Stato ha il dovere di tutelare il diritto del nascituro e l’inviolabilità della vita, per cui 
è auspicabile che si arrivi a un’approvazione, in tempi rapidi, della normativa sulla prò-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 155!

creazione medicalmente assistita, recuperando e, se possibile migliorando proposte già 
dibattute nella scorsa legislatura. Ugualmente lo Stato ha il dovere di impedire ogni travisa­
mento del diritto a decidere della propria vita come avviene nel caso dell’eutanasia. Mentre 
resta ferma la condanna dell’aborto e della legge che lo permette, occorre ribadire che ben 
poco si è fatto per applicare quella parte della normativa che dovrebbe tutelare la maternità.

Conseguenza diretta, e quanto mai evidente, del mancato riconoscimento dei diritti della 
famiglia è la situazione del sistema scolastico, che eredita una struttura non più adeguata alle 
esigenze di una maggiore articolazione delle soggettività sociali. Non si tratta, come più 
volte ribadito, di tollerare la presenza di scuole non statali che svolgono un servizio pubbli­
co, quasi fosse una concessione ai cattolici; si tratta piuttosto, a partire dal diritto di scelta 
delle famiglie, di ripensare complessivamente il sistema scolastico, ovviamente con la gra­
dualità e con i passaggi necessari. Ma finché non sarà data a tutte le famiglie la possibilità 
reale, non discriminata dal punto di vista sia giuridico che economico, di esercitare la scel­
ta formativa, in ogni scuola pubblica, statale e non statale, non si potrà parlare di un sistema 
moderno e rispettoso dei diritti della famiglia e degli studenti.

Uno snodo essenziale è anche quello del lavoro, dove pure appare difficile far emerge­
re la rilevanza della famiglia. Sia per quanto concerne l’organizzazione sia per ciò che 
riguarda i criteri di retribuzione si registra una chiusura alla considerazione della famiglia 
come una variabile da cui non si può prescindere. 1 cambiamenti in atto suggeriscono inol­
tre di ripensare il sistema sociale anche sulla base di nuove modalità di gestione dei ruoli 
familiari, in cui non solo il ruolo della donna è messo in discussione, ma anche quello del­
l’uomo. Questi cambiamenti non appaiono di per sé negativi, a patto che le nuove modalità 
di gestione del lavoro non si traducano in un indebolimento dei vincoli e delle relazioni 
coniugali e genitoriali e che la società riconosca l’impegno familiare dell’uomo, della donna 
e di entrambi come altamente rilevante per la stessa società.

Ma ancora più critica e inquietante appare la situazione sul fronte del sistema fiscale. 
Dall'analisi fatta in questa sede e dal contributo di vari studiosi è emersa una palese ingiu­
stizia nella stessa impostazione del sistema di contribuzione, che invece di proteggere e 
sostenere la famiglia la penalizza in modo direttamente proporzionale al numero di figli. 
Oltre a trovarci di fronte a una violazione dei diritti della famiglia, abbiamo anche una chia­
ra dimostrazione di quanto possa essere iniquo un sistema che non ponga al centro la sog­
gettività della famiglia.

Anche il sistema dei servizi richiede un ripensamento complessivo, essendosi rivelate 
inadeguate le formule di stretta derivazione ideologica. Ripensare i servizi a partire dalla 
soggettività sociale della famiglia offre certamente l’opportunità di una revisione sostanzia­
le dei criteri, delle modalità e dell’organizzazione dei medesimi. E necessario vedere nella 
famiglia non uno dei tanti destinatari, ma il soggetto protagonista del sistema stesso.

5. L'impegno della comunità ecclesiale
Veniamo infine al cammino che ci attende come comunità ecclesiale. Non è competenza 

della Chiesa promuovere azioni politiche in modo diretto, ma certamente la missione di 
annunciare il Vangelo non potrà essere disgiunta da un concreto impegno con e per la fami­
glia. Compito specifico della comunità ecclesiale è quello di tenere alta l'attenzione verso 
questi temi, approfondendo il progetto di Dio sul matrimonio e la famiglia. Sono quindi fon­
damentali tutte le iniziative di evangelizzazione, di formazione spirituale, di animazione delle 
famiglie. Dal punto di vista pastorale è importante dare piena attuazione alle indicazioni della 
Familiaris consortio, secondo il progetto delineato dalla Chiesa italiana nel Direttorio di 
pastorale familiare. L'impegno sociale e politico delle famiglie non è altra cosa rispetto al 
lavoro pastorale, ma ne costituisce un capitolo sostanziale e una parte irrinunciabile.



1552 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Al fondo di ogni vero cambiamento c’è la conversione del cuore e un autentico cammi­
no spirituale sulla via della santità. Ci conforta la felice concomitanza che vede questo Con­
vegno terminare a ridosso dell’incontro del Papa con le famiglie e della Beatificazione dei 
coniugi Maria e Luigi Beltrame Quattrocchi, prima coppia di cui viene riconosciuta la testi­
monianza di santità proprio a partire dalla vita coniugale e familiare.

Il principale contributo che la comunità ecclesiale è chiamata a dare si colloca sulla via 
della formazione, soprattutto in riferimento alla dottrina sociale della Chiesa, che costituisce, 
come più volte ribadito dal Santo Padre, un capitolo fondamentale della stessa morale catto­
lica. È necessario un salto di qualità nella proposta degli itinerari formativi, sia prima del 
matrimonio che successivamente, e per questo occorrono operatori qualificati. L'avvio di 
corsi formativi a vario livello rivolti in modo particolare alle coppie è certamente un segnale 
positivo, ma dovrà trovare un più deciso c diffuso sviluppo in tutte le Diocesi italiane.

Abbiamo già accennato alla prospettiva culturale su cui deve muoversi l’impegno eccle­
siale, ma vorrei concludere ricollegandomi proprio al Progetto Culturale della Chiesa italia­
na, animato dal Servizio Nazionale, e al lavoro del Forum delle Associazioni familiari che, 
promuovendo questo Convegno assieme alla Commissione Episcopale per la famiglia e la 
vita, hanno offerto un modello e un criterio operativo anche dal punto di vista pastorale. 
Operatori pastorali e laicato associato possono costituire una forza sinergica in grado di ali­
mentare e rendere possibile quella svolta culturale, sociale e politica che il Santo Padre ha 
auspicato nel suo messaggio.

Concludiamo questo Convegno guardando fiduciosi alle sfide che ci attendono, nella 
consapevolezza che non mancano le risorse umane, culturali e spirituali per affrontarle. 
Attendiamo con gioia l'incontro con il Santo Padre, che ci confermerà in questo cammino, 
impegnativo e affascinante, e saprà darci, con la sua parola, nuovo slancio per affrontarlo.



Atti del Cardinale Arcivescovo

OFFERTA PER LA CELEBRAZIONE 
E L’APPLICAZIONE DELLA MESSA

I Vescovi delle due Province Ecclesiastiche Piemontesi - Torinese e Ver­
cellese -, riuniti a Susa il 4-5 settembre scorso in occasione della Conferen­
za Episcopale Regionale, hanno riesaminato a norma del can. 952 § 1 del 
Codice di Diritto Canonico la delicata e complessa questione concernente l'of­
ferta per l'applicazione di Sante Messe, secondo una determinata intenzio­
ne, e i vari problemi connessi.

Dopo ampia riflessione, prima di passare a indicazioni pratiche pur 
necessarie, hanno ritenuto opportuno e più importante ancora, richiamare 
l'attenzione seria e responsabile dei sacerdoti, specialmente parroci, su 
alcuni punti considerati determinanti per un'esatta comprensione del 
significato dell'offerta in questione e per una prassi in merito che sia nel 
contempo educativa per i fedeli ed eviti possibili riflessi negativi in ambi­
to pastorale.

1. Messa per il popolo
Da tempi antichissimi nella storia della Chiesa, ben prima che fosse 

introdotto l'uso dell'applicazione secondo intenzioni singole e private, i 
Pastori - Vescovi e parroci - celebrano nei giorni festivi la Messa pro populo. 
Questa è sempre stata strettamente unita alla santificazione del Giorno del 
Signore in cui i fedeli partecipano alla celebrazione comunitaria dell'Euca­
ristia. Tale impegno è stato riaffermato dal Codice di Diritto Canonico per i 
Vescovi (can. 388) e per i parroci (can. 534), ripreso dal n 59 di "La celebra­
zione dei Sacramenti" (Nota pastorale della Conferenza Episcopale Piemon­
tese, 6 gennaio 1997) e dai vari Libri Sinodali diocesani. Raccomando a tutti 
i parroci di restare fedeli a questo obbligo - prima che giuridico, morale e 
pastorale - celebrando e applicando la Messa pro populo effettivamente nel 
giorno festivo e senza unirvi altre intenzioni né singole, né cumulative: 
quindi senza offerta.

1553



1554 Atti del Cardinale Arcivescovo

2. Il significato dell'offerta
Per quanto spetta alle altre Messe, è noto come il Codice di Diritto Canonico 

dichiari "lecito" (non obbligatorio) ricevere un'offerta per l'applicazione ad 
un'intenzione determinata (cani. 945 § 1 )• è necessario, però, tenere conto di 
quanto lo stesso canone 945 § 2 afferma: «E vivamente raccomandato ai sacer­
doti di celebrare la Messa per le intenzioni dei fedeli, specie dei più poveri, 
anche senza ricevere offerta alcuna». Il Documento finale del Sinodo dei 
Vescovi (1971) sul "Sacerdozio ministeriale" a sua volta dice: «Sembra molto 
opportuno che il popolo cristiano riceva pian piano una tale formazione da 
far sì che i proventi dei sacerdoti siano disgiunti dagli atti di ministero, spe­
cialmente da quelli di natura sacramentale» (II, 4). Questi testi molto chiari ci 
inducono a potenziare sempre più, con convinzione e perseveranza, l'opera 
di educazione e formazione dei fedeli su un duplice versante.

Innanzi tutto al vero senso e valore grande, sempre comunitario, della 
celebrazione della Messa che viene offerta ogni volta per tutti i vivi e per tutti 
i defunti, come attesta con forza la stessa Prece Eucaristica; a questo proposi­
to, è bene insistere perché i fedeli pongano come intenzione il ricordo dei vivi, 
spesso trascurato rispetto a quello dei defunti. Nello stesso tempo occorre 
pure educarli alla partecipazione responsabile, anche economica, per la vita 
della comunità con offerta possibilmente libera, non legata necessariamente 
alla singola intenzione ed applicazione, al fine di "disgiungere" del tutto le 
offerte dagli atti sacramentali, come auspicato dal Sinodo dei Vescovi.

3. Offerta delle Messe con più intenzioni
Nella presente fase di maturazione e transizione, e nel pieno rispetto del 

principio di comunione ecclesiale a livello cattolico, è necessario tenere pre­
senti le norme della Chiesa; essa stessa ha già avviato qualche passo in que­
sta direzione con la possibilità di alcune Messe con intenzione plurima o 
cumulativa. Trattandosi di materia appunto assai delicata, è bene rileggere 
- e soprattutto, poi, osservare - le norme date dal decreto Mos iugiter della 
Congregazione per il Clero (22 febbraio 1991):

a. le Messe accettate con offerta singola per una singola applica­
zione, vanno celebrate come tali (can. 948); contravvengono per­
tanto a questa norma, e si assumono la relativa responsabilità 
morale, i sacerdoti che raccolgono indistintamente offerte per par­
ticolari intenzioni di Messe e, cumulandole in un'unica offerta 
all'insaputa degli offerenti, vi soddisfano con una sola celebrazio­
ne con intenzione collettiva;
b. nel caso in cui gli offerenti, previamente ed esplicitamente 
avvertiti, consentano liberamente che le loro offerte siano cumula­
te con altre per un'unica celebrazione, si può soddisfare con una 
sola Messa secondo un'intenzione detta "collettiva"; in questo caso 
devono essere pubblicati il luogo, il giorno e l'ora in cui tale Messa 
verrà celebrata, non più di due volte a settimana;



Atti del Cardinale Arcivescovo 1555

c. resta sempre inteso che al celebrante va solo l'offerta prevista 
dalla Diocesi per le offerte singole; la somma eccedente va conse­
gnata al Vescovo diocesano, che la destinerà a norma del can. 946 
(opere varie di culto, carità, Clero).

Ritengo importante ribadire l'osservanza scrupolosa di tale direttiva da 
parte di tutti per il bene delle nostre comunità, spesso turbate da prassi 
diverse e disinvolte, causa di meraviglia ed anche, qualche volta, di scan­
dalo vero e proprio.

4. L'offerta indicata a partire dalla Prima Domenica di Avvento 2001
In questo preciso contesto di graduale evolversi della prassi in atto e 

nello spirito sopra richiamato di rispetto di tutti i valori in gioco, al fine di 
evitare possibili abusi, i Vescovi hanno stabilito che a partire dalla Prima 
Domenica di Avvento - 2 dicembre 2001 - l'offerta per la Messa nelle 
nostre Diocesi sia di Euro 10 (arrotondamento a Lire 20.000).

Dato in Torino, il giorno ventuno del mese di ottobre dell'anno del Signore 
duemilauno

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino 

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile



1556 Atti del Cardinale Arcivescovo

DISPOSIZIONI CIRCA ALCUNE PARTICOLARI 
CELEBRAZIONI DI MESSE

PREMESSO che con decreto in data 12 maggio 1991 erano state emanate 
disposizioni circa l'offerta per la celebrazione e l'applicazione della Messa 
nell'Arcidiocesi:
CONSIDERATO che nel corso di dieci anni la concreta situazione socio-eco­
nomica si è modificata con variazioni non lievi:
TENUTO CONTO della imminente entrata in vigore della nuova moneta 
unica a livello europeo e di quanto deliberato nella riunione tenuta il 4-5 set­
tembre 2001 dai Vescovi della Provincia Ecclesiastica Torinese:
VISTI i canoni 945-958 del Codice di Diritto Canonico:

CON IL PRESENTE DECRETO

DISPONGO

1. L'entità della dote per costituire una pia fondazione con l'onere della 
celebrazione di una Messa annua viene stabilita in 500 Euro, da depositare 
presso l'Ufficio diocesano per l'amministrazione dei beni ecclesiastici.
La durata dell'obbligo viene fissata in anni venti consecutivi, ad nortnatn 
iuris, per le nuove fondazioni; anche per le fondazioni attualmente esisten­
ti, che prevedono una durata limitata, la scadenza viene unificata ad anni venti 
dalla data di costituzione dell'onere.
2. L'offerta per le Messe cosiddette Gregoriane è fissata in 400 Euro.
3. A partire dalle Messe celebrate nell'anno 2002, per ogni Messa binata o 
trinata (cfr. can. 905) a cui corrisponde un'offerta, quanti vi sono tenuti con­
segneranno secondo le norme diocesane - alla Curia Metropolitana e/o al 
Seminario - la somma di 5 Euro.

Dato in Torino, il giorno ventuno del mese di ottobre dell'anno del Signore 
duemilauno

* Severino Card. Poletto 
Arcivescovo Metropolita di Torino

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile



Atti del Cardinale Arcivescovo 1557

Messaggio per invitare alla preghiera a un mese dagli attentati 
che hanno sconvolto gli Stati Uniti d’America

«Non lasciamoci travolgere dall’odio»
Martedì 11 settembre 2001 gli Stati Uniti d'America hanno subito, in una agghiacciante e calcola­
ta sequenza, una devastante azione terroristica contro il World Trade Center a Manhattan (New 
York) e il Pentagono a Washington. Il criminale attacco ha causato alcune migliaia di moni, ha 
messo a rischio la stabilità non solo degli U.S.A. ma, in un ceno senso, di tutto il mondo.
A un mese dai drammatici eventi, la Presidenza della C.E.I. ha ritenuto opportuno invitare tutti i 
cattolici italiani a una partecipazione spirituale, al fine di rinnovare l’invocazione del riposo eter­
no per le vittime, la consolazione per le famiglie e le comunità nel lutto, la conversione di quanti 
a vario titolo hanno avuto responsabilità nell'ignominioso gesto, la ricerea di vie di pace nella giu­
stizia. Pertanto, anche facendo seguito al costante appello del Santo Padre che invita ad implora­
re da Dio il dono preziosissimo della pace, ha suggerito un momento unitario di memoria e di 
invocazione con un specifico ricordo nella preghiera universale o dei fedeli durante le Sante 
Messe di domenica 14 ottobre.
Il Cardinale Arcivescovo ha voluto sottolineare l'iniziativa con questo messaggio:

11 pianto di Gesù su Gerusalemme è il nostro pianto per questo mondo 
che non sa trovare cammini di giustizia ed è ripiombato nelle tenebre del 
terrorismo e della guerra. 11 dolore ci rende fraternamente solidali con tutte 
le vittime della miseria e dell'odio, con i loro parenti e le loro famiglie. Per 
questo chiedo che la preghiera proposta dalla C.E.I. per 1'11 ottobre venga 
ripresa in tutte le chiese della Diocesi domenica 14 ottobre. Pregheremo Dio 
affinché ci dia la capacità di costruire la pace nella giustizia e nella verità.

• La nostra riflessione parte da una condanna ferma e senza esitazioni 
della logica del terrorismo, chiunque ne sia l'autore. Nessuno può farsi giu­
stizia da sé in modo sommario, spargendo in modo indiscriminato il sangue 
umano. Non si può perdere la coscienza del male!

• Non possiamo e non dobbiamo chiamare in causa Dio per coprire le 
nostre sconfitte e giustificare l'odio o la vendetta. Come cristiani dobbiamo 
essere consapevoli che la guerra non è mai "santa" e questo chiediamo 
anche ai fratelli dell'Islam. Dio ci parla anche attraverso la nostra storia, al 
riguardo. È già arduo per la coscienza cristiana accettare la guerra come 
male minore, cioè in difesa di innocenti, tanto meno è accettabile proporla 
come orizzonte di civiltà. Comunque l'uso della forza dovrà sempre essere 
controllato e accompagnato da una vigilanza critica ed etica.

• È comprensibile la decisione di reagire con fermezza per frenare forme 
di odio devastante. Altrettanto mi auguro che da questi fatti gravissimi nasca 
nei responsabili delle Nazioni più progredite una maggior attenzione ai 
Paesi poveri, emarginati e umiliati, come nel caso della Palestina e varie altre 
regioni africane dove violenze e morti quasi quotidiane già da tempo avreb­
bero dovuto suscitare un maggior impegno per costruire la pace.

• In questi momenti di grande tensione non dobbiamo lasciarci travol­
gere dall'odio e da spirali di violenza; non possiamo dimenticare anzi dob­
biamo ravvivare lo slancio verso nuovi rapporti di fraternità con i fratelli di 
Israele e dell'Islam, riconoscendoci nel comune padre Abramo, nella sua



1558 Atti del Cardinale Arcivescovo

pazienza, nella sua tenacia, nel suo sperare contro ogni speranza. Nono­
stante i sinistri bagliori della guerra, dobbiamo affermare che questo è il 
tempo di un nuovo grande dialogo delle religioni e di una rinnovata rifles­
sione sul futuro dell'uomo e dell'umanità.

Gesù, che ha resistito vittoriosamente al male con il dono gratuito e tota­
le di sé sulla croce, sappia ispirare in noi i sentimenti forti di fraternità, di 
giustizia e di pace.

Questo per noi è un tempo di seria riflessione per capire i problemi e i 
valori in gioco.

Su questi temi invito tutte le nostre comunità ecclesiali a rivolgere la loro 
assidua preghiera al Signore e a ricercare elementi di comprensione e discer­
nimento, sottolineando che è soprattutto dialogando con Dio nella preghie­
ra che si diventa veri costruttori di pace.

Torino, 9 ottobre 2001
* Severino Card. Poletto

Arcivescovo Metropolita di Torino

TESTO PER LA PREGHIERA UNIVERSALE PROPOSTO DALLA C.E.I.

Fratelli e sorelle, invochiamo Dio. nostro Padre, che ama tutti i popoli della terra. 
A lui apriamo con fiducia il nostro cuore, certi di trovare ascolto e conforto.

Diciamo insieme: ascoltaci Signore
Padre, tu sei misericordia e bontà infinita: fa’ che nel cuore degli uomini e delle 

donne del mondo intero trovi ascolto la tua voce che ci invita a camminare nella 
riconciliazione e nella pace. Noi ti preghiamo.

Signore, che agli occhi dei popoli ha rivelato la tua giustizia: concedi ai respon­
sabili delle Nazioni forza e saggezza nel loro impegno di custodi e difensori della 
sicurezza e della concordia tra i popoli. Noi ti preghiamo.

Signore del cielo e della terra, Creatore e Padre dell’intera famiglia umana: dona 
ai credenti di tutte le religioni di cercare con cuore sincero la tua volontà nella pre­
ghiera e nella purezza del cuore. Noi ti preghiamo.

Dio. che hai mostrato la tua salvezza fino ai confini della terra: accogli tra le tue 
braccia le vittime della violenza e dona la serenità del cuore a coloro che vivono nella 
sofferenza e nella paura. Noi ti preghiamo.

Padre, che in Cristo tuo Figlio hai riconciliato a te il mondo intero: agisci con la 
forza del tuo Spirito nell'intimo dei cuori perché i nemici si aprano al dialogo, gli 
avversari si stringano la mano e i popoli si incontrino nella concordia. Noi ti pre­
ghiamo.

O Padre, Signore della vita e della storia, per la tua benevolenza la creazione con­
tinua e sorge il sole sui buoni e sui cattivi: libera l’uomo dal peccato che lo separa da 
te e lo divide in se stesso; fa’ che, nell'armonia interiore creata dallo Spirito, diven­
tiamo operatori di pace c testimoni del tuo amore. Per Cristo nostro Signore.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1559

All'apertura del cammino del Piano Pastorale diocesano

Siamo chiamati a rendere visibile
la presenza e la gioia di Cristo tra noi

Domenica 21 ottobre, nella particolare cornice del Palacela di Torino, ha preso l’avvio il cammino 
del Piano Pastorale diocesano: oltre 5.000 persone provenienti dall’intera Arcidiocesi hanno let­
teralmente gremito ogni spazio. La grande “festa” è iniziata con l’ingresso delle rappresentanze 
dei quattro Distretti pastorali - precedute da altrettante Bande musicali - ognuna con uno slo­
gan per rappresentare l’area d’impegno destinata nella prima “Missione”. La Concelebrazione 
Eucaristica è stata il centro di tutto l’incontro: con il Cardinale Arcivescovo, assistito dai due Vica­
ri Generali, ha concelebrato un centinaio di sacerdoti. Nel corso della celebrazione (che que­
st'anno ha anche sostituito la consueta Veglia Missionaria e lo specifico incontro per il mandato 
ai nuovi operatori pastorali e ai catechisti) è stato conferito il mandato missionario a don Ilario 
Rege Gianas, destinato come sacerdote “fidei donum ’ alla Diocesi di Formosa (Argentina), ad 
uno dei 32 nuovi operatori pastorali e ad un catechista.
Dopo la S. Messa la festa è continuata negli stand che ospitavano le diverse realtà aggregative, cul­
turali, caritative ed educative dell’Arcidiocesi.
Questo il testo dell’intervento iniziale e dell’omelia di Sua Eminenza:

INTRODUZIONE

Carissimi, non posso incominciare la Celebrazione senza manifestarvi la 
gioia e la commozione che sento nel cuore in questo momento così impor­
tante per il cammino pastorale della nostra Diocesi.

Tutti- voi sapete che oggi, con questa solenne Eucaristia, noi vogliamo 
aprire il percorso che ci vedrà impegnati per diversi anni nell'evangelizza­
zione: l'annuncio straordinario del Signore Gesù, con iniziative particolari, 
a tutti i nostri fratelli e sorelle che vivono nel territorio della nostra Diocesi. 
Iniziamo il cammino del primo anno - l'abbiamo chiamato "Anno della Spi­
ritualità" - con lo sguardo proiettato in avanti.

Vedere sfilare qui davanti all'altare, prima della Celebrazione, i rappre­
sentanti dei quattro Distretti - la Città, il Distretto Sud-Est, il Distretto Ovest 
e il Distretto Nord - mi ha fatto sentire la presenza di tutta la nostra Chiesa 
diocesana. Il Signore ci ha convocati qui, e ci sentiamo pronti a fare quello 
che Lui ci domanda per continuare la missione che ha affidato alla Chiesa.

Incominciamo creando il raccoglimento necessario, con un istante di 
silenzio, chiedendo perdono dei nostri peccati.



1560 Atti del Cardinale Arcivescovo

OMELIA

Premessa
Carissimi, ci sentiamo ormai dentro a questa avventura di straordinario 

annuncio del Vangelo prevista dal nostro Piano Pastorale diocesano. 11 man­
dato che oggi ho dato a un sacerdote si estende a tutti coloro che sono par­
titi per terre lontane, a nome della nostra Chiesa locale, per annunciare il 
Vangelo e a tutti i catechisti, agli operatori pastorali, a quanti hanno voglia 
oggi di mettersi in cammino per obbedire a Cristo che manda in tutto il 
mondo a portare la Buona Notizia di salvezza: la sua.

a) Vorrei iniziare la mia riflessione insieme con voi invitandovi a dare 
una risposta sincera, gioiosa e convinta, attingendo dal cuore e verificando 
la propria situazione personale, alla drammatica domanda con la quale 
Gesù chiude il passo di Luca che oggi è stato proclamato: «Ma il Figlio del­
l'uomo, quando verrà, troverà la fede sulla terra?» (Le 18,8).

È una domanda impressionante perché ci ricorda che la fede, dono gra­
tuito di Dio fatto a tutti noi, si può anche perdere, se non la coltiviamo con 
l'ascolto e la meditazione della Parola di Dio, se non la alimentiamo con la 
nostra preghiera, se non la nutriamo con i Sacramenti.

Noi oggi, qui - Vescovo, sacerdoti, diaconi, religiosi, religiose, consacra­
ti laici, popolo santo di Dio -, vogliamo dire al Signore che crediamo in Lui 
come unico nostro Salvatore.

A Gesù, che in questa Celebrazione Eucaristica si fa presente - anzi è già 
presente con la sua Parola e con il suo sacrificio - vogliamo dire che grande 
è la nostra fede e che solo in Lui poniamo ogni speranza di salvezza.

Vogliamo dirgli che visitando il cuore di ciascuno di noi Egli troverà 
disponibilità, risposta, adesione sincera, impegno. Questo lo affermiamo 
come singoli e come comunità diocesana.

b) Ciò che noi stiamo facendo oggi, fratelli e sorelle carissimi, con 
questo solenne nostro atto di fede è in profonda sintonia con la Giornata 
Missionaria Mondiale che si celebra in tutte le chiese del mondo e che ha 
come tema proprio "Gesù, speranza dei popoli". L'umanità intera deve essere 
aiutata a porre la propria speranza in Gesù Cristo.

Non possiamo celebrare quest'Eucaristia dimenticando la situazione del 
mondo: la paura ci prende, con la preoccupazione per il terrorismo, per la 
guerra, per tanti innocenti che hanno pagato e pagano le conseguenze di 
questa situazione. Non possiamo essere superficiali al punto di non preoc­
cuparci come anche qui, a livello locale, si tenda a creare qualche tensione 
in nome di differenti fedi religiose. Gesù Cristo è la speranza dei popoli!

Che il Signore trovi in noi questa disponibilità! Vogliamo davvero che 
nella nostra situazione - così ben rappresentata da quest'immagine del pro­
feta Isaia: «Il popolo che camminava nelle tenebre vide una grande luce!» (Is 9,1) 
- questa parola diventi motivo di speranza per noi, che camminiamo nelle 
tenebre, e non solo per gli eventi mondiali, ma anche per tante situazioni 
concrete di vita. Camminiamo nelle tenebre, siamo a volte smarriti, diso­
rientati, ma il Profeta ci invita ad alzare il capo, per vedere, fissare e acco­
gliere Cristo, che è la luce vera del mondo (cfr. Is 9,1-3).



Atti del Cardinale Arcivescovo 1561

c) Voi sapete che con questa Celebrazione apriamo solennemente, 
come Diocesi, il cammino previsto dal Piano Pastorale: un primo anno chia­
mato "Anno della Spiritualità" e poi alcuni anni dedicati all'annuncio straor­
dinario del Vangelo a tutte le categorie di persone. Questo perché deside­
riamo "costruire insieme" qui a Torino una comunità cristiana autentica e 
quindi una "Chiesa-comunità" che sia bella perché santa, credibile perché 
coerente e aperta sul mondo perché missionaria.

1. L'entusiasmo della festa
Oggi la nostra Celebrazione assume le caratteristiche di una grande festa 

di popolo: un popolo che esprime la gioia e soprattutto l'entusiasmo per 
quanto il Signore ci chiede di realizzare insieme nel cammino futuro della 
nostra Chiesa. Io non so cosa voi provate nel cuore di fronte al lavoro che ci 
attende. Forse paura, timore, perché momenti come questo ci rincuorano ma 
poi da domani si ricomincia l'impegno quotidiano. Per questo io chiedo al 
Signore, per me e per voi, grande entusiasmo: senza questo non si cammi­
na e non si trasmette nulla, perché viene a mancare la convinzione profon­
da del valore di ciò che facciamo.

Come si fa, fratelli carissimi - e lo dico in modo particolare ai miei fratel­
li più vicini che sono i sacerdoti -, a non essere convinti che l'annuncio di Cri­
sto è la ragione della nostra vita e la ragione della vita della nostra Chiesa?

Di questo impegno io sono profondamente convinto, perché è l'essenza 
della mia missione di Vescovo e della missione della nostra Chiesa, ma di 
questo impegno sono anche immensamente entusiasta. Il mio entusiasmo 
nasce anche da voi, è confortato dalla vostra presenza che non è un sempli­
ce atto formale, è incoraggiato dalla vostra adesione a questo impegno 
straordinario delle quattro Missioni diocesane.

Bisogna credere alle cose che facciamo, altrimenti finiamo di svuotarle 
dal di dentro e, se le facciamo tanto per farle, non siamo graditi a Dio. Vor­
rei davvero, allora, suscitare entusiasmo, chiederlo al Signore come dono 
per tutti.

Ma entusiasmo per chi? Per che cosa?
a) Innanzi tutto entusiasmo per la persona di Gesù Cristo: la storia 

della nostra vita acquista valore soltanto se guardiamo a Cristo crocifisso e 
risorto. Per Lui dobbiamo essere entusiasti! Lui vogliamo far conoscere a 
tutti!

b) Entusiasmo per la Chiesa: sia quella universale guidata dal Suc­
cessore di Pietro, sia la nostra Chiesa locale di Torino, come pure per quelle 
porzioni di Chiesa che sono le nostre parrocchie e per quella piccola Chiesa 
domestica che è la famiglia. Come non ricordare che stamattina il Papa ha 
Beatificato, per la prima volta nella storia del Cristianesimo, due coniugi per 
sottolineare che il matrimonio è strada di santità? Due coniugi, Luigi e 
Maria Beltrame Quattrocchi, sono stati Beatificati insieme proprio come 
coppia di sposi.

E noi vogliamo sentire l'entusiasmo per la Chiesa perché amiamo la 
nostra Chiesa diocesana di Torino. In essa ci sono dei limiti, nelle persone e



1562 Atti del Cardinale Arcivescovo

nelle strutture, ci sono dei difetti, ma è stata ed è ricca di santità, di genero­
sità, di impegno pastorale, di grazia. Per questo amiamo la Chiesa. Per que­
sto vogliamo bene a questa santa Chiesa di Dio che vive a Torino. Ed è per 
questo che come Chiesa ci sentiamo mandati.

c) Infine sentiamo entusiasmo per il lavoro previsto dal Piano Pastora­
le diocesano pluriennale. "Costruire insieme" ho intitolato la mia Lettera Pasto­
rale per spiegare alla Diocesi che cosa vogliamo fare e come vogliamo farlo.

Dobbiamo aver voglia insieme di "costruire" la Chiesa, di realizzare le 
persone, le famiglie come luogo di amore e di gioia, e una società più giusta 
fondata sui valori evangelici, perché il cristiano è messo da Cristo come lie­
vito nella pasta.

Vogliamo costruire "insieme". Non possiamo costruire la Chiesa santa di 
Dio tirando un po' di qua e un po' di là e non sentendoci unico popolo radu­
nato dal Padre, dal Figlio e dallo Spirito Santo, per convocare intorno al 
mistero della Trinità tutte le genti.

2. La Parola di Dio che abbiamo ascoltato
ci aiuta a capire la scansione del nostro Piano Pastorale

a) Il primo anno, l'"Anno della Spiritualità" è un anno nel corso del 
quale non faremo delle cose, ma soprattutto saremo convocati per la pre­
ghiera: le adorazioni eucaristiche, le varie proposte di lectio divina, l'ap­
profondimento dei Documenti della Chiesa e in particolare della mia Lette­
ra Pastorale con la quale vogliamo motivare il perché faremo negli anni suc­
cessivi un annuncio straordinario ai ragazzi, ai giovani, ai genitori e agli 
anziani. Si darà molto rilievo all'adorazione eucaristica settimanale in ogni 
parrocchia e alla celebrazione del sacramento della Penitenza, indicando 
per ogni Zona una chiesa penitenziale dove sarà facile, ad orari prefissati e 
precisi, trovare confessori sempre disponibili per questo importante Sacra­
mento.

Il primo anno è un anno nel quale come Mosè - la prima Lettura ci ricor­
dava l'immagine-icona di Mosè sul monte con le braccia alzate mentre la 
stanchezza lo assale - quando durante la preghiera ci prende la stanchezza 
abbiamo bisogno di qualcuno che ci sorregga, da una parte e dall'altra, per­
ché ci sia questa corrente incessante di preghiera che chiede a Dio la vitto­
ria sui veri nemici, che non sono le altre persone, ma il peccato, il male, in 
una parola tutto ciò che si oppone al progetto di Dio.

b) Il testo degli Atti degli Apostoli, con la descrizione dettagliata di 
una specifica missione di evangelizzazione realizzata dal diacono Filippo, ci 
ha fatto vedere come può essere concretizzato il cammino della missione 
diocesana orientandoci sul lavoro vero e proprio di annuncio del Signore 
che tutti saremo chiamati a svolgere dal prossimo anno in poi. Il diacono 
Filippo è invitato da Dio ad alzarsi e ad andare nella strada.

- Anche noi, come Filippo, riceviamo il mandato da Dio: «Alzati e va'!».
- Anche noi dobbiamo avvicinarci alle persone e camminare con loro, 

per avviare un dialogo di fede.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1563

- Anche noi dovremo saper spiegare i pensieri, le intenzioni, i progetti di 
Dio sull'umanità, spiegando la Scrittura, portando il Vangelo, cioè portando 
non noi stessi ma la Parola di Dio, viva, efficace, che produce salvezza, con­
versione, bontà, amore e pace, per suscitare una rinnovata ricerca di Dio.

- Anche noi dobbiamo aiutare tanti nostri fratelli, lontani o allontanati, 
a riavvicinarsi alla fede e a collegare l'annuncio - l'evangelizzazione - con i 
Sacramenti, soprattutto la Riconciliazione e l'Eucaristia.

- Anche noi come Filippo - dopo che ha battezzato quel viandante, che 
veniva da lontano e leggeva il Profeta Isaia, aprendogli il cuore con l'an­
nuncio di Cristo - dobbiamo accettare di stare nel nascondimento: Filippo 
fu rapito e portato da un'altra parte per continuare là l'evangelizzazione. 
Noi non facciamo le Missioni diocesane per un qualche trionfalismo, non 
facciamo questo lavoro per mettere in evidenza noi stessi, ma solo perché 
Cristo sia annunciato, conosciuto, creduto, amato, seguito. Non dobbiamo 
avere paura di sparire, purché in ogni maniera Cristo venga annunziato 
(cfr. FU 1,18).

c) Infine la pagina di Vangelo ci ha rincuorato nella speranza e nella 
fiducia, perché Gesù ci diceva che se quel giudice, pur non essendo un cre­
dente timorato di Dio, solo per togliersi il fastidio ha fatto giustizia ad una 
povera vedova, come potrà il Padre celeste non ascoltare noi se grideremo 
a lui notte e giorno perché il mondo si converta?

Il problema è rappresentato da che cosa noi chiediamo al Padre notte e 
giorno. Possiamo chiedere qualunque grazia, certo, ma noi oggi vogliamo 
incominciare un'incessante preghiera per chiedere che l'umanità si apra 
all'amore di Dio. Pensiamo che il Padre celeste ci lasci senza risposta per 
tutto il tempo in cui lavoriamo per Lui e non ci doni di vedere qualche frut­
to? Sono certo che frutti ve ne saranno: non per giustificarci con l'illusione 
di essere bravi noi, ma per manifestare ancora una volta sotto gli occhi di 
tutti che Lui è all'opera e non si dimentica di averci creati a sua immagine e 
somiglianza e di aver donato il suo Figlio unigenito perché tutti gli uomini 
siano salvati giungendo alla conoscenza della verità (cfr. ITm 2,4).

Non ci lascerà senza frutto se il nostro grido supplice si innalza a Lui 
notte e giorno. «Prontamente il Padre vi ascolterà» ci dice Gesù. Proviamo a 
ripassare il Padre Nostro e vediamo che cosa il Cristo ci suggerisce di 
domandare: «Venga il tuo regno». Questo è il compito principale che ci viene 
richiesto nei prossimi anni.

3. Lo spirito con cui desideriamo lavorare insieme in questi anni
Lo spirito con il quale noi ci mettiamo in cammino, fratelli e sorelle caris­

simi, deve essere ispirato ad alcuni atteggiamenti fondamentali.
a) Prima di tutto molta serenità di fronte ai progetti che abbiamo 

davanti, perché il Signore ci chiede di fare solo quello che possiamo. Con 
sincerità, grande responsabilità e impegno, certo, ma solo quello che pos­
siamo. A voi fratelli sacerdoti ho già avuto modo di dirlo, oggi lo dico a tutti, 
così come l'ho scritto nella Lettera Pastorale: la nostra Chiesa di Torino si dà



1564 Atti del Cardinale Arcivescovo

un programma, un progetto, ma nel limite di una "pastorale del possibile". 
Non una pastorale astratta e disincantata del tutto ideale, un ideale che poi 
non si raggiunge, ma di qualche passo in più nella linea dell'annuncio 
rispetto ad oggi tenendo però conto delle nostre oneste possibilità.

b) Se c'è questa serenità si parte con grande generosità perché sicura­
mente questo comporta un po' di sacrificio, richiede impegno, ma so che 
tutti - sia io che voi - ne siamo capaci e siamo pronti a consumarci per il 
Regno di Dio.

c) Questo impegno ci chiede anche sintonia di intenti, perché o cam­
miniamo "tutti insieme" come Chiesa che vive in comunione o altrimenti 
Dio non può benedire le nostre fatiche. Questo è un lavoro di Chiesa dioce­
sana e dobbiamo sentirci uniti e buttarci "tutti insieme" in questa avventu­
ra. Nessuna persona e nessuna comunità può rifiutare questa proposta se 
vogliamo vivere dentro il mistero della Chiesa e quindi nella volontà di Dio.

* * *

Possiamo concludere questa riflessione con una preghiera:
«Signore Gesù, da tanti anni abbiamo faticato per te, abbiamo negli anni passa­

ti messo in cantiere tantissime iniziative: quanti sacrifici, quanta fatica! Però, lascia 
che te lo diciamo: quanto scarsi ci sono sembrati a volte i risultati e quanti proble­
mi insoluti ci sono ancora! Signore, siamo quasi tentati di pensare che la situazio­
ne della tua Chiesa vada sempre peggiorando, che i tuoi fedeli, che i tuoi amici, che 
i tuoi discepoli diminuiscano sempre più di numero... Ma noi sappiamo che Tu oggi 
ci hai convocati per farci vincere questa tentazione di pessimismo e scuoterci in un 
nuovo e impegnato ottimismo di fede. «Prendete il largo - ci dici ancora una volta 
-. Prendete il largo nella società, nel mondo, nelle vostre comunità, e gettate le reti 
per la pesca». Signore, abbiamo paura di farlo, perché tante volte abbiamo lavorato 
notti e giorni interi senza prendere nulla, ma ora sulla tua parola, non perché ci sen­
tiamo sicuri, ma proprio e solo perché ce lo dici Tu, con fiducia ed entusiasmo get­
teremo ancora le reti per la pesca con la certezza che Tu ci farai vedere il miracolo, 
perché ci accorgiamo che Tu non hai cessato di camminare con noi, di amare gli 
uomini, di perdonare le loro miserie e di dare loro un'ancora di salvezza. E così 
vedremo con i nostri occhi che Tu sei con noi e darai alle nostre fatiche pastorali la 
certezza che non vanno sprecate. A Maria, la tua e nostra Mamma, Stella dell'e­
vangelizzazione, Vergine Consolatrice, affidiamo questo nostro programma di lavo­
ro con la certezza che Tu puoi toccare i cuori e quindi scalderai anche il cuore di cia­
scuno di noi e ci darai la gioia di sentirci tuoi discepoli con l'entusiasmo di gridare 
a tutti che siamo tuoi e che solo Tu salvi l'umanità. Amen».



Atti del Cardinale Arcivescovo 1565

Intervento a un Convegno Nazionale organizzato dalia Lega Italiana 
per la Lotta contro i Tumori

Puntare alla vera salute dell’uomo
Sabato 13 ottobre, a Torino, si è svolto un Convegno Nazionale organizzato dalla Lega Italiana con­
tro i Tumori sul tema L’uomo: la salute, la malattia, la morte. I lavori si sono articolati in cinque 
sessioni con questi temi: l’uomo e la conservazione della salute, l’uomo e le malattie, l'uomo e il 
diritto, l’uomo che sta per lasciare la vita, l’eutanasia.
Il Cardinale Arcivescovo ha partecipato al Convegno con questo intervento:

Questo Convegno Nazionale “L'uomo: la salute, la malattia, la morte”, promosso dalla 
Sezione di Torino della Lega Italiana per la Lotta contro i Tumori e patrocinato anche dal­
l’Ufficio diocesano per la Pastorale della Sanità, evidenzia la centralità dell’Uomo, inteso 
come persona e quindi nella sua unità di corpo, anima e spirito.

11 dovere di considerare sempre la persona vista nella globalità dei suoi valori è ciò che 
sta più a cuore all’insegnamento della Chiesa, in quanto la "salus", che si può tradurre sia 
con la parola “salute”, ma anche con la parola “salvezza”, rientra nell’essenza del messag­
gio cristiano. Perciò quando parliamo di salute, intesa in senso pieno, non possiamo esclu­
dere il “ben-essere” totale della persona umana, compresa quindi anche la sua dimensione 
spirituale ed escatologica.

AH’intemo del processo della vita naturale nella ricerca del bene della persona è neces­
sario porre un’attenzione primaria alla prevenzione, in quanto con essa si cerca di garantire 
una qualità alta della salute, la capacità di conservarla e di trovare idonei suggerimenti per­
ché il suo mantenimento sia sempre rispettoso della dignità della persona umana.

Merita inoltre particolare attenzione il dovere di prenderci cura di chi sta per lasciare la 
vita naturale, affinché l’ultimo stadio dell’esistenza terrena possa essere vissuto con grande 
dignità, attraverso adeguate terapie del dolore, con un sostegno psicologico e spirituale al 
morente ed un’assistenza ispirata ad un alto grado di umanizzazione, arricchita da un atteg­
giamento di amore e condivisione, e questo sia a domicilio che in eventuali strutture idonee. 
Queste attenzioni faranno sì che la società eviti scorciatoie disumanizzanti e irrispettose 
della vita umana, quali ad esempio l’eutanasia, evitando allo stesso tempo di abbandonarsi 
all’accanimento terapeutico.

Tutto ciò è quanto intende dibattere questo Convegno e che ci trova attenti e partecipi 
per un contributo che punta, senza ombra di dubbio, alla vera salute dell'uomo nella sua 
interezza.

Il mio augurio, che questo Convegno possa dare un messaggio formativo concreto a 
quanti sono chiamati a vivere accanto a chi soffre e muore, è sincero e convinto.

Fin d'ora ringrazio anche per l’attenzione che si vorrà dare nell’ambito del Convegno a 
quanto il Magistero della Chiesa ha offerto e offre su problemi così importanti sui quali sono 
impostati i vostri lavori.





Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Rinunce di parroci
VIOTTO don Giovanni, nato in Piobesi Torinese il 16-7-1953, ordinato il 18-6-1978, ha 

presentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia Nostra Signora del SS. Sacra­
mento in Torino. La rinuncia è stata accettata con decorrenza dal 15 ottobre 2001.

LANZETTI mons. Giacomo, nato in Carmagnola il 21-4-1942, ordinato il 26-6-1966, 
Vicario Generale dell’Arcidiocesi, ha presentato rinuncia all’ufficio di parroco della parroc­
chia S. Benedetto Abate in Torino. La rinuncia è stata accettata con decorrenza dall’ 1 
novembre 2001.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della detta parrocchia.

Termine di ufficio
BASILI p. Carlo, O.F.M.Cap., nato in Torino il 4-4-1948, ordinato il 31-5-1997, ha ter­

minato in data 10 ottobre 2001 l’ufficio di collaboratore parrocchiale nella parrocchia Sacro 
Cuore di Gesù in Torino.

PERROT p. Bruno, O.F.M.Cap., nato in Pinerolo il 30-9-1953, ordinato il 12-6-1993, 
ha terminato in data 10 ottobre 2001 l’ufficio di collaboratore parrocchiale nella parrocchia 
Sacro Cuore di Gesù in Torino.

TESORO Giuseppe p. Edoardo, O.F.M.Cap., nato in Terlizzi (BA) il 5-4-1915, ordinato 
1’1-6-1941, ha terminato in data 10 ottobre 2001 l’ufficio di collaboratore parrocchiale 
nella parrocchia Sacro Cuore di Gesù in Torino.

CERINO can. Giuseppe, nato in Vigone il 28-3-1927, ordinato il 29-6-1951, ha termi­
nato in data 31 ottobre 2001 l’ufficio di segretario del Moderatore della Curia Metropolitana.

MANGILI p. Franco, D.C., nato in Bonate Sopra (BG) il 26-8-1952, ordinato il 2-7- 
1977, ha terminato in data 31 ottobre 2001 l’ufficio di parroco della parrocchia Gesù Naza­
reno in Torino.

PALAZZIN don Pier Giorgio, S.D.B., nato il Savona il 26-9-1936, ordinato il 25-3- 
1963, ha terminato in data 31 ottobre 2001 l’ufficio di vicario parrocchiale nella parrocchia 
S. Giuseppe Lavoratore in Torino.

1567



1568 Curia Metropolitana - Cancelleria

Trasferimento di parroco
ISSOGLIO don Aldo, nato in Cumiana 1'11-8-1953, ordinalo il 23-9-1978, è stato tra­

sferito in data 1 novembre 2001 dalla parrocchia S. Maria del Borgo e S. Caterina in Vigone 
alla parrocchia Nostra Signora del SS. Sacramento in 10132 TORINO, v. Casalborgone n. 
16, tei. 011/819 15 31.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato anche nominato amministratore parroc­
chiale della parrocchia S. Maria del Borgo c S. Caterina in Vigone.

Nomine
- di parroci

MARESCOTTI don Paolo, nato in Torino il 6-1-1970, ordinato il 10-6-1995, è stato 
nominato in data I novembre 2001 parroco della parrocchia S. Benedetto Abate in 10141 
TORINO, v. Delleani n. 24, tei. 011/38 93 76.

PAVESIO don Claudio, nato in Chieri 1’11-9-1963, ordinato il 22-5-1988, parroco della 
parrocchia S. Donato Vescovo e Martire in Val della Torre e parroco della parrocchia S. 
Maria della Spina in Val della Torre, è stato anche nominato in data 1 novembre 2001 par­
roco della parrocchia S. Giorgio Martire in Caselette.

- di amministratori parrocchiali
MARITANO don Giovanni, nato in Buttigliera d’Asti (AT) il 22-11-1939, ordinato il 

29-6-1963, è stato nominato in data 15 ottobre 2001 amministratore parrocchiale della par­
rocchia Nostra Signora del SS. Sacramento in Torino, vacante per la rinuncia del parroco 
don Giovanni Viotto.

VIRANO don Giovanni Lorenzo, S.D.B., nato in Asti il 26-9-1935, ordinato il 25-3- 
1963, è stato nominato in data 28 ottobre 2001 amministratore parrocchiale della parrocchia 
S. Giorgio Martire in Caselette, vacante per il trasferimento del parroco don Clemente 
Depaoli.

REDAELLI p. Giovanni Mario, D.C., nato in Triuggio (MI) il 29-9-1949, ordinato il 27- 
7-1974, è stato nominato in data 1 novembre 2001 amministratore parrocchiale e legale rap­
presentante della parrocchia Gesù Nazareno in Torino, vacante per il termine di ufficio del 
parroco p. Franco Mangili, D.C.

- di collaboratori parrocchiali
PASSAVANTI p. Claudio, O.F.M.Cap., nato in Diano d’Alba (CN) il 4-4-1962, ordinato 

il 10-2-2001, è stato nominato in data 11 ottobre 2001 collaboratore parrocchiale nella par­
rocchia Sacro Cuore di Gesù in 10126 TORINO, v. Brugnone n. I, tei. 011/669 86 50.

VACCANEO p. Alberto, O.F.M.Cap., nato in Racconigi (CN) il 3-7-1969, ordinato il 
29-4-1995, è stato nominato in data 11 ottobre 2001 collaboratore parrocchiale nella par­
rocchia Madonna di Campagna in 10147 TORINO, v. Card. Massaia n. 98, tei. 
011/229 69 17.

- varie
CAPPELLO p. Aldo, S.L, nato in Alba (CN) 1’1-12-1930, ordinato il 14-7-1963, è stato 

nominato in data 15 ottobre 2001 direttore diocesano dell'Apostolato della Preghiera. Sosti­
tuisce p. Gino Garrone, S.L



Curia Metropolitana - Cancelleria 1569

BARAVALLE don Sergio, nato in Nichelino il 16-8-1952, ordinato il 26-2-1978, rettore 
del Seminario Maggiore dell’Arcidiocesi, è stato anche nominato in data 1 novembre 2001 
rettore ad interini del Seminario Minore dell’Arcidiocesi. Sostituisce don Mario Arnolfo, 
ora parroco di Orbassano.

PERLO don Bartolo, nato in Caramagna Piemonte (CN) il 9-4-1945, ordinato il 17-5- 
1970, parroco della parrocchia S. Remigio Vescovo in Torino, è stato anche nominato in data 
1 novembre 2001 - per il quinquennio in corso 2000-31 ottobre 2005 - direttore dell'Uffi- 
cio Missionario nella Curia Metropolitana di Torino. Sostituisce il can. Domenico Cavallo, 
dimissionario.

IX Consiglio Presbiterale
A seguito di mutazioni avvenute a livello diocesano, tra i sacerdoti eletti don Giovanni 

BERARDO sostituisce don Marino Basso, don Jean TEFNIN sostituisce don Giuseppe Sot- 
giu. don Giuseppe Angelo TUNINETTI sostituisce don Marco Arnolfo.

Cappellani militari
L’Ordinario Militare per l’Italia, con lettere in data 17 ottobre 2001, ha comunicato l’av- 

vicendamento di due cappellani militari:
GENNUSO p. Pietro Paolo, S.S.S., nato in Pachino (SR) il 4-2-1961, ordinato il 18-6- 

1988, ha ricevuto l’incarico di cappellano presso il 2° Battaglione Genio Ferrovieri in 
Torino. Sostituisce p. Stefano D’Agostino, O.F.M., trasferito ad altra sede;

VILLA don Pierpaolo - del Clero diocesano di Milano -, nato in Milano il 7-12-1956, 
ordinato il 13-6-1981, ha ricevuto l’incarico di cappellano presso la Scuola Allievi Carabi­
nieri in Torino. Sostituisce mons. Piero Castioni, collocato in quiescenza.

Sacerdote extradiocesano in diocesi
MORIS MSHIGWA don Apollinare - del Clero diocesano di Same -, nato in Same 

(Tanzania) il 6-12-1963, ordinato 1’8-7-1999, è stato autorizzato in data 1 novembre 2001 a 
dimorare nel territorio dell’Arcidiocesi.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato addetto all’Ufficio per la Pa­
storale dei Migranti nella Curia Metropolitana di Torino.

Comunicazione

La Segreteria Generale della C.E.I. con lettera in data 22 ottobre 2001, ha trasmesso 
questo Comunicato, su cui viene particolarmente richiamata l’attenzione dei parroci, dei ret­
tori di chiese e dei superiori di Comunità religiose:

«Negli ultimi mesi sono pervenute segnalazioni sempre più frequenti di casi concernenti 
persone che si sono spacciate per ministri sacri (sacerdoti o Vescovi), ingannando parroci, 
rettori di chiesa e fedeli laici.

Facendo leva sulla buona fede e sull' ingenuità di tanti presbiteri, i soggetti in questione 
hanno compiuto abusivamente atti di ministero, incuranti della profanazione perpetrata.



1570 Curia Metropolitana - Cancelleria

Inoltre, hanno raccolto offerte ovviamente utilizzate per il proprio tornaconto e non per 
le asserite finalità religiose o caritative.

Viste le dimensioni che il fenomeno va assumendo, questa Segreteria Generale è stata 
sollecitata dalla Superiore Autorità a invitare gli E.mi Ordinari diocesani a raccomandare 
vivamente ai parroci e ai rettori di chiese a una maggiore vigilanza, accertandosi dell'i­
dentità di colui che chiede di celebrare la Santa Messa attraverso l'esibizione della lettera 
commendatizia (celebret) rilasciata entro l'anno dall'Ordinario diocesano o dal Superiore 
religioso ai sensi del can. 903 del Codice di Diritto Canonico».

Con l’occasione si ricorda a tutti i sacerdoti diocesani che quando si recano fuori Dio­
cesi devono essere forniti del “celebret", da richiedere e rinnovare a norma di diritto presso 
la Cancelleria della Curia Metropolitana.

DIACONO PERMANENTE DEEUNTO

CERRATO diac. Franco.
È deceduto in Torino, nell’Ospedale S. Giovanni Bosco, il 26 ottobre 2001, all’età di 72 

anni, dopo quasi 19 di ministero diaconale.
Nato in Torino il 14 marzo 1929, è sempre vissuto nella comunità parrocchiale di Maria 

Regina della Pace in Barriera di Milano. La sua militanza nell’Azione Cattolica, realtà respi­
rata nell’ambiente familiare in quanto suo padre fu anche presidente parrocchiale, era per­
sonale e profonda consapevolezza dei valori radicati in essa.

Franco fu un operaio del Vangelo che non ha mai cercato di comparire ma sempre e sol­
tanto di servire. Con la moglie Luciana Laurora, spentasi tragicamente nel 1977 dopo 21 
anni di vita matrimoniale, ha partecipato al gruppo famiglia della parrocchia; il suo nuovo 
matrimonio con Maria Torasso ed il cammino verso il Diaconato permanente hanno segnato 
profondamente una continuità di vita generosamente donata agli altri.

Ordinato diacono il 14 novembre 1982, in Cattedrale, dall’Arcivescovo Card. Anastasio 
Alberto Ballestrero, gli fu affidato il servizio pastorale nella sua comunità parrocchiale di 
Maria Regina della Pace: ha accolto e ascoltato i poveri, ha seguito diuturnamente l’ufficio 
parrocchiale ed ha affiancato l’opera della catechesi oltre, naturalmente, a svolgere il fedele 
ministero liturgico. Anche per la celebrazione della Confermazione agli adulti, nella chiesa 
di Gesù Cristo Re, la presenza di Franco è stata caratterizzata dalla cordialità nell’accogliere 
i candidati al Sacramento aiutandoli a vivere una celebrazione raccolta e spiritualmente 
fruttuosa.

Il crollo della salute gli ha fatto trascorrere gli ultimi tempi in Ospedale, dove ha con­
sumato il dono della vita.

11 suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Vestignè.



Atti del IX Consiglio Presbiterale

Verbale della XIII Sessione
Pianezza, 18 aprile 2001

Il Consiglio, riunito a Villa Lascaris di Pianezza, ha dato inizio al proprio lavoro con la 
preghiera dell’Ora media. Tutti i Consiglieri erano presenti, tranne i seguenti, giustificati: 
don Andriano, don Baravalle, don Bergesio, don Braida, don Bonino, mons. Carrù, don 
Casale, don Cattaneo, don Danna, don Ferrero, don Foieri, don Laratore, don Luciano, padre 
Marcato, don Marchesi, mons. Operti, don Piovano, don Raglia, don Ripa di Meana, don 
Sibona, don Zorzan.

Prima di entrare nella discussione dell'o.d.g. è stato approvato il verbale della sessione 
del 14 febbraio 2001.

Don Fontana, direttore dell'Ufficio Catechistico diocesano e responsabile del Servizio 
Diocesano per il catecumenato, ha introdotto il primo punto all'o.d.g. sul catecumenato. La 
dinamica del divenire cristiani è un punto centrale della pastorale oggi, ha sostenuto nel suo 
intervento. Ha poi illustrato i pilastri del catecumenato.

1 ) Non è un corso, né coinvolge solo gli aspetti catechistici; si compie un itinerario edu­
cativo quando cambia qualcosa nella persona e nella vita; allora si acquisiscono abilità di 
fare le cose di prima in modo nuovo. Siccome si tratta di una “vita nuova”, non basta la 
buona volontà per convertirsi, occorre un "dono dall’alto”. E una nuova identità che l'indi­
viduo acquisisce: “inizia una nuova esistenza”.

2) Bisogna porre i fondamenti, cominciando da capo, mettendo al centro del l'itinerario 
la persona del catecumeno. Si tratta di partire dalla situazione concreta dell'individuo (fami­
glia da cui proviene, ambiente culturale, motivi delle sue scelte....) per costruire l’identità 
cristiana, come la Parola di Dio annuncia. Cominciare da capo significa non dare nulla per 
scontato, spiegare il significato di tutto, radicare l'annuncio nella sensibilità e nelle attese 
del catecumeno, convincere ad una risposta consapevole. Soprattutto porre il fondamento, 
che è Cristo annunciato, creduto, celebrato, vissuto.

3) Il cammino è progressivo e graduale: la Parola di Dio e l'esperienza della conversione 
ci inducono a credere che non si può fare tutto subito. Ci sono delle priorità da rispettare: il 
dialogo iniziale sulle motivazioni, la figura centrale di Cristo, l’ascolto della Parola, la scelta 
di aderire, il cambiamento progressivo della vita e infine la piena partecipazione al corpo di 
Cristo nell’Eucaristia. Ci sono dei parroci che chiedono come prima cosa la partecipazione 
alla Messa della domenica. E sbagliato: la Messa è il culmine del cammino catecumenale. 
E non si può procedere se non con gradualità, proprio per evitare di costruire dei cristiani 
“traballanti”, come un edificio non ben equilibrato: cristiani che sanno tutto, ma non agi­
scono di conseguenza; che vengono a Messa ma non partecipano alla comunità; che pregano 
ma non amano Cristo.

1571



1572 Atti del IX Consiglio Presbiterale

4) A qualsiasi punto del cammino ci si sente liberi e senza scadenze precostituite: tutto 
dipende dalla grazia di Dio e dalla risposta dell‘uomo; se essa tarda a venire, si rimanda. 
Non si deve forzare nessuno. Si deve avere l'impressione che si è liberi di tornare indietro. 
Non si impone un lungo tempo di attesa per mettere alla prova; non si rimanda per far aspet­
tare una cosa desiderata, ma soltanto perché il tempo rende liberi di decidere, fa radicare 
sentimenti e convinzioni, permette di chiarire situazioni ingarbugliate. Il tempo è necessario 
per maturare atteggiamenti e comportamenti.

5) Non è cammino di iniziazione se non si appoggia e non introduce a una comunità 
visibile e concreta. Non si diventa cristiani da soli; non si vive da cristiani isolati. Iniziare a 
Cristo è iniziare alla Chiesa, corpo di Cristo. Il problema dell’evangelizzazione e della for­
mazione cristiana nel nostro tempo è condizionato dalla vita delle nostre comunità: potranno 
le nostre parrocchie diventare luoghi di accoglienza, testimoni di carità, immagine visibile 
di Cristo vivo mezzo a noi? Luoghi di testimonianza e di celebrazioni autentiche, luoghi di 
fede di speranza?

Don Fontana ha poi presentato le tappe secondo le quali si svolge il cammino per gli 
adulti (lo schema sintetico è stato messo a disposizione dei presenti). Ha concluso il suo 
intervento richiamando gli Orientamenti promulgati dal Cardinale Arcivescovo lo scorso 10 
marzo, che impegnano a realizzare itinerari, secondo questa logica, sia per gli adulti sia per 
i ragazzi tra i 7 e i 14 anni, che chiedono il Battesimo.

Successivamente si è svolta la discussione, di cui si riportano sinteticamente gli inter­
venti. Per don Bernardi e don Molinar l’intero impianto ha il suo punto debole nella par­
rocchia, che non è preparata ad accogliere persone formate secondo Viter descritto: gli 
accompagnatori non sono espressione della comunità ma eccezioni; gli stessi catecumeni 
chiedono di poter vivere come vive chi frequenta episodicamente la chiesa; il processo d'i­
niziazione dovrebbe perciò coinvolgere tutta la comunità parrocchiale. L'Arcivescovo ha 
sollecitato a non essere troppo pessimisti sulle nostre comunità, riconoscendo che ci sono 
cristiani appiattiti, ma invitando a guardare ai cristiani coerenti. Secondo mons. Fiandino la 
parrocchia, luogo di accoglienza per tutti, deve offrire livelli differenziati di appartenenza; 
la diffusione del catecumenato potrà essere la molla che costringe a ripensare e modificare 
la pastorale ordinaria. Don Terzariol si è domandato come far percepire alle nostre comu­
nità i cambiamenti che avvengono e ha suggerito alcune piste: l’Eucaristia domenicale par­
tecipata in modo speciale dai ragazzi; i gruppi di genitori post-battesimo dei figli; i gruppi 
di giovani; la ristrutturazione del catechismo tradizionale secondo la logica catecumenale. 
Don Coletto ha notato la necessità di valorizzare anche la ricca proposta rituale del Rinno­
vamento della catechesi. Ha suggerito inoltre che il ripensamento della catechesi dei fan­
ciulli e dei ragazzi sia anche l’occasione per rivedere l’attuale prassi sacramentale, che anti­
cipa la partecipazione all’Eucaristia prima della Confermazione. Don Coha ha segnalato 
che il gruppo di lavoro per la “missione" del Piano Pastorale, rivolta ai fanciulli e ai ragazzi, 
sta elaborando e proporrà sperimentazioni specifiche c itinerari di tipo catecumenale per 
ragazze e ragazzi dai 7 ai 14 anni. Alla domanda di don Carrero circa la perseveranza dei 
neobattezzati adulti, don Fontana ha risposto che risulta scarsa, a giudicare dalla convoca­
zione annuale. Don Paradiso e don Salussoglia hanno rilevato troppe divergenze tra le par­
rocchie, derivanti da differenti visioni dogmatiche, morali, liturgiche e hanno auspicato che 
ci si intenda su ciò che è l’essenziale della vita cristiana. Don Fontana, rispondendo agli 
interventi, ha ricordato la sperimentazione, già in atto almeno in una parrocchia, di celebra­
zione del Battesimo dei bambini “dilatata" nel tempo quaresimale. Ha ricordato il ruolo del 
Servizio Diocesano per il catecumenato, invitando ad interpellarlo all’inizio del cammino 
con i simpatizzanti; in particolare, per quanto riguarda i ragazzi, ha chiesto che da settem­
bre siano segnalati i dati anagrafici di chi inizia il cammino verso il Battesimo. L'Arcive­
scovo ha concluso invitando a realizzare quanto detto da don Fontana in spirito di collabo- 
razione e partecipazione, non di delega.



Atti del IX Consiglio Presbiterale 1573

Don Casto, direttore dell’Istituto Superiore di Scienze Religiose (= ISSR) del Piemonte, 
ha illustrato il secondo punto all’o.d.g., riguardante l’attivazione dell'indirizzo pastorale 
presso l’ISSR. Dopo aver brevemente richiamato la storia dell’Istituto, ha ricordato che lo 
Statuto stesso, approvato dalla Conferenza Episcopale Piemontese nel 1985, prevedeva l’in­
dirizzo pastorale accanto a quello didattico, subito attivato per rispondere all'esigenza di pre­
parare i docenti per l’insegnamento della religione cattolica. L’indicazione di attivare anche 
l’indirizzo pastorale è stata ripresa e recepita dal Sinodo diocesano torinese del 1994-97 (cfr. 
Libro sinodale, 36). Don Casto ha presentato l’attuale progetto come risultato di un lavoro 
prolungato, approvato dalla Conferenza Episcopale Piemontese il 27 settembre del 2000. Il 
progetto, illustrato nel libretto consegnato ai presenti e inviato ai parroci, nasce dalla consa­
pevolezza del sempre più ampio coinvolgimento dei laici nella vita della Chiesa e dalla con­
seguente necessità di formazione adeguata. La prevedibile ulteriore contrazione numerica del 
Clero rende inoltre urgente preparare uomini e donne in grado di assumere responsabilità 
ecclesiali di vario genere: dalla conduzione di una comunità parrocchiale senza prete resi­
dente. alla direzione dell’oratorio o della catechesi o della pastorale familiare, all’assistenza 
religiosa negli ospedali. Il progetto, che suggerisce anche la possibilità di remunerazione 
economica, propone un piano di studi quadriennale per tredici ore settimanali. Don Casto ha 
sottolineato che l’attivazione dell’indirizzo pastorale comporta che la decisione di iniziare 
l'iter non sia lasciata al singolo, ma sostenuta da parrocchia, associazione. Diocesi; che 
durante l’iter formativo ci sia un'équipe che accompagni i candidati, operi per il discerni­
mento delle motivazioni, valuti le qualità, vigili sul tirocinio pastorale, si preoccupi della for­
mazione spirituale, sostenga l’inserimento nel lavoro ministeriale. Il piano di studi previsto 
per l’indirizzo pastorale potrà eventualmente, secondo le indicazioni statutarie, essere di rife­
rimento anche per la formazione dei candidati al Diaconato permanente.

A questo proposito il can. D. Cavallo ha osservato che l'ipotesi di far confluire la for­
mazione degli aspiranti diaconi nell'indirizzo pastorale dell'ISSR comporta difficoltà ed ha 
invitato a riflettere sulle prerogative del cammino di formazione al Diaconato.

I ) Il primo responsabile del Centro di formazione al Diaconato permanente è il Vescovo. 
È lui che chiama al termine del cammino i candidati all’Ordinazione diaconale; quindi è al 
suo discernimento che sarà sottoposto il problema specifico della formazione culturale, con 
questa ipotesi di un nuovo ordinamento.

2) E auspicabile non esprimere giudizi frettolosi e non giustificati sull’attuale forma­
zione culturale degli aspiranti diaconi. Negli ultimi dieci anni il can. Collo, Preside degli 
studi e insegnante nel Centro (sostituito ora da don G. A. Tuninetti), con docenti qualificati 
nelle discipline filosofiche e teologiche, ha richiesto serietà nello studio, attestata dai voti 
d’esame con relativi giudizi dei docenti.

3) La formazione dottrinale è conforme a quanto richiesto dalle Norme fondamentali 
per la formazione dei diaconi permanenti, della Congregazione per l’Educazione Cattolica; 
le sei ore accademiche, due al martedì sera e quattro al sabato, costituiscono un monte-ore 
pari a 574 annuali nel triennio teologico e 314 nel biennio propedeutico, secondo quanto 
prescritto al n. 82 del Documento sopra citato. La serietà nella formazione è stata perseguita 
sin dagli inizi, anche se in forme diverse.

4) Ogni ordinamento è certamente perfettibile; occorre però tenere conto della situa­
zione degli aspiranti diaconi: di età compresa tra i 35 e i 50 anni, in larga parte coniugati con 
figli, variamente occupati in una professione, con una diversa preparazione culturale. C'è 
perciò anche una diversità di rendimento, anche se sono ammirevoli la costanza nella pre­
senza, l’impegno, la dedizione.

5) Lo studio per l’aspirante diacono s'inserisce in un cammino seminaristico, di cui 
sono parte integrante la vita di gruppo, la preghiera del sabato al termine delle lezioni, tre 
fine settimana annuali di ritiro in gruppo con i formatori, in aggiunta ai ritiri domenicali 
mensili con le mogli e ad una settimana residenziale estiva. Nella formazione non vi sono 
compartimenti stagni; la vita seminaristica è in vista di un discernimento vocazionale.



1574 Atti del IX Consiglio Presbiterale

Successivamente si è svolta la discussione, di cui si riportano sinteticamente gli inter­
venti. Don Porta ha chiesto precisazioni sulla validità del titolo rilasciato dall’indirizzo 
pastorale; ha suggerito che anche gli attuali diplomati possano essere impegnati in ambiti 
pastorali; ha proposto di studiare la possibilità di accordi anche con l’Università per il rico­
noscimento dei crediti. Don Casto ha chiarito che il titolo rilasciato è il medesimo per 
entrambi gli indirizzi, dunque abilitante all’insegnamento della religione cattolica; che il 
dialogo, forse non facile, con l’Università non è stato per ora avviato. Don Paradiso ha sot­
tolineato la necessità di chiarire subito il compenso economico ai futuri diplomati dall’ISSR 
impegnati in campo pastorale, definendolo con una normativa. Per don Vironda l'ISSR non 
risponde solo alla necessità di preparare insegnanti o responsabili pastorali, in quanto è per 
molti un percorso di approfondimento culturale e religioso. Si rende perciò opportuna una 
riflessione più ampia sulle opportunità formative offerte dall’ISSR e una sensibilizzazione 
alla formazione laicale. Don Coha ha insistito sull'importanza dell' équipe di formatori, 
invitando a tenere in considerazione la diversità dei cammini personali, delle motivazioni e 
delle prospettive degli studenti. Ha sostenuto che l’indirizzo pastorale potrebbe rispondere 
alle esigenze di formazione culturale dei candidati al Diaconato permanente, per i quali 
rimarrebbe comunque l’esigenza di una specifica équipe formativa e di iniziative autonome. 
Ha anche precisato che l’indirizzo pastorale non può sostituire corsi di diverso livello, come 
quelli proposti dal Centro diocesano per la formazione di operatori pastorali, dall’Istituto 
diocesano di musica e liturgia, dalla Scuola di formazione all’impegno sociale e politico; ha 
però osservato che tali proposte avrebbero bisogno di maggiore coordinamento tra loro e con 
l’ISSR.

L’Arcivescovo ha concluso la discussione con le seguenti chiarificazioni.
1) La preparazione al Diaconato permanente ha bisogno sicuramente di un itinerario 

specifico; si può valutare se, nell’economia generale, sia più saggio usufruire per la prepa­
razione culturale di un servizio già dato, senza moltiplicare le scuole.

2) L’interruzione dei corsi (per operatori pastorali e simili), il prossimo anno, intende 
favorire la formazione di operatori specificamente preparati per il Piano Pastorale.

3) E importante che chi si forma per un ministero laicale possa sentirsi mandato dalla 
comunità.

4) La rimunerazione economica non è poi facilmente sostenibile; in ogni caso non si 
devono cancellare volontariato e gratuità nel lavoro ecclesiale.

L’Arcivescovo ha proseguito informando che la prossima riunione del Consiglio sarà 
dedicata al tema delle unità pastorali, con una introduzione a cura di don Viilata. Ha richia­
mato il percorso già adottato nella Diocesi di Asti ed ha suggerito di seguire queste tappe: 
ritlessione sulle esperienze in atto in Italia e all'estero; chiarificazione sul significato di 
“unità pastorali" (più parrocchie vicine che lavorano insieme; elaborazione di un pro­
gramma; Consiglio Pastorale di unità pastorali,...); individuazione di un'ipotesi di suddivi­
sione del territorio in unità pastorali ad experimentum entro la primavera del 2002; Visita 
pastorale alle unità pastorali; valutazione se istituire o meno le unità pastorali, dopo alcuni 
anni di sperimentazione.

Don Amore ha suggerito di invitare un pastoralista per approfondire l’argomento; don 
Coha e don Coletto hanno approvato e sostenuto la proposta.

Don Arnolfo, rettore del Seminario Minore, ha introdotto il terzo punto all’o.d.g.. 
riguardante la promozione delle vocazioni presbiterali, presentando la relazione scritta di 
don Baravalle, assente per malattia. Segue la sintesi del testo.

1) Sono richiamati gli eventi e i documenti più recenti: il Sinodo dei Vescovi del 1990; 
l'Esortazione Apostolica Pastores dabo vobis (1992); la Lettera pastorale del Card. Salda­
rmi Chiamati a guardare in alto ( 1989); il Libro sinodale, 42 (Sinodo diocesano 1994-97); 
l'istituzione dell'èquipe vocazionale (2000). Nel cammino della Diocesi di Torino si sotto-



Atti del IX Consiglio Presbiterale 1575

lineano la crisi delle vocazioni negli anni Settanta, i trasferimenti dei Seminari, e - in posi­
tivo - l’esperienza dell’Ordinazione di don Cesare Bisognin (1976).

2) Si è osservato che la crisi delle vocazioni è da collegare alla più generale crisi del­
l’evangelizzazione.

3) È stata fatta l’esortazione a non rassegnarsi, ma a rilanciare la pastorale vocazionale, 
confermando le iniziative in atto.

4) È stata richiamata l'esigenza di scoprire nel servizio pastorale l’importanza del 
discernimento e deH’attenzione ai segni, giungendo anche alla "chiamata” personale dei gio­
vani da parte dei preti.

5) Sono stati riferiti i dati numerici relativi alla frequenza nel Seminario Maggiore. Il 
corso propedeutico ha ormai la sua sede con il triennio delle medie superiori nella struttura 
di viale Thovez. Il settore delle medie inferiori e quello del biennio delle superiori sono 
seguiti attraverso esperienze di accompagnamento spirituale e personale, giornate di ritiro, 
tempi di convivenza in Seminario.

Successivamente si è svolta la discussione, di cui si riportano sinteticamente gli inter­
venti. Don Casto ha espresso perplessità sull'espressione “il prete deve chiamare", prefe­
rendo parlare di discernimento, capacità di riconoscere i segni di vocazione; ha invitato ad 
una pastorale attenta ai singoli più che al gruppo. Il can. Salietti ha sottolineato che la fatica 
dell'educare i cristiani è ancor più grande nell'educare i futuri preti. Don Migliore ha richia­
mato l'opportunità di accogliere seminaristi stranieri, nonostante la diversità culturale che 
può creare problemi; ha invitato a valutare la possibilità di fare accordi con Diocesi dell’Est 
europeo. Don Arnolfo ha precisato che il problema dei seminaristi romeni è delicato e va 
studiato bene, in modo che l'inserimento possa essere proficuo per tutti. L’Arcivescovo è 
intervenuto per ribadire che la questione è complessa e che non possono essere accolti clan­
destini in Seminario. Don Bernardi ha osservato che la proposta di “chiamata personale” ai 
giovani va completata con una pastorale vocazionale rivolta alla famiglia, anche negli itine­
rari di preparazione al Matrimonio e al Battesimo dei figli. Don Fantin ha chiesto che le 
proposte di promozione vocazionale siano comuni per tutte le parrocchie. Don Fasano ha 
ricordato la disponibilità dell' 'équipe vocazionale a realizzare settimane o incontri su questi 
temi. Don Arnolfo ha presentato le iniziative estive, ricordando la disponibilità di preti e 
seminaristi a partecipare a campi estivi parrocchiali. Il can. Salietti ha ricordato l’iniziativa 
del "monastero invisibile”.

In conclusione dei lavori del Consiglio l’Arcivescovo ha esortato tutti alla piena fiducia 
nel Seminario diocesano.

La seduta si è conclusa alle ore 16.



1576 Atti del IX Consiglio Presbiterale

Verbale della XIV Sessione
Pianezza, 30 maggio 2001

Il II Consiglio, riunito a Villa Lascaris di Pianezza, ha dato inizio al proprio lavoro con 
la preghiera dell'Ora media. Tutti i Consiglieri erano presenti, tranne i seguenti, giustificati: 
don Arnolfo, don Bagna, don Baravalle, don Bergesio, don Bonino, mons. Carrù, don 
Casale, don Casto, don D. Cravero, padre Marcato, don Negri, mons. Operti, don Raglia, 
don Sibona, don Stavarengo.

L'Arcivescovo ha introdotto i lavori sul tema delle Unità pastorali, osservando che le 
eventuali realizzazioni in questa direzione dovranno essere suggerite non solo dalla dimi­
nuzione numerica del Clero, ma anche dall’accresciuta coscienza della ministerialità del 
Popolo di Dio. Ha precisato che tali scelte - funzionali e non dogmatiche - risultano impe­
gnative, perché rivoluzionano il metodo dell’attività pastorale e richiedono tempi lunghi 
nella realizzazione.

Don Villata ha tenuto la relazione sul tema sopra indicato, il cui testo è stato allegato 
agli atti *.

Successivamente si è svolta la discussione, di cui si riportano sinteticamente gli inter­
venti. Don Paradiso ha richiamato la necessità che le scelte future siano poi effettivamente 
riconosciute dalla pastorale diocesana; che le sperimentazioni non rimangano realtà isolate 
ma siano monitorate e accompagnate dalla comprensione e dal rispetto di tutto il Presbite­
rio, non come avvenne per i preti operai durante l’episcopato del Card. Pellegrino. Don M. 
Gambaletta ha invitato a tener conto, nella distribuzione delle unità pastorali, dei cambia­
menti che avvengono nel territorio dal punto di vista della società civile. Don Sotgiu ha sot­
tolineato che, preliminare alla riflessione sulle unità pastorali, sia il ripensamento sulla situa­
zione attuale delle parrocchie, già collassate, per evitare di ingigantire i problemi. Don 
Molinar ha evidenziato i vantaggi derivanti dalla realizzazione delle unità pastorali nel ter­
ritorio di Lanzo, che vanno perciò incoraggiate, evitando le tentazioni del particolarismo. 
A questo proposito l'Arcivescovo ha precisato che il termine unità pastorale indica, nel con­
testo sopracitato, soltanto l'affidamento di più parrocchie ad un solo prete. Don Laratore 
ha chiesto un resoconto delle esperienze tentate durante l'episcopato del Card. Saldarini nei 
territori di Barca-Bertolla e di Barriera di Milano. Per mons. Berruto la riflessione deve 
proseguire attraverso l’esame di casi concreti, anche per orientare la formazione in Semina­
rio. Don Campa ha confermato la bontà della prospettiva, che accrescerebbe il senso di 
appartenenza alla Diocesi; ha prospettato la necessità di costituire équipes stabili di preti e 
laici. Secondo don Coha il discorso sulle unità pastorali apre ambiti che richiedono un 
attento approfondimento; si tratta di superare la presenza della Chiesa sul territorio, espressa 
esclusivamente attraverso le parrocchie, per una maggiore diversificazione, capace di 
rispondere alle varie modalità della vita locale: ciò richiederà comunità articolate, cambio di 
mentalità, formazione specifica con adeguala metodologia di lavoro, in grado di affrontare 
le situazioni nella loro concretezza. Per don Bernardi ci sono altre priorità: il rapporto tra 
evangelizzazione e Sacramenti, su cui offrire indicazioni operative, e altri indispensabili 
chiarimenti sulla pastorale ordinaria. Don Fantin si è detto d’accordo; ha proposto che i 
grandi Comuni della cintura urbana abbiano un coordinatore al servizio della programma­
zione. Don Villata ha precisato che le unità pastorali devono essere una scelta della Diocesi, 
non iniziative private. Don Coletto ha informato che la Commissione liturgica regionale sta

* Il testo è pubblicato in KDTo 78 (2001 ), 773-782 IN.d KJ..



Atti del IX Consiglio Presbiterale 1577

preparando un documento sulle assemblee domenicali in assenza di presbitero; ha invitato 
ad una maggiore progettualità comune tra parrocchie, nella catechesi e nella liturgia; ha 
posto il problema del rapporto tra le future unità pastorali e le attuali zone (ripensamento o 
soppressione?); ha manifestato la disponibilità dell’Azione Cattolica ad operare per la for­
mazione del laicato a servizio del nuovo progetto. Don Mirabella ha ripreso il problema del 
rapporto tra unità pastorali e zone, suggerendone una verifica; ha sollevato alcuni interroga­
tivi nodali sul ruolo della parrocchia, invitando ad approfondirli in relazione al tema della 
missione della Chiesa; ha sollecitato il coinvolgimento dell'Istituto Superiore di Scienze 
Religiose, di associazioni e movimenti. Secondo don Viliata non ci sarebbe contrapposi­
zione tra zone e unità pastorali. Don E. Casetta ha suggerito di perseguire alcuni atteggia­
menti, quali fiducia, collaborazione e umiltà nel superare situazioni pastorali sclerotizzate. 
Il can. G. C. Avataneo ha approvato l'ipotesi di una riflessione previa sul tema; ha invitato 
alla gradualità dei cambiamenti, tenendo conto del contemporaneo svolgimento delle Mis­
sioni; ha proposto la sperimentazione guidata di collaborazioni interparrocchiali. Don Ter
zariol ha rilevato che l'esperienza di collaborazione nelle zone risulta limitata (si sta volen­
tieri insieme ma è difficile decidere insieme); ha sottolineato la necessità di favorire una 
pastorale unitaria, con indicazioni che aiutino a snellire l’amministrazione dei Sacramenti e 
che orientino alla missione; ha auspicato una vita fraterna tra i preti, che permetta la colla­
borazione quando è più difficile. Anche don Vironda si è detto d'accordo nell’avviare la 
riflessione sulle unità pastorali, pur sottolineando che queste non sono la soluzione di tutti i 
problemi, poiché rimangono settori scoperti, quali la pastorale d'ambiente e familiare; ha 
raccomandato di non istituire un ulteriore livello nell'organizzazione della Chiesa sul terri­
torio per evitare di accrescere il peso organizzativo. Don Mana ha espresso parere favore­
vole alla sperimentazione, purché compiuta con discernimento; ha indicato le seguenti linee 
guida: presenza missionaria sul territorio, ministerialità diffusa senza clericalizzare i laici, 
coordinamento degli educatori, calendario annuale con momenti centralizzati in ogni unità 
pastorale (ad esempio Veglia Pasquale, celebrazione delle Cresime). Don Fasano ha racco­
mandato di tener conto delle esperienze già esistenti e della presenza diffusa dei religiosi 
nelle parrocchie. Mons. Fiandino ha osservato che le unità pastorali possono anche essere 
un mezzo per superare la solitudine dei preti; che la Chiesa non è un'azienda ma una fra­
ternità. Ha rilevato che gli attuali Consigli Pastorali possono già convertirsi ad una più spic­
cata differenziazione, pur salvaguardando l'unità del progetto diocesano; che le zone pasto­
rali hanno lavorato bene nel recente passato e non vanno pertanto smantellate. Ha dichiarato 
l'urgenza di superare l'attuale sperequazione tra zona e zona nel numero delle celebrazioni 
domenicali. Don Foradini ha chiesto la consulenza di un laico specializzato in organizza­
zione aziendale. Don Norbiato ha ricordato che la complessità nella realizzazione delle 
unità pastorali deriva dal coinvolgimento di persone abituate all'ottica parrocchiale; bisogna 
quindi superare il riferimento ad un territorio inteso come qualcosa di chiuso in se stesso. 
Don Braida ha invitato a verificare la validità delle attuali zone e ha rilevato che l’attua­
zione del Piano Pastorale, se passasse solo attraverso le Zone, non sarebbe positiva; ha rile­
vato la necessità di una formazione comune tra preti e laici, nei Consigli ai vari livelli. Don 
Migliore ha osservato che l'esperienza delle unità pastorali può dare fiducia e speranza nella 
realtà attuale di profondi cambiamenti. Don Gosmar ha ribadito che ogni sperimentazione 
rimanda ad un’ecclesiologia, necessita di una prolungata riflessione comunitaria, deve 
affrontare finalmente il nodo pastorale costituito dalle parrocchie e dalla compatibilità delle 
attuali Zone con le future unità pastorali. Per don Salussoglia la preoccupazione deve essere 
più di tipo spirituale che organizzativo; si tratta di verificare l’immagine di Chiesa e il 
modello di evangelizzazione, su cui occorre convergere. Don Foieri e don Maddaleno 
hanno auspicato che la collaborazione futura faccia leva sulle persone già disposte a costi­
tuire unità pastorali, per superare i particolarismi esistenti. Don Lanzetti si è associato; ha 
inoltre notato che le unità pastorali favorirebbero la mobilità dei preti e impedirebbero alle



1578 Atti del IX Consiglio Presbiterale

singole parrocchie di essere variamente etichettate. Don G. Avataneo ha domandato delu­
cidazioni sul criterio della omogeneità territoriale, come base della futura unità pastorale e 
ha rilevato che non deve essere confuso con l’autosufficienza; infatti anche tra le unità pasto­
rali dovrà valere il principio di sussidiarietà. Don E. Casetta ha chiesto che si faccia una 
riflessione sull’argomento nelle Zone, prima di riprenderlo in Consiglio Presbiterale. A que­
sto proposito l’Arcivescovo si è detto d’accordo e ha proposto che anche il Consiglio Pasto­
rale diocesano metta il tema in agenda.

Il Consiglio è stato successivamente chiamato ad esprimere il proprio parere su alcune 
dimissioni di chiese ad uso profano:

• chiesa dello Spirito Santo in Carignano: la dimissione è stata richiesta per fame un 
museo di arte sacra; il progetto è nato dalla presenza di numerose chiese nella città, pasto­
ralmente inutili; l’edificio sarebbe concesso in comodato al Comune; gli arredi, esposti nel 
museo, rimarrebbero di proprietà della chiesa. Il Consiglio ha espresso all’unanimità parere 
favorevole;

• chiesa di S. Grato in Calasse: si tratta dell’antica chiesa parrocchiale, ora in cattivo 
stato di conservazione; l’edificio sarebbe concesso in comodato al Comune che utilizzerebbe 
lo spazio per mostre, concerti, eventi culturali; l’Ufficio Liturgico diocesano ha chiesto di 
rimuovere il fonte battesimale. Il Consiglio ha espresso all’unanimità parere favorevole;

• cappella di S. Grato in Piossasco, nel territorio della parrocchia S. Francesco d’As- 
sisi: ora in pessimo stato di conservazione; dopo adeguata discussione, il Consiglio ha 
espresso all’unanimità parere favorevole al passaggio di proprietà al Comune, che la utiliz­
zerà per mostre e incontri di quartiere;

• chiesa di Santa Croce in Rivoli, nel territorio della parrocchia S. Maria della Stella: la 
chiesa, artisticamente pregevole e dotata di organo a canne, richiederebbe un restauro con­
servativo per tre miliardi di spesa. Il Comune intenderebbe fame luogo di mostre, concerti, 
eventi culturali, riservando la sacrestia e l’abside a museo permanente della tradizione cri­
stiana in Rivoli. Il Consiglio ha espresso, a maggioranza, con due voti contrari, parere favo­
revole al passaggio di proprietà al Comune.

L'Arcivescovo ha richiamato la necessità di formulare in questi casi e in casi analoghi 
futuri le dovute clausole nei contratti, perché sia sempre rispettata la caratteristica origina­
ria di luogo sacro.

In conclusione dei lavori del Consiglio l’Arcivescovo ha constatato che l'opzione delle 
unità pastorali ha ottenuto un parere generalmente favorevole, espresso in forme diverse e 
accompagnato da numerose indicazioni operative. Ha espresso la convinzione che la diver­
sità di opinioni possa essere gradualmente superata attraverso giornate di studio e speri­
mentazioni. Ha dichiarato che il progetto delle unità pastorali non farà scomparire alcuna 
parrocchia, ma priverà di senso la divisione della Diocesi in Zone, anche se per il momento 
le Zone conservano valore e funzione. Infine ha proposto che in una prossima riunione del 
Consiglio si lavori a gruppi per definire l’approfondimento del tema: o attraverso il dibattito 
sulla relazione di un esperto o attraverso l’elaborazione di un'ipotesi di base, che permetta 
di realizzare la Visita pastorale già nelle costituende unità pastorali (presumibilmente in 
numero di ottanta). In questa prospettiva l’Arcivescovo ha dato appuntamento alle due gior­
nate di studio previste per tutti i sacerdoti nel mese di settembre del corrente anno.

La seduta si è conclusa alle ore 16,30.



Documentazione

Convegno diocesano per il Centenario della presenza a Torino 
dei Padri Sacramentini

IL PANE DEL CAMMINO:
EUCARISTIA E MISSIONE

Sabato 6 ottobre, nel Teatro di Valdocco a Torino - dove si erano tenute le sessioni iniziali del 
Sinodo Diocesano - vi è stato un Convegno diocesano per il Centenario della presenza a Torino 
dei religiosi della Congregazione del SS.mo Sacramento. I cento anni del loro servizio nella chiesa 
di S. Maria di Piazza hanno offerto l’occasione per sottolineare la realtà dell'Eucaristia alla luce 
anche del nostro Piano Pastorale e in particolare dell'Anno della Spiritualità. È stata significativa 
la partecipazione ai lavori di moltissimi ministri straordinari della Comunione eucaristica.
Pubblichiamo il testo dell'invito al Convegno del Cardinale Arcivescovo e del suo saluto all'inizio 
dei lavori, il testo delle due relazioni fondamentali e delle testimonianze.

INVITO AL CONVEGNO
DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

Ringrazio di cuore i Padri Sacramentini, che hanno voluto celebrare il centena­
rio della loro presenza a Torino, offrendoci anche, con squisita sensibilità pastorale, 
questo brevissimo Convegno che si inserisce pienamente nell'Anno della Spiritua­
lità, tempo preparatorio della Missione.

Nella Lettera Pastorale "Costruire insieme" scrivevo così:
«Non si dimentichi che l'annuncio del Vangelo ha sempre avuto bisogno 
di uno spazio e un tempo in cui radunare in assemblea i credenti. La par­
rocchia è proprio la realtà che esprime lo stretto rapporto tra territorio e 
Vangelo, tra giorno del Signore, la domenica, ed Eucaristia. Una delle 
attenzioni primarie della pastorale deve andare dunque alla domenica 
"giorno speciale della fede, giorno del Signore risorto e del dono dello 
Spirito, vera Pasqua della settimana» (Novo Millennio ineunte, 35; cfr. Dies 
Domini, 19). Senza vivere la domenica non si può costruire una comunità 
parrocchiale, senza vivere l'Eucaristia domenicale non si cresce nella fede 
e non si trasmette la fede alle nuove generazioni...».

La prima relazione di padre Anthony McSweeney, S.S.S., ci aiuterà senz'altro a 
scoprire le correlazioni bibliche tra Eucaristia e Missione: il tempo del Cenacolo è 
sempre preparatorio al tempo della Missione.

La seconda relazione di padre Alberto Occhioni, S.S.S, sarà un contributo molto

1579



1580 Documentazione

utile per preparare bene le adorazioni eucaristiche nelle nostre parrocchie, in modo 
che diventino momento forte nell'Anno della Spiritualità.

Alcune brevi testimonianze di esperienze di adorazione durante l'Anno Santo 
concluderanno la mattinata.

È una mattinata di estrema concretezza.
È una realizzazione ancora pensata e voluta dal nostro carissimo mons. Mario 

Operti e sarà un'occasione per entrare in modo efficace nell'Anno della Spiritualità.
Arriveremo così, con maggior slancio, al grande appuntamento di inizio della 

Missione per la domenica pomeriggio del 21 ottobre.
Ringraziando ancora per questa iniziativa, benedico di cuore i Padri Sacramen- 

tini, i relatori e i partecipanti.

SALUTO INIZIALE
DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

Il mio compito è solo di rivolgere un saluto e un augurio ai partecipanti a que­
sto Convegno realizzato in occasione del centenario della presenza dei Padri Sacra- 
mentini nella nostra Città di Torino; 100 anni, lo sottolineo con soddisfazione e con 
commozione, che si fa adorazione quotidiana.

Questo Convegno si colloca opportunamente - anzi coincide - con l'inizio del 
cammino previsto dal nostro Piano Pastorale che si aprirà il 21 ottobre prossimo al 
Palavela e che ci impegnerà in questo primo anno chiamato della "spiritualità" pro­
prio nell'approfondimento del magistero del Santo Padre, della Lettera pastorale 
del Vescovo, del documento dei Vescovi italiani per capire un po' il cammino 
futuro, ma soprattutto c'impegnerà nella preghiera, nell'approfondimento della 
Parola di Dio e nell'adorazione eucaristica.

Noi ci disponiamo ad ascoltare i Padri Relatori e vorrei richiamare l'attenzione 
di tutti su un aspetto del tema dell'Eucaristia che è In presenza reale di Gesù nei nostri 
tabernacoli, che continua anche al di fuori della Santa Messa.

L'adorazione continua e quotidiana richiama questo dogma, questa verità. Sulla 
presenza di Gesù nella celebrazione nessuno ha dei dubbi come spero che nessuno 
abbia dei dubbi nella presenza reale anche fuori della celebrazione. Il mio pro­
blema, però non sono i dubbi ma la disattenzione e, qualche volta, la dimenticanza 
che nei nostri tabernacoli l'Eucaristia è presenza reale di Cristo risorto, non un sim­
bolo, non un'immagine: presenza reale!

La mia preoccupazione nasce da come si comportano tanti cristiani: è quasi spa­
rita la genuflessione quando si entra o si esce dalle chiese; in esse si parla come se 
fossero sale di convegno e l'attenzione a Cristo non viene sufficientemente inculcata 
ai bambini e ai ragazzi.

Stiamo attenti allora, è l'augurio che faccio, di non finire anche noi come la 
gente a Cafarnao, dopo che Gesù nella sinagoga ha annunciato il grande mistero 
dell'Eucaristia: «Voi cercate il pane che vi riempie lo stomaco, io ho un altro pane da 
darvi». «Signore, dacci sempre questo pane». «Il pane che io darò è la mia carne per la 
vita del mondo». Allora i Giudei hanno cominciato a discutere: «Ma che dice costui? 
Come può darci la sua carne da mangiare?». Gli stessi discepoli dicevano: «Questo 
discorso è duro» e cominciarono ad allontanarsi. Rimasero i Dodici.



Documentazione 1581

E Gesù, non è che sia indietreggiato di qualche riga nel dire: «Ma no, non avete 
capito bene, ...io intendevo dire...», no no. Ha detto con molta chiarezza: «Da voi 
attendo un atto di fede. Volete andarvene anche voi? O credete a me e vi fidate, altri­
menti andate pure». Per fortuna Pietro ha risposto.

Vorrei che anche noi stamattina ci preparassimo ad ascoltare i nostri Padri Rela­
tori con lo stesso atteggiamento dell'Apostolo: «Signore, da chi andremo? Tu hai 
parole di vita eterna; noi abbiamo creduto e conosciuto che tu sei il Santo di Dio» 
(Gv 6,68-69).

Auguriamoci veramente che questo Convegno ci aiuti a riconfermarci nella 
fede e questo segno bello che da 100 anni avviene in S. Maria di Piazza richiami noi 
a credere e a cercare queste irradiazioni dell'Ostia divina che illuminino il cammino 
della nostra vita, nostra personale e delle nostre comunità, e anche del mondo 
intero in questo momento non facile. Grazie.

RELAZIONE DEL
P. ANTHONY E MCSWEENEY. S.S.S.
Direttore. Centro Eucaristia - Roma

DALL’ESPERIENZA DI CRISTO
ALLA TESTIMONIANZA E ALLA MISSIONE

Un giorno, mentre Gesù era a mensa nella casa di un capo dei farisei, un altro 
commensale, uno scriba, colpito e pieno di ammirazione per le parole e il 
comportamento di Gesù, esclama: «Beato chi mungerà il pane nel Regno di Dio!» 
(Le 14.15).

Questo breve episodio, che troviamo nel Vangelo di Luca, può forse servire da emblema 
per la nostra mattinata. Ci offre l’immagine di una esperienza di stare a mensa con Gesù così 
forte da spingere un commensale a gridare al mondo la speranza suscitata in lui dalle parole 
e dal comportamento di Gesù. Ciò che qui ci interessa è precisamente questo: come fare 
delle nostre celebrazioni dell’Eucaristia un’esperienza di Cristo ugualmente forte così da 
diventare sorgente della missione per coloro che vi partecipano?

Il nostro Convegno, che porta il titolo "Il pane del cammino: Eucaristia e Missione", 
vuole offrire un contributo al progetto pastorale dell’Arcidiocesi, come proposto nella Let­
tera Pastorale del suo Pastore, l’Eminentissimo Cardinale Poletto, Costruire insieme, e in 
particolare vuole aiutare l’avvio del progetto che prevede, come tappa preliminare, un anno 
di spiritualità, al centro del quale sarà collocata l'adorazione eucaristica.

In questa mia relazione desidero presentarvi una visione dell'Eucaristia quale sorgente 
di testimonianza e missione, partendo dall'esperienza di Cristo, resa presente nell’Eucari- 
stia, perché la Chiesa che celebra possa anch’essa "fare esperienza" del suo mistero. Per 
questo l’ho intitolata: "Dall'esperienza di Cristo alla testimonianza e alla missione".

Sarà compito, in seguito, di una seconda relazione e di alcune testimonianze offrire 
piste di riflessione e di pratica nel campo dell'adorazione eucaristica alla luce dell'inse­
gnamento della Chiesa del nostro tempo e delle esperienze spirituali e pastorali svolte negli 
ultimi anni.



1582 Documentazione

I. EMMAUS, CHIAVE DEL VANGELO DI LUCA

Prendo come punto di partenza per la mia relazione un brano del Vangelo di Luca, il 
Vangelo appunto che stiamo ascoltando e meditando nella liturgia di quest’anno, e concre­
tamente il brano che racconta rincontro dei due discepoli con Gesù risorto sul cammino di 
Emmaus.

E un brano di grande efficacia letteraria e spirituale, un brano da tutti amato. E più 
importante ancora, fornisce la chiave di lettura per tutto il Vangelo, perché questo è il 
momento in cui il mistero finalmente si dischiude. Quando dopo aver "aperto” (cioè spie­
gato) le Scritture Gesù spezza il pane, gli occhi dei discepoli si aprono e lo riconoscono.

Questo brano ci offre allo stesso tempo una chiave per affrontare il tema che mi è stato 
affidato.

Il disegno di S. Luca: pasti e titoli
San Luca ha costruito il suo racconto con grande cura. Costituisce infatti il culmine 

drammatico di un disegno originale, che ha lo scopo di farci scoprire l’Eucaristia come il 
luogo in cui s’incontrano, da una parte, l’esperienza di Gesù in tutte le dimensioni del suo 
mistero e, dall’altra, l’esperienza della Chiesa che scopre, nello spezzare il pane, la presenza 
del suo Signore che l’accompagna nel suo cammino, l’istruisce, e la fa entrare nella mis­
sione di testimonianza davanti al mondo.

Allo stesso tempo, il disegno di Luca serve a radicare l'Eucaristia in tutta l’esistenza di 
Gesù, e non solo nel momento culminante della sua morte e risurrezione. L’Ultima Cena 
rimane - certo - fondamentale per la comprensione dell’Eucaristia, ma non esaurisce l’in­
segnamento sulle origini dell'Eucaristia, perché il Sacramento riassume e rende presente 
tutta l'esistenza di Gesù per così trasmetterla alla Chiesa.

Qual è allora questo disegno dell’Evangelista?

Una serie di pasti lungo il Vangelo
San Luca ha inserito il racconto dell’Ultima Cena in una serie di dieci pasti che costel­

lano l’intero arco della vita di Gesù, dall’inizio della sua predicazione fino alle sue appari­
zioni come il Risorto dopo la sua passione e morte. Difatti ogni sezione importante del Van­
gelo ha il suo pasto.

Nella storia di Emmaus emergono tre fasi significative nella vicenda di Gesù.
Nel primo momento quando Gesù, ancora sconosciuto, chiede ai due viandanti di che 

cosa stanno parlando, uno di loro racconta la loro speranza, ormai infranta, riguardo a «Gesù 
Nazareno... profeta potente in opere e parole, davanti a Dio e a tutto il popolo» (Le 24,19). 
Allora Gesù li rimprovera per la loro incapacità di capire e si accinge a spiegare, parlando 
loro non del “profeta” bensì del Messia. «Non bisognava che il Cristo sopportasse queste 
sofferenze per entrare nella sua gloria?" (Le 24,26). Questo è il secondo momento. Il terzo 
è segnalato al ritorno dei due a Gerusalemme dove riferiscono agli Undici la loro esperienza, 
cioè ciò che è accaduto nel cammino, e sentono dire da questi: «Davvero, il Signore è 
risorto!» (Le 24,34).

Risulta che ogni fase è caratterizzata da un titolo che dice qualcosa di Gesù. Luca non 
ripudia il titolo "profeta" per caratterizzare Gesù nella prima fase della sua missione, la pre­
dicazione in Galilea e nel cammino verso Gerusalemme, ma insiste che il titolo non dice 
tutto. Questo “profeta" è più che profeta; è l’Unto del Signore ossia il Messia, e in più Colui 
che deve soffrire. La sofferenza non è tuttavia la fine; è passaggio (chiamato “esodo” nel­
l’episodio della trasfigurazione), e sfocia nella risurrezione. Ora per riferirsi a Gesù risorto, 
il Nuovo Testamento predilige il titolo “Signore”.



Documentazione 1583

A queste tre fasi, ognuna caratterizzata da un titolo, corrispondono tre serie di pasti presi 
da Gesù con diverse persone.

La prima fase è divisa in due parti, ognuna delle quali contiene un gruppetto di pasti. La 
prima parte, ambientata in Galilea, ci fa vedere Gesù a mensa nella casa di Levi, l'esattore 
d’imposte e convertito dalla predicazione di Gesù, e poi da Simone il Fariseo, per terminare 
a Betsaida sulla collina, all’imbrunire del giorno, dove Gesù stesso offre da mangiare a tutti. 
La seconda parte di questa prima fase consiste nel viaggio di Gesù verso Gerusalemme. 
Gesù di nuovo è ospite a mensa, prima presso le sue amiche Marta e Maria, poi da un fari­
seo e in seguito da un capo dei farisei, per concludere con un pasto (almeno implicitamente) 
nella casa di Zaccheo, capo degli esattori d'imposte.

Sono in tutto sette i pasti che l’Evangelista ci presenta; sono tutti pasti con Gesù il pro­
feta. Gesù viene designato esplicitamente alle volte come profeta, ma innanzi tutto esercita 
in ogni caso la sua missione profetica, annunciando il Regno di Dio, smascherando e denun­
ciando atteggiamenti e comportamenti non conformi alla volontà di Dio, suo Padre.

Nella seconda fase, invece, abbiamo un solo pasto, l’ottavo ed ultimo, alla vigilia della 
sua morte: l’Ultima Cena a Gerusalemme. In tutti i Vangeli sinottici, le parole e i gesti di 
Gesù in questo momento fungono come profezia della passione, allo stesso tempo che for­
niscono il modello rituale per l’Eucaristia della Chiesa. Ora stare a mensa con Gesù il pro­
feta assume una nuova dimensione. Questo è il profeta, sì, ma il profeta che deve soffrire, 
l’Unto del Signore ossia il Messia che deve passare attraverso la morte per entrare nel Regno 
del Padre.

La terza fase infine comprende due pasti, quello appunto di Emmaus e un altro che 
segue in Gerusalemme con gli Undici, ma questa volta sono pasti con Gesù il Signore 
risorto, il Signore della gloria. Da ora in poi infatti Colui che la Chiesa incontrerà alla mensa 
eucaristica è il Risorto, il Signore dell’Universo, il Signore della gloria. Le dimensioni della 
sua missione e del suo mistero, però, rappresentate dagli altri due titoli - profeta e Cristo - 
non vengono superate o dimenticate; al contrario, ritengono la loro validità e il loro mes­
saggio per tutti i tempi.

Insegnamento sull'Eucaristia
In questo modo Luca ci fa capire molte cose importanti riguardo ali'Eucaristia. innanzi 

tutto l'ampiezza e la ricchezza del significato di questo Sacramento.
Da un lato ci fa capire che l'Eucaristia è stata presente, in un senso, lungo tutto il Van­

gelo. Non è apparsa improvvisamente, come dal niente, al momento deH’Ultima Cena, ma 
è stata preparata, e in un certo senso significata, dall'inizio - anzi proprio dal momento della 
nascita di Gesù, quando Maria ha posto il neonato nella mangiatoia, indicando così Colui 
che sarà nutrimento - pane - per il mondo. Ognuno di questi pasti ha. certo, un senso in sé, 
ma ha di più, illumina allo stesso tempo qualche aspetto della nostra Eucaristia.

Dall’altro lato. Luca carica così la cristologia della dottrina eucaristica con contenuti 
ricchissimi, attraverso l’articolazione dei tre titoli che abbiamo appena individuato nel rac­
conto di Emmaus: Gesù il profeta, Gesù il Cristo. Gesù il Signore.

Questo e non un altro è il Cristo che noi incontriamo nella celebrazione eucaristica. 
Ricuperare questa ricchezza richiede un notevole sforzo per noi cristiani, poiché per secoli 
la nostra attenzione è stata focalizzata unilateralmente, soprattutto sull’Eucaristia come 
sacramento della croce, intesa in più con l'aiuto della categoria di sacrificio espiatorio o di 
propiziazione. Le dimensioni di profezia e di risurrezione sono passate un po' nell'ombra in 
un senso assai generale nella coscienza della Chiesa, ma soprattutto in ciò che riguarda l'Eu­
caristia.

Così, per il momento, la componente dottrinale. E molto importante avere un concetto 
esatto ma anche ricco del grande Sacramento che è al centro della nostra fede. Ma ciò non



1584 Documentazione

significa automaticamente cambiare il modo di celebrare il mistero. Che cosa ci vuole di 
più? Questa è una domanda che troppo spesso non ci facciamo.

Per cercare una risposta, ritorniamo per un momento ad Emmaus. Sotto la guida del 
forestiero che hanno incontrato sul cammino, Dio “apriva” le Scritture ai due viandanti, 
facendo loro capire per la prima volta come le sofferenze del Messia, anziché essere uno 
scandalo, erano in realtà «secondo le Scritture». Nonostante questa illuminazione che faceva 
anche ardere il loro cuore, rimasero però incapaci di riconoscere la vera identità di Colui che 
li stava accompagnando. Ci voleva qualcosa di più; doveva intervenire ancora qualche cosa. 
Che cosa? Vediamo.

Una volta seduto a mensa con loro, il forestiero improvvisamente prende l’iniziativa, 
assumendo il ruolo di capotavola. L’ospite diventa l'anfitrione. Egli prende nelle sue mani 
il pane, dice la preghiera di benedizione, lo spezza... e in quel momento - solo allora - i loro 
occhi si aprono e riconoscono Gesù. Ciò che ci voleva di più, perché la conoscenza diven­
tasse esperienza, fu allora precisamente un gesto rituale, debitamente preparato (spiegazione 
delle Scritture) e intensamente vissuto (cuori che ardono).

Tornando a noi, ci dobbiamo chiedere: come possiamo passare, anche noi, dal sapere 
molte cose allo sperimentare, dal capire al riconoscere? Perché l’Eucaristia diventi vera­
mente sorgente della missione, la celebrazione deve essere autentica esperienza di Cristo. 
Solo allora si sprigionerà un nuovo slancio missionario, solo allora si libereranno nuove 
energie, dinamismo, impegno ed entusiasmo per testimoniare e proclamare Cristo al mondo.

La risposta che ci viene dal racconto di San Luca è questa: attraverso l’azione rituale 
vissuta intensamente e con consapevolezza. Questo è anche l’elemento chiave nella strate­
gia pastorale di Sacrosanctum Concilium, il documento sulla liturgia del Vaticano II, che 
insiste appunto sull’accesso al mistero "per ritus et preces”, cioè attraverso l’azione rituale 
e le preghiere, che non è altro che il linguaggio scelto da Cristo stesso per comunicarci la 
ricchezza del suo mistero.

Passiamo allora alla seconda parte della mia relazione che avrà lo scopo di ripercorrere 
la celebrazione alla luce dell’insegnamento lucano che abbiamo appena abbozzato. Consi­
dereremo l’Eucaristia alla luce di ognuno dei tre titoli attribuiti a Gesù: Profeta, Cristo, 
Signore, vedendo in che modo ci aiuta ad incontrare Gesù e quale Gesù sia quando si rende 
presente nell’Eucaristia. Cercherò di individuare alcune condizioni, sia al livello rituale o 
liturgico, che a livello esistenziale che possono influire sul carattere esperienziale delle 
nostre celebrazioni eucaristiche.

II. L’EUCARISTIA, INCONTRO SALVIFICO CON GESÙ
PROFETA, CRISTO E SIGNORE

Seguiremo lo stesso percorso tracciato dal Vangelo, cominciando allora con Gesù visto 
sotto l’aspetto di profeta, poi come il Cristo che doveva soffrire, ed infine come il Signore 
di gloria.

1. A mensa con Gesù “profeta”
Il momento liturgico più significativo

Noi incontriamo Gesù profeta maggiormente nella liturgia della Parola.
Dicendo questo, evidentemente, non dobbiamo dimenticare che tutta la celebrazione è 

profezia, dal momento del raduno fino a quello del congedo. Lo stesso racconto dell’Ultima 
Cena è annunzio profetico dell’efficacia salvifica della passione del Signore, come d’al­
tronde lo è il momento della Comunione sacramentale, come ci ricorda Paolo: «Ogni volta



Documentazione 1585

che mangiate di questo pane e bevete di questo calice, voi annunziate la morte del Signore 
finché egli venga» (ICor 11,26).

Detto questo, è vero però che è specialmente nella liturgia della Parola che Cristo si 
rende presente come profeta. Egli allora, come alla tavola dei pasti del Vangelo, annuncia la 
visita di Dio al suo popolo; offre la salvezza a tutti - soprattutto ai peccatori, agli affamati, 
ai poveri di ogni genere; rende presente la santità di Dio, non come peso che schiaccia 
l’uomo, bensì come potenza misericordiosa e salvifica; allo stesso tempo sfida tutte le 
mentalità, tutte le situazioni, tutti gli atteggiamenti non conformi al progetto e alla volontà 
di Dio.

Perché la presenza di Cristo profeta susciti in noi risposta, diventando così esperienza, 
è necessario che siano soddisfatte certe condizioni.

Condizioni indispensabili perché ciò avvenga

a. Dal punto di vista liturgico
Uno dei guadagni certi della riforma liturgica è stato di aver aperto al Popolo di Dio 

l’accesso alla Parola di Dio nella Bibbia. Però dobbiamo ammettere che non abbiamo sem­
pre saputo cogliere tutti i frutti desiderati da questo ritorno alla Parola, soprattutto a causa 
di un'attuazione liturgica inadeguata.

Come condizione indispensabile, l’annuncio della Parola deve essere evidentemente 
chiaro ed intelligibile; ma c’è di più. molto di più. Tante volte si dimentica, o forse non si 
sa. che annunciare la Parola non è semplicemente fare la lettura pubblica di un testo. È 
annuncio, cioè qualcosa che nasce dalla fede ed esprime la fede di chi proclama il testo con 
lo scopo di suscitare negli ascoltatori una risposta di fede, di adesione, anzi di conversione. 
Era solito nella Chiesa antica, molto sensibile alla forza della Parola di Dio. situare i grandi 
momenti della conversione, come quello (per esempio) di Sant’Antonio Abate, proprio al 
momento di ascoltare la Parola del Vangelo nella liturgia. Lo stesso libro della profezia cri­
stiana per antonomasia. l’Apocalisse, è nato proprio durante la liturgia domenicale (Ap 
1,10). Come sarebbe bello se tutti i nostri lettori avessero coscienza della vera natura e della 
dignità del loro ministero al servizio di Gesù profeta presente in mezzo alla comunità radu­
nata per celebrare l’Eucaristia!

Parte integrante della liturgia della Parola è anche l’omelia del presidente, attraverso il 
quale Cristo vuole esercitare ancora la profezia. Dall’omelia, protesa a rendere attuale la 
Parola ascoltata, deve venire una illuminazione saggia ed incarnata nella vita, nel linguag­
gio e nella cultura della gente.

h. Dal punto di vista esistenziale
Ci vuole innanzi tutto da parte di tutti noi una disponibilità a lasciarci interrogare dalla 

Parola che ascoltiamo, permettendole di penetrare, come un'arma a doppio taglio, atteggia­
menti. mentalità, forme di comportamento - mettendoli a nudo e giudicandoli.

Sia proclamata che pregata la Parola divina contiene sempre la potenzialità di diventare, 
anche improvvisamente, profezia per noi. Penso al racconto di una donna che aveva condi­
viso la sua esperienza di conversione in occasione di un'esperienza molto dura. La figlia era 
stata stuprata e lei aveva provato un profondo odio per l'uomo che era autore di quella vio­
lenza. L'uomo è stato arrestato e durante l’attesa del processo lei si trovava a Messa nella 
sua parrocchia. Al momento di dire le parole sul perdono del Padre Nostro si è resa conto 
che non poteva pronunciare quelle parole. Non solo voleva giustizia per quell'uomo, una 
condanna dura ed esemplare; lo odiava. La forza di quella Parola nel suo cuore però era tale 
che quando difatti l’uomo è stato condannato lei si è alzata per chiedere al giudice di miti­
gare la sentenza davvero durissima. Grazie all’incontro con Gesù e la sua Parola realmente 
profetica lei era riuscita veramente a perdonarlo.



1586 Documentazione

Una celebrazione vissuta con autenticità diventerà esperienza della presenza attiva e sal­
vifica di Cristo profeta. Allora qualcosa si accenderà nel nostro cuore e forse, mossi come 
quello scriba a mensa con Gesù, sentiremo anche noi la voglia di gridare a tutti: «Beato chi 
mangerà il pane nel Regno di Dio».

2. A mensa con Gesù il “Cristo" (cioè l’Unto di Dio), il Messia che deve soffrire
Il momento liturgico più significativo

Il momento liturgico di maggiore concentrazione della presenza di Gesù risorto come 
l’Unto di Dio, il Cristo (ossia Messia) che doveva soffrire per entrare nella sua gloria, è 
senz'altro la Preghiera Eucaristica, e al centro di questa Preghiera il racconto dell’Ultima 
Cena.

In un contesto di ringraziamento e lode al Padre per la salvezza realizzata nella Pasqua 
del suo Figlio, ripetiamo le parole di Gesù sul pane e sul vino, attraverso le quali ci fa dono 
di se stesso, annunciando profeticamente il lieto compimento del suo passaggio - del suo 
“esodo” (dice l’Evangelista Luca) attraverso la morte - alla vita.

Ancora qui, una tale concentrazione non esclude la presenza di Gesù come il Cristo 
lungo tutta la celebrazione. Difatti, l’Eucaristia si apre con il segno della croce e viviamo 
tutta la celebrazione sotto questo segno, fino al congedo quando ritorniamo a casa avendo 
accolto su di noi ancora una volta questo segno, ora in benedizione. In più, la liturgia della 
Parola non sarebbe intelligibile senza la Pasqua, che costituisce il principio ermeneutico 
(cioè la chiave) di tutta la Bibbia. Infine, la Comunione, e soprattutto la Comunione al 
calice, è il momento in cui ognuno di noi ratifica personalmente, con l’“Amen”, la sua 
disponibilità a condividere la Pasqua del Signore nella propria vita. «Potete bere il calice che 
io devo bere?», chiede Gesù a Giovanni e Giacomo, che vogliono avere parte nella sua glo­
ria (cfr. Me 10,38)!

Detto questo, non ci sono dubbi che il momento di maggiore concentrazione della pre­
senza della Pasqua sia quello della Preghiera Eucaristica, e ancora più precisamente quello 
del racconto della Cena seguito dal memoriale-offerta in cui la comunità unisce l’offerta 
della propria vita a quella di Cristo, lasciandosi trascinare in quell’unica offerta veramente 
valida che è quella della croce di Gesù, il Cristo di Dio.

Condizioni indispensabili perché ciò avvenga

Indico di nuovo alcune condizioni che possono favorire il trasformare questa verità in 
esperienza vera.

a. Dal punto di vista liturgico
Dal punto di vista liturgico è fondamentale che la Preghiera Eucaristica sia compresa 

come momento capitale e come preghiera di tutta l'assemblea, come viene indicato d’al­
tronde molto chiaramente nel dialogo introduttivo, quando il sacerdote rivolge a tutti i par­
tecipanti l’invito: «Rendiamo grazie al Signore, nostro Dio». Segue che la preghiera deve 
essere celebrata in modo tale da coinvolgere tutti, l’assemblea intera, anziché essere vissuta 
come un monologo del prete che non riguarda direttamente il popolo.

h. Dal punto di vista esistenziale
Esistenzialmente, occorre ricordarci che le parole e i gesti che costituiscono la Preghiera 

Eucaristica danno corpo ad un insieme di atteggiamenti o scelte, che possono corrispon­
dere in modo molto variabile ai veri atteggiamenti e scelte di tutti noi presenti - prete e 
assemblea.



Documentazione 1587

La Preghiera ci invita ad entrare in un mondo nuovo, un mondo in cui l’atteggiamento 
fondamentale dell'uomo è di lode e ringraziamento a Dio per tutto ciò che accade. Un tale 
atteggiamento inquadra così e trasforma, nella misura in cui accettiamo di condividere la 
croce del Signore, tutto ciò che può essere per noi negativo: la sofferenza, il dolore, l’in­
successo, associandoci con la sua Pasqua. Perciò, durante la preghiera, noi preghiamo il 
Padre di mandare lo Spirito per realizzare in noi la Pasqua del suo Figlio, imprimendo nei 
nostri cuori gli stessi valori ed atteggiamenti che Gesù ha insegnato e vissuto. Così ci fa una 
cosa sola con Lui - un solo corpo e un solo spirito.

Certo non è facile per nessuno di noi vivere secondo i valori e gli atteggiamenti di Cri­
sto. Può capitare di trovarmi all’Eucaristia in un momento di rifiuto o di ribellione. Forse mi 
pesa una situazione di conflitto, o un’offesa mi rattrista e sveglia in me la voglia di vendetta, 
o non riesco ad accettare una sofferenza fisica o morale. Comunque sia, sono quelli i momenti 
in cui sarà il Sì dell’assemblea che deve trascinarmi nel mistero anche se in quell'istante non 
riesco io a pronunciarlo con convinzione. Essere "corpo di Cristo" vuol dire anche questo.

L'Amen finale con il quale il popolo risponde alle parole del sacerdote che chiudono la 
Preghiera Eucaristica esprime il nostro consenso, in modo solenne, un "Amen" gridato con 
tanta forza nella Roma antica che, stando alla testimonianza (espressa senza dubbio con un 
tocco di retorica) di San Girolamo, faceva tremare gli stessi templi pagani.

3. A mensa con Gesù “Signore"
Il momento liturgico più significativo

Nella sua risurrezione, Gesù il Cristo crocifisso diventa il Signore, Signore di tutti gli 
uomini. Signore dell’universo. Possiamo individuare la concentrazione più densa di questa 
presenza nel momento della Comunione sacramentale.

È in questo momento che si situa l’affermazione di San Paolo citata sopra («ogni volta 
che mangiate... e bevete...»), mentre la preghiera per il dono dello Spirito (chiamato, in lin­
guaggio tecnico, l' epiclesi) indica sempre il gesto di mangiare e bere come il momento in 
cui si dispiega la forza dello Spirito Santo, infondendo in noi la ricchezza di vita che è frutto 
della Pasqua del Signore. Come Signore di tutti, primogenito di coloro che risuscitano dai 
morti. Egli elargisce sull’umanità - attraverso il mangiare e bere sacramentale del suo corpo 
e sangue glorioso, irradiato di Spirito Santo - la pienezza dei suoi doni.

Naturalmente anche qui concentrazione non vuol dire esclusione. Dall’inizio alla fine la 
celebrazione intera è pervasa della presenza della Signoria di Gesù. Nel rito penitenziale ci 
rivolgiamo a lui come Kyrios (Signore, pietà! Kyrie eleison!) e la benedizione finale ci ram­
menta la benedizione impartita da Gesù Signore al momento di salire in cielo, alla fine del 
Vangelo di Luca.

Il momento della Comunione sacramentale porta a termine il dinamismo messo in atto nel 
primo momento della celebrazione, in cui si rende visibile la forza attrattiva di Dio che raduna 
nel suo Figlio i figli dispersi, facendone “ekklesia”, raduno, ossia, assemblea di Dio. La Messa 
comincia già. dicono i Vescovi italiani, quando la gente esce di casa per andare in chiesa.

Il titolo “Signore” dirige l'attenzione anche verso l'avvenire quando Gesù, il Risorto, 
avrà trasformato tutta l'esistenza dell’uomo, portando a termine la sua opera salvifica. È per 
questa ragione che le preghiere che preparano la Comunione sacramentale, dal Padre Nostro 
in poi, abbondano di riferimenti alla venuta del Signore e alla nostra partecipazione al ban­
chetto eterno del Regno di Dio.

Condizioni indispensabili perché ciò avvenga

Ancora una volta indico alcune condizioni perché queste verità divengano esperienza, 
vita, in noi che celebriamo.



1588 Documentazione

a. Dal punto di vista liturgico
A livello liturgico, occorre ricordare come l’indubbio progresso rappresentato dalla 

ormai acquisita frequenza con la quale la gente accede alla Comunione sacramentale com­
porta sempre un rischio di familiarità eccessiva e superficiale. Dobbiamo chiederci se siamo 
sempre consapevoli di ciò che significa stendere la mano (o la lingua) per ricevere il Corpo 
di Cristo. Il fatto che non infrequentemente oggi si sente rispondere la gente “Grazie” o 
“Grazie, padre” anziché "Amen" suggerirebbe che non si capisce il senso e la forza di tale 
risposta.

Questo Amen che noi pronunciamo al momento della Comunione sacramentale è fon­
damentale; significa l’accettazione di un dono che è anche impegno: «Dite Amen - spiega 
S. Agostino -, a ciò che siete, cioè “corpo di Cristo”». Vuol dire allora accettare di vivere il 
Vangelo del Signore ed accettare ed amare i fratelli e le sorelle che il Signore ha scelto.

Mentre per la mentalità devozionale è il rapporto personale ed intimo col Signore che 
conta nel momento di Comunione sacramentale, per la preghiera della Chiesa ciò che pri­
meggia è proprio questo costituirsi in popolo, questo divenire Chiesa. Non vuol dire, natu­
ralmente, che il singolo è assorbito nella massa. Poiché ognuno vi accede come persona, 
liberamente, e riceve il suo pezzo di pane consacrato e beve personalmente dal calice, ma 
mangiando e bevendo viene incorporato in un organismo, una realtà più grande di lui. Non 
è più solo; è membro di Cristo, è costituito fratello o sorella in mezzo ad un popolo in 
cammino.

L’ultimo accenno lo dedico al calice, tanto trascurato negli ultimi secoli, anzi da un mil­
lennio. E la Comunione al calice che ci stabilisce nella nuova ed eterna alleanza. Questa - 
non dobbiamo dimenticarlo - è l’alleanza del cuore nuovo e dello spirito nuovo, che nasce 
in noi dall’esperienza del perdono, il cui grande segno è appunto il sangue del Signore. 
Attraverso la riconciliazione con Lui, Dio rappacifica il cuore togliendovi le radici di divi­
sione; vuole abbattere in noi le mura di ostilità e di inimicizia, le rivalità ed i rancori e tutto 
ciò che divide le persone fra loro.

Il calice è anche, come abbiamo già accennato, il grande segno di trasformazione, 
soprattutto della trasformazione del dolore e della sofferenza in forza di vita e non di morte. 
Il Signore, offrendoci il suo calice da bere, ci invita ad assumere le difficoltà e i dolori della 
nostra propria vita come ha fatto Lui, permettendoci d’essere associati alla sua propria pas­
sione-risurrezione. Così il calice del nostro dolore diventa per ognuno di noi calice di bene­
dizione.

h. Dal punto di vista ecclesiale
Riguardo alla questione delle disposizioni che sono segni della nostra apertura al suo 

dono, possiamo distinguere i due momenti della Comunione sacramentale: quello del pane 
e quello del calice.

La Comunione al pane consacrato significa unione con Cristo il Signore come membri 
del suo stesso corpo, che è la Chiesa. Perciò richiede da parte nostra una fondamentale dispo­
nibilità ad accettare gli altri insieme a noi stessi (spesse volte più difficile che il primo!) come 
oggetti del suo amore e fratelli e sorelle in lui, Ci invita ad imparare da Lui come amare gli 
altri, mettendoci al servizio della loro crescita, atteggiamento che Egli ha significato per 
mezzo di due gesti semplici ma di grande efficacia come icone del suo amore: il servizio alla 
tavola (cfr. Le 22,24-27) e la lavanda dei piedi dei suoi discepoli (cfr. Gv 13,1-15).

Per la comunione al calice invece siamo uniti soprattutto con il suo sacrificio, purificati 
e uniti con il sangue versato per liberare l’umanità dal suo peccato. L’Amen che pronun­
ciamo allora di fronte al calice offertoci è un impegno a metterci al suo seguito, imparando 
a vivere le vicende di ogni giorno, c specialmente le difficoltà e i dolori che fanno parte della 
nostra esistenza, con il medesimo amore sacrificale che si offre per gli altri fino allo stesso 
dono della vita: «Dopo aver amato i suoi che erano nel mondo, li amò sino alla fine» (Gv



Documentazione 1589

13,1). Proprio qui sta il grande dono del Cristianesimo, nel fatto che Dio si è immerso nei 
dolori e nelle tragedie della nostra esistenza, ha vissuto nella sua propria carne le contrad­
dizioni, le ingiustizie e gli orrori che affiggono le sue creature fino all'ingiusta condanna e 
il buio della morte di uno abbandonato da tutti, per aprire in mezzo a tutto ciò una strada alla 
vita, per insegnarci che niente può separarci dal suo amore, ed offrirci i mezzi per trasfor­
mare dolore e tragedia in felicità ed abbondanza di vita. Di tutto questo l’Eucaristia è sacra­
mento: l’offerta in ringraziamento e lode del corpo donato e il sangue versato come cibo e 
bevanda di un’esistenza trasfigurata.

«Beato chi mangerà il pane nel regno di Dio»

Per concludere, così riassumo la mia proposta: l’Eucaristia non sarà veramente sorgente 
di missione se non è vera esperienza della presenza di Cristo in tutta la ricchezza del suo 
mistero; la missione altrimenti potrebbe forse trovare altre sorgenti, altri stimoli ma non sarà 
frutto dell’Eucaristia. Quando invece l'Eucaristia è vissuta veramente, qualcosa cambia den­
tro di noi. La vita è illuminata, il cuore arde, si sente la voglia di comunicare ad altri ciò che 
è stato per noi esperienza di vita e di gioia, sorgente di forza nelle difficoltà, di conforto nel 
dolore, di speranza. Si sente forse la voglia di mettersi in piedi e gridare: «Beato chi man­
gerà il pane nel regno di Dio”.

RELAZIONE DEL
P. ALBERTO OCCHIONI, S.S.S.

L'ADORAZIONE EUCARISTICA: 
PROPOSTA E ITINERARI PASTORALI 

NELL'ANNO DELLA SPIRITUALITÀ

Un silenzio carico di gioia
Presso la sponda del lago di Tiberiade, nell'episodio che il Vangelo di Giovanni descrive 

come la terza manifestazione di Gesù risorto ai suoi discepoli (Gv 21,1-14), c’è un meravi­
glioso riferimento all’esperienza di un silenzio contemplativo, carico di gioia: «Nessuno dei 
discepoli osava domandargli: “Chi sei?”, poiché sapevano bene che era il Signore» (v. 21). 
E il vertice di un cammino in cui si è realizzato il passaggio dalle tenebre di una notte incon­
cludente (v. 3) all’alba della presenza del Risorto (v. 4).

Una serie di doni preziosissimi ha preparato questo incontro. Gli Apostoli sono stati rag­
giunti da una parola carica di amore («Figlioli, non avete nulla da mangiare?»; v. 5), che li 
ha incoraggiati a riprendere un’attività ritenuta ormai inutile. A questa parola si sono affi­
dati, ottenendo un’abbondanza inaspettata di grossi pesci, simbolo di una vita che si ritrova 
nella sua pienezza. È seguito, soprattutto, il riconoscimento del “Signore”, nella forza di un 
grido di fede (v. 7) che li ha spinti ad orientarsi verso di Lui con decisione entusiasta. Un 
breve percorso - «un centinaio di metri» (v. 8) - ha cambiato la loro esistenza. Ora si tro­
vano con il Signore, come suoi discepoli, nella gioia di un banchetto che a loro fa rivivere 
l’amore già sperimentato nel Cenacolo (si allude ai gesti del dono dell'Eucaristia: «...prese 
il pane, lo diede loro»; v. 13).



1590 Documentazione

11 riferimento alla gioia silenziosa («Nessuno osava domandargli... sapevano bene...») ci 
può aiutare a comprendere l’esperienza contemplativa della stessa celebrazione eucaristica 
- nella quale noi pure siamo a mensa con il Risorto - e la ricchezza dell’atteggiamento che 
si prolunga nella preghiera di adorazione.

Anche nelle altre pagine evangeliche che riferiscono le manifestazioni del Risorto ai 
discepoli, non è difficile costatare il dinamismo di vita nuova che viene comunicato dal 
Signore: la gioia della vita che si carica di speranza, il soffio dello Spirito creatore, l’an­
nuncio del perdono, la forza di una parola ricordata come potenza di salvezza, la fraternità 
che d’ora in poi sarà il segno visibile della presenza di Gesù tra i suoi, la franchezza e il 
coraggio nell'annuncio missionario,...

Lo stesso dinamismo vitale sperimentiamo alla presenza del Signore nell’Eucaristia, nel 
nostro “stare” con Lui. Non si tratta di una presenza semplicemente “localizzata”, da ricer­
care con intimismo superficiale: nei segni del pane e del vino consacrati ci è rivelata una pre­
senza “dinamica” del Signore, che con il suo Spirito continua a comunicarci la forza e l’e­
sigenza di una vita nuova condotta dall'amore, nel dono di sé, nell’unità e nell’impegno 
missionario.

Ne scaturisce una preghiera altrettanto carica di vita, che ha il suo “vertice” nella cele­
brazione liturgica e si prolunga nella sosta contemplativa davanti al tabernacolo o nel con­
testo dell’esposizione dell’Eucaristia.

Come valorizzare tale preghiera nel cammino pastorale di una comunità cristiana, e 
come impostare una formazione a questa esperienza? Il magistero recente della Chiesa, par­
ticolarmente nella Istruzione Eucharisticum mysterium (= EM, del 1967) e nel libro liturgico 
Rito della Comunione fuori della Messa e culto eucaristico (= RCCE, del 1979), puntualizza 
alcuni principi utili per presentare l'adorazione eucaristica come una forma di preghiera da 
riscoprire nella ricchezza di ispirazioni veramente rinnovate, in armonia con lo spinto della 
liturgia. Da queste linee, cerchiamo di mettere a fuoco le convinzioni che possono sostenere 
la formazione adeguata che ci interessa.

1. L'origine e il fine del culto eucaristico fuori della Messa
Due chiari principi sono nei primi numeri dell’Introduzione Generale al RCCE:

«La celebrazione dell'Eucaristia è il centro di tutta la vita cristiana, sia per la 
Chiesa universale sia per le comunità locali della Chiesa stessa» (n. 1).
«Inoltre la celebrazione dell’Eucaristia nel sacrificio della Messa è veramente l’o­
rigine e il fine del cullo che ad essa viene reso fuori della Messa» (n. 2).

I termini “centro", “origine e fine”, fanno subito pensare ad una realtà complessa, i cui 
elementi sono tutti orientati verso un punto luminoso che attrae a sé e dà senso a tutto il 
resto.

La celebrazione eucaristica suppone la presenza di persone evangelizzate, che giungono 
alla mensa del Signore al "vertice" di un cammino di fede, suscitato e sostenuto dall’an­
nuncio della Parola di Dio. Il fedele che ha accolto il Vangelo, nella forza dello Spirito, ha 
aperto il cuore al dono della conversione e si è affidato al Signore, entrando in comunione 
di vita con Lui. L’itinerario di formazione alla fede, vissuto nella comunità cristiana, ha il 
suo centro dinamico nell'adesione alla persona di Cristo e il suo momento culminante nella 
partecipazione all’Eucaristia, che è il “luogo" della scelta di fede costantemente rinnovata:

«L'Eucaristia va continuamente riscoperta. Come Pietro, siamo sempre posti di 
fronte alla scelta di fondo: mettere o non mettere Cristo al centro delia vita; deci­
dere se mangiare o bere del suo corpo e del suo sangue, per fare vita di comu­
nione con Lui; se edificare la sua comunità sulla comunione con Lui; se dominare 
o servire» (C.E.I., Eucaristia, comunione e comunità ( 1983), n. 65).



Documentazione 1591

Come la celebrazione eucaristica, anche la preghiera di adorazione è vista nella stessa 
prospettiva ed esige lo stesso impegno formativo. In altre parole: la formazione a questa pre­
ghiera ha la sua prima radice nella formazione alla sequela di Cristo, facendo di Lui il cen­
tro della propria esistenza (cfr. Daniel Mischler, Adorare alla mensa dell'Eucaristia, in: 
La Nuova Alleanza, 1996, p. 274).

Ci si dispone all’incontro con il Signore anzitutto educandosi all' accostamento vitale e 
orante alla sua Parola, che apre il cuore alla speranza, annuncia la gioia del perdono, 
sostiene il cammino di conversione e orienta decisamente il credente verso Dio. Solo così la 
celebrazione eucaristica è vissuta come evento di fede - con tutti i limiti che si sperimen­
tano in un cammino progressivo - e la preghiera contemplativa che ne scaturisce ha tutto il 
sapore autentico di vera comunione con Cristo.

2. Il senso e il valore della presenza eucaristica
Dicendo: «È il Signore!», quando siamo in adorazione davanti all'Eucaristia, espri­

miamo un atto di fede che concentra la nostra attenzione sulla presenza di Cristo, che con­
tinua ad essere la sorgente che rigenera la nostra vita col dono del suo Spirito:

«Nella Santissima Eucaristia è racchiuso tutto il bene spirituale della Chiesa, cioè 
lo stesso Cristo, nostra Pasqua e pane vivo che, mediante la sua carne vivificata 
dallo Spirito Santo e vivificante, dà vita agli uomini» (Presbyterorum Ordinis, 5).

La presenza di Cristo nel “Sacramento permanente" è il fondamento della legittimità 
della preghiera davanti all'Eucaristia, che ha assunto prevalentemente le caratteristiche del 
culto latreutico:

«Nessun dubbio quindi che tutti i fedeli, in linea con la pratica tradizionale e 
costante della Chiesa cattolica, nella loro venerazione verso questo santissimo 
Sacramento, rendano ad esso quel culto di latria che è dovuto al vero Dio. E se 
Cristo Signore ha istituito questo Sacramento come nostro cibo, non per questo 
ne è sminuito il dovere di adorarlo» (RCCE, 3).

Ci domandiamo come comprendere la ricchezza di questa presenza, per delineare la 
caratteristica specifica della preghiera davanti all’Eucaristia e proporre una pastorale valida 
per rinnovare questa forma di culto eucaristico.

2.1. La presenza reale del Signore, riconosciuta nel contesto della globalità del mistero eucaristico

Terminata la grande "preghiera eucaristica" nella liturgia, dopo l’ "amen" proclamato 
solennemente da tutta l’assemblea, c’è una serie di preghiere e di gesti con cui ci disponiamo 
all'intensità della Comunione. 11 pane e il vino consacrati sono, sulla mensa, segno sacra­
mentale della presenza del Signore: è evidente l'aggancio con il sacrificio redentore ricor­
dato c reso presente per l'azione dello Spirito nella preghiera eucaristica («Questo è il mio 
corpo offerto in sacrificio per voi... questo è il mio sangue versato per voi») e l’orientamento 
alla Comunione che è il fine di tale presenza.

Così nell’adorazione: dobbiamo ricordare che quel pane consacrato viene da una Messa. 
E stato conservato «per estendere la grazia del sacrificio» (EM. 3 ): è in modo permanente 
segno sacramentale del Signore che si dona per noi ed attende di essere “mangiato" da chi desi­
dera entrare in comunione di vita con Lui. Non si può comprendere adeguatamente il senso 
della presenza reale di Cristo, senza considerarla nel contesto di tutti gli aspetti della celebra­
zione eucaristica. Una sintesi di tali aspetti è presentata in una densa espressione dell'EM:

«Il Signore nello stesso sacrificio della Messa si immola quando comincia ad 
essere presente, come spirituale alimento dei fedeli, sotto le specie del pane e del 
vino» (n. 3).



1592 Documentazione

L’Introduzione al rituale del culto eucaristico ne trae un’applicazione per una corretta 
impostazione della pietà eucaristica:

«Per ben orientare la pietà verso il santissimo Sacramento dell’Eucaristia e per 
alimentarla a dovere, è necessario tener presente il mistero eucaristico in tutta la 
sua ampiezza, sia nella celebrazione della Messa che nel culto delle sacre specie, 
conservate dopo la Messa per estendere la grazia del sacrificio» (RCCE, 4).

2.2. La presenza del Signore, donata e rivelata nel segno sacramentale

Le parole e i gesti di Gesù nell’istituzione dell'Eucaristia, riferiti nei testi evangelici e 
riproposti nella celebrazione liturgica, mostrano i vari aspetti "dinamici” della presenza 
eucaristica.

Il segno sacramentale eucaristico non si limita ad indicare genericamente la presenza di 
Cristo, ma rivela e rende attuale il suo gesto salvifico: il pane e il vino, consacrati e offerti in 
cibo e bevanda, sono “segni” del Signore che realmente si dona e ci rende capaci di condivi­
dere la sua vita, facendoci entrare in comunione reale con Lui. «Sia lo spezzare il pane, gesto 
che vuol dire il mettere a disposizione dei commensali il pane stesso; sia il calice unico, che 
viene fatto circolare, segno di un unico destino (calice) a cui tutti sono associati, stanno a dire 
che Gesù mette a disposizione di tutti la salvezza definitiva ]...]. Con quelle azioni Gesù ci dice 
che la salvezza, che Egli dà e che Egli è, viene messa a disposizione di tutti» (G. Crocetti, 
Adorazione eucaristica e grazia del sacrifìcio, in: La Nuova Alleanza, 83 11978], p. 393).

Ciò che Gesù ha espresso nel suo ministero apostolico, nello stile della sua azione e par­
ticolarmente nel suo mistero pasquale - un’esistenza offerta in dono - viene consegnato alla 
Chiesa nel dono sacramentale di sé. I gesti che Gesù compie sul pane e sul calice (prendere, 
benedire/ringraziare, spezzare, dare, dire): «... sono indubbiamente gesti di dono; essi stanno 
a indicare il dono sacramentale di se stesso alla Chiesa, dono che ha il vertice nella sua 
Pasqua, dono in obbedienza al volere del Padre, dono per amore degli uomini. In breve, è il 
dono di sé per la nostra salvezza» (G. Crocetti, Questo è il mio corpo e lo offro per voi, 
EDB. Bologna 1999, pp. 105-106). Anche le parole che accompagnano questi gesti rivelano 
la ricchezza di una presenza che rimane costantemente sorgente di vita nuova nello Spirito: 
«“sangue”, al pari di “corpo”, designa l’intera persona di Gesù; persona che si dona real­
mente mediante il Sacramento, che entra nel profondo fisico del comunicante. Entrambi i 
modi di dire - mangiare il suo corpo c bere il suo sangue - riassumono l’opera salvifica di 
Gesù, realizzata lungo tutta la sua vita di donazione» (Ivi, p. 112).

Non si può, quindi, considerare la presenza eucaristica in una visione puramente “sta­
tica”, fermandosi a localizzare in modo quasi materiale la presenza di Cristo. I credenti che 
partecipano all’Eucaristia sono chiamati a riconoscere e ad accogliere il Signore, entrando 
in comunione con Lui, assimilando il suo corpo e il suo sangue, e lasciandosi pervadere dal 
suo stesso Spirito di amore.

Se la celebrazione eucaristica è davvero “l'origine e il fine” del culto dovuto all’Euca- 
ristia fuori della Messa, è evidente che la presenza reale del Signore, davanti alla quale 
sostiamo in adorazione, è vista nella luce di questi aspetti sacramentali e ci conduce a rivi­
vere la ricchezza del dono ricevuto nella celebrazione stessa.

Adorare Cristo presente nell'Eucaristia - valorizzando il “segno” del pane consacrato e 
quindi ricollocandoci nello spirito della celebrazione liturgica - implica la disponibilità a 
riconoscere e ad accogliere il Signore che si dona a noi come sorgente di salvezza, ci intro­
duce nel dialogo di alleanza mediante la sua Parola, infonde in noi il suo Spirito, ci riunisce 
nel suo amore, rinvigorisce in noi lo slancio della missione.

La mancata visione globale del mistero eucaristico e la scarsa valorizzazione del segno 
sacramentale portano ad una considerazione “impoverita" della stessa presenza reale e. a 
volte, ad impostare certe forme di culto eucaristico fuori della Messa quasi "in concorrenza” 
alla partecipazione liturgica, o in contrasto con lo spirito liturgico.



Dot umentazione 1593

Oggi la presentazione unitaria e sacramentale dell'Eucaristia ci aiuta a scoprire la vera 
ricchezza e l’espressione autentica del culto alla presenza reale, nel rapporto più evidente 
con la celebrazione da cui deriva. È lapidaria un’affermazione dell’EM:

«[La grazia invisibile] penetra con maggiore sicurezza ed efficacia nell’animo e 
nella vita dei fedeli, quanto più convenienti e chiari saranno i segni con cui è cele­
brata e venerata» (n. 4).

3. Armonizzazione con la partecipazione liturgica
L’atteggiamento de\V adorazione, nella preghiera davanti all’Eucaristia, non si limita a 

collocarci genericamente nell’atteggiamento di culto dovuto a Dio solo. È adorazione euca­
ristica: quindi la vera profondità del suo significato specifico si può cogliere con riferimento 
al senso della partecipazione alla celebrazione dell’Eucaristia, che è la risposta fondamen­
tale al dono di Cristo. Il momento dell’adorazione (rettamente intesa) è in armonia con il 
momento dell’azione liturgica (cfr. RCCE, 87): può essere visto come un’esigenza di 
approfondimento degli atteggiamenti assunti nella celebrazione. Quali possono essere i 
legami tra questi due momenti?

3.1. Dalla celebrazione eucaristica un'esigenza di interiorizzazione

La partecipazione alla liturgia deve essere «piena, consapevole e attiva» (Sacrosanctum 
Concilium, 14; cfr n. 48), perché porti frutto nella vita di amore, condotta dallo Spirito. Par­
tecipare all’Eucaristia significa entrare attivamente nel mistero «per mezzo dei riti e delle 
preghiere» (Ivi, 48), accogliendo lo Spirito di Cristo, lasciandosi coinvolgere nella sua vita, 
nella sua preghiera, nella sua offerta, per diventare con Lui e insieme ai fratelli "una cosa 
sola”, membra vive di un unico corpo.

Non basta comprendere solo intellettualmente delle verità: la partecipazione al memo­
riale liturgico conduce all’unione con Cristo nello Spirito, che

«si deve estendere e prolungare a tutta la vita cristiana [...]. E perché [i fedeli] per­
mangano più facilmente in questo rendimento di grazie, che in modo eminente è 
innalzato a Dio nella Messa, si raccomanda a coloro che si sono accostati alla 
santa Comunione, di sostare per qualche tempo in preghiera» (RCCE, 25).

Queste parole si riferiscono alla preghiera di "ringraziamento’’ dopo la Comunione, ma 
ci danno anche un criterio per comprendere il posto in cui si colloca la preghiera davanti 
all’Eucaristia fuori della Messa. Lo stesso svolgimento della celebrazione prevede dei pre­
ziosi momenti di silenzio (cfr. soprattutto il silenzio dopo la Comunione), in cui si cerca un 
contesto di assimilazione vitale e personale per garantire la vera "partecipazione" al rito 
liturgico, capace di ispirare la vita concreta del credente. L'adorazione eucaristica si pone 
sulla stessa linea: ci aiuta a riprendere questi "spazi di interiorizzazione", in un tempo pro­
lungato di preghiera, per rivivere e continuare ad assimilare il dono che abbiamo accolto 
nella liturgia.

Anche Gesù ha vissuto le ore del Cenacolo, della passione e della morte, in un intenso 
clima di dialogo con il Padre celeste, nell'abbandono fiducioso al suo amore. Non possiamo 
celebrare l’Eucaristia, memoriale della Pasqua del Signore, senza collocarci nello stesso spi­
rito di contemplazione.

3.2. L'adorazione come “Comunione spirituale"

Il primo atteggiamento del credente di fronte all'invito di Cristo, che si propone nel 
segno conviviale come cibo e bevanda per la nostra vita, è la partecipazione alla sua mensa 
mediante l’accettazione del suo dono nella Comunione:



1594 Documentazione

«A questo scopo Cristo affidò alla Chiesa questo sacrificio: perché i fedeli parte­
cipassero ad esso, sia spiritualmente, con la fede e la carità, sia sacramentalmente, 
con il banchetto della santa Comunione. La partecipazione alla cena del Signore 
è sempre in realtà comunione con il Cristo, che si offre per noi in sacrificio al 
Padre» (EM, 3).

La partecipazione sacramentale all’Eucaristia, quindi, è partecipazione alla mensa della 
Parola e del pane. La comprensione dei valori, degli aspetti e delle esigenze della Comu­
nione eucaristica, ci farà capire anche il senso dell’adorazione che si pone nello stesso spi­
rito di risposta al dono di Cristo.

In realtà, lo scopo per cui vengono conservate le sacre specie è direttamente quello di 
permettere la Comunione a coloro (in particolare agli ammalati) che non hanno avuto la pos­
sibilità di essere presenti alla celebrazione eucaristica (cfr. EM, 3). Questa finalità sacra­
mentale, svaluta il senso dell’adorazione che pure è riconosciuta tra gli «scopi secondari» 
(RCCE, 5) della conservazione dell’Eucaristia? Tutt’altro. È possibile un’armonizzazione 
fecondissima di queste finalità, se l’adorazione è rettamente intesa in continuità con la par­
tecipazione liturgica, secondo la preziosa indicazione del RCCE al n. 88:

«I fedeli, quando venerano Cristo presente nel Sacramento, ricordino che questa 
presenza deriva dal sacrifìcio e tende alla Comunione, sacramentale e spirituale».

Lo stesso si sottolinea al n. 89:
«Ricordino i fedeli che con questa orazione dinanzi a Cristo Signore presente 
nel Sacramento, essi prolungano l'intima unione raggiunta con Lui nella Comu­
nione |...]».

L'adorazione, quindi, può essere proposta nella sua più ricca giustificazione come 
tempo di “comunione spirituale" prolungata, come esigenza di chi, avendo partecipato atti­
vamente alla celebrazione eucaristica, desidera approfondire l’assimilazione del dono rice­
vuto. E una intuizione che potrà rivelarsi particolarmente ricca nel rinnovamento teologico 
e pastorale del culto eucaristico (cfr. Luigi Gherardi, Interiorizzare la celebrazione del 
Mistero di Cristo, in: La Nuova Alleanza, 1995. pp. 103-104).

La “Comunione spirituale” non è soltanto il pio desiderio di ricevere la Comunione 
sacramentale, quasi come sostitutivo quando questa non è possibile, ma «è in tutta verità una 
presa di contatto per via di fede e di amore, una comunicazione attualizzata in modo perso­
nale col Signore, sotto il segno del suo “Pneuma” |...|. Di questo allacciamento di relazioni, 
il contatto fisico col Corpo di Cristo al momento in cui ci si accosta alla Comunione sacra­
mentale non è che il segno sensibile, il mezzo sacramentale preordinato interamente a ser­
vire alla comunicazione “pneumatica” con Cristo" (K. Rahner, Educazione alla pietà euca­
ristica, in: Id., Missione e grazia, Roma 1963, pp. 334-335).

Tale incontro "spirituale” con il Signore, che raggiunge il momento più denso nella parte­
cipazione al convito liturgico, come partecipazione al suo mistero pasquale, può essere rivissuto 
personalmente nel tempo della preghiera davanti all'Eucaristia, e si esprime nel dono di se 
stessi nel “culto spirituale" che è la vita di amore “nello Spirito”. Se Cristo nel Sacramento per­
manente continua la sua presenza nel segno del pane, cioè come dono offerto in cibo, «l’adora­
zione eucaristica, come comunione spirituale, è la risposta alla forma specifica in cui il Cristo 
si manifesta e ai segni con i quali Egli si rende presente; è dunque una partecipazione all’Eu­
caristia, partecipazione non direttamente sacramentale, ma nuovamente vissuta nella preghiera 
personale e orientata verso la celebrazione sacramentale dell’Eucaristia» (A. Van Bruggf.n, 
Réflexion sur l'Adoration Eucharistique, Études Picpuciennes 7, Rome 1968, p. 197).

3.3. Valori dell'adorazione eucaristica

Sono gli stessi valori vissuti nella partecipazione liturgica - soprattutto nella Comu­
nione sacramentale - applicati alla preghiera davanti al SS. Sacramento dopo la Messa, con



Documentazione 1595

la naturale accentuazione del clima contemplativo e del dialogo orante con il Cristo presente 
(al n. 112 del RCCE, circa lo svolgimento dell’adorazione davanti al Sacramento esposto, si 
dice: «[...] in modo che i fedeli in preghiera orientino la loro pietà sul Cristo Signore»). 
In gran parte sono elencati nel n. 88 del RCCE. Li ricordiamo schematicamente.

Comunione con Cristo
«Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue dimora in me ed io in lui» (Gv 6,56). 

L'atteggiamento di adorazione ci pone nella disponibilità a prolungare l'incontro personale 
con Cristo e ad approfondire l'assimilazione a Lui, perché possiamo "dimorare" nella sua 
parola (cfr. Gv 15,7), nel suo amore (cfr. Gv 15,9), e “portare frutto” (cfr. Gv 15,16).

Adesione alla Parola di Dio
Il dinamismo della proclamazione della Parola nella liturgia esige che tale annuncio 

venga accolto come “Parola vivente” (è Cristo stesso che parla e si comunica). Dobbiamo 
essere educati a meditare e a "pregare la Parola” fino alla contemplazione di Cristo, Parola 
vivente in noi. L’adorazione ci pone meravigliosamente in questo itinerario di assimila­
zione-contemplazione del messaggio di salvezza. Nel colloquio con il Signore si ripete per 
noi l’esperienza dei discepoli di Emmaus: «Non ci ardeva forse il cuore nel petto mentre 
conversava con noi lungo il cammino quando ci spiegava le Scritture?» (Le 24,32).

Partecipazione al mistero pasquale
«La pietà che spinge i fedeli a prostrarsi in adorazione dinanzi alla santa Eucari­
stia, li attrae a partecipare più profondamente al mistero pasquale» (RCCE, 88).

Con la preghiera davanti all’Eucaristia, desideriamo approfondire la partecipazione alla 
Pasqua di Gesù, condividendo con Lui il dialogo con il Padre celeste, con lo stesso spirito 
di amore con cui Egli ha donato la vita.

"Riparazione" o partecipazione al sacrificio espiatorio di Cristo
La partecipazione alla Pasqua del Signore ci pone anche nella comprensione del valore 

sacrificale del suo gesto. Il pane e il vino, offerti in cibo e bevanda, sono l’espressione litur­
gica della missione del “Servo” che dona la sua vita in espiazione per i fratelli: «Questo è il 
mio corpo che è dato per voi [...]. Questo calice è la nuova alleanza nel mio sangue, che 
viene versato per voi» (Le 22,19-20). La contemplazione davanti all’Eucaristia ci fa gustare 
l’amore con cui Gesù si è immolato, e ci dispone a passare con Lui “dalla morte alla vita”.

Lode e azione di grazie
Nella celebrazione eucaristica partecipiamo all’azione di grazie di Cristo, nella lode al 

Padre, motivata dalle meraviglie operate nella storia della salvezza. Ciò non si limita solo al 
momento liturgico. L'intera vita cristiana deve essere vissuta in perenne rendimento di gra­
zie (cfr. Ef 5,20; RCCE, 25). L'adorazione eucaristica è uno dei momenti più qualificati in 
cui si esprime il prolungarsi dello spirito del ringraziamento nella nostra esistenza: ci aiuta

«a rispondere con gratitudine al dono di Colui che con la sua umanità infonde 
incessantemente la vita divina nelle membra del suo Corpo» (RCCE, 88).

Intima familiarità
L'Eucaristia sancisce l'alleanza di Dio con noi: liberati dal peccato, riceviamo il dono 

di essere figli di Dio e siamo ammessi al dialogo filiale con Lui, nello Spirito effuso dal 
Risorto. Nell'adorazione, il pane consacrato, che deriva dalla Messa, ci ricorda il banchetto 
di gioia e di vita che Dio ha preparato per tutti i popoli. Nella contemplazione eucaristica ci 
è dato di continuare questo dialogo con Dio («11 tuo volto, Signore, io cerco»: Sai 27,7) e di



1596 Documentazione

sperimentare la gioia di sentirci salvati dalla sua bontà misericordiosa. Per questo si dice 
degli adoratori:

«Trattenendosi presso Cristo Signore, essi godono della sua intima familiarità e 
dinanzi a Lui aprono il loro cuore» (RCCE, 88).

Senso ecclesiale e impetrazione
Cristo è presente nel segno del pane e del vino come centro di unità del suo corpo mistico: 

«La comunione della vita divina e l’unità del Popolo di Dio, su cui si fonda la 
Chiesa, è adeguatamente espressa e mirabilmente prodotta dal l'Eucaristia» 
(EM, 6).

La coscienza della partecipazione al corpo di Cristo, e quindi della comunione con i fra­
telli, è ricordata nella preghiera davanti al pane consacrato («un solo pane [...] un solo 
corpo»: ICor 10,17). Per tale coscienza che ci lega alla vita e ai problemi degli altri, e per 
il ricordo della fedeltà di Dio, che nella celebrazione del memoriale eucaristico garantisce 
la sua presenza salvifica nella Chiesa, gli adoratori impetrano fiduciosi

«per se stessi e per tutti i loro cari e pregano per la pace e la salvezza del mondo» 
(RCCE, 88).

Del resto, anche nella Messa, e per gli stessi motivi, la preghiera eucaristica sfocia nella 
preghiera di domanda.

Offerta
«Offrendo tutta la loro vita con Cristo al Padre nello Spirito Santo. |gli adoratori] 
attingono da questo mirabile scambio un aumento di fede, di speranza e di carità» 
(RCCE, 88).

L'offerta che Cristo fa di sé al Padre è concretizzata nel “culto” che si eleva da tutta la 
sua vita condotta dallo Spirito e donata per amore: «Per questo il Padre mi ama: perché io 
offro la mia vita, per poi riprenderla di nuovo» (Gv 10,17). Il segno del pane, nell'Eucari­
stia conservata dopo la Messa, è un ricordo continuo di un tale gesto di offerta. L'adorazione 
ci aiuta ad assimilarlo, perché anche noi ci possiamo mettere nel rapporto nuovo di dona­
zione e di vero culto al Padre, nello spirito delle virtù teologali.

Questi sono alcuni dei valori principali dell'adorazione. Se ci domandiamo, quindi, 
come adorare, abbiamo un'indicazione valida: ricreare, per quanto è possibile, il clima della 
celebrazione, rivivendone i contenuti nella contemplazione.

Dall'armonizzazione con lo spirito liturgico si potranno dedurre dei criteri validi per 
impostare correttamente lo svolgimento dell’adorazione. Ricordiamo alcune applicazioni 
contenute nel RCCE, che, anche a livello pratico, mettono in evidenza il rapporto con la 
Messa.

A proposito della forma dell'esposizione dell’Eucaristia, si dice:
«Nelle esposizioni si deve porre attenzione che il culto del santissimo Sacramento 
appaia con chiarezza nel suo rapporto con la Messa. Nell'apparato dell’esposi­
zione si eviti con cura tutto ciò che potrebbe in qualche modo oscurare il deside­
rio di Cristo, che istituì la santissima Eucaristia principalmente perché fosse a 
nostra disposizione come cibo, rimedio e sollievo» (n. 90; cfr. anche i nn. 110- 
111 per il rapporto Messa-esposizione).

Il n. 96 ricorda che per l’esposizione è richiesto «un congruo numero di adoratori», per­
ché attorno al pane consacrato messo in evidenza, per quanto è possibile si riproponga, come 
nella Messa, il segno dell'assemblea.

Il n. 112 indica la Parola di Dio come ispirazione privilegiata della preghiera di adora­
zione, in armonia con la Messa dove siamo nutriti all’unica mensa della Parola e del pane.



Documentazione 1597

Conclusione
Quali “itinerari pastorali” si potrebbero delineare come contributo al cammino dell'Ar- 

cidiocesi nell’“Anno della Spiritualità”? Un cenno soltanto, per non sovraccaricare un pro­
gramma (cfr. la Lettera del Card. Poletto, Costruire insieme) già denso di ispirazioni e di 
indicazioni pratiche.

1. La proposta concreta di tempi di adorazione eucaristica nelle parrocchie
e negli itinerari formativi delle comunità religiose e delle varie aggregazioni laicali

Già ci sono esperienze e luoghi di preghiera, che devono essere meglio conosciute, 
come ricchezza per tutta la comunità diocesana.

Dove non esiste, si potrebbe incoraggiare l’estensione dell’adorazione eucaristica, in 
momenti periodici (mensile? settimanale? quotidiana?) in tutte le parrocchie, nella forma 
“semplice” e aggiornata che s’ispira all’armonizzazione con la liturgia e si apre ad una vita 
di servizio e di impegno missionario. L’utilità dei sussidi sarà valutata dalla corrispondenza 
a questa finalità.

2. L’educazione all’accostamento orante alla Parola di Dio

È la via maestra per l’educazione alla partecipazione liturgica per vivere la celebrazione 
come vera esperienza di fede. È anche la via maestra per la formazione alla contemplazione 
eucaristica: “scuole della preghiera", o proposte di "lectio divina", conducono con efficacia 
alla contemplazione della “Parola vivente” che abita in noi, suscitata dallo Spirito. E evi­
dente l’armonia con la formazione alla contemplazione sperimentata nella “Comunione spi­
rituale” che si prolunga nell’adorazione eucaristica.

3. L'educazione al vero senso della celebrazione e della partecipazione liturgica

È compreso nelle nostre comunità cristiane il linguaggio liturgico? Coloro che presie­
dono la liturgia, la animano “con arte”? C'è in ogni parrocchia un gruppo liturgico che senta 
la missione di essere a servizio della formazione dell’assemblea, che è soggetto della cele­
brazione e vive i misteri del Signore, particolarmente nella liturgia domenicale?

È da riscoprire l’intuizione di Romano Guardini, che nell’immediato post-Concilio insi­
steva con forza: «Questo è oggi il compito: l’educazione liturgica» (Lettera su L'atto di culto 
e compito attuale della riforma liturgica, in: Humanitas, 20 [1965], p. 88). Molti anni prima 
aveva affermato che la liturgia è un «gioco che l’anima svolge dinanzi a Dio», regolato dallo 
Spinto Santo; e vivere la liturgia significa «diventare, col sostegno della grazia, sotto la 
guida della Chiesa, vivente opera d'arte dinanzi a Dio, con nessun altro scopo se non d'es­
sere e vivere proprio sotto lo sguardo di Dio» (Id„ Lo spirito della liturgia, Morcelliana, 
Brescia 1946, p. 75).

È un arricchimento vicendevole: dall'educazione all’azione liturgica, cioè dalla forma­
zione all’incontro con il mistero di Dio “per mezzo dei riti e delle preghiere”, si può acce­
dere profondamente alla semplicità della contemplazione eucaristica; e dalla sosta contem­
plativa davanti al Signore che si rivela nel segno del pane consacrato, si ritorna con 
maggiore vitalità alla celebrazione, e si passa con maggiore convinzione alla concretezza 
della vita ispirata dal Vangelo.

E l'itinerario di grazia, che ci permette di accedere al Sacramento in cui è contenuto 
“tutto il bene spirituale della Chiesa”. Lo riaffermiamo con le parole di S. Pier Giuliano 
Eymard, testimone e profeta dell'Eucaristia: «Felice l'anima che sa trovare Gesù nella 
divina Eucaristia e in Gesù Ostia ogni cosa».



1598 Documentazione

TESTIMONIANZE

1. DON FILIPPO RAIMONDI*
Vi racconto che cosa è successo nei sabati che sono intercorsi tra il 15 febbraio e il 15 

marzo di quest'anno. Le due date sono importanti e significative perché hanno segnato il 
momento dell’incontro del Cardinale Arcivescovo con i giovani attraverso la Lectio divina. Tra 
queste due date, nei quattro sabati, si sono articolati altrettanti tempi di adorazione eucaristica 
notturna. La sfida è stata quella di proporre di vivere il momento dell’adorazione nel cuore 
della notte, di una notte particolarmente significativa per la vita dei giovani quale è la notte del 
sabato; ci siamo mossi in questi termini; mentre l’adorazione era già cominciata per altre vie, 
i giovani si radunavano intorno alle 23. dalle 24 alle 2 c’era un primo grosso momento; alle 2 
c’era la celebrazione dell’Eucaristia, poi l’adorazione continuava fino alle 5.

I soggetti che hanno gestito questa esperienza sono stati l'Ufficio giovani e l’Ufficio 
liturgico della diocesi in collaborazione con i Padri Sacramentini e con il coinvolgimento dei 
preti più giovani, dei viceparroci e del Centro Diocesano Vocazioni.

Questa proposta è stata rivolta in modo particolare ai giovani delle zone della città di 
Torino, anche perché si svolgeva nelle quattro chiese di Torino dove da diverso tempo pro­
prio al sabato notte si svolge questa adorazione notturna, ma era estesa a tutta la Diocesi.

Vi dico qualcosa sulle presenze perché è significativo. La prima volta è stato un successo 
... strepitoso (!): i giovani erano in due, accompagnati da alcuni sacerdoti. Poi c’è stato un cre­
scendo fino a 40 presenze. Mi soffermo un poco di più sul significato che abbiamo voluto dare 
a questo gesto: fatte salve e date per acquisite le cose che concernono l’Eucaristia e che sono 
state anche ribadite quest’oggi, abbiamo pensato di collocare questa iniziativa fra la notte di 
Tor Vergata e la notte di Pier Giorgio Frassati. Per questa iniziativa, avvenuta tra il febbraio e 
il marzo 2001, c’era ancora un ricordo abbastanza vivido della notte tra il sabato e la dome­
nica che ha preceduto la Giornata Mondiale della Gioventù a Tor Vergata nell’agosto 2000: 
c’era quindi questa dimensione della veglia nell’attesa del giorno del Signore. C’era stata la 
fortissima sottolineatura del Papa proprio nella Messa della domenica che ha concluso la Gior­
nata Mondiale della Gioventù, ed insieme la sollecitazione stimolante di provare a sperimen­
tare da parte dei giovani - perché i destinatari erano loro - un modo diverso di vivere la notte 
e quella notte del tutto particolare che è appunto la notte del sabato. Chi dei presenti ha a che 
fare con i giovani sa che per tanti aspetti la notte del sabato è off limits rispetto a proposte di 
attività, di impegno, ecc. Ci siamo proposti questa sfida: non è vero che nella notte del sabato 
si possano soltanto fare esperienze di sballo, si possono anche fare esperienze di senso e noi 
abbiamo provato a lanciare il senso più alto che appartiene alla vita cristiana.

Dicevo che un elemento è la notte di Tor Vergata e l’altro è la notte di Frassati. Il 2001 
è l’anno centenario della nascita del Beato Pier Giorgio Frassati e come Diocesi sono state 
programmate diverse iniziative per ricordare e per attualizzare questa figura, risulta infatti 
che questo santo giovane passasse le ore della notte nella preghiera - proprio in una delle 
chiese nelle quali ci siamo trovati - per prepararsi all’apostolato.

La notte di Frassati. questa sollecitazione della preghiera che ci lancia nell'apostolato, 
l’abbiamo collocata tra i due momenti di incontro del Cardinale con i giovani tra la Lectio 
divina di febbraio e quella di marzo. La Lectio divina di febbraio aveva come sollecitazione 
questo titolo: "Una santità moderna" e quella di marzo, che andava a coronamento di que­
sta iniziativa: "Sentinelle del nuovo Millennio". In queste due frasi possiamo trovare tante 
delle risonanze che sono scaturite dalla Giornata Mondiale della Gioventù. Il 13 febbraio il 
Cardinale incontra i giovani, propone loro una riflessione, li invita a pregare per essere santi 
moderni, di questo tempo; nei quattro sabati successivi l’adorazione eucaristica si propone 
come momento di contatto grandissimo e fortissimo con il santo per eccellenza, con la san-

* Direttore dell’Ufficio diocesano per la Pastotrale dei Giovani e dei Ragazzi.



Documentazione 1599

tità di Dio, e si conclude con la consapevolezza - e siamo al 15 marzo - che i giovani sono 
le sentinelle del nuovo Millennio.

La presenza e il ruolo dei sacerdoti, in particolare dei sacerdoti giovani, la descriverei: 
"Tra resistenze e dedizione". Ci sono state delle resistenze anche tra noi preti, resistenze del 
tutto legittime: tra l’altro, un certo scetticismo che una proposta di questo genere potesse 
incontrare le masse (e non lo ha fatto, in effetti; d’altronde non ci si proponeva, in questa 
prima fase, di radunare le masse). La resistenza più significativa e più comprensibile era 
dovuta al fatto che questi miei confratelli hanno responsabilità di parrocchia, magari il 
giorno dopo alle 7,30 devono già celebrare la Messa. Allora abbiamo tentato di organizzarci 
e alla fine qualcosa è venuto fuori: oltre alla resistenza vorrei sottolineare la generosa dedi­
zione di sacerdoti che sono venuti accompagnando i loro giovani, pregando con loro, con la 
consapevolezza che la loro notte di preti sarebbe stata necessariamente breve.

Per quello che riguarda i giovani userei queste parole: "Fra drammi e nostalgia". Mi è 
capitato proprio in una di queste nottate di incontrare una ragazza con la quale ho condiviso 
un po’ della sua esperienza e del suo percorso; lei mi ha raccontato come era stata attratta da 
questo momento perché portava in cuore l’angoscia della malattia gravissima del padre che 
si stava consumando in quei giorni. Insieme a questa ragazza, abbiamo vissuto questo tempo 
di veglia e di adorazione insieme con il Signore Gesù, che preparava alle scelte supreme.

Sono convogliati in queste notti di veglia i drammi dei giovani e le loro nostalgie. Qual­
cuno mi scriveva via posta elettronica: «Molto bella questa iniziativa, peccato che io abiti 
dall'altra parte della Diocesi, e mi è troppo scomodo partecipare».

Il rimpianto è dato dall’impressione che questa iniziativa non sia stata del tutto assunta 
dalla dimensione più associata del mondo giovanile, ovvero daH’associazionismo classico e 
da quello più recente; ho avuto l’impressione che sia stata vissuta in modo molto individuale 
dai giovani e forse nel futuro, sollecitati magari da questo Anno della Spiritualità, potrebbe 
essere significativo se i giovani potessero vivere specificamente, anche come realtà asso­
ciata, un momento di questo genere.

La prospettiva per quest’anno è di lanciare l’iniziativa con gli stessi punti cardinali 
ovvero la porremo nei sabati che accompagnano il percorso dal 7 febbraio al 7 marzo. 11 7 
febbraio il Cardinale incontrerà i giovani nella Lectio divina, nei quattro sabati successivi 
verrà proposto questo momento di adorazione notturna, il 7 marzo il Cardinale reincontrerà i 
giovani nella Lectio divina e vedremo di elaborare, anche raccogliendo tutte le sollecitazioni 
che sono arrivate stamattina, un percorso che possa essere bello, arricchente, significativo.

Concludo con l’affermazione di una consapevolezza che è stata un poco alla sorgente di 
questa idea, messa insieme con le sollecitazioni che arrivavano dai Padri Sacramentini; la 
grande consapevolezza che vorrei trasmettervi è questa: la notte è certamente abitata da Dio. 
Le pagine della Bibbia sono piene di incontri di Dio con gli uomini e le donne nel cuore 
della notte. Non è vero che la notte è un tempo vuoto, la notte è abitata da Dio. A volte in 
modo anche altissimo. La notte del sabato, in questo nostro tempo postmoderno, è abitata 
dai giovani anche in un modo che a volte ci lascia sgomenti, o perplessi, o indignati. La notte 
è certamente abitata da Dio da sempre, in questi ultimi anni è abitata dai giovani. Proviamo 
ad abitarla anche noi, sacerdoti, religiosi, operatori pastorali e accompagniamo i giovani ad 
incontrare Dio anche nel cuore della notte.

2. PARROCCHIA S. BENEDETTO ABATE - TORINO
È molto difficile presentare la testimonianza di un’esperienza qual è l’adorazione, sia per­

ché non mi sento all'altezza qui in mezzo a chi ha fatto dell’adorazione la propria scelta di 
vita sia perché è un’esperienza talmente profonda e personale che si può descrivere solo con



1600 Documentazione

molta difficoltà. Siamo partiti dal desiderio di stare con Gesù Eucaristia, proprio come dice il 
Programma Pastorale quest'anno. Stare con Lui per conoscerLo di più e diventare come Lui 
e poi uscire al mattino in qualche modo cambiati da Lui per portarLo nel nostro quotidiano.

Perché stare con Lui proprio di notte? E già stato detto, siamo convinti che la preghiera 
notturna abbia un’altra efficacia e in qualche modo forse, in un silenzio maggiore, arrivi 
prima a destinazione. E così con il consenso del nostro parroco abbiamo iniziato con l’av­
vio dell'Anno Santo (dicembre 1999), all’inizio dell'Avvento, in dieci persone: cinque dei 
gruppi famiglia di San Benedetto dovevamo stare di turno dalle 9 di sera alle 8 del mattino. 
L'impresa per noi non era facile, anche organizzativamente, con le famiglie, i figli da siste­
mare. Con nostra sorpresa, però, c’è stata una partecipazione enorme. Prima si parlava di 
cifre, mi ricordo la prima notte di avere contato un centinaio di persone, che sono venute, e 
un po’ più o un po’ meno è sempre stato così. C’è stata la punta massima nella notte del Gio­
vedì Santo, dove veramente vi fu molta affluenza. La maggior parte delle persone usciva 
verso mezzanotte, ma verso l'una, le due - forse dopo la discoteca - arrivavano gruppi di 
giovani, che stavano lì davanti all’Eucaristia anche per un'ora nel cuore della notte. In 
genere rimanevano tre di noi, così potevamo anche fare delle preghiere personali ad alta 
voce con delle riflessioni sulla Parola. Sono stati momenti veramente profondi.

L'adorazione era scandita - all'inizio ogni 20 minuti, successivamente ogni 30, 40 - da 
una breve riflessione seguita da un brano della Parola di Dio, e quindi veniva dato ampio 
spazio al silenzio, per poter stare in ascolto. Abbiamo sempre inserito Compieta, l’Ufficio 
delle letture c la recita del Rosario nel cuore della notte, e le Lodi all’alba. Mese per mese 
il tema era dettato dal periodo liturgico, le veglie notturne e le adorazioni hanno avuto una 
cadenza mensile durante tutto l’Anno Giubilare. Ricordo qualche tema: l'Avvento, il tema 
del pellegrinaggio dell’Anno Giubilare, la sofferenza, l'Eucaristia, la Pentecoste, la figura di 
Maria come donna dell’ascolto e dell'accoglienza. Si è conclusa il 16 dicembre, mi sembra, 
con il secondo pellegrinaggio che abbiamo fatto con la nostra parrocchia al Cottolengo.

Ringraziamo il Signore di questa esperienza forte di Dio che ci ha lasciato una grande 
nostalgia di Lui. Siamo anche riconoscenti al Signore della proposta che il nostro Cardinale 
ha fatto per quest’anno pastorale, di un’adorazione settimanale, certi che rincontro con 
Gesù Eucaristia cambia la nostra vita e ci dà lo slancio per diventare suoi missionari anche 
nelle nostre parrocchie.

3. MARIA GABRIELLA LAI*
L’esperienza di cui sono stata chiamata a parlare è un po' diversa da quelle già presen­

tate, tuttavia attiene al tema del Convegno: “Eucaristia e missione", di cui sottolinea il 
secondo aspetto. Da parecchi anni faccio parte di un gruppo formato da laici, consacrati e 
religiosi, nato in seno alla Congregazione del Santissimo Sacramento dei Padri Sacramen- 
tini, rivolto a promuovere le “Missioni al popolo”.

Qui oggi abbiamo parlato di Eucaristia, del suo significato profondo, quale rendimento 
di grazie, fonte di benedizione e di vera pace: San Pier Giuliano Eymard afferma che. se 
l'Eucaristia è paragonabile ad un fuoco, noi dobbiamo essere le fiamme che ne propagano 
il calore: quanto ricevuto dalla celebrazione, dalla interiorizzazione con la preghiera, deve 
esprimersi nella vita vissuta.

Se davvero riusciamo a percepire la celebrazione eucaristica e l'adorazione eucaristica 
come occasione e sorgente di tanta ricchezza, non possiamo non trasmettere la gioia che 
deriva dall'aver vissuto tale esperienza. E come quando nella vita proviamo un innamora­

la parte del Gruppo Missioni al Popolo, animato dai Padri Sacramentini.



Documentazione 1601

mento: sentiamo il desiderio di condividerlo con altri, dobbiamo manifestarlo, parteciparlo, 
perché la gioia è troppo grande per essere contenuta in un solo individuo. Anche le Missioni 
al popolo nascono da un’esperienza di innamoramento spirituale.

Diverse dalle “Missioni ad gentes", nate per evangelizzare popoli di altri Continenti, 
queste si rivolgono ai cristiani della nostra parrocchia, della nostra Diocesi, oppure anche di 
città distanti, a seconda di dove siamo chiamati o dove possiamo essere presenti, dati gli 
impegni e le responsabilità di carattere familiare e professionale a cui ciascuno di noi deve 
assolvere. In che cosa consistono? Si tratta di due settimane di tempo dedicate a portare 
direttamente e capillarmente il messaggio evangelico in tutte le case, secondo l’invito di 
Gesù alla Maddalena: «Va’ dai miei fratelli». In realtà questo momento rappresenta la fase 
conclusiva di un lavoro iniziato un anno prima e guidato da un Padre Sacramentino, il quale 
mensilmente si incontra, in vari momenti e modalità, con il Parroco e con quanti sono chia­
mati o desiderano collaborare con lui, per preparare se stessi e gli altri a vivere in modo con­
sapevole e fruttuoso il momento della Missione vera e propria.

Questa inizia con una solenne celebrazione, molto bella e commovente, presieduta dal 
Vescovo, durante la quale egli conferisce ai missionari il mandato ufficiale. Da quel 
momento e per tutta la prima settimana il missionario visita le famiglie a lui affidate, le quali 
sono già state avvisate dal Parroco di questo incontro. Passiamo di porta in porta, suonando 
il campanello e ricevendo tutto quello che di bello o di brutto si può immaginare. Non è 
facile, soprattutto se lo facciamo pensando di affermare noi stessi e di basarci sulle nostre 
capacità o competenze. Entriamo nella casa, nella intimità della famiglia accettando l'invito 
di Cristo: «Va' e riferisci, di' che questo è un momento importante, straordinario, di 
richiamo, di esortazione a svegliarsi dal torpore della tiepidezza».

Il nostro compito non è quello di fare prediche, di dare lezioni di teologia, di dimostrare 
chissà che cosa, ma solo quello di andare e riferire quanto Cristo ama ciascuno di noi nella 
nostra quotidianità, nei nostri dubbi e miserie. Occorre portare questo messaggio senza reto­
rica, ma con la spontaneità di chi ha verificato quanto dice: allora potremo essere testimoni 
credibili e condividere con i fratelli l’esperienza di come Dio è entrato nella nostra vita, sol­
lecitando a scoprirLo anche nella loro quotidianità, per richiamare tutti a quell’invito bellis­
simo, ma pressante ed impegnativo, di Cristo che dice: «Ho desiderato tanto fare questa 
Pasqua con voi».

Prima e dopo la visita alle famiglie ci sono momenti di preghiera comunitaria, perché 
qualsiasi fiume, se non si alimenta dalla sua sorgente, si esaurisce. Quindi anche noi cer­
chiamo alimento e forza alla sorgente della Parola, nella celebrazione eucaristica quotidiana, 
nella preghiera, nella adorazione: momenti ai quali chiunque è invitato ad essere presente 
con noi. Poi la sera ci sono i centri di ascolto, distribuiti nelle varie zone, in modo da facili­
tare anche chi abita più distante dalla chiesa.

La seconda settimana è caratterizzata da un ritorno dalla periferia verso la chiesa, dove 
giornalmente ed in momenti diversi si tengono incontri per gruppi e celebrazioni rivolte alle 
varie realtà della parrocchia: anziani, ammalati, giovani, bambini, coppie, catechisti, ecc. La 
nostra presenza dovrebbe servire a riscoprire l'amore gratuito ed infinito di Cristo, a per- 
metterGli di amarci ed a proporre praticamente questa riconciliazione, facilitata dalla pre­
senza continua di sacerdoti in chiesa, disponibili per colloqui. Confessioni, ascolto. La Mis­
sione si conclude con un'altra solenne celebrazione eucaristica domenicale.

Vi assicuro che è un’esperienza estremamente bella, in quanto il comprensibile sacrifi­
cio e il disagio dovuto a varie difficoltà, tra cui trovarsi fuori del proprio ambiente a dover 
convivere spesso con persone che non conosciamo, è largamente compensato dall’arricchi- 
mento personale e dalla risonanza successiva, anche a distanza di tempo, che questa espe­
rienza produce. Lo conferma il mantenimento di rapporti profondi con persone lontane e la 
constatazione dell’abbondanza di grazie, che il Signore ha permesso di elargire, anche attra­
verso la nostra povertà e indegnità. Questa consapevolezza è più che sufficiente a farci desi­
derare di ripetere tale esperienza.



1602 Documentazione

Presentazione della editio typica
del “Martyrologium Romanum"

L'editio typica del “Martyrologium Romanum", curata dalla Congregazione per il Culto Divino e 
la Disciplina dei Sacramenti, è stata presentata martedì 2 ottobre, nella Sala Stampa della Santa 
Sede. Pubblichiamo per doverosa informazione gli interventi del Cardinale Prefetto, Jorge Arturo 
Medina Estévez, e dell’Arcivescovo Segretario. Mons. Francesco Pio Tamburrino.

INTERVENTO DEL 
CARDINALE PREFETTO

1. La santità nella vita cristiana
La vocazione cristiana è vocazione alla santità. «Siate perfetti come è perfetto il vostro 

Padre che è nei cieli» (Mt 5,48). «Siete stati eletti affinché diventaste santi;., ed immaco­
lati» (Ef 1,4). Il Concilio Vaticano II ha ricordato solennemente questa verità cattolica della 
vocazione universale alla santità, spiegando come ogni discepolo di Cristo può e deve, con 
l’aiuto della grazia di Dio, camminare verso la santità, percorrendo la sua esistenza terrena 
attraverso i differenti stati di vita secondo la vocazione particolare di ciascuno. I Santi sono, 
infatti, i cristiani che sono stati coerenti con il loro Battesimo, avendo capito in profondità 
il senso della vita cristiana.

Recentemente il Santo Padre Giovanni Paolo II ha insistito vigorosamente nella Lettera 
Apostolica Novo Millennio ineunte sull'insegnamento del Concilio Vaticano II per quanto 
riguarda la vocazione di tutti i fedeli alla santità. Ecco le sue parole:

«E in primo luogo non esito a dire che la prospettiva in cui deve porsi tutto il cam­
mino pastorale è quella della santità. Non era questo forse il senso ultimo del­
l’indulgenza giubilare, quale grazia speciale offerta da Cristo perché la vita di cia­
scun battezzato potesse purificarsi e rinnovarsi profondamente?
Mi auguro che, tra coloro che hanno partecipato al Giubileo, siano stati tanti a 
godere di tale grazia, con piena coscienza del suo carattere esigente. Finito il Giu­
bileo, ricomincia il cammino ordinario, ma additare la santità resta più che mai 
un’urgenza della pastorale.
Occorre allora riscoprire, in tutto il suo valore programmatico, il capitolo V della 
Costituzione dogmatica sulla Chiesa Lumen gentium, dedicato alla “vocazione 
universale alla santità”. Se i Padri conciliari diedero a questa tematica tanto 
risalto, non fu per conferire una sorta di tocco spirituale all’ecclesiologia, ma 
piuttosto per farne emergere una dinamica intrinseca e qualificante. La riscoperta 
della Chiesa come “mistero", ossia come popolo "adunato dall'unità del Padre 
e del Figlio e dello Spirito", non poteva non comportare anche la riscoperta della 
sua “santità”, intesa nel senso fondamentale dell’appartenenza a Colui che è per 
antonomasia il Santo, il “tre volte Santo" (cfr. Is 6,3). Professare la Chiesa come 
santa significa additare il suo volto di Sposa di Cristo, per la quale Egli si è 
donato, proprio al line di santificarla (cfr. Ef 5,25-26). Questo dono di santità, per 
così dire, oggettiva, è offerto a ciascun battezzato.
Ma il dono si traduce a sua volta in un compito, che deve governare l’intera esi­
stenza cristiana: “Questa è la volontà di Dio, la vostra santificazione” (ITs 4,3). 
È un impegno che non riguarda solo alcuni cristiani: “Tutti i fedeli di qualsiasi 
stato o grado sono chiamati alla pienezza della vita cristiana e alla perfezione 
della carità"» (n. 30).



Documentazione 1603

Non è per caso che, nei primi tempi della Chiesa, i cristiani venivano chiamati sempli­
cemente, nella letteratura neotestamentaria, “i santi". Quando la Chiesa ricorda i Santi e 
nutre verso di loro un senso di venerazione, non toglie a Dio l’onore a Lui dovuto, ma Gli 
rende grazie per la vittoria della grazia nei suoi figli che hanno dato testimonianza di san­
tità. L’onore tributato ai Santi è in definitiva la riconoscenza dell'azione della grazia, magni­
fica e splendente, in questi figli del Padre, membra di Cristo e templi dello Spirito Santo. Il 
culto dovuto ai Santi, che mai può essere confuso con l’adorazione, la quale è dovuta solo 
a Dio Uno e Trino, non deve essere distaccato dal culto offerto a Dio, fonte e origine di ogni 
bene. Nel venerare i Santi non possiamo dimenticare che la loro pienezza cristiana non è 
frutto di un impegno soltanto umano, ma è un riflesso della santità di Dio e frutto della sua 
grazia. La Chiesa vede nei Santi innanzi tutto esempi di fedeltà alla grazia battesimale, e 
anche validi intercessori dinanzi a Dio che possono aiutarci con le loro preghiere.

2. Il Martirologio
Già nei primi tempi della storia cristiana ci fu un particolare impegno per conservare la 

memoria di quei discepoli di Cristo che avevano sparso il loro sangue nelle persecuzioni, 
come testimonianze della loro fedeltà fino alla morte. Col tempo, nelle Chiese particolari 
furono composti elenchi dei nomi dei martiri morti in quella Chiesa, ma non fu raro il caso di 
uomini o donne morti in altri luoghi il cui martirio ebbe grande risonanza c che per ciò veni­
vano ricordati anche in altre Chiese. In una prima tappa questi elenchi contenevano soltanto 
nomi di martiri. Col passare del tempo furono aggiunti nomi di Vescovi, monaci e vedove che 
avevano dato grande esempio di santità e la cui memoria fu conservata in benedizione.

Le Chiese particolari non curavano soltanto la conservazione della memoria dei martiri 
ed altri Santi, ma ben presto il giorno del loro passaggio alla vita eterna, il "dies natalis"; 
la nascita alla vita definitiva nella casa del Padre fu un’occasione per celebrare la loro 
memoria, particolarmente nel luogo ove riposavano le loro spoglie.

Si conservano diverse omelie dei santi Padri dell’antichità cristiana pronunciate in occa­
sione dell’annuale ricorrenza del "natalizio" soprattutto dei martiri.

3. Dai martirologi al Martirologio
Per parecchi secoli ci furono diversi martirologi particolari corrispondenti alle varie 

Chiese particolari. Man mano lo svolgimento delle comunicazioni, il senso della cattolicità 
e la moltiplicazione delle narrazioni sulle vite dei Santi condussero alla compilazione di un 
Martirologio Romano, nel quale trovassero posto tutti i Santi e Beati riconosciuti come tali 
dall’Autorità della Chiesa. 11 primo Martirologio Romano risale al XVI secolo e fu appro­
vato dal Sommo Pontefice Gregorio XIII nell’anno 1586.

La Canonizzazione è un atto pontificio che include quattro elementi: il giudizio sulla san­
tità, la convinzione che colui che è dichiarato Santo gode della beatitudine del Regno dei cieli, 
la proposta della sua vita come esempio per gli altri cristiani, sempre da ammirare ma non 
sempre né in tutto da poter essere imitata, e l'invito ai fedeli di rivolgersi al Santo, se così 
vogliono, per implorare la sua intercessione presso Dio nelle loro necessità spirituali o mate­
riali. La Canonizzazione di un Santo non significa che obbligatoriamente sia celebrato dap­
pertutto. ciò che invece accade con i Santi la cui memoria viene inserita nel calendario uni­
versale del Rito romano. Dal secolo XVII in poi, la "Canonizzazione" viene preceduta dalla 
"Beatificazione". la quale è un atto pure pontificio che autorizza il culto del Beato limitata- 
mente, ristretto abitualmente al luogo della nascita, dell'apostolato. di prolungata residenza, 
della morte e della sepoltura. Per i Beati religiosi il loro culto è abitualmente concesso a tutta 
la Famiglia religiosa alla quale sono appartenuti. Anche i Beati trovano posto nel Martirolo­
gio, sia quelli che sono stati ufficialmente beatificati, sia quelli che godevano da tempo imme­
morabile della qualifica di "Beati" e venivano onorati con un culto corrispondente.



1604 Documentazione

4. L'uso del Martirologio
Per secoli la lettura del Martirologio del giorno seguente fece parte dell'Ufficio di 

Prima, quando questa parte dell’Ufficio veniva celebrata in coro, sia nei capitoli secolari, sia 
nei monasteri o conventi. Nelle comunità che non celebravano l'Ufficio Divino in coro, non 
era raro che il Martirologio venisse letto nel refettorio. Oggi non esiste più l'Ufficio di 
Prima, e dunque il Martirologio va letto nelle comunità che pregano la Liturgia delle Ore in 
coro, in un momento appropriato. Sembra auspicabile che le comunità che non pregano la 
Liturgia delle Ore in coro, trovino un momento opportuno per la lettura del Martirologio, 
offrendo così a tutti i membri della comunità la possibilità di ricordare i nostri fratelli emi­
nenti che godono della beatitudine celeste e ci spingono con l’esempio della loro vita.

5. Il Martirologio attuale
L'edizione tipica del Martirologio Romano che offriamo oggi alla Chiesa è stata prece­

duta da altre. L’ultima risaliva all'anno 1956.
Dopo quell’edizione sono avvenute numerosissime Beatificazioni e Canonizzazioni: 

soltanto sotto il pontificato di Sua Santità Giovanni Paolo II il numero delle Beatificazioni 
arriva a più di milleduecento e le Canonizzazioni oltrepassano le duecento. Si tratta dunque 
di un’edizione aggiornata, ma che è ampiamente tributaria delle edizioni anteriori. Nella 
preparazione di questa edizione la Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei 
Sacramenti ha consultato i Bollandisti ed il Pontificio Comitato per le Scienze storiche, oltre 
ad altre ricerche. Pensiamo che sia un lavoro abbastanza maturo, ma non si può escludere 
che ulteriori ricerche scientifiche richiedano correzioni nelle edizioni future. La Congrega­
zione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti ringrazia in anticipo tutte le persone 
e istanze qualificate che vorranno esaminare la presente edizione del Martirologio Romano 
ed inviarci le loro osservazioni in vista di successivi miglioramenti.

INTERVENTO DEL 
SEGRETARIO

Il Martirologio e il Concilio
La prima edizione tipica post-conciliare del Martirologio Romano è il frutto maturato 

sul dettato del Concilio Vaticano II (Sacrosanctum Concilium. III). Questa opera monu­
mentale è risultato di un impegno protrattosi per oltre un ventennio e ha comportato il 
ricorso a un attento esame teologico, storico e pastorale (Ibid., 23) del materiale e l'appli­
cazione di una sana e coerente analisi critica (Ibid.. 92, c), perché rispondesse all’esigenza 
di ripristinare il culto dei Santi nella sua più genuina autenticità e potesse fornire così ai 
fedeli veri e opportuni esempi da imitare.

L'interesse per il Martirologio Romano
Si intuisce, perciò, come il Martirologio sia in grado di catalizzare intorno a sé interessi sva­

riati, non soltanto del mondo dei fedeli, che a questo libro si rivolgono per attingervi i modelli 
esemplari di spiritualità e di vita cristiana, ma anche del mondo accademico e degli studiosi di 
liturgia, che in questo testo vedono realizzarsi istanze conciliari non prive di grande attualità, 
anche alla luce del recentemente dibattuto rapporto tra scienze umane e vita della Chiesa.



Documentazione 1605

Fin dai tempi della sua prima edizione post-tridentina ad opera del Cardinale Cesare 
Baronio nel 1585, il Martirologio Romano attirò su di sé interessi e critiche, che anzi a quel­
l'epoca ebbero l'effetto di anticiparne addirittura la pubblicazione. Nel corso dei secoli, fino 
al 1913, esse generarono un susseguirsi di oltre 130 revisioni del testo, che però, eseguite 
per lo più senza vera cura, né autentico spirito critico, non fecero che moltiplicare nell'opera 
gli errori, anziché ridurli.

L'edizione odierna del Martirologio: limiti e rapporti con l'opera del Baronio
L'edizione attuale del Martirologio si caratterizza, pertanto, rispetto al passato, per uno 

sforzo non soltanto di aggiornarne il contenuto con l'aggiunta dei nuovi Santi e Beati pro­
clamati tra i pontificati di Pio XII e di Giovanni Paolo II, ma anche di trasmettere tradizioni 
autentiche concernenti il culto dei Santi più antichi, eliminando - per quanto possibile - errori 
inesorabilmente confluiti da Martirologi altomedievali nell’opera del Baronio e nelle sue 
revisioni. Per quanto concerne le epoche più antiche, nel Martirologio Romano attuale con­
vergono tutti i Santi e i Beati il cui culto sia stato ufficialmente riconosciuto dalla Chiesa, con 
esclusione di tutti coloro, sui quali gravino dubbi derivanti da tradizioni spurie, incerte o del 
tutto leggendarie, e sono inclusi soltanto coloro della cui esistenza si abbia prova empirica 
attraverso la memoria ab immemorabili di un culto ad essi prestato, tradita dalla presenza del 
loro nome negli antichi calendari. In totale, 6.538 voci. Ma è opportuno ricordare che il Mar­
tirologio Romano non mira con ciò in nessun modo a rappresentare l’edizione a stampa di un 
elenco completo di tutti i Santi da Abele il giusto fino ad oggi. La presenza di un Santo al suo 
interno significa semplicemente la certezza che esiste un culto approvato dalla Chiesa; l’as­
senza. al contrario, denota la mancanza di un culto ufficialmente autorizzato.

Correzioni
L’operazione più poderosa e complessa sul piano redazionale è stata sicuramente la 

verifica dei dati storici relativi ai Santi più antichi, che ha determinato la soppressione di 
figure di dubbia identità o di rettifica delle date di culto. A tale scopo, si sono resi necessari 
una scrupolosa consultazione delle fonti liturgiche, tra cui soprattutto Calendari e Martiro­
logi antichi, e l’accertamento dell’attendibilità dei dati trasmessi dalle varie tradizioni cul­
tuali, con risultali ad ampio raggio, dagli spostamenti di data alla soppressione di singole 
figure o gruppi di Santi, frequentemente sottoposti a rettifiche e ricomposizioni. L’applica­
zione dei criteri fomiti, in merito, dal bollandista Hippolyte Delehaye nei suoi monumentali 
commentari al Martirologio (Commentarius perpetuus in Martyrologium Hieronymianum 
ad recensionem H. Quentin in AA. SS. Novembris, II. pars posterior. Bruxelles 1931; Marty- 
rologium Romanum ad formam editionis typicae, scholiis historicis instructum, in Propy- 
laeum ad AA. SS. Decembris, Bruxelles 1940), ritenuti validi anche dagli attuali studiosi di 
agiografia, ha costituito il punto di riferimento per le molteplici variazioni apportate, soprat­
tutto sul piano della riscrittura formale del testo risalente al Baronio.

Struttura degli elogi
Per ogni giorno dell'anno il testo attuale presenta l'elenco dei Santi, dei quali è nota la 

data della memoria liturgica, di solito coincidente con il dies natalis, che corrisponde, 
secondo l’antica tradizione, con il giorno emortuale. Il catalogo procede, all'interno del sin­
golo giorno, secondo un ordine cronologico, con la sola eccezione dei Santi del Calendario 
generale di Rito romano, il cui elogio, in virtù della loro importanza universale viene sem­
pre collocato al principio della lista c contraddistinto sul piano grafico da un corpo lettera di



1606 Dot umentazione

maggiore dimensione. La menzione del nome dei Santi è accompagnata, secondo tradizione, 
da una concisa notizia comprendente il luogo di morte, la qualifica di Santo o Beato, il titolo 
denotante lo status ecclesiale del personaggio (apostolo, martire, maestro della fede, mis­
sionario, confessore, Vescovo, presbitero, vergine, coniuge, vedovo, figlio), l’attività e il 
carisma. Tale notizia, contrassegnata da un numero d’ordine progressivo in cifre arabe, per 
favorirne attraverso gli indici un più immediato reperimento, cerca di rievocare la figura del 
Santo, tratteggiandone una succinta ed essenziale descrizione, ispirata a quel criterio for­
male di semplicità consona con la liturgia romana. Quando il numero è seguito da asterisco, 
esso significa che il Santo ha un culto locale.

Elogi per i Santi del Calendario generale
Per le figure del Calendario generale, l’ossatura formale degli elogi risponde a criteri 

strutturali definiti: i vocaboli sollemnitas, festum o memoria posti in testa all’elogio richia­
mano il corrispondente grado liturgico; nel caso, invece, di memorie ad libitum, gli elogi 
hanno inizio direttamente con il nome del Santo. In questi casi gli elementi geografici e topo­
grafici sono dislocati, anziché all'inizio, in altre parti del testo. In generale, comunque, l'esi­
genza di sottolineare l’esemplarità dei vari Santi e rilevare gli aspetti più significativi del loro 
carisma, ha reso necessaria la riscrittura per la quasi totalità degli elogi del Martirologio.

Alcuni accorgimenti
Tra gli accorgimenti adottati in tal senso, si è anche provveduto a ridurre al minimo ogni 

tipo di accenno cronologico che menzionasse governatori, sovrani o notabili, sotto cui il vir 
Dei ha reso la sua testimonianza a Cristo. Se i nomi degli imperatori romani o dei regnanti 
che avevano autorizzato alcune delle più note persecuzioni sono stati, in generale, conser­
vati, risulteranno invece trascurati quelli di personaggi minori, che non si presterebbero a 
una immediata comprensione da parte di chi non sia in possesso di una competenza storica 
specialistica. A questa scelta supplisce, comunque, almeno in parte l’ordine progressivo di 
disposizione dei Santi all'interno del singolo giorno, secondo una successione cronologica, 
che richiama, per quanto genericamente, l'epoca in cui il Santo è vissuto. L’anno di morte 
è, invece, esplicitamente citato nell'Indice posto in calce al volume.

Per analoghe ragioni si sono soppressi anche i nomi dei Papi, quando citati come puro 
mezzo di allusione cronologica. Si sono omessi gli elementi circa la gloria postuma dei 
Santi, i miracoli da essi operati o il destino delle loro reliquie. Pertanto, laddove sia noto il 
dies natalis del Santo e sia possibile evitare richiami a circostanze quali l’Ordinazione epi­
scopale o sacerdotale, la traslazione o l'invenzione di reliquie, oppure i miracoli ed elementi 
cultuali - spesso peraltro introdotti da tradizioni tardive -, inclusi i cenni alle date di Beati­
ficazione o ai decreti di concessione di culto, ogni dato è stato sostituito con elementi riguar­
danti la forma di santità cristiana vissuta dal Santo e il suo significato per la Chiesa.

L'indicazione della data del giorno
Il testo degli elogi è preceduto dalla datazione del giorno, designato in tre modi: con 

indicazione del giorno e del mese, secondo l’uso moderno; con la scansione dei mesi in 
calende, none e idi, secondo l’uso romano; e secondo l’uso del calendario lunare. Il com­
puto lunare è stato mantenuto anche in questa edizione tipica per varie ragioni: esso costi­
tuisce la base del calendario ebraico, ma anche di alcune Chiese cristiane, come la Copta e 
l’Etiopica, e anche per il rispetto dovuto alle comunità cristiane che vivono in Nazioni ove 
il computo civile è lunare, come il Vièt Nam, la Cina, la Malesia e in parte della Corea. 
Anche il mondo islamico segue il calendario lunare. Tuttavia, la ragione decisiva è costituita



Documentazione 1607

dal fatto che, per il nesso del calendario cristiano con quello ebraico, la Pasqua - perno di 
tutto l'anno liturgico - è stabilita nella domenica immediatamente successiva al 14 di Nisan, 
al plenilunio dopo l’equinozio di primavera. E sempre con il computo lunare viene deter­
minata la Quaresima e la Cinquantina pasquale che si conclude con la Pentecoste e influi­
sce anche sul computo delle settimane del tempo ordinario.

...la geografìa e il respiro universale del Martirologio
Questa prospettiva di valorizzazione delle culture "diverse” risponde, del resto, appieno 

alla dimensione universale della santità di cui il Santo Padre si è fatto in questi anni promo­
tore. Proprio in questa chiave si inserisce la particolare cura riservata nel nuovo Martirolo­
gio ai nomi geografici, che, d'accordo anche qui con un tradizionale aspetto presente già a 
partire dai Martirologi “storici” della tarda antichità e del Medioevo, procede con una pre­
cisa indicazione dei toponimi legati alla memoria e, in particolare, al luogo di morte del 
Santo, seguiti anche dal nome della regione in cui essi erano situati all’epoca del Santo. Tali 
designazioni toponimiche aiutano a delineare una autentica “geografia della santità”, che 
assume un respiro cattolico e abbraccia popoli, realtà ed esperienze di tutto il mondo, supe­
rando le barriere politiche, ideologiche, culturali e in qualche caso anche confessionali.

L'Indice
Si è stimato, infine, opportuno mantenere al Martirologio Romano il carattere di libro 

liturgico, circoscrivendo gli strumenti di appendice al solo indice alfabetico dei Santi e dei 
Beati nominati nel testo, corredato dal rimando al giorno di commemorazione e dalle indi­
cazioni del numero d'ordine all’interno dell'elenco diario e dell'anno di morte, posto tra 
parentesi. Un ulteriore sforzo è già in programma, anche in vista della preparazione delle 
traduzioni in lingua volgare e della possibilità di eventuali aggiunte, per la compilazione di 
un volume di sussidio, contenente indici più articolati e rinvìi complementari, con ordina­
mento multiplo dei Santi e dei Beati, per cognome, categorie, titolo liturgico, nonché per 
mesi, secoli e aree geografiche, sia un inventario topografico dei nomi di luogo e. forse, 
anche un catalogo delle fonti.

Libro liturgico
Concludendo, è importante rilevare la caratteristica più peculiare del Martirologio 

Romano: esso non è un repertorio agiografico, né un semplice catalogo di personaggi illu­
stri della Chiesa, bensì un libro liturgico riformato secondo il dettato del Concilio Vaticano 
II. Esso costituisce la base dei Calendari liturgici che ogni anno determinano le feste sia del 
Signore che del Santorale. Perciò il Martirologio - secondo la tradizione - è stato nuova­
mente corredato di tutti gli elementi rituali per l’annuncio comunitario dopo un'ora cano­
nica o in altri momenti della giornata: alla mensa o all'officium capituli per le comunità 
monastiche e canonicali. La lettura liturgica del Martirologio non ha lo scopo di comunicare 
notizie, ma di celebrare la santità di Cristo e dei suoi Santi e annunciare ai cristiani che «non 
sono più stranieri e ospiti, ma concittadini dei santi e familiari di Dio» (E/2.19), chiamati a 
proclamare le meraviglie di Cristo nei suoi servi e a imitarne gli esempi.

Da L’Osservatore Romano, 5 ottobre 2001



1608 Documentazione

Ammissione all’Eucaristia 
in situazioni di necessità pastorale

Il Pontificio Consiglio per la Promozione dell’Unità dei Cristiani ha recentemente ema­
nato un documento dal titolo: “Orientamenti per l'ammissione all' Eucaristia fra la Chiesa 
Caldea e la Chiesa Assira dell'Oriente" *, elaborato in accordo con la Congregazione per la 
Dottrina della Fede e con la Congregazione per le Chiese Orientali. Il presente articolo ha 
lo scopo di chiarire il contesto, il contenuto e l'applicazione pratica di tale disposizione.

1. La Chiesa Caldea e la Chiesa Assira dell’Oriente
Fin dai primi tempi dell’attività missionaria cristiana, si sviluppò in Mesopotamia o Per­

sia una fiorente Chiesa locale. In quanto situata oltre i contini orientali dell’Impero romano, 
essa fu comunemente chiamata “Chiesa dell’Oriente’’. Nel 1552, dopo una serie di conver­
sioni individuali di Vescovi ovvero di unioni provvisorie, parte della “Chiesa dell’Oriente” 
entrò nella piena comunione con la Sede Apostolica di Roma. Da quell’epoca, la Chiesa par­
ticolare in piena comunione con Roma à stata comunemente chiamata “Chiesa Caldea”, men­
tre l’altra Chiesa particolare è stata definita “Chiesa Assira dell’Oriente”. Entrambe queste 
Chiese particolari continuano a condividere la stessa tradizione teologica, liturgica e spiri­
tuale. Esse celebrano i Sacramenti o Misteri Sacri secondo la tradizione siriaca orientale.

L’11 novembre 1994 Papa Giovanni Paolo II c Mar Dinkha IV, Patriarca della Chiesa 
Assira dell’Oriente, hanno firmato una Dichiarazione comune cristologica, che ha rimosso 
il principale ostacolo dottrinale fra la Chiesa Cattolica e la Chiesa Assira dell'Oriente I due 
capi di Chiesa hanno dichiarato: «Prescindendo dalle divergenze cristologiche che ci sono 
state, oggi noi confessiamo uniti la stessa fede nel Figlio di Dio che è diventato uomo per­
ché noi, per mezzo della sua grazia, diventassimo figli di Dio. D'ora in poi, noi desideriamo 
testimoniare insieme questa fede in Colui che è via, verità e vita, annunciandola nel modo 
più idoneo agli uomini del nostro tempo e affinché il mondo creda nel Vangelo di salvezza. 
(...) Vivendo di questa fede e di questi Sacramenti, le Chiese Cattoliche particolari e le 
Chiese Assire particolari possono, di conseguenza, riconoscersi reciprocamente come 
Chiese sorelle».

Nella loro Dichiarazione comune cristologica Papa Giovanni Paolo II e il Patriarca Mar 
Dinkha IV si sono anche impegnati a «fare tutto il possibile per rimuovere quegli ostacoli 
del passato che impediscono ancora il raggiungimento della piena comunione tra le nostre 
Chiese, per poter rispondere meglio all'appello del Signore per l'unità dei suoi discepoli, 
una unità che deve essere evidentemente espressa in modo visibile». A tal fine, essi hanno 
deciso di istituire una Commissione congiunta per il dialogo teologico fra la Chiesa Catto­
lica e la Chiesa Assira dell'Oriente, che ha iniziato a riunirsi regolarmente a partire dal 
1995. Durante i suoi incontri annuali, la Commissione ha affrontato soprattutto questioni di 
teologia sacramentale in vista di pervenire all’elaborazione di una futura "Dichiarazione 
comune sulla Vita Sacramentale”.

La Dichiarazione comune cristologica ha anche avviato un processo di riavvicinamento

* Cfr. RDTo 78 (2001 ). 1042-1044 IN.d.R./.
1 Traduzione dell'originale in lingua inglese della Dichiarazione comune cristologica fra Chiesa Cattolica e 

Chiesa Assira dell'Oriente, in Enchiridion Vaticanum 14, Documenti Ufficiali della Santa Sede, 1994-1995. EDB, 
1997. n. 1821-1829.



Documentazione 1609

ecumenico fra la Chiesa Caldea e la Chiesa Assira dell'Oriente. Dal 1994, Mar Dinkha IV 
e Mar Raphael 1 Bidawid, Patriarca della Chiesa Caldea, sostenuti dai rispettivi Sinodi, 
hanno approvato diverse iniziative volte a promuovere un progressivo ristabilimento dell'u­
nità ecclesiale fra le loro Chiese particolari. Questo processo è incoraggiato sia dalla Con­
gregazione per le Chiese Orientali che dal Pontificio Consiglio per la Promozione dell’U­
nità dei Cristiani.

Attualmente molti fedeli Caldei e Assiri vivono in una diaspora alquanto estesa territo­
rialmente. A causa di molteplici e, a volte, drammatiche circostanze, essi hanno lasciato il 
loro Paese d'origine (Iraq, Iran e Turchia) e sono emigrati in Occidente. La grande maggio­
ranza dei fedeli Assiri vive attualmente in Medio Oriente, in Scandinavia, in Europa Occi­
dentale. in Australia e nel Nord America. Soltanto un’esigua minoranza è rimasta in patria. 
Sebbene la maggioranza dei fedeli Caldei viva ancora in Iraq, circa un terzo di loro si è tra­
sferito in Medio Oriente, in Europa e nel Nord America. Pertanto la Chiesa Caldea e la 
Chiesa Assira debbono confrontarsi, in varie parti del mondo, con una uguale necessità 
pastorale, vale a dire che molti dei loro fedeli non possono ricevere i Sacramenti da un mini­
stro della propria Chiesa.

In considerazione della situazione di grande indigenza di molti fedeli Caldei e Assiri, 
nei loro Paesi d’origine e nella diaspora, che non permette a molti di loro una normale vita 
sacramentale secondo la propria tradizione, e nel contesto ecumenico del dialogo bilaterale 
fra la Chiesa Cattolica e la Chiesa Assira dell'Oriente, sono state richieste delle disposizioni 
pastorali per l’ammissione all’Eucaristia, in caso di necessità, fra la Chiesa Assira del­
l’Oriente e la Chiesa Caldea.

2. L'Anafora di Addai e Mari
La principale questione per la Chiesa Cattolica nei riguardi dell’accoglimento della 

richiesta, riguardava la validità dell'Eucaristia celebrata con l'Anafora di Addai e Mari, una 
delle tre Anafore tradizionalmente in uso nella Chiesa Assira dell’Oriente2.

Questa particolare Anafora deve aver avuto origine in Mesopotamia, probabilmente 
nella regione di Edessa. Non si è potuto stabilire con certezza la data della redazione finale 
di tale Anafora. Alcuni studiosi la situano attorno all'anno 200, per altri, essa risale all'ini­
zio del III secolo; per altri ancora, l'Anafora sarebbe stata redatta durante il HI secolo. La 
Chiesa Assira dell'Oriente tiene in massimo conto questa Anafora quale elemento essenziale 
dell'eredità apostolica ricevuta da Addai e Mari, che essa venera come facenti parte del 
gruppo dei 72 discepoli di Cristo e come missionari fondatori della loro Chiesa particolare. 
L'Anafora di Addai e Mari, tuttavia, così come essa è riprodotta negli antichi codici giunti 
fino a noi, e così come è utilizzata nell’ininterrotta pratica liturgica della Chiesa Assira del­
l’Oriente-, non contiene un coerente racconto dell’Istituzione. Per molti anni gli studiosi si 
sono chiesti quale fosse la versione originale dell’Anafora di Addai e Mari. Per alcuni, la 
formula originale dell'Anafora sarebbe stata più sviluppata ed avrebbe contenuto un rac­
conto dell'Istituzione. Altri studiosi ritengono invece che essa non abbia mai contenuto un 
racconto coerente dell'Istituzione, e che di conseguenza la versione breve sia quella origi­
nale. Tuttavia, la maggior parte degli studiosi sostiene attualmente che la seconda ipotesi è 
con tutta probabilità quella esatta. In ogni caso, tale quesito storico non può essere risolto 
con assoluta certezza a causa della scarsità o meglio dell’assenza di fonti contemporanee. 
Ne consegue che la validità dell’Eucaristia celebrala con l’Anafora di Addai e Mari non può 
basarsi su argomenti storici, e deve basarsi su argomenti dottrinali.

1 Traduzione italiana: Segno di Unità: le più antiche Eucaristie delle Chiese, ed. Sabino Chialà. Ed. Qiquajon. 
Comunità di Bose. 1996, pp. 302-305.



1610 Documentazione

La Chiesa Cattolica considera le parole dell'Istituzione parte costitutiva dell’Anafora o 
Preghiera Eucaristica. Il Concilio di Firenze ha affermato che «forma di questo Sacramento 
sono le parole con cui il Salvatore l'ha consacrato. Il sacerdote, infatti, consacra parlando 
in persona di Cristo. E in virtù delle stesse parole la sostanza del pane si trasforma in corpo 
di Cristo, e la sostanza del vino in sangue» (DH 1321). Lo stesso Concilio di Firenze ha 
definito le parole dell'Istituzione «formula | forma verborum| che la santa Chiesa romana 
[...] ha sempre usato [semper uti consuevit | nella consacrazione del Corpo e del Sangue del 
Signore» (DH 1352), senza pregiudicare della possibilità da parte della Chiesa di una qual­
che variazione della loro articolazione. Sebbene non abbia alcuna autorità sulla sostanza dei 
Sacramenti, la Chiesa ha il potere di determinare la loro configurazione concreta sia per 
quanto riguarda il segno sacramentale (materia) che per quanto si riferisce alle parole del­
l'amministrazione (forma) (cfr. C.C.E.O., can. 669). Da ciò deriva la questione dottrinale 
della validità dell'Anafora di Addai e Mari, se utilizzata nella sua versione breve senza un 
coerente racconto dell’Istituzione. Le parole dell’amministrazione (forma) corrispondono 
alle condizioni di validità, come richiesto dalla Chiesa Cattolica? Per rispondere a questa 
domanda sono stati presi in considerazione tre argomenti principali.

In primo luogo, l’Anafora di Addai e Mari è una delle Preghiere Eucaristiche più anti­
che e risale ai primordi della Chiesa e alle prime norme liturgiche. Fu composta ed utiliz­
zata con il chiaro intento di celebrare l'Eucaristia in piena continuità con l’Ultima Cena, in 
obbedienza all’esortazione del Signore e secondo l'intenzione della Chiesa. L'assenza di un 
coerente racconto dell'Istituzione rappresenta, di fatto, un’eccezione se paragonata alle tra­
dizioni bizantina e romana sviluppatesi nel IV e nel V secolo. Questa eccezione, tuttavia, 
può attribuirsi alle sue origini primitive e al successivo isolamento della Chiesa Assira del­
l’Oriente. La validità dell’Anafora di Addai e Mari, infatti, non è mai stata ufficialmente 
confutata. La Chiesa Assira dell'Oriente utilizza anche altre due Anafore eucaristiche che 
sono di alcuni secoli più tarde: l'Anafora di Nestorio, riservata a cinque occasioni liturgiche, 
e l'Anafora di Teodoro di Mopsuestia, adoperata dall’inizio dell’anno liturgico fino alla 
Domenica delle Palme, per circa sedici settimane. L’Anafora di Addai e Mari, tuttavia, viene 
utilizzata durante il periodo più lungo e importante dell'anno liturgico, dalla Domenica delle 
Palme alla conclusione dell’anno liturgico stesso, e copre circa duecento giorni. Inoltre, 
l’uso di queste tre Anafore non è libero, come nella tradizione latina, ma prescritto dal calen­
dario liturgico. In tutta coscienza di fede, la Chiesa Assira dell'Oriente è sempre stata con­
vinta di celebrare l’Eucaristia in modo valido e di compiere così in pienezza ciò che Gesù 
Cristo chiese di fare ai suoi discepoli. Essa ha espresso questa coscienza di fede utilizzando 
l’Anafora di Teodoro di Mopsuestia, l’Anafora di Nestorio o l’Anafora di Addai e Mari, 
indipendentemente dal fatto che soltanto le prime due Anafore, di origine più tarda, conten­
gono il racconto dell’Istituzione. Bisognerebbe aggiungere che, per quanto riguarda il 
periodo del Patriarcato cattolico sotto la guida del Patriarca Sulaka (1551-1662), non esiste 
alcun documento attestante che la Chiesa di Roma abbia insistito per l’introduzione di un 
coerente racconto dell’Istituzione nell'Anafora di Addai e Mari.

La Chiesa Assira dell’Oriente adopera anche il cosiddetto sacramento o mistero (Rasà) 
del Santo Lievito. Da tempi immemorabili, la tradizione assira racconta che Gesù diede a 
San Giovanni due pezzi del pane che Egli aveva preso nelle sue mani, benedetto, spezzato, 
e dato ai suoi discepoli. Gesù chiese a San Giovanni di mangiare uno dei pezzi e di conser­
vare l’altro con cura. Dopo la morte di Gesù, San Giovanni immerse il pezzo di pane nel 
sangue che sgorgava dal suo costato. Da ciò deriva il nome di “santo lievito”, dato a questo 
pane consacrato, intriso del sangue di Gesù. Fino ad oggi, il “santo lievito” è stato conser­
vato e rinnovato ogni anno nella Chiesa Assira dell’Oriente. Il Vescovo locale lo rinnova il 
Giovedì Santo, unendo al lievito rimasto quello nuovo. Egli lo distribuisce poi a tutte le par­
rocchie della sua Diocesi, affinché esse lo adoperino nel corso dell’anno, per ogni pane 
appositamente preparato dal sacerdote prima dell’Eucaristia. Nessun sacerdote può cele-



Documentazione 1611

brare l'Eucaristia utilizzando il pane eucaristico senza il "santo lievito”. Questa tradizione 
del sacramento o mistero del "santo lievito”, che precede la Celebrazione Eucaristica vera e 
propria, è da considerarsi certamente come un segno visibile di continuità storica e simbo­
lica fra l’attuale Celebrazione Eucaristica e l’istituzione dell’Eucaristia da parte di Gesù.

In secondo luogo, la Chiesa Cattolica riconosce la Chiesa Assira dell'Oriente come 
autentica Chiesa particolare, edificata sulla fede ortodossa e sulla successione apostolica. La 
Chiesa Assira dell’Oriente ha anche preservato pienamente la fede eucaristica nella presenza 
di nostro Signore sotto le specie del pane e del vino e nel carattere sacrificale dell'Eucari­
stia. Nella Chiesa Assira dell'Oriente, sebbene essa non sia in piena comunione con la 
Chiesa Cattolica, si trovano dunque «veri Sacramenti e soprattutto, in forza della succes­
sione apostolica, il sacerdozio e l'Eucaristia, per mezzo dei quali restano ancora unite con 
noi da strettissimi vincoli» (Unitatis redintegratio, 15).

Infine, bisogna osservare che le Anafore Eucaristiche occidentali e orientali, pur espri­
mendo lo stesso mistero, hanno tradizioni teologiche, rituali e linguistiche diverse. Le parole 
dell'Istituzione Eucaristica sono di fatto presenti nell'Anafora di Addai e Mari, non in 
maniera coerente e ad litteram, ma piuttosto in un modo eucologico disseminato, ossia, inte­
grate nelle preghiere di rendimento di grazie, di lode e di intercessione. Tutti questi elementi 
costituiscono un "quasi-racconto” dell'Istituzione Eucaristica. Nella parte centrale dell'A­
nafora, oltre all'epiclesi, vi sono espliciti riferimenti al Corpo e al Sangue eucaristici di Gesù 
Cristo («Tu, mio Signore, per le tue molte e indicibili misericordie, abbi un ricordo buono e 
accetto di tutti i padri, retti e giusti, che furono graditi davanti a te, nella memoria del corpo 
e sangue del tuo Cristo, che noi offriamo a te sull'altare puro e santo, come tu.ci hai inse­
gnato»), al mistero dispensatore di vita della Passione, della Morte e della Risurrezione di 
Gesù che viene commemorato e celebrato («Ti conoscano tutti gli abitanti della terra [...] e 
anche noi, mio Signore, tuoi servi piccoli, deboli e miseri, che siamo riuniti e stiamo davanti 
a te, abbiamo ricevuto per tradizione l'esempio che ci viene da te, rallegrandoci, glorifi­
cando. esaltando, facendo memoria e celebrando, questo mistero grande e terribile della 
passione, morte e risurrezione di nostro Signore Gesù Cristo»), all'offerta eucaristica per il 
perdono dei peccati, alla dimensione escatologica della Celebrazione Eucaristica e all’esor­
tazione del Signore «fate questo in memoria di me» («Venga, mio Signore, il tuo Spirito 
Santo e riposi su questa offerta dei tuoi servi, la benedica e la santifichi; affinché sia per 
noi, mio Signore, per la remissione dei debiti, per il perdono dei peccati, per la speranza 
grande della risurrezione dalla morte, e per la vita nuova nel regno dei cieli, con tutti coloro 
che furono graditi davanti a te»). In tal modo le parole dell'Istituzione non sono assenti nel­
l’Anafora di Addai e Mari, ma menzionate esplicitamente, anche se disseminate attraverso i 
passaggi più importanti dell'Anafora. E anche chiaro che i suddetti passaggi esprimono la 
piena convinzione della commemorazione del Mistero pasquale del Signore, nel senso forte 
di renderlo presente, ossia, con l'intento di tradurre in pratica esattamente quanto Cristo ha 
stabilito con le parole e con le azioni nell 'istituire l'Eucaristia.

L’Anafora di Addai e Mari è stata studiata a lungo e attentamente da un punto di vista 
teologico, liturgico e storico. Il 17 gennaio 2001, la Congregazione per la Dottrina della 
Fede è giunta alla conclusione che essa può essere considerata valida. In seguito Papa Gio­
vanni Paolo II ha approvato questa decisione.

3. Provvedimento pastorale
La Chiesa Cattolica prevede norme speciali per situazioni di necessità pastorali come 

quelle che la Chiesa Assira dell’Oriente e la Chiesa Caldea affrontano oggi.
Il Codice dei Canoni delle Chiese Orientali, can. 671 §§ 2 e 3, afferma: «Se però lo 

richiede la necessità, oppure lo consiglia una vera utilità spirituale, e purché si eviti il peri­
colo di errore e di indifferentismo, è lecito ai fedeli cristiani cattolici, ai quali è fisicamente



1612 Documentazione

o moralmente impossibile recarsi dal ministro cattolico, ricevere i sacramenti della Peni­
tenza, dell' Eucaristia e dell' Unzione degli infermi da ministri acattolici, nella cui Chiesa 
siano validi i predetti Sacramenti. Così pure i ministri cattolici amministrano lecitamente i 
sacramenti della Penitenza, dell'Eucaristia e dell' Unzione degli infermi ai fedeli cristiani 
delle Chiese Orientali che non hanno piena comunione con la Chiesa Cattolica, se lo chie­
dono spontaneamente e sono ben disposti». Il Direttorio per l'Applicazione dei Principi e 
delle Norme sull'Ecumenismo, nn. 123 e 125, prevede le stesse regole.

Questa disposizione del Diritto Ecclesiale Cattolico Orientale e del Direttorio per l'Ap­
plicazione dei Principi e delle Norme sull'Ecumenismo può essere applicata d’ora in avanti 
nelle relazioni fra la Chiesa Caldea e la Chiesa Assira dell’Oriente. Se necessario, i fedeli 
Assiri possono ricevere la Santa Comunione in una celebrazione Caldea della Santa Eucari­
stia. Parimenti, i fedeli Caldei ai quali sia fisicamente o moralmente impossibile accostarsi 
a un ministro Cattolico, possono ricevere la Santa Comunione in una celebrazione Assira 
della Santa Eucaristia. In entrambi i casi, i ministri Caldei e Assiri dovrebbero continuare a 
celebrare la Santa Eucaristia secondo le prescrizioni liturgiche e i costumi della propria tra­
dizione, in particolare circa l'uso dell’Anafora (cfr. C.C.E.O., can. 674 § 2).

Quando dei fedeli Caldei partecipano alla celebrazione Assira della Santa Eucaristia, il 
ministro della Chiesa Assira è caldamente incoraggiato a introdurre le parole dell’Istituzione 
nell'Anafora di Addai e Mari. Nella Chiesa Assira dell’Oriente questa possibilità già esiste. 
Infatti, il Santo Sinodo della Chiesa Assira dell’Oriente, riunitosi nel 1978 a Baghdad, ha 
dato ai ministri della Chiesa Assira l’opzione di recitare le parole dell’Istituzione nell’A­
nafora di Addai e Mari. Sebbene questa opzione non intacchi la validità dell’Anafora di 
Addai e Mari, può avere una rilevanza particolare da un punto di vista liturgico ed ecume­
nico. Dal punto di vista liturgico potrebbe essere uno strumento adeguato per rendere l’uso 
attuale dell’Anafora di Addai e Mari conforme all’uso generale in ogni Preghiera Eucaristica 
sia nell’Oriente sia nell’Occidente cristiani. Da un punto di vista ecumenico, può essere 
un’espressione corretta di rispetto fraterno per i membri di altre Chiese che ricevono la 
Santa Comunione nella Chiesa Assira dell’Oriente e sono abituati, secondo la tradizione teo­
logica c canonica della propria Chiesa, ad ascoltare la recita delle parole dell’Istituzione in 
ogni Preghiera Eucaristica.

Va osservato che queste considerazioni sull’uso dell'Anafora di Addai e Mari e gli 
orientamenti per l’ammissione all’Eucaristia valgono soltanto per la Chiesa Assira dell’O­
riente e la Chiesa Caldea. L'Anafora di Addai e Mari è parte del patrimonio liturgico e del­
l’identità ecclesiale della Chiesa Assira dell'Oriente da tempo immemorabile, e tale 
dovrebbe restare. La Chiesa Assira ha conservato e trasmesso rispettosamente questa 
Anafora di epoca in epoca, evitandone l'alterazione o l’adattamento nella sua recita per 
rispetto verso la sua origine venerabile, tradizionalmente collegata al periodo apostolico. 
Poiché ogni Chiesa particolare celebra i Sacramenti secondo le proprie tradizioni, i propri 
principi e le proprie norme, sarebbe liturgicamente scorretto trasferire elementi particolari 
di una tradizione liturgica ad un’altra. Le tradizioni liturgiche, infatti, sono come le lingue, 
con un proprio vocabolario e una propria grammatica. Gli elementi essenziali di una tradi­
zione liturgica non possono essere trasferiti in un’altra senza attingere alla particolarità della 
prima e danneggiare la coerenza della seconda.

Conclusione
I presenti orientamenti sono stati trasmessi a Sua Santità Mar Dinkha IV, Patriarca della 

Chiesa Assira dell’Oriente e a Sua Beatitudine Mar Raphael I Bidawid, Patriarca della 
Chiesa Caldea. La promulgazione di queste disposizioni fra la Chiesa Assira dell’Oriente e 
la Chiesa Caldea è di competenza delle due Chiese particolari e delle loro rispettive autorità



Documentazione 1613

(cfr. C.C.E.O., cann. 670 § 1; 671 §§ 4.5). Prendendo in considerazione circostanze e con­
dizioni concrete, esse dovranno elaborare procedure particolari e fornire strumenti pastorali 
appropriati per la loro realizzazione.

Questo provvedimento per l’ammissione all’Eucaristia in situazioni di necessità pasto­
rale, non è equiparabile alla piena comunione eucaristica fra la Chiesa Caldea e la Chiesa 
Assira dell’Oriente. Sebbene strettamente collegate l'una all’altra in materia di fede e di vita 
sacramentale, le due Chiese particolari non hanno ancora raggiunto la piena comunione. 
Avanzano ancora, con speranza e coraggio, verso quel giorno benedetto nel quale si otterrà 
la comunione piena e visibile e sarà possibile celebrare insieme in pace la Santa Eucaristia 
del Signore. Come Papa Giovanni Paolo II ha scritto nella sua Lettera Enciclica Ut unum 
sint, 78: «Da tale unità fondamentale, ma parziale, si deve ora passare all'unità visibile 
necessaria e sufficiente, che si iscriva nella realtà concreta, affinché le Chiese realizzino 
veramente il segno di quella piena comunione nella Chiesa una, santa, cattolica, apostolica 
che si esprimerà nella Concelebrazione eucaristica».

Da L’Osservatore Romano, 2b ottobre 2001



1614 Documentazione

Notificazione della Curia di Sora-Aquino-Pontecorvo 
circa il “Gesù Bambino di Gallinaro”

Domenica 16 settembre 2001, in occasione della Visita Pastorale di Sua Santità Gio­
vanni Paolo II alla Città di Frosinone, durante la celebrazione della Santa Messa, i fedeli pre­
senti e quelli che hanno seguito l’avvenimento grazie alla diretta televisiva, hanno potuto 
constatare la presenza tra i fedeli di alcune decine di devoti del cosiddetto “Gesù Bambino 
di Gallinaro”. La loro presenza era oltremodo resa evidente sia da uno striscione contenente 
un invito al Sommo Pontefice di recarsi in visita al presunto “santuario” di Gallinaro, sia dai 
numerosi stendardi esposti durante tutta la celebrazione. Molti di essi, insieme all’immagine 
del Bambinello, contenevano anche scritte indicanti la “nuova Gerusalemme” di Gallinaro.

Numerosi Pastori e fedeli, sia delle Diocesi limitrofe sia di Circoscrizioni ecclesiastiche 
di altre Regioni italiane, si sono dunque rivolti ai diversi Uffici di questa Curia diocesana per 
manifestare alcune perplessità non disgiunte, spesso, da un loro serio disappunto. Lo stesso 
Ordinario Diocesano di Frosinone, il successivo venerdì 21 settembre, dichiarava pubblica­
mente di ritenere l’episodio, posto in essere in palese contraddizione con le direttive pasto­
rali della nostra Diocesi, «una manifestazione più di forza che di umile adesione alla fede 
cristiana» (cfr. La Provincia, 22 settembre 2001).

Pertanto, rispondendo ai numerosi quesiti che le sono stati posti da molti fedeli e da 
varie istanze, per quanto di sua competenza, questa Curia Vescovile rende noto:

1. In località Gallinaro (FR) denominata "Gesù Bambino", nel territorio di questa Dio­
cesi - in seguito a presunte apparizioni - affluiscono da alcuni anni pellegrini sempre più 
numerosi da diverse Regioni d’Italia. E luogo di preghiera e molti affermano di aver cam­
biato vita e di trovarvi pace interiore e conforto nel clima di smarrimento e di confusione di 
questo nostro tempo e di aver ottenuto speciali grazie non solo nello spirito ma anche nel 
corpo.

Si precisa tuttavia che nessuna esplicita ed autorevole approvazione è mai stata data 
dalla competente Autorità ecclesiastica a fatti che tendono a presentarsi come “straordinari” 
o “soprannaturali”, mentre non risultano tali né per origine, né per natura, né per contenuto 
(cfr. Bollettino Ufficiale della Diocesi di Sora-Aquino-Pontecorvo. gennaio-giugno 1992). 
Ciò vale anche per affermate guarigioni che si dicono colà avvenute, in quanto non provate 
scientificamente e mai presentate e sottoposte ad esame degli Organi competenti.

2. Il “fenomeno” è da tempo oggetto di attenta vigilanza e di discernimento da parte 
dell'Autorità ecclesiastica diocesana, anche per il fatto di essere esposto ai rischi di un certo 
fanatismo religioso e di “contaminazioni" in contrasto con la dottrina cattolica e talora anche 
con una autentica esperienza di fede.

In questa prospettiva si colloca l’incarico conferito in passato e al presente, dall'Ordi­
nario Diocesano, ad alcune persone ecclesiastiche e laiche, al fine di valutare da vicino i 
fatti, di accompagnare ed educare alla fede e alla preghiera i pellegrini, di prevenire e cor­
reggere eventuali deviazioni e abusi. Ciò tuttavia non può essere interpretato in alcun modo 
come gesto di "approvazione" da parte dell'Autorità ecclesiastica.

3. In tempi più recenti, anche in seguito ad una Visita pastorale compiuta a Gallinaro 
nella primavera del 1997, il Vescovo ha reiterato le indicazioni pastorali sopraindicate (cfr. 
Avvenire, 13 luglio 1997) c nella corrispondenza con le persone interessate ha ulteriormente 
precisato:



Documentazione 1615

- la cappellina edificata in Gallinaro non è idonea alle celebrazioni liturgiche le quali, 
pertanto, vi sono vietate;

- la denominazione “nuova Gerusalemme” data al luogo è dottrinalmente inaccettabile, 
perché in contrasto con i dati della Rivelazione, e pastoralmente inquietante per il suo con­
tenuto millenaristico;

- i “messaggi” diffusi non possono essere considerati “rivelazioni divine”, ma semplici 
“meditazioni personali”;

- il libretto di preghiera che viene distribuito ad alcuni pellegrini non è conforme alle 
vigenti norme canoniche e liturgiche e, come tale, non può essere diffuso;

- i cosiddetti “gruppi di preghiera” di Gesù Bambino sono sorti per iniziativa privata e 
quindi non hanno alcun riconoscimento canonico.

4. In merito, poi, alla ventilata costruzione della cosiddetta “Casa Serena del Bambino 
Gesù” in Gallinaro, e alla costituzione nell'ordinamento civile di un'Associazione Onlus a 
tal fine destinata, la Diocesi di Sora-Aquino-Pontecorvo ha a suo tempo (cfr. Comunicato 
stampa del 17 marzo 2001) precisato la sua estraneità sia alle suddette iniziative sia alla rac­
colta di fondi che era stata nel frattempo iniziata. Nello stesso Comunicato stampa veniva 
ricordato ai fedeli che, secondo la normativa italiana vigente (cfr. Legge 289/24-11-1981), 
l’organizzazione di raccolte di fondi a scopo di culto è soggetta all’approvazione da parte 
della competente Autorità ecclesiastica. E la Diocesi di Sora-Aquino-Pontecorvo non ha mai 
autorizzato alcunché in favore di Gallinaro.

Ci ricorda il nostro Vescovo (cfr. Avvenire, 13 luglio 1997): «Spetta a coloro che lo Spi­
rito ha posto nella Chiesa a guidare il Popolo di Dio (cfr. At 20,24) il difficile compito di 
discernere i segni dei tempi con due fondamentali preoccupazioni: quella di non estinguere 
lo Spirito che agisce nelle persone e riempie l'universo e, nello stesso tempo, di purificare 
le manifestazioni della vita religiosa del Popolo di Dio da tutto ciò che può oscurare gli 
autentici valori del Vangelo e compromette il cammino spirituale delle persone e della 
comunità ecclesiale; in modo che tutto avvenga con decoro e con ordine (cfr. ICor 14,40)».

Sora, 9 ottobre 2001 - Dedicazione della chiesa Cattedrale

mons. Bruno Antonellis 
mons. Luigi Casatelli 

Vicari Generali

Da L'Osservatore Romano, 25 ottobre 2001



CATECHESI È COMUNICARE CON I TUOI FEDELI AD UNO AD UNO...

SISTEMI AUDIO E VIDEO

È LA SOLUZIONE PIÙ SEMPLICE E SICURA
AFFINCHÉ LA PAROLA GIUNGA LIMPIDA E CHIARA

PASS costruisce, installa ed assiste:
— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— radiomicrofoni esenti da disturbi
— sistemi video - grandi schermi
— microfoni “piatti” da altare

PASS inoltre:
— HA UN ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI
— GARANTISCE UNA ACCURATA ASSISTENZA TECNICA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi: 
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario 
Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Chiesa 
Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. 
Alpignano, S. Margherita dei colli, S. 
Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo 
(Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, 
Parr. Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, 
Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco 
(Valdocco), Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, 
Parr. Varisella, Ist. La Salle, Parr. B.ta 
Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, 
Parr. Coassolo.

Interno basilica di Maria Ausiliatrice

10144 TORINO — CORSO REGINA MARGHERITA, 209/a
(011)473.24.55/437.47.84

FAX (011 ) 48.23.29



Costruiamo e realizziamo
— I migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di comunicare.
— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.
— Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite. 
— Servizio assistenza immediato.

WEB Sede: 12040 Govone (CN) - V. Piana, 5 - Tel. (0173) 58677- 58812 
10147 Torino: Tagliante Giovanni - V. Cardinale Massaia, 76 - Tel. 2296198 - 766897



BASILICA DI S. PIETRO IN VATICANO 
Un nuovo impianto di elettrificazione campane e orologio da torre 

realizzato ed installato dalla TREBINO nel 1994.

FONDERIE 
CAMPANE

COMANDI 
ELETTRONICI 
PER CAMPANE

FABBRICA
OROLOGI DAlhmM

CAV. ROBERTO TREBINO s.n.c.
16030 USCIO (GE) ITALY - TEL. 0185/919410 ■ FAX 0185/919427



Interventi tecnici 
di manutenzione, 
riparazione, 
pronto intervento 
con corde 
e tecniche 
alpinistiche

• Chiese

• Campanili

• Torri

• Ospedali

• Scuole

Raggiungiamo 
l’irraggiungibile 
con la massima 
competenza, 
sicurezza, rapidità 
e risparmio.

•

Ditta Castagneri Saverio 
10074 Lanzo Torinese

Via S. Ignazio, 22 
Tel. 0123/320163 

sito internet: www.castagneri.com

http://www.castagneri.com


in CAPANNI PIEMONTE Cav. Ufi. Paolo S.n.c.
Fonderia Campane - Fabbrica Automatismi e Castelli per Campane 

Orologi da Torre - Campanili e Strutture Metalliche

CAPANNI PIEMONTE S.n.c. - Reg. S. Stefano 23/25 - 15019 STREVI (AL) 
Tel./Fax 0144-37.27.90 / 339-32.73.917

CREIAMO

OGGETTI UNICI

immagini di progetto della
NUOVA CROCE-SIMBOLO 
della chiesa di San Pio V (AL), 
realizzata e fornita dalla Ditta Capanni S.n.c. 
su progetto dell'Arch. G. Lenti (AL)

Forniamo preventivi, 

sopralluoghi

e consulenze tecniche gratuite



Orologi da torre - Campane

F.lli JEMINA
Fond. nel 1780

- Fabbricazione programmatori e orologi elettronici
- Progetto, costruzione e posa in opera incastellature antivibrazioni
- Fornitura, automazione, riparazioni e manutenzioni campane singole 

o a concerto

• COSTRUTTORI ESCLUSIVI 
DEL NUOVO SISTEMA BREVETTATO CM 12

ceppo motorizzato senza cerchi, catene e motori esterni, di piccolo 
ingombro con meccanismi al riparo dalle intemperie, colombi, ecc., 
e con assoluta silenziosità di funzionamento.

PREVENTIVI GRATUITI

MONDOVÌ (CN) - Via Soresi, 16 - Tel. 0174/43010



Nostre Edizioni:

ECHI DI VITA 
PARROCCHIALE

— PAGINE 16 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i 
mesi, formato 17 x 24

— PAGINE 8 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i 
mesi formato 17 x 24

* Pagine proprie a disposizione dei RR. Parroci, nella 
quantità desiderata.

Stampa copertina a quattro colori propria: con una iniziale spesa di im­
pianto si possono stampare un certo numero di copertine da utilizzare di 
mese in mese secondo il fabbisogno.

Stampa copertina propria in bianco e nero dietro fornitura di cliché o foto­
grafia.

— Edizione Generale completa: è possibile avere tutte le 16 
pagine più la copertina a colori. Si potrà usufruire delle pagine 
2, 3 e 4 di copertina per la stampa di materiale proprio. Ai 
Parroci che lo desiderano spediamo l'Edizione Generale 
con il nome della Parrocchia in copertina.

— tipo GIORNALE nei formati 22 x 32 - 25 x 35 - 32 x 44 con tutto 
materiale proprio.

— EDIZIONI SPECIALI DI LUSSO E COMUNI in formati diversi.

Richiedete saggi e preventivi a:

OPERA DIOCESANA BUONA STAMPA
Corso Matteotti, Il - 10121 TORINO

Telefono (011) 54 54 97



/jaVccedelPcpdù
LA TUA VITA IN PRIMA PAGINA

Il settimanale della Chiesa torinese che ti informa su:
• i fatti principali del territorio torinese
• la vita della Chiesa locale e universale
• i problemi e l’attualità culturale e sociale

Corso Matteotti, 11 - 10121 Torino
Tel. 011.562.18.73-011.545.768. Fax 011.549.113

il nostro 
tempo

LA CULTURA DELIA GENTE

11 giornale cattolico a diffusione nazionale propone ogni settimana:
• i fatti principali dell'attualità culturale e politica
• commenti, analisi, riflessioni sui temi in discussione
• un punto di vista “cristiano” sugli avvenimenti

Corso Matteotti, 11 • 10121 Torino
Tel. 011.562.18.73-011.545.768. Fax 011.549.113



CON I NUOVI APPi

.T
or

in
o

I DI RISCALDAMENTO A NORME EUROPEE "CE":

GRANDE RISPARMIO
ALTO RENDIMENTO (OLTRE IL 90%) 

MASSIMA SICUREZZA 
QUALITÀ'CONTROLLATA 1

OMNIA TERMOAIR

riscaldamento di grandi spazi, 
come Chiese, Oratori, palestre, 
teatri e locali di riunione.

Con la sua trentennale 
esperienza nel settore ed un ricco 
catalogo di prodotti e soluzioni, 
è in grado di offrire studi 
e preventivi gratuiti per 
nuovi impianti, trasformazioni 
ed adeguamenti alle 
normative, 
manutenzioni.

b

10040 LEINI' (TORINO) • STRADA DEL FORNACINO, 87/C • TEL.011.998.99.21 r.a. • FAX 011.998.13.72
www.omniatermoair.com • e-mail: omnia@omniatermoair.com

http://www.omniatermoair.com
mailto:omnia@omniatermoair.com


UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56 201 - fax 011/51 56 209 - ore 9-12

Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56271 - E-mail: archivio@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56 203 - fax 01 1 '51 56 209
E-mail: sacramenti@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi (tei. ab. 011/74 02 72) su appuntamento
Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 01 1 51 56295 (ab. 335 (>32 3590) 

ore 9-12 (escluso giovedì e sabato)
Ufficio per l'Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. Oli 51 56360 - fax 011 51 56369

E-mail: amministrativo@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Uffic io dell’Avvocatura - tei. 011/51 56 202 - fax 011/51 56209

E-mail: avvocatura@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56383 - fax 01 I 51 56209 

ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 01 1/51 56286

ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 01 1/51 56310 - fax 01 1 51 56319

E-mail: catechistico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)
Ufficio Liturgico - tei. 01 1/51 56280 - fax 01 1/51 56 289

E-mail: liturgico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18
Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/51 56410 - fax 011 51 56419

E-mail: caritas@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 
ore 9-12,30 - 14,30-17.30 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 01 1/51 56220 - fax 01 I 51 56229
E-mail: missionario@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 01 I 51 56 350 - fax 01 I 51 56349
E-mail: giovani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 01 1/51 56 340 - fax 01 I 51 56 349
E-mail: famiglia@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. Oli 51 56335
E-mail: anziani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavora - tei. Oli 51 56450 - fax Oli 51 56459
E-mail: lavoro@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12.30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dclPEducazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e dell’l Diversità 
tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56239 - E-mail: scuola@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. Oli 51 56430 - fax 01151 56439
E-mail: sanita@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Migranti - tei. 01 I 24620 92 - fax 01 1 202542
E-mail: serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it - www.torino.chiesacattolica.it migranti
via Cerosole n. 42 - ore 9-12 - 14.30-17,30 (chiuso mercoledì pomeriggio e sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo. Tempo Libero e Sport - tei. Oli 51 56 330
E-mail: turismo@torino.chiesacattolica.it •
ore 9-12 martedì e venerdì - oro 15,30-17.30 tutti i giorni (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Soc iali - tei. 01 I 51 56300 - fax 011 51 56 309
E-mail: comunicazioni@torino.chiesacattolica.it - oro 10,30-13 (escluso sabato)

mailto:archivio@torino.chiesacattolica.it
mailto:sacramenti@torino.chiesacattolica.it
mailto:amministrativo@torino.chiesacattolica.it
mailto:avvocatura@torino.chiesacattolica.it
mailto:catechistico@torino.chiesacattolica.it
mailto:liturgico@torino.chiesacattolica.it
mailto:caritas@torino.chiesacattolica.it
mailto:missionario@torino.chiesacattolica.it
mailto:giovani@torino.chiesacattolica.it
mailto:famiglia@torino.chiesacattolica.it
mailto:anziani@torino.chiesacattolica.it
mailto:lavoro@torino.chiesacattolica.it
mailto:scuola@torino.chiesacattolica.it
mailto:sanita@torino.chiesacattolica.it
mailto:serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it
http://www.torino.chiesacattolica.it
mailto:turismo@torino.chiesacattolica.it
mailto:comunicazioni@torino.chiesacattolica.it


RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= rdto)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Abbonamento annuale per il 2001 L. 85.000 - Una copia L. 8.500
Anno LXXVIII - N. 10 - Ottobre 2001

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984

Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell'Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino

Amministrazione: Opera Diocesana Preservazione Fede “Buona Stampa" - c.so Matteotti n. I I 
10121 Torino - C.C.P. 10532109 - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 3/2002
Spedito: Marzo 2002


	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0001_RivistaDiocesana_20011001_1409.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0002_RivistaDiocesana_20011001_1409.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0003_RivistaDiocesana_20011001_1409.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0004_RivistaDiocesana_20011001_1410.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0005_RivistaDiocesana_20011001_1411.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0006_RivistaDiocesana_20011001_1412.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0007_RivistaDiocesana_20011001_1413.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0008_RivistaDiocesana_20011001_1414.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0009_RivistaDiocesana_20011001_1415.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0010_RivistaDiocesana_20011001_1416.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0011_RivistaDiocesana_20011001_1417.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0012_RivistaDiocesana_20011001_1418.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0013_RivistaDiocesana_20011001_1419.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0014_RivistaDiocesana_20011001_1420.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0015_RivistaDiocesana_20011001_1421.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0016_RivistaDiocesana_20011001_1422.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0017_RivistaDiocesana_20011001_1423.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0018_RivistaDiocesana_20011001_1424.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0019_RivistaDiocesana_20011001_1425.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0020_RivistaDiocesana_20011001_1426.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0021_RivistaDiocesana_20011001_1427.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0022_RivistaDiocesana_20011001_1428.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0023_RivistaDiocesana_20011001_1429.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0024_RivistaDiocesana_20011001_1430.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0025_RivistaDiocesana_20011001_1431.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0026_RivistaDiocesana_20011001_1432.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0027_RivistaDiocesana_20011001_1433.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0028_RivistaDiocesana_20011001_1434.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0029_RivistaDiocesana_20011001_1435.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0030_RivistaDiocesana_20011001_1436.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0031_RivistaDiocesana_20011001_1437.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0032_RivistaDiocesana_20011001_1438.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0033_RivistaDiocesana_20011001_1439.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0034_RivistaDiocesana_20011001_1440.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0035_RivistaDiocesana_20011001_1441.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0036_RivistaDiocesana_20011001_1442.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0037_RivistaDiocesana_20011001_1443.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0038_RivistaDiocesana_20011001_1444.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0039_RivistaDiocesana_20011001_1445.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0040_RivistaDiocesana_20011001_1446.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0041_RivistaDiocesana_20011001_1447.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0042_RivistaDiocesana_20011001_1448.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0043_RivistaDiocesana_20011001_1449.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0044_RivistaDiocesana_20011001_1450.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0045_RivistaDiocesana_20011001_1451.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0046_RivistaDiocesana_20011001_1452.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0047_RivistaDiocesana_20011001_1453.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0048_RivistaDiocesana_20011001_1454.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0049_RivistaDiocesana_20011001_1455.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0050_RivistaDiocesana_20011001_1456.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0051_RivistaDiocesana_20011001_1457.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0052_RivistaDiocesana_20011001_1458.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0053_RivistaDiocesana_20011001_1459.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0054_RivistaDiocesana_20011001_1460.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0055_RivistaDiocesana_20011001_1461.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0056_RivistaDiocesana_20011001_1462.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0057_RivistaDiocesana_20011001_1463.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0058_RivistaDiocesana_20011001_1464.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0059_RivistaDiocesana_20011001_1465.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0060_RivistaDiocesana_20011001_1466.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0061_RivistaDiocesana_20011001_1467.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0062_RivistaDiocesana_20011001_1468.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0063_RivistaDiocesana_20011001_1469.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0064_RivistaDiocesana_20011001_1470.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0065_RivistaDiocesana_20011001_1471.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0066_RivistaDiocesana_20011001_1472.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0067_RivistaDiocesana_20011001_1473.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0068_RivistaDiocesana_20011001_1474.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0069_RivistaDiocesana_20011001_1475.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0070_RivistaDiocesana_20011001_1476.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0071_RivistaDiocesana_20011001_1477.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0072_RivistaDiocesana_20011001_1478.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0073_RivistaDiocesana_20011001_1479.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0074_RivistaDiocesana_20011001_1480.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0075_RivistaDiocesana_20011001_1481.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0076_RivistaDiocesana_20011001_1482.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0077_RivistaDiocesana_20011001_1483.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0078_RivistaDiocesana_20011001_1484.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0079_RivistaDiocesana_20011001_1485.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0080_RivistaDiocesana_20011001_1486.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0081_RivistaDiocesana_20011001_1487.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0082_RivistaDiocesana_20011001_1488.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0083_RivistaDiocesana_20011001_1489.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0084_RivistaDiocesana_20011001_1490.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0085_RivistaDiocesana_20011001_1491.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0086_RivistaDiocesana_20011001_1492.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0087_RivistaDiocesana_20011001_1493.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0088_RivistaDiocesana_20011001_1494.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0089_RivistaDiocesana_20011001_1495.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0090_RivistaDiocesana_20011001_1496.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0091_RivistaDiocesana_20011001_1497.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0092_RivistaDiocesana_20011001_1498.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0093_RivistaDiocesana_20011001_1499.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0094_RivistaDiocesana_20011001_1500.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0095_RivistaDiocesana_20011001_1501.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0096_RivistaDiocesana_20011001_1502.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0097_RivistaDiocesana_20011001_1503.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0098_RivistaDiocesana_20011001_1504.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0099_RivistaDiocesana_20011001_1505.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0100_RivistaDiocesana_20011001_1506.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0101_RivistaDiocesana_20011001_1507.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0102_RivistaDiocesana_20011001_1508.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0103_RivistaDiocesana_20011001_1509.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0104_RivistaDiocesana_20011001_1510.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0105_RivistaDiocesana_20011001_1511.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0106_RivistaDiocesana_20011001_1512.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0107_RivistaDiocesana_20011001_1513.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0108_RivistaDiocesana_20011001_1514.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0109_RivistaDiocesana_20011001_1515.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0110_RivistaDiocesana_20011001_1516.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0111_RivistaDiocesana_20011001_1517.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0112_RivistaDiocesana_20011001_1518.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0113_RivistaDiocesana_20011001_1519.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0114_RivistaDiocesana_20011001_1520.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0115_RivistaDiocesana_20011001_1521.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0116_RivistaDiocesana_20011001_1522.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0117_RivistaDiocesana_20011001_1523.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0118_RivistaDiocesana_20011001_1524.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0119_RivistaDiocesana_20011001_1525.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0120_RivistaDiocesana_20011001_1526.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0121_RivistaDiocesana_20011001_1527.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0122_RivistaDiocesana_20011001_1528.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0123_RivistaDiocesana_20011001_1529.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0124_RivistaDiocesana_20011001_1530.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0125_RivistaDiocesana_20011001_1531.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0126_RivistaDiocesana_20011001_1532.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0127_RivistaDiocesana_20011001_1533.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0128_RivistaDiocesana_20011001_1534.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0129_RivistaDiocesana_20011001_1535.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0130_RivistaDiocesana_20011001_1536.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0131_RivistaDiocesana_20011001_1537.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0132_RivistaDiocesana_20011001_1538.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0133_RivistaDiocesana_20011001_1539.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0134_RivistaDiocesana_20011001_1540.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0135_RivistaDiocesana_20011001_1541.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0136_RivistaDiocesana_20011001_1542.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0137_RivistaDiocesana_20011001_1543.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0138_RivistaDiocesana_20011001_1544.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0139_RivistaDiocesana_20011001_1545.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0140_RivistaDiocesana_20011001_1546.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0141_RivistaDiocesana_20011001_1547.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0142_RivistaDiocesana_20011001_1548.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0143_RivistaDiocesana_20011001_1549.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0144_RivistaDiocesana_20011001_1550.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0145_RivistaDiocesana_20011001_1551.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0146_RivistaDiocesana_20011001_1552.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0147_RivistaDiocesana_20011001_1553.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0148_RivistaDiocesana_20011001_1554.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0149_RivistaDiocesana_20011001_1555.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0150_RivistaDiocesana_20011001_1556.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0151_RivistaDiocesana_20011001_1557.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0152_RivistaDiocesana_20011001_1558.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0153_RivistaDiocesana_20011001_1559.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0154_RivistaDiocesana_20011001_1560.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0155_RivistaDiocesana_20011001_1561.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0156_RivistaDiocesana_20011001_1562.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0157_RivistaDiocesana_20011001_1563.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0158_RivistaDiocesana_20011001_1564.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0159_RivistaDiocesana_20011001_1565.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0160_RivistaDiocesana_20011001_1566.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0161_RivistaDiocesana_20011001_1567.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0162_RivistaDiocesana_20011001_1568.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0163_RivistaDiocesana_20011001_1569.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0164_RivistaDiocesana_20011001_1570.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0165_RivistaDiocesana_20011001_1571.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0166_RivistaDiocesana_20011001_1572.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0167_RivistaDiocesana_20011001_1573.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0168_RivistaDiocesana_20011001_1574.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0169_RivistaDiocesana_20011001_1575.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0170_RivistaDiocesana_20011001_1576.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0171_RivistaDiocesana_20011001_1577.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0172_RivistaDiocesana_20011001_1578.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0173_RivistaDiocesana_20011001_1579.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0174_RivistaDiocesana_20011001_1580.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0175_RivistaDiocesana_20011001_1581.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0176_RivistaDiocesana_20011001_1582.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0177_RivistaDiocesana_20011001_1583.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0178_RivistaDiocesana_20011001_1584.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0179_RivistaDiocesana_20011001_1585.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0180_RivistaDiocesana_20011001_1586.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0181_RivistaDiocesana_20011001_1587.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0182_RivistaDiocesana_20011001_1588.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0183_RivistaDiocesana_20011001_1589.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0184_RivistaDiocesana_20011001_1590.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0185_RivistaDiocesana_20011001_1591.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0186_RivistaDiocesana_20011001_1592.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0187_RivistaDiocesana_20011001_1593.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0188_RivistaDiocesana_20011001_1594.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0189_RivistaDiocesana_20011001_1595.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0190_RivistaDiocesana_20011001_1596.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0191_RivistaDiocesana_20011001_1597.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0192_RivistaDiocesana_20011001_1598.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0193_RivistaDiocesana_20011001_1599.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0194_RivistaDiocesana_20011001_1600.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0195_RivistaDiocesana_20011001_1601.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0196_RivistaDiocesana_20011001_1602.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0197_RivistaDiocesana_20011001_1603.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0198_RivistaDiocesana_20011001_1604.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0199_RivistaDiocesana_20011001_1605.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0200_RivistaDiocesana_20011001_1606.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0201_RivistaDiocesana_20011001_1607.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0202_RivistaDiocesana_20011001_1608.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0203_RivistaDiocesana_20011001_1609.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0204_RivistaDiocesana_20011001_1610.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0205_RivistaDiocesana_20011001_1611.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0206_RivistaDiocesana_20011001_1612.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0207_RivistaDiocesana_20011001_1613.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0208_RivistaDiocesana_20011001_1614.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0209_RivistaDiocesana_20011001_1615.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0210_RivistaDiocesana_20011001_1616.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0211_RivistaDiocesana_20011001_1617.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0212_RivistaDiocesana_20011001_1618.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0213_RivistaDiocesana_20011001_1619.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0214_RivistaDiocesana_20011001_1620.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0215_RivistaDiocesana_20011001_1621.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0216_RivistaDiocesana_20011001_1622.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0217_RivistaDiocesana_20011001_1623.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0218_RivistaDiocesana_20011001_1624.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0219_RivistaDiocesana_20011001_1624.pdf‎
	‎J:\- FASE 2 JPG da pulire\2001\RivistaDiocesana_20011001\PDF\0220_RivistaDiocesana_20011001_1624.pdf‎

