
RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE

11ANNO LXXVIII 
NOVEMBRE 2001



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.

Per l’orario ai apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
- il sabato pomeriggio;
- nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56240 - fax 011/51 56 249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei, 011/51 56 333 - fax 01 1/51 56 209

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicari Generali - ore 9-12
Fiandino mons. Guido (ab. tei. 011/56828 17 - 349/15741 61)
Lanzetti mons. Giacomo (ab. tei. 01 1/521 21 73 - 347/246 20 67)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TO Città:
Trucco don Giuseppe (ab. tei. 011/48 0261 - 329/21481 26)
venerdì ore 10-12
Distretti pastorali:
TO Nord: Foieri don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - 347/546 05 94) 
lunedì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Ciati Carlo (ab. Carmagnola tei. 011/97231 71 - .339/359 68 70) 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Delbosco don Piero (ab. Alpignano tei. 01 1/9676.325 - 335/61 1 0339) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 01 1/58 111) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 011/51 56216

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/311 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 01 1/2053474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani.

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/972 00 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità; mi- 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO

Cattaneo don Domenico (tei. uff. 01 1/51 56360 - ab. 011/521 1557)
(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
UFFICIALE PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA METROPOLITANA

Anno LXXVIII Novembre 2001

SOMMARIO
Pag-

Atti del Santo Padre
Lettera Apostolica Motu Proprio Sacramentorum sanctitatis tutela con cui sono promul­

gate le norme sui delitti più gravi riservati alla Congregazione per la Dottrina della
Fede 1627

Messaggio ai partecipanti alla Plenaria della Congregazione per il Culto Divino e la Disci­
plina dei Sacramenti 1629

Messaggio alla XXXI Conferenza della F.A.O. 1632
Messaggio alla Plenaria del Pontificio Consiglio per la Promozione dell’Unità dei Cristiani 1634
Messaggio al Presidente delle Settimane Sociali di Francia 1637
Messaggio in occasione del Congresso promosso dal Pontificio Consiglio per la Famiglia 

nel XX anniversario della Familiaris consortio 1641
Ai partecipanti alla VI Seduta Pubblica di Pontificie Accademie (8.11) 1644
Alla Plenaria del Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso (9.11) 1646
Ai partecipanti alla Conferenza Internazionale su "Salute e Potere" promossa dal Ponti­

ficio Consiglio per la Pastorale della Salute (17.1I) 1648
Annuncio di iniziative di pace davanti alle sfide del terrorismo (18.11) 1652
Ai partecipanti alla Plenaria della Congregazione per il Clero (23.11) 1654
Ai partecipanti a un Simposio nel X anniversario dell'entrata in vigore del Codex Cano­

num Ecclesiarum Orientalium (23.11 ) 1657
Alla Caritas italiana nel XXX di fondazione (24.11) 1662
Canonizzazione del Beato Giuseppe Marcilo:

- Omelia nella Canonizzazione (25.11) 1789
- Discorso all'udienza per i pellegrini (26.11) 1790

All'Alleanza Biblica Universale e alla Società Biblica in Italia (26.11) 1664
Ai Presidenti delle Regioni e delle Province autunome italiane (29.11 ) 1666

Atti della Santa Sede

Congregazione per la Dottrina della Fede:
Lettera ai Vescovi dell’intera Chiesa cattolica e agli altri Ordinari e Gerarchi interes­
sati circa i delitti più gravi riservati alla Congregazione per la Dottrina della Fede 1669

Pontifìcio Consiglio per la Pastorale della Salute:
- Conclusioni della Conferenza Intemazionale su "Salute e Potere" 1650
- Manuale di Pastorale Chiesa, droga e tossicomania 1672



1626

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Commissione Episcopale per le Migrazioni:
Messaggio per la Giornata delle Migrazioni 1757

Ufficio Nazionale per la Pastorale della Sanità:
Per la X Giornata Mondiale del Malato: «... E si prese cura di lui» (Lc 10,34) 1759

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

Messaggio per la Giornata Nazionale delle Migrazioni 1765

Atti del Cardinale Arcivescovo

Assegnazione delle somme provenienti dall'# per mille dell'lRPEF per l’esercizio 2001 1767
Messaggio per la Giornata dei settimanali diocesani 1772
Alle celebrazioni nella Commemorazione dei fedeli defunti:

- nel Cimitero Parco 1773
- nel Cimitero Monumentale 1777

Omelia nella solennità della Chiesa locale 1780
Saluto al Convegno regionale I cristiani e l’impegno politico 1803

Curia Metropolitana

Cancelleria:
Comunicazione - Ordinazioni - Escardinazione - Termine di ufficio di vicari parroc­
chiali - Trasferimento - Nomine - Costituzione di Centro di pastorale giovanile - No­
mine e conferme in Istituzioni varie - Comunicazione - Sacerdote diocesano defunto 1785

Documentazione

Canonizzazione del Beato Giuseppe Morello:
- Omelia del Santo Padre nella Canonizzazione 1789
- Discorso del Santo Padre all’udienza per i pellegrini convenuti alla Canonizzazione 1790
- Omelia del Card. Angelo Sodano nella Messa di ringraziamento per la Canonizzazione 1791
- Testi pubblicati ne L'Osservatore Romano del 25 novembre 2001 :

- Da Torino ad Asti per rispondere alla chiamata di Gesù 1793
- Un fratello maggiore che ci ha preceduto nel segno della carità (p. Lino Mela,

O.S.L) 1795
- Un Santo da imitare e da proporre in un tempo difficile come il nostro (p. Severino

Dalmaso, O.S.L) 1796
- La Congregazione degli Oblati di San Giuseppe (p. Michele Piscopo, O.S.L) 1798

- Un Vescovo “Santo” per il Piemonte (don Pier Giuseppe Accornero) 1799

Incontro regionale dei cristiani che operano in politica: I cristiani e l’impegno politico 
- Saluto del Card. Severino Poletto 1803
- Relazioni:

- L’impegno politico alla luce del pensiero sociale cristiano (* Fernando Charrier) 1805
- I cristiani e la propria vocazione nella comunità politica (Andrea Riccardi) 1812

- Conclusioni Fernando Charrier) 1819

La nuova evangelizzazione con i Santi (* Edward Nowak) 1822



Atti del Santo Padre

LETTERA APOSTOLICA 
IN FORMA DI "MOTU PROPRIO”

SACRAMENTORUM SANCTITATIS TUTELA
DEL SANTO PADRE 

GIOVANNI PAOLO II
CON CUI SONO PROMULGATE LE NORME 

SUI DELITTI PIÙ GRAVI 
RISERVATI ALLA CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE

La tutela della santità dei Sacramenti, soprattutto della SS.ma Eucaristia e della 
Penitenza, come pure la preservazione dei fedeli chiamati alla sequela del Signore 
nell'osservanza del sesto comandamento del Decalogo, richiedono che per procu­
rare la salvezza delle anime, «che nella Chiesa deve sempre essere legge suprema» 
(Codex luris Canonici, can. 1752), la Chiesa stessa intervenga con la propria solleci­
tudine pastorale per prevenire i pericoli di violazione.

Già in passato dai miei Predecessori si provvide con opportune Costituzioni 
Apostoliche alla santità dei Sacramenti, in particolare della Penitenza, come con la 
Costituzione di Papa Benedetto XIV Sacramentum Poenitentiae del 1° giugno 1741 ', 
anche i canoni del Codex luris Canonici promulgato nel 1917, con le loro fonti, coi 
quali erano state stabilite sanzioni canoniche contro i delitti di questa specie, perse­
guivano il medesimo scopo2.

In tempo più recente, per premunirsi da questi e da altri delitti affini, la Supre­
ma Sacra Congregazione del Sant'Offizio, con l'Istruzione Crimen sollicitationis, 
diretta il 16 marzo 1962 a tutti i Patriarchi, Arcivescovi, Vescovi e agli altri Ordina­
ri del luogo «anche di Rito Orientale», stabilì il modo di procedere in queste cause, 
poiché la competenza giudiziaria in esse, sia per via amministrativa sia per via pro­
cessuale, era affidata esclusivamente ad essa. Si deve rammentare che tale Istruzio­
ne aveva forza di legge, dal momento che il Sommo Pontefice, a norma del can. 247 
§ 1 del Codex luris Canonici del 1917, presiedeva la Congregazione del Sant'Offizio 
e l'Istruzione procedeva dalla sua personale autorità, poiché il Cardinale in carica 
in quel momento fungeva solo da Segretario.

1 Benedetto XIV, Sacramentum Poenitentiae. 1 giugno 1741. riportata nel Codex turis Canonici, preparato 
per ordine di Pio X e promulgato da Benedetto XV. Documenta. Documento V: AAS 9 (1917). Pars II. 505-508.

’ Cfr. Codex luris Canonici promulgato nel 1917. cann. 817. 2316. 2320. 2322. 2368 § 1. 2369 § I.

1627



1628 Atti del Santo Padre

Il Sommo Pontefice Paolo VI di felice memoria confermò la competenza giudi­
ziaria e amministrativa nel modo di procedere «secondo le norme proprie emenda­
te e approvate» con la Costituzione Apostolica sulla Curia Romana Regimini Eccle­
siae universae del 15 agosto 1967’.

Infine, con l'autorità che mi è propria, nella Costituzione Apostolica Pastor 
bonus, promulgata il 28 giugno 1988, ho espressamente stabilito: «[La Congregazio­
ne per la Dottrina della Fede] giudica i delitti contro la fede ed i delitti più gravi 
commessi sia contro la morale sia nella celebrazione dei Sacramenti, che vengano 
ad essa segnalati e, all'occorrenza, procede a dichiarare o ad irrogare le sanzioni 
canoniche a norma del diritto, sia comune sia proprio»4, confermando ulteriormen­
te e precisando la competenza giudiziaria della medesima Congregazione per la 
Dottrina della Fede come Tribunale Apostolico.

Dopo l'approvazione da parte mia della Agendi ratio in doctrinarum examine 
(Regolamento per l'esame delle dottrine)5, era però necessario definire più detta­
gliatamente «i delitti più gravi commessi sia contro la morale sia nella celebrazione 
dei Sacramenti», per i quali la competenza rimane esclusiva della Congregazione 
per la Dottrina della Fede, sia anche le norme processuali speciali «per dichiarare o 
irrogare le sanzioni canoniche».

Con questa mia Lettera Apostolica data in forma di Motu Proprio ho completa­
to tale lavoro e perciò con essa promulgo le Normae de gravioribus delictis Congrega­
tioni pro Doctrina Fidei reservatis (Norme circa i delitti più gravi riservati alla Con­
gregazione per la Dottrina della Fede), distinte in due parti: la prima contiene le 
Norme sostanziali, e la seconda le Norme processuali, ordinando a tutti gli interessati 
di osservarle fedelmente e con cura. Tali Norme assumono valore di legge nel gior­
no stesso in cui sono promulgate.

Nonostante qualsiasi disposizione contraria, anche degna di speciale menzione.

Dato in Roma, presso San Pietro il giorno 30 del mese di aprile - memoria di 
San Pio V Papa - nell'anno 2001, XXIII del mio Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. II

Nostra traduzione da Acta Apostolicae Sedis 93 (2001), 5 novembre 2001, pp. 737-739.

’ Cfr. Paolo VI, Cost. Ap. Regimini Ecclesiae universae sulla Curia Romana (15 agosto 1967). 36: AAS 59 
(1967), 898.

4 Giovanni Paoi.o 11, Cost. Ap. Pastor bonus sulla Curia Romana (28 giugno 1989), art. 52: AA.S' 80 (1988), 
874.

’ Congregazione per la Dottrina della Fede, Agendi ratio in doctrinarum esumine (29 giugno 1997): AA.S’ 
89 (1997). 830-835.



Atti del Santo Padre 1629

Messaggio ai partecipanti alla Plenaria della Congregazione 
per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti

La religiosità popolare ha il suo naturale coronamento 
nella celebrazione liturgica, verso la quale, 

pur non confluendovi abitualmente, 
deve idealmente orientarsi

Signori Cardinali, venerati Fratelli nell'Episcopato e nel Sacerdozio, carissimi 
fratelli e sorelle!

1. Vi rivolgo con piacere il mio saluto cordiale in occasione della Plenaria della 
Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti. Saluto il Signor 
Cardinale Jorge Arturo Medina Estévez, che guida con generosa dedizione il Dica­
stero, e con lui saluto i Signori Cardinali, i venerati Presuli e tutti coloro che, a vario 
titolo, lavorano in codesta Congregazione per il servizio alla Chiesa e all'evangeliz­
zazione.

La vostra Plenaria è stata preceduta da numerosi incontri dei Vescovi Membri 
di Conferenze Episcopali con i responsabili del vostro Dicastero, incontri segnati da 
atmosfera di fraterna collaborazione e tesi ad approfondire la vita liturgica nel 
Popolo di Dio ed a favorire l'applicazione fedele degli orientamenti del Concilio 
Vaticano II.

2. La Sacra Liturgia, che la Costituzione Sacrosanctum Concilium qualifica come 
il culmine della vita ecclesiale, non può mai essere ridotta a semplice realtà esteti­
ca, né può essere considerata come uno strumento con finalità meramente pedago­
giche o ecumeniche. La celebrazione dei santi misteri è innanzi tutto azione di lode 
alla sovrana maestà di Dio, Uno e Trino, ed espressione voluta da Dio stesso. Con 
essa l'uomo, in modo personale e comunitario, si presenta dinanzi a Lui per ren­
dergli grazie, consapevole che il suo essere non può trovare la sua pienezza senza 
lodarlo e compiere la sua volontà, nella costante ricerca del Regno che è già pre­
sente, ma che verrà definitivamente nel giorno della Parusia del Signore Gesù. La 
Liturgia e la vita sono realtà indissociabili. Una Liturgia che non avesse un riflesso 
nella vita diventerebbe vuota e certamente non gradita a Dio.

3. La celebrazione liturgica è un atto della virtù di religione che, coerentemen­
te con la sua natura, deve caratterizzarsi per un profondo senso del sacro. In essa 
l'uomo e la comunità devono essere consapevoli di trovarsi in modo speciale dinan­
zi a Colui che è tre volte santo e trascendente. Di conseguenza l'atteggiamento 
richiesto non può che essere permeato dalla riverenza e dal senso dello stupore che 
scaturisce dal sapersi alla presenza della maestà di Dio. Non voleva forse esprime­
re questo Dio nel comandare a Mosè di togliersi i sandali dinanzi al roveto arden­
te? Non nasceva forse da questa consapevolezza l'atteggiamento di Mosè e di Elia, 
che non osarono guardare Iddio facie ad faciem?

Il Popolo di Dio ha bisogno di vedere nei sacerdoti e nei diaconi un comporta­
mento pieno di riverenza e di dignità, capace di aiutarlo a penetrare le cose invisi-



1630 Atti del Santi) Padre

bili, anche senza tante parole e spiegazioni. Nel Messale Romano, detto di San Pio 
V, come in diverse Liturgie orientali, vi sono bellissime preghiere con le quali il 
sacerdote esprime il più profondo senso di umiltà e di riverenza di fronte ai santi 
misteri: esse rivelano la sostanza stessa di qualsiasi Liturgia.

La celebrazione liturgica presieduta dal sacerdote è un'assemblea orante, radu­
nata nella fede e attenta alla Parola di Dio. Essa ha come scopo primario quello di 
presentare alla divina Maestà il Sacrificio vivo, puro e santo, offerto sul Calvario 
una volta per sempre dal Signore Gesù, che si fa presente ogni volta che la Chiesa 
celebra la Santa Messa per esprimere il culto dovuto a Dio in spirito e verità.

Mi è noto l'impegno profuso da codesta Congregazione per promuovere, insie­
me con i Vescovi, l'approfondimento della vita liturgica nella Chiesa. Nell'esprime- 
re il mio apprezzamento, auspico che tale preziosa opera contribuisca a rendere le 
celebrazioni sempre più degne e fruttuose.

4. La vostra Plenaria, anche in vista della preparazione di un apposito Diretto­
rio, ha scelto come tema centrale quello della religiosità popolare. Essa costituisce 
un'espressione della fede che si avvale di elementi culturali di un determinato 
ambiente, interpretando ed interpellando la sensibilità dei partecipanti in modo 
vivace ed efficace.

La religiosità popolare, che si esprime in forme diversificate e diffuse, quando è 
genuina, ha come sorgente la fede e dev'essere, pertanto, apprezzata e favorita. 
Essa, nelle sue manifestazioni più autentiche, non si contrappone alla centralità 
della Sacra Liturgia, ma, favorendo la fede del popolo che la considera una sua con­
naturale espressione religiosa, predispone alla celebrazione dei sacri misteri.

5. Il corretto rapporto tra queste due espressioni di fede deve tener presenti 
alcuni punti fermi e, tra questi, innanzi tutto che la Liturgia è il centro della vita 
della Chiesa e nessun'altra espressione religiosa può sostituirla o essere considera­
ta allo stesso livello.

E importante ribadire, inoltre, che la religiosità popolare ha il suo naturale coro­
namento nella celebrazione liturgica, verso la quale, pur non confluendovi abitual­
mente, deve idealmente orientarsi, e ciò deve essere illustrato con un'appropriata 
catechesi.

Le espressioni della religiosità popolare appaiono talora inquinate da elementi 
non coerenti con la dottrina cattolica. In tali casi esse vanno purificate con pruden­
za e pazienza, attraverso contatti con i responsabili e una catechesi attenta e rispet­
tosa, a meno che incongruenze radicali non rendano necessarie misure chiare e 
immediate.

Queste valutazioni competono innanzi tutto al Vescovo diocesano o ai Vescovi 
del territorio interessati a tali forme di religiosità. In questo caso è opportuno che i 
Pastori confrontino le loro esperienze per offrire orientamenti pastorali comuni, evi­
tando contraddizioni dannose per il popolo cristiano. Tuttavia, a meno di palesi 
motivi contrari, i Vescovi abbiano nei confronti della religiosità popolare un atteg­
giamento positivo ed incoraggiante.

6. Desidero, infine, manifestare il mio compiacimento per il lavoro svolto dalla 
Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, dopo l'ultima Ple­
naria del 1996. In questo periodo sono state pubblicate la terza Edizione tipica del 
Messale Romano, la prima del Libro degli Esorcismi e quella del Martirologio Romano. 
Inoltre, sono state emanate le Istruzioni sulle traduzioni liturgiche e sull'esame per 
via amministrativa delle richieste di dichiarazione di nullità della sacra Ordinazione.



Atti del Santo Padre 1631

A tale proposito, esorto i Vescovi e la Congregazione a porre ogni cura perché 
le traduzioni liturgiche siano fedeli all'originale delle rispettive edizioni tipiche in 
lingua latina. Una traduzione, infatti, non rappresenta un esercizio di creatività, ma 
un accurato impegno per conservare il senso dell'originale senza cambiamenti, 
omissioni o aggiunte. La non osservanza di tale criterio rende talora necessario e 
urgente il lavoro di revisione di alcuni testi. Accanto al lavoro già ricordato, la Con­
gregazione si è inoltre occupata delle dispense sacerdotali e di quelle sui matrimo­
ni rati e non consumati, dell'approvazione dei testi liturgici dei nuovi Santi e Beati 
e di quella dei calendari particolari, nonché delle recognitiones di numerosissime tra­
duzioni dei testi liturgici nelle lingue volgari. Si tratta di un'attività notevole svolta 
con competenza ed accuratezza, per la quale voglio esprimere al Signor Cardinale 
Prefetto, a Mons. Segretario, l'Arcivescovo Francesco Pio Tamburrino, ai Monsi­
gnori Sottosegretari ed a tutti i Membri, Consultori e Commissari della Congrega­
zione il mio sincero ringraziamento.

Affido questo prezioso lavoro ed i progetti dell'intera Congregazione alla cele­
ste protezione della Madre di Dio e con affetto imparto a tutti una particolare Bene­
dizione Apostolica.

Da Castel Gandolfo, 21 settembre 2001

IOANNES PAULUS PP. II

Dal Libro Sinodale (n. 27)

La Liturgia
La liturgia costituisce nel medesimo tempo un luogo privilegiato di formazione 

e il compimento del cammino stesso, permettendo la celebrazione consapevole del­
l’appartenenza a Cristo e alla Chiesa. L'esperienza postconciliare è stata segnata nella 
nostra Diocesi da una vivace applicazione della riforma liturgica: si tratta ora di supe­
rare il rischio di un certo appiattimento, che nasce da un’insufficiente comprensione 
della grandezza del mistero celebrato e dall’inadeguato coinvolgimento dei fedeli nei 
ministeri che competono a ciascuno. Alla base di una celebrazione liturgica mediocre 
c’è spesso una carenza di formazione spirituale ed ecclesiale.

La fede ci indica la necessità di riconoscere a Dio il primo posto, di riscoprire 
attraverso lo splendore dei santi segni il senso autentico della Liturgia cattolica, di 
ricordare che essa non deve esprimere l'effimero, ma il mistero, poiché il suo signifi­
cato non sta in ciò che noi facciamo, ma nel fatto che nella celebrazione succede qual­
cosa che noi tutti insieme non possiamo fare. Ci impone di non dimenticare che prima 
di tutto la Liturgia è l’azione di Cristo sacerdote e del Suo corpo, che essa deve desu­
mere il suo ideale e la sua norma di adorazione, lode, ringraziamento, supplica, gioia, 
bellezza e la sua capacità educativa dalla Liturgia celeste che anticipa e di cui parteci­
pa nella realtà più profonda.



1632 Atti del Santo Padre

Messaggio alla XXXI Conferenza della F.A.O.

Ogni essere umano gode del diritto inviolabile 
ad avere un’alimentazione corretta

In occasione della XXXI Conferenza dell'Organizzazione delle Nazioni Unite 
per l'Alimentazione e l'Agricoltura (F.A.O.), che si tiene in questi giorni a Roma, 
porgo a tutti voi, Signore e Signori, il mio cordiale saluto.

Il vostro incontro si situa fra il "Vertice mondiale dell'Alimentazione", che si è 
tenuto nel 1996, e il "Vertice mondiale dell'Alimentazione - cinque anni dopo" che 
si terrà nel mese di giugno del prossimo anno. Da parte mia, nutro la fervente spe­
ranza che i lavori della presente Conferenza contribuiscano a rafforzare le nobili 
intenzioni formulate nel 1996, di modo che, nonostante la difficile situazione inter­
nazionale, il mondo possa apprendere, il prossimo anno, che un reale progresso è 
stato compiuto in questo ambito assolutamente vitale dell'alimentazione.

Le prime pagine della Bibbia descrivono l'abbondanza lussureggiante del crea­
to e affermano che tutto ciò di cui l'uomo può avere bisogno gli è stato dato, affin­
ché conduca una vita degna di una creatura fatta a immagine e somiglianza di Dio 
(cfr. Gen 1,26). Non è dunque possibile che nel mondo milioni di persone siano sot­
toalimentate o soffrano la fame. La terra è in grado di offrire loro il necessario e 
dunque la causa della mancanza di alimenti deve essere ricercata altrove.

Nel Libro della Genesi, Dio mette il creato nelle mani dell'uomo (cfr. Gen 1,26- 
28) ed è in questa direzione che noi dobbiamo guardare se vogliamo comprendere 
i disordini attuali. È venuta meno una gestione equa dei beni del creato, con un'e­
vidente disuguaglianza nella condivisione delle risorse.

In questa prospettiva, la vostra Conferenza vuole impegnarsi a essere un segno 
di speranza per il mondo, mostrando che vi sono persone determinate a praticare 
una gestione responsabile e creativa, volta a garantire "la sicurezza alimentare" per 
ogni componente della famiglia umana. Una simile determinazione si fonda sul 
riconoscimento del fatto che ogni essere umano gode del diritto inviolabile ad avere 
un'alimentazione corretta e che tutti gli uomini, in particolare quanti occupano 
posti di responsabilità, hanno di conseguenza il dovere di garantire che questo 
diritto venga rispettato. È un principio che dovremmo applicare non solo agli indi­
vidui, ma anche alle Nazioni: quando le persone non possono far fronte ai loro biso­
gni fondamentali a causa della guerra, della povertà, di un cattivo governo o di una 
cattiva gestione, o anche a causa di catastrofi naturali, gli altri hanno il dovere 
morale di intervenire per andare in loro soccorso.

Lo sradicamento della fame nel mondo implica la volontà non solo di discute­
re di questa situazione o di deplorarla, ma anche di intraprendere tutte le iniziative 
concrete che si mostrano necessarie per affrontare il problema in maniera efficace e 
duratura. Fra le iniziative che desidero incoraggiare in modo particolare vi è la deci­
sione presa dalle Nazioni più ricche di dedicare una parte del loro prodotto interno 
lordo allo sviluppo dei Paesi più poveri e di compiere tutti gli sforzi possibili per 
ridurre il peso del loro debito estero. Bisogna perseverare in questi sforzi, anche 
quando necessità urgenti, sul piano nazionale o internazionale, indurrebbero a 
rinunciarvi.



Atti del Santo Padre 1633

A seguito dei terribili eventi dell'll settembre, sono stati avviati ampi dibattiti 
su ciò che concerne la giustizia e l'urgenza di rimediare alle ingiustizie. In una pro­
spettiva religiosa, l'ingiustizia è lo squilibrio radicale dove l'uomo si leva contro 
Dio e contro il proprio fratello, di modo che nei rapporti umani regna il disordine. 
All'inverso, la giustizia è quella completa armonia fra Dio, l'uomo e il mondo che 
la Bibbia descrive come il Paradiso. Molte ingiustizie nel mondo trasformano la 
terra in un deserto: la più impressionante di tutte queste ingiustizie è la fame sof­
ferta da migliaia di persone, con le inevitabili ripercussioni sul problema della pace 
fra le Nazioni. Papa Paolo VI non ha forse dichiarato nel 1967 che lo sviluppo è il 
nuovo nome della pace (cfr. Populorum progressio, 76-77)? Da allora, le sue parole si 
sono rivelate sempre più vere. Lo sviluppo comporta numerosi aspetti, ma il primo 
di tutti è la decisione di garantire a ogni uomo, a ogni donna e a ogni bambino l'ac­
cesso al nutrimento di cui ha bisogno. Per questo la vostra Conferenza non mira 
solo alla "sicurezza alimentare", ma anche alla "pace mondiale", in un momento in 
cui tali valori sono seriamente in pericolo.

Viste le gravi responsabilità che avete e anche le grandi speranze che si schiu­
dono dinanzi a voi, come potrei non accompagnarvi con la mia preghiera? In que­
sti giorni, vi assicuro della mia vicinanza, implorando da Dio Onnipotente l'abbon­
danza delle sue Benedizioni sui lavori della vostra Conferenza, affinché la F.A.O. 
contribuisca a far crescere sulla terra la pace e la giustizia che vengono dall'alto.

Dal Vaticano, 3 novembre 2001

IOANNES PAULUS PP. II

Dal Libro Sinodale (n. 100)

Azione verso i Paesi in via di sviluppo
I piani di pastorale giovanile integrino progetti e realizzazioni a favore dei Paesi 

in via di sviluppo. Le comunità sostengano il “commercio equo e solidale”, illu­
strandone il significato ai fedeli. Si promuovano sistematicamente le microrealizza­
zioni della Quaresima di fraternità animata dal Servizio Diocesano Terzo Mondo, 
cogliendo in essa l’occasione per una puntuale catechesi missionaria. Le varie inizia­
tive, in clima di comunione, dovranno inserirsi in una “rete” più ampia di informa­
zioni per un coordinamento che renda più efficaci i singoli interventi.

Si invitino i giovani a dedicare parte del loro tempo libero, e in particolare le 
vacanze, a progetti di aiuto al Terzo e Quarto Mondo. I volontari siano aiutati a comu­
nicare le loro esperienze attraverso la rete dei gruppi parrocchiali, a curare i rapporti 
tra i loro gruppi e tra questi e i mass media allo scopo di informare correttamente 
l’opinione pubblica sulle tematiche e sull’esercizio della carità da parte della Chiesa.

Si chiede di sostenere il mercato alternativo, rappresentato dal commercio equo 
e solidale. Pur non cambiando le regole del commercio intemazionale, tuttavia con­
sente di operare con i Paesi poveri del mondo, contrastando le oligarchie presenti nei 
Paesi sottosviluppati.



1634 Atti del Santo Padre

Messaggio per la Plenaria del Pontificio Consiglio 
per la Promozione dell'Unità dei Cristiani

Due sono gli orientamenti che devono guidare 
lo sforzo ecumenico: il dialogo della verità 

e rincontro nella fraternità

Al Venerato Fratello
il Signor Cardinale WALTER KASPER 

Presidente del Pontificio Consiglio 
per la Promozione dell'Unità dei Cristiani

1. Rivolgo con affetto il mio saluto a Lei e a tutti i partecipanti alla Sessione Ple­
naria del Pontificio Consiglio per la Promozione dell'Unità dei Cristiani, dedicata a 
un tema quanto mai significativo: Comunione: dono ed impegno - Analisi dei risultati 
dei dialoghi e futuro della ricerca ecumenica.

Formulo fervidi auspici che anche quest'importante riunione contribuisca a far 
avanzare il cammino ecumenico verso il ristabilimento della piena unità di tutti i 
cristiani, priorità pastorale che sempre è stata presente al mio spirito sin dall'inizio 
del Pontificato. Ho infatti voluto pienamente assumere, nell'intraprendere il mio 
ministero petrino, l'invito del Concilio Vaticano II a impegnare la Chiesa cattolica 
«in modo irreversibile a percorrere la via della ricerca ecumenica, ponendosi così all'a­
scolto dello Spirito del Signore, che insegna come leggere attentamente i "segni dei 
tempi"» (Lett. Enc. Ut unum sint, 3).

«I segni dei tempi»! La Chiesa cattolica, consapevole che «credere in Cristo 
significa volere l'unità; volere l'unità significa volere la Chiesa» (Ibid., 9), non cessa 
di inoltrarsi fiduciosa in questa via difficile, ma tanto ricca di gioia, che conduce all'u­
nità e alla piena comunione fra i cristiani (cfr. Ibid., 2). Quanti segni dei tempi hanno 
rinfrancato e sostenuto il nostro percorso nei diversi decenni che ci separano dal- 
l'Assise conciliare ed in questo inizio di un nuovo Millennio! Le stesse celebrazioni 
ecumeniche, che hanno scandito il Grande Giubileo dell'Anno 2000, hanno offerto 
segni profetici e commoventi e «ci hanno fatto prendere più viva coscienza della Chie­
sa come mistero d'unità» (Lett. Ap. Novo Millennio ineunte, 48).

E che dire poi dei tanti segni incoraggianti che offre la ricerca teologica condotta 
a livello delle maggiori Chiese e Comunità ecclesiali? Le Commissioni di dialogo 
internazionali, con pazienza e costanza, vincendo talora scoraggiamenti e sfiducia, 
sono pervenute a risultati di convergenza che, seppure intermedi, costituiscono una 
base solida su cui proseguire la comune ricerca. Si moltiplicano, poi, a livello nazio­
nale iniziative di dialogo, di studio e di riflessione, che dimostrano quanto proficui 
siano questi scambi: essi aiutano a meglio conoscersi e a confrontare le rispettive 
posizioni nella carità, propiziando una pronta acquisizione dei risultati in quest'e­
poca di comunicazione in rete. La ricezione dei risultati e la conseguente accentua­
zione della dimensione ecumenica nella catechesi, nella formazione e nella diaco­
nia, rappresentano altresì un provvidenziale binomio, che non mancherà di dare 
consistenza agli sforzi ecumenici finora compiuti. Dall'alacrità di quest'impegno



Atti del Santo Padre 1635

ecclesiale dipende la possibilità di entrare sempre maggiormente in quel dinamismo 
di mutuo arricchimento fra le comunità ecclesiali, che abbiamo già ricevuto come dono, 
e che è forza propulsiva verso la piena koinonia.

2. «Per la prima volta nella storia l'azione in favore dell'unità dei cristiani ha 
assunto proporzioni così grandi e si è estesa ad un ambito tanto vasto. Ciò è già un 
immenso dono che Dio ha concesso e che merita tutta la nostra gratitudine» (Lett. 
Enc. Ut unum sint, 41). Questo dono ho sperimentato di persona nei pellegrinaggi 
apostolici, durante i quali spesso vengo fatto oggetto di non pochi segni di genuina 
e fraterna carità da parte dei membri di altre Chiese e Comunità ecclesiali. Ho potu­
to così verificare il grado di comunione esistente tra i cristiani, rafforzandomi nella 
convinzione che saper "fare spazio" al fratello, portare i suoi pesi ed affidargli i pro­
pri contribuisce a far crescere in quella spiritualità di comunione che deve caratteriz­
zare tutto il nostro agire e, a maggior ragione, il nostro agire ecumenico.

Due sono gli orientamenti che sempre debbono guidare questo sforzo: il dialogo 
della verità e l'incontro nella fraternità. Sono orientamenti che si sono come saldati in un 
tutto organico consentendo, grazie al loro interscambio, di percorrere un lungo cam­
mino: abbiamo individuato più chiaramente lo scopo, abbiamo ricercato i mezzi per 
perseguirlo efficacemente, abbiamo stabilito norme e principi capaci di sostenere 
l'impegno ecumenico della Chiesa cattolica. In particolare, sollecitiamo la presenza 
degli altri cristiani. In ogni circostanza solenne e significativa, quando ci si imbatte in 
difficoltà o ostacoli, ci viene in aiuto la fraternità ritrovata stimolandoci a quell'atteg­
giamento fondamentale di conversione che apre il cuore al perdono. Né sarebbe pos­
sibile altrimenti, perché ci siamo già più volte scambiati la promessa di perdonarci 
abbandonando nelle mani misericordiose di Dio le memorie e le colpe del passato.

Sì! La piena comunione di tutti i cristiani non è ancora purtroppo raggiunta, né 
ci è dato sapere quale sviluppo lo Spirito Santo vorrà imprimere alla ricerca ecu­
menica negli anni a venire. E innegabile però che un lungo tratto di strada è stato 
percorso, e ben diverso, rispetto al passato, è il clima che regna oggi fra i cattolici e 
i cristiani delle altre Chiese e Comunità ecclesiali. Iniziamo il Terzo Millennio con­
sapevoli di trovarci in una situazione nuova, difficilmente immaginabile anche solo 
cinquant'anni fa. Oggi sentiamo di non poter più fare a meno di questo sforzo che 
ci accomuna. Ci aiuti il Signore a far tesoro di ciò che è stato sinora realizzato, a 
custodirlo con cura e ad affrettarne gli sviluppi. Dobbiamo fare di questo tempo, 
per così dire, intermedio un'occasione propizia per intensificare il ritmo del cam­
mino ecumenico.

3. Il tema scelto per la Plenaria mette tra l'altro in evidenza come i dialoghi teo­
logici ora in corso convergano, a vari livelli e con diverse accentuazioni, attorno al 
concetto chiave di "comunione". Ciò corrisponde alla visione del Concilio Vaticano 
li ed evidenzia il nucleo fondamentale dei suoi documenti. Approfondire il senso 
teologico e sacramentale della nozione di "comunione" equivale, in fondo, a ricon­
fermare gli insegnamenti conciliari come bussola dell'impegno ecumenico nel 
nuovo Millennio. Approfondendo la ricerca e il dibattito su questo tema, la teologia 
ecumenica affronterà il banco di prova più impegnativo. La messa a punto di una 
vera nozione ecclesiale di "comunione", a mano a mano purificata da accentuazio­
ni antropologiche, sociologiche o semplicemente orizzontali, renderà possibile un 
sempre maggiore arricchimento reciproco.

Possa il dialogo ecumenico essere vissuto da ciascuno come un pellegrinaggio 
verso la pienezza della cattolicità che Cristo vuole per la sua Chiesa, armonizzando 
la pluralità delle voci in una sinfonia unitaria di verità e di amore.



1636 Atti del Santo Padre

Sono certo che, nello scambio di doni a cui il movimento ecumenico ci ha abi­
tuati, nella ricerca teologica rigorosa e serena, nella costante implorazione della luce 
dello Spirito, potremo affrontare anche le questioni più difficili ed apparentemente 
insormontabili nei tanti nostri dialoghi ecumenici come, ad esempio, quella del 
ministero del Vescovo di Roma, su cui mi sono pronunciato in particolare nella mia 
Lettera Enciclica Ut unum sint (cfr. nn. 88-96).

4. Il cammino resta lungo e arduo. Il Signore non ci chiede di misurarne la dif­
ficoltà con categorie umane. C'è oggi una prospettiva nuova, profondamente diver­
sa rispetto al passato ancora recente: ne siamo grati a Dio. Che questo infonda 
coraggio e induca tutti a bandire dal vocabolario ecumenico parole come crisi, ritar­
di, lentezze, immobilismo, compromessi! Pur nella consapevolezza delle presenti 
difficoltà, invito ad assumere come parole chiave per questo tempo nuovo quelle di 
fiducia, pazienza, costanza, dialogo, speranza. E vorrei aggiungere ad esse anche 
impulso ad agire. Mi riferisco qui al fervore suscitato da una buona causa, di fron­
te alla quale si è stimolati a ricercare i mezzi per sostenerla, alimentando l'inventi­
va e a volte anche il coraggio di cambiare. La coscienza di servire una buona causa 
funziona come forza propulsiva che spinge a coinvolgere anche gli altri perché la 
conoscano e si uniscano a noi nel sostenerla. L'impulso ad agire ci farà scoprire 
quante cose nuove è possibile fare per sostenere la comune tensione verso la comu­
nione piena e visibile di tutti i cristiani.

Non intendo però con ciò suggerire semplicemente l'atteggiamento di Marta 
che - secondo le parole di Gesù - si preoccupava ed agitava per molte cose, trala­
sciando di ascoltare i suoi insegnamenti (cfr. Le 10,41). Indispensabile è, infatti, la 
preghiera e l'ascolto costante del Signore, perché è Lui che, con la forza del suo Spi­
rito, converte i cuori e rende possibile ogni concreto progresso sulla strada dell'e­
cumenismo.

Mentre auspico che la Sessione Plenaria di codesto Pontificio Consiglio offra 
spunti importanti di riflessione in prospettiva del futuro lavoro, raccomando al 
Signore ogni vostro progetto. A Lui chiedo, per intercessione di Maria, Madre della 
Chiesa, di aiutare tutti i cristiani ad operare sempre secondo il comandamento del­
l'unità, che Egli stesso ci ha lasciato nel cenacolo: «Ut unum sint».

Con tali voti, invio a Lei e a ciascuno dei partecipanti all'importante riunione 
una speciale Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 10 novembre 2001

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 1637

Messaggio al Presidente delle Settimane Sociali di Francia

L’utilizzo, la produzione e la distruzione 
di embrioni umani per la sperimentazione: 
gravi attentati al rispetto dovuto alla vita

Al signor MICHEL CAMDESSUS
Presidente delle Settimane Sociali di Francia

1. Avete scelto come tema della sessione delle Settimane Sociali di Francia di que­
st'anno, che ha luogo a Parigi dal 23 al 25 novembre 2001: “Biologia, medicina e 
società, che ne faremo dell'uomo?". È particolarmente opportuno affrontare oggi in 
modo nuovo le questioni complesse della bioetica, facendo appello a specialisti nei 
diversi ambiti del sapere scientifico, tecnico, filosofico e teologico. In effetti, è 
importante che i nostri contemporanei, spesso turbati e persi davanti al progresso 
della scienza e alle sue implicazioni etiche, non solo siano informati di tutte le pos­
sibilità consentite dalla scienza, ma abbiano anche e soprattutto i mezzi per forma­
re la loro coscienza, al fine di prendere decisioni conformi ai valori umani e morali 
fondamentali, che mostrano il posto insigne dell'uomo nel creato.

2. La Chiesa cattolica apprezza e incoraggia la ricerca biomedica quando è 
volta alla prevenzione e alla cura delle malattie, all'alleviamento della sofferenza e 
al benessere dell'uomo. Essa sa che se la ricerca «procede in maniera veramente 
scientifica e secondo le norme morali non sarà mai in reale contrasto con la fede» 
(Gaudium et spes, 36). Inoltre, la ricerca permette di scoprire le grandi leggi che reg­
gono il funzionamento della materia e del mondo vivente, di constatare l'ordine 
inscritto nel creato e di apprezzare le meraviglie dell'uomo, nel suo intelletto e nel 
suo corpo, di penetrarne maggiormente il mistero; in lui, in una certa misura, si 
riflette la luce del Verbo, per mezzo del quale «tutto è stato fatto» (Gv 1,3). Deside­
rosa di condividere il significato dell'uomo che riceve dal Salvatore, la Chiesa vuole 
apportare il suo contributo alla riflessione per aiutare quanti sono responsabili del 
bene comune e tutte le persone che devono prendere gravi decisioni in questi ambi­
ti della vita. È importante, in effetti, che la scienza non riduca l'uomo a un oggetto, 
ma sia veramente e pienamente al suo servizio. La Chiesa tuttavia non ignora la 
complessità a volte drammatica di situazioni vissute dolorosamente da alcune per­
sone, ed è anche consapevole delle pressioni esercitate dai potenti interessi econo­
mici. I fedeli della Chiesa cattolica e tutti gli uomini di buona volontà sono chiamati 
a impegnarsi nel dibattito in difesa della dignità dell'uomo. Vi incoraggio dunque 
a condurre i vostri lavori preoccupandovi della verità, dando così agli uomini del 
nostro tempo elementi sicuri per la loro riflessione e per le decisioni da prendere.

3. Ponendo l'uomo e la sua inalienabile dignità al centro del vostro approccio 
interdisciplinare, manifestate l'urgente necessità di fare appello a tutte le risorse 
della saggezza e dell'esperienza, della ragione e della scienza, per servirlo meglio. 
Le scoperte e i cambiamenti che hanno segnato le discipline biomediche hanno 
messo in evidenza che, dietro i progressi sfolgoranti che rimandano al mistero stes­
so della vita, la scienza a volte è come stordita dalla sua potenza e tentata di mani-



1638 Atti del Santo Padre

polare l'uomo come se non fosse che un oggetto o materia. Dinanzi a questa situa­
zione inedita delle conoscenze e delle possibilità offerte dalla scienza e dalla tecni­
ca, auspico che i vostri scambi contribuiscano a una lucida analisi di ciò che è in 
gioco e delle conseguenze del progresso, delle potenzialità e delle sfide per l'uomo 
e per l'umanità. Per la sua dignità intrinseca, che integra pienamente la dimensio­
ne biologica, l'individuo umano non può mai e in nessun modo essere subordinato 
né alla specie, né alla società, né alla benevolenza di altre persone, fossero anche 
suoi parenti, come fosse un mezzo o uno strumento; egli ha valore per se stesso. 
Questa verità, che di per sé appartiene alla legge naturale, si illumina per i cristia­
ni di una luce nuova in Gesù Cristo, Verbo incarnato che, «nuovo Adamo,... svela 
anche pienamente l'uomo all'uomo e gli fa nota la sua altissima vocazione» (Gau­
dium et spes, 22). La ragione e la fede permettono l'impegno costante dei cristiani, 
nel corso della storia, per la difesa della persona, specialmente dell'essere debole, 
vulnerabile o emarginato, e del nascituro. «Non vi è nessun uomo, nessuna autorità 
umana, nessuna scienza, nessuna "indicazione" medica, eugenica, sociale, econo­
mica, morale, che possa esibire o dare un valido titolo giuridico per una diretta deli­
berata disposizione sopra una vita umana innocente, vale a dire una disposizione 
che miri alla sua distruzione, sia come a scopo, sia come a mezzo per un altro scopo, 
per sé forse in nessun modo illecito» (Pio XII, Discorso ai partecipanti al Congresso del­
l'Unione Cattolica Italiana delle Levatrici [29 ottobre 1951], II).

4. Al giorno d'oggi la dignità dell'uomo è minacciata, soprattutto nelle fasi più 
critiche dell'esistenza, il concepimento e la morte naturale; una nuova tentazione 
si fa strada, quella di arrogarsi il diritto di fissare, di determinare le soglie di uma­
nità di un'esistenza singola. Come dimenticare, come ho ricordato nell'Enciclica 
Evangelium vitae, che «dal momento in cui l'ovulo è fecondato, si inaugura una vita 
che non è quella del padre o della madre, ma di un nuovo essere umano che si svi­
luppa per proprio conto» (n. 60)? La genetica moderna mostra che fin dal primo 
istante si trova «fissato il programma di ciò che sarà questo vivente: una persona, 
questa persona individua con le sue note caratteristiche già ben determinate» 
Qbid.). Ciò esige un rispetto assoluto dell'essere umano, dalla fase embrionale fino 
alla fine della sua esistenza, essere che non può mai venire considerato come un 
oggetto o un materiale da sperimentazione. Parimenti, è opportuno trattare con 
rispetto le cellule germinali umane a motivo del patrimonio umano di cui esse 
sono portatrici.

5. La sperimentazione biomedica che non ha come obiettivo il bene del sogget­
to considerato comporta aspetti selettivi e discriminatori inaccettabili; in effetti, 
ogni approccio terapeutico o di ricerca deve avere come fine l'essere sul quale si rea­
lizza. Benefici ipotetici per l'umanità e per il progresso della ricerca non possono 
assolutamente costituire un criterio decisivo di bontà morale. Ciò contribuisce 
indubbiamente a un affievolimento delle convinzioni morali concernenti l'essere 
umano, favorendo l'accettazione della pratica di scartare le persone portatrici di 
anomalie congenite, alle quali la diagnostica pre-impiantatoria e uno sviluppo abu­
sivo di indagini prenatali danno luogo. Numerosi Paesi sono già impegnati sulla 
via di una selezione dei nascituri, tacitamente incoraggiata, che costituisce un vero 
eugenismo e che conduce a una sorta di anestesia delle coscienze, ferendo grave­
mente fra l'altro le persone portatrici di anomalie congenite e quelle che le accolgo­
no. Un simile atteggiamento più o meno generalizzato porta anche, come si comin­
cia a percepire, all'apparizione di un certo numero di patologie coniugali e familia­
ri. D'altro canto, simili comportamenti non possono che dissuadere dall'intrapren- 
dere gli sforzi necessari alla scoperta di nuove vie terapeutiche, all'accoglienza e



Atti del Santo Padre 1639

all'integrazione delle persone portatrici di un handicap, rafforzando in queste ulti­
me un forte sentimento di anormalità e di esclusione. Rendo grazie per gli sforzi di 
quei genitori che hanno accettato di accogliere un bambino disabile, mostrando così 
il loro attaccamento alla vita. Bisogna auspicare che possano essere incessantemen­
te sostenuti e aiutati dalla società, che ha il dovere della solidarietà. Lo sviluppo a 
scopo selettivo delle indagini prenatali, la diagnostica pre-impiantatoria, come pure 
l'utilizzazione, la produzione e la distruzione di embrioni umani al mero fine della 
sperimentazione e dell'ottenimento di cellule staminali embrionali, costituiscono 
gravi oltraggi al rispetto assoluto dovuto ad ogni vita e alla grandezza di ogni esse­
re umano, che non dipende dal suo aspetto esteriore o dai vincoli che intrattiene con 
altri membri della società. Sono grato al Consiglio Permanente della Conferenza dei 
Vescovi di Francia per aver allertato l'opinione pubblica ed aver contribuito a for­
mare le coscienze pubblicando nel 1998 il documento "Essor de la génétique et dignité 
humaine" (Sviluppo della genetica e dignità umana).

6. Le possibilità tecnologiche apparse in campo biomedico richiedono l'inter­
vento dell'autorità politica e del legislatore, poiché è una questione che va al di là 
della mera sfera scientifica. All'autorità pubblica corrisponde il dovere di «operare 
in modo che la legge civile sia regolata sulle norme fondamentali della legge mora­
le in ciò che concerne i diritti dell'uomo, della vita umana e dell'istituzione familia­
re» (Congregazione per la Dottrina della Fede, Istr. Donum vitae sul rispetto della 
vita umana nascente e la dignità della procreazione [22 febbraio 1987], III). Spetta 
anche al legislatore di proporre le regole giuridiche che proteggono le persone da 
tutti gli eventuali arbitri, che costituiscono in un certo senso negazioni dell'essere 
umano, della sua dignità e dei suoi diritti fondamentali. Le scelte legislative e poli­
tiche devono essere orientate al bene delle persone e dell'intera società, e non esse­
re in funzione di mere esigenze scientifiche che, di per sé, non hanno la possibilità 
di elaborare e di stabilire un sistema di criteri morali. Il futuro dell'uomo e dell'u­
manità è in gran parte legato alla sua capacità di esaminare rigorosamente le diver­
se questioni bioetiche, sul piano etico, senza temere di rimettere in discussione com­
portamenti divenuti correnti.

7. La moltiplicazione di scambi interdisciplinari e una riflessione filosofica e teo­
logica favoriranno il lavoro di verità e di rispetto del mistero dell'essere umano e 
faranno evitare qualsiasi tentazione di fondare i comportamenti su fattori unica­
mente scientifici, su circostanze particolari, sul desiderio delle persone, o in funzio­
ne di pressioni dei mercati finanziari o di interessi privati. Il dialogo che voi perse­
guite con i diversi interlocutori sociali può permettere di ristabilire l'armonia fra le 
esigenze della ricerca e i valori umani. L'edificazione di una società dove ognuno ha 
il posto che gli corrisponde a motivo della sua appartenenza all'umanità non dipen­
de né dalla sua funzione né dalla sua utilità. È soprattutto quando la malattia e la 
sofferenza indeboliscono le persone, e le rendono più fragili, che bisogna percepire 
il valore e il significato di ogni esistenza. A tale compito si dedicano in modo ammi­
revole coloro che, essendo in tanti modi al servizio dei malati, apportano loro, in 
seno a un universo medico caratterizzato da una tecnicizzazione crescente, quell'in- 
sostituibile sovrappiù di attenzione e di delicata tenerezza che dimostrano loro che 
sono persone a tutti gli effetti. E al personale medico e paramedico, ai gruppi di cap­
pellani e di visitatori di ospedali, a tutte le persone che sono impegnate nelle cure 
palliative e che stanno accanto a quanti soffrono, ai ricercatori, ai filosofi, ai respon­
sabili (Militici e a tutti coloro che sono impegnati in questo lavoro quotidiano al ser­
vizio della dignità delle persone, che vanno il pensiero e la riconoscenza della 
Chiesa. Il loro impegno e le loro convinzioni sono preziosi e sono fonte di speranza.



IMO Atti del Santo Padre

8. Possano i lavori delle Settimane Sociali incoraggiare ognuno a riaffermare la 
grandezza e il valore di ogni vita umana, valore senza il quale la vita sociale non è 
più possibile e il progresso umano autentico è minacciato! Possano essere un ambi­
to di proposte per un futuro migliore e contribuire a conservare in tutti uno sguar­
do contemplativo, che nasce dalla fede nel Dio della vita, «lo sguardo di chi vede la 
vita nella sua profondità, cogliendone le dimensioni di gratuità, di bellezza, di pro­
vocazione alla libertà e alla responsabilità. È lo sguardo di chi non pretende d'im­
possessarsi della realtà, ma la accoglie come un dono, scoprendo in ogni cosa il 
riflesso del Creatore e in ogni persona la sua immagine vivente» (Enc. Evangelium 
vitae, 83)!

Invocando Cristo, Re dell'Universo, affinché accresca nel mondo la civiltà del­
l'amore, vi imparto di tutto cuore la Benedizione Apostolica, che estendo agli orga­
nizzatori, ai relatori e ai partecipanti delle Settimane Sociali di Francia.

Dal Vaticano, 15 novembre 2001

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 1641

Messaggio in occasione del Congresso promosso dal Pontificio Consiglio 
per la Famiglia nel XX anniversario della Familiaris consortio

La famiglia baluardo sicuro della civiltà

Al Signor Cardinale
ALFONSO LOPEZ TRUJ1LLO

Presidente del Pontificio Consiglio per la Famiglia

1. Saluto cordialmente i partecipanti al Congresso sul tema "La Familiaris con­
sortio nel suo ventesimo, dimensione antropologica e pastorale", promosso da code­
sto Pontificio Consiglio in occasione del XX anniversario della pubblicazione del­
l'Esortazione post-sinodale Familiaris consortio.

Saluto Lei, venerato Signor Cardinale, che presiede alle attività del Dicastero; 
saluto il Segretario e il Sottosegretario, e tutti i collaboratori come pure quanti 
hanno curato la preparazione di questo incontro, che commemora un evento di sin­
golare importanza per la vita della Chiesa, e tocca uno degli argomenti che più mi 
sta a cuore: la famiglia. Il panorama che esso intende analizzare è quanto mai vasto 
e attiene all'identità e alla missione della famiglia voluta da Dio per «custodire, 
rivelare e comunicare l'amore» (Familiaris consortio, 17). Nei venti anni trascorsi 
abbiamo assistito al formarsi di una nuova coscienza e di una nuova sensibilità 
riguardo alla famiglia.

Venti anni che segnano anche l'esistenza del Pontificio Consiglio per la Fami­
glia, al quale volli affidare il compito di approfondire e valorizzare ogni aspetto 
delle ricchezze contenute nelle Propositiones del Sinodo (cfr. Familiaris consortio, 2). 
Rendo grazie a Dio per il lavoro svolto dal vostro Dicastero a difesa e al servizio del 
Vangelo della Famiglia.

2. In questo periodo, anche se non sono mancate insidie all'istituto familiare forse 
tra le più pericolose nella storia, sono andate consolidandosi alcune comuni convin­
zioni. Ad esempio, la causa integrale della famiglia e della vita è oggi riscoperta e pro­
mossa in tanti ambiti come valore e diritto appartenente al patrimonio comune del­
l'umanità. Il Magistero della Chiesa ha fornito significative tracce per questo rinno­
vamento, con numerosi e importanti interventi e insegnamenti. Già al tempo del Con­
cilio Vaticano II, la famiglia veniva considerata come uno dei temi, su cui occorreva 
illuminare le coscienze dei cristiani e dell'intera umanità. Su questa scia molti passi 
sono stati compiuti. L'appello: «Famiglia, diventa ciò che sei», contenuto nella citata 
Esortazione Apostolica (n. 17), tanta eco ha avuto nella pubblica opinione.

«Famiglia, diventa ciò che sei», ripeto ancora oggi!
Come istituzione naturale, la comunità familiare è stata voluta da Dio al "prin­

cipio", con la creazione dell'uomo e della donna, per il bene degli uomini. È a que­
sto "principio" che Cristo si richiama, quando i farisei tentano di travisarne la strut­
tura (Mt 19,3-12). Non è dato agli uomini il potere di mutare il progetto originario 
del Creatore.

L'Esortazione post-sinodale Familiaris consortio ha notevolmente approfondito i 
compiti specifici dell'istituto familiare dei quali parlava già la Costituzione conci­
liare Gaudium et spes.



1642 Atti del Santo Padre

Ogni famiglia deve essere una vera comunione di persone - "communio perso­
narum" - nel rispetto della dignità dei singoli che la compongono. In questo conte­
sto di mutua comprensione si colloca il "servizio alla vita", secondo i due comple­
mentari significati, unitivo e procreativo, della sessualità, come ha insegnato il mio 
venerato Predecessore, il Servo di Dio Paolo VI, nella Enciclica Humanae vitae.

3. Al progressivo consolidarsi della consapevolezza da parte della famiglia 
della propria missione nella Chiesa e nella società hanno contribuito numerosi 
eventi, che in questi anni hanno visto la partecipazione sempre più numerosa di 
famiglie. Penso, ad esempio, agli Incontri Mondiali di Roma, in occasione dell'An­
no Internazionale della Famiglia del 1994, all'Incontro di Rio di Janeiro nel 1997, e 
a quello del Giubileo delle Famiglie, lo scorso anno. Ringrazio il Signore per questa 
crescita di autocoscienza che la famiglia ha offerto di se stessa e della sua missione.

Tuttavia, accanto a consolanti traguardi conseguiti, è doveroso registrare l'ag­
gressione violenta (cfr. Familiaris consortio, 46) da parte di alcuni settori della moder­
na società all'istituto della famiglia e alla sua funzione sociale. Taluni progetti di 
legge non consoni con il bene vero della famiglia fondata sul matrimonio monoga­
mico e con la protezione della inviolabilità della vita umana hanno visto la luce, 
favorendo l'infiltrarsi di pericolose ombre della "cultura di morte" all'interno del 
focolare domestico. Preoccupazione desta pure la crescente divulgazione nei fori 
internazionali di fuorvianti concezioni della sessualità e della dignità e missione 
della donna, soggiacenti a determinate ideologie sul "genere" ("gender").

Che dire poi della crisi di tante famiglie divise, delle persone sole e della situa­
zione delle cosiddette unioni di fatto? Fra le pericolose strategie contro la famiglia 
c'è altresì il tentativo di negare dignità umana aH'embrione prima dell'impianto nel 
seno materno, come pure attentarne all'esistenza con vari metodi.

Quando si parla della famiglia, non si può non accennare ai figli, che in diversi 
modi sono vittime innocenti delle comunità familiari disarticolate.

4. Nel panorama, appena delineato, risalta quanto mai necessaria la missione 
delle famiglie cristiane. Il loro esempio di gioia e di donazione, di sforzo e di capa­
cità di sacrificio, sulle orme della Santa Famiglia, può risultare decisivo nell'inco- 
raggiare altri nuclei familiari a corrispondere alla grazia della loro vocazione. 
Quanto trascinante è in effetti il modello di una famiglia cristiana! Nella sua umiltà 
e semplicità, la testimonianza di vita domestica può divenire un veicolo di evange­
lizzazione di prim'ordine. Per questo è bene che ad essa dedichino attenzione e cura 
le diverse istituzioni ecclesiali. Ugualmente, non si tralasci di offrire il necessario 
sostegno a quelle situazioni familiari difficili, che richiedono una maggiore assi­
stenza pastorale, come ad esempio ai divorziati risposati. Si può dire che, dopo la 
pubblicazione della Familiaris consortio, l'interesse per la famiglia nella Chiesa si è 
accentuato, e innumerevoli sono le Diocesi e le parrocchie nelle quali la pastorale 
familiare è diventata obiettivo prioritario. Vanno diffondendosi associazioni e 
movimenti in favore della famiglia e della vita. Persone di buona volontà contri­
buiscono, con il loro generoso sforzo, alla formazione di una nuova cultura "pro­
vita". Con grande apprezzamento ricordo qui gli Incontri promossi dal vostro Pon­
tificio Consiglio durante questi due decenni. In primo luogo, quello con i Vescovi 
responsabili della pastorale della famiglia e della vita in tutta la Chiesa, che è risul­
tata una valida occasione per approfondire le nuove problematiche familiari.

Di speciale importanza è il dialogo con politici e legislatori intorno alla verità 
della famiglia fondata sul matrimonio monogamico e alla dignità della vita umana 
dal primo istante del suo concepimento. Al riguardo, gli Incontri continentali e



Atti del Santo Padre 1643

nazionali promossi dal vostro Pontificio Consiglio hanno spianato promettenti 
cammini di dialogo, capaci di infondere spirito cristiano ai dibattiti parlamentari e 
alle pubbliche legislazioni che regolano la vita dei popoli. La stessa Carta dei Diritti 
della Famiglia, pubblicata nel 1983, era già stata chiesta nel corso del Sinodo ordina­
rio del 1980.

5. «Famiglia, credi in ciò che sei; credi nella tua vocazione ad essere segno luminoso del­
l'amore di Dio». Ripeto oggi a voi queste parole che ebbi a pronunciare nel corso del­
l'Incontro con le Famiglie, il 20 ottobre dell'anno scorso.

Famiglia, sii per gli uomini del nostro tempo "santuario della vita". Famiglia cri­
stiana, sii "Chiesa domestica", fedele alla tua vocazione evangelica. Proprio perché 
«consapevole che il matrimonio e la famiglia costituiscono uno dei beni più prezio­
si dell'umanità, la Chiesa intende offrire il suo aiuto a chi, già conoscendo il valore 
del matrimonio e della famiglia, cerca di viverlo fedelmente, come pure a chi, incer­
to ed ansioso, è alla ricerca della verità, senza tralasciare chi è ingiustamente impe­
dito di vivere liberamente il proprio progetto familiare» (Familiaris consortio, 1).

La famiglia, quando vive in pienezza le esigenze dell'amore e del perdono, 
diviene baluardo sicuro della civiltà dell'amore e speranza per l'avvenire dell'uma­
nità.

Forte di questa consapevolezza, continui il vostro Dicastero ad operare sempre 
più coraggiosamente al servizio del Vangelo della Famiglia.

Mentre auspico pieno successo al vostro Congresso, assicuro il mio ricordo nella 
preghiera e, invocando la speciale protezione di Maria, Regina Familiae, imparto di 
cuore a tutti una speciale Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 22 novembre 2001

IOANNES PAULUS PP. II



1644 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti alla VI Seduta Pubblica di Pontificie Accademie

Fedeltà al Successore di Pietro 
e impegno per la promozione dell’umanesimo cristiano 

nell’era della globalizzazione
Giovedì 8 novembre, in occasione della Seduta Pubblica delle Pontifìcie Accademie di Teologia e 
di S. Tommaso d'Aquino, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Sono lieto di porgere il mio cordiale saluto a ciascuno di voi, che in questa 
Seduta Pubblica delle Pontificie Accademie desiderate rinnovare la vostra fedeltà al 
Successore di Pietro e il vostro impegno per la promozione dell'umanesimo cristia­
no nell'era della globalizzazione. (...)

2. Quest'anno la Pontificia Accademia di San Tommaso d'Aquino e la Pontifi­
cia Accademia di Teologia organizzano la Seduta Pubblica sullo stimolante tema: 
Dimensioni culturali della globalizzazione: una sfida all'umanesimo cristiano. Come ho 
più volte ricordato, gli aspetti culturali ed etici della globalizzazione costituiscono 
per la Comunità cristiana motivo di speciale interesse e di maggiore attenzione, 
rispetto agli effetti puramente economici e finanziari del fenomeno.

La riflessione cristiana sulla globalizzazione può trovare utili indicazioni dal­
l'evento di Pentecoste. San Luca nel libro degli Atti narra che, pieni di Spirito Santo, 
gli Apostoli «cominciarono a parlare in altre lingue come lo Spirito dava loro il 
potere d'esprimersi» e la folla numerosa, proveniente da «ogni nazione che è sotto 
il cielo», udì annunziare nelle varie lingue del mondo «le grandi opere di Dio» (cfr. 
At 2,4-11). La Chiesa, inviata alle genti per essere «sacramento universale di sal­
vezza» (Lumen gentium, 48), all'inizio del Terzo Millennio - Tertio Millennio ineunte 
- continua a percorrere le mille strade del mondo per annunziare ovunque il Van­
gelo di Gesù, «Via, Verità e Vita» (Cv 14,6). Ammaestrando tutte le nazioni (cfr. Mt 
28,19), essa immette nelle culture del mondo il sale della verità e il fuoco della carità 
con la novità e la salvezza recate da Cristo. Nella sua quotidiana missione la Chie­
sa «parla tutte le lingue, e tutte le lingue nell'amore intende e comprende, superan­
do così la dispersione babelica» (Ad gentes, 4).

Esperta in umanità, essa viene interpellata per discernere e valutare il novum 
culturale prodotto dalla globalizzazione. È un novum che investe l'intera comunità 
degli uomini, chiamata da Dio, Creatore e Padre, a formare una sola famiglia nella 
quale a tutti vengano riconosciuti gli stessi diritti e doveri, in forza della comune e 
fondamentale dignità della persona umana.

3. Il discernimento, che come discepoli di Cristo siamo chiamati ad operare, 
pur riguardando anche l'aspetto economico e finanziario della globalizzazione, ha 
come oggetto primario i suoi inevitabili riflessi umani, culturali e spirituali. Quale 
immagine di uomo viene in tal modo proposta e, in un certo senso, anche imposta? 
Quale cultura viene favorita? Quale spazio viene riservato all'esperienza di fede e 
alla vita interiore?

Si ha l'impressione che i complessi dinamismi, suscitati dalla globalizzazione 
dell'economia e dei mezzi di comunicazione, tendano a ridurre progressivamente



Atti del Santo Padre 1645

l'uomo ad una delle variabili del mercato, ad una merce di scambio, ad un fattore 
del tutto irrilevante nelle scelte più decisive. L'uomo rischia di sentirsi in tal modo 
schiacciato da meccanismi di dimensioni mondiali senza volto e di perdere sempre 
più la sua identità e la sua dignità di persona.

A motivo di tali dinamismi, anche le culture, se non accolte e rispettate nella 
propria originalità e ricchezza, ma adattate forzatamente alle esigenze del mercato 
e delle mode, possono correre il pericolo dell'omologazione. Ne deriva un prodot­
to culturale connotato da un sincretismo superficiale, in cui si impongono nuove 
scale di valori, derivanti da criteri spesso arbitrari, materialistici e consumistici e 
restii a qualsiasi apertura al Trascendente.

4. Questa grande sfida, che all'inizio del nuovo Millennio mette in gioco la stes­
sa visione dell'uomo, il suo destino e il futuro dell'umanità, impone un attento ed 
approfondito discernimento intellettuale e teologico del paradigma antropologico- 
culturale, prodotto da questi cambiamenti epocali. In tale contesto le Pontificie 
Accademie possono offrire un prezioso contributo, orientando le scelte culturali 
della comunità cristiana e di tutta la società e proponendo occasioni e strumenti di 
confronto tra fede e culture, tra rivelazione e problematiche umane. Esse sono chia­
mate altresì a suggerire percorsi di conoscenza critica e di dialogo autentico, che 
pongano sempre l'uomo e la sua dignità al centro di ogni progetto al fine di pro­
muoverne lo sviluppo integrale e solidale.

Occorre vincere ogni timore ed affrontare tali sfide epocali, confidando nella 
luce e nella forza dello Spirito che il Signore risorto continua a donare alla sua Chie­
sa. «Duc in altum! - Prendi il largo!», ho ripetuto più volte nella Lettera Apostolica 
Novo Millennio ineunte. Oggi affido anche a voi questo invito di Cristo, perché pos­
siate affrontare con coraggio e competenza i molteplici e complessi problemi del 
nostro tempo, per sostenere un umanesimo nel quale l'uomo possa ritrovare la gioia 
di essere immagine più viva e più bella del Creatore.

5. Carissimi Fratelli e Sorelle! Come ben sapete, sei anni or sono ho istituito il 
Premio delle Pontificie Accademie, al fine di suscitare nuovi talenti ed incoraggiare 
l'impegno di giovani studiosi, di artisti e di istituzioni che dedicano le loro attività 
alla promozione dell'umanesimo cristiano. Accogliendo la proposta del Consiglio 
di Coordinamento fra Accademie Pontificie, in questa solenne occasione sono lieto 
di consegnare tale premio alla dottoressa Pia Francesca de Solenni, per il suo lavo­
ro in teologia tomistica, intitolato: A Hermeneutic of Aquina's Mens through a Sexual- 
ly Differentiated Epistemology. Towards an Understanding of Woman as Imago Dei, pre­
sentato alla Pontificia Università della Santa Croce.

Desidero altresì offrire, quale segno di apprezzamento, una medaglia del Pon­
tificato al dottor Johannes Nebel, neo-laureato, membro della Famiglia Spirituale 
"L'Opera", per la sua tesi Die Entwicklung des ròmischen Messritus im ersten Jahrtau- 
send anhand der Ordines Romani. Eine synoptische Darstellung, presentata presso il 
Pontificio Ateneo di Sant'Anselmo in Roma.

Al termine di questa solenne Seduta, mi è caro manifestare a tutti gli Accade­
mici, e specialmente ai Membri delle Pontificie Accademie di Teologia e di San Tom­
maso, vivo apprezzamento per l'attività svolta ed esprimere l'auspicio di un rinno­
vato impegno in campo filosofico e teologico, come pure nella formazione dei gio­
vani studiosi.

Con tali sentimenti, affido ciascuno di voi, come pure la vostra preziosa opera 
di studio e di ricerca, alla materna protezione della Vergine Maria, Sede della 
Sapienza, e di cuore imparto a tutti una speciale Benedizione Apostolica.



1646 Atti del Santo Padre

Alla Plenaria del Pontifìcio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso

Quando nascono conflitti, la pace può essere soltanto 
il risultato di un processo di riconciliazione, 

e ciò richiede sia umiltà sia generosità
Venerdì 9 novembre, il Santo Padre ha ricevuto i partecipanti all Assemblea Plenaria del Pontificio 
Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso ed ha loro rivolto questo discorso, che pubblichiamo in 
traduzione italiana:

1. È con grande piacere che saluto tutti voi che partecipate all'Assemblea Ple­
naria del Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso: «Grazia a voi e pace da 
Dio Padre nostro e dal Signore Gesù Cristo» (1 Cor 1,3).

La vostra Assemblea sta riflettendo sul progresso del dialogo inter-religioso in 
un momento in cui tutta l'umanità è ancora sotto shock per gli eventi dello scorso 11 
settembre. Si è detto che assistiamo a un autentico scontro fra religioni. Tuttavia, 
come ho già affermato in numerose occasioni, ciò significherebbe falsificare la reli­
gione stessa. I credenti sanno che, lungi dal compiere il male, sono obbligati a fare 
il bene, a operare per alleviare la sofferenza umana, a edificare insieme un mondo 
giusto e armonioso.

2. Se è imperativo che la Comunità Internazionale promuova buoni rapporti fra 
persone che appartengono a diverse tradizioni etniche e religiose, tanto più è 
urgente che i credenti stessi promuovano rapporti caratterizzati da apertura e fidu­
cia, che conducano ad una comune preoccupazione per il benessere di tutta la fami­
glia umana.

Nella mia Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte ho scritto: «Nella condizio­
ne di più spiccato pluralismo culturale e religioso, quale si va prospettando nella 
società del nuovo Millennio, tale dialogo è importante anche per mettere un sicuro 
presupposto di pace e allontanare lo spettro funesto delle guerre di religione che 
hanno rigato di sangue tanti periodi nella storia dell'umanità. Il nome dell'unico Dio 
deve diventare sempre di più, quale è, un nome di pace e un imperativo di pace» (n. 55). 
Sappiamo, e lo sperimentiamo ogni giorno, quanto sia difficile raggiungere questo 
fine. Comprendiamo, infatti, che la pace non sarà il risultato dei nostri sforzi. Non è 
qualcosa che il mondo può dare. E un dono del Signore. Per riceverlo dobbiamo 
disporre il nostro cuore. Quando nascono conflitti, la pace può essere soltanto il 
risultato di un processo di riconciliazione e ciò richiede sia umiltà sia generosità.

3. Per quanto riguarda la Santa Sede, è il vostro Consiglio, sin dalla sua istitu­
zione per opera del mio Predecessore Papa Paolo VI come Segretariato per i Non 
Cristiani, che ha il compito particolare di promuovere il dialogo inter-religioso. Nel 
corso degli anni, il Consiglio si è adoperato per promuovere contatti con i rappre­
sentanti delle varie religioni con un crescente spirito di comprensione e di coopera­
zione, uno spirito che si è reso evidente, per esempio, durante l'Assemblea Inter­
religiosa svoltasi qui in Vaticano alla vigilia del Grande Giubileo. Durante la ceri­
monia conclusiva di quell'Assemblea, ricordai che uno dei compiti vitali che ci stan­
no di fronte consiste nel mostrare in che modo il credo religioso ispiri la pace, inco­
raggi la solidarietà, promuova la giustizia e sostenga la libertà (cfr. Discorso all'As­
semblea Inter-religiosa, Piazza San Pietro, 28 ottobre 1999).



Atti del Santo Padre 1647

4. Faccio queste brevi osservazioni ricordando il tema scelto per la vostra 
Assemblea Plenaria: La spiritualità del Dialogo. Avete scelto di riflettere sull'ispira­
zione spirituale che dovrebbe sostenere quanti sono impegnati nel dialogo inter­
religioso.

Quando noi cristiani consideriamo la natura di Dio, come rivelata nelle Scrittu­
re e soprattutto in Gesù Cristo, comprendiamo che la comunione del Padre, del 
Figlio e dello Spirito Santo è il modello perfetto ed eminente di dialogo fra gli esse­
ri umani. La Rivelazione ci insegna che Dio è sempre stato in dialogo con l'umanità, 
un dialogo che permea il Vecchio Testamento e raggiunge il suo culmine nella pie­
nezza dei tempi, quando Dio parla direttamente attraverso suo Figlio (cfr. Eb 1,2). 
Di conseguenza, nel dialogo inter-religioso dobbiamo tenere presente l'esortazione 
di San Paolo: «Abbiate in voi gli stessi sentimenti che furono in Cristo Gesù» (Fil 
2,5). L'Apostolo poi prosegue nel sottolineare l'umiltà di Gesù, la sua kenosis. Come 
Cristo, in base a quanto ci svuoteremo, saremo veramente in grado di aprire agli 
altri il nostro cuore e di procedere con loro come compagni di viaggio verso il desti­
no che Dio ha preparato per noi.

5. Questo riferimento alla kenosis del Figlio di Dio serve a ricordarci che il dia­
logo non è sempre facile né privo di sofferenza. Le incomprensioni sorgono, il pre­
giudizio può esistere anche nel comune accordo e la mano tesa in segno di amicizia 
può venir rifiutata. Un'autentica spiritualità di dialogo deve prendere in conside­
razione queste situazioni e fornire motivazioni per proseguire, anche di fronte a 
opposizioni o quando i risultati appaiono mediocri. Sarà sempre necessaria una 
grande pazienza, poiché i frutti verranno, ma a tempo debito (cfr. Sai 1,3), quando 
quanti hanno seminato nelle lacrime mieteranno con giubilo (cfr. Sai 126,5).

Allo stesso tempo, il contatto con i seguaci di altre religioni è spesso fonte di 
grande gioia e di incoraggiamento. Ci porta a scoprire in che modo Dio è all'opera 
nella mente e nel cuore delle persone, come pure nei loro riti e costumi. Ciò che Dio 
ha seminato in questo modo, può essere purificato e perfezionato mediante il dia­
logo (cfr. Lumen gentium, 17). La spiritualità del dialogo cercherà dunque di discer­
nere accuratamente l'azione dello Spirito Santo e renderà grazie per i frutti di 
amore, gioia e pace che lo Spirito reca.

6. Maria, Madre di Gesù e Madre della Chiesa, interceda per voi tutti; che il 
Padre celeste vi riempia di saggezza e di forza affinché seguiate e incoraggiate gli 
altri a seguire il cammino autentico del dialogo! Con gratitudine, imparto di cuore 
la mia Benedizione Apostolica.



1648 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti alla Conferenza Internazionale su “Salute e Potere" 
promossa dal Pontifìcio Consiglio per la Pastorale della Salute

Nel mondo della salute l’esercizio del potere 
non si ispiri al desiderio di dominio o di profitto 

ma sia animato da sincero spirito di servizio
Sabato 17 novembre, ricevendo i partecipanti alla XVI Conferenza Internazionale promossa dal 
Pontifìcio Consiglio per la Pastorale della Salute sul tema “Salutee Potere", il Santo Padre ha pro­
nunciato questo discorso:

1. Sono lieto di porgere il mio cordiale benvenuto a tutti voi, che partecipate 
alla XVI Conferenza Internazionale, promossa dal Pontificio Consiglio per la Pasto­
rale della Salute sul tema "Salute e Potere".

Rivolgo il mio affettuoso saluto al Presidente del vostro Pontificio Consiglio, 
Mons. Javier Lozano Barragàn, e lo ringrazio per le cortesi parole che ha voluto 
indirizzarmi a nome dei presenti. Estendo il mio pensiero a tutti voi, che operate in 
un campo tanto significativo per la qualità della vita umana e per l'annuncio del 
Vangelo.

L'argomento del vostro Congresso è impegnativo e complesso, oltre che attua­
le e urgente; in particolare, esso è singolarmente utile per rinnovare la cultura del 
servizio alla salute e alla vita, a partire dall'attenzione alle persone più deboli e 
indigenti.

Ricordavo nella Lettera Enciclica Sollicitudo rei socialis che «tra le azioni e gli 
atteggiamenti opposti alla volontà di Dio e al bene del prossimo e le strutture che 
essi inducono, i più caratteristici sembrano oggi soprattutto due: da una parte, la 
bramosia esclusiva del profitto e, dall'altra, la sete del potere col proposito di 
imporre agli altri la propria volontà... a qualsiasi prezzo» (n. 37).

Mi compiaccio con voi che, in queste giornate di studio, intendete offrire uno 
specifico apporto perché nel mondo della salute l'esercizio del potere non si ispiri 
al desiderio di dominio o di profitto, ma sia animato da sincero spirito di servizio. 
Come in ogni campo, anche nell'ambito della sanità l'esercizio del potere risulta 
buono quando promuove il bene integrale della persona e dell'intera comunità.

Quest'armonia si compie pienamente nel mistero di Cristo, nel quale il Padre ci 
ha eletti come figli adottivi e con la ricchezza della grazia «ci ha fatto conoscere il 
mistero della sua volontà, secondo quanto nella sua benevolenza aveva in lui pre­
stabilito per realizzarlo nella pienezza dei tempi: il disegno cioè di ricapitolare in 
Cristo tutte le cose, quelle del cielo come quelle della terra» (Ef 1,9-10).

2. Con questa vostra Conferenza Internazionale, voi intendete compiere, alla 
luce del dato rivelato, una lettura approfondita della realtà della salute secondo ogni 
suo aspetto. Nel mondo della salute s'incontrano ed interagiscono diversi generi di 
potere: da quello economico e politico a quello legato ai mezzi di comunicazione, da 
quello professionale a quello delle industrie farmaceutiche, dal potere degli Organi­
smi nazionali e internazionali a quello delle Organizzazioni religiose.

Tutto ci dà origine a una fitta rete di interventi in cui, da una parte, si eviden­
ziano le immense possibilità esistenti per migliorare il servizio alla vita e alla salu-



Atti del Santo Padre 1649

te, e, dall'altra, è messo in luce il rischio di poteri esercitati in modo non rispettoso 
della vita e dell'uomo.

A una realtà tanto vasta e complessa la vostra riflessione intende offrire ele­
menti preziosi per un discernimento etico e pastorale, valorizzando pure i contri­
buti che scaturiscono da un rispettoso dialogo inter-religioso.

Confido che da questi giorni di studio emergano utili indicazioni, specialmente 
per quanto concerne l'azione sociale e spirituale della Chiesa nel campo della cura 
della salute, considerata nella sua globalità.

Per comprendere e vivere correttamente ogni forma di "potere" nel mondo 
della salute, è necessario tenere fisso lo sguardo su Cristo. È Lui, il Verbo fatto carne, 
che ha preso su di sé le nostre infermità per guarirle. È Lui che, venuto non per esse­
re servito ma per servire, ci insegna a esercitare ogni forma di potere come servizio 
alla persona, specie se debole e fragile. È Lui che ha assunto l'umanità dolorante per 
restituirle il volto trasfigurato della risurrezione.

3. Nell'andare incontro alle persone in condizione di malattia, di sofferenza o 
di disabilità, la Chiesa è mossa dal desiderio di annunciare e testimoniare il Vange­
lo della vita. Così facendo, al tempo stesso, essa offre un apporto concreto per la 
costruzione armonica della società.

Di fronte ad una diffusa cultura di indifferenza e, talora, di disprezzo per la vita, 
dinanzi alla spregiudicata ricerca di predominio da parte di alcuni sugli altri, con la 
conseguente emarginazione dei poveri e deboli, è più che mai necessario offrire 
saldi criteri, perché l'esercizio del potere nel mondo della salute si ponga in ogni 
situazione al servizio della dignità della persona umana e del bene comune.

Colgo volentieri l'occasione per lanciare un pressante appello a chi in quest'im­
portante settore detiene ruoli di responsabilità, perché in spirito di collaborazione 
costruttiva si adoperi per promuovere un'effettiva cultura della solidarietà, tenen­
do conto delle condizioni di coloro che vivono in Paesi segnati da preoccupante 
indigenza materiale, culturale e spirituale.

In tal senso, mi faccio portavoce di ogni persona malata e sofferente, come pure 
dei popoli feriti dalla povertà e dalla violenza, perché anche per loro e per tutta l'u­
manità sorga un futuro di giustizia e di solidarietà.

Quanti hanno il dono della fede si sentano in special modo impegnati a testi­
moniare con il loro comportamento la speranza evangelica. Soltanto con l'amore e 
con il servizio, in effetti, si è in grado di curare e di guarire, ponendo in tal modo le 
basi d'un mondo rinnovato.

Con questi voti, affido i lavori della vostra Conferenza e le vostre persone alla 
materna protezione della Vergine Santa, e di cuore imparto a ciascuno una speciale 
Benedizione Apostolica.

1 lavori della Conferenza Intemazionale, che hanno avuto luogo in Vaticano nell'Aula del Sinodo 
dal 15 al 17 novembre, hanno riunito partecipanti da 60 Paesi, impegnati a vari titoli nel mondo 
della sofferenza e della salute e/o specializzati nelle diverse discipline delle scienze umanistiche, 
sociali, biomediche e teologico-pastorali, oltre ad un cospicuo numero di ambasciatori e ministri 
della sanità, studenti delle scuole di medicina, di scienze infermieristiche e di teologia della 
pastorale della salute.
Al termine dei lavori sono emerse le seguenti asserzioni, raccomandazioni e proposte.



1650 Atti del Santo Padre

I. Asserzioni

I partecipanti:
- hanno affermato che la salute intesa come salute fisica, psichica e spirituale e come 

sanità, costituisce il primo, il più autentico, ed universale, nonché il più vasto potere, in 
quanto forza orientata alla pienezza di vita;

- hanno sottolineato, in accordo con il messaggio di Giovanni Paolo 11, che. nel mondo 
della salute, l’esercizio del potere non si ispiri al desiderio di dominio o di profitto, ma sia 
animato da sincero spirito di servizio alla dignità della persona umana e al bene comune;

- hanno ribadito che per comprendere e vivere correttamente ogni forma di “potere" nel 
mondo della salute, è indispensabile tenere fisso lo sguardo su Cristo. È Lui. Verbo incar­
nato, che ha preso su di sé le nostre infermità per guarirle. E Lui che, venuto non per esse­
re servito ma per servire, ci insegna ad esercitare ogni forma di potere come servizio alla 
persona, specie se debole e fragile. È Lui che ha assunto l’umanità dolorante per restituirle 
il volto trasfigurato della risurrezione;

- hanno asserito che il potere autentico deriva da Dio Onnipotente che lo ha manife­
stato generando il suo Figlio che è la Verità, nell’Amore che è lo Spirito Santo. Così Dio 
Onnipotente è il creatore del cielo e della terra. Di conseguenza, nella concezione cristiana 
del vero potere si intrecciano tre elementi indispensabili, ossia la Forza, la Verità e l’Amo­
re. Quando la forza è guidata dalla verità e si realizza nell'amore, il potere diventa armonia 
totale favorendo il raggiungimento della vera salute che è anche armonia fisica, psichica, 
sociale, ambientale e spirituale. Esso diventa reale partecipando nella Verità e nell’Amore 
alla Pasqua di Cristo;

- hanno riaffermato la difesa della vita nascente contro l'aborto; la maternità e pater­
nità responsabile contro un egoistico controllo demografico; la medicina dei trapianti con­
tro una biologia genetica che minacci alla radice la personalità della persona; la salvaguar­
dia del diritto a morire in pace contro l’eutanasia; la umanizzazione della medicina contro 
ogni forma burocratica c spersonalizzante; la utilizzazione di tutte le scoperte della scienza 
e della tecnica a servizio della vita.

II. Raccomandazioni e proposte

Si raccomanda e si propone:
- a coloro che detengono ruoli di responsabilità politica, di adoperarsi per promuovere 

un'effettiva cultura della solidarietà, tenendo conto di coloro che vivono in Paesi segnati da 
preoccupante indigenza materiale, culturale e spirituale;

- alle istituzioni, forze e persone impegnate nel mondo della salute e della sofferenza 
di promuovere azioni, iniziative e progetti mirati ad alleviare le condizioni dell'umanità sof­
ferente e ferita dalla violenza, creando così le condizioni per un futuro di giustizia e di soli­
darietà tra i popoli;

- a coloro che hanno ricevuto il dono della fede di sentirsi in special modo impegnati 
a testimoniare, sull’esempio del Buon Samaritano, l’amore di Cristo e il servizio della Chie­
sa per i maiali e i sofferenti, rivelando con il loro comportamento evangelico coerente la spe­
ranza cristiana e la misericordia del Signore;

- agli operatori dei mezzi di comunicazione di fare in modo che l'enorme potere di cui 
essi godono non sia diseducativo e a servizio di interessi di parte, bensì formi una parte inte­
grante di un'unica strategia di prevenzione, di terapia e di riabilitazione che ha come meto­
dologia la sinergia delle diverse forze e risorse impiegate e che nel dare una corretta infor­
mazione medico-scientifica tenga conto della dignità e del diritto alla salute dei cittadini;

- ai cristiani, impegnati nel mondo della salute, ad avere il coraggio di fare scelte coe­
renti con la loro fede, avendo come misura del giudizio di Dio le parole di Gesù: «Ero infer­
mo e mi avete visitato... Tutto quanto avrete fatto ad uno solo dei miei fratelli più piccoli, 
l’avete fatto a me» (Mt 25,40);



Atti del Santo Padre 1651

- di evitare l'uso strumentale delle religioni che riconoscono e considerano il potere di 
Dio unicamente a servizio dell’uomo, in particolar modo dell’uomo malato, da Lui creato e 
chiamato alla pienezza di vita. La vocazione trascendente dell'uomo gli conferisce un'altra 
dimensione e uno statuto particolare nell’ordine del creato, collocandolo nella famiglia di 
Dio di cui è figlio;

- ai diversi responsabili di istituzioni, organismi ed enti, che in vari modi contribuisco­
no a migliorare la qualità della salute delle popolazioni, di promuovere concreti e coerenti 
atteggiamenti, nonché delle scelte operative più rispettose del bene comune, allontanando 
l’idolatria tentatrice del denaro, del potere, della ricerca di sé;

- agli operatori sanitari il rispetto del patto di fiducia con il malato fondato sull’uma­
nità che hanno in comune, affinché esso porti l’operatore sanitario ad agire, non soltanto per­
ché legittimato dalla propria scienza e coscienza, ma anche perché autorizzato dalla fiducia 
del paziente;

- alle industrie farmaceutiche di tener conto, pur nella giusta comprensione delle loro 
finalità commerciali e delle scelte strategiche per la "ricerca e sviluppo” deH’industria stes­
sa, dell’istanza etica dei popoli che nella loro condizione di miseria soffrono ancora oggi di 
patologie endemiche per le quali non sono in grado di far fronte in quanto privi di mezzi 
finanziari e per le quali, per ragioni economiche, le industrie farmaceutiche tendono meno 
ad investire.



1652 Atti del Santo Padre

Annuncio di iniziative di pace davanti alle sfide del terrorismo

Il nostro grido a Dio per la pace
Domenica 18 novembre, in occasione della consueta preghiera dell'Angelus, il Santo Padre ha 
annunciato due iniziative per rispondere con la fora della verità e dell’amore alle nuove e scon­
volgenti sfide del momento presente. Queste le parole del Papa:

Carissimi Fratelli e Sorelle!

1. La scena internazionale continua ad essere turbata da preoccupanti tensioni. 
Non possiamo non ricordare le pesanti sofferenze che hanno afflitto e che ancora 
affliggono tanti nostri fratelli e sorelle nel mondo: migliaia di vittime innocenti nei 
gravissimi attentati dell'11 settembre scorso; innumerevoli persone costrette ad 
abbandonare le loro abitazioni per affrontare l'ignoto e talvolta la morte cruenta; 
donne, vecchi e bambini esposti al rischio di morire di freddo e di fame.

In una situazione resa drammatica dalla sempre incombente minaccia del ter­
rorismo sentiamo l'esigenza di elevare il nostro grido a Dio. Quanto più insormon­
tabili sembrano le difficoltà e oscure le prospettive, tanto più insistente deve farsi la 
nostra preghiera per implorare da Dio il dono della comprensione reciproca, della 
concordia e della pace.

2. Sappiamo che la preghiera acquista forza se è accompagnata dal digiuno e 
dall'elemosina. Così insegna già l'Antico Testamento ed i cristiani, fin dai primi 
secoli, hanno accolto questa lezione e l'hanno applicata, particolarmente nei tempi 
di Avvento e di Quaresima. Da parte loro, i fedeli dell'Islam hanno appena iniziato 
il Ramadan, mese consacrato al digiuno e alla preghiera. Noi cristiani ci avvieremo 
tra poco nell'Avvento per prepararci, nella preghiera, alla celebrazione del Natale, 
giorno della nascita del "Principe della pace".

In questo tempo opportuno chiedo ai cattolici che il prossimo 14 dicembre sia 
vissuto come giorno di digiuno, durante il quale pregare con fervore Dio perché 
conceda al mondo una pace stabile, fondata sulla giustizia, e faccia sì che si possa­
no trovare adeguate soluzioni ai molti conflitti che travagliano il mondo. Ciò di cui 
ci si priva nel digiuno potrà essere messo a disposizione dei poveri, in particolare 
di chi soffre in questo momento le conseguenze del terrorismo e della guerra.

Vorrei inoltre annunciare che è mia intenzione invitare i rappresentanti delle 
religioni del mondo a venire ad Assisi il 24 gennaio 2002 a pregare per il supera­
mento delle contrapposizioni e per la promozione dell'autentica pace. Ci si vuol tro­
vare insieme, in particolare, cristiani e musulmani, per proclamare davanti al 
mondo che la religione non deve mai diventare motivo di conflitto, di odio e di vio­
lenza. Chi veramente accoglie in sé la parola di Dio, buono e misericordioso, non 
può non escludere dal cuore ogni forma di astio e di inimicizia. In questo momen­
to storico, l'umanità ha bisogno di vedere gesti di pace e di ascoltare parole di spe­
ranza. Come dissi quindici anni fa, annunciando l'incontro di preghiera per la pace 
che si sarebbe tenuto ad Assisi nell'ottobre successivo: «È urgente che un'invoca­
zione corale salga con insistenza dalla terra verso il Cielo, per implorare dall'Onni­
potente, nelle cui mani stanno i destini del mondo, il grande dono della pace, pre­
supposto necessario per ogni serio impegno a servizio del vero progresso del­
l'umanità».



Atti del Santo Padre 1653

3. Affido fin d'ora queste iniziative alla materna intercessione di Maria Santis­
sima, chiedendole di voler sostenere i nostri sforzi e quelli dell'umanità intera sulla 
via della pace.

A te, Regina della pace, chiediamo di aiutarci a rispondere con la forza della 
verità e dell'amore alle nuove e sconvolgenti sfide del momento presente. Aiutaci a 
superare anche questo momento difficile, che turba la serenità di tante persone, e 
ad impegnarci senza indugi nel costruire ogni giorno e in ogni ambiente una auten­
tica cultura della pace.

Diversità di culture; reciproco rispetto e dialogo
Nel passato le diversità tra le culture sono state spesso fonte di incomprensioni tra 

i popoli e motivo di conflitti e guerre. Ma ancor oggi, purtroppo, in diverse parti del 
mondo, assistiamo, con crescente apprensione, al polemico affermarsi di alcune iden­
tità culturali contro altre culture. Questo fenomeno può, alla lunga, sfociare in tensio­
ni e scontri disastrosi, e quanto meno rende penosa la condizione di talune minoranze 
etniche e culturali, che si trovano a vivere nel contesto di maggioranze culturalmente 
diverse, inclini ad atteggiamenti e comportamenti ostili e razzisti.

Di fronte a questo scenario, ogni uomo di buona volontà non può non interrogar­
si circa gli orientamenti etici fondamentali che caratterizzano l’esperienza culturale di 
una determinata comunità. Le culture, infatti, come l’uomo che ne è l’autore, sono 
attraversate dal “mistero di iniquità" operante nella storia umana (cfr. 2Ts 2,7) ed 
hanno bisogno anch’esse di purificazione e di salvezza. L’autenticità di ogni cultura 
umana, il valore dell'ethos che essa veicola, ossia la solidità del suo orientamento 
morale, si possono in qualche modo misurare dal suo essere per l’uomo e per la pro­
mozione della sua dignità ad ogni livello ed in ogni contesto.

* * *
Analogamente a quanto avviene per la persona, che si realizza attraverso l'apertu­

ra accogliente all’altro e il generoso dono di sé, anche le culture, elaborate dagli uomi­
ni e a servizio degli uomini, vanno modellate coi dinamismi tipici del dialogo e della 
comunione, sulla base dell’originaria e fondamentale unità della famiglia umana, usci­
ta dalle mani di Dio che «creò da uno solo tutte le nazioni degli uomini» (At 17,26).

In questa chiave, il dialogo tra le culture emerge come un'esigenza intrinseca alla 
natura stessa dell'uomo e della cultura. Espressioni storiche varie e geniali dell'origi- 
naria unità della famiglia umana, le culture trovano nel dialogo la salvaguardia delle 
loro peculiarità e della reciproca comprensione e comunione. Il concetto di comunione, 
che nella rivelazione cristiana ha la sua sorgente e il modello sublime in Dio uno e trino 
(cfr. Gv 17,11.21), non è mai appiattimento nell’uniformità o forzata omologazione o 
assimilazione; è piuttosto espressione del convergere di una multiforme varietà, e 
diventa perciò segno di ricchezza e promessa di sviluppo.

Il dialogo porta a riconoscere la ricchezza della diversità e dispone gli animi alla 
reciproca accettazione, nella prospettiva di un'autentica collaborazione, rispondente 
all’originaria vocazione all'unità dell’intera famiglia umana. Come tale, il dialogo è 
strumento eminente per realizzare la civiltà dell'amore e della pace, che il mio venera­
to predecessore. Papa Paolo VI, ha indicato come l’ideale a cui ispirare la vita cultura­
le, sociale, politica ed economica del nostro tempo. All'inizio del Terzo Millennio è 
urgente riproporre la via del dialogo ad un mondo percorso da troppi conflitti e violen­
ze, talvolta sfiduciato e incapace di scrutare gli orizzonti della speranza e della pace.

IOANNES PAULUS PP. II
Dal Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace2001, nn. 8-10



1654 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti alla Plenaria della Congregazione per il Clero

Senza la presenza di Cristo rappresentato dal presbitero, 
guida sacramentale della parrocchia, 

questa non sarebbe in pienezza una comunità ecclesiale
Venerdì 23 novembre, ricevendo i partecipanti all'Assemblea Plenaria della Congregazione per il 
Clero, tra i quali vi era anche il nostro Cardinale Arcivescovo, il Santo Padre ha pronunciato que­
sto discorso:

1. Con grande gioia vi accolgo, in occasione della Plenaria della Congregazio­
ne per il Clero. Saluto cordialmente il Cardinale Dario Castrillón Hoyos, Prefetto 
del Dicastero, e lo ringrazio per le cortesi parole che mi ha indirizzato a nome di 
tutti i presenti. Saluto i Signori Cardinali, i venerati Fratelli nell'Episcopato e i par­
tecipanti alla vostra Congregazione Plenaria, che ha dedicato la sua attenzione a un 
tema tanto importante per la vita della Chiesa: Il presbitero, pastore e guida della comu­
nità parrocchiale. Ponendo l'accento sulla funzione del presbitero nella comunità 
parrocchiale, si mette in luce la centralità di Cristo che sempre deve risaltare nella 
missione della Chiesa.

Cristo è presente alla sua Chiesa nel modo più sublime nel Santissimo Sacra­
mento dell'Altare. Insegna il Concilio Vaticano II, nella Costituzione dogmatica 
Lumen gentium, che il sacerdote in persona Christi celebra il Sacrificio della Messa ed 
amministra i Sacramenti (cfr. n. 10). Cristo, inoltre, come osservava opportunamen­
te sulla scorta della Costituzione Sacrosanctum Concilium (n. 7) il mio venerato Pre­
decessore Paolo VI nella Lettera Enciclica Mysterium fidei, è presente attraverso la 
predicazione e la guida dei fedeli, compiti ai quali il presbitero è personalmente 
chiamato (cfr. AAS 57 |1965], 762 s.).

2. La presenza di Cristo, che in tal modo si attua in maniera ordinaria e quoti­
diana, fa della parrocchia un'autentica comunità di fedeli. Per la parrocchia avere 
un sacerdote quale proprio pastore è pertanto di fondamentale importanza. E quel­
lo di pastore è un titolo specificamente riservato al sacerdote. Il sacro Ordine del 
presbiterato rappresenta in effetti per lui la condizione indispensabile ed impre­
scindibile per essere nominato parroco validamente (cfr. Codice di Diritto Canonico, 
can. 521 § 1 ). Altri fedeli possono certo collaborare con lui attivamente, perfino a 
tempo pieno, ma poiché non hanno ricevuto il sacerdozio ministeriale, non posso­
no sostituirlo come pastore.

A determinare questa peculiare fisionomia ecclesiale del sacerdote è la relazio­
ne fondamentale che egli ha con Cristo Capo e Pastore, quale sua ripresentazione 
sacramentale. Notavo, nell'Esortazione Apostolica Pastores dabo vobis, che «il riferi­
mento alla Chiesa è inscritto nell'unico e medesimo riferimento del sacerdote a Cri­
sto, nel senso che è la "rappresentanza sacramentale" di Cristo a fondare e ad ani­
mare il riferimento del sacerdote alla Chiesa» (n. 16). La dimensione ecclesiale 
appartiene alla sostanza del sacerdozio ordinato. Esso è totalmente al servizio della 
Chiesa, tanto che la comunità ecclesiale ha assoluto bisogno del sacerdozio mini­
steriale per avere Cristo Capo e Pastore presente in essa. Se il sacerdozio comune è 
conseguenza del fatto che il Popolo cristiano è scelto da Dio come ponte con l'u­
manità e riguarda ogni credente in quanto inserito in questo popolo, il sacerdozio



Atti del Santo Padre 1655

ministeriale invece è frutto di una elezione, di una vocazione specifica: «Gesù 
chiamò a sé i suoi discepoli e ne scelse dodici» (Le 6,13-16). Grazie al sacerdozio 
ministeriale i fedeli sono resi consapevoli del loro sacerdozio comune e lo attualiz­
zano (cfr. Ef 4,11 -12); il sacerdote infatti ricorda loro che sono Popolo di Dio e li abi­
lita all'«offerta di quei sacrifici spirituali» (cfr. 1 Pt 2,5), mediante i quali Cristo stes­
so fa di noi un eterno dono al Padre (cfr. lPt 3,18). Senza la presenza di Cristo rap­
presentato dal presbitero, guida sacramentale della comunità, questa non sarebbe 
in pienezza una comunità ecclesiale.

3. Dicevo prima che Cristo è presente nella Chiesa in maniera eminente nel­
l'Eucaristia, fonte e culmine della vita ecclesiale. E presente realmente nella cele­
brazione del santo Sacrificio, come pure quando il pane consacrato viene custodito 
nel tabernacolo «come il cuore spirituale della comunità religiosa e parrocchiale» 
(Paolo VI, Lett. Enc. Mysterium fidei: l.c., 772).

Per questa ragione, il Concilio Vaticano II raccomanda che «i parroci abbiano 
cura che la celebrazione del Sacrificio Eucaristico sia il centro e il culmine di tutta la 
vita della comunità cristiana» (Decr. Christus Dominus, 30).

Senza il culto eucaristico, come proprio cuore pulsante, la parrocchia inaridisce. 
Giova a tal proposito ricordare quanto scrivevo nella Lettera Apostolica Dies Domi­
ni: «Tra le numerose attività che una parrocchia svolge, nessuna è tanto vitale o for­
mativa della comunità quanto la celebrazione domenicale del giorno del Signore e 
della sua Eucaristia» (n. 35). Nulla sarà mai in grado di supplirla. La stessa liturgia 
della sola Parola, quando sia effettivamente impossibile assicurare la presenza 
domenicale del sacerdote, è lodevole per mantenere viva la fede, ma deve sempre 
conservare, come meta verso cui tendere, la regolare Celebrazione Eucaristica.

Dove manca il sacerdote si deve, con fede ed insistenza, supplicare Iddio per­
ché susciti numerosi e santi operai per la sua vigna. Nella citata Esortazione Apo­
stolica Pastores dabo vobis ribadivo che «oggi l'attesa orante di nuove vocazioni deve 
diventare sempre più un'abitudine costante e largamente condivisa nell'intera 
comunità cristiana e in ogni realtà ecclesiale» (n. 38). Lo splendore dell'identità 
sacerdotale, l'esercizio integrale del conseguente ministero pastorale unitamente 
all'impegno dell'intera comunità nella preghiera e nella penitenza personale, costi­
tuiscono gli elementi imprenscindibili per un'urgente e indilazionabile pastorale 
vocazionale. Sarebbe errore fatale rassegnarsi alle attuali difficoltà, e comportarsi di 
fatto come se ci si dovesse preparare ad un Chiesa del domani, immaginata quasi 
priva di presbiteri. In questo modo, le misure adottate per rimediare a carenze 
attuali risulterebbero per la Comunità ecclesiale, nonostante ogni buona volontà, di 
fatto seriamente pregiudizievoli.

4. La parrocchia è inoltre luogo privilegiato dell'annuncio della Parola di Dio. 
Questo si articola in diverse forme e ciascun fedele è chiamato a prendervi parte 
attiva, specialmente con la testimonianza della vita cristiana e l'esplicita proclama­
zione del Vangelo, sia ai non credenti per condurli alla fede, sia a quanti sono già 
credenti per istruirli, confermarli ed indurli ad una vita più fervente. Quanto al 
sacerdote, egli «annuncia la Parola nella sua qualità di ''ministro", partecipe del­
l'autorità profetica di Cristo e della Chiesa» (Pastores dabo vobis, 26). E per assolvere 
fedelmente a questo ministero, corrispondendo al dono ricevuto, egli per «primo 
deve sviluppare una grande familiarità personale con la Parola di Dio» (Ibid.). 
Quand'anche egli fosse superato da altri fedeli non ordinati nella facondia, ciò non 
cancellerebbe il suo essere ripresentazione sacramentale di Cristo Capo e Pastore, 
ed è da questo che deriva soprattutto l'efficacia della sua predicazione. Di questa 
efficacia ha bisogno la comunità parrocchiale, specialmente nel momento più carat-



1656 Atti del Santo Padre

teristico dell'annuncio della Parola da parte dei ministri ordinati: proprio per que­
sto la proclamazione liturgica del Vangelo e l'omelia che la segue, sono entrambe 
riservate al sacerdote.

5. Anche la funzione di guidare come pastore la comunità, funzione propria del 
parroco, deriva dal suo peculiare rapporto con Cristo Capo e Pastore. E funzione 
che riveste carattere sacramentale. Non è affidata al sacerdote dalla comunità, ma, 
per il tramite del Vescovo, proviene a lui dal Signore. Riaffermare ciò con chiarezza 
ed esercitare tale funzione con umile autorevolezza costituisce un'indispensabile 
servizio alla verità e alla comunione ecclesiale. La collaborazione di altri, che non 
hanno ricevuto questa configurazione sacramentale a Cristo, è auspicabile e spesso 
necessaria. Questi, tuttavia, non possono surrogare in alcun modo il compito di 
pastore proprio del parroco. I casi estremi di penuria di sacerdoti, che consigliano 
una collaborazione più intensa ed estesa di fedeli non insigniti del sacerdozio mini­
steriale, nell'esercizio della cura pastorale di una parrocchia, non costituiscono 
affatto eccezione a questo criterio essenziale per la cura delle anime, come in modo 
inequivocabile risulta stabilito dalla normativa canonica (cfr. Codice di Diritto Cano­
nico, can. 517 § 2). In questo campo, oggi molto attuale, l'Esortazione interdicaste- 
riale Ecclesiae de mysterio, che ho approvato in modo specifico, costituisce la sicura 
traccia da seguire.

Nell'adempimento del proprio dovere di guida, con responsabilità personale, il 
parroco trarrà sicuro giovamento dagli Organismi di consultazione previsti dal 
Diritto (cfr. Codice di Diritto Canonico, cann. 536-537); ma questi ultimi dovranno 
mantenersi fedeli alla propria finalità consultiva. Sarà pertanto necessario guardar­
si da qualsiasi forma che, di fatto, tenda ad esautorare la guida del presbitero par­
roco, perché verrebbe ad essere snaturata la fisionomia stessa della comunità par­
rocchiale.

6. Rivolgo ora il mio pensiero pieno di affetto e di riconoscenza ai parroci spar­
si nel mondo, specialmente a coloro che operano negli avamposti dell'evangelizza­
zione. Li incoraggio a proseguire nel loro compito faticoso, ma veramente prezioso 
per l'intera Chiesa. Raccomando a ciascuno di ricorrere, nell'esercizio del quotidia­
no "munus" pastorale, all'aiuto materno della Beata Vergine Maria, cercando di 
vivere in profonda comunione con Lei. Nel sacerdozio ministeriale, come scrivevo 
nella Lettera ai sacerdoti, in occasione del Giovedì Santo del 1979, «c'è la dimensione 
stupenda e penetrante della vicinanza alla Madre di Cristo» (n. 11). Quando cele­
briamo la Santa Messa, cari Fratelli sacerdoti, accanto a noi sta la Madre del Reden­
tore, che ci introduce nel mistero dell'offerta redentrice del suo divin Figlio. "Ad 
Iesum per Mariam": sia questo il nostro quotidiano programma di vita spirituale e 
pastorale!

Con tali sentimenti, mentre assicuro la mia preghiera, imparto a ciascuno una 
speciale Benedizione Apostolica, che volentieri estendo a tutti i sacerdoti del 
mondo.



Atti del Santo Padre 1657

Ai partecipanti a un Simposio nel X anniversario dell'entrata in vigore 
del Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium

Il cammino di riconciliazione tra Oriente e Occidente 
sia per tutti preoccupazione costante e prioritaria 

come lo è per il Vescovo di Roma
Venerdì 23 novembre, ricevendo i partecipanti al Simposio intemazionale promosso dalla Con­
gregazione per le Chiese Orientali in occasione del X anniversario dell’entrata in vigore del Codex 
Canonum Ecclesiarum Orientalium, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Sono molto lieto di potervi rivolgere la mia parola, venerati Fratelli, che 
prendete parte al Simposio promosso dalla Congregazione per le Chiese Orientali 
in occasione del X anniversario dell'entrata in vigore del Codex Canonum Ecclesiarum 
Orientalium. Saluto tutti e ciascuno in particolare, a cominciare dal Prefetto della 
Congregazione, Sua Beatitudine il Cardinale Ignace Moussa I Daoud, che ringrazio 
per i sentimenti espressi a nome di tutti i presenti.

Una speciale parola di apprezzamento voglio riservare a quanti hanno collabo­
rato a questa iniziativa di approfondimento scientifico, preparandone la celebra­
zione e guidandone lo svolgimento. In particolare, intendo ringraziare i membri del 
Comitato Scientifico insieme con i Relatori, che hanno recato al Simposio il contri­
buto prezioso della loro specifica competenza. Né voglio trascurare di estendere l'e­
spressione del mio grato riconoscimento a quanti con il loro servizio nascosto ma 
validissimo ne hanno assicurato la felice riuscita.

2. Ieri ho pregato il Signor Cardinale Segretario di Stato di anticiparvi i miei salu­
ti insieme con alcune considerazioni sui punti importanti della disciplina canonica 
vigente. Stamane vorrei piuttosto riflettere con voi sul momento in cui si colloca la 
presente ricorrenza. Essa risente ancora beneficamente del Grande Giubileo dell'An­
no 2000, nel quale Oriente ed Occidente si sono sentiti più strettamente uniti nel cele­
brare l'evento decisivo della nascita di Cristo. Tutta la Chiesa, in quei mesi, si è volta 
con particolare intensità di fede e di amore verso Oriente. Io stesso, quasi interpre­
tando questo diffuso sentimento dei cristiani del mondo intero, mi feci pellegrino 
verso la Terra Santa. Fu quello, nel senso più profondo, un pellegrinaggio "ad Orien­
tem", cioè a Cristo, là dove Egli si incarnò «sorgendo dall'alto», come Redentore del­
l'uomo e speranza del mondo: «orientale Lumen»', (cfr. Lett. Ap. Orientale Lumen, 1).

Nella luce profetica degli eventi giubilari, guardiamo con speranza, all'inizio 
del Terzo Millennio, al cammino futuro verso la piena unità dei cristiani. Per que­
sto, come sapete, confido molto sul contributo delle Chiese Orientali, «auspicando 
che riprenda pienamente quello scambio di doni che ha arricchito la Chiesa del 
primo Millennio» (Lett. Ap. Novo Millennio ineunte, 48).

3. Giustamente, pertanto, il vostro Simposio ha avuto presente la necessità di 
intensificare le relazioni fraterne con gli altri cristiani e, in particolare, con le Chiese 
ortodosse. Vedo con piacere, a questo proposito, che al Simposio prende parte anche 
un rappresentante di tali Chiese: lo saluto con affetto. Grazie al Concilio Vaticano II 
e all'impegno profuso in questi anni, che ho voluto appoggiare e incoraggiare tante 
volte, «è stata riconosciuta la grande tradizione liturgica e spirituale delle Chiese 
d'Oriente, il carattere specifico del loro sviluppo storico, le discipline da loro segui-



1658 Atti de! Santo Padre

te sin dai primi tempi e sancite dai santi Padri e dai Concili ecumenici, il modo che 
è loro proprio di enunciare la dottrina. Tutto ciò nella legittima diversità che non si 
oppone affatto all'unità della Chiesa, anzi ne accresce il decoro e contribuisce non 
poco al compimento della sua missione» (Lett. Enc. Ut unum sint, 50). Esprimo l'au- 
spicio che il cammino di riconciliazione tra Oriente ed Occidente sia per voi una 
preoccupazione costante e prioritaria, come lo è per il Vescovo di Roma.

In questa prospettiva, la Provvidenza mi ha concesso di compiere passi assai 
significativi durante i recenti Viaggi Apostolici in Grecia, in Siria, in Ucraina, in 
Kazakhstan e in Armenia. Le celebrazioni liturgiche e gli incontri fraterni, che in tali 
circostanze ho avuto modo di vivere, costituiscono per me un incessante motivo di 
consolazione. In essi ho visto realizzarsi i voti del Concilio Ecumenico Vaticano 11, 
che considera il patrimonio ecclesiastico e spirituale delle Chiese Orientali come 
bene di tutta la Chiesa (cfr. Decr. Orientalium Ecclesiarum, 5).

Proprio perché fosse salvaguardata e promossa la specificità di tale patrimonio, 
il 18 ottobre 1990 ho promulgato il Codice dei Canoni delle Chiese Orientali, entra­
to poi in vigore il primo ottobre dell'anno successivo.

4. Nella Costituzione Apostolica Sacri canones, espressi l'augurio che, grazie a tale 
strumento giuridico, potesse essere favorita nelle Chiese Orientali quella «tranquillità 
dell'ordine» che già avevo auspicato in occasione della promulgazione del nuovo 
Codice latino. L'ordine a cui mira il Codice, precisavo, è quello che assegna il prima­
to all'amore, alla grazia e al carisma, rendendo agevole il loro organico sviluppo nella 
vita dei singoli fedeli e dell'intera comunità ecclesiale (cfr. AAS 82 [1990], 1042-1043).

Lo stesso augurio ricordo di aver ribadito alcuni giorni dopo davanti all'VIIl 
Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi, rilevando che i vari Corpi di 
leggi regolanti la disciplina ecclesiastica, seppure articolati in numerosi canoni e 
paragrafi, non sono che una particolare espressione del precetto dell'amore che 
Gesù, nostro Signore, ci ha lasciato nell'Ultima Cena, e che la Chiesa, insieme con 
l'Apostolo Paolo (cfr. Gal 5,14), ha sempre considerato come il precetto che riassu­
me in sé ogni altro precetto (cfr. n. 5: AAS 83 [19911, 488-489).

Mi è stato, pertanto, molto gradito apprendere che il presente Simposio ha come 
tema il motto “Ius Ecclesiarum - vehiculum caritatis”. Questo motto raccoglie l'inten­
dimento più profondo del Legislatore ecclesiastico nella promulgazione dei vari 
ordinamenti giuridici. Sono grato che ciò sia stato capito, ed anche messo in evi­
denza nel "logo" del Simposio, mediante una significativa immagine, ispirata ad un 
mosaico di Sant'Apollinare Nuovo in Ravenna, città legata alla tradizione bizanti­
na. In essa sono raffigurate tre navi, simbolo delle singole Chiese particolari che a 
gonfie vele, con la forza dello Spirito Santo, garante della comunione gerarchica con 
la Chiesa di Roma, conducono le anime attraverso il mare, spesso burrascoso, della 
vita al sicuro porto della salvezza eterna.

5. Venerati Fratelli! Al termine di queste mie brevi riflessioni, vorrei confidarvi 
la gioia con cui ho notato che nel vostro Simposio una particolare relazione è stata 
dedicata al tema "Theotokos e Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium”. Alla Madre 
di tutta la Chiesa ho affidato a suo tempo, come ben sapete, la preparazione di que­
sto Codice e la sua promulgazione. A Lei, concludendo la Costituzione promulga- 
tiva, rivolsi allora una speciale preghiera. Quella preghiera rinnovo oggi con lo stes­
so fervore: «Con la sua materna intercessione impetri dal Figlio suo che questo 
Codice diventi un veicolo di quella carità che, dimostrata abbondantemente dal 
Cuore di Cristo trafitto in croce dalla lancia, secondo la straordinaria testimonianza 
del santo Apostolo Giovanni, dev'essere profondamente radicata nell'anima di ogni 
essere umano» (AAS 82 [19901, 1043).

A tutti la mia Benedizione!



Atti del Santo Padre 1659

Come ha accennato il Santo Padre nel suo discorso (n. 2), il Card. Angelo Sodano, Segretario di 
Stato, giovedì 22 novembre era intervenuto ai lavori del Simposio con questo discorso:

Sono lieto di prendere la parola davanti a questo vostro illustre Congresso, destinato a 
celebrare il X anniversario dell'entrata in vigore del Codex Canonum Ecclesiarum Orien­
talium.

A nome del Santo Padre, rivolgo il mio deferente e cordiale saluto a ciascuno dei pre­
senti, cominciando dal Cardinale Prefetto della Congregazione per le Chiese Orientali, Sua 
Beatitudine Ignace Moussa 1 Daoud. Saluto pure i due Vicepresidenti del Simposio, S.E. 
Mons. Juliàn Herranz, Presidente del Pontificio Consiglio per i Testi Legislativi, e S.E. 
Mons. Emilio Eid, già Vicepresidente della Commissione che preparò il Codice, come tutti 
i Membri del Comitato scientifico e del Comitato tecnico-organizzativo.

I. Un cammino decennale
Da parte mia, ho seguito sempre con attenzione le vicende del Codex Canonum Ecclesia- 

rum Orientalium, la cui promulgazione avvenne nell’anno in cui io fui chiamato all’ufficio di 
Segretario di Stato. Potrei dire che siamo cresciuti insieme! In questo decennio ho potuto cono­
scere da vicino i sentimenti di profondo affetto che il Papa nutre verso le Chiese Orientali. 
Prendo, quindi, volentieri testimonianza della patema sollecitudine con cui Egli ne promuove 
l’attiva presenza pastorale nel mondo di oggi. Proprio per questo, undici anni or sono. Egli 
trasse particolare gioia dalla promulgazione del nuovo Codice, in cui vedeva, e tuttora vede, 
uno strumento privilegiato per far crescere un’intesa armonica ed operosa tra le varie compo­
nenti di ogni Chiesa Orientale. Con favore il Papa ha pertanto sottolineato il motto scelto come 
tema conduttore del presente Simposio: "Ius Ecclesiarum - vehiculum caritatis”.

In realtà, se ogni cristiano è chiamato a recare un suo personale contributo alla crescita 
di questo amore all'intemo della comunità ecclesiale, è chiaro che un contributo del tutto 
particolare è legittimo attendersi da chi, nella comunità, ha responsabilità più rilevanti. A 
questo proposito, ben conoscendo il pensiero del Santo Padre, vorrei qui soffermarmi sul 
ruolo centrale che. in questa “dinamica della carità’’, ha il Pastore di quella determinata por­
zione del Popolo di Dio che è l'“Eparchia».

2. L'origine divina dell'Epi.scopato
11 Concilio Vaticano II specifica che il Vescovo governa l’Eparchia come vicario e lega­

to di Cristo, con potestà propria, ordinaria e immediata. Solo la suprema autorità della Chie­
sa può circoscrivere entro certi limiti l’esercizio di tale potestà, in vista dell’utilità della 
Chiesa e dei fedeli (cfr. Lumen gentium, 27).

Si tratta di un’affermazione di grande rilievo dottrinale, che il Concilio formula per tutte 
le "Ecclesiae particulares", per le Eparchie orientali come per le Diocesi della Chiesa lati­
na. È significativo tuttavia che essa sia stata inserita, come canone a sé stante (cfr. can. 178), 
solo nel Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium. Ciò ha la sua ragione in quella “forma 
regiminis traditionalis", specifica dell’Oriente, che è costituita dalle Chiese patriarcali (cfr. 
Orientalium Ecclesiarum, 11): in esse, infatti, il Vescovo, prima di essere ordinato, deve 
promettere obbedienza, oltre che al Romano Pontefice, anche al Patriarca nelle cose in cui 
gli è soggetto a norma del diritto (cfr. can. 187 § 2).

3. Il primato di Pietro
È questo un punto che, a mio giudizio, merita di essere ancor maggiormente approfon­

dito: nella Chiesa di Cristo, infatti, non v'è alcuna potestà sopra-episcopale e, a maggior 
ragione, sopra-metropolitana, che non sia quella suprema, da Cristo affidata a Pietro e ai



1660 Atti del Santo Padre

suoi Successori. Pertanto, i Vescovi delle Chiese Orientali, quando prestano obbedienza ai 
Patriarchi nelle cose nelle quali sono ad essi soggetti o obbediscono alle decisioni dei Sino­
di delle Chiese patriarcali, sanno che questo è loro richiesto in quanto i Patriarchi ed i Sino­
di delle Chiese patriarcali sono resi partecipi iure canonico della suprema autorità della 
Chiesa, la sola che possa, per istituzione di Gesù Cristo, circoscrivere l’esercizio della pote­
stà dei Vescovi.

L’autorità suprema, peraltro, può estendere tale partecipazione a dimensioni anche 
molto ampie. È ciò che avviene nel Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, mediante il 
quale è stato realizzato l'auspicio del Concilio Vaticano 11 relativo alla restituzione delle 
Chiese patriarcali allo splendore del Primo Millennio (cfr. Orientalium Ecclesiarum. 9). Con 
questa “norma iuris", volutamente molto vasta, viene determinata l'ampiezza della parteci­
pazione dei Patriarchi e dei Sinodi delle Chiese patriarcali alla suprema autorità che Cristo 
ha stabilito nella Chiesa. E alla luce di questa norma che può adeguatamente apprezzarsi la 
grandezza della figura del Patriarca come "Pater et Caput" della sua Chiesa. Ciò ovvia­
mente vale per tutti i Patriarchi indistintamente: per quelli che reggono le Chiese patriarca­
li di più antica istituzione come per quelli delle Chiese sui iuris che la suprema autorità della 
Chiesa ha elevato o, seguendo l'esplicito auspicio del Concilio Vaticano II (cfr. Orientalium 
Ecclesiarum, 11), voglia elevare al rango di Chiese patriarcali. A tale riguardo, conserva 
tutto il suo valore il famoso voto formulato dai Padri Conciliari, nel noto Decreto sulle Chie­
se Cattoliche Orientali, che suona così: «Siccome nelle Chiese Orientali l’istituzione patriar­
cale è la forma tradizionale di governo, il Santo ed Ecumenico Concilio desidera che, dove 
sia necessario, si erigano nuovi Patriarcati, la cui costituzione è riservata al Concilio Ecu­
menico o al Romano Pontefice» (Ihid., 11 ).

4. L'esercizio del Primato

Il desiderio del Successore di Pietro, come voi ben potete immaginare, è di fare quanto 
è possibile perché tutte le Chiese patriarcali rifulgano del più grande splendore. È necessa­
rio, infatti, che esse assolvano con nuovo e sempre maggiore vigore apostolico la missione 
loro affidata nel seno della Chiesa universale per la salvezza eterna delle anime (cfr. Orien­
talium Ecclesiarum, 1 ).

Nella prospettiva or ora delineata, la partecipazione dei Patriarchi e dei Sinodi delle Chie­
se patriarcali alla suprema autorità della Chiesa, come contenuta nella "norma iuris” stabili­
ta da questa medesima autorità è di fatto molto ampia. Nella sostanza, essa corrisponde a 
quella regolata nei canoni dei vari Concili, a cominciare da quello di Nicea dell’anno 325. I 
necessari adattamenti di tale "norma iuris" - auspicati dal Concilio Vaticano li (cfr. Orien­
talium Ecclesiarum, 9) - alla vita attuale della Chiesa non l'hanno diminuita, ma corrobora­
ta, soprattutto a causa della accresciuta possibilità di comunicazione con il Romano Pontefi­
ce, Capo del Collegio dei Vescovi, al cui governo pastorale sono affidate in egual modo le 
Chiese in Oriente come quelle in Occidente (cfr. Orientalium Ecclesiarum. 3).

5. Il principio di territorialità
Cade qui opportuno un richiamo al cosiddetto "principio di territorialità”, mantenuto 

con fermezza da tutti i Concili Ecumenici, compreso il Concilio Vaticano II (cfr. Orienta­
lium Ecclesiarum, 7), alla cui luce il Santo Padre ha voluto che fosse elaborato il Codex 
Canonum Ecclesiarum Orientalium. Questo mostrarono di aver perfettamente capito i mem­
bri della Commissione che preparò il Codice, tra i quali primeggiavano i sei Patriarchi orien­
tali, quando nella loro Assemblea Plenaria del novembre 1988 desistettero, dopo un richia­
mo del Santo Padre, da una mozione firmata da quindici membri, nella quale si mirava ad 
ottenere l’estensione della giurisdizione patriarcale a tutto il mondo. Il Papa aveva infatti 
chiesto che gli fosse presentato un progetto di Codice in tutto conforme sia alle tradizioni



Atti del Santo Padre 1661

orientali sia alle decisioni conciliari, tra le quali anche quelle del Concilio Vaticano II, che 
non aveva accolto la richiesta di estendere tale giurisdizione fuori dei contini legittimamen­
te stabiliti della Chiesa patriarcale. I lavori dell’Assemblea si svolsero da allora in modo 
sereno e proficuo. Infatti era evidente a tutti che il progetto del Codice che stava sul tavolo 
dell’Assemblea, frutto di quasi venti anni di assiduo lavoro compiuto con la collaborazione 
di tutto l’Episcopato orientale, era conforme, anche sul tema della territorialità, alle tradi­
zioni orientali e alle decisioni conciliari.

In quella stessa occasione, tuttavia, il Papa aggiunse che. per le Chiese aventi fedeli 
fuori del proprio territorio, sarebbe stato lieto di «considerare, a Codice promulgato, le pro­
poste elaborate nei Sinodi con chiaro riferimento alle norme del Codice, che si ritenesse 
opportuno specificare con uno ius speciale e ad tempus» (cfr. “Nunzia", n. 29, p. 27). Que­
sta disponibilità Egli riaffermò anche in occasione della promulgazione del Codice, quando 
presentò al Sinodo dei Vescovi il nuovo testo giuridico (cfr n. 12: AAS 83 11991 ], 492).

Voi sapete, peraltro, che il Codice prevede anche l'eventualità di una revisione dei con­
fini territoriali di una Chiesa patriarcale. Il can. 146 § 2 indica con chiarezza la via da segui­
re in tale fattispecie: spetta al Sinodo dei Vescovi della Chiesa patriarcale approfondire la que­
stione, dopo aver ascoltato la superiore autorità amministrativa di ciascuna Chiesa sui iuris 
che vi sia interessata. Il Sinodo deve poi presentare la proposta, corredata della necessaria 
documentazione, al Romano Pontefice. Evidentemente, si suppone che si tratti di proposte 
non miranti ad un capovolgimento del principio di territorialità sancito dai Concili Ecumeni­
ci, ma soltanto a cambiamenti di confine motivati da ragioni di carattere particolare.

6. Fiducia nell'avvenire

Terminando, vorrei richiamare le parole conclusive della Costituzione Apostolica Sacri 
canones, con cui fu promulgato il Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium. In quel solen­
ne documento il Papa rivolgeva a tutti l’invito ad accogliere il Codice «con animo sereno e 
con la fiducia che la sua osservanza attirerà su tutte le Chiese Orientali quelle grazie celesti 
che le faranno prosperare sempre di più in tutto il mondo» (AAS 82 11990], 1044).

In particolare, per quanto concerne la delimitazione della giurisdizione territoriale, nel 
già citato discorso davanti alla VIII Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi il 
Papa ribadì: le norme riguardanti tale giurisdizione «sono state ripetutamente al centro della 
mia attenzione e finalmente decise così come stanno nel Codice, perché il Sommo Pontefi­
ce le ritiene necessarie per il bene della Chiesa universale e per salvaguardare il suo retto 
ordine e i diritti fondamentali ed imprescindibili dell’uomo redento da Cristo» (n. Il: AAS 
83 119911, 492). «Vogliate aver fede. Egli allora concluse, che il “Signore dei signori" e il 
“Re dei re” non permetterà mai che la diligente osservanza di tali leggi venga a nuocere al 
bene delle Chiese Orientali» (Ivi, n. 12, p. 492).

A me sembra che questo atto di fede, richiesto allora dal Papa, diventi sempre più neces­
sario. e così con l’aiuto di Dio e grazie al generoso impegno di tutti, il Codice, giunto feli­
cemente al suo decimo anno di vita, potrà sempre più diventare per tutti un “vehiculum cari­
tatis". Si avvererà così il voto che già esprimeva milleseicento anni fa il grande Patriarca di 
Costantinopoli, S. Giovanni Crisostomo: «Chi dice Chiesa non dice divisione, ma unione e 
concordia» (In I Cor: PG 61, 13).



1662 Atti del Santo Padre

Alla Caritas italiana nel XXX di fondazione

Occorre dar corpo ad un’azione caritativa globalizzata 
che sostenga lo sviluppo dei “piccoli” della terra

Sabato 24 novembre, ricevendo i rappresentanti della Caritas italiana in occasione del XXX di fon­
dazione, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Mi unisco volentieri alla gioia di tutti voi, che celebrate il XXX anniversario 
della Caritas Italiana, e cordialmente vi saluto.

Saluto anzitutto il venerato Fratello Mons. Benito Cocchi, Arcivescovo di Mode­
na, Presidente della Caritas, e lo ringrazio per le cortesi parole, che mi ha rivolto a 
nome dei presenti illustrandomi il cammino sinora percorso e le nuove prospettive. 
Saluto anche gli altri Presuli, che hanno voluto presenziare a quest'incontro, come 
pure i sacerdoti, i religiosi e religiose, i volontari e quanti operano in quest'impor­
tante organismo pastorale voluto dal mio Predecessore, il Servo di Dio Paolo VI, per 
«sensibilizzare le Chiese locali e i singoli fedeli al senso e al dovere della carità in forme con­
sone ai bisogni e ai tempi» (Insegnamenti di Paolo VI, X [1972], 989).

Nel corso di questi tre decenni, la Caritas Italiana ha svolto con fedeltà il man­
dato ricevuto, e si inoltra ora in nuovi itinerari per approfondire ed orientare al 
meglio quanto finora sviluppato.

2. E impossibile ripercorrere, sia pure sommariamente, tutte le tappe di questa 
esperienza trentennale. Dal piano pastorale Evangelizzazione e Sacramenti degli anni 
Settanta e dal primo Convegno ecclesiale su Evangelizzazione e promozione umana, 
agli anni Ottanta, con il documento Chiesa italiana e prospettive del Paese che indica­
va all'intera Comunità ecclesiale la strada del "ripartire dagli ultimi". È il decennio 
della nascita della Consulta delle opere caritative e assistenziali, poi diventata Con­
sulta ecclesiale degli Organismi socio-assistenziali, e dello svolgersi del Convegno eccle­
siale di Loreto, che lanciò la proposta degli "Osservatori permanenti dei bisogni e 
delle povertà". Emergenze e problemi internazionali hanno aperto la Caritas a un 
respiro planetario.

Negli anni Novanta sino ai nostri giorni, con il Documento Evangelizzazione e 
testimonianza della carità, la C.E.I. ha proposto come obiettivo la Caritas in ogni par­
rocchia, quale luogo pastorale ordinario del promuovere e animare alla testimo­
nianza della carità. Si tratta di una corale testimonianza di amore verso ogni essere 
umano, con un'opzione preferenziale per i poveri.

3. Attraverso l'opera delle Caritas parrocchiali, che auspico continuino a 
diffondersi e moltiplicarsi, proseguite, carissimi, ad alimentare e far crescere una 
carità di popolo e di parrocchie, che coinvolga ciascun battezzato in attività pasto­
rali ordinarie: una carità che si traduca in educazione all'interculturalità, alla mon­
dialità, alla pace, sforzandosi di incidere efficacemente sul territorio. Emergerà così 
il volto di una Chiesa non solo preoccupata di promuove servizi per i poveri, ma 
anche e soprattutto di avviare con loro percorsi di autentica condivisione.

Sia la famiglia il luogo primario dove si impara a vivere questa carità fatta di 
reciproca attenzione e dedizione, compresenza, complementarità, compartecipazione, condi­
visione. A tal fine, vi esorto a rilanciare, in uno stile consono ai tempi, occasioni di 
incontro e di condivisione tra famiglie.



Atti del Santo Padre 1663

4. È necessario poi fronteggiare le sfide della moderna globalizzazione. Non si 
sono globalizzate solo tecnologia ed economia, ma anche insicurezza e paura, cri­
minalità e violenza, ingiustizie e guerre. Urge pertanto costruire insieme la "civiltà 
dell'amore", e per questo educare al dialogo rispettoso e fraterno tra culture e 
civiltà. Occorre dar corpo ad un'azione caritativa globalizzata, che sostenga lo svi­
luppo dei "piccoli" della terra. Vicini ad ogni situazione di povertà, a partire dalle 
ricorrenti emergenze nazionali e internazionali, voi potete fare in modo che i pove­
ri si sentano, in ogni comunità, come "a casa loro".

Non è questa la più efficace presentazione della buona novella del Regno? 
Senza questa forma dì evangelizzazione, compiuta attraverso la carità e la testimo­
nianza della povertà cristiana, l'annuncio del Vangelo rischia di essere incompreso 
o di affogare in un mare di parole. «La carità delle opere assicura una forza inequi­
vocabile alla carità delle parole» (Novo Millennio ineunte, 50).

Si tratta di educare non solo i singoli fedeli, ma l'intera comunità a diventare nel 
suo insieme "soggetto di carità", pronta a farsi prossimo di chi è nel bisogno. Que­
sta vicinanza profetica e generosa si è espressa con esemplare tempestività, in occa­
sione di terremoti, calamità naturali e guerre, come ad esempio, in Umbria e Mar­
che, nella regione dei Grandi Laghi d'Africa, nei Balcani, in Centro America e, in 
questi giorni, nella mobilitazione in favore dei profughi dell'Afghanistan.

5. Più si riesce a coinvolgere i singoli e l'intera comunità, più efficaci risulte­
ranno gli sforzi per prevenire l'emarginazione, incidere sui meccanismi generatori 
di ingiustizia, difendere i diritti dei deboli, rimuovere le cause della povertà, e met­
tere in "collegamento solidale" Sud e Nord, Est e Ovest del pianeta. In questo 
campo quante possibilità si aprono al volontariato! A voi il compito di valorizzarle 
tutte. Penso, in modo singolare, alle fresche energie di tanti ragazzi e ragazze che, 
grazie al servizio civile, possono dedicare una parte del loro tempo ad interventi 
socio-caritativi in Italia e in altri Paesi. In tal modo potrete contribuire a dar vita a 
un mondo in cui tacciano finalmente le armi e trovino attuazione progetti di svi­
luppo sostenibile.

6. Cari Fratelli e Sorelle! Per portare a compimento il mandato che la Chiesa vi 
affida è indispensabile, però, che restiate sempre in ascolto e contemplazione di Cri­
sto. Occorre che la preghiera preceda, accompagni e segua ogni vostro intervento.

Solo così potrete rispondere prontamente al Signore, che sta alla porta del 
nostro cuore, delle nostre comunità e "bussa" in modo discreto, ma insistente.

La Vergine Maria, Madre della Carità, vi protegga e assista sempre, lo vi accom­
pagno con la preghiera, e volentieri vi imparto la Benedizione Apostolica, esten­
dendola a quanti quotidianamente incontrate nelle vostre molteplici attività.



1664 Atti del Santo Padre

All'Alleanza Biblica Universale e alla Società Biblica in Italia

La traduzione interconfessionale in lingua corrente 
è uno dei frutti più belli della collaborazione 
tra le Chiese e Comunità ecclesiali in Italia

Lunedì 26 novembre, ricevendo una Delegazione dell'Alleanza Biblica Universale e della Società 
Biblica in Italia in occasione del XXV anniversario della pubblicazione della traduzione intercon­
fessionale del Nuovo Testamento in lingua corrente (Parola del Signore, il Nuovo Testamento), 
il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. È per me motivo di gioia incontrarmi con tutti voi, illustri Responsabili del­
l'Alleanza Biblica Universale, Rappresentanti degli Editori ed Esponenti delle Chie­
se e Comunità ecclesiali italiane, in occasione del XXV anniversario della pubblica­
zione del volume "Parola del Signore, il Nuovo Testamento. Traduzione interconfessionale 
in lingua corrente". Ringrazio, in particolare, il Dottor Markku Kotila, Presidente del 
Comitato Europa Medio Oriente dell'Alleanza Biblica Universale, e Mons. Alberto 
Ablondi, Presidente della Federazione Biblica Cattolica, per le cortesi parole che 
hanno voluto rivolgermi a nome dei presenti.

Come è stato poc'anzi sottolineato, nell'arco di cinque lustri questa importante 
iniziativa biblica ed ecumenica ha raggiunto traguardi encomiabili, che hanno 
superato le stesse aspettative di coloro che l'hanno concepita e avviata venticinque 
anni or sono. La pubblicazione della traduzione interconfessionale nel linguaggio 
della gente comune si presenta come l'iniziativa di maggior rilevanza ecumenica 
attuata in Italia. Essa costituisce, per un gran numero di nostri contemporanei, un 
valido contributo in ordine alla conoscenza e alla familiarità con la Parola di Dio.

2. È noto che il lavoro del traduttore è sempre un'arte difficile. Implica l'impe­
gno di mettere in contatto e creare una comunicazione fra storie, culture e linguag­
gi talora molto distanti tra loro nello spazio e nel tempo. Una buona traduzione si 
fonda pertanto su tre pilastri, che devono contemporaneamente reggere l'intero 
lavoro. Innanzi tutto occorre un'approfondita conoscenza della lingua e del mondo 
culturale di origine. In secondo luogo non deve mancare un'altrettanto buona fami­
liarità con la lingua e il contesto culturale di arrivo. Infine, per coronare l'opera con 
successo, si richiede un'adeguata padronanza dei contenuti e del significato di 
quanto si va traducendo.

Nella traduzione interconfessionale della Bibbia da voi curata, avete cercato di 
rimanere fedeli al tenore dei testi originali. Avete voluto altresì rendere il testo com­
prensibile ai lettori contemporanei, utilizzando le parole e le forme della lingua di 
tutti i giorni.

L'eccezionale diffusione dell'opera sta a dimostrare il favore e l'ampio apprez­
zamento ottenuti nei diversi ambienti ecclesiali e culturali. Tra l'altro, mi è caro qui 
ricordare che proprio di questa traduzione ci si è avvalsi nel corso della XV Gior­
nata Mondiale della Gioventù, svoltasi a Roma nell'agosto dello scorso anno, come 
pure in tante altre iniziative ecumeniche attuate durante il Giubileo.

3. Quest'opera da voi curata rappresenta uno dei frutti più belli e significativi 
della collaborazione tra le Chiese e Comunità ecclesiali in Italia. E interessante nota-



Atti del Santo Padre 1665

re come lo studio per una comprensione più appropriata del testo sacro favorisca il 
superamento di divisioni prodotte nel corso della storia, le quali traevano alimento 
proprio da interpretazioni divergenti di alcuni brani biblici. Tutti auspichiamo che 
tale possibilità di incontro e di dialogo vada sempre più approfondendosi, nella 
convinzione che la Sacra Scrittura «può dare la saggezza che conduce alla salvezza, 
per mezzo della fede in Cristo Gesù» (2Tm 3,15).

Invoco su di voi e sul vostro prezioso lavoro abbondanti benedizioni di Dio, 
mentre auguro a questa traduzione interconfessionale della Bibbia la più ampia dif­
fusione. Possa la Parola di Dio, sempre meglio conosciuta dagli uomini e dalle 
donne del nostro tempo, essere accolta con cuore sincero e tradotta in concrete scel­
te di vita.

Dal Libro Sinodale (n. 26)

La Parola di Dio
Prioritario nella catechesi degli adulti è il contatto con la Parola di Dio, sorgen­

te e regola dell'esperienza cristiana. Di fatto in molte comunità la Bibbia, adeguata- 
mente sussidiata, costituisce il primo e più autorevole catechismo. Questa tendenza 
deve essere incoraggiata, facendo sì che i credenti possano familiarizzarsi con la 
Parola di Dio, leggendola e studiandola individualmente e in gruppo, e trovino in essa 
il principale nutrimento della propria esperienza spirituale.

Occorre riportare al centro della vita cristiana e della stessa pastorale l'annuncio 
della Parola di Dio, mediante il ricorso costante alla Sacra Scrittura. Siano dunque 
promosse e favorite, sia a livello diocesano sia a livello locale, le iniziative che ten­
dono a promuovere la conoscenza e l'amore per la Bibbia.

Si introducano forme di avvicinamento più popolari alla Bibbia, utilizzando 
anche i nuovi strumenti dell'apostolato biblico e della lectio divina, e prevedendo 
espliciti cammini di fede, basati sulla conoscenza e sull’ascolto della Parola di Dio.



1666 Atti del Santo Padre

Ai Presidenti delle Regioni e delle Province autonome italiane

Oculate scelte di politica sociale 
per la famiglia, la scuola, le persone deboli

Giovedì 29 novembre, ricevendo i Presidenti delle Regioni e delle Province autonome italiane, che 
gli sono stati presentati dal Presidente della Conferenza delle Regioni, il piemontese Enzo Ghigo, 
il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Sono lieto di porgere il mio più cordiale benvenuto a ciascuno di voi. Grazie 
per questa vostra visita! Saluto anzitutto il dottor Enzo Ghigo, Presidente della 
Conferenza delle Regioni, e lo ringrazio per le cortesi parole come pure per i voti 
augurali che ha voluto poc'anzi rivolgermi a nome dei presenti. Estendo il mio 
affettuoso pensiero a ciascuno di voi, ai vostri collaboratori e alle popolazioni delle 
diverse zone d'Italia che voi qui rappresentate.

Le Regioni italiane stanno oggi attraversando una fase di non lievi cambiamen­
ti e di grandi aspettative. In attuazione del principio autonomistico, sancito dalla 
Costituzione della Repubblica (cfr. art. 5), e applicando il principio di sussidiarietà, 
sono state loro attribuite specifiche competenze per l'esercizio della potestà legisla­
tiva e per l'amministrazione delle comunità locali. Viene loro offerta, in tal modo, 
l'opportunità di delineare, in armonia con la Costituzione, una propria forma di 
governo insieme a principi fondamentali di organizzazione e di funzionamento.

L'elaborazione di Statuti affidati interamente all'autonoma determinazione costi­
tuisce di certo il riconoscimento del loro accresciuto ruolo nella società italiana. Al 
tempo stesso, segna una singolare occasione per ripensare le istituzioni pubbliche, 
nella loro struttura e nei rapporti con le comunità locali, che esse rappresentano.

2. Gentili Signore e Signori! Agendo con spirito di altruismo e di leale coopera­
zione, fate in modo che le istituzioni offrano a tutti i cittadini, senza alcuna discri­
minazione, «la possibilità di partecipare liberamente e attivamente sia alla elabora­
zione dei fondamenti giuridici della comunità politica, sia al governo della cosa 
pubblica, sia alla determinazione del campo d'azione e dei limiti dei differenti orga­
nismi» (Gaudium et spes, 75). Queste sono indicazioni del Concilio Vaticano II che 
mantengono tuttora la loro forza e il loro valore. Che esse vi siano di guida nel 
vostro compito tanto ampio e carico di responsabilità!

Non vi è infatti chiesto di operare una semplice riorganizzazione delle istitu­
zioni. Occorre anche assicurare che le istituzioni siano sempre capaci di promuove­
re la solidarietà fra le persone, perseguire il bene comune e accogliere l'originale e 
autonomo contributo delle formazioni sociali, riconoscendo ad esse uno specifico 
ambito di azione, secondo il principio di sussidiarietà.

Vorrei poi ricordare che, nel rispetto delle reciproche competenze, si aprono 
spazi di fruttuosa collaborazione pure tra le Regioni e le varie articolazioni delle 
Comunità ecclesiali locali, come previsto del resto nell'art. 1 dell'Accordo di revi­
sione del 1984 del Concordato Lateranense, circa la reciproca collaborazione tra lo 
Stato e la Chiesa Cattolica «per la promozione dell'uomo e il bene del Paese».

3. Per dare soluzione alle emergenti sfide sociali ed economiche del momento 
presente, è richiesto il generoso apporto di tutti. I pubblici amministratori, ai quali



Atti del Santo Padre 1667

il popolo ha affidato cariche di guida e di governo, devono ad esso far costante rife­
rimento, considerando l'attività politica e amministrativa come un servizio.

Al centro di ogni vostro progetto e intervento ci sia, pertanto, sempre l'uomo. 
Particolare attenzione prestate alla famiglia il cui ruolo è fondamentale per la 
costruzione della società. Agevolate la formazione del nucleo familiare, sostenen­
dolo con misure appropriate nell'assolvimento delle proprie peculiari funzioni. 
Penso, tra l'altro, alle attese delle giovani coppie, alle difficoltà connesse con il lavo­
ro e la casa che spesso ritardano di molto il matrimonio e il formarsi della famiglia, 
all'educazione dei figli e al necessario mutuo aiuto tra i membri del focolare fami­
liare. Preoccupatevi del mondo della scuola. In quest'ambito concorrono compe­
tenze statali e regionali, che vanno ugualmente orientate a garantire la libertà delle 
scelte educative di ogni famiglia.

E che dire poi della solidarietà verso le persone deboli, malate o in difficoltà? 
Grazie a oculate scelte di politica sociale, non fate mancare ad esse il sostegno 
necessario per dar soluzione ai loro complessi e molteplici problemi. Sia vostra cura 
costante andare incontro a tutto ciò che tocca la vita e i bisogni dell'essere umano: 
dalla sanità all'assistenza sociale, all'istruzione e alla formazione professionale, alla 
cultura e ai beni storico-artistici, al lavoro e alle attività produttive, all'assetto del 
territorio e alla tutela dell'ambiente.

4. La legittima pluralità di orientamenti, nei quali si manifesta l'identità speci­
fica e l'autonomia di ogni Regione, non si oppone alla necessaria solidarietà e alla 
cooperazione che non deve mancare con le diverse realtà locali. Anzi, ogni Regione 
o Autonoma Provincia deve essere sempre animata dalla consapevolezza e dalla 
responsabilità di appartenere a un'unica e unitaria comunità nazionale. Viviamo, è 
vero, in una società globalizzata, ma è necessario salvaguardare anche i diritti degli 
enti locali, pur coniugandoli sempre con le esigenze della comunità universale.

Inoltre, l'apertura a rapporti diretti con Regioni di altri Paesi potrà concorrere 
allo sviluppo d'una fruttuosa reciproca conoscenza e collaborazione tra popoli dif­
ferenti per storia e per cultura. Ciò vale, specialmente, per le Regioni che si ricono­
scono nella comune appartenenza al Continente europeo. È questo un significativo 
elemento di integrazione atto ad agevolare la costruzione dell'unità, rispettando e 
valorizzando le singole identità locali.

Fedeli alle loro radici e aprendosi ad altre realtà, le Regioni italiane potranno 
rinnovare le proprie istituzioni, mantenendo saldo il rapporto con le comunità che 
rappresentano, e contribuendo alla costruzione di una società più vasta, libera e 
solidale.

5. Gentili Signore e Signori! Faccio voti che sempre più incisivo e fruttuoso sia 
il vostro lavoro, attento alle quotidiane attese e necessità della gente. Potrete rende­
re un servizio notevole alle vostre comunità se, venendo incontro alle loro legittime 
aspettative, manterrete lo sguardo aperto sui bisogni del mondo. Iddio vi protegga 
e renda fruttuosi gli sforzi che dispiegate per servire ogni persona umana, creata a 
sua immagine e somiglianza. La Vergine Maria, tanto cara al popolo italiano, vi 
assista e maternamente vi accompagni.

Io vi assicuro uno speciale ricordo nella preghiera, e con affetto imparto la Bene­
dizione Apostolica a voi qui presenti, ai vostri familiari e collaboratori, come pure 
a quanti voi qui rappresentate.





Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE
PER LA DOTTRINA DELLA FEDE

Lettera ai Vescovi dell’intera Chiesa cattolica 
e agli altri Ordinari e Gerarchi interessati 

circa i delitti più gravi riservati alla 
Congregazione per la Dottrina della Fede

Per l'applicazione della legge ecclesiastica, che nell’art. 52 della Costituzione Aposto­
lica sulla Curia Romana recita: «[La Congregazione per la Dottrina della Fede) giudica i de­
litti contro la fede ed i delitti più gravi commessi sia contro la morale sia nella celebrazione 
dei Sacramenti, che vengano ad essa segnalati e, all'occorrenza, procede a dichiarare o ad 
irrogare le sanzioni canoniche a norma del diritto, sia comune sia proprio»1, era necessario 
prima di tutto definire il modo di procedere circa i delitti contro la fede: questo è stato fatto 
con le norme che vanno sotto il titolo Agendi ratio in doctrinarum examine (Regolamento 
per l’esame delle dottrine), ratificate e confermate dal Sommo Pontefice Giovanni Paolo II, 
approvando contestualmente in forma specifica gli articoli 28-292.

Quasi nel medesimo tempo la Congregazione per la Dottrina della Fede, con una Com­
missione costituita a tale scopo, si applicava a un diligente studio dei canoni sui delitti, sia 
del Codex luris Canonici, sia del Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, per determi­
nare «i delitti più gravi sia contro la morale sia nella celebrazione dei Sacramenti», per per­
fezionare anche le norme processuali speciali nel procedere «a dichiarare o ad irrogare le 
sanzioni canoniche», poiché l’Istruzione Crimen sollicitationis finora in vigore, edita dalla 
Suprema Sacra Congregazione del Sant’Offizio il 16 marzo 1962’, doveva essere riveduta 
dopo la promulgazione dei nuovi Codici canonici.

' Giovanni Paolo II, Cost. Ap. Pastor bonus sulla Curia Romana (28 giugno 1988), art. 52: AAS 80 (1988), 
874.

! Congregazione per la Dottrina della Fede, Agendi ratio in doctrinarum examine (29 giugno 1997): AAS 
89(1997). 830-835.

' Suprema Sacra Congregazione del Sant’Offizio. Istr. Crimen sollicitationis, a tutti i Patriarchi. Arcive­
scovi, Vescovi e agli altri Ordinari del luogo «anche del Rito Orientale»: De modo procedendi in causis sollicita­
tionis (16 marzo 1962), Tipografia Poliglotta Vaticana 1962.

1669



1670 Atti della Santa Sede

Dopo un attento esame dei pareri e svolte le opportune consultazioni, il lavoro della 
Commissione è finalmente giunto al termine; i Padri della Congregazione per la Dottrina 
della Fede l'hanno esaminato più accuratamente, sottoponendo al Sommo Pontefice le con­
clusioni circa la determinazione dei delitti più gravi e circa il modo di procedere nel dichia­
rare o irrogare le sanzioni, ferma restando in questo la competenza esclusiva della medesi­
ma Congregazione come Tribunale Apostolico. Tutte queste cose sono state approvate, 
confermate e promulgate dal Sommo Pontefice con la Lettera Apostolica data in forma di 
Motu Proprio Sacramentorum sanctitatis tutela*.

I delitti più gravi sia nella celebrazione dei Sacramenti sia contro la morale, riservati alla 
Congregazione per la Dottrina della Fede, sono:

- Delitti contro la santità dell'augustissimo Sacrificio dell' Eucaristia e sacramento, 
cioè:

1° l’asportazione o la conservazione a scopo sacrilego, o la profanazione delle specie 
consacrate4;

2° l’attentata azione liturgica del Sacrifìcio Eucaristico o la simulazione della mede­
sima’;

3° la concelebrazione del Sacrificio Eucaristico, vietata, assieme a ministri di comunità 
ecclesiali che non hanno la successione apostolica né riconoscono la dignità sacramentale 
dell’Ordinazione sacerdotale'’;

4° la consacrazione a scopo sacrilego di una materia senza l’altra nella celebrazione eu­
caristica, o anche di entrambe fuori della celebrazione eucaristica7;

- Delitti contro la santità del sacramento della Penitenza, cioè:
1° l’assoluzione del complice nel peccato contro il sesto comandamento del Decalogo’;
2° la sollecitazione, nell'atto o in occasione o con il pretesto della confessione, al pec­

cato contro il sesto comandamento del Decalogo, se è finalizzata a peccare con il confesso­
re stesso’;

3° la violazione diretta del sigillo sacramentale"’;
- Delitto contro la morale, cioè: il delitto contro il sesto comandamento del Decalogo 

commesso da un chierico con un minore al di sotto dei 18 anni di età.
Questi delitti, elencati sopra con la propria definizione, sono riservati soltanto al Tribu­

nale Apostolico della Congregazione per la Dottrina della Fede.
Ogni volta che l’Ordinario o Gerarca abbia notizia almeno verosimile di un delitto ri­

servato. dopo avere svolto un'indagine preliminare, la segnali alla Congregazione per la 
Dottrina della Fede, la quale, a meno che per le particolari circostanze non avochi a sé la 
causa, comanda all'Ordinario o al Gerarca, trasmettendo opportune norme, di procedere at­
traverso il proprio Tribunale. Il diritto di appellare validamente contro la sentenza di primo 
grado, sia da parte del reo o del suo Patrono sia da parte del Promotore di Giustizia, con­
sente un unico ricorso solo al Supremo Tribunale della medesima Congregazione.

Si deve notare che l’azione criminale circa i delitti riservati alla Congregazione per la 
Dottrina della Fede si estingue per prescrizione in dieci anni". La prescrizione decorre a

* Pubblicata in questo fascicolo di RDTo alle pp. 0000-0000 IN d R./.
* Cfr. C.I.C., can. 1367; C.C.E.O., can. 1442. Cfr. anche Pontificio Consiglio pf.r l’Interpretazione dei 

Testi Legislativi, Risposta del 4 giugno 1999 a un dubbio.
’ Cfr. C./.C., cann. 1.378 § 2, 1° e 1379; C.CEO, can. 1443.
• Cfr. CJ.C.. cann. 908 e 1365; C.C.E.O., cann. 702 e 1440.
’ Cfr. CJ.C.. can. 927.
• Cfr. C./.C., can. 1378 § I; C.C.E.O., can. 1457.
’ Cfr. C./.C., can. 1.387; C.C.E.O., can. 1458.

Cfr. CJ.C.. can. 1.388 § 1; C.C E O. can. 1456 § I.
" Cfr. CJ.C.. can. 1.362 §1,1°; C.C.E.O.. can. 1152 § 2. 1°.



Atti della Santa Sede 1671

norma del diritto universale e comune12, ma in un delitto con un minore commesso da un 
chierico la prescrizione comincia a decorrere dal giorno in cui il minore ha compiuto il 18° 
anno di età.

Nei Tribunali costituiti presso gli Ordinari o i Gerarchi, possono ricoprire validamente 
per tali cause l’ufficio di Giudice, di Promotore di Giustizia, di Notaio e di Patrono soltan­
to dei sacerdoti. Quando l’istanza nel Tribunale in qualunque modo è conclusa, tutti gli atti 
della causa siano trasmessi d'ufficio quanto prima alla Congregazione per la Dottrina della 
Fede.

Tutti i Tribunali della Chiesa Latina e delle Chiese Orientali Cattoliche sono tenuti ad 
osservare i canoni sui delitti e le pene come pure sul processo penale rispettivamente del­
l’uno e dell’altro Codice, assieme alle norme speciali che dalla Congregazione per la Dot­
trina della Fede saranno date caso per caso da eseguire integralmente.

Le cause di questo genere sono soggette al segreto pontificio.
Con la presente Lettera, inviata per mandato del Sommo Pontefice a tutti i Vescovi della 

Chiesa Cattolica, ai Superiori Generali degli Istituti religiosi clericali di diritto pontificio e 
delle Società di vita apostolica clericali di diritto pontificio e agli altri Ordinari e Gerarchi 
interessati, si auspica non solo che siano evitati del tutto i delitti più gravi, ma soprattutto 
che, al fine di procurare la santità dei chierici e dei fedeli anche mediante necessarie san­
zioni, vi sia una sollecita cura pastorale da parte degli Ordinari e dei Gerarchi.

Roma, dalla sede della Congregazione per la Dottrina della Fede, 18 maggio 2001.

* Joseph Card. Ratzinger 
Prefetto

* Tarcisio Bertone, S.D.B.
Arcivescovo em. di Vercelli 

Segretario

Nostra traduzione da Acta Apostolicae Sedis 93 (2001), 5 novembre 2001, pp. 785-788.

12 Cfr. C.I.C., can. 1362 § 2; CC.EO, can. 1152 § 3.



1672 Atti della Santa Sede

PONTIFICIO CONSIGLIO
PER LA PASTORALE DELLA SALUTE

Manuale di Pastorale

CHIESA, DROGA E TOSSICOMANIA

PRESENTAZIONE

Dopo un lungo cammino, siamo ora in grado di presentare questo Manuale di Pastora­
le su “Chiesa, Droga e Tossicomania”. All'inizio del 1997, il Santo Padre, attraverso la Se­
greteria di Stato della Santa Sede, ha affidato al Pontifìcio Consiglio per la Pastorale della 
Salute il compito di interessarsi del problema lacerante della droga nel mondo. Da allora ab­
biamo organizzato una serie di studi, riunioni, Congressi internazionali, abbiamo creato 
Gruppi speciali di lavoro, per assolvere nel migliore dei modi il mandato ricevuto dal Papa. 
Tra le nostre preoccupazioni è emersa quella di elaborare un Manuale sulla Pastorale della 
Salute nel campo specifico del mondo della droga.

Molte volte ci sono stati posti interrogativi su cosa pensare e su cosa fare nel campo 
delia pastorale nei confronti del problema della droga. Molti Vescovi, molti sacerdoti, reli­
giose e religiosi, padri di famiglia angosciati si sono chiesti: «Cosa possiamo fare, come cri­
stiani, di fronte al mondo della droga?». Con il nostro Manuale non pretendiamo offrire una 
risposta definitiva, ma dare indicazioni che possano aiutare nel lavoro pastorale. Sappiamo 
che esistono molti metodi, che ci sono molte esperienze di persone totalmente ed eroica­
mente dedite a questo lavoro pastorale. Rispettiamo tutta questa pluralità, a volte non molto 
armonica, di strade che vengono messe in atto per prevenire e curare nel mondo della droga; 
qui non intendiamo proporre un nuovo metodo, ma dare una risposta semplice, come una 
guida pratica, a domande che ci sono sembrate importanti e in un certo modo basilari per 
agire pastoralmente e che forse potranno servire anche a coloro che con tanta dedizione e 
sollecitudine si sono specializzati in questo campo.

Dedichiamo questo Manuale in particolare agli Ecc.mi Vescovi, nelle cui Diocesi si pre­
senta tante volte questo problema che costituisce un aspetto che non possono trascurare della 
pastorale giovanile, pur se la droga colpisce non solo il mondo dei giovani, ma anche quel­
lo dei bambini e di non pochi adulti. È ovvio che questa dedizione è anche dei sacerdoti e 
degli altri operatori pastorali che, insieme con il Vescovo, realizzano l’opera di rendere sem­
pre attuale la presenza del Regno di Dio nel mondo. Nella nostra intenzione rientrano anche 
i genitori che hanno figli tossicodipendenti e non sanno come aiutarli; ci sono poi le fami­
glie, alle quali ci rivolgiamo fortemente.

Il mondo dei politici è molto importante in questo flagello e il risultato che si ottiene per 
frenarlo dipende molto dal loro atteggiamento. Anche a loro dedichiamo il nostro Manuale 
che forse li aiuterà a realizzare la delicata e difficile missione alla quale si sono consacrati 
per preservare e curare tante persone che soffrono per questo terribile male.

Abbiamo tenuto conto in modo particolare del mondo sanitario, di tutti i professionisti 
della salute. Questo Manuale non è un trattato specializzato del problema, tuttavia essi vi 
troveranno valori e orientamenti che faciliteranno lo svolgimento della loro missione pre­
ventiva e curativa.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1673

Il Manuale prende in considerazione i giovani; vorremmo che lo usassero come uno 
strumento atto a prevenire questo male e uscire dalla tossicodipendenza. Gli insegnanti della 
scuola a tutti i livelli, in particolare delle elementari, possono dare ai loro alunni un'infor­
mazione e un’educazione adeguate su questo problema della droga. A loro dedichiamo con 
particolare attenzione il nostro Manuale, come pure a tutti coloro che s’interessano a questa 
problematica tanto grave del nostro tempo.

Come abbiamo detto prima, il Manuale si apre con le parole del Santo Padre Giovanni 
Paolo II su questo grave problema. Possiamo dire che i capitoli che seguono sono una sorta 
di commento alle sue parole.

Il Papa ci parla di tre azioni particolari per una pastorale atta ad affrontare il problema 
della droga: prevenzione, cura e repressione. Nel Manuale vengono contemplate le due 
prime: la prevenzione e la cura. Non viene trattata la repressione, a cui il Papa fa riferimen­
to affermando che tutti dobbiamo lottare contro la produzione, l'elaborazione e la distribu­
zione della droga nel mondo e che è particolare dovere dei Governi affrontare con coraggio 
questa lotta contro i “trafficanti di morte”. Questo punto non verrà sviluppato nel Manuale, 
però ci uniamo alle parole del Papa e chiediamo a tutti di lottare senza quartiere contro la 
droga.

Sappiamo che se non c’è domanda non c’è offerta. La prevenzione, come educazione al 
significato dei valori che rendono la vita degna di essere vissuta, il senso profondo della vita, 
dell’amore e del sesso, faranno veramente sì che questa domanda diminuisca e di conse­
guenza diminuisca anche l'offerta di droga. Non si può più dire che ci siano Paesi produt­
tori da una parte e consumatori dall’altra. Nessuno è estraneo a quest'onda nefasta che copre 
tutto, tutti i Paesi producono e tutti consumano, specialmente ora con le droghe sintetiche. 
Tutti siamo coinvolti e i baroni della droga sono più forti e distruggono più nei Paesi ricchi 
che in quelli poveri. Tutti dobbiamo impegnarci a fondo nella lotta contro questo male ne­
fasto.

Ringraziamo tutti coloro che con tanta dedizione ci hanno aiutato nell'elaborazione di 
questo Manuale. Un ringraziamento particolare va allo stimato Padre Tony Anatrella e ai 
suoi collaboratori che tanto hanno lavorato nella redazione del Manuale, per offrire a tutti 
questo grande sussidio pastorale.

Vogliamo porre il nostro Manuale sotto la speciale protezione di Nostra Signora Salus 
Infirmorum. La Santa Vergine affidi quanti soffrono per questo terribile male a suo Figlio 
Gesù, affinché in Lui tutti trovino i profondi valori che riempiono il vuoto della vita di 
tante persone della società attuale; il Signore Gesù dia a tutti noi il significato autentico del­
l’esistenza nella sua morte e risurrezione, unico orizzonte valido per accettare di morire e di 
vivere.

Città del Vaticano, 1° novembre 2001

* Javier Lozano Barragàn 
Arcivescovo-Vescovo em. di Zacatecas 

Presidente del Pontificio Consiglio 
per la Pastorale della Salute



1674 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

INTRODUZIONE

/// La droga e la tossicomania sono fenome­
ni che stanno invadendo tutte le società del 
mondo e che colpiscono in maniera tutta partico­
lare i giovani, qualunque sia l'ambiente al quale 
essi appartengono. L'esaltazione delle droghe più 
varie e del loro uso non è mai stata cosi rilevante 
e addirittura coscientemente alimentata. I prodot­
ti sono presentati come se costituissero un sup­
plemento di "libertà", come una fonte di convi- 
vialità e di benessere. E tuttavia, quali che siano 
il modo di farne uso e le attese che vi si ripon­
gono, ci si continua a chiedere: «Perché ci si 
droga?».

12/ Le motivazioni che conducono a drogarsi 
sono molteplici, ma riteniamo che sia innanzi 
tutto l'atteggiamento della persona a fare il tossi­
comane, e non soltanto il prodotto. L'educazione 
e la prevenzione dovranno quindi preoccuparsi 
d'orientare l'azione sulle ragioni che danno ori­
gine a questo comportamento, anziché limitarsi a 
prestare attenzione ai prodotti, anche se è utile 
fornire abbondanti informazioni al loro riguardo.

13/ L’uso crescente di prodotti psicoattivi, 
cioè di sostanze che hanno effetti stimolanti o 
inibenti sul cervello, la diffusione di alcuni di 
questi prodotti e il continuo arrivo sul mercato di 
nuove sostanze, alimentano un’attesa di “benes­
sere" che si trasforma il più delle volte, di giorno 
in giorno, in sofferenza e pericolo. Non possiamo 
prenderne atto senza sentirci solidali verso tutti 
coloro che credono di non poter vivere se non 
con la droga, mentre invece si distruggono, tal­
volta fino a morirne, distruggono i loro rapporti, 
distruggono l'ambiente che li circonda, e posso­
no compromettere gravemente il loro futuro. Le 
società accetteranno forse di vedere generalizzar­
si quest’uso, che però non è certamente un segno 
di salute e di fiducia nella vita? In effetti, la droga 
testimonia una specie di disprezzo della vita ed 
un tentativo personale, per lo meno immaginario, 
di disimpegno dalla realtà e dalle contingenze 
della vita umana.

141 Se già da lungo tempo accade che degli 
adulti consumino piante psicotrope, questo atteg­
giamento non è stato tuttavia, in linea generale, 
un fenomeno di massa. E neppure è giusto affer­
mare che “una società senza droga non esiste", a 
meno che non si voglia condannare ogni società 
alla fatalità della tossicomania o ridursi all'Impo­
tenza. organizzando molto semplicemente un si­
stema in cui si accetta un consumo minimo. 
L’uso di droghe oggi non è più limitato a pochi

adulti e ad alcuni esteti: l’aspetto nuovo del fe­
nomeno è soprattutto nel fatto che esso, da circa 
quarant’anni, si è generalizzato a livello mondia­
le, specialmente presso gli adolescenti. È dunque 
impossibile, per una società che sia preoccupata 
del benessere dei suoi figli e della pace tra le ge­
nerazioni. aderire all’invito che le viene rivolto di 
considerare la necessità d’imparare a vivere 
senza stupefacenti, dato che questi sono fonte di 
rovina e di morte, e non di vita?

/5/ Conosciamo ormai la maggior parte delle 
conseguenze nefaste che la droga provoca sull’e­
quilibrio psichico, sulla vita familiare e sulla vita 
personale e sociale dei giovani e degli adulti che 
ne fanno uso. Essa crea molteplici handicap nel­
l'esistenza di numerose persone che sperano di 
trovare un “supplemento di vita” grazie a psico­
stimolanti. Conduce, in realtà, ad un risultato op­
posto a quello che si aspettava, poiché il consu­
mo di prodotti sviluppa una serie di atteggia­
menti negativi, che limita le relazioni e riduce in 
misura notevole la libertà interiore della persona, 
fino ad annullarla talvolta completamente. Essa 
genera anche un accecamento in coloro che non 
riescono a sottrarsi al suo consumo quando esi­
gono dai medici la prescrizione di una droga ca­
pace di alleviare le difficoltà della loro esistenza 
e di attenuare la loro sofferenza, per non parlare 
del loro disagio interiore per arrivare ad una so­
luzione. L’accecamento è anche maggiore quan­
do si propongono rivendicazioni circa la libera­
lizzazione delle droghe in prospettive di natura 
politica. Tuttavia, i più lucidi tra i tossicomani 
non esitano a lanciare un appello, dal fondo stes­
so della loro dipendenza: «Dite soprattutto ai 
giovani di non usare mai questi prodotti, di avere 
il coraggio di saperli rifiutare, di trovare giovani 
e adulti che li aiutino a vivere ed a risolvere il 
loro problemi, anziché ricorrere alla droga».

/6/ Il fenomeno dell’uso di droghe non si ri­
duce ad un comportamento individuale di assun­
zione di sostanze tossiche. Esso è legato a siste­
mi di ambito sociale.

/7/ In effetti, si sono impunemente sviluppa­
te un’economia sotterranea ed una criminalità in­
ternazionale che hanno lo scopo di produrre e di 
commercializzare in larga misura stupefacenti.

/fi/ La droga pone anche problemi di salute 
pubblica, il cui costo economico è molto gravo­
so da sopportare, specialmente per i Paesi che 
dispongono di scarse risorse. Non è possibile in-



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1675

coraggiare comportamenti legati alla droga che 
provocano patologie organiche, ma anche psico­
logiche e sociali che in futuro dovranno essere 
curate.

/9/ La droga induce un modo di situarsi nel­
l’esistenza e comportamenti che confinano con 
l'individualismo e l'egocentrismo, tali da con­
durre al ripiegamento su stessi, pur rimanendo in 
mezzo agli altri, ma senza tuttavia riuscire real­
mente a comunicare con essi. La società attuale 
si sviluppa su criteri economici, di prestazione e 
d'efficacia, a scapito di valori religiosi, spirituali 
e morali, che permettono lo sviluppo integrale 
della persona. Proprio in funzione di questi valo­
ri si strutturano i comportamenti umani e la con­
dotta della persona acquisisce un senso altamen­
te positivo. Dimenticarlo significa scambiare i 
sintomi con la causa.

[10/ Cosa fare allora? In che modo la Chiesa 
si interessa ai fenomeni della droga e della tossi­
comania? I genitori, ma anche gli agenti sociali, 
i sacerdoti, i religiosi e i laici sono i testimoni e i 
primi protagonisti che cercano di capire, d’inter­
venire e di proporre agli individui un’alternativa 
alla dipendenza delle diverse droghe.

Ili/ La famiglia è uno dei primi luoghi di 
prevenzione contro la droga. Ma non sempre essa 
è sostenuta e valorizzata nella sua azione educa­
tiva, specialmente da quelle legislazioni contrad­
dittorie che sono in vigore in molti Paesi. I mo­
vimenti giovani e di ambito parrocchiale 
svolgono anche un ruolo di prevenzione attraver­
so la promozione di uno stile di vita fondato sul 
messaggio del Vangelo e sulla scoperta di Dio, 
che essi propongono per sviluppare nei giovani la 
loro vita interiore grazie alla preghiera, alla vita 
sacramentale e soprattutto alla celebrazione eu­
caristica, che ci fa intravedere la vita eterna e 
beata con il Cristo, svelando il senso pieno della 
nostra esistenza umana.

1121 Prevenire la tossicomania, curare e riabi­
litare il tossicomane sono le espressioni più im­
portanti per evitare che delle persone entrino nel­
l’ingranaggio della droga e perché se ne liberino. 
Ma sappiamo anche che i problemi sono com­
plessi e che il modo di trattarli dipende da diver­
si ambiti d'attività e da molti protagonisti. La 
Chiesa, nell'affrontare le questioni che si pongo­
no nelle situazioni e nei fenomeni legati alla 
droga, esercita il suo ruolo e la sua missione 

evangelica, con l'intento di aiutare le persone ad 
uscire «da un mondo in cui scarseggia la spe­
ranza»'.

1131 Da molti anni la Chiesa è impegnata nel­
l'aiuto ai tossicomani con l'azione pastorale di 
molti sacerdoti, religiosi, religiose e laici, in seno 
ad istituzioni o in ambiente aperto, in spazi crea­
ti per far fronte ai numerosi problemi che si pon­
gono alle persone che si drogano. Al servizio dei 
Paesi, la Chiesa sviluppa programmi d'aiuto ai 
tossicomani e di reinserimento. Essa contribuisce 
all'educazione alla libertà vera ed alla responsa­
bilità, alla prevenzione dell'uso della droga, al­
l'assistenza ai tossicomani e, per quanto è possi­
bile, alla riabilitazione di alcuni di loro. L'at­
tuazione di strutture comunitarie, con la volontà 
di promuovere la dignità della persona umana, ha 
spesso condotto a risultati positivi. Ma. nella 
maggior parte dei casi, il lavoro è difficile e co­
stoso; esso richiede pazienza ed ha bisogno della 
collaborazione di molte persone, in particolare di 
volontari che possano dedicare del tempo alla 
prevenzione ed al sostegno dei tossicomani. A 
questo proposito, è doveroso salutare il lavoro 
dei professionisti e dei volontari che si prodigano 
per aiutare i drogati e le loro famiglie.

114/ I principi e i valori ai quali s’ispirano 
l’insegnamento e la pastorale della Chiesa in 
questo campo sono stati esposti più volte ed in 
forme differenti dal Papa Giovanni Paolo IL Tut­
tavia. la decisione d’affrontare questo problema 
in maniera più immediata e più organica è stata 
presa dal Pontificio Consiglio della Pastorale per 
gli Operatori Sanitari dopo che il dottor Giorgio 
Giacomelli, allora Direttore Esecutivo del Pro­
gramma intemazionale di Controllo della Droga 
per le Nazioni Unite a Vienna, aveva fatto perve­
nire al Papa una nota in cui gli chiedeva l'aiuto 
della Chiesa per risolvere uno dei problemi più 
gravi del nostro tempo, segnalando in particolare 
che il traffico ed il consumo della droga erano 
«una minaccia che può mettere in pericolo l’av­
venire d’intere popolazioni». 11 Cardinale Segre­
tario di Stato, Angelo Sodano, ha allora affidato 
il problema al nostro Dicastero.

115/ Il signor Giacomelli affermava nella sua 
nota che «la Polizia ed il sistema giudiziario in­
temazionale non sono in grado, da soli, di vince­
re un fenomeno così diffuso»; proprio per questo 
egli chiedeva l'aiuto della Chiesa, «soprattutto 
nel campo della prevenzione, affinché la diffu-

1 Giovanni Paolo II, Ai partecipami al Congresso Internazionale sulla droga ( 11 ottobre 1997). 3: Insegna­
menti. XX/2 (1997). 533.



1676 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

sione di valori forti allontanino le nuove genera­
zioni dal consumo della droga».

116/ Il fenomeno della droga costituisce 
senz’altro una questione preoccupante nel 
mondo intero ed esige uno studio serio. È bene 
che tale questione venga trattata secondo gli in­
segnamenti illuminanti di Giovanni Paolo 11. Nel 
corso di questi ultimi anni, il Santo Padre se ne è 
preoccupato molto spesso e si contano più di ot­
tanta suoi interventi su questo argomento.

//7/ Dal 9 all'l 1 ottobre 1997 si è svolto in 
Vaticano il Convegno Ecclesiale, "Solidali con la 
Vita", organizzato dal Pontifìcio Consiglio della 
Pastorale per gli Operatori Sanitari; questo in­
contro è la prova di un impegno energico e deci­
sivo della Santa Sede riguardo al problema della 
droga. La Chiesa cattolica, che si è fortemente 
coinvolta nel campo della prevenzione e della 
riabilitazione dei tossicomani, considera il feno­
meno della droga come un'urgenza pastorale su 
scala planetaria, perché esso riguarda tutti i Paesi 
e tutti i gruppi sociali (ricchi e poveri, giovani e 
adulti, anziani, uomini e donne); un fenomeno di 
tale ampiezza richiede una risposta forte e deci­
siva per arginare il degrado etico che ne deriva.

[18] Per questo motivo 90 esperti (delegati 
delle Conferenze Episcopali, specialisti del pro­
blema, responsabili di comunità di riabilitazione, 
responsabili di Organismi Internazionali interes­
sati), venuti da 45 Paesi nei quali il problema è 
particolarmente d'attualità (a motivo della produ­
zione, del consumo, del traffico e del riciclaggio 
delle droghe), si sono riuniti in Vaticano per stu­
diare la situazione, partendo dai diversi aspetti 
del fenomeno e delle diverse esperienze di pre­
venzione e di riabilitazione realizzate finora dalle 
Chiese locali.

//9/ Al termine del Congresso, il primo del 
genere sia per la rappresentatività che per l’espe­
rienza dei partecipanti, è stato possibile esprime­
re diverse idee e vari orientamenti sui quali si è 
manifestato un largo accordo.

1201 Gli esperimenti finora condotti in certi 
Paesi sulla liberalizzazione e legalizzazione della 
droga sono stati disastrosi. E importante porre 
correttamente il problema, che non riguarda uni­
camente la sostanza che si consuma, ma piuttosto 
la persona che ne fa uso.

/21/ Il fenomeno della droga è il sintomo di 
un malessere profondo che segna la cultura ed il 
senso morale; esso supera, dunque, i limiti d'una 
questione di sanità o d’un problema settoriale.

1221 La droga è nello stesso tempo il frutto e 
la causa di un grande smarrimento morale e di 
una crescente disintegrazione sociale.

123/ II fenomeno della droga non interessa 
solamente i Paesi ricchi. Ne fanno uso per vari 
motivi (miseria, disoccupazione, urbanizzazio­
ne. cambiamenti nei costumi) molti Paesi in via 
di sviluppo, e questo fenomeno s'intensifica 
sempre nella misura in cui implica nello stesso 
tempo la produzione, il consumo, il traffico e il 
riciclaggio.

1241 L'apporto della Chiesa viene a comple­
tare le risposte dei diversi protagonisti che lavo­
rano in questo settore (politici, operatori sociali e 
della sanità, padri e madri di famiglia, educatori, 
giuristi e dirigenti dei vari settori d'attività); esso 
si presenta come un itinerario di liberazione che 
conduce le persone alla scoperta della loro pro­
pria dignità di uomini e di figli di Dio, che essi 
possono allora ritrovare.

125/ Allo scopo di mettere a disposizione 
delia Chiesa intera i frutti di questo importante 
Congresso, venne decisa l’elaborazione di un 
Manuale di pastorale, in cui fossero ripresi sia 
i principi dottrinali legati a tale questione, sia 
gli orientamenti pratici significativi per il me­
todo pastorale nei confronti dei tossicomani. 
Proprio questo è il Manuale che noi proponia­
mo. Esso è rivolto in primo luogo ai Vescovi, 
agli operatori pastorali, come anche a tutte le 
persone interessate dal problema degli stupefa­
centi, con la prospettiva di offrire loro un aiuto 
in questo campo difficile e delicato del loro 
apostolato.

/26/ Il primo capitolo di questo Manuale pre­
senta in maniera sintetica la posizione del Papa 
Giovanni Paolo II sull'argomento della droga, 
mentre il secondo fornisce informazioni pratiche 
per quanto riguarda le differenti droghe, esami­
nando il problema della tossicomania anche 
sotto l’angolazione della dipendenza. 11 terzo ca­
pitolo propone una riflessione sulla questione 
della libertà o su quella della scoperta del senso 
del piacere e della felicità, per mostrare che ogni 
persona è chiamata a costruire la propria vita su 
elementi positivi e a imparare l'amore della vita. 
Il quarto capitolo si occupa dei temi dell'educa­
zione e della prevenzione come mezzi fonda­
mentali di lotta contro la tossicomania; il quinto 
capitolo presenta in maniera sintetica gli atteg­
giamenti pastorali e il delicato ministero di 
guida spirituale dei tossicomani e delle loro fa­
miglie.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1677

CAPITOLO 1

L’INSEGNAMENTO DI GIOVANNI PAOLO II 
SUL FENOMENO DELLA DROGA E DELLA TOSSICOMANIA

/27/ Questo capitolo intende proporre una 
sintesi del pensiero di Giovanni Paolo II sulla 
questione della droga. Esso fa riferimento anche 
ad alcune osservazioni del Cardinale Segretario 

di Stato, Angelo Sodano, come anche alle prese 
di posizione del Pontificio Consiglio per la Fami­
glia e di quello della Pastorale per gli Operatori 
Sanitari.

1. Il fenomeno della droga oggi

1281 Il Papa ha detto che «tra le minacce tese 
oggi contro la gioventù e l’intera società, la droga 
si colloca ai primi posti come pericolo tanto più 
insidioso quanto più invisibile, non ancora ade­
guatamente valutato secondo l’ampiezza della 
sua gravità. (...] Il contagio si diffonde a macchia 
d’olio, allargando progressivamente i propri ten­
tacoli dalle metropoli ai centri minori, dalle Na­
zioni più ricche e industrializzate al Terzo 
Mondo. [...] Sono fiumi di traffico clandestino 
che s’intrecciano e percorrono piste intemazio­
nali per giungere, attraverso mille canali, ai labo­
ratori di raffinazione e di qui allo spaccio capil­
lare»-’. 11 commercio della droga sconvolge i 
Paesi, sottolinea il Papa: «Il flagello della violen­
za e del terrorismo, aggravato dall'infame com­
mercio della droga che spesso ne è la causa... [ar­
riva a| mettere in pericolo l'equilibrio dei 
Paesi»'.

/29/ Facendo allusione ai gruppi legati alla 
droga, il Papa aggiunge: «Profonda amarezza e 
viva esecrazione suscitano anche nel nostro 
animo i terribili atti di terrorismo verificatisi in 
varie parti, e non meno intensa trepidazione i cri­
mini che la prepotenza di persone e di gruppi mi­
naccia ancora di compiere allo scopo di conser­
vare illegittime fonti di guadagno con il 
commercio della droga»*. Per il Papa, dunque, la 
droga è un fenomeno intimamente legato alla 
cultura di morte.

1301 «Non si può non constatare, con tristez­
za, che il culto della morte minaccia di avere il 
sopravvento sull'amore della vita [...], la morte 
procurata con la violenza e con la droga»'. D’al­
tra parte, «non si possono non deplorare i danni 
che ogni tipo di violenza e il commercio della 
droga causano in certe società, fino a scuoterne le 
basi; penso in particolare alle persone assassina­
te, a quelle prese in ostaggio, o alla sparizione di 
persone innocenti»6. «Dobbiamo purtroppo con­
statare che oggi questo fenomeno raggiunge tutti 
gli ambienti e tutte le regioni del mondo»’.

131/ Il Papa è preoccupato dall’ampiezza del 
fenomeno. «Siamo ormai di fronte ad un feno­
meno di vastità e proporzioni terrificanti non solo 
per l'altissimo numero delle vite stroncate, ma 
anche per il preoccupante estendersi del contagio 
morale, che sta già da tempo raggiungendo anche 
i giovanissimi, come nel caso - non infrequente, 
purtroppo - di bambini costretti a farsi spaccia­
tori e a divenire, con i loro coetanei, essi stessi 
consumatori»".

132/ «Tragici episodi denotano che la scon­
volgente epidemia conosce le più ampie ramifi­
cazioni, alimentata da un turpe mercato, che sca­
valca confini di Nazioni e di Continenti [...], e le 
sue connessioni con la delinquenza e la malavita 
sono tali e tante da costituire uno dei principali 
fattori della decadenza generale»’.

’ Giovanni Paolo II. Ai giovani delia comunità terapeutica per tossicodipendenti (27 maggio 1984). 2: Inse­
gnamenti. Vll/1 (1984), 1538-1539.

' Giovanni Paolo II. Ai membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede (13 gennaio 1990). 
14: Insegnamenti, XIII/I ( 1990). 79.

* Giovanni Paolo II. Ai Cardinali e alla Curia Romana per gli auguri di Natale (22 dicembre 1989). 9: In­
segnamenti. XII/2 (1989). 1597-1598.

’ Giovanni Paolo II. Al Pontificio Ateneo "Antonianum" (16 gennaio 1982). 4: Insegnamenti. V/l (1982). 139.
6 Giovanni Paolo 11. Ai membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede durante l'udienza 

per lo scambio degli auguri per il nuovo anno (12 gennaio 1991 ), 4: Insegnamenti. XIV/1 ( 1991 ). 82.
’ Giovanni Paolo 11. Ai partecipanti al Congresso Internazionale sulla droga ( 11 ottobre 1997). 2: l.c„ 531-532.
' Giovanni Paolo 11. Ai partecipanti alla VI Conferenza Internazionale su "Droga e alcool contro la vita" 

(23 novembre 1991). 3: Insegnamenti. XIV/2 (1991). 1251.
• Giovanni Paolo II. Alle comunità terapeutiche (7 settembre 1984). 4: Insegnamenti, VII/2 (1984). 347.



1678 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

IJ.1I «Il fenomeno della droga è un male di 
particolare gravità. Molti giovani e adulti ne .sono 
morti o sono stati sul punto di morire, mentre 
altri si ritrovano menomati nell’intimo del loro 
essere e delle loro capacità»l0.

1.14/ Nella sua prolusione tenuta al Convegno 
Ecclesiale sulla Droga. "Solidali per la Vita" cui 
abbiamo fatto riferimento nell’Introduzione, il 
Cardinale Segretario di Stato ha parlato degli ef­
fetti devastanti che la droga produce oggi non 
solo sulla salute, ma anche sulla coscienza e sulla 
mentalità collettiva. La droga è insieme frutto e 
causa di una grande degenerazione etica e di una 
crescente disaggregazione sociale, che corrodono 
il tessuto stesso della moralità, dei rapporti inter­
personali, della convivenza civile. Egli ha poi ri­
levato anche i danni fisici concomitanti e conse­
guenti della droga, dall'epatite alla tubercolosi e

2. Le cause del fenomeno della droga

1351 Il Papa dichiara: «Dicono gli psicologi e 
i sociologi che la prima causa che spinge giovani 
e adulti alla deleteria esperienza della droga è la 
mancanza di chiare e convincenti motivazioni di 
vita. Infatti la mancanza di punti di riferimento, il 
vuoto dei valori, la convinzione che nulla abbia 
senso e che pertanto non valga la pena di vivere, 
il sentimento tragico e desolato di essere dei vian­
danti ignoti in un universo assurdo, può spingere 
alcuni alla ricerca di fughe esasperate e disperate.

C’è un secondo motivo, sempre a detta degli 
esperti, che spinge alla ricerca dei “paradisi artifi­
ciali” nei vari tipi di droga, ed è la struttura socia­
le carente e non soddisfacente. [...] Infine, dicono 
ancora gli esperti di psicosociologia, causa del fe­
nomeno della droga è anche il senso di solitudine 
e di incomunicabilità che purtroppo pesa nella so­
cietà moderna, rumorosa ed alienata, ed anche 
nella stessa famiglia. È un dato di fatto dolorosa­
mente vero, che, insieme con l’assenza di intimità 
con Dio, fa comprendere, ma non certo giustifica­
re, la fuga nella droga per dimenticarsi, per stor­
dirsi, per evadere da situazioni diventate insop- 

all’AIDS. Ed è superfluo ricordare, ha detto, il 
contesto di violenza, sfruttamento sessuale, com­
mercio di armi, terrorismo, in cui questo feno­
meno prospera; e chi non sa quanto le relazioni 
familiari ne siano rese difficili? Un peso partico­
lare ricade sulla donna, spesso costretta alla pro­
stituzione per sostenere il marito che si droga. 
Per arrivare a ridurre sostanzialmente il profitto 
dei trafficanti bisognerebbe intercettare almeno il 
75% del traffico internazionale della droga, se si 
pensa che il traffico di cocaina e d’eroina è in 
gran parte controllato da Organizzazioni transna­
zionali, gestite da gruppi criminali fortemente 
centralizzati con il coinvolgimento di una vasta 
gamma di personale specializzato: dai chimici 
agli specialisti nelle comunicazioni e nel rici­
claggio del denaro, dagli avvocati alle guardie di 
sicurezza".

portabili ed opprimenti, addirittura per iniziare 
volutamente un viaggio senza ritorno»1'.

/361 Altrove il Papa aggiunge: «L’avidità di 
denaro s’impadronisce del cuore di molte perso­
ne e le trasforma, con il commercio della droga, 
in trafficanti della libertà dei loro fratelli, che di­
ventano schiavi di una schiavitù molto più terri­
bile di quella degli schiavi negri. I negrieri priva­
vano le loro vittime dell’esercizio della libertà; i 
trafficanti di droga conducono le loro vittime alla 
distruzione della loro personalità»".

1.17/ Per quanto riguarda il commercio della 
droga, «la sua diffusione è indice di una grave di­
sfunzione del sistema sociale e sottintende an- 
ch’essa una “lettura" materialistica e, in un certo 
senso, distruttiva dei bisogni umani. Così la ca­
pacità innovativa dell’economia libera finisce 
con l’attuarsi in modo unilaterale ed inadeguato. 
La droga come la pornografia ed altre forme di 
consumismo, sfruttando la fragilità dei deboli, 
tentano di riempire il vuoto spirituale che si è ve­
nuto a creare» ".

“ Giovanni Paolo li. Ai partecipanti al Congresso Internazionale sulla droga ( 11 ottobre I997), 3: Le.. 532.
" Cfr. Angelo Sodano, Prolusione al Seminario "Solidali per la Vita" promosso dal Pontificio Consiglio 

della Pastorale per gli Operatori Sanitari (9 ottobre I997), I. Il "Flagello della droga"; 2. "Effetti devastanti": 
L'Osservatore Romano, 11 ottobre 1997, p. 4.

" Giovanni Paolo II. Omelia alla Messa per ex drogati (per il Comitato Italiano di solidarietà per giovani 
drogati diretto da don Mario Picchi) (9 agosto 1980): Insegnamenti, 111/2 (1980), 347-349.

" Giovanni Paolo II, Appello presso la tomba di S. Pietro Claver (6 luglio 1986): Insegnamenti, 1X/2 
(1986), 197.

14 Giovanni Paolo II, Leu. Enc. Centesimus annus ( 1 maggio 1991 ), 36.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1679

/38/ Sulle cause della droga, il Papa sottoli­
nea «come alla sua origine vi sia spesso un clima 
di scetticismo umano e religioso, di edonismo, 
che alla fine porta alla frustrazione, al vuoto esi­
stenziale. alla convinzione dell'insignificanza 
della vita stessa, al degrado nella violenza»1’. 
«[...| alla radice dell’abuso di alcool e di stupe­
facenti - pur nella complessità delle cause e 
delle situazioni - c'è di solito un vuoto esisten­
ziale, dovuto all'assenza di valori e ad una man­
canza di fiducia in se stessi, negli altri e nella 
vita in generale. |...] Ed oggi noi ci troviamo di 
fronte a piaghe sociali insidiose e capillarmente 
diffuse in tutto il mondo , favorite da grossi inte­
ressi economici e, talora, anche politici»16.

/39/ «La tossicomania deve considerarsi 
come il sintomo di un male di vivere, di una dif­
ficoltà a trovare il proprio posto nella società, di 
una paura dell'avvenire e di una fuga in una vita 
illusoria e fittizia. (...] La crescita del mercato e 
del consumo di droghe è indizio che ci troviamo 
in un mondo privo di speranza, al quale manca­
no proposte umane e spirituali forti. In effetti, 
molti giovani pensano che tutti i comportamenti 
siano equivalenti, non arrivano a distinguere tra il 
bene ed il male, e non hanno il senso dei limiti 
morali» ”.

/40/ A sua volta, il Cardinale Segretario di 
Stato sottolinea che la tossicomania è legata allo 
stato attuale di una società permissiva, secolariz­
zata. in cui prevalgono edonismo, individuali­
smo. pseudo-valori, falsi modelli. È una società 
spersonalizzata e massificata. Ciò che cercano gli 
uomini nella droga è, continua il Cardinale Soda-

3. Giudizio morale

3.1. L’essere umano non ha il diritto 
di nuocere a se stesso

/42/ La presentazione del problema ha fatto 
vedere implicitamente che bisogna rifiutare total­
mente l'uso della droga dal punto di vista mora­
le. Si tratta in effetti di una pratica completamen­
te incompatibile con la morale cristiana. Il Papa 

no citando il Cardinale Ratzinger, «il perverti­
mento dell'aspirazione umana all'infinito...la 
pseudomistica di un mondo che non crede, ma 
che tuttavia non può scuotersi di dosso la tensio­
ne dell'anima verso il paradiso»1*.

/411 II Pontificio Consiglio per la Famiglia 
aggiunge, a sua volta, che un motivo costante e 
fondamentale dell'uso della droga è costituito 
dall'assenza dei valori morali e da una mancanza 
d'armonia interiore della persona. Alla base si 
trova una mancanza d'educazione, dove la so­
cietà e la famiglia non sono riuscite a trasmettere 
dei valori. Senza valori, il drogato è un "malato 
d’amore". «Non è soltanto la droga ad essere in 
questione, ma gli interrogativi umani, psicologi­
ci ed esistenziali sottostanti a questi comporta­
menti. Troppo spesso non si vogliono compren­
dere tali questioni e si dimentica che ciò che fa la 
tossicodipendenza non è il prodotto, ma la perso­
na che ne avvertirà il bisogno. [...] Il ricorso alla 
droga è sintomo di un "malessere" profondo. [...] 
Dietro a questi fenomeni c’è una richiesta di 
aiuto da parte dell’individuo, che rimane solo 
con la propria vita; c'è un desiderio non soltanto 
di riconoscimento e di valorizzazione, ma anche 
di amore. [...] Il problema, in effetti, non è nella 
droga, ma nella malattia dello spirito che condu­
ce alla droga, come ricorda il Papa Giovanni 
Paolo 11: “Bisogna riconoscere che esiste un le­
game tra la patologia letale provocata dall'abuso 
delle droghe e una patologia dello spirito che 
porta la persona a fuggire da se stessa ed a cerca­
re soddisfazioni illusorie nella fuga dalla realtà, 
al punto di annullare completamente il significa­
to della propria esistenza”»1’.

ha definito i trafficanti di droga «mercanti di 
morte»; egli sottolinea che i tossicomani sono 
come «"persone in viaggio", che vanno alla ri­
cerca di qualcosa in cui credere per vivere; in­
cappano, invece, nei mercanti di morte, che le 
assalgono con la lusinga di illusorie libertà e di 
false prospettive di felicità. [...) Pur consapevoli

” Giovanni Paolo II, Al Centro Italiano di Solidarietà per la Giornata Montiate contro la droga (24 giugno 
1991), 2: Insegnamenti. XIV/I (1991), 1784.

16 Giovanni Paolo II. Ai partecipanti alla VI Conferenza Internazionale su "Droga e alcool contro la vita" 
(23 novembre 1991), 2: l e.. 1249.

17 Giovanni Paolo II. Ai partecipanti al Congresso Internazionale sulla droga ( 11 ottobre 1997). 3: Le., 532.
" Cfr. Angelo Sodano, Prolusione .... op. cit.. 4. "Alle radici etico culturali del fenomeno", l.c., 4 (J. Rat­

zinger, Svolta per l’Europa, Edizioni Paoline 1992. p. 15).
" Pontificio Consiglio per la Famiglia, Liberalizzazione della droga.’ (22 gennaio 1997), 6-8: Enchiridion 

Vaticanum, n. 16 (1997). 31-33 |in KDTo 74 (1997), .34 - N.d K.\.



1680 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

di ciò, voi ed io tuttavia vogliamo testimoniare 
che le ragioni per continuare a sperare ci sono e 
sono molto più forti di quelle in contrario: (con­
tra spem in spem}. Anche oggi, infatti, come 
nella parabola evangelica, non mancano i buoni 
Samaritani che con personale sacrificio e, talora, 
a proprio rischio sanno "farsi prossimo” di chi è 
in difficoltà»20. Egli definisce la droga «com­
mercio infame», considera la droga come un fla­
gello e parla di crimini della droga, del nefasto 
commercio degli stupefacenti. «Che dire dell’o­
scuro fronte dell’offerta di droga? Dei grandi 
serbatoi e delle migliaia di rivoli attraverso cui 
scorre il traffico nefando? Delle colossali specu­
lazioni e degli ignobili legami con la criminalità 
organizzata? Ogni serio proposito preventivo a 
largo raggio postula interventi atti a prosciugare 
le sorgenti ed arrestare i percorsi di questa fiu­
mana. La lotta alla droga è un grave dovere con­
nesso con l'esercizio delle pubbliche responsa­
bilità»21.

1431 «[...] il drogarsi [...] è sempre illecito, 
perché comporta una rinuncia ingiustificata ed ir­
razionale a pensare, volere e agire come persone 
libere. [...] Non si può parlare della "libertà di 
drogarsi” né del “diritto alla droga", perché l’es­
sere umano non ha il diritto di danneggiare se 
stesso e non può né deve mai abdicare alla di­
gnità personale che gli viene da Dio! Questi fe­
nomeni - bisogna sempre ricordare - non solo 
pregiudicano il benessere fisico e psichico, ma 
frustrano la persona proprio nella sua capacità di 
comunione e di dono. Tutto ciò è particolarmen­
te grave nel caso dei giovani. La loro, infatti, è 
l’età che si apre alla vita, è l’età dei grandi idea­
li, è la stagione dell'amore sincero e oblativo»22.

/44/ Parlando dell'aspetto psico-somatico 
della droga, il Papa ricorda (citando Paolo VIJ 
«ciò che la scienza afferma intorno all’azione 
biochimica della droga introdotta nell’organi- 
smo. È come se il cervello venisse percosso vio­
lentemente: tutte le strutture della vita psichica 
restano scompaginate sotto l’urto di questi sti­
moli eccezionali e disordinati»2' ed aggiunge poi 

che la tossicodipendenza più che una malattia del 
corpo è una malattia dello spirito.

145/ Nel discorso già ricordato, il Cardinale 
Segretario di Stato precisa, citando il Catechismo 
della Chiesa Cattolica, che, «esclusi i casi di pre­
scrizioni strettamente terapeutiche, [l'uso della 
droga) costituisce una colpa grave» (n. 2291). È 
chiaro che bisogna constatare in ogni caso parti­
colare il grado di responsabilità personale del­
l'individuo, per poter parlare dell'eventuale gra­
vità della sua colpa.

/46/ Nel suo documento Dalla disperazione 
alla speranza*, il Pontificio Consiglio per la Fa­
miglia dichiara che il consumo della droga non è 
che una falsa risposta alla mancanza di senso po­
sitivo della vita; afferma, inoltre, che la droga at­
tacca la sensibilità dell’uomo ed il buon uso della 
sua ragione e della sua volontà.

3.2. No alla liberalizzazione della droga

/47/ Proprio in tale contesto si pone il proble­
ma della liberalizzazione della droga. Cosa pensa 
il Papa al riguardo? Egli risponde, ripetendo una 
sua affermazione nell’incontro con la Comunità 
terapeutica San Crispino di Viterbo: «“La droga 
non si vince con la droga”. La droga è un male, e 
al male non si addicono cedimenti. Le legalizza­
zioni anche parziali, oltre ad essere quanto meno 
discutibili in rapporto all'indole della legge, non 
sortiscono gli effetti che si erano prefisse. Un’e­
sperienza ormai comune ne offre la conferma»24. 
Nel suo già citato discorso ai partecipanti al Con­
gresso Internazionale sulla droga, organizzato 
dal Pontificio Consiglio della Pastorale per gli 
Operatori Sanitari, il Papa afferma ancora: «Non 
ci si deve meravigliare che un grande smarri­
mento ed un senso d’impotenza invadono la so­
cietà. Alcune correnti d’opinione propongono di 
legalizzare la produzione ed il commercio di 
certe droghe. Alcune autorità sono pronte a la­
sciar correre, cercando semplicemente d’inqua­
drare il consumo della droga per tentare di con­
trollarne gli effetti. Ne risulta che, fin dalla 
scuola, l’uso di certe droghe diventa un fatto co-

20 Giovanni Paolo II. Ai partecipanti alla VI Conferenza Internazionale su "Droga e alcool contro la vita" 
(23 novembre 1991), 2: Le., 1250.

21 Giovanni Paolo II. Alle comunità terapeutiche (7 settembre 1984), 6: Le., 349.
22 Giovanni Paolo 11. Ai partecipanti alla VI Conferenza Internazionale su "Droga e alcool contro la vita" 

(23 novembre 1991), 4: Le., 1251-1252.
21 Giovanni Paolo II. Omelia nella nuova sede romana del "Centro Italiano di Solidarietà" (21 giugno 

1986), 3: Insegnamenti, IX/1 (1986), 1890.
* In RDTo 69 (1992), 593-606 /N.d.R /.
24 Giovanni Paolo II, Alle comunità terapeutiche (7 settembre 1984), 6: Le., 349.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1681

mune, favorito da un discorso che ceca di mini­
mizzarne i pericoli, specialmente grazie alla di­
stinzione tra droghe dolci e droghe dure, ciò che 
conduce a proposte di liberalizzare l'uso di alcu­
ne sostanze. Una tale distinzione trascura ed atte­
nua i rischi inerenti ad ogni assunzione di pro­
dotti tossici, in particolare i comportamenti di 
dipendenza che si basano sulle stesse strutture 
psichiche, l’attenuazione della coscienza e l’alie­
nazione della volontà e della libertà personali, 
quale che sia la droga» -'.

/48/ A questo problema è direttamente legata 
la questione delle droghe sostitutive. «La droga 
non si vince con la droga. Le droghe sostitutive 
non sono una terapia sufficiente, ma piuttosto un 
modo velato di arrendersi al fenomeno. [...] È 
opinione corrente degli osservatori degni di fede 
che la forza di presa della droga sull’animo gio­
vanile sta nella disaffezione alla vita, nella cadu­
ta degli ideali, nella paura del futuro»26.

149/ Quando parla della possibilità di recu­
pero nelle comunità terapeutiche, il Papa ritiene 
«significativo che questo sia avvenuto con meto­
di che escludono rigorosamente qualsiasi con­
cessione di droghe, legali o illegali, a carattere 
sostitutivo»21. Nel suo discorso già citato, il Car­
dinale Sodano ricorda che le droghe sostitutive 
non sono una buona terapia, ma piuttosto una ca­
pitolazione; per quanto riguarda la liberalizza­
zione, egli sottolinea che secondo l’opinione di 
quanti sostengono le droghe leggere la proibi­
zione non ha fatto altro che aggravare la situa­
zione, mentre secondo l'opinione di quanti sono 
per la proibizione l’approvazione delle droghe 
dolci non conduce ad altro che a preparare l’ac­
cesso alle droghe dure; si tratta, inoltre, di un 
passo irreversibile che non eliminerà il mercato 
nero di narcotici e non diminuirà affatto la vio­
lenza e la criminalità. Egli cita poi il pensiero 
del Papa riguardo alla questione della proibizio­
ne. «La droga è un male, e al male non si addi­
cono cedimenti... È per questo motivo che la di­
stinzione tra “droghe dure" e “droghe dolci" 
conduce ad un vicolo cieco. La tossicodipenden­
za non si gioca nella droga ma in ciò che condu­
ce un individuo a drogarsi»2".

150/ Il Pontificio Consiglio per la Famiglia 
precisa, a tale riguardo, che in certi Paesi una legi­

slazione controlla l’uso della droga, permettendo 
tuttavia un facile accesso alle "droghe dolci”. Si 
afferma che ciò non provocherebbe né dipendenze 
biochimiche né effetti secondari sull’organismo; 
l’idea è che in tal modo si conoscerebbero meglio 
i drogati, ai quali si potrebbe dare un migliore 
aiuto e sostegno. Risulta invece provato che queste 
droghe dette "dolci" provocano perdita d’attenzio­
ne ed un’alterazione del senso della realtà; esse 
favoriscono prima l’isolamento, poi la dipenden­
za. favorendo così l’assunzione di prodotti più 
forti. Nel quadro della farmacologia è difficile di­
stinguere le droghe dolci da quelle dure. I fattori 
decisivi sono la quantità consumata, la maniera 
dissimilarla e le eventuali associazioni di prodot­
ti. 11 mercato vede arrivare ogni giorno nuove dro­
ghe. con nuovi effetti e quindi nuovi interrogativi.

/51/ Questo stesso Consiglio, interrogandosi 
sulla richiesta di liberalizzazione, risponde che 
talvolta coloro che hanno la responsabilità di de­
cidere manifestano incertezze sulla necessità di 
continuare a lottare contro la droga, dato che il 
suo uso è ormai così diffuso. Ci si deve allora 
rassegnare all'idea di vedere formarsi una sotto­
specie di essere umani che vivono ad un livello 
infraumano e dipendono dalla droga per vivere? 
Si è tenuto sufficientemente conto di ciò che gli 
esperti non cessano di dire da molti anni, ossia 
che la tossicodipendenza non si gioca nella 
droga, ma in ciò che conduce un individuo a dro­
garsi? L’uso della droga è un espediente per non 
affrontare tutte le esigenze della vita. Si è forse 
dimenticato che. per vivere, ognuno deve poter 
rispondere ad alcuni interrogativi essenziali del­
l’esistenza per poter accettare consapevolmente 
la propria umanità? In realtà, il punto debole 
della volontà di legittimare certe droghe va visto 
nelle conseguenze nefaste che tale decisione 
avrebbe sull’educazione; liberalizzare la droga 
condurrebbe ad accettarne la legalità; ne derive­
rebbe una confusione tale da far credere che ciò 
che è legale è normale e morale. Questa legaliz­
zazione provocherebbe inevitabilmente un mag­
giore consumo, una maggiore criminalità, un nu­
mero maggiore d'incidenti stradali, un aggravarsi 
dei problemi personali, un aumento dei problemi 
sanitari a carico della collettività, uno Stato di­
sposto ad abdicare al dovere di tutelare il bene 
comune, poiché si darebbe via libera alla distru-

” Giovanni Paolo II. Ai partecipanti al Congresso Internazionale sulla droga ( 11 ottobre 1997), 2: l.c., 532.
26 Giovanni Paolo II, Ai giovani della comunità terapeutica per tossicodipendenti (27 maggio 1984), 3-4: 

l.c., 1540.
22 Giovanni Paolo II. Alle comunità terapeutiche (7 settembre 1984), 3: l.c.. 347.
21 Cfr. Angelo Sodano. Prolusione .... op. cit.. 3. “La responsabilità pubblica", l.c.. 4 (cfr. anche J. Ratzin­

ger, op. cit.).



1682 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

zione dei giovani, alla violazione del principio 
d'equità e di sussidiarietà, e verrebbero trascura­
ti, infine, i più poveri ’”.

1521 Anche il Pontificio Consiglio della Pa­
storale per gli Operatori Sanitari ha voluto sot­
tolineare gli interrogativi relativi alla legalizza­
zione delle droghe “dolci” e alla distribuzione 
controllata dell’eroina. Nell'abuso della droga il 
problema non è soltanto la sostanza della droga, 
ma anche la persona del drogato, come si è già 
avuta occasione di rilevare. Ci si trova di fonte 
ad un equivoco. Non è stata sufficientemente 
precisata, in maniera coerente, la differenza tra 
il carattere giuridicamente e moralmente illecito 
e la possibilità di sanzione giuridica. E così vi 
sono Paesi nei quali non si punisce il consumo 
di droga, ma soltanto la sua distribuzione, ed 
altri Paesi nei quali le due cose costituiscono dei 
reati e sono dunque punibili. In certi Paesi le 

pene sono molto severe, dai lavori forzati alla 
forca. Nei Paesi nei quali lo Stato dovesse orga­
nizzare la distribuzione della droga, esso ne di­
verrebbe il principale distributore, ciò che sa­
rebbe assurdo! Il criterio talvolta osservato per 
permetterne la distribuzione, per esempio per 
l’hashish, è stato quello di accertare se il suo uso 
produca effetti nocivi, o no, sull’organismo. An­
cora una volta, il problema va posto in relazione 
non soltanto ai danni fisici, ma anche alle con­
seguenze psicologiche ed alle incidenze sul 
comportamento. Presa come terapia per allevia­
re sofferenze morali o per risolvere difficoltà 
personali, la droga aggrava queste sofferenze e 
difficoltà, anziché porvi rimedio. Tutte le parti 
coinvolte debbono dunque impegnarsi non sol­
tanto nella riduzione dell’offerta, ma anche in 
quella della domanda, con un progetto educati­
vo centrato sulla verità, sulla libertà e sulla re­
sponsabilità'1'.

4. Rimedi suggeriti

1531 È possibile indicare tre vie da seguire: 
prevenzione, repressione, riabilitazione. La più 
importante è la prima, cioè una prevenzione 
unita ad un’educazione appropriata, che propon­
ga il vero senso della vita e che dia priorità ai 
valori.

4.1. Prevenzione

/54/ «Non si combattono - sottolinea il 
Papa - [...] i fenomeni della droga e dell'alcoo- 
lismo né si può condurre un’efficace azione per 
la guarigione e la ripresa di chi ne è vittima, se 
non si ricuperano preventivamente i valori 
umani dell'amore e della vita, gli unici che son 
capaci, soprattutto se illuminati dalla fede reli­
giosa, di dare pieno significato alla nostra esi­
stenza»’1. La droga non si combatte soltanto 
con interventi d’ordine sanitario e giudiziario, 
ma anche e soprattutto con la creazione di 
nuovi rapporti umani, ricchi di valori spirituali 
ed affettivi”.

/55/ La Chiesa, nel nome di Cristo, propone 
una risposta ed un’alternativa: la terapia dell’a­
more, perché Dio è amore, e colui che vive nel­
l’amore attualizza la comunione con gli altri e con 
Dio. «Chi non ama rimane nella morte» (IGv 
3,14). «Come, dunque, spetta alla Chiesa operare 
sul piano morale e pedagogico, intervenendo con 
grande sensibilità in questo settore specifico, così 
spetta alle pubbliche Istituzioni impegnarsi in una 
politica seria, intesa a sanare situazioni di disagio 
personale e sociale, tra le quali spiccano la crisi 
della famiglia, principio e fondamento della so­
cietà umana, la disoccupazione giovanile, la casa, 
i servizi socio-sanitari, il sistema scolastico. (...) 
La Chiesa, che vuol operare - ed è suo dovere - 
nella società come il lievito evangelico, è e conti­
nuerà ad essere sempre accanto a quanti affronta­
no con responsabile dedizione le piaghe sociali 
della droga e dell’alcoolismo per incoraggiarli e 
sostenerli con la parola e con la grazia di Cri­
sto»''. «La serena convinzione dell’immortalità 
dell'anima, della futura risurrezione dei corpi e

” Pontificio Consiglio per la Famiglia, Liberalizzazione della droga?, 16-19: Le.. 31-33 |/.c„ 36 - 
N.d.K.\.

“ Conclusione del Convegno Ecclesiale sulla Droga. "Solidali per la vita", in Dolentium Hominum. Église et 
Santi! dans le monde, n. 38. Anno 1998/2. pp. 73-76.

" Giovanni Paolo II. Ai partecipanti alla VI Conferenza Internazionale su "Droga e alcool contro la vita" 
(23 novembre 1991 ), 4: Le., 1252.

“ Cfr. Giovanni Paolo II. Omelia nella nuova sede romana de! "Centro Italiano di Solidarietà" (21 giugno 
1986), 3: Le., 1890.

" Giovanni Paolo li. Ai partecipanti alla VI Conferenza Internazionale su "Droga e alcool contro la vita" 
(23 novembre 1991), 5: Le., 1253.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1683

della responsabilità eterna dei propri atti è il me­
todo più sicuro anche per prevenire il male terri­
bile della droga, per curare e riabilitare le sue po­
vere vittime, per fortificare nella perseveranza e 
nella fermezza sulle vie del bene»14.

/56/ In questa fase un ruolo fondamentale 
spetta alla famiglia. «Di fronte ad un mondo, ad 
una società che corre il rischio di una crescente 
spersonalizzazione e conseguente disumanizza­
zione, con il risultato negativo di molte forme 
d’evasione, la principale delle quali è l’abuso 
della droga, la famiglia possiede straordinarie 
energie capaci di salvare l’individuo dal suo ano­
nimato»”. Nel già citato discorso al Pontificio 
Consiglio della Pastorale per gli Operatori Sani­
tari, il Papa invita gli sposi a mantenere rapporti 
coniugali e familiari stabili, basati sulla fedeltà al 
loro vincolo d’amore, nella lotta contro la droga: 
«Essi creeranno così le condizioni migliori per 
una vita serena nel loro focolare, offrendo ai loro 
figli la sicurezza affettiva e la fiducia nei loro 
confronti, di cui sessi hanno bisogno per la loro 
crescita spirituale e psicologica. [...] Invito dun­
que tutti coloro che hanno un ruolo educativo ad 
intensificare i loro sforzi per i giovani, che hanno 
bisogno di formare la loro coscienza, di svilup­
pare la loro vita interiore e di creare con i loro 
fratelli relazioni positive ed un dialogo costrutti­
vo; essi li aiuteranno a diventare protagonisti li­
beri e responsabili della loro esistenza»

/57/ Per quanto riguarda la necessaria infor­
mazione. il Papa ricorda «il dovere di fornire 
un’informazione medica, saggi e precisa, in par­
ticolare ai giovani: essa sottolineerà gli effetti 
perniciosi della droga al livello somatico, intel­
lettuale, psicologico, sociale e morale»”. La pre­
venzione richiede «il concorso [...] di tutta la 
società: genitori, scuola, ambiente sociale, stru­
menti della comunicazione. Organismi nazionali 
e intemazionali. Occorre l’impegno di formare 

una società nuova, a misura di uomo; l’educazio­
ne ad essere uomini»'".

4.2. Repressione

158] Il Papa riconosce che la sola repressione 
non è sufficiente per frenare il fenomeno della 
droga, ma che questa deve essere combattuta. «Si 
deve riconoscere che la repressione contro colo­
ro che fanno uso di prodotti illeciti non è suffi­
ciente per reprimere questo flagello; si è infatti 
organizzata una notevole delinquenza commer­
ciale e finanziaria a livello internazionale»*. Per 
combattere queste organizzazioni della droga, «è 
necessario creare legislazioni che cerchino di 
tracciare programmi completi allo scopo di ban­
dire il traffico dei narcotici»". Il Papa chiede che 
«si formi così un fronte compatto che s’impegni 
sempre più non solo nella prevenzione e nel re­
cupero dei tossicodipendenti, ma anche nel de­
nunciare e perseguire legalmente i trafficanti di 
morte e nell‘abbattere le reti della disgregazione 
morale e sociale. [...] Rinnovo, perciò - aggiun­
ge il Papa - l’accorato appello che ho rivolto 
qualche anno fa alle varie istanze pubbliche, sia 
nazionali che intemazionali, affinché "pongano 
un freno all’espandersi del mercato delle sostan­
ze stupefacenti. Per questo occorre che vengano, 
innanzi tutto, portati alla luce gli interessi di chi 
specula su tale mercato; siano, poi, individuati gli 
strumenti e i meccanismi di cui ci si serve; e si 
proceda, infine, al loro coordinato ed efficace 
smantellamento”»41.

/59/ «Per far fronte a questo problema, è ne­
cessario dare più forza ed efficacia al principio 
dell'unità e dell'integrazione latino-americana. 
(...) In questo campo s’impone anche la necessità 
di seguire un piano di leale cooperazione regiona­
le e continentale, affinché i mezzi ai quali si è 
fatto ricorso per combattere il traffico dei narcoti­
ci siano effettivamente efficaci»4’. «È necessario

“ Giovanni Paolo II. Alle comunità terapeutiche (7 settembre 19X4), 7: l.c., 350.
“ Giovanni Paolo II. Al Comitato d’Inchiesta sui Narcotici del Parlamento Federale degli USA (19 gennaio 

WM): Insegnamenti. VII/I (1984), 115.
“ Giovanni Paolo II. Ai partecipanti al Congresso Internazionale sulla droga ( 11 ottobre 1997). 5: l.c., 534.
” Ihid., 6: l.c., 534.
" Giovanni Paolo II. Ai giovani della comunità terapeutica per tossicodipendenti (27 maggio 1984). 5: 

l.c., 1541.
" Giovanni Paolo II. Ai partecipanti al Congresso Internazionale sulla droga ( 11 ottobre 1997). 2: l.c., 532.
" Giovanni Paolo II, Al Comitato d'Inchiesta sui Narcotici del Parlamento Federale degli USA (19 gennaio 

1984): l.c.. 116.
41 Giovanni Paolo II. Ai partecipanti alla VI Conferenza Internazionale su "Droga e alcool contro la vita" 

(2.3 novembre 1991). 3: l.c., 1251.
Giovanni Paolo 11. Ai rappresentanti dei Paesi latino-americani (5 dicembre 1985): Insegnamenti V1II/2 

(1985), 1418-1419.



1684 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

che l'attività criminale della produzione e del traf­
fico della droga sia direttamente combattuta e de­
finitivamente fermata. [...] A tale riguardo, il mio 
incoraggiamento e la mia ammirazione vanno a 
tutti quei Paesi dove Capi di Governo e cittadini 
sono veramente impegnati nel combattere la pro­
duzione, il traffico e l’abuso di droghe, talvolta 
pagando un prezzo molto alto, persino con il sa­
crificio della loro integrità fisica»4'. «Invito le au­
torità civili, gli operatori economici e tutti coloro 
che hanno una responsabilità sociale a prosegui­
re ed intensificare i loro sforzi allo scopo di per­
fezionare a tutti i livelli le legislazioni di lotta 
contro la tossicomania e di opporsi a tutte le 
forme di cultura della droga e di traffico»44.

4.3. La riabilitazione

1601 II Papa c’invita ad affrontare questo pro­
blema in termini concreti: «Per affrontare la droga 
non servono né lo sterile allarmismo né l'affretta­
to semplicismo. Vale invece lo sforzo di conosce­
re l'individuo e comprenderne il mondo interiore; 
portarlo alla scoperta o alla riscoperta della pro­
pria dignità d’uomo; aiutarlo a far risuscitare e 
crescere, come soggetto attivo, quelle risorse per­
sonali, che la droga aveva sepolto, mediante una 
fiduciosa riattivazione dei meccanismi della vo­
lontà, orientata verso sicuri e nobili ideali»4'.

/6// Il Papa incoraggia «i genitori che hanno 
un figlio tossicomane a non disperare mai, a 
mantenere con lui il dialogo, a prodigargli il loro 
affetto ed a favorire i contatti con strutture capa­
ci di prendersene cura. L’attenzione affettuosa di 
una famiglia è un grande sostegno per la lotta in­
teriore e per i progressi d’una cura di disintossi­
cazione»44. «Le crisi umane e sociali più difficili 
possono essere superate alla luce del Vangelo, e 
|...J quindi oggi si può uscire anche dal dramma 
della droga per ritrovare la via della fiducia nella 
vita»4’. «La paura dell'avvenire e dell’inserimen­

to nella vita degli adulti.che si osserva nei giova­
ni li rende particolarmente fragili. Spesso, essi 
non vengono incitati a lottare per un'esistenza 
giusta e bella; essi tendono a ripiegarsi su se stes­
si |...|. Forze di morte li spingono allora ad ab­
bandonarsi alla droga, alla violenza e ad arrivare 
talvolta persino al suicidio. Dietro ciò che può 
apparire come il fascino per una specie d’autodi­
struzione, bisogna percepire in questi giovani 
un’invocazione d’aiuto ed una profonda sete di 
vivere, di cui si deve tener conto perché il mondo 
sappia modificare radicalmente le sue proposte e 
i suoi modi di vita»4". «“11 dono della vita” si ri­
ferisce alla sobrietà, alla castità, all’opporsi alla 
crescente pornografia, alla sensibilizzazione sul­
la minaccia della droga»4".

/62/ E, prosegue il Papa, «se noi dobbiamo 
affrontare quel grande pericolo per la persona 
umana, per l'uomo qualunque, e soprattutto per 
l’uomo giovane che è la droga, dobbiamo avere 
le prove della possibilità di vincere. Se abbiamo 
la certezza che si può vincere, una certezza pro­
vata attraverso le persone che hanno vinto, allora 
possiamo affrontare il pericolo con speranza. Al­
lora voi, giovani che avete vinto, diventate per gli 
altri una testimonianza di speranza, una testimo­
nianza della vittoria possibile; diventate anche 
per la società preoccupata del fenomeno droga 
un nuovo impulso per lottare, per impegnare tutte 
le forze, tutta la buona volontà: ne vale la pena 
perché la vittoria è possibile»'".

1631 Nel suo discorso già citato, il Cardinale 
Segretario di Stato sottolinea che soltanto l’im­
pegno personale dell'individuo, la sua volontà di 
rinascere e la sua capacità di ripresa possono as­
sicurargli il ritorno alla normalità dopo che egli è 
passato attraverso il mondo allucinante dei nar­
cotici; a tale scopo sono indispensabili gli aiuti 
sociali alla famiglia e alle comunità tera­
peutiche»’1.

41 Giovanni Paolo 11. Messaggio ad una Conferenza Internazionale a Vienna (4 giugno 1987): Insegnamenti. 
X/2 (1987). 1942.

44 Giovanni Paolo 11. Ai partecipami al Congresso Internazionale sulla droga ( 11 ottobre 1997). 6: l.c., 534.
47 Giovanni Paolo II. Alle comunità terapeutiche (7 settembre 1984). 3: l.c., 347.
“ Giovanni Paolo II, Ai partecipanti al Congresso Internazionale sulla droga ( 11 ottobre 1997). 6: l.c., 534- 

535.
47 Giovanni Paolo II. Ai giovani della comunità terapeutica per tossicodipendenti (27 maggio 1984). 1: l.c., 

1538.
“ Giovanni Paolo II. Ai partecipami al Congresso Internazionale sulla droga ( 11 ottobre 1997). 4: l.c., 533.
" Giovanni Paolo II. Ai Vescovi polacchi riuniti a Jasna Gora (19 giugno 1983), 5: Insegnamenti, Vl/I 

(1983), 1588-1589.
Giovanni Paolo II, Omelia alla Messa per ex drogati (9 agosto 1980): l.c.. 350-351.

” Angelo Sodano, Prolusione .... op. cit„ 7. “L'orizzonte della speranza".



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1685

1641 II Pontificio Consiglio per la Famiglia 
afferma a sua volta la necessità che i tossicoma­
ni conoscano e sperimentano l’amore di Gesù 
Cristo, che essi si aprano e rinascano ad un idea­
le autentico di vita, che attraverso la fede aderi­
scano pienamente e sinceramente al Cristo ed al 
suo Vangelo, e ne accettino la sovranità fino a di­
ventare suoi discepoli; con particolare intensità il 
drogato potrà ascoltare le parole di Gesù: «Veni­
te a me, voi tutti, che siete affaticati e oppressi, e 
io vi ristorerò» (Mt 11,28). La Chiesa propone, 
ma non impone; essa conduce l’uomo alla sco­

perta della sua dignità come soggetto attivo, gli 
insegna il perché della sua esistenza terrena.

/65/ Il compito di evangelizzare il mondo 
della droga richiede tre passi fondamentali: an­
nunciare l’amore paterno di Dio, denunciare i 
mali che comporta la droga, assicurare l’assisten­
za a vantaggio dei tossicomani. Il modello cri­
stiano della famiglia rimane il punto di riferi­
mento prioritario per la prevenzione, la ria­
bilitazione e l'inserimento degli individui nella 
società’2.

5. La Chiesa di fronte alla tossicomania

/66/ «La droga non è il problema principale 
del tossicomane. Il consumo della droga è solo 
una risposta fallace alla mancanza di senso posi­
tivo della vita. Al centro della tossicodipendenza 
si trova l’uomo, soggetto unico e irripetibile, con 
la sua interiorità e specifica personalità, oggetto 
dell'amore del Padre, che nel suo piano salvifico 
chiama ognuno alla sublime vocazione di figlio 
nel Figlio. Tuttavia, la realizzazione di tale voca­
zione viene - insieme alla felicità in questo 
mondo - gravemente compromessa dall’uso 
della droga, perché essa, nella persona umana, 
immagine di Dio (cfr. Gen 1,27). influisce in 
moiio deleterio sulla sensibilità e sul retto eserci­
zio dell'intelletto e della volontà»”.

/67/ La Chiesa annuncia che Dio salva l’uo­
mo nel Cristo, rivelandogli la sua vocazione e 
l’amore con cui egli è amato”. Alla luce di que­
sta verità, tutti gli uomini hanno il diritto di sa­
pere che vivere significa dire sì a Dio e cammi­
nare nella via della santità. L'amore miseri­
cordioso di Dio è rivolto in modo tutto particola­
re a coloro che hanno più bisogno della sua azio­
ne compassionevole e liberatrice. Il Cristo ci dice 
che sono i malati ad aver bisogno del medico (cfr. 
Mt 9,12; Me 2,17; Le 5,31).

168/ Bisogna rallegrarsi della sollecitudine e 
delle attività di numerose persone e istituzioni 
che s’impegnano ogni giorno con pazienza per 
aiutare gli individui colpiti dalla tossicomania. 
La Chiesa si mette al servizio di coloro che si tro­
vano sotto il giogo di questa nuova forma di 
schiavitù. Ciò che propone la Chiesa è il proget­
to evangelico sull’uomo. A coloro che vivono il 

dramma della tossicomania, a coloro che soffro­
no perché conducono una misera esistenza, essa 
annuncia l’amore di Dio che non vuole la morte, 
ma la conversione e la vita (Ez 18,23). Si tratta 
qui di una vita integrale, della vita eterna, procla­
mata anche per quanti si trovano in situazioni di 
pericolo o di minaccia. A tutti gli uomini la Chie­
sa vuole ridare la speranza.

/69/ Al tossicomane, che soffre fondamental­
mente di "mancanza d’amore”, la Chiesa vuole 
far scoprire l’amore di Gesù Cristo. Quando si 
soffre una situazione di malessere, un vuoto 
profondo dell’esistenza, la strada verso la luce 
passa attraverso la rinascita di un ideale autenti­
co di vita, che si trova pienamente manifestato 
nel mistero della rivelazione di nostro Signore 
Gesù Cristo. Con il suo contributo specifico, la 
Chiesa interviene nel problema della tossicoma­
nia sia per prevenire il male, sia per aiutare i tos­
sicomani a liberarsi della droga e a reinserirsi so­
cialmente, sia per assistere le loro famiglie.

/70/ Al fenomeno della tossicomania la Chie­
sa risponde con un messaggio di speranza ed un 
servizio che, andando oltre i sintomi e i compor­
tamenti degli individui, viene offerto al cuore 
stesso dell'uomo; essa non si limita ad eliminare 
il malessere, ma propone itinerari di vita. Essa si 
pone ad un livello che tiene conto della visione 
precisa che ha dell'uomo, ciò che la conduce a 
indicare i valori della vita. Il suo compito è evan­
gelico: annunciare la buona novella. Essa non si 
assume alcun tipo di supplenza rispetto ad altre 
istituzioni e/o altre istanze umane. Desidera, 
anzi, sostenere tutte le persone che si dedicano ai

Cfr. Pontificio Consiglio per la Famiglia. Dalla disperazione alla speranza (8 maggio 1992): Enchiri­
dion Vaticanum, n. 13 |1992). 891-913.

“ Ihid.. 893.
” Cfr. Concilio Vaticano II. Cost. past. Gaudium et spes, 22.



1686 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

tossicomani ed assumere il ruolo che le spetta nel 
mondo. In effetti, il suo servizio specifico è quel­
lo di proporre “la scuola evangelica" come forma 
di vita fondata sul rapporto con il Cristo, l’unico 
che possa realizzare tutti i desideri dell’uomo, 
poiché la nostra anima ha sete del Dio vivente 
(cfr. Sai 62).

/71/ Proprio al centro dell'attività evangeliz­
zatrice della Chiesa si colloca il suo intervento 
nel campo della tossicomania. In questa attività 
la Chiesa «ha un unico fine: servire l'uomo rive­
landogli l’amore di Dio, che si è manifestato in 
Gesù Cristo»”. In Lui soltanto ogni uomo può 
trovare il tesoro autentico, la vera ragione di tutta 
la sua esistenza. Le parole di Cristo «Venite a me, 
voi tutti, che siete affaticati e oppressi, e io vi ri­
storerò» (Mt 11,28), acquistano un senso meravi­
glioso quando si rivolgono ai tossicomani.

172/ Il Vangelo unisce la proclamazione 
della Buona Novella alle opere buone, come, 
per esempio, la guarigione di «ogni sorta di ma­
lattie e di infermità» (Mt 4,23). La Chiesa è 
«una forza dinamica» ed è «segno e promotrice 
dei valori evangelici tra gli uomini»”. Proprio 
per questo, la Chiesa, «tenendo sempre ferma la 
priorità delle realtà trascendenti e spirituali, 
premesse della salvezza escatologica»”, ha 
sempre offerto la sua testimonianza evangelica 
unendola allo svolgimento delle sue attività: 
dialogo, promozione umana, impegno per la 
giustizia e per la pace, educazione e cura dei 
malati, assistenza ai poveri e ai piccoli. Deve es­
sere chiaro, una volta per tutte, che nella pro­
clamazione della Buona Novella dell’amore di 
Dio essa non esercita alcuna costrizione sulla li­
bertà degli uomini: essa si ferma davanti al sa­
crario della coscienza, essa propone, non impo­
ne nulla".

173/ 11 Santo Padre ricorda che la testimo­
nianza evangelizzatrice della Chiesa consiste 
nella proclamazione della Buona Novella per ri­
conoscere che Gesù Cristo è per ogni uomo «il 
vero tesoro, la perla preziosa, la ragione vera e 
definitiva di tutta la sua esistenza»**. Riferendosi 
al tossicomane, il Sommo Pontefice afferma che 

è necessario «portarlo alla scoperta o alla risco­
perta della propria dignità di uomo: aiutarlo a far 
risuscitare e crescere, come soggetto attivo, quel­
le risorse personali, che la droga aveva sepolto, 
mediante una fiduciosa riattivazione dei mecca­
nismi della volontà, orientata verso sicuri e nobi­
li ideali»"’.

1741 Oggi, con l’ampia diffusione della 
droga, la Chiesa si trova di fronte ad una nuova 
sfida: deve evangelizzare persone che vivono 
questa situazione particolare e quelle contribui­
scono alla diffusione di prodotti tossici. A tale 
scopo, essa si pone come obiettivo:

/75/ l’annuncio dell’amore paterno di Dio per 
salvare ogni uomo;

/76/ la denuncia dei mali personali e dei mali 
sociali che causano e favoriscono il fenomeno 
della droga;

/77/ la testimonianza dei credenti che si de­
dicano alla cura dei drogati sull’esempio di 
Gesù Cristo, che non è venuto per essere ser­
vito. ma per servire e donare la sua vita (Mt 
20.28; Fil 2.7).

/78/ Questa triplice attività comporta:

/79/ un compito profetico d'annuncio che 
presenti la visione evangelica originale del­
l'uomo;

/80/ un compito di umile servizio, ad imma­
gine del Buon Pastore che dona la sua vita per gli 
altri;

/811 un compito di formazione pastorale e 
morale degli individui, delle famiglie e delle co­
munità umane, formazione da realizzare secondo 
i principi naturali e soprannaturali, per offrire 
una visione integrale dell’uomo.

/82/ La Chiesa vuole intervenire presso i 
tossicomani in nome della sua missione evange­
lica, nell'intento di fare ascoltare la parola d’a­
more di Dio, fornendo i mezzi per raggiungere 
spiritualmente tutti coloro che sono colpiti dalla 
droga.

” Giovanni Paolo II. Lett. Enc. Redemptoris missio (7 dicembre 1990), 2.
” Ibid., 20.
” Ibid.
” Cfr. Ibid.. 39.
” Giovanni Paolo II, Omelia pronunciata durante la Messa in Piazza Sardella | Mantova] (23 giugno 1991), 

5: Insegnamenti. XIV/I (1991), 1762.
Giovanni Paolo II. Alle comunità terapeutiche (7 settembre 1984), 3: l.c.. 347.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1687

CAPITOLO II
LA TOSSICOMANIA È UN SINTOMO DELLA DIPENDENZA

/8J/ La Carta degli operatori sanitari defini­
sce la dipendenza, dal punto di vista medico e sa­
nitario, come «una condizione di assuefazione a 
una sostanza o a un prodotto - come farmaci, al­
cool, stupefacenti, tabacco - di cui l'individuo 
subisce un incoercibile bisogno, e la cui priva­
zione può cagionargli turbe psicofisiche. Il feno­
meno delle dipendenze [continua la Carta], sta 
conoscendo nelle nostre società una crescente, 
preoccupante e per certi aspetti drammatica esca­
lation. Esso è da mettere in relazione, per un 
verso, con la crisi di valori e di senso di cui sof­
fre la società e la cultura odierna, per un altro 
verso, con lo stress e le frustrazioni ingenerate 
dall'efficientismo, dall’attivismo e dalla elevata 
competitività e anonimia delle interazioni socia­
li. Indubbiamente i mali causati dalle dipendenze 
e la loro cura non sono di pertinenza esclusiva 
della medicina. A questa comunque compete un 
approccio preventivo e terapeutico proprio»6'.

IMI La maggior parte delle persone che 
fanno ricorso a ciò che con termine generico si 
chiama "la droga" affermano di volervi cercare 
una felicità, un piacere o una forma particolare di 
vita che esse non trovano nella loro esistenza. È 
uno degli aspetti sui quali dovremo tornare spes­
so nella nostra riflessione sull'uso di prodotti psi­
coattivi, i cui effetti sono noti, perché essi libera­
no in alcuni casi il soggetto da certe inibizioni, 
provocano un senso di quiete fin quasi ad estin- 
gtre ogni desiderio, calmano angosce profonde o 
fanno superare un certo disagio di vivere e di af­
frontare la realtà quotidiana.

/85/ Nel corso della storia le droghe sono 
state presenti in tutte le società, ma il più delle 
volte in maniera relativamente circoscritta. Con il 
progresso dei mezzi di comunicazione e dei tra­
sporti, assistiamo oggi ad un'espansione dei cir­
cuiti di diffusione della droga e, nello stesso 
tempo, del suo consumo, in particolare da parte 
dei giovani e addirittura dei bambini.

/86/ Da sempre gli uomini hanno avuto un 
rapporto ambivalente e complesso con certe so­
stanze reperibili allo stato selvatico o coltivabili. 
I medici se ne sono serviti a scopi terapeutici61, 
ma molti hanno conosciuto queste sostanze e le

hanno spesso deviate dalla loro finalità terapeuti­
ca con la prospettiva di servirsene per altri fini, 
specialmente per scatenare stati particolari di co­
scienza o sensazioni inedite. In Mesopotamia o 
in Egitto (2000 a.C.) i medici sapevano già di­
stinguere, per esempio, tra uso farmacologico 
dell'oppio per alleviare i dolori e uso “mondano" 
tendente a produrre stati d’incoscienza e fuga 
dalla realtà. Per questo motivo si esigeva che i 
contenuti fossero indicati sui flaconi e si ricorda­
va che i testamenti redatti sotto l'influenza della 
droga erano dichiarati invalidi.

L’uso delle droghe era del resto più o meno le­
gato alla magia ed alle religioni pagane. Ritrovia­
mo ancora oggi questo spirito magico che persiste 
attorno alle droghe e che dà al consumatore l'illu­
sione di potersi liberare dai limiti e dalle contin­
genze umane. Si assiste anche a prassi collettive 
con uso di droga in seno a gruppi, che si possono 
definire come riti iniziatici o riti specifici che ca­
ratterizzano l'esistenza stessa del gruppo. Il ricor­
so alle droghe si osserva anche in certe sette dove 
si cerca in questo modo d'entrare in relazione con 
una divinità o di far vivere i membri in una sorta 
di relazione che li porta a fondersi gli uni con gli 
altri, sotto l’influenza di un capo.

/87/ Sempre più numerosi sul mercato, i pro­
dotti, naturali o sintetici, danno luogo a droghe 
diverse; per tale motivo essi agiranno differente­
mente sull'organismo, e in particolare sul cervel­
lo, provocando una modifica delle capacità della 
ragione e della volontà, come anche del compor­
tamento dell'individuo, fino ad alterarne la li­
bertà e il suo esercizio, oltre che la responsabilità 
personale.

/88/ Prima d'addentrarci nella riflessione, è 
importante presentare i prodotti che oggi fanno 
registrare un maggiore consumo e gli effetti che 
essi hanno sull'individuo. Non cessano d'arriva­
re sul mercato nuove droghe, in particolare quel­
le sintetiche, che si rivelano sempre più perico­
lose. Il ricorso al doping per migliorare le pre­
stazioni degli sportivi, l’uso di farmaci psicotro­
pi e la politossicomania. che associa prodotti dif­
ferenti. favoriscono in misura crescente fenome­
ni di dipendenza ed una certa alienazione 
dell'individuo.

61 pontificio Consiglio della Pastorale per gli Operatori Sanitari, Caria degli operatori sanitari, Città 
del Vaticano 1995, n. 92 |in RDTo 72 ( 1995). 63 - NdR],

“ Cfr. J. C. Dousset. Histoire des médicaments des origines à nos jours, Payot. Paris 1985.



1688 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

I. I prodotti'

1.1. L'azione delle droghe sul cervello

1891 La maggior parte delle droghe agisce sul 
cervello. Tutti i prodotti che provocano una di­
pendenza nell'uomo hanno in comune una pro­
prietà: aumentano la quantità di dopamina (ciò 
che si chiama il “circuito della ricompensa") pre­
sente naturalmente nel cervello. Molte droghe 
agiscono al livello della zona di connessione tra i 
neuroni, chiamata sinapsi, dove si trasmettono le 
molteplici informazioni al livello corticale, tra il 
neurone che libera la dopamina e il neurone ber­
saglio. La dopamina è un neuromediatore, un 
composto di sostanze chimiche che assicurano la 
continuità dell'influsso nervoso. Essa è liberata 
dalla sinapsi; arriva allora a fissarsi sul neurone 
recettore ed invade quindi a poco a poco l'insie­
me del sistema nervoso.

/90/ La stimolazione dei neuroni attraverso la 
dopamina produce una sensazione di piacere in­
tenso. L’individuo cercherà allora di riprodurre di 
nuovo questa o quella sensazione ricorrendo al 
prodotto o ai prodotti utilizzati. Si tratta di un 
meccanismo che spiega in parte i comportamenti 
legati a consumi ripetitivi di droghe, che molti in­
dividui conoscono e osservano. La dopamina 
viene in seguito ripresa dal neurone trasmettitore 
e distrutta da un enzima.

1.2. Le colle e i solventi

Definizione
/911 I vari tipi di colla (mastici, colle per 

ufficio, per attrezzature, per aeromodellismo, 
per legno), ma anche certi solventi (come l’ete­
re, il tricloretilene, l'acetone, gli smacchiatori, 
lo smalto per unghie, le essenze, gli idrocar­
buri), sono prodotti che vengono inalati da 
certi giovani in età tra i 12 e i 18 anni, e che 
hanno effetti paragonabili a quelli prodotti dalle 
droghe. Essi vengono facilmente usati dai più 
giovani, inizialmente senza intenzioni particola­
ri, per il fatto stesso che è facile e poco oneroso 
procurarseli, e perché vi è un incitamento a 
fame uso in seno a gruppi giovanili. I giovani 
imparano rapidamente a individuare i punti di 

vendita per farne acquisto, senza suscitare il so­
spetto degli adulti. Le colle e i solventi rappre­
sentano dunque, spesso, un prima esperienza di 
droga nei giovani, che sono curiosi e provano 
così sensazioni particolari che poi cercano di ri­
produrre.

192/ In certi Paesi la vendita del tricloretilene 
e dei preparati che ne contengono più del 5% è 
proibita ai minori di età inferiore ai 14 anni. Altri 
prodotti come l'etere ed il cloroformio, per esem­
pio, vengono fomiti soltanto dietro presentazione 
di una ricetta medica.

Gli effetti e i pericoli
/93/ Gli effetti sull'organismo sono senza 

conseguenze se l’uso è limitato a poche esperien­
ze saltuarie e cessa rapidamente. Tuttavia, posso­
no verificarsi rischi d’infiammazione talvolta 
seria dell’apparato respiratorio, specialmente dei 
bronchi e della gola. A lungo termine, un consu­
mo ripetuto può provocare certi stati più o meno 
seri di coma, un’ipoossigenazione dei tessuti del 
sistema cardio-vascolare.

[94] Sul piano psicologico, gli effetti sono 
rappresentati essenzialmente da un rallentamento 
dei processi di pensiero, da un senso di prostra­
zione generale con assenza di volontà, ma anche 
da un deterioramento progressivo della memoria. 
A seconda dello stato mentale del consumatore, 
l’euforia può arrivare fino ad un’iperesaltazione. 
Quest’ultima può provocare incidenti dovuti a 
mancanza di percezione esatta della realtà e del­
l’ambiente circostante.

1.3. La cannabis

Definizione
/95/ La cannabis è una pianta che cresce nei 

Paesi a clima temperato e caldo. Essa può rag­
giungere un’altezza di tre metri in pochi mesi. E 
soprattutto la pianta femmina quella che viene ri­
cercata per l'ebbrezza che riesce a procurare.

/96/ La cannabis si presenta sotto tre forme 
differenti:

Le fonti che hanno ispirato questo capitolo e dalle quali sono stati qui riprodotti lunghi tratti son le seguenti: 
Dictionnaire des drogues, Larous.se, Paris 1999; Académie Nationale de France de Pharmacie, Dictionnaire des 
Sciences pharmaceutiques et biologiques, Éditions Louis Pariente, Paris 1997, 3 voli.; Mission interministériel- 
le DE la lotte CONTRE la drogue ET la toxicomanie (MILDT). Drogues et dépendance. Seuil. Paris 2000; Cen- 
tre DE liaison DES ÉQUIPES DE RECHERCHE (CLER). Outil pédagogique: Les jeunes face à la drogue. Cler. Paris 
1998. (Per la terminologia della traduzione italiana si è fatto ricorso al volume di Nicolò Mirenna, Emergenza 
droga. Edizioni Paoline, finiscilo Balsamo (Milano) 1991 - N.d.T.\.

Larous.se


Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1689

/97/ L’erba (marijuana): foglie, steli e som­
mità fiorite, che si fanno semplicemente seccare. 
Essa si fuma generalmente mescolata a tabacco, 
arrotolata in forma di sigaretta spesso di forma 
conica: spinello (joint), stick, pétard,...

198/ L'hashish (shit): resina della pianta otte­
nuta raschiando le foglie e aggiungendovi la pol­
vere che si ottiene dalle piante seccandole e scuo­
tendole. Esso si presenta sotto la forma di 
tavolette compresse, di barrette di color verde 
scuro o giallo, a seconda delle regioni di produ­
zione. Si fuma generalmente mescolato a tabac­
co e più raramente viene consumato sotto forma 
di pietanze culinarie. L’hashish può essere taglia­
to con altre sostanze più o meno tossiche, come 
l'henné, la cera, la paraffina.

/99/ L’olio (o catrame) di cannabis: preparato 
più concentrato in principio attivo, consumato 
generalmente per mezzo di una pipa. Il suo uso è 
attualmente poco diffuso.

1100/ La sostanza attiva della cannabis re­
sponsabile degli effetti psicoattivi appartiene alla 
classe dei terpenofenoli (differenti tipi di THC, te- 
traidrocannabinolo)6*, inserita nell'elenco degli 
stupefacenti. La sua concentrazione è molto varia a 
seconda dei preparati e della provenienza del pro­
dotto.

11011 L'hashish è la marijuana vengono usati 
soprattutto da gruppi di giovani tra i 13 e i 30 
anni. L’uso in comune del famoso spinello (joint) 
o del pétard rivela in effetti un desiderio di co­
munione iniziatica. Per gli adolescenti, l'uso del- 
l'hashish rappresenta in particolare un mezzo di 
contestazione in tutti i campi in rapporto ai loro 
genitori, ma è anche un mezzo di comunicazione 
con gli altri giovani della stessa età su un piano 
essenzialmente affettivo, che esclude compieta- 
mente i genitori e gli adulti.

/1021 Cosa cerca di fare e di provare l'ado­
lescente con questo tipo di comportamento? Si 
tratta inizialmente, per lui. di trasgredire dei di­
vieti e di prendere le distanze dai propri geni­
tori, dimostrando a se stesso d'entrare nel mondo 
degli adulti. Il giovane è alla ricerca di se stesso e 
cerca di farsi riconoscere. Egli tenta anche di co­
municare "veramente" con gli adulti, che spesso 
cercano di schivare un tale incontro, che li spa­
venta per l'intensità affettiva e relazionale della 
richiesta.

Gli effetti e i pericoli
[103/ Alcuni consumatori di ogni età ricerca­

no semplicemente il piacere e la distensione. Gli 
effetti del consumo della cannabis sono variabi­
li: leggera euforia accompagnata da un senso 
d’appagamento e da voglia di ridere, leggera 
sonnolenza. Dosi forti cagionano ben presto dif­
ficoltà nell’eseguire un compito, perturbano la 
percezione del tempo, la percezione visiva e la 
memoria immediata, e provocano una specie di 
letargia. Effetti di questo genere possono essere 
pericolosi se si guida un’automobile, se si usano 
certe macchine sotto l’effetto dell’ebbrezza can- 
nabica.

1104/ I principali effetti fisici della cannabis 
possono consistere, a seconda della persona, 
della quantità consumata e della composizione 
del prodotto, in un aumento del ritmo cardiaco 
(palpitazioni), in una diminuzione della saliva­
zione (sensazione di bocca secca), in un rigonfia­
mento dei vasi sanguigni (occhi rossi), e talvolta 
in una sensazione di nausea. L’apparato respira­
torio è esposto a rischi identici a quelli del tabac­
co (nicotina e catrami tossici), e questi rischi ri­
sultano amplificati in certe condizioni d'ina­
lazione (attraverso pipe ad acqua, manicotti o 
tubi). Da segnalare, tuttavia, certi effetti non ade­
guatamente percepiti dalla popolazione e dai 
consumatori che hanno già conseguenze impor­
tanti e sono il segno di un uso nocivo: difficoltà 
di concentrazione, difficoltà scolastiche, preoc­
cupazioni quasi ossessive centrate sull'otteni­
mento del prodotto, contatti con circuiti illeciti di 
diffusione della droga, e quindi coinvolgimento 
in una certa forma di delinquenza.

1105/ Negli individui più fragili la cannabis 
può scatenare allucinazioni o modificazioni della 
percezione di se stessi: sdoppiamento della per­
sonalità, mania di persecuzione. Questi effetti 
possono tradursi in una forte ansietà, favorire 
gravi turbe psichiche e causare crisi di panico, 
addirittura fenomeni allucinatoti.

1106) L'uso reiterato di cannabis comporta 
una dipendenza psichica di mediocre o alto li­
vello a seconda degli individui. In compenso, gli 
esperti sono concordi nel dire che la dipendenza 
fisica è minima. Tuttavia un uso regolare, spesso 
rivelatore di problemi, è preoccupante, soprat­
tutto quando si tratta di consumatori molto gio­
vani.

“ Per ulteriori precisazioni si faccia riferimento all'opera Dictionnaire des Sciences pharmaceutiques et bio- 
logiques, cit., alla voce cannabis, I, pp. 287-288.



1690 Atti delia Santa Sede - Pastorale della Salute

11071 1 più recenti lavori scientifici'’' hanno 
chiarito il meccanismo dell'azione dell’hashish e 
del suo composto attivo, il THC, sulla membrana 
cellulare e sui suoi recettori meccanici che per­
mettono infine di spiegare gli effetti essenziali 
dell'hashish sui neuroni: turbe delle percezioni 
sensoriali, visive, uditive, spaziali e temporali. 
Tenuto conto di queste constatazioni, sarebbe ir­
responsabile il tentativo di banalizzare la canna­
bis e di fame una "droga dolce", cioè senza note­
voli effetti sull'organismo.

1.4. La cocaina

Definizione
/108/ La coltivazione della cocaina si è svi­

luppata da tempi antichissimi in Bolivia e nel 
Perù. Le popolazioni indie delle Ande ne utiliz­
zano, masticandole, le foglie, il cui alcaloide, il 
cloridrato di cocaina (principio attivo), provoca 
una sensazione d’euforia, accompagnata da una 
rimozione delle inibizioni e dalla scomparsa 
della sensazione di stanchezza e di fame. Il co­
cainismo si è diffuso in Europa dopo la scoperta 
del suo principio attivo alla fine del XIX secolo. 
Questo tipo di tossicomania si è sviluppato so­
prattutto nell'ambiente degli artisti e degli intel­
lettuali.

[1091 La cocaina si presenta sotto la forma di 
una sottile polvere bianca, ottenuta dalla distilla­
zione delle foglie preliminarmente seccate. Essa 
viene soprattutto annusata ("sniffata" con l’aiuto 
di una cannuccia): può essere anche iniettata per 
via endovenosa o fumata. La cocaina è talvolta 
adulterata, tagliata o mescolata con altre sostan­
ze. ciò che ne accresce la pericolosità e ne am­
plifica gli effetti.

Gli effetti e i pericoli
1110/ L’uso di cocaina provoca un’euforia 

immediata, una sensazione di potenza intellettua­
le e fisica, come anche un’indifferenza al dolore 
ed alla fatica. Questi effetti daranno luogo poi ad 
uno stato depressivo e ad uno stato d’ansia che 
alcuni cercheranno di calmare assumendo eroina 
o farmaci psicoattivi.

Itili La cocaina provoca una contrazione 
della maggior parte dei vasi sanguigni. Insuffi­
cientemente irrigati, i tessuti s’impoveriscono e, 
conseguentemente, tendono alla necrosi. È que­
sto, spesso, il caso del setto nasale, che subisce 

perforazioni in coloro che fanno un uso prolun­
gato di cocaina.

1112/ La cocaina provoca anche disturbi del 
ritmo cardiaco, che possono essere all'origine di 
complicazioni cardiache, specialmente in perso­
ne fragili o che consumano forti quantità di ta­
bacco, tanto più che il consumo di tabacco, come 
quello dell’alcool, risulta spesso aumentato 
quando si assume cocaina.

1113/ In persone fragili, l’uso della cocaina 
può cagionare turbe psichiche, una grande insta­
bilità d’umore, deliri paranoici (specialmente al 
rumore) o crisi di panico. Con l'aumento dell’at­
tività, la cocaina provoca insonnie, amnesie e 
fasi d’eccitazione. Inoltre, le cannucce usate per 
“sniffare" possono trasmettere i virus delle epa­
titi A, B e C se vengono usate da più consu­
matori.

III4I Eccitante potente, la cocaina provoca 
una notevole dipendenza psichica. Una volta che 
si è cominciato a farne uso, è più difficile limi­
tarne il consumo, tanto è importante e imperiosa 
la necessità di assumerla sempre di nuovo. Al 
contrario di ciò che accade per l’eroina o per la 
cannabis, non è possibile un appagamento con il 
consumo di un'altra sostanza.

/115/ Un’altra caratteristica della cocaina è 
quella di rimuovere le inibizioni. Si tratta di una 
sensazione di "onnipotenza”, che rischia di far 
passare ad atti pericolosi per l'individuo.

Il crack
Definizione

Il 10! Il crack è un derivato della cocaina. In 
realtà, si tratta di una mescolanza di cocaina, bi­
carbonato di sodio ed ammoniaca, che si presen­
ta sotto la forma di pallottoline, o piccole pietre. 
Dopo aver riscaldate, il consumatore ne inala il 
fumo. Questa operazione provoca un caratteristi­
co crepitio, che dà appunto origine al nome.

1117/ Il modo di consumare il crack provoca 
effetti più intensi di quelli della cocaina; il pro­
dotto arriva più rapidamente al cervello, ma la 
durata della sua azione è più breve.

Effetti e pericoli
/118/ L'uso regolare del crack può provocare 

allucinazioni e causare comportamenti violenti.

“ Cfr. G. Nahas-K. Sutin-S. Augurell., Marihuana And Medicine | Atti della Conferenza Intemazionale del­
l'Università di New York), Edizioni Humana Press. Totowa H.J., USA, 1999.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1691

episodi paranoici o anche impulsi suicidi. Tra le 
conseguenze fisiche dell’uso regolare del crack 
si possono notare effetti rapidi sul cervello, gravi 
alterazioni delle vie respiratorie, come anche ar­
resti cardiaci o respiratori che possono provoca­
re la morte. Un consumo regolare cagiona ben 
presto una forte dipendenza fisica e psichica. 
Coloro che ne fanno uso, anche dopo aver cessa­
to di consumarlo, restano spesso soggetti ad al­
terazioni dell’umore e conoscono per diversi 
mesi una certa dipendenza ed eventuali episodi 
di ricaduta.

1.5. L’ecstasy

1119/ L’ecstasy appartiene alla famiglia delle 
anfetamine. Questo prodotto fa parte di una 
nuova serie di sostanze apparse con l’evoluzione 
della chimica: le droghe sintetiche, prodotte in 
laboratori clandestini da chimici che tentano così 
di creare sostanze inedite e di produrre la sintesi 
di molecole che hanno un'azione molto più po­
tente e più pericolosa di quella delle sostanze na­
turali. La massiccia diffusione dell’ecstasy è le­
gata all'emergere di un movimento musicale 
tedino ed all’organizzazione di rave party, radu­
ni di giovani che durano spesso per più giorni 
consecutivi, giorno e notte, e che producono una 
specie d’ebbrezza collettiva.

1120/ Da una decina d’anni, si assiste nel­
l’America del Nord come in Europa ad uno 
sviluppo del consumo d'ecstasy (ectasie}. L’ec­
stasy è una sostanza neurotossica il più delle 
volte associata ad una molecola con struttura 
simile ad un'anfetamina e ad una mescalina. Tra 
i derivati più famosi vi sono il methylenedioxy - 
methamphetamina (metilene diossido) (MDMA), 
o niethyl 3.4 methylenedioxy phenil-isopropyla- 
mine o ecstasy. 11 MDMA fu sintetizzato nel 
1912 da una società tedesca chiamata Merck. Il 
prodotto, presentato come una pillola efficace 
contro il sonno (destinata ai militari) e con effet­
to anoressico, venne utilizzato nelle cure dima­
granti, ma senza essere veramente riconosciuto 
dal corpo medico come un farmaco.

1121/ Una compressa d’ecstasy contiene da 
alcuni milligrammi a oltre 200 mg di MDMA. 
In realtà, la composizione di una compressa pre­
sentata come ecstasy è spesso incerta: la moleco­
la MDMA non sempre è presente o può essere 
mescolata ad altre sostanze: anfetamine, analge­
sici (sostanze che leniscono o sopprimono il do­
lore), allucinogeni, anabolizzanti. L’ecstasy può 
essere tagliata anche con caffeina, amido, deter­
sivi, sapone!

Effetti e pericoli
1122) 1 consumatori d'ecstasy ricercano una 

sensazione d’energia, di prestazione e la rimo­
zione delle loro inibizioni. Vengono a cadere, 
così, blocchi, remore e divieti, e si produce una 
sensazione di perfetta libertà interiore e di onni­
potenza. All'effetto di piacere e d'eccitazione 
s’aggiunge la sensazione di libertà nelle relazio­
ni con gli altri. L’ecstasy provoca inizialmente un 
leggero stato d’ansia, un aumento della tensione 
arteriosa, un’accelerazione del ritmo cardiaco e 
la contrazione dei muscoli della mascella; la 
pelle diventa umidiccia, la bocca secca. Seguono 
una leggera euforia, una sensazione di benessere 
e di piacere che s’accompagna a un rilassamento, 
a un’eccitazione dei sensi e ad un’impressione di 
comprendere e d’accettare gli altri. L'uso d’ec­
stasy provoca anche una disidratazione dell'orga­
nismo. Si rende necessaria un’assunzione regola­
re d'acqua, soprattutto se il consumatore si trova 
in un ambiente surriscaldato e compie sforzi fisi­
ci importanti.

1123/ Dopo essere stato ingerito, il MDMA 
viene digerito e passa nel sangue. Il prodotto si 
diffonde nell’organismo ed una parte raggiunge 
il cervello, ciò che ha l’effetto d’aumentare la 
produzione di serotonina e di dopamina. Questi 
neurotrasmettitori intervengono nella trasmissio­
ne dell’informazione tra le cellule del cervello. 
Essi, tra l’altro, controllano la regolazione della 
temperatura interna del corpo. Gli effetti del 
MDMA (e delle anfetamine) consistono nel far 
dimenticare la sensazione di disagio che accom­
pagna un riscaldamento eccessivo. Proprio qui ri­
siede il pericolo maggiore. Questo aspetto del 
funzionamento cerebrale non si conosce ancora 
bene. La temperatura del corpo può salire da 37° 
a 42°, e questo senza alcuna sensazione di calo­
re. Possono aversi allora rotture d'aneurismi, con 
conseguenze drammatiche come certi handicap, 
o addirittura la morte.

1124/ Una parte del MDMA metabolizzato ri­
mane ancora nell’organismo 48 ore dopo l'inge­
stione. Capita quindi che il consumatore provi, 
tre o quattro giorni dopo averlo preso, delle sen­
sazioni di vuoto che possono provocare stati 
d'ansia o di depressione che richiedono un con­
sulto medico.

11251 I danni dell'ecstasy sul cervello non si 
conoscono ancora bene; certi lavori scientifici 
stabiliscono una possibile degenerazione delle 
cellule che potrebbe essere irreversibile e provo­
care col tempo malattie degenerative come il



1692 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

morbo di Parkinson o delle turbe cognitive. Certe 
osservazioni hanno constatato alterazioni della 
capacità di giudizio, difficoltà di effettuare calco­
li, come anche diversi effetti sulla memoria. Si 
sono constatati anche casi di paranoia. Certi indi­
vidui provano dolori nella regione lombare, pro­
babilmente dovuti all'affaticamento dei reni per 
la disidratazione, ciò che può causare un blocco 
renale ed un coma molto grave. I media tendono 
a presentare l’ecstasy come un afrodisiaco. In 
realtà, la droga può esasperare l'immagine ses­
suale, ma sopprime, sia nell'uomo che nella don­
na, le capacità sessuali sul piano fisiologico.

1126/ Nella stessa categoria di prodotti sinte­
tici si trovano altre sostanze:

L’LSD
/1271 L’LSD 25, sigla usata per indicare la 

dietilammide dell’acido lisergico (dal tedesco Li- 
serg Saure Diàthylamid), viene ottenuto sulla 
base del grano di segala. Esso si presenta sotto la 
forma di "carta assorbente”, di “micropunta’’ 
(somigliante all'estremità della mina di una ma­
tita) o anche sotto forma liquida. Per un "viag­
gio” (trip) con l’LSD 25 occorrono tra i 50 e i 
400 microgrammi, o anche di più.

1128] L’LSD è un allucinogeno potente. Esso 
causa modificazioni sensoriali intense; provoca 
allucinazioni, crisi di riso incontrollabili, come 
anche deliri. Questi effetti, molto potenti sul 
piano psichico, sono molto variabili a seconda 
degli individui. Un trip ha un'efficacia che può 
durare da 5 a 12 ore, talvolta anche di più. Il ri­
torno alla realtà è spesso molto sgradevole; il 
consumatore può trovarsi allora in uno stato con­
fusionale che può accompagnarsi ad angosce, 
crisi di panico, paranoia, fobie, accessi deliranti. 
L'uso di LSD può dar luogo a complicazioni psi­
chiatriche gravi e durevoli.

Le anfetamine
1129] Le anfetamine (speed, ice o cristal) sono 

potenti psicostimolanti, con effetti allucinogeni ed 
anoressici. Questi prodotti, si presentano sotto 
forma di cachet da inghiottire o di polvere da snif­
fare o da mandare giù avvolta in un po' di carta; 
molto spesso sono tagliati con altri prodotti.

1130] Le anfetamine vengono generalmente 
consumate in associazione con alcool o altre so­
stanze psicoattive come l’ecstasy. Stimolanti fisi­
che, esse danno l'illusione d'essere invincibili e 
la sensazione di eliminare la fatica. I loro effetti 
durano diverse ore.

] 1311 II consumo d'anfetamine può provoca­
re un'alterazione dello stato generale per la de­
nutrizione e per uno stato prolungato di veglia, 
che conduce ad una specie di spossamento, a una 
grande inquietudine e talvolta a turbe psichiche 
importanti (psicosi, paranoia). Si può anche assi­
stere alla comparsa di problemi cutanei (brufoli, 
acne da medicamenti).

]I32] L'uscita dal periodo in cui la droga è at­
tiva può essere particolarmente diffìcile, fino a 
provocare una contrazione delle mascelle, crisi di 
tetania, crisi d'angoscia, uno stato depressivo e 
persino impulsi suicidi. Questi prodotti si rivela­
no molto pericolosi in caso di depressione, di 
problemi cardio-vascolari e d’epilessia.

// poppers
/133] Il poppers è un vasodilatatore, prodotto 

sulla base di differenti derivati di nitriti (nitrito 
d’amile) e utilizzato per curare certe malattie car­
diache c vascolari, come anche certe forme di ce­
falee.

/1341 II poppers viene inalato (sniffato). Il 
suo effetto è quasi immediato: produce brevi 
vampate vertiginose e stimolanti. Il consumatore 
prova un’intensa sensazione di calore interno e la 
sua sensualità risulta esacerbata. Questo effetto 
dura circa due minuti. Il poppers viene partico­
larmente usato negli ambienti omosessuali.

/135] Il consumo di poppers fa apparire mac­
chie rosse sulla pelle, provoca vertigini, mali di 
testa che possono essere violenti, ma di breve 
durata; esso aumenta anche la pressione intrao­
culare.

]I36] In forti dosi, il poppers può creare una 
depressione respiratoria e danneggiare il setto 
nasale. In caso di consumo regolare, il poppers 
causa gravi anemie (affaticamento dovuto alla di­
minuita capacità dei globuli rossi di fissare l’os­
sigeno). problemi passeggeri di fisiologia sessua­
le, macchie rosse e gonfiori sul viso, croste 
giallastre attorno al naso e alle labbra. Concen­
trato, provoca vertigini violente, ed anche males­
seri. Associato al viagra (farmaco utilizzato da 
persone che hanno problemi d’impotenza sessua­
le), esso comporta rischi cardiaci che possono es­
sere mortali.

La Letamimi
] 137] È un potente anestetico, il ketalar, che 

inizialmente si presenta sotto forma liquida, prima 
d'essere trasformato attraverso riscaldamento in



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1693

polvere bianca o brunastra. Esso viene sniffato e 
più raramente iniettato per via intramuscolare. La 
ketamina ha un effetto allucinogeno. Il suo consu­
mo provoca turbe d'ordine psichico (ansia, attac­
chi di panico), neurologico (paralisi temporanee) e 
digestivo (nausee, vomiti). Differenti a seconda 
delle dosi consumate, gli effetti possono arrivare 
fino al coma prolungato in caso di overdose.

1.6. L'eroina

Definizione
/1381 L’eroina è un potente oppiaceo, ottenu­

to sulla base della morfina. Gli oppiacei sono so­
stanze naturali contenute nel lattice (oppio) rac­
colto su una pianta, il papavero. L'eroina si 
presenta sotto forma di polvere. Essa viene per lo 
più iniettata per via endovenosa, dopo essere 
stata diluita e riscaldata. Può essere anche sniffa­
ta e fumata.

1139/ L’iniezione comporta rischi d’infezione 
(particolarmente per il virus dell’AIDS e/o quel­
li dell'epatite), se il consumatore non si serve 
d’un materiale d'iniezione sterile e monouso.

Effetti e pericoli
1140/ L’eroina provoca una sensazione di ac­

quietamento, d'euforia e d'estasi. Essa ha effetto 
ansiolitico e antidepressivo, poiché tende a far di­
menticare le difficoltà psichiche del momento e 
le sofferenze.

1141/ L’effetto immediato dell’eroina è di 
tipo “orgasmico”. È il "flash”. Esso è seguito da 
una sensazione d’euforia, poi di sonnolenza, ac­
compagnata talvolta da nausee, da vertigini e da 
un rallentamento del ritmo cardiaco. In caso 
d’uso reiterato, il piacere intenso delle prime 
esperienze di consumo non dura in genere che al­
cune settimane. Questa fase può essere seguita da 
un bisogno d'aumentare la quantità d’ingestione 
del prodotto e la frequenza delle dosi può arriva­
re a far ottenere l’effetto ricercato. L’importanza 
data a questo consumo, e quindi all'acquisto 
della droga, è tale da modificare considerevol­
mente la vita quotidiana della persona che ne fa 
uso. Si manifestano vari disturbi, tra i quali spe­
cialmente l’anoressia e l’insonnia. Nella maggio­
ranza dei casi s'instaura subito la dipendenza. 
L'eroinomane oscilla tra fasi “euforiche", quan­
do è sotto l’effetto dell’eroina, e fasi di astinen­
za. quando egli appare ansioso e agitato.

1142/ Tutti i derivati dell'oppio provocano una 
dipendenza organica e psicologica, grave e rapi­

da, dipendenza che è dell’ordine di alcuni giorni. 
Le conseguenze degli stupefacenti sugli organi 
nobili del corpo non hanno più bisogno di essere 
dimostrate. Il cervello, il fegato, il cuore e i reni 
sono i più duramente colpiti dall'uso reiterato 
degli oppiacei. L'indebolimento dell'individuo di 
fonte alle aggressioni microbiche e virali è diret­
tamente legato ad una caduta della capacità del­
l’organismo di combattere i germi infettivi.

[1431 L’organismo ha dei limiti nella sua ca­
pacità d'assimilare gli oppiacei che l'eroinomane 
s’inietta spesso più volte al giorno nel corpo. 
Così, in seguito ad un’overdose, l’organismo sa­
turato può trovarsi in uno stato critico. Esso rea­
gisce allora con un rallentamento rapido del si­
stema respiratorio, ciò che provoca un coma ed il 
rischio di morte.

11441 Quando una persona è dipendente dal­
l'eroina. una diminuzione, o anche una soppres­
sione, della dose del prodotto genera la crisi d'a­
stinenza. Quest'ultima si rivela con dolori molto 
violenti, spesso al ventre, ai reni e alla testa. 
Quando non vi sono più dosi d’oppiacei, di qual­
siasi tipo, la crisi dura dai cinque agli otto giorni 
ed è quasi sempre accompagnata da fenomeni 
d'insonnia e d’angoscia.

11451 Se non si riesce subito ad arrivare all’a­
stinenza. per mitigare tali effetti dello svezza­
mento l’eroinomane può beneficiare di cure, di 
un'assistenza psico-sociale e di un trattamento 
sostitutivo. Quest'ultimo ha come obiettivo quel­
lo di stabilizzare e di regolare la dipendenza in 
maniera medica e legale. Trattamenti di questo 
genere, che utilizzano prodotti come il metadone 
o il subutex, vengono somministrati per via orale. 
Rimane in piedi, tuttavia, un problema essenzia­
le, poiché si cura una dipendenza con un’altra, 
con il rischio di non poter fare uscire la persona 
dalla sua relazione con la droga. Vi sono indub­
biamente altri metodi da mettere in atto, come 
cercheremo di mostrare più avanti.

1146/ La dipendenza dall'eroina comporta 
anche sul piano sociale comportamenti che mo­
dificano considerevolmente le relazioni dell’indi­
viduo con l'ambiente che lo circonda, modifica­
zioni che possono arrivare, per alcuni, fino ad un 
processo di emarginazione. Viene ad instaurarsi 
progressivamente una grave deformazione della 
personalità e delle relazioni sociali, con aumento 
dei comportamenti trasgressivi. Il piacere del 
"flash" e la sua costante ricerca occupano com­
pletamente il pensiero dell'individuo, che comu­
nica sempre di meno con il suo ambiente imme-



1694 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

diato; i discorsi da lui tenuti si allontanano a 
poco a poco dalla realtà. L’individuo ricorre alla 
menzogna nei suoi rapporti con gli altri, ciò che 
conduce ad un tentativo di manipolazione del­
l'ambiente che lo circonda.

1147] Potremmo continuare a descrivere altre 
droghe e i loro effetti sugli individui che le con­
sumano; potremmo anche ricordare prodotti che, 
come l'alcool ed il tabacco, hanno acquisito una 

specie di rispettabilità sociale; potrebbe essere 
opportuno, inoltre, segnalare le pratiche dopanti 
nello sport e nella vita professionale o l’utilizza­
zione di farmaci psicoattivi per fini diversi da 
quelli terapeutici specificamente previsti per il 
loro uso. Sia sufficiente menzionare, tanto per ri­
cordarli, questi diversi elementi. Ma è arrivato il 
momento, ora, d’interessarci a ciò che spinge 
certi individui a drogarsi e ad alienare la loro li­
bertà.

2. La ricerca sfrenata del piacere nasconde una difficoltà di vivere

/148] Perché ci si droga? Questa domanda 
non è nuova e numerosi scritti hanno già tentato 
di rispondervi. A tal punto di partenza, come ri­
sulta per l'utilizzazione di qualsiasi prodotto, si 
trova la curiosità di provare sensazioni nuove e 
d'infrangere un divieto, la ricerca del piacere im­
mediato ed il tentativo di uscire da un malessere 
interiore in cui ci si trova e per il quale non si ve­
dono soluzioni. In questa prospettiva, la droga e la 
tossicomania si presentano come i sintomi d’una 
situazione personale e sociale gravemente preca­
ria, che è necessario rendere intelligibile per aiu­
tare i consumatori, anche quando questi ultimi 
non sempre ci tengono a interrogarsi sull'origine 
del loro comportamento. Proprio per questo esa­
mineremo alcune delle questioni essenziali legate 
alla droga e ad una società in cui i prodotti tossi­
ci stanno diventando d’uso sempre più comune.

2.1. Dalla prima assunzione di droga 
allo stato di dipendenza

/149] Quando s’interrogano giovani che hanno 
preso l'abitudine di drogarsi saltuariamente o in 
modo regolare, essi dichiarano per lo più di aver 
cominciato senza una ragione apparente o senza 
manifestare un’attrazione particolare per i prodot­
ti tossici. Il più delle volte, essi si sono trovati in 
una situazione in cui si sono lasciati trascinare da 
qualcuno o dall'ambiente di un gruppo, cedendo 
al fascino dell’ignoto e per essere iniziati alle 
nuove sensazioni delle quali avevano potuto sentir 
parlare. In tali situazioni, essi non hanno osato ri­
fiutare la proposta. Altri individui, al contrario, 
sottolineano il fatto d’aver cominciato ad usare un 
prodotto per sfuggire ad una difficoltà della vita, 
ad una sofferenza o ad un dolore incurabile. Gli 
uni e gli altri, quindi, non hanno deciso di drogar­
si, perché nessuno prende deliberatamente una 
tale decisione né ha l’intenzione di diventare tos­
sicomane. inoltre, quando qualcuno consuma de­
terminati prodotti, è possibile che lo faccia senza 
alcuna consapevolezza di drogarsi. Tuttavia, le 

conseguenze sono evidenti e la tossicodipendenza 
è il risultato di questi comportamenti.

1150) Si deve comunque notare che degli in­
dividui così condizionati rimangono spesso ido­
nei alla vita quotidiana, pur sviluppando una pra­
tica tossicomane più o meno frequente o 
passeggera, fino al giorno in cui precipitano in 
una tossicomania accertata, che indurrà compor­
tamenti specifici, specialmente per quanto ri­
guarda la vita personale, la vita sociale o la ricer­
ca di droga, che diventerà allora un’ossessione. 
Essi finalizzeranno progressivamente la propria 
esistenza alla ricerca del prodotto e, in un certo 
senso, vivranno quasi esclusivamente per drogar­
si. Se è possibile dire che numerosi individui co­
minciano a drogarsi per curiosità, per distrarsi o 
per tentare di eliminare un male di vivere, si deve 
riconoscere che il rischio di cadere in una pratica 
tossicomane è grande, e quest'ultima diviene al­
lora una motivazione ed un centro d’interesse 
dell'esistenza. Si entra in un circolo infernale, in 
cui la mancanza di progetti e l’assenza di realiz­
zazioni fanno rinchiudere la persona su se stessa.

1151 ! Qualunque sia la situazione di ciascuno 
e l'elemento che conduce a consumare determi­
nati prodotti tossici, la motivazione è di regola la 
stessa: trovare del piacere. Il prodotto viene ri­
cercato perché si ritiene sensato fare del bene ed 
essere gentili, ottenere una maggiore disinvoltura 
nei propri rapporti ed una maggiore libertà inte­
riore ed esteriore. Questa ricerca intrapresa attra­
verso il consumo di prodotti tossici deve porre 
degli interrogativi all'insieme delle istanze edu­
cative ed all’intera società; in effetti, essa mostra 
con evidenza che vi è negli individui una ricerca 
profonda di cui non si è tenuto conto, che le ma­
niere di procedere nell'ordine della vita persona­
le e sociale non riescono a soddisfare gli uomini; 
altrettanto si dica del malessere reale che esiste 
nella civiltà, il tossicomane tenta di risolvere il 
suo problema ricorrendo ad espedienti artificiali.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1695

11521 Contrariamente a ciò che si aspettano 
gli individui che fanno uso di droga, l'esperienza 
mostra che un consumo regolare di prodotti tos­
sici ha delle conseguenze sul loro equilibrio, con 
lo sviluppo di una dipendenza nei riguardi di 
questi prodotti, dipendenza che a poco a poco 
modificherà le loro funzioni cerebrali, i loro 
comportamenti e le loro relazioni. Essi, per 
esempio, potranno cominciare a fumare un pro­
dotto come la cannabis, presentato talvolta come 
una sostanza anodina, con l'intento di dare un so­
stegno alla loro vita quotidiana o di partecipare in 
modo conviviale a occasioni d'incontro e di 
tempo libero. Ma questo semplice consumo li 
condurrà ad adottare un certo modo di essere, 
orienterà profondamente la loro personalità e la 
loro vita, che diventerà sempre più individualisti­
ca, rendendoli dipendenti da sostanze chimiche 
con le quali cercheranno di regolare la loro vita 
interiore e le difficoltà inerenti all’esistenza.

11531 Si possono distinguere tre tipi di com­
portamenti in relazione con la droga. Innanzi 
tutto il fatto di “drogarsi", cioè di utilizzare di 
quando in quando prodotti e stupefacenti che non 
causano immediatamente conseguenze. Poi il 
fatto di “assuefarsi" all’uso ripetuto d'un prodot­
to, che cagiona allora un bisogno fisiologico e 
psichico. Il fatto infine d’essere “tossicomane", 
cioè di divenire dipendente d’un prodotto al 
punto di non vivere che per esso. Il punto comu­
ne fra tutti questi atteggiamenti consiste nella ri­
cerca di sensazioni, che possiamo chiamare "un 
viaggio interiore", e di un universo idealizzato 
senza una relazione con la realtà e con le ric­
chezze che provengono dallo sviluppo della vita 
interiore.

/154/ Tanto più dobbiamo interrogarci sulla 
tossicomania, perché sappiamo che il consumo 
di droga causa spesso una modificazione della 
percezione e della coscienza delle cose, fino a 
trasformazioni profonde e gravi della personalità. 
Specialisti d’igiene mentale fanno osservare che 
certi conflitti intrapsichici o certe organizzazioni 
fragili della personalità, che si potevano relativa­
mente contenere con la qualità di una vita cultu­
rale e religiosa nell’attesa della maturazione 
della persona, soprattutto in individui giovani, ri­

schiano d’apparire in modo manifesto e violento 
senza alcuna possibilità di cura.

/1551 Cene personalità horder Ime"' sono così 
precipitate in stati più o meno deliranti, mentre 
altre hanno visto il loro stato depressivo accen­
tuarsi dopo aver semplicemente consumato della 
cannabis o un'altra droga. In effetti, «reazioni psi­
cotiche. che corrispondono ad una perdita di con­
tatto con la realtà esterna, possono sopravvenire 
quando un consumatore fragile crede di aver per­
duto il controllo del suo stato mentale»'’’. L'espe­
rienza emozionale è talvolta così forte che la per­
sona sviluppa la sensazione di non più appar­
tenersi e di non potersi più controllare. Essa si 
sente sovrastata da sensazioni, emozioni e pensie­
ri interpretativi che conducono ad una spersona­
lizzazione. Essa vive una specie di frattura psi­
chica che può condurla a perdere momentanea­
mente la sua coerenza interiore ed il contatto con 
se stessa come con la realtà esterna. Un nucleo 
leggermente psicotico può esser latente in certe 
personalità e non perturbare il loro rapporto con 
gli altri e con la realtà, ma bastano talvolta poche 
cose per renderlo attivo, risvegliando conflitti in­
terni legati alla storia dell'individuo, e non risolti, 
e condurre così a gravi turbe psichiche.

1156/ Le sostanze psicoattive espongono co­
loro che ne fanno uso a difficoltà psichiche e pa­
tologiche inattese, specialmente in individui che 
hanno strutture psichiche fragili o gravi difficoltà 
personali; esse possono produrre, quindi, turbe 
comportamentali e turbe mentali irreversibili, 
dato che le droghe agiscono allora come un fat­
tore scatenante a causa della loro incidenza sul 
sistema nervoso centrale. Per tale motivo non si 
possono accettare le conclusioni di quanti affer­
mano che questo o quel prodotto non crea dipen­
denze fisiologiche, e quindi potrebbe essere privo 
di conseguenze, perché gli effetti non sempre 
sono misurabili e non sempre sono prevedibili, in 
ragione stessa di ciò che i prodotti cagionano nel 
corpo umano. Non è dunque possibile pensare 
che certe droghe non avrebbero effetti nefasti 
sull’organismo e ancor meno sulla vita psichica e 
relazionale degli individui.

1157/ La distinzione fatta da certe persone tra 
dipendenza fisica e dipendenza psichica non cor-

“ Cfr. J. Bergeret. Nanissisme et les états limites. Dunod. Paris 1987. 1 termini di "border-line" (V. W. Ei- 
senstcin. 1949), o “stati-limiti" designano strulture psichiche che non corrispondono né al tipo nevrotico né al tipo 
psicotico. Questa nozione è stata diffusa grazie ai lavori di Jean Bergeret (Lione. Francia); cfr. J. Bergeret. Psy- 
citologie pathologique, Masson. Paris (1972). 1994. Le personalità border-line presentano un’organizzazione psi­
chica fragile; esse sono molto narcisistiche e ricercano relazioni di dipendenza con gli altri o con gli oggetti della 
realtà. Esse manifestano un'immaturità affettiva che dà l'impressione a chi vive attorno d’essere in presenza di un 
adolescente adulto. Queste personalità cercano di nascondere delle angosce e vivono difendendosi da un senso di pe­
ricolo. Il pericolo dal quale si proteggono è quello della depressione, cioè di un dubbio costante per investire la realtà.

•' Observatoire Francais des Drogues et des Toxicomanies, Note. 1996. in http://www.ofdt.fr./

http://www.ofdt.fr./


1696 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

risponde alle recenti scoperte, le quali provano 
che «tutti gli effetti delle droghe sull'individuo 
sono potenzialmente comprensibili in biologia». 
Per questo motivo prendiamo qui in considera­
zione la definizione dell’O.M.S. riguardo alla 
farmacodipendenza. Si tratta di un «insieme di 
fenomeni comportamentali, cognitivi e fisiologi­
ci d'intensità variabile, nei quali l’uso di una o 
più sostanze psicoattive diviene altamente priori­
tario. Le caratteristiche essenziali sono il deside­
rio ossessivo di procurarsi e di assumere la so­
stanza in causa e la sua ricerca permanente. I 
fattori determinanti dalla farmacodipendenza ed i 
problemi che ne derivano possono essere biolo­
gici, psicologici o sociali, e comportano abitual­
mente un’interazione»'’". Nel contesto che qui 
c'interessa dobbiamo anche aggiungere i proble­
mi della vita morale e spirituale.

1158/ Nessun prodotto tossico è banale o 
inoffensivo, e non importa quale possa essere 
considerato come una droga, a cominciare dal ta­
bacco o dall’alcool. Vi sono tuttavia prodotti più 
nocivi di altri, e certe sostanze che possono ser­
vire da base per la produzione di farmaci psico­
sedativi o psicostimolanti diverranno prodotti di 
alta tossicità. L’eroina, per esempio, è utile e può, 
sotto controllo medico, alleviare i dolori dei ma­
lati gravi, ma in un contesto tossicomane, divie­
ne una sostanza distruttiva per l'individuo.

//59/ Molti studi si limitano spesso alla sola 
descrizione neurobiologica per giudicare lo stato 
di dipendenza che provocherebbe un prodotto. I 
risultati scientifici sono spesso parziali e finisco­
no col diffondere delle falsità per favorire una le­
galizzazione dell’uso delle droghe, in particolare 
della cannabis. Questi studi trascurano, in realtà, 
gli aspetti psichici, sociali e morali. Essi s'inte­
ressano più alla chimica del cervello che agli at­
teggiamenti ed ai comportamenti degli individui. 
In effetti, quando si mettono a confronto le riper­
cussioni della cannabis o del tabacco sul sistema 
dopaminergico (sistema neurobiologico del pia­
cere), il tabacco può apparire sorprendentemente 
come il prodotto più pericoloso. Esso può certa­
mente causare una dipendenza e conseguenze 
ben note sulla salute. Ma se si prende in conside­
razione l’insieme degli elementi della vita di un 
individuo, affermare che il tabacco è più perico­
loso della cannabis comporta il rischio di confon­
dere il messaggio della prevenzione.

1160/ La pericolosità di una droga e i suoi ef­
fetti psichici, sociali e psicopatologici non posso­
no ridursi al solo aspetto neurobiologico. Que­
st'ultimo non può render conto della complessità 
delle ripercussioni psichiche e dei comportamen­
ti che hanno una relazione con l’uso di prodotti 
tossici.

2.2. Gli effetti della cannabis

[161] La cannabis" deve richiamare in modo 
particolare l’attenzione degli educatori. Per que­
sto motivo torniamo qui di nuovo sulla banaliz­
zazione attuale del suo uso. Consumata spesso 
sia dai giovani che dagli adulti, ed anche dai 
bambini, quale che sia l’ambiente sociale d’ap­
partenenza, la cannabis circola facilmente negli 
istituti scolastici, talvolta nell’indifferenza degli 
adulti. Un certo discorso sociale, che si ritrova 
nei media, tende addirittura a vantarne i meriti, 
incitando in certo senso i giovani a procurarsela 
e ad usarla. Certi individui si fermeranno ad un 
consumo passeggero o anche regolare, senza an­
dare oltre. Per altri consumatori, invece, essa co­
stituirà la porta d’ingresso nella tossicodipenden­
za, nella ricerca ulteriore di prodotti sempre più 
forti e sempre più dannosi per la salute.

/1621 Tanto più si arriva a valorizzare la can­
nabis, ed a minimizzarne gli effetti, per il fatto 
che, in line di massima, essa non provoca dipen­
denza fisiologica. Ma prendersi un giorno uno 
"spinello", per curiosità, non è tuttavia un atto 
anodino. Esso può essere l’inizio di una pratica 
continua e di un'abitudine, che diventano perico­
lose, perché inducono un bisogno crescente di 
sensazioni e di rilassamento, di cui l'individuo ha 
già fatto esperienza prendendo questo prodotto 
tossico; ciò favorisce per così dire ciò che si può 
chiamare un'escalation nel consumo. La canna­
bis, infatti, ingenera una dipendenza psicologica 
che può essere irresistibile in caso di uso regola­
re e che provoca effetti nefasti sull'organismo.

/1631 La cannabis è un prodotto psico-sedati­
vo che ha effetti fisici e psichici come la riduzio­
ne della vigilanza e della concentrazione. Favori­
sce certamente la distensione e talvolta uno stato 
di gratificazione che danno l'impressione d’esse­
re a proprio agio interiormente e d’avere buone 
relazioni con gli altri. Ma quando gli effetti ane-

“ Comité D’EXPERTS DE la pharmacodéPENDANCe (O.M.S.). Vingt-huitième rapport, Vienne 1998, cfr. 2.2.1, 
Dfpendance.

“ Cfr. H. Loo-J. M. Roux-A. Benyacoub. Le médecinface aux toxicomanies, Collection de psychiatrie pra- 
tique de l'encéphalc, Doin, Paris 1997; M. C. D'Welles, Et si on parlait du haschicht, Presses de la Renaissance, 
Paris 1999; J. Bergeret, Toxicomanie et personnalité, Collection "Que sais-je”. Presses Universitaires de France, 
Paris 1995.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1697

stetici sono passati, l’individuo si ritrova con gli 
stessi problemi di prima, al punto di ricercare an­
cora di più il prodotto con la nostalgia dell'espe­
rienza d'acquietamento già vissuta. La cannabis 
provoca anche una distorsione delle percezioni 
del tempo e dei suoni; per questo motivo viene 
spesso usata su certi fondi musicali, in occasione 
di serate o in discoteche.

1164/ A seconda dello stato di salute degli in­
dividui e del loro comportamento, per esempio il 
fatto d’associare più prodotti (cannabis, tabacco 
ed alcool), si sono spesso constatati effetti secon­
dari’", come, per esempio, inibizioni, talvolta leg­
gere confusioni mentali, un’alterazione della me­
moria a breve termine, disturbi uditivi e visivi, un 
rallentamento dei riflessi con conseguenti inci­
denti, specialmente di strada e di lavoro, un au­
mento del ritmo cardiaco, una cessazione tempo­
ranea della secrezione del testosterone nel­
l’uomo, un'alterazione dei meccanismi di fecon­
dazione nella donna (in caso di gravidanza si 
nota un ritardo di crescita fetale, una prematurità, 
anomalie congenite), lo sviluppo di disturbi nel 
neonato d’una madre tossicomane (problemi 
neurologici, quali certe risposte anormali agli sti­
moli visivi, tremiti, strilli), stati d'ansia e d’irri­
tazione, manifestazioni depressive. Un uso pro­
lungato della cannabis colpisce le capacità di 
concentrazione e d’assimilazione intellettiva. 
Esso è spesso un fattore d’insuccesso scolastico.

1165) Inoltre, in termini di quantità di catrami 
e d’altre sostanze ingerite, uno "spinello” equiva­
le a quattro o cinque sigarette con filtro. Di qui il 
rischio reale di cancro ai polmoni, di bronchite, 
d’enfisema o d’altre patologie delle vie aeree. Il 
consumo intenso può anche deprimere il sistema 
immunitario e rendere il consumatore più sensibi­
le alle affezioni virali opportuniste. Uno "spinel­
lo” corrisponde inoltre all’ingestione di due bic­
chieri di whisky. La cannabis provoca anche una 
perturbazione del meccanismo della memoria im­
mediata, favorendo quella che viene chiamata eb­
brezza cannabica. La maggior parte dei consuma­
tori ricerca questa "ebbrezza" in occasione di 
feste nelle quali ci si deve ubriacare a tutti i costi, 
“sballare", “alienarsi”, così come spesso s’inten­
de, in definitiva non avere più coscienza di sé.

11661 L’ebbrezza alcolica è altrettanto perico­
losa e può provocare negli individui dipendenti 
turbe importanti, come la perdita della vigilanza, 
del senso morale, del controllo di sé, ma anche lo 
sviluppo di atteggiamenti aggressivi e violenti, la 

tendenza ad estraniarsi dalla realtà, problemi psi­
copatologici, malattie epatiche, ecc. In molte so­
cietà il vino e l'alcool fanno parte dell’alimenta­
zione; ovviamente, poiché questi prodotti non 
sono completamente esenti da pericoli, possono 
diventare droghe e provocare malattie gravi ed un 
tasso alto di mortalità.

1167/ Ciò che è indubbiamente decisivo nel­
l'approccio ai problemi di consumo di droga e 
che deve richiamare l’attenzione degli educatori 
non è soltanto la qualità del prodotto ricercato, 
ma anche le motivazioni che conducono l’indivi­
duo a consumare uno o più prodotti.

1168/ Abbiamo messo in evidenza essenzial­
mente l’esempio della cannabis per ricordare le 
incidenze che essa può avere sul comportamento 
umano ed i problemi che pone il prodotto. Ma la 
cannabis viene spesso usata nella società come 
emblema di liberazione, ed alcuni ne rivendicano 
la libertà di consumo; ciò non mancherebbe di 
comportare insidiosamente una liberalizzazione 
dell’insieme delle droghe; è sembrato opportuno, 
dunque, sottolineare brevemente certe interpreta­
zioni che cercano di banalizzare questo prodotto 
per meglio preparare gli spiriti ad un'eventuale 
liberalizzazione, dando luogo ad una legislazione 
che, proponendo una distinzione fallace tra “dro­
ghe dure" e "droghe dolci”, creerebbe confusio­
ne negli spiriti, condurrebbe ad un aumento dei 
comportamenti tossicomani e, in definitiva, por­
terebbe gravi pregiudizi alla società.

1169/ Come abbiamo già sottolineato, gli ef­
fetti neurobiologici apparenti di un prodotto non 
rendono conto di tutte le conseguenze dell’uso di 
un prodotto tossico sull'individuo e sulle sue re­
lazioni. È importante per quanto è possibile indi­
viduare l’insieme delle ripercussioni di un com­
portamento tossicomane e quindi considerare 
l'individuo nella sua interezza, per aiutarlo ad 
avere un atteggiamento pienamente umano, 
conforme alla sua dignità. Non ci si può limitare, 
inoltre, alla questione della dipendenza fisica da 
un prodotto tossico, perché le forme di dipenden­
za sono molteplici e non sono necessariamente 
legate alla sola fisiologia dell'individuo.

1170/ La riflessione deve essere più globale, 
allo scopo di proporre agli uomini del nostro 
tempo, specialmente ai giovani, un messaggio 
coerente e senza confusione, per aiutarli a rifiu­
tare ogni pratica tossicomane e per proporre loro 
una forma di vita conforme al modello che essi 
stessi ricercano nel profondo del loro essere. Gli

K Cfr. Observatoire Fran<, ais des Drogues et des Toxicomanies, Note. 1996, in http://www.ofdt.fr./

http://www.ofdt.fr./


1698 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

educatori debbono avere, dunque, un’idea chiara 
sulla droga, per non far rimanere giovani e adul­
ti in una situazione che, a lungo andare, si rivela 
senza uscita e non può affatto costituire una rela­
zione pedagogica e terapeutica.

2.3. La ricerca del piacere

//7// Nella maggior parte delle loro testimo­
nianze. i consumatori di prodotti psicoattivi e i 
tossicomani dichiarano che il consumo di queste 
sostanze viene essenzialmente ricercato per 
“stare bene con se stessi” e per trovare del piace­
re. La ricerca di un mezzo di distensione, di uno 
stimolante e di una sensazione di godimento rap­
presenta quindi la motivazione che guida gli in­
dividui che cominciano a drogarsi. Partendo di 
qui. il consumatore, dopo aver sperimentato ciò 
che desiderava, non riesce più a rinunciarvi; le 
droghe diventano spesso la molla della sua azio­
ne e il desiderio primordiale della sua esistenza.

1172/ La ricerca di piacere diventa così il 
punto di partenza di questa dipendenza, senza 
dubbio nella segreta speranza di liberarsi di una 
difficoltà di vivere o delle preoccupazioni legate 
all'esistenza. In maniera illusoria, drogarsi signi­
fica in definitiva volersi mettere al riparo da ciò 
che sembra insopportabile nell'esistenza, per tro­
vare più serenità. Ma questo atteggiamento crea 
un bisogno tale che la droga diventa un’ossessio­
ne. tanto da costituire una nuova inquietudine. 
Secondo la formula divenuta classica, se non vi 
sono “droghe felici", la ricerca di piacere non per 
questo è meno attiva e imperiosa. La maggior 
parte degli studi sulla prevenzione delle droghe 
non sempre ha insistito sull’importanza che il 
piacere ha nel rapporto tra il drogato ed il pro­
dotto. fino a far chiudere l’individuo su se stesso.

2.3.1. Il piacere in senso psicologico
II7JI II piacere si presenta psicologicamente 

come un modo di soddisfazione legato a processi 
interiori ed alla realizzazione di desideri inconsci. 
Questi desideri possono vertere su fissazioni in­
fantili che cercano di ripetersi in forma maschera­
ta, senza essere elaborati. Così, il bisogno di dro­
garsi può rinviare al piacere orale del bambino 
che vive una relazione fusionale con la madre e 
con l’ambiente che lo circonda. L'individuo può 
anche alimentare in se stesso l’illusione di voler 
possedere tutto e di poter essere in uno stato di 
quiete in permanenza, senza dover affrontare le 

frustrazioni inerenti all’esistenza. In questo caso, 
il piacere è innanzi tutto un sistema che spinge ad 
agire immediatamente, cioè senza operare un di­
scernimento che supponga un funzionamento 
mentale elaborato. Il carattere irreale di questa 
forma di piacere, che cerca il suo fine in se stes­
so, apparirà spesso in contraddizione con neces­
sità obiettive ed in opposizione con il principio di 
realtà. L'economia psicologica del piacere sarà 
generalmente in conflitto radicale con il principio 
di realtà, che si presenta come un principio rego­
latore e cerca di ottenere soddisfazioni tenendo 
conto degli interessi soggettivi dell'Individuo, 
delle esigenze della realtà, dei bisogni vitali del­
l'individuo e delle regole morali. Grazie all'edu­
cazione e ad una maturazione progressiva dell’in­
dividuo, il piacere apparirà come una conse­
guenza dell’azione, e non come un fine in se stes­
so. Esso è, per esempio, la conseguenza di un pro­
getto condotto a termine, di una relazione che rie­
sce o di una risposta adeguata ad una situazione’1.

2.3.2. La finalità del piacere
11741 11 piacere è l'elemento primordiale 

della vita psichica. Il bambino si fa guidare so­
vente da esso fino a quando non ha scoperto i li­
miti necessari alla sua crescita psicologica. Per il 
bambino, tutti i desideri dovrebbero poter essere 
soddisfatti immediatamente e quindi procurare 
del piacere. Si tratta di un senso d'onnipotenza di 
un desiderio insaziabile, che è illusorio e nefasto 
per l'individuo. Sul piano psicologico, ogni pul­
sione cerca la sua propria soddisfazione in se 
stessa, a scapito dell'insieme della personalità. Il 
bambino dovrà imparare a controllarsi, a distin­
guere la natura dei suoi desideri, a saperli differi­
re o a rinunciarvi per non diventare impulsivo. 
Egli dovrà quindi organizzare la propria esisten­
za secondo il principio di realtà ed imparare a 
collocarla sotto il primato dell’intelligenza, che 
consente il discernimento ed il giudizio, e sotto il 
primato della volontà, che è il motore profondo 
dell’azione libera e responsabile.

//75/ Ovviamente, i desideri ed i piaceri 
compiono una funzione importante nell’econo­
mia interiore dell'individuo e costituiscono la di­
namica su cui si basa la psicologia umana. Voler­
li trascurare o ignorare è spesso pericoloso per 
l'equilibrio della persona. Un’ascesi che volesse 
sopprimerli o un edonismo che cercasse di esal­
tarli danneggerebbero l'uomo, mentre è soprat­
tutto opportuno saper stabilire una gerarchia tra

” Per più ampi sviluppi del concetto di piacere, può essere utile consultare la voce Fruitio nel Dictionnaire 
de théologie catholique. come anche la Summa Theologica di Tommaso d'Aquino, I 11. in particolare le questioni 
Il e 31-33.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1699

desideri e piaceri. Per questo motivo l’educazione 
deve preoccuparsi d'insegnare al bambino come 
trovare soddisfazioni nel mondo attraverso le sue 
attività e le sue relazioni, e non in una vita egoisti­
ca. In questo modo, soprattutto, egli potrà provare 
un piacere che l'arricchirà, perché esso sarà il frut­
to di un dono di sé e non il risultato di una ricerca 
soggettiva sfrenata. Il piacere così ottenuto è il ri­
sultato di una fatica, di uno sforzo, o molto sem­
plicemente di una gioia di esistere in relazione con 
le realtà del mondo, con gli altri e con Dio.

/176/ Ebbene, numerosi individui, e special- 
mente molti giovani, hanno serie difficoltà ad im­
pegnarsi nella maturazione della gestione dei 
loro desideri e, quando un'attività diventa diffici­
le, essi reagiscono soltanto attraverso una rispo­
sta emozionale, e questo è il segno che essi non 
sono ancora riusciti ad organizzare e ad unificare 
sufficientemente la loro personalità. Essi si sco­
raggiano, impazienti d'ottenere un risultato rapi­
do, e non arrivano ad accettare che vi siano ine­
vitabili frustrazioni in ogni esistenza e che non 
sia possibile vivere semplicemente secondo il 
criterio del piacere immediato.

1177/ In questa prospettiva, per certi giovani 
l’esperienza della droga, o l’uso crescente d’an- 
siolitici o di sonniferi, hanno lo scopo di arrivare 
ad uno stato di piacere come quello appena evo­
cato. Il consumo di farmaci psicotropi, necessa­
rio negli stati depressivi e in altri patologici, di-

3. La rivendicazione della droga

/179/ Paradossalmente, la droga è talvolta di­
venuta nelle nostre società un simbolo di libertà, 
fino a far apparire la legislazione in contraddi­
zione con i costumi attuali, costumi che ogni 
pubblica autorità dovrebbe riconoscere. Certi 
fautori della liberalizzazione delle droghe affer­
mano infatti che la legge civile, penalizzando 
l'uso privato di prodotti illeciti, nega certi princi­
pi della democrazia come quello della libertà in­
dividuale, per il quale ciascuno deve poter di­
sporre di se stesso come meglio gli aggrada.

3.1. La libertà di drogarsi

1180/ La rivendicazione della libertà di dro­
garsi è l'espressione di una delle numerose de­

venta allora un mezzo per cercare di regolare la 
forza dei desideri, a detrimento di un lavoro inte­
riore che mobiliti la ragione, la volontà, le “po­
tenze” e la parte "sensitiva” dell'anima’2 dell’in­
dividuo. Molto spesso, gli individui non hanno le 
risorse psichiche necessarie e non trovano adulti 
capaci di metterli in grado di affrontare i proble­
mi familiari, le delusioni sportive, le difficoltà 
scolastiche, le delusioni sentimentali, la possibi­
lità di trasformarsi dopo eventuali errori o colpe, 
il mancato inserimento sociale e professionale, 
ma anche i problemi posti dalla malattia, dalla 
solitudine, dalla morte, come anche le domande 
assillanti che si trasmettono di generazione in ge­
nerazione per scoprire il senso della vita.

1178/ I farmaci arrivano spesso a mitigare i 
disturbi della personalità che possono manife­
starsi, conducendo la nostra società a rispondere 
a difficoltà profonde, umane, morali e spirituali, 
attraverso tutta una serie di rimedi terapeutici e la 
chemioterapia. Una tale situazione di fatto ed un 
tale stato d'animo creano già le condizioni og­
gettive favorevoli alla tossicomania. Si assiste 
così ad un numero crescente di genitori che fanno 
facilmente ricorso ai farmaci quando, di fronte al 
fallimento dei loro atteggiamenti d'ascolto o dei 
loro metodi educativi, non sanno come reagire 
con i loro figli che attraversano stati emozionali 
come l'eccitazione, l’aggressività o la tristezza, o 
addirittura crisi relazionali in famiglia o con il 
mondo esterno.

viazioni nel pensiero contemporaneo circa il 
senso stesso della libertà. Se la libertà è un bene 
incontestabile della persona umana che il pensie­
ro cristiano non cessa di promuovere, una libertà 
assoluta e irresponsabile, che si fa beffe dei valo­
ri fondamentali ed espone la persona a gravi ri­
schi, è una forma di tirannia inaccettabile per 
l’uomo e per la sua dignità. L’individuo e i suoi 
comportamenti individuali non possono essere i 
soli criteri etici e sociali delle decisioni morali o 
legislative; gli individui non possono rivendicare 
una legislazione che risponda soltanto ad un de­
siderio individuale di libertà, ciò che costituireb­
be un incentivo a rinchiudersi e nell'egoismo e in 
un rifiuto delle relazioni umane. In questo caso, 
l'individuo si costituirebbe come il criterio della

” Cfr. quanto Teresa d'Avila scrive su ciò che si deve domandare nella preghiera [Cammino di perfezione, 
cap. 30. in Opere, Postulazione Generale O.C.D.. Roma 1963, pp. 677-680); cfr. anche quanto Giovanni della Croce 
afferma sulla «parte sensitiva dell'anima» [Salita del Monte Carmelo, libro I. capitolo I. in Opere. Postulazione 
Generale O.C.D., Roma 1963. pp. 15-17; La notte oscura, libro I. capitolo 8. Ihid., pp. 372-374).



17(X) Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

vita sociale, alienerebbe piuttosto la sua vera li­
bertà, andando incontro anche a rischi per la sua 
salute fisica e mentale, e in tal modo farebbe pe­
sare sulla società il costo e la conseguenza dei 
suoi atti. Concepire la libertà di drogarsi come se 
dovesse far parte di una legge è contrario alla di­
gnità stessa della persona umana.

11811 A questo proposito, nell’Enciclica Veri­
tatis splendor, il Papa Giovanni Paolo II sottoli­
neava lo scarso senso etico, e addirittura la man­
canza di sensibilità morale, nella maggior parte 
dei Paesi. Egli richiamava la nostra attenzione, 
soprattutto quella di coloro che decidono e dei 
responsabili politici, sulla necessità di trovare un 
equilibrio tra la libertà e la legge, tra la coscien­
za e la verità, tra i valori e i comportamenti quo­
tidiani. L’abuso della libertà si trasforma rapida­
mente in individualismo e soggettivismo, il cui 
aspetto tirannico non sfugge a nessuno. Esso 
compromette gravemente il bene comune; l’o­
scuramento della coscienza neutralizza la capa­
cità di valutare mode e tendenze; il rifiuto d’in­
terrogarsi sui valori trascendenti, che sono 
oggettivi e che non dipendono dalla buona vo­
lontà del soggetto o da una situazione, ha fatto 
credere spesso che i comportamenti debbono 
ispirarsi all’opinione maggioritaria o al desiderio 
individuale, piuttosto che a valori universali. Al 
contrario, proprio questi ultimi sono alla base 
dell’agire morale dell'individuo, poiché gli forni­
scono gli elementi oggettivi per la sua riflessione 
e per la sua azione, gli fanno prendere coscienza 
che egli non può decretare leggi proprie sulla 
base esclusiva dei suoi interessi soggettivi e lo 
proteggono in qualche maniera da una vita rego­
lata dal semplice criterio del piacere. Il moralista 
e l'educatore possono giustamente interpretare il 
desiderio di drogarsi come un’espressione del­
l’assenza di valori e di regole nell'individuo.

3.2. L'uso delle droghe e il senso della legge

1182/ La distinzione tra i prodotti leciti e i 
prodotti illeciti, proprio come la frontiera tra i 
farmaci che hanno una funzione terapeutica e 
quelli che saranno talvolta ricercati unicamente a 
scopo di sollievo e di benessere, è stata progres­
sivamente superata nella spazio di trent’anni. 
Nella maggior parte delle società, la legge civile 
proibisce il consumo di stupefacenti e di sostan­
ze classificate come droghe, perché i loro effetti 
nefasti sulla persona e sulla salute pubblica met­
tono in pericolo l’equilibrio degli individui e la 
coesione sociale. Inoltre, delinquenza e crimina­
lità si sviluppano spesso sulla base del commer­
cio e dell’uso della droga. Pertanto, la società. 

che non sempre ha preso misure adeguate e che 
per questo è effettivamente sovrastata dai feno­
meni legati alla droga, deve potersene proteggere 
e sanzionare ciò che deve esserlo, anche se è op­
portuno ricordare fermamente che la sola repres­
sione dei consumatori non può risolvere i nume­
rosi problemi posti dall’uso di droghe. In questo 
campo, come nell'insieme di ciò che rientra nella 
vita sociale, le autorità civili hanno il dovere di 
ricordare le proibizioni che proteggono la vita e 
la dignità degli individui, altrimenti corrono il ri­
schio di far sviluppare fenomeni di violenza e di 
veder aumentare la delinquenza, particolarmente 
nella popolazione giovanile, di cui compromette 
allora gravemente il futuro, personale e relazio­
nale, ipotecando nello stesso tempo il tessuto so­
ciale delle città e delle loro periferie.

/1831 Sotto l'influsso della droga, è evidente 
che certi giovani commettono delitti e crimini 
senza avere pienamente coscienza di agire male e 
senza rendersi conto delle sofferenze e del danno 
che essi causano agli altri, ciò che è dovuto alla 
rimozione di inibizioni provocata dalle droghe. 
Siamo allora in presenza di giovani che sviluppa­
no comportamenti asociali e amorali. Non pos­
siamo permettere che questa situazione si pro­
lunghi. altrimenti assisteremo al naufragio di 
questi nostri figli che la società non ha saputo ac­
cogliere, amare ed educare. Spetta agli adulti ri­
cordare le motivazioni inderogabili di ciò che è 
permesso e di ciò che è vietato, motivazioni che 
per un adolescente sono necessarie alla costru­
zione della sua personalità e alla sua socializza­
zione, e che non costituiscono affatto un impedi­
mento al dialogo e ad un metodo pedagogico 
rispettoso della personalità del giovane. Alla 
stessa maniera, nel trattamento dei fenomeni le­
gati alla droga, è importante sviluppare una pe­
dagogia comprensiva nei confronti delle persone; 
è altrettanto importante adottare un linguaggio 
che riveli fermezza ed elaborare opportuni espe­
dienti repressivi.

/184/ E chiaro che una qualsiasi depenalizza­
zione non può regolare i problemi legati alla 
droga. Non si potrebbe piuttosto lavorare su 
obiettivi di base che assicurino il futuro? Così, 
l’educazione, l'insegnamento, la trasmissione 
culturale, la coerenza tra il vincolo sociale e le 
leggi, che dovrebbero proteggere la famiglia, an­
ziché distruggerla, l’imparare a controllarsi e la 
formazione della coscienza morale, costituiscono 
altrettante prospettive da sviluppare, che permet­
terebbero ai bambini e ai giovani di strutturarsi 
psicologicamente, moralmente e spiritualmente, 
e di essere così meno fragili di fronte alle inevi-



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1701

tabili difficoltà dell’esistenza e a fenomeni come 
la droga, che sono in parte il riflesso d’una crisi 
dell'educazione.

1185/ Non possiamo fare a meno di ricordare 
alle autorità che hanno il compito di guidare il 
destino delle Nazioni, a tutte le persone che svol­
gono funzioni sociali, ai genitori, agli educatori e 
agli uomini di buona volontà, quanto sia più che 
mai necessario impegnarsi, attraverso una legi­
slazione adeguata, repressiva e coercitiva, per far 
sì che le reti di commercializzazione della droga 
non siano più in condizione di proseguire la loro 
azione. Ne va della salute degli individui e della 
salute pubblica. Spetta inoltre a tutti i protagoni­
sti della vita sociale aiutare quanti sono impe­
gnati nell'educazione della gioventù perché le 
siano trasmessi senza confusione i valori fonda­
mentali. La società nel suo insieme non può te­
nere un discorso che ostenta un certo intento re­
pressivo nei confronti delle droghe, quasi sempre 
proibite, e proporre nello stesso tempo la legaliz­
zazione di certi prodotti o permettere che si svi­
luppino reti d'approvvigionamento e di consumo 
in una relativa indifferenza o con il desiderio se-

4. Una società che favorisce la droga

4.1. Il rischio di legalizzare le droghe

1187/ La riproduzione, la commercializzazio­
ne ed il consumo di prodotti tossici nel contesto 
della tossicomania provocano molteplici forme 
di delinquenza che sono più o meno sanzionate a 
seconda dei Paesi, delinquenza che va dall'orga­
nizzazione di reti d'approvvigionamento al rici­
claggio di denaro sporco ottenuto col traffico. 
Osiamo affermare che i fornitori ed i trafficanti 
debbono essere i primi ad essere perseguiti, per­
ché essi sono gli organizzatori di traffici illeciti. 
Ciò che non esclude affatto la necessità d'intra­
prendere azioni nei confronti dei consumatori. 
Tuttavia, tra i consumatori, troviamo spesso indi­
vidui o persone in difficoltà sociale che sono già 
oggetto d’azione giudiziaria. Senza essere lassi­
sti, è comunque necessario interrogarsi sull’in­
giustizia che regna in questo campo.

1188/ Ci si può anche interrogare sull'accani­
mento con cui si perseguono certi "piccoli" spac­
ciatori o consumatori più o meno occasionali, e 
sulla relativa impunità di personalità nel mondo 
mediatico, politico o artistico, che riconoscono 
pubblicamente, in interviste, il loro consumo re­
golare di droghe, incitando così implicitamente i 
loro ammiratori ad imitarli. Altrettanto si dica di 
certi gruppi di pressione o di militanti a favore 

greto di poter meglio canalizzare, in questo mo­
do, tutte le reti; si tratta di altrettanti atteggia­
menti liberali che non possono se non incitare i 
trafficanti a proseguire la loro azione e che la­
sciano intatti i problemi dei consumatori.

/1861 Se è giusto distinguere tra chi sempli­
cemente ricorre a droghe e il tossicomane accer­
tato, non si deve tuttavia rifiutare la legge, che 
protegge la società e gli individui da ciò che ne 
rappresenta una minaccia di distruzione, o an­
che attribuire alla legge un carattere provvisorio 
adducendo come pretesto il fatto che essa ver­
rebbe infranta in numerose situazioni o che de­
terminati individui desiderano darsi alla droga 
o, per ragioni molteplici, essere diffusori di pro­
dotti tossici. Dobbiamo tuttavia riconoscere che 
le leggi, da sole, non bastano a risolvere il ma­
lessere che si rivela attraverso l'uso di droghe e 
la tossicomania. La soluzione dipende, tra l'al­
tro, dalle condizioni di vita offerte dalla società 
perché i giovani possono svilupparsi dignitosa­
mente. trovare il senso della loro esistenza ed 
essere inseriti nelle reti relazionali delle quali 
hanno bisogno.

della tossicomania, che ostentano deliberatamente 
il loro consumo e rivendicano il diritto all'uso di 
prodotti tossici, specialmente per quanto riguarda 
la cannabis, senza essere infastiditi oltre misura.

1189/ Di fronte alla volontà talvolta chiara­
mente ostentata di banalizzare quelle che si chia­
mano con un eufemismo "le droghe dolci”, vi 
sono alcuni che innalzano volentieri il vessillo 
della libertà, si fanno interlocutori dei pubblici 
poteri in questa materia o rivendicano il ruolo di 
persone alle quali i giovani possono fare ricorso. 
Affidare un compito di educazione della gio­
ventù. con conseguente valore d’esempio, a indi­
vidui legati in una maniera o nell’altra alla droga 
costituisce un pericolo reale e rende difficile, se 
non impossibile, la lotta condotta contro la diffu­
sione ed il consumo di prodotti tossici. Ogni 
azione che favorisca la diffusione o il consumo di 
droghe rappresenta una complicità moralmente 
grave con i cartelli che traggono vantaggi esorbi­
tanti. finanziari e più largamente economici, dal 
commercio che essi realizzano. Le autorità go­
vernative e gli Organismi intemazionali sono 
chiamati ad accrescere senza alcuna pausa la loro 
vigilanza e ad agire con severità sempre maggio­
re contro i sistemi organizzati, che provocano la 
morte di così tanti essere umani, che annientano 
fisicamente, psicologicamente, socialmente, mo-



1702 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

Talmente e spiritualmente un numero così rile­
vante di persone, specialmente di giovani e d’in­
dividui già resi fragili in altra maniera.

1190/ Bisogna saper identificare e riconoscere 
l'importanza delle lobby della droga, come anche 
le pressioni che esse possono esercitare sulle au­
torità civili e sulla società intera, per poterle com­
battere con le varie armi a disposizione, politiche, 
economiche, giuridiche e giudiziarie, a livello na­
zionale, regionale ed intemazionale. In particola­
re. sarebbe opportuno che l’insieme delle autorità 
civili, in piena autonomia, mettessero a punto 
leggi e norme che dovrebbero consentire di lotta­
re efficacemente a tutti i livelli contro le reti della 
droga, rifiutando la depenalizzazione di ogni uso 
di droga, che costituirebbe la porta aperta ad una 
liberalizzazione totale e non potrebbe portare ad 
altro che alla perpetuazione della tossicomania.

1191 ! Da questo punto di vista, anche le Orga­
nizzazioni intemazionali hanno un molo impor­
tante da svolgere. La cooperazione intemazionale 
nella lotta contro la droga, nello stabilire un arse­
nale giuridico e in una collaborazione per elimi­
nare le situazioni concrete, è un elemento impor­
tante nel senso di uno smantellamento di tutti i 
canali di smercio. Nello stesso tempo, occorre ve­
nire in aiuto a tutte le persone che risultano prese 
nell’ingranaggio della tossicomania o della diffu­
sione delle droghe, tenuto conto soprattutto della 
loro fragilità personale, familiare, economica e 
sociale, e manifestando nei loro confronti acco­
glienza e comprensione, allo scopo di aiutarle ad 
uscire dal cerchio infernale della droga. Proprio 
in questo quadro si situano sia la riflessione che 
l’azione educativa e pastorale della Chiesa, che 
vuole venire in aiuto alle persone in difficoltà ed 
incoraggiare a cercare risposte costruttive ai pro­
blemi posti dal consumo della droga e dalla de­
linquenza che accompagna questo fenomeno.

1192/ In una solenne dichiarazione, il Pontifì­
cio Consiglio per la Famiglia ha voluto ricordare 
le poste in gioco di tale progetto. «È accettabile 
creare una sottoclasse di esseri umani viventi a 
un livello sub-umano, come si vede, purtroppo, 
nelle città dove la droga è in vendita liberamen­
te? (...) La legalizzazione delle droghe comporta 
il rischio di effetti opposti a quelli ricercati. In ef­
fetti, si ammette facilmente che ciò che è legale è 
normale, e quindi morale. Attraverso la legaliz­
zazione della droga, non è il prodotto che si ri­
trova, da questo fatto, liberalizzato, ma sono le 

ragioni che conducono a consumare tale prodot­
to che si trovano convalidate. Ora, nessuno lo 
contesterà, drogarsi è un male.

/1931 (...) D'altronde, a partire dal momento 
in cui la legge dovesse riconoscere questo com­
portamento come normale, ci si può domandare 
come le autorità pubbliche farebbero fronte al do­
vere di educazione e di cure alle persone per i ri­
schi che questa legalizzazione implicherebbe. (...) 
Si devono anche considerare le ricadute sociali di 
tale legalizzazione. Lo sviluppo della criminalità, 
delle malattie legate alla dipendenza, e l'aumento 
degli incidenti stradali che il facile accesso alle 
droghe comporterà saranno affrontati senza timo­
re? Si è pronti ad affidarsi professionalmente alle 
persone tossicodipendenti? Si deve assicurare 
loro la sicurezza dell'impiego? E lo Stato ha real­
mente i mezzi finanziari e il personale per far 
fronte all'accrescimento del problema sanitario 
che inevitabilmente la liberalizzazione della 
droga comporterebbe?

/1941 Davanti a queste questioni, lo Stato ha 
innanzi tutto il dovere di vegliare sul bene comu­
ne. [...] Assicurando così il bene comune, lo Stato 
ha anche per compito di vegliare sul benessere 
dei cittadini. L’aiuto della Stato ai cittadini deve 
rispondere al principio dell'equità e della sussi­
diarietà: cioè, deve innanzi tutto proteggere, 
fosse anche contro se stesso, il più debole e po­
vero della società. Non ha dunque il diritto di di­
mettersi dal suo dovere di tutelare coloro che an­
cora non hanno avuto accesso alla maturità e che 
sono vittime potenziali della droga. Inoltre, se lo 
Stato assume o mantiene una posizione coerente 
e coraggiosa sulla droga, combattendola qualun­
que ne sia la natura, questo atteggiamento aiuterà 
nel contempo la lotta contro gli abusi dell'alcool 
e del tabacco.

1195/ La Chiesa vuole ricordare i risvolti di 
questo fenomeno. Essa sottolinea il fatto che nella 
prospettiva di una legalizzazione della vendita e 
dell'uso dei prodotti che favoriscono la tossicodi­
pendenza, è il destino delle persone che è in causa. 
Per alcuni la vita resterà indebolita, quando non 
spezzata, mentre altri, forse senza cadere nella di­
pendenza vera e propria, comprometteranno i loro 
anni giovanili senza sviluppare veramente le loro 
potenzialità. (...) Il comportamento che conduce 
alla tossicodipendenza non ha alcuna possibilità 
di essere corretto, se i prodotti che lo rafforzano 
vengono messi in vendita liberamente»”.

” Pontificio Consiglio per la Famiglia. Liberalizzazione detta droga?, 13.15-20: l.c„ 35-39 |/.c„ 35-37 - 
N.d.R.\.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1703

I/96/ I genitori, sostenuti dagli educatori, non 
vogliono che i loro figli si droghino. Essi cono­
scono i danni della droga, e chiedono alla so­
cietà, attraverso lo Stato, di essere aiutati nella 
loro azione educativa. Mezzi unicamente sanitari 
e prodotti sostitutivi non arriveranno, da soli, a ri­
solvere i problemi, se non sono accompagnati da 
una volontà educativa che influisca sulla cause 
che conducono al consumo delle droghe. Il pro­
blema principale della tossicomania non risiede 
unicamente nella droga in se stessa, come abbia­
mo già detto, ma anche in tutti gli elementi an­
nessi che conducono un individuo a drogarsi e 
che è urgente modificare.

//97/ Per vivere, l'uomo ha bisogno di scopri­
re il senso della sua esistenza e di trovare ragioni 
per vivere, affinché possa sviluppare pienamente 
le possibilità e i talenti assegnatigli dal Creatore, 
per la sua felicità e quella dei suoi fratelli. Proprio 
in questa prospettiva del benessere degli individui 
e della società la Chiesa desidera continuare la 
sua attività pastorale e dare il suo contributo alla 
prevenzione ed alla lotta contro la tossicomania.

4.2. Conseguenze economiche e sociali

1198/ Esiste una stretta relazione tra il consu­
mo sempre più importante di droghe ed il tipo di 
società in cui viviamo. La tossicomania è stata 
indotta da condizioni oggettive che incitano al 
consumo, specialmente di prodotti tossici. Que­
ste condizioni sono politiche ed economiche, 
culturali e psicologiche, e hanno conseguenze 
importanti sulla salute pubblica.

1. //99/ Da un punto di vista politico ed eco­
nomico, esse corrispondono, tra l’altro, alla do­
manda di numerosi Paesi consumatori di droga 
ed anche di Paesi produttori nei quali le persone 
spesso non hanno che questo mezzo per sosten­
tarsi, avendo messo in atto o fatto sviluppare la 
monocultura di droghe, i cui benefici sono enor­
mi, anche se più per i cartelli che per i produtto­
ri stessi. Numerosi Paesi hanno così sostituito le 
loro colture tradizionali, che non si vendono sul 
mercato intemazionale o che sono malamente ri­
munerate, con lo sfruttamento di piantagioni che 
daranno una grande varietà di materie prime per 
produrre le droghe. Essi sarebbero pronti a torna­
re alla cultura di frutta, agrumi, caffè, cacao, se 
questi prodotti potessero far vivere in modo di­
gnitoso e decente la popolazione. Altri Paesi ap­
profittano del clima attuale, favorevole alla tossi­
comania. per sviluppare colture della droga e 
finanziare così partiti politici, l'acquisto di armi, 
guerre civili, ecc.

2. 12001 Da un punto di vista culturale, un'i­
deologia fondata sulla semplice osservazione so­
ciologica fa pensare che dobbiamo abituarci a vi­
vere con le droghe. Essa è una delle conseguenze 
dell’individualismo contemporaneo, che preten­
de di poter disporre di sé secondo il suo benepla­
cito.

3. 1201/ Infine, da un punto di vista psicolo­
gico, ciascuno è talmente ripiegato su se stesso, 
senza riuscire sempre ad appoggiarsi su valori 
comuni che permettano lo sviluppo dell’essere 
interiore e la comunicazione con gli altri, che la 
persona è tentata di cercare una felicità illusoria 
nel consumo di prodotti tossici. Le metafore che 
vengono utilizzate dai tossicomani - come ag­
grapparsi - e che risultano riprese nel linguaggio 
corrente, manifestano il bisogno di ricollegarsi a 
qualcosa. Ciò fa apparire il deficit di relazione 
con gli altri, come anche la debolezza della vita 
interiore degli individui, specialmente dei giova­
ni, elementi che gii educatori debbono particolar­
mente prendere in considerazione nella loro azio­
ne pedagogica.

/2021 Quando un consumatore usa un prodot­
to psicoattivo come droga, il suo comportamento 
avrà conseguenze sociali. Si porranno problemi 
di salute e il rapporto che l’individuo instaurerà 
con gli altri rischia di creare un clima deleterio e 
delittuoso. Spetta al Governo di ciascun Paese ed 
alle Organizzazioni intemazionali far prendere 
coscienza ai cittadini degli effetti che producono 
le droghe e dei pericoli che gravano sulla collet­
tività. In questo campo, è necessario sviluppare 
nuove solidarietà. E infatti necessario aiutare e 
curare ogni persona, qualunque sia la sua situa­
zione. Ma bisogna anche dire chiaramente che 
danneggiare la propria salute con la droga è un 
gesto irresponsabile che testimonia mancanza di 
senso del bene comune, perché gli altri dovranno 
compiere allora degli sforzi finanziari, sforzi 
d'aiuto psicologico e sociale, sviluppare forme 
d'assistenza che mobilitino numerosi mezzi.

12031 I non-consumatori potranno essere toc­
cati dai differenti problemi legati alle droghe. Al­
cuni saranno esposti al fumo di tabacco - a co­
minciare dai bambini soggetti al tabagismo 
parentale - o nell'ambito professionale all'inter­
no degli uffici o dei laboratori. Altri dovranno su­
bire la violenza e il deterioramento dei rapporti a 
causa dell'alcoolismo, fonte di criminalità e di 
mortalità, in particolare in seno alla struttura fa­
miliare. Infine, le droghe arriveranno anche a 
complicare l'esistenza delle persone sul piano 
economico, perché l’acquisto di questi prodotti è



1704 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

oneroso e richiede disponibilità finanziarie che 
conducono certi consumatori a rubare, a deruba­
re i membri della propria famiglia e ad avere nu­
merosi comportamenti delittuosi. Le famiglie 
pensano talvolta di risolvere rapidamente il loro 
problema dando del denaro per acquistare la 
droga che è necessaria al membro drogato, sotto 
il pretesto che si tratta dell'“ultima volta". Que­
ste promesse sono illusorie e gli educatori sanno 
per esperienza che non si deve mai agire in que­
sta maniera con un tossicomane; ciò arriva ad ali­
mentare l'atteggiamento di drogato nell'indivi­
duo. Certe famiglie, molto provate dallo stato del 
loro figlio o della loro figlia, si sono trovate tal­
volta in gravi difficoltà finanziarie per aver rispo­
sto a sollecitazioni sconsiderate. Esse volevano 
aiutarli e soprattutto veder cessare una sofferen­
za legata, tra l'altro, alla dipendenza tossicoma­
ne. procurando ai loro figli tossicomani ciò che 
richiedevano.

12041 1 mezzi di consumo di droghe, special- 
mente per via endovenosa, sono anche veicoli di 
trasmissione del virus dell'epatite, dell'AIDS e 
di altre malattie. Abbiamo visto riapparire malat­
tie opportuniste che erano relativamente scom­
parse in certi Paesi, come la tubercolosi. Negli 
anni a venire si svilupperanno certamente nuove 
malattie causate dalla tossicomania: esse avranno 
effetti reali sull’insieme della società. Si deve ac­
cettare questo rischio e permettere che una gran 
parte della popolazione esposta alle pratiche tos­
sicomani comprometta la sua salute e quella del­
l’insieme delle persone?

4.3. Il ruolo dei media di fronte alla tossicomania

/205/ Le immagini e i modelli mediatici met­
tono spesso in scena i comportamenti marginali c 
la tossicomania, facendo pensare che si tratti di 
processi normali. Trasmissioni, articoli di giorna­
li e riviste, film, parole di canzoni incitano al 
consumo della droga. Molti giovani vengono così 
influenzati nel loro comportamento di tossicoma­
ni. Il modo di parlare della droga nei media, ma 
anche una certa forma di prevenzione, avvalora­
no talvolta la condotta di coloro che consumano 
prodotti illeciti: essi possono perfino apparire 
come esseri originali, addirittura modelli, liberi 
rispetto agli altri. In tal modo la droga acquisisce 
una forma di legittimità. Peggio ancora, il tossi­
comane può essere presentato come una vittima, 
al punto di dover colpevolizzare la sua famiglia e 
di far ricadere sulla sua educazione e sui valori 
veicolati dalla società il peso dei suoi comporta­
menti. Di fronte a tali fenomeni, la società deve 
interrogarsi sulla responsabilità dei media in rap­

porto alla tossicomania, quando essi trasmettono 
messaggi ambigui e contraddittori. È importante 
che ciascuno veda con sguardo critico i messag­
gi diffusi dai mezzi di comunicazione e che si 
faccia tutto il possibile per contrastarli.

4.4. La vita dell'uomo non è riducibile alla chimica

1206/ Siamo in un universo in cui gli indivi­
dui hanno sempre di meno la coscienza dei limi­
ti, e le scoperte tecnologiche e biologiche lascia­
no supporre che la risposta alle attese umane 
potrebbe appartenere essenzialmente all’ordine 
dei mezzi biologici ed essere data attraverso pro­
dotti chimici.

/207/ Nel pensiero contemporaneo, la mag­
gior parte dei problemi viene posta in termini di 
politica, di economia, di chimica, di scienza, di 
trasformazioni biologiche e di manipolazioni ge­
netiche. Non si tratta, qui, di opporsi alla ricerca 
scientifica, che manifesta la grandezza della ra­
gione umana, e ancor meno d’ignorare l’apporto 
dei farmaci per curare malattie e per trattare il 
dolore. Si tratta invece d’interrogarsi sulle loro 
applicazioni e, in certi casi, di limitarle in nome 
di principi etici, per il bene degli individui e della 
società. La scienza fa talvolta pensare che una 
cosa, solo perché può essere tecnicamente realiz­
zata, sia umanamente e moralmente buona, e, in 
compenso, diventiamo più sensibili agli effetti 
negativi che possono produrre certe applicazioni 
scientifiche sull'essere umano.

1208/ Se l’esistenza dell'uomo è basata anche 
su strutture biochimiche, che hanno bisogno 
d'essere salvaguardate per mantenere la vita in 
buone condizioni e talvolta per apportare all'uo­
mo conforto e piacere, è opportuno ricordare che 
l’uomo è un essere composito, sia corpo che spi­
rito. di cui nessuna visione puramente scientifica 
o tecnica può rendere totalmente conto. L’esi­
stenza umana non può essere frazionata in mol­
teplici interventi chimici senza tener conto d’una 
visione globale dell’uomo e della sua vita. Alcu­
ni possono pensare che dei prodotti chimici siano 
in grado di procurare pace, gioia, soddisfazione o 
felicità, e affidano così il loro destino ad un’as­
sunzione regolare di sostanza chimica che do­
vrebbe aiutarli a vivere bene, a vivere in una spe­
cie d’euforia o ad essere dopati per superare le 
inevitabili prove dell'esistenza.

1209/ Da parte loro, le biotecnologie progre­
discono e, sotto molti aspetti, le ricerche e le ap­
plicazioni che ne derivano possono essere messe 
al servizio della vita, specialmente quando que-



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1705

st'ultima è stimata, rispettata e riconosciuta nella 
sua dignità. Esse possono rispondere a determi­
nati bisogni e risolvere certi problemi che, fino­
ra, erano insolubili, senza tuttavia negare la di­
gnità della persona umana ed ipotecare gra­
vemente l’avvenire di una dato individuo, o addi­
rittura delle future generazioni, o esaurire certe 
risorse attuali a causa di una frenesia nello sfrut­
tamento dei beni della natura. Quando le società 
hanno coscienza del senso della loro storia, ba­
dano a preservare il loro avvenire ed a preparare 
le future generazioni, evitando di lasciar loro 
un’eredità precaria. Si ha attualmente questa 
preoccupazione?

/210/ Una visione restrittiva dell’uomo e 
della società, visione ridotta al momento presen­
te, a bisogni chimici, ad un eccessivo individua­
lismo, con una specie d’illusione d’immortalità, 
fa credere all'uomo che si possa approfittare 
della vita senza preoccuparsi degli altri, dell’av­
venire e dell'etemità; tutto sembra accadere 
come se le difficoltà esistenziali potessero trova­
re una soluzione ed una risposta attraverso il ri­
corso a prodotti che farebbero dimenticare i pro­
blemi, calmerebbero le inquietudini e, in un certo 
senso, darebbero l’impressione di vivere in una 
vita quasi perfetta, sia pure molto irreale. In que­
sta stessa logica della ricerca del benessere, alcu­
ni sono talvolta tentati di farla finita con la loro 
vita personale o con quella degli altri, soppri­
mendola fin dal suo concepimento o imboccando 
la via del suicidio o della morte agevolata degli 
altri, perché non viene percepita o viene alterata 
la grandezza del dono della vita. Vi è così un le­
game tra l’aborto, l'eutanasia e la tossicomania, 
tre realtà che costituiscono altrettanti atti di 
morte,

[2111 Nell'uso di farmaci e di sostanze tossi­
che, bisogna distinguere tra ciò che rientra nelle 
cure e ciò che rientra nell'assuefazione a farmaci 
o a prodotti ad alta tossicità, che non sono indi­
spensabili alla vita dell'individuo, o ciò che rien­
tra in una situazione di droga; queste ultime si­

tuazioni sono indizi di una difficoltà nell’accerta- 
re la propria esistenza e nel riconoscerne il senso, 
spesso per mancanza di uno sviluppo della vita 
interiore e di una vera strutturazione della perso­
nalità, che aprono la via all'unificazione dell’es­
sere. Si può pensare che, in tali situazioni, l’edu­
cazione non è riuscita a svolgere pienamente il 
suo ruolo o che. per molteplici ragioni, non ha 
condotto la persona ad una formazione profonda 
della ragione e della volontà, ad una vita costrui­
ta sui principi fondamentali della vita morale e 
spirituale.

* * *
1212] La droga non è una fatalità e non ridu­

ce al solo problema dell'offerta e della domanda; 
numerose cause favoriscono il consumo di pro­
dotti stimolanti o inibenti. Vi sono così dei fatto­
ri determinanti che sono propizi all’uso delle 
droghe, in particolare ciò che rende le personalità 
fragili, come la mancanza d’educazione e certe 
condizioni sociali che non consentono ai giovani 
di trovare il loro posto nella società. La mancan­
za d’educazione alla libertà ed alla responsabilità 
porta alla ricerca di dipendenza per mascherare 
una vulnerabilità personale.

/213] La droga è il sintomo di un male di vi­
vere, di una ricerca del piacere talvolta introva­
bile nel quotidiano c di una società inumana nei 
suoi funzionamenti. Le nostre società "idolatra­
no” spesso i giovani nel tempo stesso in cui li di­
sprezzano non offendo loro un’educazione coe­
rente che li aiuti a costruirsi ed a trovare il loro 
posto, a scoprire il senso della vita ed una spe­
ranza che apra l'avvenire. Se il consumo della 
droga è rivelatore delle difficoltà della persona 
di fronte alle frustrazioni inerenti all'esistenza, 
esso è anche il barometro dello stato di una so­
cietà.

]214] La droga è l’espressione di un duplice 
sintomo: quello dell’aspirazione di ciascuno alla 
felicità ed al piacere di vivere, e quello di proble­
mi esistenziali che alcuni tentano di ridurre ri­
correndo a narcotici di vario genere.



1706 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

CAPITOLO III

DIVENTARE LIBERI

/2151 In un mondo in cui le difficoltà si fanno 
sempre più numerose, in cui la speranza nell'av­
venire è difficile, in cui si ha l'impressione di 
non valere un gran che e di essere impotenti di 
fonte ai fenomeni di mondializzazione, molti in­
dividui. specialmente tra i giovani, si pongono 
oggi in maniera tormentosa la domanda: «Cosa 
fare della mia vita e come svilupparne le capa­
cità interiori?». La disoccupazione, gli insucces­
si personali, scolastici e familiari, le difficoltà re­
lazionali, i conflitti di vicinato, le violenze 
urbane, il depauperamento di una parte della po­
polazione, sono alcuni degli clementi che non fa­
voriscono la realizzazione di un’esistenza perso­

nale, che non aiutano ad aprirsi una strada, né ad 
avere fiducia in se stessi e nell'avvenire. Nel ri­
spetto che essa nutre per l'uomo e nella sua pro­
posta di vita cristiana e comunitaria, la Chiesa, 
annunciando il Cristo Gesù ed il Vangelo della 
salvezza universale che Egli solo può dare al 
mondo, desidera far scoprire agli uomini del no­
stro tempo la dimensione interiore e spirituale di 
ogni vita, che permetta di costruirsi, di maturare, 
di scoprire il senso dell'esistenza, dell’amore, 
della sofferenza, per cambiare il suo sguardo sul 
suo destino, per fare intravedere la felicità alla 
quale ogni uomo è chiamato e per acconsentire 
alla speranza".

1. La dignità e l’integrità della persona umana

[216/ La concezione cristiana dell’uomo si 
fonda sulla rivelazione biblica, la quale afferma 
che l'essere umano è stato creato ad immagine e 
somiglianza di Dio (cfr. Gen 1 ). L’uomo parteci­
pa alla vita di Dio e riceve la sua dignità di per­
sona umana come un dono. Proprio per questo, 
ci ricorda il Catechismo della Chiesa Cattolica, 
la riflessione filosofica e teologica ha ricono­
sciuto nelle facoltà intellettuali dell'uomo. cioè 
nella sua ragione e nella sua volontà, un segno 
particolare di questa affinità con Dio. Queste fa­
coltà, infatti, rendono l’uomo capace di cono­
scere il Signore e di stabilire con Lui un rappor­
to di dialogo. Si tratta di prerogative che fanno 
delTessere umano una persona. Ma va precisato 
che si tratta dell’"uomo tutto intero". Quindi, 
non soltanto la sua anima spirituale con la sua 
intelligenza e la sua libera volontà, ma anche «il 
corpo dell’uomo partecipa alla dignità di "im­
magine di Dio”: è corpo umano proprio perché è 
animato dall'anima spirituale, ed è la persona 
umana tutta intera ad essere destinata a diventa­
re, nel corpo di Cristo, il tempio dello Spirito»”. 
«|...| di qui l’esigenza di rispetto verso il pro­
prio corpo, ma anche verso quello degli altri, 
particolarmente quando soffre: |...| "Non sapete 
(scrive l’Apostolo] che i vostri corpi sono mem­
bra di Cristo? |...| Non appartenete a voi stessi. 
]...] Glorificate dunque Dio nel vostro corpo 
(ICor 6,13-15.19-20)”»’“.

/2171 Proprio perché è una persona, l’uomo è 
rivestito di una dignità unica fra tutte le creature. 
Ciascun uomo personalmente è un fine in se stes­
so e mai può essere utilizzato come semplice 
mezzo per raggiungere altri obiettivi, neppure nel 
nome del benessere e del progresso di tutta la co­
munità umana. Creando l’uomo a sua immagine, 
Dio l’ha voluto rendere partecipe del suo potere 
e della sua gloria. Quando gli ha affidato il com­
pito di prendersi cura di tutta la creazione. Egli 
ha tenuto conto della sua intelligenza creatrice e 
della sua libertà responsabile.

1218/ Il Concilio Ecumenico Vaticano II, esa­
minando in profondità il mistero dell'uomo, ci ha 
presentato, partendo dalle parole del Cristo (Gv 
17,21-22), orizzonti inaccessibili alla ragione 
umana. Nella Costituzione Gaudium et spes. esso 
ha ricordato esplicitamente «una certa similitudi­
ne tra l'unione delle persone divine e l'unione dei 
figli di Dio nella verità e nella carità» (n. 24). 
Quando Dio guarda l'uomo, la prima cosa che 
Egli vede e che ama in lui non sono le opere che 
egli riesce a fare, ma l’immagine di se stesso; im­
magine che rende l’uomo «capace di conoscere e 
di amare il proprio Creatore»; e perciò l'uomo è 
«costituito da Lui sopra tutte le creature terrene 
quale signore di esse, per governarle e servirsene 
a gloria di Dio» (n. 12). Proprio per questa ra­
gione la Chiesa riconosce a tutti gli uomini la

" Cfr. Giovanni Paolo II. Lettera agli Anziani ( 1 ottobre 1999).
” Catechismo detta Chiesa Cattolica. 364.
* thid.. 1004.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1707

stessa dignità, lo stesso valore, indipendentemen­
te da ogni altra considerazione legata a determi­
nate circostanze”.

1219/ Tra gli altri mali, la droga contribuisce 
a distruggere l’integrità della persona. Essa è 
anche il sintomo d'una profonda crisi del senso 
della vita. Essa fa rimanere l'individuo in uno 
stato d'inquietudine esistenziale, perché, sotto 
l’influsso della droga, egli non trova affatto ele­
menti che gli consentiranno d’affrontare i proble­
mi che non mancano di presentarsi nell'esisten­
za, e neppure riesce a superare crisi inevitabili 
(crisi affettive, sforzi necessari, difficoltà relazio­
nali, insuccessi, malattie, lutti, ecc.). Anziché tro­
vare le necessarie risorse nella vita spirituale, 
cioè in un rapporto d’amore con il loro Creatore 
e in un modo di vivere illuminato dalla Parola di 
Dio, e punti di riferimento d'ordine morale che 
permettano d’orientare i loro comportamenti e di 
scegliere atti giusti e conformi alla dignità 
umana, certe persone prendono l'abitudine di ri­
correre alla droga per fare esperienza di godi­
mento, per dimenticare o per evitare la sensazio­
ne di malessere. Usando la droga, esse cercano 
così di trovare una risposta ai loro interrogativi 
ed una via d'uscita per le loro attese, sulla base di 
percezioni legate all’assunzione di prodotti chi­
mici, gli effetti dei quali non lasciano spazio, nel­
l'individuo, a comportamenti guidati dalla ragio­
ne e dalla volontà. Come abbiamo già ricordato, 
e avremo ancora occasione di tornare su questa 
realtà, la crisi del senso della vita è una delle 
cause dello sviluppo del consumo della droga. Le 
questioni sul senso della vita non sempre vengo­
no trattate e lasciano certi adulti, ed anche di più 
i giovani, nello smarrimento, specialmente nel 
corso delle tappe della loro esistenza, quando si 
trovano alla ricerca di parole che possano libe­
rarli ed aprire loro l'avvenire, e che li esortino ad 
entrare nella speranza. Soltanto il Vangelo ci apre 
la strada della speranza di Dio, speranza sulla cui 
base 1’esistenza umana prende tutto il suo signi­
ficato.

/220/ La droga è per molti aspetti un modo di 
fuggire l'esistenza, anziché accettarla e rendersi 
artefici della propria vita quotidiana. Nello stes­
so tempo, essa non permette all'uomo di compie­
re scelte libere, fondate sui valori umani e mora­
li fondamentali, perché intralcia l'intelligenza, il 

giudizio, la volontà e le energie necessarie per 
agire. La vera libertà è il frutto dell'educazione, 
sia in famiglia che a scuola e nei vari movimenti 
ai quali i giovani possono aderire. Come per 
molte altre situazioni, la Chiesa non può permet­
tere che dei giovani deteriorino la loro persona e 
la loro esistenza, che infliggano gravi danni alla 
loro salute e mettano in pericolo la loro stessa 
vita. E neppure può accettare che i fenomeni di 
droga colpiscano e rendano dipendente un nume­
ro crescente di giovani. Essa rifiuta di rassegnar­
si a lasciare delle persone prigioniere di sostanze 
tossiche. Insieme a tutti gli uomini di buona vo­
lontà, essa desidera trovare soluzioni per il bene 
degli individui e dell'intera società. Con la sua 
azione pastorale rivolta agli individui e agli am­
bienti colpiti dal fenomeno della droga, essa 
cerca di restituire loro dignità e libertà.

122// Nei suoi insegnamenti Giovanni Paolo 
II ha sviluppato l’idea che la droga tende ad as­
servire la persona, attenta alla sua dignità e con­
duce ad una mancanza di libertà. A sua volta, il 
Cardinale Angelo Sodano, Segretario di Stato di 
Sua Santità, ha sottolineato con forza, in occasio­
ne del Seminario "Solidali per la Vita" tenuto in 
Vaticano nel 1997, come lo stesso Catechismo 
della Chiesa Cattolica ricordi «a quanti si droga­
no o sono tentati di farlo che l’uso della droga, 
“esclusi i casi di prescrizioni strettamente tera­
peutiche. costituisce una colpa grave" (n. 2291)». 
«Evidentemente - aggiunge il Cardinale - non si 
vuol qui dare un giudizio sulla responsabilità sog­
gettiva. dal momento che tanti, una volta entrati in 
questa infernale dipendenza, diventano anche, al­
meno in parte, incapaci della scelta radicale ne­
cessaria per sottrarsi a questa penosa schiavitù. 
Ma il principio morale, ricordato senza tentenna- 
menti. è non soltanto una norma, ma anche un 
aiuto offerto alla coscienza, perché acquisti vigo­
re e coerenza»’". Ed anche coloro che con la pro­
duzione clandestina ed il traffico diffondono le 
droghe sono gravemente colpevoli di pratiche 
scandalose. Per quanto riguarda i tossicomani 
veri e propri, se vi è una responsabilità iniziale 
nell’assunzione di prodotti tossici, bisogna anche 
considerare che essi diventano almeno in parte in­
capaci d'una scelta libera e volontaria, tale da 
metterli in grado di sottrarsi a questa penosa 
schiavitù. La loro coscienza e la loro volontà sono 
per così dire anestetizzate ed annullate.

” Cfr. Giovanni Paolo II, Ai partecipanti all'XI Conferenza Internazionale organizzata dal Pontificio Con­
siglio della Pastorale per gli Operatori Sanitari (30 novembre 1996): in Dolentium Hominum. Église et Santé dans 
le monde, n. 34, Anno 1997/ I. pp. 7-9.

" Cfr. Angelo Sodano, Prolusione .... op. cit.



1708 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

/2221 A questo proposito, è importante ricor­
dare il “principio morale” che invita a non atten­
tare alla propria integrità personale. Questa 
“norma" è un punto di riferimento in base al 
quale è possibile riflettere su se stessi e valutare 
i propri comportamenti, in particolare nel campo 
della tossicomania. Essa è anche un punto d’ap­
poggio per gli educatori ed i pastori, che indica in 
quale prospettiva dovranno operare.

/223/ In effetti anche se abbiamo un atteggia­
mento pastorale d’accoglienza e di comprensione 
nei confronti di coloro che si drogano o che sono 
tossicomani, ciò non vuol dire che la compassio­
ne debba diventare una complicità. Se prendiamo 
l'iniziativa d'andare incontro a persone drogate, 
dobbiamo farlo con la preoccupazione pedagogi­
ca di proporre loro un modo di vivere più auten­
tico ed in una prospettiva di liberazione. Non 
dobbiamo dimenticare, dunque, che la pedagogia 
pastorale si basa su principi morali, su elementi 
che sono il frutto della saggezza e dell'approfon- 
dimento. nel corso dei secoli, della parola del 
Vangelo e della Tradizione ecclesiale. Questi 
principi antropologici e morali tratti dal Vangelo 
sono il fondamento del nostro sviluppo persona­
le e sociale. Essi non sono, come fanno pensare i 
sostenitori del soggettivismo, un limite imposto 
all'individuo e talvolta addirittura al diritto di di­
sporre di se stessi. Rappresentano al contrario un 
invito ad entrare in una riflessione e in un discer­
nimento, per scegliere il bene, in ragione di crite­
ri oggettivi e di una verità trascendente, di una 
verità sull’uomo che supera l’individuo stesso”.

1224) Questi principi sono destinati ad essere 
fonte di civiltà: in particolare il concetto della di­
gnità e dell’integrità della persona umana, che la 

fede cristiana ha contribuito ad approfondire ed a 
valorizzare. Quando essi vengono rifiutati, allora 
sono le sensazioni del momento a prendere il so­
pravvento ed a neutralizzare il discernimento, il 
giudizio e la volontà.

12251 La Chiesa ha una concezione globale 
della persona umana e del valore della sua di­
gnità. Infatti, «l'uomo è chiamato a una pienezza 
di vita che va ben oltre le dimensioni della sua 
esistenza terrena, poiché consiste nella partecipa­
zione alla vita stessa di Dio. L'altezza di questa 
vocazione soprannaturale rivela la grandezza e la 
preziosità della vita umana. |.„] Pur tra difficoltà 
e incertezze, ogni uomo sinceramente aperto alla 
verità e al bene, con la luce delia ragione e non 
senza il segreto influsso della grazia, può arrivare 
a riconoscere nella legge naturale scritta nel cuore 
(cfr. Rm 2.14-15) il valore sacro della vita umana 
dal primo inizio fino al suo termine, e ad affer­
mare il diritto di ogni essere umano a vedere som­
mamente rispettato questo suo bene primario. Sul 
riconoscimento di tale diritto si fonda l'umana 
convivenza e la stessa comunità politica. [...] È 
per questo che l’uomo, l’uomo vivente, costitui­
sce la prima e fondamentale via della Chiesa»”.

1226/ La legge naturale s’intende come la ca­
pacità dell’intelligenza umana di arrivare pro­
gressivamente a scoprire ed a comprendere le ve­
rità morali oggettive e tutto ciò che vi è di 
comune e d’universale tra gli uomini, che fonda­
no la dignità ed il rispetto di ogni essere e che 
sono all’origine degli atti umani”. Formando la 
propria coscienza, s’impara a percepire la legge 
naturale ed a metterla in pratica. Il senso morale 
è una risposta al dono d’amore di Dio grazie al 
quale l’uomo vive”.

2. Curare e stimolare al senso della responsabilità

1227/ Il tossicomane ha bisogno di essere cu­
rato e guidato socialmente, con la preoccupazio­
ne della dignità della sua persona, di una sua pro­
gressiva capacità di diventare pienamente 
responsabile dei suoi atti e libero interiormente, 
di una sua formazione come essere integrale che 
arrivi ad una certa maturità, e del suo inserimen­
to in una rete di relazioni sociali. La responsabi­
lità di se stesso e dei suoi atti è un segno di ma­

turità e di un buon livello di partecipazione alla 
vita sociale. Talvolta può manifestarsi una falsa 
compassione nei confronti del drogato. Si vuole 
essere talmente vicini e comprensivi nei suoi 
confronti che si finisce per non avere più né un 
giusto distacco né esigenze reali, che sarebbero 
particolarmente necessarie per aiutarlo realmen­
te. Questa falsa compassione rischia appunto di 
sopprimere le esigenze fondamentali e la respon-

” Cfr. Giovanni Paolo II, Leti. Enc. Veritatis splendor (6 agosto 1993). 51-53. 54-64.71; cfr. anche Lett. Enc. 
Fides et ratio (14 settembre I99X), sul ruolo della ragione nella ricerca della verità, capitoli II e HI.

m Giovanni Paolo 11. Lett. Enc. Evangelium vitae (25 marzo 1995), 2.
" Tommaso d’Aquino, Summa Theologica, I II. q. 6-17.
“ Cfr. Ireneo di Lione. Adversus Haereses, 4, 20, 7.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1709

sabilità dell’altro, ciò che impedisce ogni pro­
gresso verso la vera libertà ed una reale autono­
mia. Invece, considerare l'altro nella sua dignità 
come soggetto responsabile della propria vita 
l'invita ad accettare completamente di essere 
quel che si è ed a tenersi in piedi nell’esistenza.

2.1. Pratiche terapeutiche
in armonia con la dignità della persona

/228/ La coscienza di sé, la libertà, l’eserci­
zio della volontà e l’autonomia sono realtà che 
l'educazione e la prevenzione contro la tossico- 
mania non dovrebbero mai perdere di vista. Vi 
sono talvolta, infatti, modi di educare e misure 
di prevenzione o di reinserimento che contrasta­
no con procedimenti di chiaro intento educativo 
e con i principi morali. Alcuni sono troppo bru­
tali o prendono l’aspetto di pratiche settarie in 
seno ad un gruppo totalmente isolato dalla so­
cietà. che si basano su un'identificazione con un 
leader che, mettendo in atto una dipendenza af­
fettiva eccessiva, non lascia spazio alcuno per 
una maturazione ed una progressiva autonomia 
della persona.

[2291 Altri metodi, sotto l’apparenza di pro­
porre soluzioni indolori, sono più pragmatici e 
s'appoggiano sulla sola logica della dipendenza 
da un prodotto, proponendo allora un altro pro­
dotto. detto sostitutivo. Quest'ultimo rimane tut­
tavia una droga, anche se il procedimento si 
situa in una prospettiva terapeutica. In questa 
prospettiva, è certamente possibile pensare ad un 
ricorso provvisorio ad alcune sostanze per entra­
re in una logica di svezzamento da un prodotto 
di cui l'organismo può avere bisogno, logica che 
permetterà anche di procedere più serenamente 
sul piano psicologico; ma quando questo tratta­
mento viene generalizzato ed esteso anche a 
forme leggere di tossicomania, non si tratta più 
di una terapia finalizzata alla liberazione del tos­
sicomane; esso diviene allora un modo, ammes­
so dal punto di vista sociale e medico, d'ingeri­
re prodotti tossici. Ricorrendo ad una prassi 
indulgente si consente che l'individuo rimanga 
nel suo consumo, ma è diffìcile stabilire un 
modo di procedere che a poco a poco possa fare 
uscire il tossicomane dall'ingranaggio in cui è 
caduto. È sempre importante chiedersi se vi pos­
sano essere altre vie terapeutiche per un ritorno 
alla salute fisica e psicologica, e ad una vita so­
ciale normale, senza ricorrere necessariamente a 
prodotti sostitutivi.

[230/ Altri esperimenti consistono nel con­
trollare legalmente, in certi luoghi, la commer­
cializzazione delle droghe, per poter avere un mi­
nimo di controllo sulla loro diffusione in certe 
cerchi di persone più a rischio, specialmente tra 
bambini e giovani. Questi esperimenti sono stati 
avviati allo scopo di far diminuire i delitti che 
certe persone commettono per procurarsi denaro 
per l'acquisto della droga. Ma tali esperimenti 
conducono per lo più ad insuccessi e manifesta­
no l'ambivalenza della società di fronte al com­
mercio ed all'uso della droga. Questo atteggia­
mento si ricollega con il problema del rapporto 
con la legge e con i limiti che abbiamo già avuto 
occasione di ricordare.

[231[ Siamo consapevoli, tuttavia, che vi 
sono forme di tossicodipendenza estremamente 
resistenti ad ogni tipo d'intervento, dipendenze 
che richiedono molta inventiva per aiutare le per­
sone ad accettare d'impegnarsi sulla via terapeu­
tica che possa condurre alla guarigione. Sarebbe 
inoltre grave errore pensare che. nel caso di una 
tossicomania associata ad una preoccupante 
forma di depressione, la disassuefazione possa 
essere una misura istantanea e decisiva; anzi, 
essa può portare ad una crisi anche più grave, con 
conseguenze drammatiche, come il suicidio. Si 
pone allora, in casi molto particolari, il problema 
dello svezzamento dell'individuo, che va consi­
derato con cautela e su tempi relativamente lun­
ghi. con l'aiuto di una terapia e di un sostegno 
psicologico che aiuteranno il tossicomane su tutti 
i piani a liberarsi progressivamente dalla droga.

[232[ «La tossicodipendenza consiste nell’in­
capacità di conservare uno stato accettabile di be­
nessere fisico e mentale senza il ricorso alla 
droga»”'. La tossicomania è quindi una infermità, 
una malattia causata da uno squilibrio funziona­
le. che trova nella droga il suo elemento equili­
bratore. Quando questo elemento viene a manca­
re, si verifica la crisi d'astinenza con il suo 
drammatico seguito di sintomi che, senza gli op­
piacei o senza altre droghe, può condurre alla 
morte o ad una grave destrutturazione psichica. 
In questo senso, la tossicodipendenza non è dif­
ferente dalle crisi del diabetico insulino-dipen- 
dente, provocate dalla mancanza d'insulina.

[233/ Rimane vero che. a differenza di que- 
st'ultima malattia, la tossicodipendenza è spesso 
imputabile ad una volontà iniziale, ad un'assun­
zione di rischio, ad un "vizio" di colui che ne è

Definizione data dall'Organizzazione Mondiale della Sanità. 1973.



1710 Atti della Santa Sede ■ Pastorale della Salute

colpito, con eventuale attenuazione della respon­
sabilità morale, o addirittura ad una fragilità so­
ciale attorno all’individuo. Qualunque sia l’origi­
ne della malattia, i cui fattori determinanti sono 
spesso molteplici, ciò non deve cambiare l’atteg­
giamento di benevola ed affettuosa accoglienza 
da parte della persona che deve prendersi cura 
del drogato, della famiglia e dell’ambiente circo­
stante. E necessario ascoltare, curare ed accom­
pagnare socialmente, umanamente, moralmente 
e spiritualmente il tossicomane, considerandolo 
come una persona ed un malato che ha bisogno 
di essere soccorso.

1234/ La Chiesa non può che sostenere pro­
grammi che cercheranno innanzi tutto di privile­
giare un'azione tesa a liberare le persone dal­
l'influenza della droga, nel rispetto della dignità 
dell'individuo. Davanti alla complessità del pro­
blema che rappresenta la tossicomania, è evi­
dente che sono molti coloro che debbono inter­
venire per partecipare al trattamento e che è 
sempre necessario assicurarsi le possibilità of­
ferte da una terapia medica e munirsi di consigli 
medico-psicologici, ma garantendo che l’indivi­
duo sia considerato come il vero protagonista 
della cura cui si sottopone, nel rispetto della sua 
coscienza, della sua responsabilità e della sua di­
gnità.

2.2. Stimolare al senso della responsabilità

1235/ Non dobbiamo dimenticare che la 
droga, anche in quantità minima, altera l’uso 
della ragione, della libertà e della volontà. Da 
parte sua, l’azione pastorale deve basarsi su que­
ste differenti dimensioni dell’essere per realizza­
re la prevenzione e per aiutare i tossicomani a 
modificare il loro comportamento.

/236/ Da un punto di vista morale, l’uso delle 
droghe è illecito, perché esse menomano la di­
gnità della persona. Ma questo riferimento mora­
le non significa una condanna della persona che 
fa uso della droga e che sperimenta, quasi sem­
pre. una vita priva di libertà, condizione dalla 
quale essa vorrebbe affrancarsi"4. Per tale motivo 
l’azione pastorale deve moltiplicare le sue ener­
gie allo scopo di lavorare per la liberazione della 
persona e per farla uscire dalle reti sociali della 
tossicomania. Infatti, l'ambiente nel quale si tro­
vano i drogati è spesso tale da tenerli prigionieri 
nell’ingranaggio della tossicomania.

1237/ I valori morali, a differenza delle leggi 
civili, non hanno mai come scopo quello di con­
dannare la persona, ma di stimolarla al senso 
delle sue responsabilità in rapporto a questi stes­
si valori. Attraverso una pedagogia della respon­
sabilità, è importante trasmettere valori morali 
che indichino la via del bene e servano ad illumi­
nare la coscienza sulla scelta dei comportamenti 
umani. La sanzione che scaturisce dalla trasgres­
sione morale ha come obiettivo quello di lavora­
re al rinnovamento ed alla conversione della per­
sona. Dio non vuole la morte del peccatore, ma 
che egli si converta (cfr. Le 5,29-32). La legge 
morale è al servizio del bene e della verità. La 
morale cristiana è la legge che consente di far 
propria la libertà radicata in una relazione fidu­
ciosa con Dio e con i propri fratelli.

12381 Proprio per questo è fondamentale 
un’educazione al senso della responsabilità. 
Siamo tuttavia di fronte ad una nozione che viene 
variamente interpretata nelle mentalità del nostro 
tempo. Il senso delle parole “libertà”, “coscien­
za", “autonomia”, “responsabilità”, non sempre 
viene inteso alla stessa maniera. In nome dell’in­
dividualismo attuale, tutte queste nozioni s'inten­
dono come un diritto a disporre di se stessi in 
tutti i campi dell'esistenza. Così, si è talvolta 
fatta valere la rivendicazione del "diritto” a dro­
garsi, e poi del diritto ad essere curati dalle con­
seguenze delle droghe. È evidentemente necessa­
rio, in una simile situazione, proporre delle cure 
e badare al reinserimento sociale dei tossicoma­
ni, ma non nel nome di un diritto a drogarsi.

/2391 Può essere paradossale, contrario allo 
spirito civico, addirittura immorale, rivendicare il 
diritto a drogarsi deliberatamente, ciò che condu­
ce ad una certa forma di autodistruzione, e poi, 
nello stesso tempo, gravare la collettività di oneri 
così pesanti. Non è ragionevole né giusto pensa­
re in questi termini, mentre è possibile evitare il 
consumo delle droghe e quindi le sue conseguen­
ze. Il diritto a drogarsi va contro il bene comune. 
Se la società ritiene effettivamente una tale ri­
vendicazione come un diritto, rimette in causa, in 
certo senso, il suo potere legislativo e giudiziario, 
come anche la sua prassi e il suo pensiero d'or­
dine sociale e politico, accondiscendendo diretta- 
mente alla tossicomania.

1240/ Nella mentalità attuale, il senso della 
responsabilità personale e civica è spesso inter-

“ pontificio Consiglio della Pastorali-: per gli Operatori Sanitari. Carta degli operatori sanitari, op. 
cit.. n. 94 |/.c. ,63-NdR\.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1711

pretato come la possibilità d’agire unicamente 
sulla base delle proprie voglie e dei propri desi­
deri, senza essere tenuti a considerare altri aspet­
ti. Lo slogan che giustifica questo atteggiamento 
si trova sintetizzato nell’affermazione seguente, 
che si sente molto spesso: «Faccio ciò che vo­
glio, è un mio problema». E vero che spetta a cia­
scuno fare le proprie scelte e farsene carico, ma 
non nel modo affermato da questo slogan, perché 
ciò rappresenta il contrario della vera responsabi­
lità personale, che consiste nell’esercizio della 
propria ragione e nel giudizio della propria co­
scienza a favore del bene, nel rispetto della legge 
morale; ciascuno è chiamato ad essere responsa­
bile di se stesso e delle conseguenze delle sue 
scelte e dei suoi atti. La responsabilità si valuta 
sempre secondo il criterio della legge morale, del 
bene, del buono e del vero, e non soltanto in fun­
zione di interessi individuali"’.

1241 ! Certo, molti contemporanei credono che 
questa valutazione costituisca un freno alla libertà 
e alla spontaneità di vivere il momento presente e 
i desideri così come si presentano. Ma agire pura­
mente nell'ordine istintivo manifesta soprattutto 
un atteggiamento primario e compulsivo in rispo­
sta all’ingiunzione immediata di una sensazione o

3. Liberarsi dei comportamenti di morte

/243/ Il libero disporre del proprio corpo - 
che può arrivare fino a distruggersi - viene ri­
vendicato da alcuni come un diritto fondamenta­
le che va riconosciuto ad ogni individuo. Ma il 
corpo non è un semplice oggetto a disposizione; 
esso fa parte dell’essere umano nella sua inte­
rezza.

/244/ Il diritto di disporre del proprio corpo 
drogandosi, come affermano alcuni, non è legit­
timo. È piuttosto l’espressione di un profondo 
smarrimento spesso mascherato dalla rassegna­
zione. Una società non può che promuovere la 
vita; essa ha il dovere d'aiutare ciascuno ad avere 
ragioni per vivere e sperare. La tossicomania, che 
invade sempre più la società, non è il frutto del 
caso. La banalizzazione della droga è la risultan­
te di movimenti d’idee che hanno contribuito a 
fare della morte, in nome del libero disporre di se 
stessi, una soluzione a problemi profondi degli 
individui, come testimonia l'aumento dei suicidi 
giovanili in certe società.

di una pulsione, segno che l’individuo è totalmen­
te prigioniero delle sue voglie e di ciò che in lui 
non è assolutamente controllabile né razionale. Gli 
educatori debbono preoccuparsi di formare nei 
giovani il senso della responsabilità e il giudizio 
della ragione, come anche di esercitare la loro vo­
lontà nel senso dell'esigenza morale e dell'ascesi 
del campo pulsionale, senza cui l'individuo si la- 
scerà guidare dalla parte emotiva del suo essere, a 
detrimento della sana utilizzazione della parte in­
tellettiva e volontaria. È assolutamente necessario 
educare le persone al controllo dei loro desideri"''.

/242/ Curare il drogato e il tossicomane e dare 
loro fiducia stimolandoli al senso delle loro re­
sponsabilità è un modo di manifestare la stima 
che abbiamo nei loro confronti. Questo atteggia­
mento contrasta con il senso di disistima che certi 
drogati nutrono dentro di sé e al quale possono es­
sere indotti anche dalle persone che li circondano. 
Si tratta di una disistima che fa soffrire e che ri­
vela una mancanza d'amore di se stessi ed un di­
sprezzo della propria immagine. Possiamo guar­
dare le persone che si drogano con uno sguardo 
diverso che le aiuti ad uscire dalla loro immagine 
negativa e possa consentire loro di cominciare ad 
uscire dall’isolamento in cui si sono rinchiuse.

/245/ Talvolta, con una grande indulgenza da 
parte della gente e nell’assenza di dialogo, viene 
consentito che dei giovani possano drogarsi, pre­
parandosi così lentamente ma anche inesorabil­
mente ad abbandonare la vita quasi nell’indiffe­
renza dell'insieme della società. Tuttavia, è 
necessario ricordarlo, le ricerche dimostrano che 
la maggior parte dei giovani che usano sostanze 
psicoattive lo fanno per calmare uno stress, 
un’ansia o una difficoltà di vivere, altrettanti sin­
tomi che potrebbero essere in gran parte attenuati 
o eliminati se delle persone e la società nel suo in­
sieme porgessero orecchio attento alle difficoltà 
personali e relazionali degli individui, in partico­
lare dei giovani. La società deve forse acconten­
tarsi di rimanere silenziosamente permissiva e 
senza parole significative di fonte a questo dram­
ma della tossicomania, che sconvolge la vita di 
numerosi giovani ed ipoteca il suo stesso futuro?

1246) La sola visione dell'esistenza che la so­
cietà offre ai giovani che si drogano è “sanitaria"

"’ Cfr. Lett. Enc. Veritatis splendor, 74. 77. 78. 95-97.
“ Cfr. Giovanni Paolo II. Combattere il peccato personale (25 agosto 1999): L'Osservatore Romano (ed. 

francese, n. 35, 31 agosto 1999, p. 12).



1712 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

ed "igienista”. Campagne di prevenzione vengo­
no organizzate a loro proposito e, nello stesso 
tempo, viene loro rivolto un messaggio ambiguo: 
«Drogatevi pure, ci sarà sempre qualcuno che si 
prenderà cura di voi!». Questo discorso parados­
sale si esprime specialmente in discoteche, con­
certi e grandi raduni, dove sono presenti équipes 
mediche che, grazie ad autoveicoli di associazio­
ni umanitarie, spiegano la natura dei prodotti, i ri­
schi e l'uso minimo che se ne possa fare. Questa 
forma d’intervento è senza dubbio necessaria 
quando, partendo da essa, si vogliono prevenire i 
giovani dai pericoli che essi corrono e fanno cor­
rere agli altri drogandosi. Ma essa è largamente 
insufficiente e rischia addirittura di produrre ef­
fetti contrari a quelli che vengono ricercati, so­
prattutto perché tende a lasciar credere ai giovani 
che questa assistenza sanitaria legittima la droga. 
Ciò non rimette affatto in questione la dedizione 
delle équipes mediche e sociali, ma sottolinea la 
carenza dell'educazione globale ed una certa 
forma di permissivismo da parte della società.

1247/ E evidente che quanto meno la società 
interviene presso i giovani per manifestare i limi­
ti inerenti alla vita personale e sociale, tanto più 
il lassismo s’estende ed apre la via al consumo di 
droghe. E ugualmente inquietante constatare la 
passività con cui la società permette che i suoi 
tìgli si uccidano intossicandosi. Le legislazioni e 
le regolamentazioni sono esigenti in materia di 
sicurezza stradale, per far rispettare il codice 
della strada e così evitare delle morti, ma le so­
cietà non sempre hanno la stessa vigilanza di 
fronte alle droghe nelle scuole, nei luoghi pub­
blici c di divertimento, c talvolta anche nelle fa­
miglie. Eppure le conseguenze che ne risultano 
sono estremamente gravi.

1248/ Regna un'accondiscendenza, a que­
sto riguardo, che si può attribuire almeno a tre 
fattori.

/249/ Il primo fattore rientra nell'atteggia­
mento generale della società che promuove l'uso 
di prodotti farmacologici, sotto il pretesto del­
l’assistenza medica, per aiutare le persone in dif­
ficoltà a vivere meglio, senza tuttavia risolvere i 
loro veri problemi. Fin dalla loro più giovane età, 
i figli sono nello stesso tempo testimoni ed og­
getto di queste pratiche. Infatti, bisogna nuova­
mente sottolinearlo, quando certi genitori ed edu­
catori non sanno come regolare il compor­
tamento di un bambino con il rapporto educativo, 
consultano il medico perché gli prescriva un cal­
mante. Il bambino impara quindi ben presto a 
fronteggiare i suoi umori e le sue emozione ri­
correndo ad un prodotto farmacologico, anziché 

imparare ad averne il controllo da solo, grazie ad 
un processo educativo, con l'aiuto dei suoi geni­
tori, dell’insieme dell’ambiente familiare e socia­
le, e degli adulti che lo circondano. Con una tale 
mentalità che si richiama eccessivamente ai far­
maci, nel corso dell’adolescenza, i giovani saran­
no alla ricerca di altri prodotti, per cercare di re­
golare i loro sentimenti e le crisi che attra­
versano, e per superare le inevitabili difficoltà 
dell’esistenza, anziché imparare a controllare i 
loro affetti sulla base degli elementi che offrono 
la vita psichica e la coscienza morale.

/250/ Il secondo fattore è la valorizzazione ec­
cessiva dei giovani e della giovinezza come perio­
do della vita, che spesso si considerano da parte 
della società come punti di riferimento. Essi sono 
divenuti i modelli della società contemporanea: la 
musica, le serie televisive e la moda dell’abbiglia- 
mento specifico degli adolescenti invadono il 
mondo degli adulti, che finiscono per pensare, par­
lare e vestirsi come in questa età transitoria della 
vita, in cui la personalità è instabile, perché è un 
periodo di costruzione. La società si organizza at­
torno alla giovinezza al punto d'identificarsi sem­
pre di più. nei suoi costumi, al periodo infantile. 
Di fronte ad una simile situazione, i giovani non 
hanno altra possibilità, per arrivare ad una vera 
maturazione, che identificarsi con se stessi, tro­
vando sempre più raramente nel mondo degli 
adulti modelli d’identificazione strutturanti. Essi 
soffrono quindi, talvolta, di una carenza per svi­
lupparsi interiormente e per inserirsi socialmente. 
Gli adulti, allora, non possono più essere conside­
rati come punti di riferimento e non hanno più la 
possibilità d’intervenire, né soprattutto di ricorda­
re i divieti necessari di fronte alle sollecitazioni 
della droga. Non essendo più, allora, né modelli né 
esempi, essi non possono proporre vie sane d’ac­
cesso ad un’esistenza matura ed equilibrata.

1251/ Il terzo fattore, infine, consiste nel si­
tuare dei giovani in una logica di morte. Non si 
tratta, qui, di un desiderio di morte nei confronti 
della generazione che sta crescendo, ma dell’in­
capacità di proteggerla da comportamenti porta­
tori di morte. La maggior parte dei giovani, for­
tunatamente. evita di trasgredire certe regole, 
perché essi hanno assimilato certi valori morali o 
perché non vogliono creare dispiaceri ai loro ge­
nitori ed alla loro famiglia né deluderli. Il loro 
modo di comportarsi si trova così regolato dalla 
stima che essi ricevono attraverso la considera­
zione di chi sta vicino a loro, l’amore paziente, 
attento e caloroso dei genitori e degli altri mem­
bri della loro famiglia, specialmente nei periodi 
più critici della loro crescita. Ciò permette loro 
d'esercitare la loro libertà, sperimentando che la



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1713

loro famiglia è un punto di riferimento essenzia­
le, che i loro congiunti e la società s’interessano 
a loro e soffriranno all’idea che possa capitare 
loro qualche disgrazia. Nutrono così fiducia nei 
loro confronti scoprendo che anche gli altri 
hanno fiducia in loro.

1252) Invece, quando la società trasmette im­
magini ambigue sulla questione del diritto di vita 
e di morte, diritto che essa si concede sul bambi­
no nascituro, sul malato o sulla persona anziana, 
alcuni giovani possono inconsciamente conside­
rarsi come degli "scampati" o anche ritenere di 
trovarsi in un ambiente che non rispetta né valo­
rizza la vita, e che mostra disprezzo per ogni per­
sona. In tal caso, essi rischiano d’adottare com­

portamenti “mortiferi", quasi per rassicurarsi e 
persuadersi che essi sono in vita, cercando di pro­
vare intense sensazioni limite. Si può notare, così, 
che la droga viene usata da certi giovani in ma­
niera paradossale, sia per percepire il loro proprio 
essere, sia per mimare la loro esclusione dalla vita 
e sfiorare la morte. Lo scarso rispetto per l’essere 
umano nelle diverse fasi della sua esistenza, spe­
cialmente all'inizio e al termine della vita, ed una 
mentalità diffusa poco aperta al valore della vita 
non spingono i giovani al rispetto di se stessi e 
della loro propria esistenza. Il primo compito 
consiste dunque nello sviluppare, secondo l’invi­
to di Giovanni Paolo II”, una cultura di vita di 
fronte ad una “cultura di morte” che sta distrug­
gendo molti punti di riferimento morale.

4. La legge morale al servizio della vita

[2531 11 disprezzo del senso della vita, ali­
mentato attraverso concezioni eugeniste dell’esi­
stenza, spiega senza dubbio l’ambiguità delle 
società nei confronti della tossicomania dei gio­
vani, che esprimono così, in maniera sintomatica, 
il loro profondo malessere. Si assiste così ad una 
fuga nella droga, nel suicidio. La morte viene 
spesso considerata come una soluzione normale 
per una persona in difficoltà. Può anche capitare 
che dei giovani considerino il suicidio come un 
preteso atto di coraggio o un atto eroico. Gli 
adulti dovrebbero educarli al senso del vero co­
raggio, per condurre la battaglia dell’esistenza e 
per affrontare le difficoltà della vita, che possono 
essere risolte in modo diverso da un atto che dà 
la morte.

4.1. Saper dire “no" per diventare liberi

/254/ Uno dei primi elementi nell’educazio­
ne, di cui i genitori fanno spesso esperienza con 
il bambino, consiste nel dirgli “no", per segnare 
una frontiera quando egli si espone pericolosa­
mente a rischi sconsiderati o quando supera li­
miti che possono essergli dannosi. Il bambino ri­
sulta rassicurato, consciamente o inconscia­
mente. dal fatto di sapere che vi sono dei divieti 
da non trasgredire; egli, così, può percepire lo 
spazio nel quale è chiamato a muoversi, può co­
struire la sua vita morale su un certo numero di 
divieti fondamentali e scoprire meglio la libertà 
che gli spetta. La paura di proibire, così manife­
sta in molti adulti che temono di ridurre la li­
bertà d’espressione del bambino, impedisce in 

realtà a quest’ultimo di diventare veramente li­
bero. Non si tratta, ovviamente, di sottoporre il 
bambino ad angherie né di adottare atteggiamen­
ti rigidi ed arbitrari, ma di saperlo guidare per 
fargli prendere coscienza delle norme morali e 
di stimolarlo al senso giusto e vero della libertà 
umana.

/255/ «Già in questo senso i precetti morali 
negativi hanno un'importantissima funzione po­
sitiva: il “no" che esigono incondizionatamente 
dice il limite invalicabile al di sotto del quale 
l'uomo libero non può scendere e, insieme, indi­
ca il minimo che egli deve rispettare e dal quale 
deve partire per pronunciare innumerevoli “sì", 
capaci di occupare progressivamente l'intero 
orizzonte del bene (cfr. Mt 5.48). I comandamen­
ti. in particolare i precetti morali negativi, sono 
l'inizio e la prima tappa necessaria del cammino 
verso la libertà»”1. Quando una persona non ha 
interiorizzato il senso dei limiti e non sa dire 
"no”, le è spesso difficile dire "sì”.

1256/ Sul piano morale, è particolarmente im­
portante che il bambino abbia compreso la ne­
cessità di non attentare alla propria integrità e di 
avere a cuore la propria salute. Le campagne di 
prevenzione unicamente "sanitarie” sono larga­
mente insufficienti per lottare contro il fenomeno 
della droga. La prevenzione è chiamata non solo 
a sottolineare gli effetti della droga sulla salute e 
sul vincolo sociale, ma deve avere come obietti­
vo anche il comportamento della persona nella 
sfera morale e spirituale.

” Cfr. Leti. Enc. Evangelium vitae, 2.
“ Ibid., 75.



1714 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

4.2. Il divieto di attentare a se stessi e agli altri

1257) Se la società deve incessantemente ri­
cordare la proibizione di un certo numero di 
comportamenti delittuosi, si deve tuttavia consta­
tare che pochi bambini e giovani sentono dirsi 
che è proibito drogarsi, anche se esiste una re­
pressione poliziesca nei confronti dei trafficanti, 
degli spacciatori e dei tossicomani. Le serie tele­
visive, come i fumetti che alimentano l’immagi­
nario dei giovani, mettono in scena frequente­
mente drammi in cui la rapina, la droga, il 
suicidio, lo stupro e l’assassinio vengono bana­
lizzati. I delinquenti ed i criminali di queste serie 
sono gli "eroi” che recitano la loro parte con la 
Polizia, unico ed ultimo baluardo che protegge 
gli individui e la società dalla follia distruttrice.

/258/ Ma i valori morali raramente vengono 
presentati ai giovani come fondamentali. Molto 
spesso i genitori, gli educatori, gli insegnati e l’in­
sieme degli adulti non sanno più situare il loro 
ruolo di fronte ai bambini. Adulti e bambini ven­
gono considerati su un piede di parità, mentre i 
più giovani hanno ancora bisogno d’imparare a 
contatto dei più grandi a sapersi comportare nella 
vita ed a rispettare le esigenze fondamentali, nella 
vita personale e sociale. Molti genitori ed educa­
tori pensano che il bambino possa scoprire da 
solo queste esigenze o che gliele trasmetteranno 
"altri adulti". Così, un numero non trascurabile di 
giovani dispone sempre di meno di adulti come 
punti di riferimento, con i quali possano instau­
rarsi rapporti educativi strutturanti e costruttivi.

/259/ «Il comandamento "non uccidere” stabi­
lisce quindi il punto di partenza di un cammino di 
vera libertà, che ci porta a promuovere attivamen­
te la vita e sviluppare determinati atteggiamenti e 
comportamenti al suo servizio [...]. Il comanda­
mento del "non uccidere”, anche nei suoi conte­
nuti più positivi di rispetto, amore e promozione 
della vita umana, vincola ogni uomo. Esso, infatti, 
risuona nella coscienza morale di ciascuno come 
un'eco insopprimibile dell'alleanza originaria di 
Dio creatore con l’uomo; da tutti può essere cono­
sciuto alla luce della ragione e può essere osserva­
to grazie all’opera misteriosa dello Spirito che, 
soffiando dove vuole (cfr. Gv 3,8), raggiunge e 
coinvolge ogni uomo che vive in questo mondo»”.

1260/ La diffusione e l’utilizzo della droga, è 
opportuno constatarlo, si sono sviluppati tra i 

giovani a mano a mano che, tra l’altro, l’educa­
zione morale come anche l'educazione religiosa 
sono state relativamente abbandonate, e la so­
cietà ha preso sempre di meno in considerazione 
la dimensione spirituale e morale dell’esistenza, 
arrivano talvolta a negare addirittura i fondamen­
ti religiosi e spirituali della sua tradizione.

/26// La droga è dunque diventata, in certo 
senso, il rivelatore di una società che. anziché pro­
porre i valori della vita, incoraggia l’evasione in 
un gradevole quanto illusorio stato d’euforia che si 
può ottenere grazie all'uso di stupefacenti. La 
falsa gioia di vivere fa passare l’individuo dalla 
curiosità di provare un prodotto nuovo all’ingra­
naggio della tossicomania, dal quale è difficile 
uscire. Bisogna tuttavia affermare, a voce alta e 
forte, che la droga non contribuisce al benessere 
della persona e non regolerà mai, a breve o a lungo 
termine, le difficoltà di qualsiasi genere. Seguen­
do i suoi impulsi, l'individuo rimane e rimarrà 
sempre infelice. Ognuno è chiamato a trovare una 
maniera di vivere positiva, fondata sulle proprie ri­
sorse interiori e sulla sua vita relazionale.

4.3. La legge civile offusca la legge morale

1262/ Amare ed accettare la propria vita im­
parando ad essere liberi dipende innanzi tutto da 
una conoscenza delle verità che sono il fonda­
mento dei valori della vita. «Alla base di questi 
valori non possono esservi provvisorie e mutevo- 
li "maggioranze" di opinione, ma solo il ricono­
scimento di una legge morale obiettiva che, in 
quanto “legge naturale” iscritta nel cuore del­
l'uomo, è punto di riferimento normativo della 
stessa legge civile. (...) È vero (afferma il docu­
mento poco prima] che la storia registra casi in 
cui si sono commessi dei crimini in nome della 
“verità". Ma crimini non meno gravi e radicali 
negazioni della libertà si sono commessi e si 
commettono anche in nome del “relativismo 
etico”»’". Il “relativismo etico" incoraggia gli in­
dividui a rivendicare un'“autonomia morale 
nelle loro scelte”, non fondata su principi morali, 
ma su desideri totalmente soggettivi, ed a chie­
dere, in nome della libertà personale, diritti spe­
cifici riconosciuti e protetti dalla legge. «In que­
sto modo la responsabilità della persona viene 
delegata alla legge civile, con un'abdicazione 
alla propria coscienza morale almeno nell'ambi­
to dell’azione pubblica»’1.

” tbid., 76-77.
” tbid.. 70.
" Ibid .M.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1715

1263/ La diffusione della droga ed il suo con­
sumo s’appoggiano in parte su questo “relativi­
smo etico", come anche sulla debole formazione 
della coscienza morale e del suo esercizio. Biso­
gna riconoscere, oggi, che la legge civile, ed 
anche certe pratiche largamente diffuse, diventa­
no l'equivalente della legge morale, o addirittura 
si sostituiscono ad essa; il comportamento di 
molti individui diventa allora la norma, indipen­
dentemente dal criterio di conformità al bene, ciò 
che conduce ad una sorta d'abdicazione della co­
scienza morale. Credere che la legge civile e l'at­
teggiamento comunemente diffuso possano so­
stituirsi alla legge morale non favorisce l’acqui­
sizione di un effettivo senso morale. Solo nella 
misura in cui la legge civile è in armonia con la 
legge morale gli individui vengono sollecitati a 
rendersi conto che soltanto sulla base dei valori 
morali si regolano sia le leggi civili che i singoli 
comportamenti umani.

1264/ In altre parole, come sottolinea con 
forza Giovanni Paolo II nella sua Enciclica Evan- 
gelium vitae, la legge civile non ha automatica- 
mente un carattere morale; ciò dipende dai valo­
ri che essa incarna e promuove. Essa è un mezzo, 
mentre i valori morali sono da ricercare come il 
fondamento di tutti gli atti umani e delle regole 
sociali, quali «la dignità di ogni persona umana, 
il rispetto dei suoi diritti intangibili e inalienabi­
li, nonché l’assunzione del "bene comune" come 
fine e criterio regolativo della vita politica. [...] Il 
compito della legge civile consiste, infatti, nel 
garantire un'ordinata convivenza sociale nella 
vera giustizia. [... | Proprio per questo, la legge ci­
vile deve assicurare per tutti i membri della so­
cietà il rispetto di alcuni diritti fondamentali, che 
appartengono nativamente alla persona e che 
qualsiasi legge positiva deve riconoscere e garan­
tire»’1. Per questo motivo, «in nessun ambito di 
vita la legge civile può sostituirsi alla coscienza 
né può dettare norme su ciò che esula dalla sua 
competenza»’1, che consiste nell’assicurare il 
bene comune delle persone con il riconoscimen­
to e la difesa dei loro diritti fondamentali, la pro­
mozione della pace e della moralità pubblica ".

1265/ La droga mette in pericolo l’integrità e 
la vita di ogni persona, a cominciare dai più gio­
vani, che consumano con una certa "innocenza” 

stupefacenti. La società deve proteggere i gio­
vani da loro stessi, dalla loro fragilità psicologi­
ca e talvolta dalla loro mancanza di formazione 
morale.

4.4. La posta in gioco delle attese è anche spirituale

1266/ Ma per entrare in una prospettiva mora­
le, bisogna ricordare l’importanza ed il valore di 
un approccio spirituale, sulla base del quale è 
possibile condurre la propria ricerca in profon­
dità. piuttosto che precipitarsi in piaceri superfi­
ciali. che non conducono alla felicità.

1267/ La storia biblica ci rivela che Dio si av­
vicina a noi, che ci chiama a vivere in comunio­
ne con Lui e che ci apre alla speranza della vita 
eterna. Il Dio che ci rivela Gesù Cristo non è fatto 
da mani umane, non è il risultato delle costruzio­
ni immaginarie dello spirito umano. Egli ci chia­
ma alla vita e ci libera dai terrori oscuri e dalla 
paura d’essere oggetto d'influenze nefaste. L’at­
tuazione del messaggio del Vangelo ci permette 
di realizzare pienamente la nostra umanità e di 
condurre un’esistenza retta e bella. Il suo ap­
profondimento permette anche di scoprirvi i va­
lori che partecipano all'organizzazione progres­
siva della società, fondata sul rispetto incondi­
zionato della dignità della persona.

/268/ Entrare in un approccio spirituale signi­
fica aver già percepito la possibilità di un'apertu­
ra verso un avvenire e verso la speranza di una 
vera felicità senza fine. L'approccio spirituale ci 
mette alla ricerca di Dio e si può dire con Sant’A- 
gostino: «Tu eri dentro di me, e io stavo fuori, ti 
cercavo qui»”. La crisi della vita interiore che 
caratterizza la generazione attuale si spiega con 
la mancata trasmissione di un ideale di vita per 
costruirsi personalmente e per occupare il pro­
prio posto nella società.

/269/ Il Vangelo è la fonte ed il fondamento 
dei valori della vita. Scoprire il Cristo significa 
proprio scoprire la vita. Il Cristo ci rivela che noi 
siamo amati da Dio e che la nostra risposta a que­
sto amore deve inscriversi nel registro della vita 
quotidiana. L'esistenza può essere difficile e tal­
volta faticosa, ma è nostro dovere cercare sempre 
di rispondere volendo ciò che è giusto e vero. Si 
tratta della domanda che già poneva il giovane

” lhid.,10-l\.
” Congregazione per la Dottrina della Fede. Istr. Donum vitae (22 febbraio 1987), III. Morale e legge 

civile: Enchiridion Vaticanum, n. IO. 1986-1987, 885-886.
“ Cfr. Concilio Vaticano li. Dich. sulla libertà religiosa Dignitatis humanae. 7.
” Agostino d'Ippona, Confessioni. Edizioni Paoline, Milano 1987. libro decimo. 27. pp. 395-406.



1716 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

ricco: «Che cosa devo fare di buono per ottenere 
la vita eterna?» (Mt 19,16). Solo nella risposta a 
questa domanda risiede la vera felicità. La giusti­
zia, la verità, il bene e l'amore vero sono i criteri 
più importanti della valutazione morale degli atti 
umani. L’approccio spirituale è fondato sull’ac­
cettazione della grazia e sulla volontà d’impe­
gnarsi nell'esistenza sulla base di una relazione 
con il Cristo Salvatore.

12701 In questa prospettiva, la catechesi deve 
preoccuparsi di formare l'intelligenza cristiana 
dei giovani perché essi attingano dalla Scrittura e 
dall'Intimità con il Signore gli elementi necessari 
per nutrire e sviluppare la loro vita interiore. Essa 
deve essere anche l’occasione di una vera educa­
zione umana e morale, con la preoccupazione di 
una chiara trasmissione dei valori fondamentali. 
La vita spirituale permette dunque di situare la 
propria esistenza terrena nella prospettiva della 
speranza della vita eterna, che fa apparire il senso 
ultimo di ogni vita. L’evidente mancanza d'inse­
gnamento sulla vita eterna non dispone a vivere 
pienamente il tempo presente ed a riconoscere la 
grandezza della vita, di ogni vita.

/271/ È importante far scoprire il volto del 
Cristo, che ci dona la sua parola, sorgente di 
vita: «... chi beve dell’acqua che io gli darò, non 
avrà mai più sete, anzi l'acqua che io gli darò di­
venterà in lui sorgente di acqua che zampilla per 
la vita eterna» (Gv 4.14). Il Signore rivela anche 
che l'uomo è fatto per la vita, «...perché Dio non 
ha creato la morte e non gode per la rovina dei 
viventi. Egli infatti ha creato tutto per resisten­
za. [...] Sì, Dio ha creato l'uomo per l'immorta­
lità; lo fece a immagine della propria natura» 
(Sap 1.13-14; 2,23-24). Il Cristo c’invita ad 
unirci a Lui. perché Egli vuole liberarci dalla 

paura e dalla sofferenza che impediscono di vi­
vere; sofferenza e paura di vivere che si ritrova­
no nei comportamenti delle persone segnate 
dalla tossicomania. I valori morali trovano le 
loro radici profonde in una relazione fiduciosa 
con Dio Padre, Figlio e Spirito Santo. Le Beati­
tudini (Mt 5,1-12) ne sono la traduzione più per­
fetta.

12721 Nella precarietà dell’esistenza umana, 
scrive Giovanni Paolo II, Gesù porta al suo com­
pimento il senso della vita. «L’esperienza del po­
polo dell’Alleanza si rinnova in quella di tutti i 
"poveri" che incontrano Gesù di Nazaret. Come 
già il Dio “amante della vita" (Sap 11,26) aveva 
rassicurato Israele in mezzo ai pericoli, così ora il 
Figlio di Dio. a quanti si sentono minacciati e im­
pediti nella loro esistenza, annuncia che anche la 
loro vita è un bene, al quale l’amore del Padre dà 
senso e valore. (...) Sono i "poveri" ad essere in­
terpellati particolarmente dalla predicazione e dal­
l'azione di Gesù. Le folle di malati e di emargina­
ti, che lo seguono e lo cercano (cfr. Mt 4,23-25), 
trovano nella sua parola e nei suoi gesti la rivela­
zione di quale grande valore abbia la loro vita e di 
come siano fontlate le loro attese di salvezza [...('*.

/273/ Progressivamente (leggiamo nel para­
grafo precedente! la Rivelazione fa cogliere con 
sempre maggiore chiarezza il germe di vita im­
mortale posto dal Creatore nel cuore degli uomi­
ni: "Egli ha fatto bella ogni cosa a suo tempo, ma 
egli ha messo la nozione della sua eternità nel 
loro cuore" (Qo 3,1 I ). Questo germe di totalità e 
di pienezza attende di manifestarsi nell'amore e 
di compiersi, per dono gratuito di Dio, nella par­
tecipazione alla sua vita eterna» (n, 31). Dio è 
così presente nella ricerca della felicità che spin­
ge l'uomo ad avanzare sulla strada della vita.

5. La confusione tra il piacere e la felicità

/274/ Come abbiamo ripetuto più volte, il 
drogato fa uso di prodotti o di stupefacenti allo 
scopo di procurarsi del piacere ed una felicità di 
natura illusoria, innanzi tutto per rassicurare se 
stesso. Ma si può parlare di vero piacere e di vera 
felicità?

5.1. Le differenti interpretazioni 
del senso della felicità

/275/ A seconda dei periodi della storia e 
delle culture, il significato della parola "felicità" 

ha spesso subito delle variazioni. Possiamo qui 
menzionare alcune delle idee sulla felicità.

I. /276/ La felicità è stata talvolta interpreta­
ta come la ricerca del mito dell'età d’oro, idea­
lizzando il passato che sarebbe migliore del 
tempo presente.

2. /277/ La felicità è stata anche considerata 
come la valorizzazione della natura (al punto di 
deificarla), della vita campestre e bucolica in rea­
zione ad un mondo industriale e tecnologico.

” Ixtt. Enc. Evangelium vitae, 32.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1717

3. 12781 La felicità è stata anche vista come il 
fatto d’essere in armonia con se stessi e con il 
cosmo. Essa non dipenderebbe da un legame per­
sonale tra Dio e l’uomo, da determinazioni della 
coscienza individuale, ma da un rapporto immu­
tabile tra l’uomo e il mondo.

4. 12791 La felicità sarebbe, per altri, il suc­
cesso del commercio tra gli uomini. Gli affari 
fiorenti, la moltiplicazione delle ricchezze ed il 
possesso di molti beni, assicurerebbero a ciascu­
no un’esistenza "felice”.

5. /280/ La felicità dovrebbe essere anche 
l'obiettivo della politica e di un sistema di gover­
no, che iscriverebbero nella legge tutto ciò che si 
rapporta con la felicità presente degli uomini.

6. 1281/ L'individuo troverebbe semplice­
mente la felicità nella forza dei sentimenti e delle 
sensazioni. L'interesse della vita si riassumereb­
be nel provare sensazioni gradevoli, e quanto più 
queste fossero vive, tanto più si sarebbe felici.

[282/ Nella maggior parte di queste definizio­
ni, la felicità risulta spesso confusa con un be­
nessere economico, sociale, politico, ma anche 
con un'assenza di tensioni o di conflitti con la na­
tura o nella vita psichica, o anche con una forma 
d’unità della persona. La concezione cristiana 
della felicità si situa in un’altra prospettiva, poi­
ché essa dipende dalla relazione tra Dio e l'uo­
mo, dalla vita eterna alla quale siamo promessi.

5.2. Significato spirituale del piacere e della felicità

/2831 II piacere viene spesso presentato uni­
camente sotto i suoi aspetti fisici e psicologici, 
come la soddisfazione legittima della vita affetti­
va attraverso emozioni gradevoli, mentre vi è 
anche un senso morale nella persona che cerca di 
vivere in armonia con i valori fondamentali della 
vita. Il piacere non è dunque unicamente una sen­
sazione da provare e da sentire”. Quando esso 
viene ricercato unicamente per se stesso, genera 
per lo più insoddisfazione e impoverimento, per­

ché è un ripiegamento della persona su se stessa. 
Il piacere vero è quello che viene provato come il 
risultato del dono di sé, che arriva a colmare gra­
tuitamente l’essere che si dona"".

/284/ Quanto alla felicità, giova ripeterlo, 
essa viene spesso confusa con il benessere fisico, 
psicologico o materiale. Nella concezione cri­
stiana, la felicità trova la sua fonte nel Cristo, ve­
nuto a rivelarci il Padre ed a portarci la salvezza, 
l’annuncio di «una grande gioia, che sarà di tutto 
il popolo» (Le 2,10). Essa è anche il termine del­
l’esistenza umana, la fine ultima, la vita eterna 
promessa dal Cristo, che rappresenta, con le Bea­
titudini (cfr. Mt 5.12), l’inizio del suo insegna­
mento”. Ogni uomo è alla ricerca della felicità. 
«Si trova in tutti gli uomini questa stessa volontà 
di cogliere e di possedere la felicità»"”. La feli­
cità vera è nel possesso di tutti i beni"", che non 
si realizza se non in Dio, perché «nessuno è 
buono, se non Dio solo» (Me 10,18), che gli 
chiedeva cosa dovesse «fare di buono per ottene­
re la vita eterna».

/2851 II Papa Giovanni Paolo li, commentan­
do questo brano del Vangelo, afferma: «Interro­
garsi sul bene, in effetti, significa rivolgersi in 
ultima analisi verso Dio, pienezza della bontà, 
che attrae e al tempo stesso vincola l’uomo, ha la 
sua fonte in Dio, anzi è Dio stesso. Colui che solo 
è degno di essere amato "con tutto il cuore, con 
tutta l'anima e con tutta la mente” (Mt 22,37), 
Colui che è la sorgente della felicità dell’uomo. 
Gesù riporta la questione dell’azione moralmen­
te buona alle sue radici religiose, al riconosci­
mento di Dio, unica bontà, pienezza della vita, 
lenitine ultimo dell'agire umano, felicità per­
fetta»

1286/ Sia il piacere che la felicità sono, nella 
fede cristiana, due realtà della vita morale e spi­
rituale, esperienze fuggevoli e limitate rispetto a 
ciò che sarà la felicità eterna. Vi è un piacere nel 
compiere il bene ed una felicità nel vivere in ar­
monia con ciò che è vero e giusto quando la ra­
gione umana s’ispira alla Sapienza divina. Ov-

” Sarà utile fare riferimento a Tommaso d'Aquino, Summa Theologica. I-II, qq. 31 -34. dove la questione del 
piacere risulta ampiamente trattata.

“ Cfr. l’estasi di Santa Teresa d'Avita, opera del Bernini che si trova nella chiesa di Santa Maria della Vitto­
ria a Roma.

" Cfr. Tommaso d'Aquino, Summa Theologica. I-II, qq. 1-5; cfr. anche le parole di Agostino d’Ippona nelle 
Confessioni: « Tu ci hai fatti per te. Signore, ed il nostro cuore è inquieto finché non riposa in te»; cfr. anche, di 
Agostino, De Sermone Domini in monte, I.

Agostino d’Ippona. De Trinitate. II, 13.
101 Cf. Boezio, De consolatione philosophiae. 3,2.

Leti. Enc. Veritatis splendor. 9.



1718 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

viamente, bisogna saper riconoscere che certe 
persone vivono situazioni in contraddizione con i 
valori del Vangelo e con il fine ultimo dell’esi­
stenza. Spetta ai pastori sapere ciò che rientra nel 
registro della finitezza umana, cioè dei limiti del­
l'individuo stesso, e ciò che rientra nel peccato.

/287/ 1 pastori potranno così fornire punti di 
riferimento a coloro che, feriti dalla vita, cercano 
Dio e camminano nella loro storia personale se­
condo la legge della graudalità"”, per convertirsi 
e per entrare nella «realtà della redenzione di 
Cristo. Cristo ci ha redenti! Ciò significa: Egli ci 
ha donato la possibilità di realizzare l'intera ve­
rità del nostro essere; Egli ha liberato la nostra li­
bertà dal dominio della concupiscenza»"-. La 
morale cristiana tende a rallegrare il cuore del­
l’uomo, non è una morale dell’oppressione, né 
una morale drammatica; essa è una morale della 
felicità, che implica un certo numero di esigenze. 
Essa è fondata sull'amore di Dio, su un amore 
che dà la vita e che è più forte del peccato; pro­
prio questo, invece, è un rifiuto di Dio. una nega­
zione della dignità della persona.

1288/ Nella legge ricevuta da Dio, «l'amore e 
la verità» s’incontrano e rivelano, così, l’oggetti- 
vità della legge morale e «il giusto spazio alla mi­
sericordia di Dio per il peccato dell'uomo che si 
converte e alla comprensione per l’umana debo­
lezza»'"'. Dalla notte dei tempi, anche se in modi 
certamente molto diversi, l’uomo ha sempre 
avuto la percezione del suo destino, che è quello 
di riuscire ad amare e di sperimentare la felicità, 
ma nello stesso tempo si è sempre reso conto di 
non realizzare questo destino totalmente. In qual­
siasi cultura, in qualsiasi modalità d’espressione, 
l’uomo è stato sempre assillato dalla ricerca di 
una vita coronata da successo, da una pienezza 
dell'amore.

1289/ La realizzazione più perfetta delle rela­
zioni personali può esprimersi molto semplice- 
mente nelle espressioni bibliche: «Tu amerai il 
Signore tuo Dio con tutto il cuore, con tutta l’a­
nima e con tutte le forze» (Dt 6,5) e «Amerai il 
prossimo tuo come te stesso» (Lv 19,18), riprese 
da Gesù quando un fariseo lo interroga sul più 
grande comandamento: «‘‘Maestro, qual è il più 
grande comandamento della legge?". Gli rispose: 
"Amerai il Signore Dio tuo con tutto il cuore, con 
tutta la tua anima e con tutta la tua mente. Que­
sto è il più grande e il primo dei comandamenti.

E il secondo è simile al primo: Amerai il prossi­
mo tuo come te stesso" (Mt 22,37-39). È interes­
sante notare come l’amore di sé venga messo su 
un piede d’eguaglianza con l'amore di Dio e dei 
propri fratelli, come se fossero tre forme d’amo­
re inseparabili l’una dall’altra.

1290/ Gesù Cristo ha anche rivelato che il no­
stro amore è in realtà una risposta all’amore pri­
mario di Dio, fonte di ogni amore e di ogni vita. 
L’uomo che sa di essere amato da Dio-Amore 
non vivrà più alla stessa maniera e chiederà la 
grazia a Dio stesso di aiutarlo ad amare meglio 
nella giustizia e nella verità. Forte di questa con­
vinzione, egli potrà dire con l’Apostolo Paolo: 
«lo sono infatti persuaso che né altezza né 
profondità, né alcun'altra creatura potrà mai se­
pararci dall’amore di Dio, in Cristo Gesù, nostro 
Signore» (Rm 8,38-39); da solo, l’uomo non può 
realizzare questo amore; si tratta piuttosto di ac­
coglierlo e di riceverne la grazia attraverso la per­
sona di Gesù, che ha dato la sua vita sulla croce 
per coloro che ama. La ricerca del piacere e la ri­
cerca della felicità prendono tutto il loro signifi­
cato nell'amore di Dio e in rapporto a Lui. Ri­
mane, aperta, tuttavia, la questione di sapere in 
che modo la ricerca del piacere e della felicità 
venga intesa dall'uomo contemporaneo.

5.3. Confusione tra sensazioni forti e felicità

/2911 Nell'atmosfera culturale del nostro 
tempo, l’ideale trasmesso dai mezzi di comuni­
cazione sociale consiste nel sentirsi a proprio 
agio e bene nel proprio corpo, di lavorare senza 
fatica e nel vivere in un clima di spensieratezza; 
l’uso di droghe viene spesso intravisto in questa 
prospettiva. Di qui certe forme apparenti di spi­
gliatezza, che si ritrovano nei giovani in occasio­
ne delle frenesie festive del sabato sera, nelle 
quali non si cerca nient'altro che sensazioni mo­
mentanee e passeggere; tali comportamenti so­
migliano piuttosto ad una certa apatia e ad una 
specie di passività di fronte alla vita per meglio 
astrarsene. Le droghe vengono ricercate per ten­
tare di liberarsi da costrizioni e preoccupazioni 
della vita, per far "vibrare" l'individuo e fargli 
provare esperienze sensoriali ed allucinatorie. 1 
locali notturni e i rave party, che radunano nu­
merosi giovani e dove si vendono droghe quali 
l’ecstasy, la cocaina, le anfetamine e differenti 
miscugli di prodotti molto tossici, sono divenuti

Ihid.. 102-105.
Ihid.. 103.

“ Ihid.. 104.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1719

luoghi nei quali gli individui ricercano emozioni 
personali e relazionali, fino all'estenuazione fisi­
ca e psichica.

/292/ È come se la ricerca del piacere non po­
tesse realizzarsi che nello spossamento fisico e 
nell'annientamento intellettuale. La natura del 
piacere sembra così ridotta al fatto di provare 
sensazioni vive e violente. In un clima di grande 
tolleranza e di esaltazione del corpo, si compren­
de come la ricerca del piacere e della felicità 
debba concretizzarsi innanzi tutto e soprattutto in 
esperienze corporali che, in definitiva, conduco­
no ad una profonda delusione. Ciò porta il sog­
getto anche a rinchiudersi su se stesso e ad iso­
larsi da tutte le reti relazionali, per non cercare 
che in se stesso il piacere.

5.4. La fuga dai limiti e dalle sofferenze

1293/ Certe persone tendono a farsi guidare 
dai loro desideri, che ritengono di dover soddi­
sfare in permanenza, nella speranza che infine 
vengano immediatamente esauditi. 11 desiderio è 
insaziabile e l'uomo non può vivere se non ac­
cettando di fronteggiare il senso di privazione 
inerente alla sua condizione e che egli tuttavia 
cerca di rifiutare con il possesso di beni e di ric­
chezze. che del resto sono necessarie e legittime, 
o con il godimento che comporta con sé per un 
certo tempo la cessazione dei desideri. Alla sua 
maniera, il drogato cerca di compensare questo 
senso di privazione, e non sorprende che la droga 
eserciti un certo fascino sui giovani, perché que­
sti possono così provare un sentimento di onni­
potenza. La perfezione della vita cristiana, inve­
ce, consiste nell'abbandono di ogni ricchezza per 
seguire il Cristo. «Se vuoi essere perfetto - dice 
Gesù al giovane ricco -, vendi quello che possie­
di, dallo ai poveri e avrai un tesoro nel cielo; poi 
vieni e seguimi» (Mt 19,21-22). La vita non si 
realizza senza una parte di rinuncia, che fa più o 
meno soffrire. Certe persone temono di soffrire e 
tendono quindi a rispondere immediatamente a 
lutti i desideri che si presentano loro.

5.5. Esaltare il piacere
per meglio eliminare i desideri

1294/ Tale è il paradosso e la contraddizione 
nel cuore della personalità del tossicomane: ecci­
tare il piacere ad ogni costo e nello stesso tempo 
liberarsi dei propri desideri. Proprio mentre 
vuole trovare i piaceri della vita, il drogato passa 
il suo tempo a distruggerli; il piacere stesso. Per 
questo motivo il drogato è capace di fare delle 
promesse, ma non riesce a mantenerle, anche se 

afferma che questa è l'ultima volta che egli usa 
una droga e poi potrà fame a meno. In questo 
preciso momento egli si trova nell’illusione, cre­
dendo che una volta consumato il prodotto il suo 
“desiderio” della droga sarà definitivamente 
scomparso. Egli esprime bene la mozione incon­
scia che l'anima: non può essere più sottomesso 
alla pressione dei suoi desideri ed esserne libera­
to grazie al piacere. Il piacere che proviene dalla 
droga è piuttosto morboso e conduce al disprez­
zo del corpo, che si deturpa e distrugge sotto l'a­
zione dei prodotti tossici.

1295! La felicità e il piacere non si trovano 
dunque nella droga. Questa è diventata piuttosto 
“l’oppio della felicità". I prodotti tossici non ap­
portano la pace ricercata e sperata; al contrario, 
la droga alimenta l’insicurezza e la perdita della 
libertà nell’individuo.

5.6. Desiderare: significa sempre saper aspettare

/296/ Il tossicomane tende a negare la funzio­
ne dei desideri, volendo realizzarli così come 
sono e immediatamente. Egli si attiene allora a 
forme di piaceri facili e istantanee, ricercate per 
se stesse. Non si tratta di sperare un bene con pia­
cere proiettato nei futuro e d’aspettarlo passiva­
mente in una frustrazione continua; l'attesa sa­
rebbe dura. Se i piaceri della vita scaturiscono da 
relazioni giuste e vere con gli altri e con le realtà, 
sappiamo, alla luce della fede cristiana, che ci 
prepariamo nel presente a vivere la beatitudine 
ultima in comunione con il Cristo. Le soddisfa­
zioni e le gratificazioni del mondo presente sono 
provvisorie rispetto ai beni che ci aspettano nella 
vita eterna. Per questo motivo il cristiano è rivol­
to verso l’avvenire senza dimenticare il presente, 
perché egli sa, grazie alla fede, che la vita eterna 
si prepara quotidianamente attraverso la ricerca 
di atti moralmente buoni. L'amore di Dio, che 
egli accetta di ricevere, gli dà questa speranza.

/297/ La fede cristiana prende sul serio i de­
sideri dell’uomo, i suoi bisogni vitali e le sue esi­
genze d'essere amato, sapendo che nella loro in­
dividuazione egli non è solo. Egli può com­
prendere i suoi desideri con la Parola di Dio. che 
rivela ciascuno a se stesso, permettendogli d'al­
largare il suo spazio interiore. Il dialogo tra Dio 
e l'uomo, come testimonia la Bibbia, ha fatto ma­
turare la vita interiore in modo singolare nei cre­
denti. vita interiore che è il luogo dell'incontro 
intimo con il Signore. La riflessione cristiana ha 
così sollecitato gli uomini ad impegnarsi in un 
approfondimento della loro vita interiore, e dun­
que della loro umanità, in un faccia a faccia con



1720 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

Dio, per rispondere al suo amore. La meditazio­
ne della Parola di Dio, la lectio divina, la pre­
ghiera personale, l’orazione “, la comprensione 
delle verità della fede, le celebrazioni liturgiche e 
sacramentali, ma anche l’esame di coscienza, il 
riconoscere e confessare il proprio peccato nella 
contrizione, la vita ecclesiale, sono altrettante 
pratiche che permettono uno sviluppo dell’inte­
riorità e che invitano ad una vera responsabilità 
dei propri atti. L’arte, la letteratura e la musica 
hanno tradotto questo affinamento dell’interio­
rità umana nella civiltà anche grazie all’apporto 
del cristianesimo"”.

1298/ La fede cristiana riconosce il godimen­
to sensibile come un piacere legittimo, che deve 
sfociare in altre gioie presenti e future. Non si 
tratta di cercare dei piaceri per proteggersi dal­
la vita, ma di trovare gratificazioni che sono la 
conseguenza di una vita fondata sui valori del 
Vangelo"".

5.7. La felicità individualistica

/299/ Lo sviluppo considerevole dell'indivi­
dualismo e delle libertà individuali, che si eserci­
tano talvolta senza discernimento e senza spirito 
critico, è avvenuto a costo di un disfunzionamen­
to della simbolizzazione, della percezione della 
verità e del senso morale. Prima i bambini pote­
vano trasformare la loro aggressività primaria 
(paura degli altri e sensazione d’essere minaccia­
ti) grazie alle risorse che trovavano all’interno 
della cultura e delle relazioni con gli altri; ora 
debbono effettuare questa operazione appoggian­
dosi su se stessi. Il cambiamento verificatosi per­
mette di comprendere che l'individuo ha spostato 
il suo luogo d'investimento della cultura e del 
vincolo sociale sulla propria individualità, pren­
dendosi come unico oggetto di riferimento e pri­
vandosi di risorse religiose e morali. Si compren­
de, quindi, come ogni bambino abbia prevalen­
temente una visione narcisistica di se stesso, ela­
borando i suoi sentimenti ed il suo immaginario 
sugli aspetti meno elaborati, che costituiscono il 
suo unico modello. Egli deve compiere, per cre­
scere, uno sforzo estenuante nella sua ricerca d’i­
dentità e nel lavoro di simbolizzazione della sua 
vita pulsionale. Non sorprende che l’adolescente 

provi una maggiore difficoltà ad esistere e svilup­
pi comportamenti di dipendenza e di fuga da se 
stesso, come anche forme di diniego dei suoi de­
sideri, come abbiamo già detto precedentemente.

/3001 In tale contesto individualistico, in cui 
il soggetto si prende come solo riferimento mo­
rale, il rapporto con il piacere e con la felicità 
risulta modificato; sia il piacere che la felicità si 
ricercano e si vivono nell'immediatezza dell’i­
stante. Il piacere, nel senso psicologico più ela­
borato del termine, non viene manifestato, poi­
ché non appare come la conseguenza di 
un'attività o di una relazione. Quanto alla feli­
cità, confusa qui con il benessere, si dimentica 
che essa non rientra nel linguaggio psicologico, 
ma piuttosto in quello della filosofia, della mora­
le e della pratica religiosa.

5.8. Dio vuole la felicità dell'uomo

1301/ La felicità e il piacere sono concetti le­
gati anche alla vita morale e teologale. Il Cristia­
nesimo insiste sulla felicità alla quale gli uomini 
sono chiamati fin da adesso, non dimenticando 
quella dell'aldilà. La carta della felicità risulta, 
definita nelle Beatitudini (Mi 5,1-12); essa costi­
tuisce la porta d'entrata nella vita morale e spiri­
tuale fondata su una relazione d'amore con Dio, 
il cammino della vita morale e della santità, 
come anche l’ideale da raggiungere. Nella tradi­
zione cristiana, l’uomo che cerca di fare il bene 
si unisce a Dio, perché «Dio solo è il Bene»IW, ed 
egli prova piacere nell’osservare la legge d’amo­
re di Dio. Essere “felici” o, nel senso antico del 
termine, essere nella “felicità", significa vivere 
nella pace e nella gioia del Vangelo. Così, «la 
vita morale si presenta come risposta dovuta alle 
iniziative gratuite che l’amore di Dio moltipli­
ca nei confronti dell’uomo. È una risposta d'a­
more»"". Il piacere è una gioia che nasce per gra­
zia e per eccesso dal compimento del bene.

/3021 La gioia consiste non nell’essere esalta­
ti e nell’agitazione permanente, ma nel saper vi­
vere nell'armonia e nella comprensione di ciò 
che concorre a ciò che è buono e vero. Vi sono 
così delle situazioni oggettive che vanno contro 
la felicità dell'uomo perché risultano in contrad-

Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Novo Millennio ineunte (6 gennaio 2001 ), 39.
"" Cfr. Giovanni Paolo 11. Lettera agli Artisti (4 aprile 1999).
"• Cfr. la voce Fruitio, in Dictionnaire de tipologie cathotique'. cfr. anche Tommaso d’Aquino, Summa Theo­

logica, I. q. 142; l-II, q. 11; 31.
"" Giovanni Paolo 11. Lett. Enc. Veritatis splendor, 11.
"" Ibid. 10.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1721

dizione con il suo bene. La fede cristiana è una 
religione della felicità. Dio ci chiama alla vita, 
ma anche a mettere in pratica, nella nostra esi­
stenza, i valori della vita. La morale evangelica 
traduce questi valori in termini d’amore di Dio, 
di sé e del prossimo, di libertà, di responsabilità 
e di dignità della persona umana. Quando questi 
valori vengono trascurati, la persona stessa ri­
schia di sopportarne le conseguenze. La felicità 
si trova nel fatto di voler vivere fondandosi su 
questi valori, grazie alla risposta morale attraver­
so la pratica "delle virtù”.

13031 11 termine “virtù" non gode di buona 
stampa e sembra addirittura desueto per la men­
talità di molti uomini del nostro tempo. Tuttavia, 
le virtù sono d'attualità in un mondo che si dice 
privo di punti di riferimento e che non sa come 
educare i giovani al senso morale. L’educazione 
deve avere come obiettivo quello di stabilire un 
legame tra la saggezza dei valori morali della vita 
e le situazioni nelle quali viviamo, fornendo a 
ciascuno i mezzi per giudicare e discernere ciò 
che è bene, per poter agire in maniera libera e re­
sponsabile. Le virtù si presentano come altrettan­
te risposte sulla base delle quali sarà possibile 
stabilire un atto morale. Infatti, «la virtù è una di­
sposizione abituale e ferma a fare il bene. Essa 
consente alla persona, non soltanto di compiere 
atti buoni, ma di dare il meglio di sé. Con tutte le 
proprie energie sensibili e spirituali la persona 
virtuosa tende verso il bene; lo ricerca e lo sce­
glie in azioni concrete»'".

5.9. Il senso del bene inscritto nel cuore dell'uomo

1304/ Certi pensatori hanno torto a contrap­
porre un sedicente idealismo dei valori che ven­
gono dal cielo ed un materialismo che non rico­
nosce loro alcuna trascendenza perché l’univer­
salità razionale sarebbe sufficiente a fondarli. La 
concezione materialistica, che non è nuova, si li­
bera di Dio per affermare che tutti i valori sono il 
frutto della ragione umana. La storia biblica c’in­
segna invece che la legge di Dio è iscritta nello 
spirito e nel cuore dell’uomo (Di 4,7-8; 6,4-7;

Rm 2,15). «Grazie ad essa conosciamo ciò che si 
deve compiere e ciò che si deve evitare. Questa 
luce e questa legge Dio l’ha donata nella creazio­
ne»"2. 1 valori umani e i valori evangelici non 
sono il frutto di un idealismo in contraddizione 
con la ragione ed ancor meno un invito a fuggire 
la realtà. Al contrario, questi valori sono comuni 
a tutta l'umanità ed accessibili attraverso la ra­
gione: è ciò che la Chiesa definisce come legge 
naturale.

/305/ Le virtù morali e le virtù teologali «di­
spongono tutte le potenzialità dell’essere umano 
ad entrare in comunione con l'amore divino»"’.

/306/ «La prudenza è la virtù che dispone la 
ragione pratica a discernere in ogni circostanza il 
nostro vero bene e a scegliere i mezzi adeguati 
per compierlo» '“.

/307/ «La giustizia è la virtù morale che con­
siste nella costante e ferma volontà di dare a Dio 
e al prossimo ciò che è loro dovuto»"’.

/308/ «La fortezza è la virtù morale che, nelle 
difficoltà, assicura la fermezza e la costanza nella 
ricerca del bene»"6.

/309/ «La temperanza è la virtù morale che 
modera l'attrattiva dei piaceri e rende capaci di 
equilibrio nell'uso dei beni creati. Essa assicura 
il dominio della volontà sugli istinti e mantiene i 
desideri entro i limiti dell’onestà»

1310/ La rivelazione biblica ci mostra che «le 
virtù morali vengono acquisite umanamente. 
Sono i frutti e i germi di atti moralmente 
buoni»'". «Le virtù umane si radicano nelle virtù 
teologali, le quali rendono le facoltà dell’uomo 
idonee alla partecipazione alla natura divina»"’. 
«Le virtù teologali fondano, animano e caratteriz­
zano l’agire morale del cristiano. Esse informano 
e vivificano tutte le virtù morali. Sono infuse da 
Dio nell'anima dei fedeli per renderli capaci di 
agire quali suoi figli e meritare la vita eterna. 
Sono il pegno della presenza e dell'azione dello 
Spirito Santo nelle facoltà dell’essere umano.

"' Catechismo della Chiesa Cattolica, 1803.
Giovanni Paolo II, Leti. Enc. Veritatis splendor. 12.

'" Catechismo della Chiesa Cattolica, 1804.
"* Ihid., 1806.

Ihid.. 1807.
'“ Ihid., 1808.

Ihid., 1809.
Ihid., 1804.

m Ihid., 1812.



1722 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

13111 Tre sono le virtù teologali: la fede, la 
speranza e la carità»

/312] La fede è la virtù teologale che si espri­
me attraverso un atto di fiducia in Dio e nella sua 
Parola che è trasmessa di generazione in genera­
zione dalla Chiesa121. In Dio l'uomo trova il 
senso della vita.

1313] La speranza è la virtù teologale attra­
verso la quale il credente trac ispirazione dalle 
promesse del Cristo appoggiandosi sulla grazia 
dello Spirito Santo per ottenere l'eredità «della 
vita eterna»122. In Dio non vi sono mai situazioni 
disperate.

/314] La carità è l’amore che viene da Dio. 
Essa «è la virtù teologale per la quale amiamo 
Dio sopra ogni cosa per se stesso, e il nostro 
prossimo come noi stessi per amore di Dio»12'. 
«La pratica della vita morale animata dalla carità 
dà al cristiano la libertà spirituale dei figli di 
Dio»124. In Dio, l’amore è fonte di relazione e di 
realizzazione.

]315] La felicità è legata alle virtù teologali 
perché essa è l’oggetto della virtù della speranza. 
Infatti, «la virtù della speranza risponde all’aspi­
razione alla felicità, che Dio ha posto nel cuore di 
ogni uomo; essa assume le attese che ispirano le 
attività degli uomini; le purifica per ordinarle al 
Regno dei cieli; salvaguarda dallo scoraggiamen­
to; sostiene in tutti i momenti di abbandono; di­
lata il cuore nell’attesa della beatitudine eterna. 
Lo slancio della speranza preserva dall’egoismo 
e conduce alla gioia della carità» ’2’.

1310] La felicità ed il piacere vero si svilup­
pano sulla base della speranza in Dio, che apre il 
futuro a chi sarebbe tentato di disperare di se 
stesso e di rifiutare la vita non vivendo che di 
soddisfazioni effimere. L’uomo disperato è colui 
che non accetta di dipendere da Dio né di essere 
mortale, che ciò non ammette di riconoscere i 
suoi limiti. La felicità si riduce allora alla tran­
quillità ed il piacere ad una gratificazione emo­
zionale immediata. Questi due sentimenti non 
possono far uscire l’uomo dal vicolo cieco della 
presuntuosa autosufficienza e dell’impulso al 
suicidio, che spesso constatiamo nei problemi 
della droga. Vi è senza dubbio un tentativo di 
voler trovare attraverso la droga la felicità di vi­
vere ed il piacere di essere, ma questo tentativo 
resta vano e fonte d’infelicità. Il fallimento di 
questa “felicità” e di questo “piacere” è anche il 
sintomo, come mostra l’esperienza, di una man­
canza di benessere che la società ed il mondo 
degli adulti non sempre assicurano, non sapendo 
trasmettere ai figli, con un'educazione appro­
priata, i mezzi di condurre un'esistenza degna e 
bella.

1317] La persona che si droga è in conflitto 
con se stessa e non accetta la vita. Il piacere ri­
cercato per se stesso, come fine in se stesso, di­
venta morboso. Bisogna dunque denunciare que­
sto piacere e saper parlare di quello che può 
essere il piacere vero nell’esistenza, attraverso la 
vita con gli altri, le buone azioni e gli atteggia­
menti che permettono di partecipare alla costru­
zione del mondo. Per impegnarsi in questo modo 
è indispensabile imparare ad amare la vita.

CAPITOLO IV

EDUCAZIONE E PREVENZIONE

1318] La Chiesa s’impegna e desidera conti­
nuare ad impegnarsi con tutti gli uomini di buona 
volontà nella prevenzione contro la tossicoma­
nia. con la sua propria visione globale della per­
sona e della sua esistenza, e nella preoccupazio­
ne pastorale di servire gli uomini, le famiglie e 

l’intera società. Desidera, così, sviluppare strut­
ture scolastiche, sanitarie, ospedaliere, istituzioni 
aperte a tutti, ma anche d’ambito parrocchiale, 
luoghi d’accoglienza, club educativi, centri di 
prevenzione, allo scopo di compiere la sua mis­
sione nei confronti della comunità umana, spe-

120 Ihid.. 1813.
121 Cfr. Ihid.. 1814.
122 Cfr. Ihid.. 1817.
121 Ihid.. 1822.
124 Ihid.. 1828.

Ihid.. 1818.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1723

cialmente delle giovani generazioni, che debbo­
no essere considerate con molta attenzione ed 
aiutate con generosità. Agendo in questo modo, 
essa offre un contributo specifico alla costruzio­
ne della società. Tuttavia, è importante segnalare 
che queste strutture non possono essere conside­
rate come istituzioni di supplenza delle quali 
anche la società potrà in seguito farsi carico, ma 
come una presenza piena ed intera della Chiesa, 
in vista del bene comune e per l’annuncio della 
speranza e della salvezza. Anche attraverso que­
ste attività la Chiesa desidera testimoniare con­
cretamente l’amore di Dio nei confronti di perso­
ne in difficoltà.

/3191 Quando si presentano situazioni di ne­
cessità, di pericolo e d'emergenza, la Chiesa 
deve raddoppiare le sue attenzioni ed i suoi sfor­
zi, allo scopo di vegliare sulla qualità delle con­
dizioni di vita delle persone, in particolare di 
quelle più provate. Il loro equilibrio dipende 
dalla stabilità e dalla qualità della vita familiare, 
dalla loro formazione scolastica e morale, dalla 
loro salute, dalla qualità delle relazioni, dalla si­
curezza di un lavoro e da una sicurezza economi­
ca, ma anche dalla loro apertura a Dio. Il benes­
sere umano e la formazione alla vita spirituale 
fanno parte integrante dell’evangelizzazione e 
dell’edificazione dell’essere integrale dell’uomo. 
La Chiesa lavora alla promozione della persona, 
ricordandone continuamente la dignità intrinse­
ca. Per rispondere a nuove necessità, la Chiesa ha 
creato negli ultimi anni, in tutti i Continenti, nu­
merose istituzioni allo scopo di aiutare coloro 
che sono colpiti, tra gli altri mali, dalla tossico- 
mania e dall’AIDS. Meritano il plauso ed il rin­
graziamento per tutte le persone che operano, 
con generosità e disinteresse, per fornire il loro 
aiuto.

/320/ Il dovere di chi si mette nella sequela 
del Cristo è quello di portare la Buona Novella ai 
poveri (Le 4,18-19), a tutti i poveri senza alcuna 

distinzione. Il tossicomane è un povero d'amore, 
perché egli non sempre è capace di stimare se 
stesso e stimare la vita. Egli ha una cattiva im­
magine di se stesso e della società. Ed invece, 
«l’uomo non può vivere senza amore. Egli rima­
ne, per se stesso, un essere incomprensibile, la 
sua vita è priva di senso, se non gli viene rivela­
to l’amore, se non s’incontra con l’amore, se non 
lo sperimenta e non lo fa proprio, se non vi par­
tecipa vivamente. E perciò appunto Cristo Re­
dentore - come è stato già detto - rivela piena­
mente l’uomo all’uomo. Questa è - se così è 
lecito esprimersi - la dimensione umana del mi­
stero della redenzione»

/3211 Prendersi cura degli altri è l’obiettivo 
principale dell' Evangelium vitae, ma anche uno 
dei principi fondamentali di ogni civiltà e di tutte 
le persone sulle quali incombe il dovere del bene 
comune nella gestione delle cose pubbliche. «È 
dunque un servizio d'amore quello che tutti 
siamo impegnati ad assicurare al nostro prossi­
mo, perché la sua vita sia difesa e promossa sem­
pre, ma soprattutto quando è più debole o minac­
ciata. È una sollecitudine non solo personale ma 
sociale, che tutti dobbiamo coltivare, ponendo 
l’incondizionato rispetto della vita umana a fon­
damento di una rinnovata società. Ci è chiesto di 
amare e onorare la vita di ogni uomo e di ogni 
donna e di lavorare con costanza e con coraggio, 
perché nel nostro tempo, attraversato da troppi 
segni di morte, si instauri finalmente una nuova 
cultura della vita, frutto della cultura della verità 
e dell’amore»

/322/ Amore e rispetto del prossimo, amore e 
promozione della vita, amore e sostegno dell'al­
tro: sono questi i grandi principi che animano l'a­
zione pastorale della Chiesa. Essi ispirano l’atti­
vità di tutti coloro che. in seno alla comunità 
cristiana o in relazione con essa, vogliono lavo­
rare alla prevenzione della tossicomania ed alla 
liberazione di coloro che ne sono dipendenti.

1. Imparare ad affrontare l’esistenza e le sue difficoltà

/3231 L’educazione al senso del controllo di 
sé, della perseveranza e del discernimento mo­
rale non sempre viene impartita nella maniera 
migliore. Una mancanza d'incoraggiamento e di 
sostegno dei giovani in questo campo li rende 
fragili, proprio nel momento in cui essi entrano 
nella loro fase adulta. Infatti, in questo mo­

mento, essi si rivelano speso carenti di una 
struttura interiore, perché non hanno ricevuto una 
formazione sufficientemente solida della loro 
esistenza, della loro coscienza, del loro senso 
morale e della loro volontà. Quindi, non sono 
stati preparati e resi abbastanza forti per affronta­
re un certo numero di situazioni esistenziali e

Giovanni Paolo II. Leu. Enc. Redemptor hominis (4 marzo 1979), 10.
Giovanni Paolo II. Leu. Enc. Evangelium vitae. 77.



1724 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

delle difficoltà personali e sociali. Il lavoro pa­
storale ha qui un ruolo privilegiato da svolgere, 
perché esso può aiutare largamente ogni persona­
lità a strutturarsi ed a maturare.

[3241 Tutti sono d’accordo nel riconoscere che 
la vita di gruppo così come viene proposta nelle 
attività pastorali, specialmente nei movimenti gio­
vanili, è importante per acquisire la stima di sé in 
seno ad un gruppo, l'attitudine alle relazioni, 
come anche il senso della vita comunitaria e del 
bene comune. Essa, inoltre, permette ai giovani di 
socializzare, d’acquisire il senso dell'altro e dei 
valori morali. Forti di questa esperienza vissuta 
alla luce della fede cristiana, i giovani potranno 
trovare molti elementi dei quali essi hanno biso­
gno per costruire umanamente, psicologicamente, 
moralmente e spiritualmente la loro personalità. 
La pedagogia pastorale, secondo la lunga tradizio­
ne della Chiesa, permette ai giovani di sviluppare 
le loro possibilità, con pazienza e perseveranza, e 
li stimola al senso della verità, della responsabi­

lità, della fiducia e della fedeltà, sulla base del 
Vangelo e prendendo il Cristo come modello.

13251 Pur tenendo conto della necessaria pro­
gressività nell’evoluzione degli individui, ogni 
giovani potrà approfondire la sua vita interiore at­
traverso una relazione sempre più stretta con Dio e 
con i propri fratelli, specialmente attraverso la ca­
techesi, la preghiera personale, la direzione spiri­
tuale che permetta d'apprendere il discernimento 
spirituale e morale, la liturgia eucaristica, il sacra­
mento della Riconciliazione, l'azione caritativa. 
Attorno alle attività della catechesi, le parrocchie, 
le scuole cattoliche ed i movimenti giovanili sono 
chiamati a porre sempre di più l’accento sull’edu­
cazione alla vita interiore e sulla strutturazione 
personale dei giovani. È un obiettivo essenziale 
della pastorale. Infatti, proprio nella misura in cui 
i giovani cominciano a strutturare la loro vita inte­
riore, essi possono acquisire un migliore controllo 
di se stessi, imparare a sviluppare la loro vita spi­
rituale e vivere con fedeltà la loro vocazione'2*.

2. Educazione al senso del piacere e presenza degli adulti

/326/ Come abbiamo già sottolineato, l’atteg­
giamento che consiste nel ricercare il piacere per 
se stesso, come un'espressione impulsiva e com­
pulsiva d’emozioni affettive non controllate e 
non controllabili, indipendentemente dal ricorso 
a sostanze tossiche, quali certi calmanti o stimo­
lanti, è un fattore che prepara a tutte le forme di 
tossicomania. Ciò lascia supporre che la persona 
sia incapace, da sola, di aver cura di se stessa, di 
gestire la propria vita affettiva, e che essa debba 
quindi trovare, grazie a surrogati chimici, solu­
zioni che in realtà dipendono dalla sua riflessio­
ne, dalla sua vita spirituale, dalla sua volontà, 
dalla sua libertà, dalla sua responsabilità e da 
un’esistenza che sappia trovare punti di riferi­
mento nella morale e nella pratica religiosa. In 
caso contrario, s’instaura allora un rapporto quasi 
magico con farmaci e droghe che si ritengono ca­
paci di apportare quella calma interiore che la 
persona non riesce ad ottenere con le sue proprie 
risorse interiori.

[327] Il piacere immediato ed infantile viene 
ricercato soprattutto quando la persona non ha 
imparato ad effettuare rinunce salutari con com­
portamenti ascetici, che sono necessari ad ogni 
esistenza e che Sanf Atanasio chiamava «il mar­
tirio del cuore»'2’', o quando essa si rifiuta d’im- 

pegnarvisi. Perché un bambino possa crescere e 
svilupparsi, è anche necessario che egli accetti di 
differire o di non realizzare i piaceri di natura fi­
sica. per prepararsi ad un bene superiore nell'av­
venire. Quali sono gli educatori disposti a dire a 
bambini o adolescenti che quanto essi desiderano 
non è realizzabile o l’otterranno in futuro, ma 
non è ancora adatto alla loro età, e che essi deb­
bono ancora maturare e portare a maturità il loro 
desiderio? E l’educatore ha abbastanza fiducia in 
se stesso e nel senso della vita per tenere questo 
discorso, che fa apparire i limiti e invita alla tem­
peranza, e per mostrare così che si tratta i co­
struire il proprio avvenire?

[328] Il tempo della giovinezza è tempo di 
maturazione e di progetti, non di un agire prema­
turo che rischia d’aprire la via a fallimenti per 
l'adulto di domani. E anche vero che il giovane 
può percepire un tale discorso negativamente e 
interpretarlo come un limite alla sua personalità 
ed alla sua azione, proprio nel momento in cui 
sente svilupparsi dentro di sé numerose potenzia­
lità. Egli crede che gli adulti (genitori, insegnan­
ti, educatori, ecc.) facciano lega contro di lui per 
impedirgli di emanciparsi e di svilupparsi; pensa, 
in definitiva, che tutti i divieti o limiti siano degli 
intralci alla sua libertà. Inoltre, alcuni conserva-

'" Giovanni Paolo II. Lett. Ap. Novo Millennio ineunte. 38.
Atanasio d’Alessandria, Vita S. Antonii, 47. I.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1725

no durante la loro esistenza questa opinione, que­
st’idea d’essere stati angariati, a torto o a ragio­
ne, molto semplicemente perché il quadro educa­
tivo, rappresentato dagli adulti, segnava tappe da 
superare progressivamente o leggi da rispettare, 
che ostacolavano la forza e l’onnipresenza di 
certi desideri giovanili.

/329/ Il conflitto tra adulti e giovani è sempre 
esistito, da quando gli anziani hanno accettato di 
svolgere il loro ruolo educativo presso le genera­
zioni in fase di crescita. Esso riveste un aspetto 
largamente positivo, perché fornisce i punti di ri­
ferimento di cui ogni giovane ha bisogno. Invece, 
l’assenza di conflitto ed una certa abdicazione 
degli adulti al loro ruolo educativo lasciano i gio­
vani alle prese con i loro desideri immediati, che, 
per questo motivo, risultano esacerbati e diventa­
no degli assoluti e le sole regole dell’esistenza. I 
fenomeni di violenza che esistono un po' dapper­
tutto, specialmente nelle periferie delle grandi 
metropoli, lo dimostrano chiaramente. Abbando­
nati totalmente a loro stessi, certi giovani hanno 
dei comportamenti parossistici, che manifestano 
come siano i moti pulsionali a guidarli, e non 
certo il benché minimo ragionamento e la benché 
minima comprensione delle situazioni.

1330/ Un’eccessiva libertà lasciata ai bambini 
e ai giovani, il fatto che genitori e altri adulti non

3. La prevenzione non sostituisce l'educazione

1331/ La prevenzione contro i rischi che met­
tono in pericolo la vita delle persone e quella 
degli altri si è sviluppata, negli ultimi anni, in di­
versi campi: in particolare contro gli incidenti 
stradali, contro la violenza, contro l’AIDS, con­
tro l'alcoolismo, contro il tabacco, contro la 
droga. Essa è indubbiamente necessaria ed ha 
permesso, in certi casi, d'evitare un’amplifica­
zione dei problemi posti da comportamenti che 
mettono in pericolo la salute e la vita di numero­
se persone, ma anche l’intera società.

1332/ Tuttavia, dobbiamo interrogarci sul 
vero ruolo della prevenzione; oggi, infatti, si ten­
derebbe soltanto a fare della prevenzione, come 
se non fosse possibile avviare una vera e propria 
educazione in materia. Educare consisterebbe al­
lora unicamente nel prevenire alcuni rischi e pe­
ricoli della vita, senza dover trasmettere ai giova­
ni il patrimonio di tradizioni, di codici e 
riferimenti sociali, d’una cultura, d'una morale e 
d’una religione. Una visione dell’educazione 
così ristretta e frammentaria non può avere la 

siano con loro per intere giornate, non possono 
che essere causa di danno. Infatti, tali situazioni 
sono la fonte d’insicurezza affettiva e non aiutano 
il giovane ad avere una buona immagine di se 
stesso ed a creare relazioni con gli adulti, perché 
il giovane ha la sensazione di non dover contare 
che su se stesso per svilupparsi e che i suoi geni­
tori, come tutti gli altri adulti, non possono fare 
nulla per lui e non possono né intendere né com­
prendere le difficoltà ed i conflitti interiori di 
fronte ai quali egli viene a trovarsi. Il rifiuto del­
l'educazione ed il fossato tra le generazioni non 
cessano d'accrescersi nel momento stesso in cui 
si confondono le età della vita: i bambini debbo­
no vivere precocemente come i più grandi, men­
tre gli adulti assumono atteggiamenti infantili. 
Ciò viene a significare che i giovani non hanno la 
possibilità di appoggiarsi su un ambiente umano 
che li circondi di calore e, in mancanza di questo 
punto di riferimento per affermare la loro perso­
nalità, ricercheranno dei surrogati per una tale co­
struzione personale, principalmente nella droga, 
credendo così di poter esistere ai loro propri occhi 
e agli occhi degli altri. Quanto più la persona si 
trova di fronte ad una realtà faticosa, che essa non 
comprende e che le sfugge, tanto più essa potrà, 
in certi casi, essere tentata di cercare di evaderne 
con il ricorso a piaceri che la isolano da questo 
mondo e la fanno vivere nell’immaginario.

pretesa di formare l'intelligenza, il cuore e la co­
scienza morale dei giovani, quando si sa che l’e­
ducazione suppone una concezione globale della 
persona e dell’esistenza. Proprio per questo il 
moltiplicarsi di misure preventive - per quanto 
utili possano essere, ripetiamo - è anche il sinto­
mo di una mancanza d'educazione in molti gio­
vani che non sono messi in condizioni che per­
metterebbero loro d’accettarsi, di controllarsi e 
d’agire con chiaroveggenza.

1333/ Del resto, misure preventive non basate 
su un’educazione globale hanno, generalmente, 
effetti limitati sulle persone e sul loro comporta­
mento, mentre, nello stesso tempo, rappresenta­
no un costo finanziario ed un investimento di 
mezzi importanti. Se la persona non ha scoperto 
il senso del rispetto di se stessa e degli altri, il 
senso della libertà, il senso della responsabilità, il 
valore della vita morale in materia privata e pub­
blica. una prevenzione unicamente basata su ele­
menti di natura sanitaria sarà del tutto insuffi­
ciente per trattare i problemi riguardanti la droga.



1726 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

come del resto altri problemi della società. Il 
moltiplicarsi delle misure di prevenzione in tutti 
i campi della vita è in realtà il segno di un certo

4. L'educazione è innanzi tutto un atteggiamento

[3341 Prima d’essere una questione di mezzi 
finanziari, materiali e pedagogici, l’educazione 
rientra innanzi tutto in un atteggiamento degli 
adulti. Ovviamente, tutte queste condizioni sono 
necessarie, ma spesso insufficienti; dobbiamo 
tuttavia constatare che da diverse generazioni gli 
adulti incontrano serie difficoltà nel collocarsi 
come educatori. Abbiamo assistito negli ultimi 
anni ad un tentativo di rinnovamento nel campo 
della pedagogia, che si è proposta come non-di- 
rettiva e centrata piuttosto sulla persona del bam­
bino. Essa ha cercato di liberarsi di una trasmis­
sione di un sapere e di valori, forma educativa 
apparsa troppo costrittiva e troppo legata al siste­
ma educativo precedente. Il suo obiettivo è con­
sistito innanzi tutto nell’evitare d’influenzare il 
bambino nelle sue scelte, allo scopo di rispettare 
la sua libertà.

[335[ Questo progetto, degno di stima nelle 
sue intenzioni, è però apparso privo di un conte­
nuto educativo e morale, come anche di una vi­
sione dello sviluppo progressivo del bambino. 
Ben presto, i sostenitori di questa pedagogia 
detta “non-direttiva”, i quali rimproverano un ec­
cessivo interventismo da parte degli adulti, hanno 
favorito un atteggiamento di dubbio da parte del­
l’adulto stesso e di timore d'immischiarsi nella 
vita del bambino. Quest’ultimo è stato messo su 
un piano d'eguaglianza con l’adulto, come se 
possedesse in se stesso tutto ciò di cui ha bisogno 
per svilupparsi. Il bambino, inoltre, è stato consi­
derato come libero dalla nascita, di una libertà 
quasi assoluta da non ostacolare. Questa visione 
manca di buon senso, perché il bambino non 
nasce libero: egli lo diviene grazie all’educazio­
ne che riceve, un’educazione legata alla conce­
zione che noi abbiamo della persona umana inte­
grale e dell’assistenza.

13361 L’apprendimento della libertà procede 
da una lunga maturazione e da un'integrazione 
delle norme morali, fino al momento in cui la 
persona è capace di riconoscersi responsabile di 
se stessa e delle conseguenze dei suoi fatti e dei 
suoi comportamenti. Tuttavia, un bambino non 
può svilupparsi da solo, senza il concorso degli 
adulti, a cominciare dai suoi genitori, che sono i 
suoi primi educatori e che non possono essere 
privati del loro ruolo, se non per motivi gravi. Gli

fallimento della società attuale in ciò che riguar­
da l’educazione.

altri protagonisti sociali hanno una loro funzione 
solo in ragione del principio di sussidiarietà. Il 
ruolo educativo degli adulti e la loro testimo­
nianza sono importanti per i bambini nella pro­
spettiva di guidarli nell’esistenza e di offrire loro 
dei modelli da imitare.

/337/ Proprio grazie all’amore dei loro geni­
tori, a tutti gli apporti delle conoscenze, all’ini­
ziazione a comportamenti moralmente buoni, 
alla trasmissione degli strumenti del sapere, alla 
trasmissione della fede cristiana e dei valori mo­
rali della vita, i bambini potranno destarsi alla 
vera vita umana e svilupparsi. Ma il ruolo degli 
adulti non si limita a quello di semplici ripetitori. 
Soprattutto vivendo ciò che essi trasmettono, gli 
adulti aiuteranno i bambini a strutturarsi vera­
mente e ad avere il desiderio, a loro volta, di vi­
vere ciò che imparano e ciò che vedono vivere at­
torno a sé. e che è fonte di una felicità profonda. 
Si deve infatti ricordare che certe pedagogie con­
temporanee troppo centrate sulla libertà e sul­
l’autonomia del bambino, dimenticano spesso 
che quest’ultimo si sviluppa partendo da ciò che 
gli psicologi chiamano il processo d’identifica­
zione. Il giovane non può integrare una data cul­
tura, religiosa e morale, se non nella misura in 
cui essa è valorizzata e vissuta dagli adulti che lo 
circondano. Egli ha bisogno della coerenza del 
discorso degli adulti, dell’armonia tra la loro pa­
rola e la loro pratica.

/338/ I genitori, ma anche gli adulti in gene­
rale, non sempre hanno coscienza di contare agli 
occhi dei bambini, anche quando questi ultimi 
sono aggressivi nei loro confronti. Si tratta di una 
prova che i bambini dipendono da loro ed hanno 
bisogno della loro presenza per costruirsi. 11 
modo migliore di sviluppare una relazione nella 
quale il bambino si senta riconosciuto è ancora il 
dialogo, senza negare le inevitabili tensioni.

1339/ Il mondo contemporaneo ha mostrato 
talvolta la tendenza a sminuire il valore della te­
stimonianza degli adulti sui bambini e sugli ado­
lescenti, sotto il pretesto che spetta a ciascuno 
costruirsi nell’autonomia più completa. Ma que- 
st'ultima rischia di allontanare l'individuo dal 
resto del mondo. Non sorprende, allora, osserva­
re che certi giovani cercheranno di elaborare le-



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1727

gami attraverso ogni tipo di dipendenza, a co­
minciare da quella della droga, per edificare la 
propria personalità.

/340/ Quando gli adulti hanno il senso dell’e­
ducazione, conoscono anche l'importanza della 
loro testimonianza. Non si tratta di presentarsi 
come “modelli di perfezione”, che s’imporrebbe­
ro e costringerebbero il bambino, ma di sapere 
che quest’ultimo si costruisce e scopre anche la 
realtà della vita, l’esperienza spirituale di Dio e 
la pratica dei valori morali attraverso il compor­
tamento degli adulti. Il bambino guarda ad essi 
nelle loro azioni e nei loro gesti, ed osserva la 
loro maniera d’essere nell’esistenza e di fonte 
alle difficoltà. Ma egli li osserva attentamente

5. Giovani da educare

/341/ La trasmissione dei valori morali ed 
una relazione educativa forte, che richiedono un 
impegno risoluto da parte degli adulti, sono state 
relativamente abbandonate nei Paesi Occidentali 
nel corso degli ultimi decenni del ventesimo se­
colo, per ragioni ideologiche di non-direttività, 
come abbiamo già sottolineato, ma anche perché 
il mondo degli adulti ha avuto la tendenza a ri­
nunciare al proprio posto e al proprio ruolo di 
adulto e di educatore. È quindi urgente che si crei 
un nuovo tipo di relazione educativa, innanzi 
tutto tra genitori e figli, poi più in generale tra 
adulti e bambini.

/3421 Nei Paesi sviluppati, le varie società 
hanno avuto la tendenza a identificarsi con i gio­
vani fino al punto di prenderli come punti di rife­
rimento e modelli d'identificazione. Per questo 
motivo gli adulti hanno accettato sempre di meno 
il loro ruolo educativo, perché, per accettare di 
situarsi come educatori di fronte ai giovani, è an­
cora necessario aver coscienza d’essere adulti.

6. Liberarsi della passività educativa

1344/ In un certo numero di culture, è invalsa 
l’abitudine di astenersi dall'essere esigenti con i 
bambini, non trasmettendo i valori fondamentali 
per timore d’influenzarli e di commettere errori 
educativi; ciò costituisce praticamente un rifiuto 
di comunicare elementi morali e religiosi, indi­
spensabili perché la decisione dei giovani sia fon­
data su principi chiari e la loro scelta sia la più 
larga possibile. Si è così instaurata una frattura tra 
le generazioni, perché i giovani sembrano talvol­
ta non aspettarsi più nulla dagli adulti.

anche per verificare se mettono in pratica i valo­
ri morali e le esigenze cristiane. E tanti bambini, 
proprio perché non vedono gli adulti mettere in 
pratica la loro fede in Dio e le loro convinzioni 
morali, provano la sensazione di non sapere sem­
pre come vivere concretamente le esigenze inte­
riori che essi intuiscono naturalmente come 
buone, ed allora possono essere anche tentati di 
lasciarsi andare in una forma di vita senza costri­
zioni, radicata più sull'immaginario che sulla 
realtà. Per gli adulti, avere il senso della testimo­
nianza significa innanzi tutto essere consapevoli 
che il loro atteggiamento e le loro parole impe­
gnano più di essi stessi, ed hanno effetti educati­
vi sui bambini.

La famiglia, la scuola ed i luoghi di divertimento 
sono divenuti talvolta spazi nei quali la parola 
degli adulti è assente, come se essi non avessero 
nulla da dire, né da trasmettere, né da esigere, ri­
nunciando addirittura a rimproverare quando ciò 
appare oggettivamente necessario.

1343/ Molti giovani si trovano così abbando­
nati a se stessi, con la sensazione che ci si disin­
teressi della loro vita, che essi non contino e che 
la società non cerchi di aiutarli a svilupparsi per­
sonalmente e ad inserirsi socialmente. Ci si deve 
sorprendere, allora, che certi giovani sviluppino 
comportamenti aggressivi e delinquenti, atteg­
giamenti asociali, che non abbiano alcun ideale, 
che rifiutino di seguire una normale carriera sco­
lastica, che si rinchiudano in comportamenti nei 
quali regna la droga ed il suicidio, che si costi­
tuiscano in bande, creando così società giovanili 
dove regnano leggi che non hanno nulla a che ve­
dere con le norme morali e sociali?

1345/ Anche la catechesi è stata coinvolta in 
questo movimento di disinvestimento educativo. 
Certi cristiani si sono lasciati condizionare da 
questa moda, arrivando a pensare di non dover 
fare battezzare né catechizzare i loro figli, per 
dare loro la possibilità di prendere una tale deci­
sione da soli in seguito. Questa visione presume 
nel bambino possibilità innate di rifare da solo 
tutto il percorso dell'umanità e d’inventare tutto 
partendo da niente. Certi adulti si sono dissociati 
dalle generazioni precedenti e dalla storia attuan-



1728 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

do, per così dire, uno “sciopero dell'educazione”. 
Le generazioni future chiederanno indubbiamen­
te conto al mondo degli adulti, rimasti passivi, e 
per aver interrotto la catena di trasmissione. Oggi 
dobbiamo prendere coscienza, ed è questa una 
delle lezioni da trarre dai vari incontri delle Gior­

nate Mondiali della Gioventù, che è ormai in atto 
un rinnovamento. I giovani si aspettano molto 
dagli adulti e desiderano che questi trasmettano 
loro i valori della vita ed insegnino loro quanto è 
necessario per arrivare alla felicità.

7. Gli atteggiamenti da sviluppare

/346/ L'educazione deve quindi preoccuparsi 
d’insegnare a ciascuno a conoscersi e ad avere il 
dominio di sé, a maturare nel senso di una 
profondità e di un'unità dell’essere e della sua 
esistenza, ed a saper dare le risposte giuste alle 
diverse situazioni che si possono incontrare. 
Come si è potuto osservare, i comportamenti 
messi in atto in modo puramente impulsivo crea­
no un terreno favorevole a cadere nel consumo 
della droga. Per questo motivo, la prevenzione, o 
piuttosto l’educazione, deve preoccuparsi di svi­
luppare diversi atteggiamenti.

7.1. Imparare a controllarsi
/347/ È necessario educare innanzi tutto nel 

bambino e nell’adolescente la volontà, affinché 
tutti i suoi atti umani siano sotto il primato di ciò 
che più domina in ogni essere. L’educazione 
della volontà significa aiutare il bambino a saper 
riflettere su se stesso per poter discernere ciò che 
è opportuno scegliere e fare, a saper controllare i 
propri impulsi e a trasformarli, ad accettare di af­
frontare le realtà tenendo conto delle costrizioni 
e dei limiti del reale. L’intervento dell'adulto è 
importante per aiutare ed incoraggiare il bambi­
no a perseverare nei suoi sforzi di volontà. L’e­
ducazione della volontà e della libertà rappresen­
ta una carta vincente per lottare contro tutte le 
forme di dipendenza, a cominciare da quella 
della droga.

7.2. Chiamare con il loro nome i limiti

/348/ Nella prevenzione contro la droga, certi 
educatori che si rifiutano di prendere in considera­
zione tutto ciò ha forma di divieto affermano che 
bisogna spiegare ai giovani la natura dei prodotti, 
i loro benefìci e il loro pericolo, le condizioni d’i­
giene per utilizzarli, allo scopo di metterli di fron­
te alle proprie responsabilità. Ma questo discorso 
viene talvolta interpretato in altra maniera da alcu­
ni giovani come un incitamento a drogarsi; essi ar­
rivano addirittura a pensare di essere protetti da 

una conoscenza dei prodotti, che darebbe loro la 
libertà di consumare stupefacenti. Con questa 
mentalità, prendersi le proprie responsabilità si­
gnifica semplicemente fare ciò che si vuole.

7.3. I punti d'appoggio pedagogici:
volontà, ragione, libertà, responsabilità

1349/ La prevenzione ha il dovere di chiarire 
certe nozioni e di definirle per orientare la sua 
azione pedagogica attorno all’educazione della 
ragione, della libertà, della volontà e della re­
sponsabilità:

1350/ la ragione permette alle persone, grazie 
alle loro facoltà intellettuali, di riconoscere il 
vero, il bello, il buono'”, cioè di esercitare, in de­
finitiva, le loro capacità di giudizio, allo scopo di 
riconoscere ciò che appartiene al soggettivo al- 
l’oggettivo.

13511 la libertà è una delle caratteristiche 
della persona umana, che è chiamata a prendere 
decisioni, a comportarsi liberamente ed a fare 
delle scelte nell'esistenza, ne) rispetto dei valori 
e delle norme che l’individuo percepisce nel più 
profondo di se stesso per mezzo della coscienza;

1352/ dopo il giudizio sull’azione, la volontà è 
la facoltà che permette d’impegnarsi nell’azione e 
di passare dal ragionamento e da) discernimento 
alla decisione ed alla realizzazione concreta; pro­
prio in questa tappa si percepisce nel modo mi­
gliore la grandezza della libertà umana, la quale 
rende manifesto che l’individuo non è soggetto 
semplicemente a determinismi o a pulsioni che 
indurrebbero in lui un certo tipo d’azione;

1353/ la responsabilità morale permette ad 
una persona di riconoscere di essere pienamente 
protagonista dei propri atti e di portarne le con­
seguenze positive e negative; l'acquisizione di 
questa capacità suppone una maturazione del­
l'essere, che diviene allora capace di giudicare 
della bontà morale dei suoi atti.

“ Cfr. Giovanni Paolo II. Leu. Enc. Veritatis splendor, 36-42.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1729

7.4. Sviluppare la virtù della temperanza

1.1541 Con bambini e adolescenti, come ab­
biamo già avuto occasione di dire, sarebbe inte­
ressante riflettere sulle virtù, alla luce del Vange­
lo, nel momento in cui essi hanno bisogno di 
scoprire valori e punti di riferimento che li aiuti­
no a costruirsi”1. Una delle virtù che deve richia­
mare l’attenzione in rapporto all’uso delle dro­
ghe è la temperanza. La temperanza è la virtù che 
permette d’imparare a moderare l’attrazione dei 
piaceri e a saper fare un uso equilibrato dei beni 
del mondo. Essa non è una rinuncia ai piaceri, 
per un’esistenza triste e senza desideri. Anzi, la 
temperanza è l’arte di sapersi comportare sapen­
do usare le proprie possibilità, con intelligenza e 
saggezza, nella prospettiva del bene. Il mettere in 

pratica la virtù della temperanza è la prova della 
libertà interiore di una personalità. Si tratta infat­
ti di essere protagonista e padrone dei propri de­
sideri. anziché esserne schiavo. L'esercizio della 
temperanzapermette d’imparare a domare ciò 
che, nell’essere, è più difficile tenere a freno, af­
finché l'individuo rimanga padrone di se stesso e 
non sia trascinato nell'escalation della ricerca 
smodata di sensazioni.

/355/ È difficile avere una vita veramente 
equilibrata, se la persona non impara a sviluppa­
re in se stessa lo spirito di temperanza ed il valo­
re del controllo di sé. L’intemperanza è il segno 
di un malessere negli individui che non riescono 
ad essere padroni di se stessi e che sono prigio­
nieri delle proprie pulsioni.

8. Promuovere un'educazione globale per lottare contro la droga

1356/ Esistono tre forme di prevenzione con­
tro la tossicomania, che possono inserirsi in un 
progetto educativo centrato sulla dignità della 
persona umana.

/357/ La prima è profilattica, nel senso che 
cerca di prevenire i pericoli, di valutare i rischi, 
di evitare le conseguenze nefaste, di responsabi­
lizzare le persone nei loro comportamenti, di sol­
lecitare atteggiamenti salutari, di dare una qualità 
di vita che rischia d’essere perduta quando gli 
adulti non sono abbastanza esigenti e coerenti. 
La profilassi contro la tossicomania è assicurata 
qui da un rapporto educativo globale che prende 
in considerazione tutti gli aspetti dei quali il 
bambino ha bisogno per svilupparsi e dei quali 
abbiamo già avuto occasione di parlare. L'armo­
nia della vita familiare, la testimonianza dell'im­
pegno, della fedeltà e di un atteggiamento umano 
autentico, la qualità morale e spirituale degli 
adulti, la formazione dell'intelligenza per svilup­
pare il ragionamento ed il giudizio, la trasmissio­
ne dei valori morali, la scoperta della Parola di 
Dio per nutrire e sviluppare la vita spirituale, l'e­
sperienza di una vita sociale ed ecclesiale sono 
altrettante carte vincenti per formare una persona 
libera che sappia discernere il bene ed il male. 
L'insieme di questi elementi è innanzi tutto un 
quadro strutturante per il bambino, malgrado i ri­
schi della vita.

/358/ La seconda è terapeutica, nel senso che 
mira a curare, a trattare ed a guarire il malato. 
L’educazione può avere anche una funzione cu­

rativa. ripristinando la dignità della persona, la 
sua stima di se stessa e la sua fiducia, attraverso 
relazioni d'aiuto e di sostegno. Solo sperimen­
tando il calore di relazioni e di una partecipazio­
ne ai propri problemi, un individuo può scoprire 
il piacere di vivere e di trovare l’energia interio­
re per uscire da situazioni drammatiche, soprat­
tutto quando si sente circondato da persone che 
trovano la loro gioia in una vita quotidiana sem­
plice e bella, ciò che non esclude affatto resi­
stenza di crisi e di difficoltà.

/359/ La terza è sociale, nel senso che cerca 
di reinserire il tossicomane nel tessuto sociale, 
in un contesto familiare, in un gruppo di amici, 
nella vita professionale, cioè, in definitiva, in 
una rete relazionale che è quella alla quale ogni 
individuo può normalmente aspirare. E partico­
larmente importante badare ad evitare ogni 
emarginazione delle persone, ciò che viene già 
prodotto dai fenomeni di droga. La socializ­
zazione può avvenire attraverso gruppi o comu­
nità di natura provvisoria, o anche attraverso 
un'équipe regolare in campo aperto, in cui per­
sone con ruoli differenti aiutano il tossicomane a 
trovare un ritmo di vita più vantaggioso e diven­
tano punti di riferimento relazionali nel tempo e 
nello spazio.

/360/ In questo spirito, le esperienze delle 
comunità terapeutiche condotte da numerose 
Congregazioni religiose, alle quali si deve rivol­
gere qui il plauso, danno buoni risultati. Il me­
todo delle comunità terapeutiche si richiama

Cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, “Le vittù", 1803-1845.



1730 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

alla libertà della persona, alla sua collaborazio­
ne, alla sua partecipazione ad una vita comuni­
taria, nel rispetto di regole e di esigenze, e ad 
un'équipe terapeutica per arrivare ad uno svez­
zamento vero e proprio. La filosofia di queste 
comunità è fondata sulla concezione cristiana 
della persona umana, chiamata a vivere, a svi­
lupparsi, a divenire sempre più libera ed a sco­
prire il senso dell’amore di Dio in seno ai pro­
pri fratelli.

1361/ Altre esperienze interessanti e che 
danno buoni risultati sono condotte da differenti 
comunità religiose, che accolgono tossicomani 
desiderosi di liberarsi dalla loro dipendenza. 
Essi vivono in un ambiente relativamente esi­
gente ritmato dal lavoro, dall’organizzazione 
della vita comunitaria e dalla vita liturgica, 
senza che le persone debbano tuttavia optare a 
lungo termine per la vita monastica. 1 tempi di 
meditazione, di preghiera e della celebrazione 
eucaristica le aiutano ad entrare in una vita spi­
rituale che le situa veramente di fronte a Dio, ciò 
che permette loro di condurre una vita interiore 
più ricca, di accettarsi così come sono e di vive­
re nella fiducia. Col passare dei giorni e dei 
mesi, si può notare un’evoluzione positiva, che 
porta la maggior parte degli ex-tossicomani a di­
ventare più attivi, ad assumersi le loro responsa­
bilità ed a poter stabilire delle relazioni positive 
con gli altri.

1362] Delle tre forme di prevenzione è indi­
scutibile che la più importante sia la prima, per­
ché essa interessa la radice stessa della crescita 
dell’individuo. È determinante, per l’avvenire 
dei giovani, promuovere atteggiamenti ed azioni 
che favoriscano il benessere, la salute, l'equili­
brio morale ed il gusto di una vita di relazioni. 
Una sana educazione permette dunque di con­
trollare i fattori che predispongono al consumo 
di droghe nocive e che provocano dipendenze 
dannose. In quest'ottica, si possono attuare inter­
venti specifici:

1. /363/ che stimolino lo sviluppo e l’acqui­
sizione di capacità adatte alla realizzazione per­
sonale ed al piacere legittimo che ne risulta;

2. /364/ che promuovono la stima di sé, la 
valorizzazione della stessa persona, l’amore di sé 
con l’accettazione delle frustrazioni senza che 
l'essere ne risulti destabilizzato nella sua profon­
dità;

3. /365/ che sviluppino una fiducia in se 
stessi, allo scopo di rendersi sempre più respon­
sabili delle proprie scelte, dei propri atti e delle 
loro conseguenze;

4. /366/ che rafforzino le capacità interiori 
della persona a saper fronteggiare le difficoltà 
inerenti all'esistenza, a trattare le crisi ed a trova­
re gli atteggiamenti ed i mezzi per superarle;

5. 1367/ che permettano di sviluppare capa­
cità di resistenza alle pressioni ed alle influenze 
di persone che si trovano nella stessa condizione;

6. /368/ che incoraggino sempre di più l’in­
serimento sociale e la coltivazione di un ideale 
che permetta di vedere l’avvenire con una certa 
serenità.

[369] In questo lavoro pedagogico, per evitare 
tutto ciò che conduce alla tossicomania sarà parti­
colarmente utile essere attenti ai seguenti aspetti:

- informare sulle conseguenze della droga;
- far prendere coscienza di ciò che conduce 

una persona a drogarsi;
- imparare a saper dire "no” ad una sollecita­

zione;
- imparare a comunicare con gli altri sapendo 

esprimere i propri pensieri, le proprie riflessioni, 
ma anche i propri sentimenti, allo scopo d’evita­
re di ripiegarsi su se stessi;

- sviluppare le proprie capacità di risolvere 
conflitti;

- essere capaci di sopportare tensioni;
- sapersi liberare dalla tendenza a guardare gli 

altri e riuscire ad esistere al di fuori di sollecita­
zioni di gruppo, per non essere tentati d’imitare 
sempre gli altri;

- vivere in un clima di rispetto e di valorizza­
zione. e sapere contribuire alla creazione di que­
sta atmosfera;

- prendere a poco a poco sicurezza e fiducia in 
se stessi.

13701 Questo processo educativo richiede per 
gli educatori, i genitori, gli insegnanti, i sacerdo­
ti, i diversi operatori pastorali, i catechisti, una 
formazione umana e spirituale, etica e pedagogi­
ca, che porti a saper distinguere tra ciò che ri­
spetta la persona e ciò che ne compromette l’e­
voluzione, tra ciò che libera e ciò che opprime, 
tra ciò che è espressione d’amore e ciò che rap­
presenta un'affermazione egoistica, tra ciò che è 
essenziale e ciò che è accidentale.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1731

9. Missione della Chiesa

13711 La Chiesa si è espressa più volte ri­
guardo alla droga. Essa ha anche mostrato tutto 
il suo impegno, come testimoniano le numerose 
esperienze pastorali che le comunità locali rea­
lizzano attraverso il mondo. Queste azioni deb­
bono svilupparsi anche di più ed essere sostenu­
te dalle Conferenze Episcopali di ciascun Paese. 
La Chiesa ha una responsabilità particolare di 
fronte al flagello che rappresenta la tossicoma­
nia, perché vuole aiutare ogni uomo a vivere li­
bero davanti a Dio nel mondo. Sull’esempio di 
Gesù, la Chiesa ha una predilezione per i più po­
veri, i malati, gli affitti e gli esclusi. Fin dal suo 
primo discorso nella sinagoga di Nazaret, Gesù 
è venuto ad annunciare la liberazione degli uo­
mini, «per rimettere in libertà gli oppressi» (Le 
4,16-21). A seconda delle necessità del tempo, 
essa ha sempre cercato di rispondere ai problemi 
che si sono posti all'umanità. Essa ha dovuto 
spesso opporsi a mentalità ed a mode in con­
traddizione con i valori umani e morali fonda­
mentali e con la sua visione antropologica, nella 
prospettiva di promuovere il valore della vita e la 
dignità di ogni essere.

/372/ Con tutti gli uomini di buona volontà, 
la Chiesa è chiamata a lottare contro l’emargina­
zione dei tossicomani: l’esclusione sociale nei 
quartieri poveri e degradati, la paura di aiutare e 
di frequentare drogati, la tendenza sistematica a 
colpevolizzare la loro condotta, l'incapacità di 
accoglierli in un’attività professionale e di soste­
nerli socialmente, l’insicurezza provocata da una 
criminalità spontanea o organizzata da tossico­
mani e dai piccoli spacciatori. Si tratta di proble­
mi reali che gravano pesantemente sulla vita so­
ciale e sulla pratica pastorale. Essi creano un 
clima deleterio, che la relazione educativa deve 
saper trasformare.

[3731 Le Chiese locali debbono ritrovare il 
senso delle intuizioni e delle iniziative di base in 
materia d’educazione, di pedagogia della salute 
di base, allo scopo di rispondere ai problemi di 
questo tempo. La Canonizzazione del Padre Mar­
cellino Champagnat nel 1999, che consacrò la 
sua vita all'educazione dei bambini poveri, indi­
ca una delle strade da seguire oggi. La Chiesa ha 
creato le prime scuole, i primi ospedali ed i primi 
orfanotrofi. Essa è stata all’origine delle prime 
organizzazioni di carità e di solidarietà fin dai 

primi secoli dell'era cristiana, ed in tempi a noi 
più vicini come le opere di San Vincenzo de’ 
Paoli in Occidente ed il servizio dei malati con 
San Giovanni di Dio. La Chiesa, «esperta in 
umanità» ha sempre cercato di dare il proprio 
contributo per educare, curare ed aiutare gli uo­
mini, mirando alla loro promozione integrale. 
Essa continua ancora ad esercitare questo servi­
zio a favore dell'umanità con i tossicomani, adot­
tando le seguenti prospettive educative.

1. [374[ Educare all'unità della persona. La 
persona non progredisce e non si trasforma se 
non in rapporto con valori che le siano trasmessi 
e che essa accetti in maniera particolare. Essa im­
para così a scegliere atti buoni e benefici per essa 
stessa e partecipa così all'armonizzazione della 
sua personalità.

2. [375[ Educare la persona umana alla tra­
scendenza, non dimenticando mai che l’essere 
umano non può ridursi ad un semplice dato bio­
logico, e che l'individuo porta in sé aspirazioni 
infinte e divine.

3. [376[ Educare a diventare una persona 
adulta, attraverso una maturazione progressiva di 
tutto l’essere, fisico, psicologico, intellettuale, 
morale e spirituale, perché egli sia ogni giorno 
più responsabile di se stesso e sappia differire i 
propri desideri.

4. [377[ Proclamare "il Vangelo della grazia” 
come pienezza di vita e dono, in vista di una rea­
lizzazione personale e comunitaria. Il Cristo, ve­
rità ultima dell’uomo, è il prototipo di ogni rea­
lizzazione autentica di se stessi. «È proprio 
l'annuncio di Gesù - scrive Giovanni Paolo II - 
ad essere annuncio della vita. Egli infatti, è "il 
Verbo della vita” (IGv 1,1). In Lui “la vita si è 
fatta visibile” (IGv 1.2); anzi Lui stesso è "la 
vita eterna, che era presso il Padre e si è resa vi­
sibile a noi" (Ivi). Questa stessa vita, grazie al 
dono dello Spirito, è stata comunicata all’uomo. 
Ordinata alla vita in pienezza, la “vita eterna”, 
anche la vita terrena di ciascuno acquista il suo 
senso pieno. (...) Si tratta di annunciare anzitutto 
il centro di questo Vangelo. Esso è annuncio di 
un Dio vivo e vicino, che ci chiama a una profon­
da comunione con sé e ci apre alla speranza certa 
della vita eterna; è affermazione dell’inscindibile 
legame che intercorre tra la persona, la sua vita e

Paolo VI. Ai partecipanti all'Assemblea Generale dell'ONU: cfr. Documentation catholique, 72 ( 1965). 
col. 1732. n. 1.



1732 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

la sua corporeità; è presentazione della vita 
umana come vita di relazione, dono di Dio, frut­
to e segno del suo amore; è proclamazione dello 
straordinario rapporto di Gesù con ciascun uomo, 
che consente di riconoscere in ogni volto umano 
il volto di Cristo; è indicazione del “dono since­
ro di sé" quale compito e luogo di realizzazione 
della propria libertà. Nello stesso tempo, si tratta 
di additare tutte le conseguenze di questo stesso 
Vangelo, che così si possono riassumere: la vita

10. Educazione e disposizioni pedagogiche

/379/ La Chiesa si preoccupa del benessere 
degli uomini ad immagine del Cristo nel Vange­
lo. I principi pedagogici ai quali essa s'ispira 
hanno la funzione di permettere a ciascuno d'a­
vere i mezzi di vivere degnamente, ma anche di 
sviluppare la propria vita spirituale in comunio­
ne con Dio. Dio chiama tutti gli uomini alla vita 
ed alla libertà, e questa vocazione conferisce 
loro una dignità che si esprime attraverso la pro­
mozione della persona umana, l'educazione alla 
relazione, l’apertura alla vita, lo sviluppo della 
sua autonomia, la scoperta della Parola di Dio, 
dei Sacramenti ricevuti nella Chiesa e l'appren­
dimento della preghiera. Si tratta di altrettanti 
obiettivi da realizzare in una pedagogia evange­
lica.

10.1. Criteri per l'azione pastorale

/380/ In questo spirito è importante agire in 
funzione dei seguenti criteri.

1. /3811 Aiutare i giovani a vivere senza dro­
ghe, mostrando loro che questi prodotti provoca­
no una deviazione dagli interessi fondamentali 
dell'esistenza, dai loro progetti e dal loro svilup­
po personale. La droga rovina il corpo e restrin­
ge le possibilità personali.

2. /3821 Offrire modelli di comportamento, 
esortando ad evitare d’imitare certe mode e 
creando nuove correnti d’opinione. Sarà anche 
possibile favorire altre forme d’affermazione 
personale e di gruppo.

3. /383/ Aiutarli a sopportare lo stress della 
vita quotidiana, sviluppando le loro capacità in­
teriori sappiano affrontare le difficoltà inerenti 
all’esistenza. Insegnare loro a riflettere, a medi­
tare, a pregare e ad ascoltare la Parola di Dio può 
favorire la loro costruzione interiore.

umana, dono prezioso di Dio, è sacra e inviolabi­
le [...]; l’intera società deve rispettare, difendere 
e promuovere la dignità di ogni persona umana, 
in ogni momento e condizione della sua vita»"'.

/378/ Se è vero che ogni essere umano cerca 
l’unità e l’armonia personale, la grazia del Si­
gnore Gesù è il dono che permette di camminare 
in questa via.

4. /384/ Spronarli all'amore della vita e delle 
relazioni con gli altri, aU'arricchimento della loro 
vita sensoriale e sentimentale, attraverso la musi­
ca, la poesia, incontri con gli amici, esperienze 
comunitarie serene, ma anche con la ricerca del 
silenzio che aiuta a ritrovarsi con se stessi in un 
clima di pace e di serenità che favorisce l'edifi­
cazione personale. Una tale formazione alla Pa­
rola e al silenzio è particolarmente importante 
nel quadro dell’educazione; essa lo è anche di 
più con i drogati, che provano difficoltà a svilup­
pare la loro vita interiore e a seguire una relazio­
ne con gli altri.

5. /385/ Sostenere le famiglie perché siano 
un ambiente di vita sereno e stimolante, special- 
mente tra le generazioni, perché le coppie in crisi 
provocano crisi anche nei loro figli. Il colloquio, 
il dialogo e la comprensione tra le persone sono 
d’importanza vitale per i figli.

6. /386/ Comprendere che anche i giovani 
hanno le loro opinioni, eventualmente differenti 
da quelle degli adulti, e che questi ultimi posso­
no aprirsi ad altri aspetti della vita grazie ai loro 
figli. Il dialogo è un elemento essenziale del rap­
porto educativo.

7. 1387/ Aiutare i giovani a strutturare la loro 
intelligenza, perché non siano dipendenti da una 
opinione diffusa, secondo la quale tutte le idee si 
equivalgono, tutti i modelli di vita sono d'eguale 
valore e l’ultimo pensiero alla moda sarebbe più 
vero di tutti quelli che sono maturarti nel corso 
della storia della riflessione umana. Talvolta i 
giovani sono privi di conoscenze, di cultura o di 
carattere, che permetterebbero loro di non la­
sciarsi trascinare in concezioni intellettuali che 
appaiono del tutto segnate dall’epoca e che si ri­
velano nefaste. Bisogna dunque stimolare i gio­
vani ad avere un’intelligenza critica, perché siano

Giovanni Paolo 11. Leu. Enc. Evangelium vitae, 80-81.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1733

capaci di resistere anche a sollecitazioni che pos­
sono essere loro d’intralcio.

10.2. Luoghi educativi d'accoglienza da sviluppare

13881 I criteri da noi descritti dovrebbero far 
parte di strutture educative che sarebbe opportu­
no creare in appoggio a quelle già esistenti (la fa­
miglia. la scuola, la parrocchia, il gruppo di cate­
chismo).

1. 1389/ Promuovere riunioni regolari di fa­
miglie in seno alla parrocchia o nel contesto della 
catechesi dei bambini per riflettere sull'educa­
zione e sui diversi problemi incontrati dai genito­
ri. Un lavoro di riflessione dovrebbe essere av­
viato allo scopo d'aiutare i genitori e gli adulti a 
precisare la pedagogia in materia d’educazione 
religiosa e di formazione morale dei bambini e 
degli adolescenti.

2. /3901 Creare, all’interno delle parrocchie, 
una specie di “scuola dei genitori”, che possa of­
frire loro un percorso di scoperta e di sostegno 
educativo e pedagogico. Molti adulti hanno biso­
gno di scoprire la funzione educativa e di essere 
incoraggiati a situarsi come educatori per i loro 
figli. In questo luogo parrocchiale sarebbe possi­
bile disporre di uno spazio d’accoglienza e d’a­
scolto per tutti coloro che lo desiderano (soli o in 
coppia), di un tempo di riflessione e di scambio 
sulle difficoltà vissute e di un momento di for­
mazione sistematica con interventi di persone di­
verse: esperti di psicologia e di pedagogia, reli­
giosi.

3. 1391/ Nelle scuole cristiane ed anche nelle 
vicinanze degli Istituti si deve stare attenti alle 
personalità fragili e ad eventuali comportamenti

11. Organizzazione di programmi d’orientame

/394/ In molti Paesi alcune comunità cristia­
ne hanno messo a punto programmi di preven­
zione e di reinserimento dei tossicomani. A se­
conda dei contesti sociali di ciascun Paese, è 
possibile ispirarsi ad alcuni principi per creare 
strutture che rispondano ai bisogni locali specifi­
ci. A titolo indicativo, possiamo proporre il se­
guente quadro di riferimento.

1. 1395/ Nell’accogliere un giovane in diffi­
coltà in seno ad un gruppo appositamente creato, 
gli educatori dovranno proporgli di accettare i li­
miti imposti, la sobrietà, uno stile di vita più re­
lazionale, d’essere artefice del suo proprio svi­
luppo e di rispettare certi valori: cooperazione 

trasgressivi riscontrabili nei giovani. Il consumo 
di stupefacenti comincia infatti ad un’età sempre 
più giovane, che si situa tra gli 11 e i 15 anni. Bi­
sogna dunque formulare le norme che regolano il 
lavoro e la vita sociale nella scuola, insegnare le 
leggi civili che organizzano la società e fare sco­
prire i valori morali che sono alla base dei nostri 
comportamenti. L’educazione al senso della 
legge è una delle responsabilità, talvolta dimenti­
cata, dei genitori, degli insegnanti e degli adulti 
in genere. Bisogna insegnare i valori morali, 
come anche il rispetto della legge, il rispetto 
degli adulti, degli insegnanti, di se stessi e degli 
altri, il rispetto dei beni e di ciò che appartiene 
agli altri ed alla società, il senso della solidarietà, 
della dignità umana e della partecipazione.

4. 13921 Creare luoghi d'accoglienza dei gio­
vani per il loro tempo libero, allo scopo d’evitare 
il vagabondaggio e la tentazione di costituire 
bande, che non mancherebbero di commettere 
misfatti, soprattutto nelle zone periferiche dei 
grandi agglomerati urbani. Grazie a certi adulti, 
luoghi di questo genere potranno offrire varie at­
tività ludiche, sportive, educative, ma anche un 
sostegno scolastico a coloro che sono più deboli 
ed un aiuto pedagogico a coloro che cominciano 
ad emarginarsi.

1393/ In uno spirito d’accoglienza e di guida, 
la comunità cristiana deve prendere il suo posto 
nella prevenzione contro la tossicomania, nel­
l'aiuto ai tossicomani e nel sostegno a coloro che 
cercano di reinserirsi. I cristiani debbono poter 
lavorare con i mezzi che sono quelli della Chie­
sa. La Chiesa accoglie tutte le persone senza al­
cuna distinzione e propone loro una ricerca spiri­
tuale che le aiuti a scoprire l’amore di Dio.

j e di strutture pastorali

con gli altri, rispetto di sé e senso della parteci­
pazione. Lo scopo di questo stile di vita è quello 
di aiutarlo a diventare più libero per meglio con­
trollare se stesso e gestire la propria esistenza.

2. 1396/ Questo lavoro educativo implica una 
formazione per gli operatori pastorali, ma anche 
un sostegno delle équipes pastorali. Formazione 
e sostegno regolari sono indispensabili per quan­
ti operano con tossicomani. Infatti, questo lavoro 
è difficile, talvolta faticoso, per la maggior parte 
di coloro che sono in contatto regolare con per­
sone che vivono situazioni inestricabili. Un senso 
d'impotenza e di scoraggiamento può impadro­
nirsi dell'operatore pastorale. Bisogna evitare



1734 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

d’essere soli nell’affrontare le questioni che non 
mancano di porsi quando si è di fronte a tossico­
mani. Una comprensione psicologica di ciò che 
essi vivono e di ciò che provano gli educatori è 
non meno indispensabile di quanto lo sia il con­
durre una riflessione ed una ricerca di natura spi­
rituale o l'essere esperti di una determinata peda­
gogia. La formazione ed il sostegno che possono 
apportare specialisti e persone esperte sono indi­
spensabili per condurre un'azione lungimirante, 
che deve tradursi in un aiuto efficace per i tossi­
comani.

3. /397/ La Conferenza Episcopale di cia­
scun Paese può organizzare una formazione di 
base per i membri di équipes pastorali che do­
vranno lavorare sul terreno o che si trovano in 
zone particolarmente permeabili ai fenomeni 
della droga. Oltre ad una formazione personale è 
necessaria, per questi operatori pastorali in con­
tatto diretto con la tossicodipendenza, una for­
mazione umana e cristiana che sia aperta all'ac­
coglienza, sull’esempio di Gesù che è venuto 
perché lutti siano salvi. L’operatore pastorale, 
inoltre, deve avere uno spirito d'apertura alle 
nuove povertà.

/398/ «Una ineludibile priorità oggi è costi­
tuita dall'attenzione preferenziale per i poveri, 
gli emarginati, gli immigrati. Per essi il sacerdo­
te deve essere veramente un "padre"»"4.

4. 1399/ Partendo dalla formazione ricevuta 
in Seminario, sarebbe utile che i futuri sacerdoti 
nelle Diocesi molto urbanizzate, chiamati ad 
esercitare un ministero specifico con i giovani, 
potessero partecipare alle attività di un Centro 
d’accoglienza di giovani tossicomani, allo scopo 
di comprenderne il percorso terapeutico e d’esse­
re sensibilizzati all'assistenza di questi giovani.

5. 1400/ I sacerdoti che lavorano in una co­
munità parrocchiale con giovani che si emargina­
no o che sono tossicodipendenti avranno la 
preoccupazione di riunirsi regolarmente e di fare 
proposte all’insieme delle parrocchie perché 
siano più attente e più attive in questo campo.

6. /4011 Le varie Congregazioni religiose 
maschili e femminili, in particolare quelle che 
hanno il carisma della carità, potranno indubbia­
mente mettere al servizio di questa nuova neces­
sità religiosi e religiose perché diano il loro con­
tributo e s'inseriscano in attività organizzate 

attorno alle parrocchie o creino delle loro proprie 
strutture.

7. 14021 Nessun programma d’assistenza 
educativa, pastorale, terapeutica o di reinseri­
mento sociale deve ricorrere a forme di violenza 
fisica, verbale o psichica di alcun genere, ma 
deve attenersi allo spirito del Vangelo. La pa­
rola del Vangelo c’invita ad essere vicini e pieni 
di compassione nei rapporti con gli altri, ma 
anche ad essere sinceri ed energici nelle esigen­
ze di vita. È auspicabile che la metodologia si 
ponga l'obicttivo di stabilire tra i giovani, come 
anche tra giovani ed adulti, l’amore fraterno, in 
cui ciascuno si prenda cura dell'altro, stabilen­
do un legame di comunione ed iniziando un cam­
mino di speranza come segni tangibili della 
Chiesa.

8. /4031 La Chiesa ha creato in molti Paesi 
comunità terapeutiche con luoghi di residenza, 
che però non rappresentano l'unica risposta al 
problema della tossicodipendenza; esistono 
anche altri luoghi in ambiente aperto, ed altri 
tipi d'esperienze possono svilupparsi in funzio­
ne delle situazioni locali. In ogni caso, è impor­
tante dire alla persona che chiede aiuto ed assi­
stenza: «Tu solo puoi cercare di liberarti, ma non 
da solo. Altri ti accompagneranno nel tuo cam­
mino».

/404/ Per quanto riguarda le nuove droghe e 
l’alcool, di cui in certi Paesi si fa largo uso da 
parte degli adolescenti, bisogna soprattutto mira­
re alla prevenzione, poiché i consumatori, occa­
sionali o no, di queste droghe non si ponderano 
come tossicomani e non sentono quindi il biso­
gno di un lavoro di liberazione.

9. 14051 II responsabile pastorale, con il suo 
gruppo di volontari, segue il percorso educativo 
del giovane in incontri periodici e soprattutto 
nella fase di reinserimento nella società.

1406/ È auspicabile che ogni mese si convo­
chi una riunione plenaria di tutte le famiglie con 
le persone specifiche che si occupano di questi 
giovani, perché s’impegnino in un dialogo su ciò 
che è stato sperimentato nel corso del periodo 
trascorso e possano così illuminarsi e sostenersi 
reciprocamente.

14071 Se il giovane persegue l’obiettivo peda­
gogico, anche i genitori e le famiglie debbono se-

Giovanni Paolo 11. Dono e mistero nel 50° del mio sacerdozio. Libreria Editrice Vaticana, Città del Vati­
cano. p. 106 ("La cura animarum"}.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1735

guire un percorso parallelo, allo scopo di riflette­
re sul loro atteggiamento e di essere aiutati nel 
loro modo di vivere il loro rapporto pedagogico. 
Quando in una parrocchia, o in un raggruppa­
mento di parrocchie, si trovano più famiglie con 
problemi di tossicodipendenza, è bene che esse 
s’incontrino periodicamente e parlino insieme 
dei problemi che debbono affrontare.

1408/ Si può anche organizzare ogni anno una 
"Settimana parrocchiale, o inter-parrocchiale, di 
Solidarietà e Partecipazione”, con diverse testi­
monianze, dirette o no, sulle nuove povertà e sul­
l’impegno preso da differenti gruppi, associazio­
ni e movimenti parrocchiali, che facciano 
nascere nei parrocchiani il desiderio di prendere 
una parte sempre più attiva nell’aiuto fraterno a 
coloro che ne hanno più bisogno.

14091 È auspicabile che le Diocesi, le parroc­
chie e le Congregazioni religiose che possiedono 
strutture abitabili le mettano generosamente a di­
sposizione di gruppi pastorali che si occupano di 
giovani in difficoltà, senza scopo lucrativo, per 
stage di reinserimento sociale di tossicomani ed 
alcolisti.

1410/ Per poter operare con la massima effi­
cacia, è più che mai importante:

1. 1411/ collaborare con i servizi pubblici, 
nel rispetto delle specificità del lavoro ecclesiale;

2. 14121 organizzare una banca di dati a li­
vello delle Conferenze Episcopali nazionali. 

come anche centro di studi e di documentazione 
finalizzato a seguire le evoluzioni della tossico- 
mania e delle difficoltà dei giovani. Questo ser­
vizio dovrebbe spettare alla Commissione della 
pastorale per gli operatori sanitari della Confe­
renza Episcopale di ciascun Paese. Il responsa­
bile di detta Commissione potrebbe così stabili­
re rapporti di lavoro e di collaborazione con i 
servizi del Ministero della Sanità che si occupa­
no dei problemi della tossicomania, ma anche 
con il rappresentante di certi Organismi interna­
zionali come l’O.M.S.

/4131 Sarebbe utile affidare a una persona, in 
ogni Diocesi, l’incarico particolare di seguire i 
problemi della droga, in seno al servizio della 
pastorale per la sanità, allo scopo di meglio 
coordinare le energie e di sensibilizzare l'insie­
me della Chiesa locale. Anche a livello regiona­
le si potrebbero stabilire rapporti tra le istituzio­
ni giovanili ed i servizi dello Stato che si 
occupano del trattamento e dell’assistenza dei 
tossicomani, per vedere come sia possibile coor­
dinare le attività educative di prevenzione contro 
l'uso delle droghe.

/414/ Per sollecitare maggiormente l'atten­
zione su tali problemi della società, ciò che è es­
senziale per un cristiano, sarà opportuno segnala­
re nelle varie parrocchie la Giornata intema­
zionale contro l'abuso ed il traffico illecito delle 
droghe che viene organizzata tutti gli anni, il 26 
giugno, dal Programma delle Nazioni Unite per il 
controllo intemazionale della droga.

CAPITOLO V

ATTEGGIAMENTI PASTORALI AL SERVIZIO 
DELLA LIBERAZIONE DELLA PERSONA

1415] La persona deve essere al centro della 
riflessione dell’azione pastorale. Possiamo fare 
riferimento qui al Vangelo, dove Gesù si manife­
sta come il terapeuta ed il liberatore per eccel­
lenza. Ogni credente, nell'aiuto che dà o riceve, 
deve ispirarsi al Signore, che è nello stesso tempo 
il modello dei suoi comportamenti e la fonte del 
suo agire ed il fondamento del suo essere. Il suo 
stile di relazione con gli altri deve ispirare il no­
stro, perché ciascuno possa accettare la propria 
vita e la missione che gli è affidata.

1416/ Certamente, il concetto di dovere nei 
confronti di se stesso, che conduce a quello di re­

sponsabilità, non esprime da solo tutte le prospet­
tive della vita cristiana, la cui finalità è rincontro 
con Dio e la partecipazione alla vita eterna, ma 
contiene e propone un approccio della persona 
che indica l’orizzonte d’una librazione voluta dal 
Cristo. Non è a caso che il Cristo afferma d’esse­
re venuto per i malati e non per i sani, per i pec­
catori e non per i giusti (cfr. Le 5,31-32). Come 
ogni altro individuo, il tossicomane è chiamato a 
questa liberazione da ciò che gli è d'ostacolo al­
l’interno ed all’esterno di se stesso, anche se pre­
senta spesso una personalità complessa che rende 
difficile sia l'evoluzione personale in vista della 
guarigione, sia il rapporto con lui.



1736 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

1. Comportamenti del tossicomane

1417/ La vita del tossicomane è ritmata da nu­
merosi imperativi che lo spingono ad avere com­
portamenti penosi per lui stesso e per gli altri.

1. /418/ Egli tende a dissimulare le sue azio­
ni e i suoi gesti, a mantenere relazioni conflittua­
li, a giocare con i suoi sentimenti ed a manipola­
re quelli degli altri, a mentire a se stesso, ma 
anche a mentire a coloro che lo circondano.

2. /419/ Egli è spesso in un atteggiamento 
negativo nei confronti di se stesso e talvolta nel­
l'incapacità di riconoscere che ha bisogno d'aiu­
to. Egli si disistima, perde ogni prospettiva d’av­
venire ed abbandona ogni sforzo al minimo 

insuccesso; si chiude in un universo di solitudine, 
perde fiducia in se stesso e resta particolarmente 
diffidente nei confronti degli altri.

3. /4201 Egli oscilla tra desideri di cambia­
mento e di sogni di poter essere forte e resistente 
di fronte alla droga. La sua attesa di pace interio­
re e di normalità, per vivere come gli altri, la sua 
incapacità di sopportare la routine quotidiana, i 
suoi slanci per affrancarsi da un piacere intenso, 
un'angoscia invadente e l’aspirazione alla sere­
nità sono altrettanti aspetti che manifestano una 
personalità interiormente molto turbata, piena di 
contraddizioni e lacerata. Il tossicomane si sente 
talvolta in contrasto con la sua educazione.

2. Saper accettare sul piano pastorale rincontro con il tossicomane

1421/ L’incontro pastorale con tossicomani 
solleva numerosi interrogativi. La speranza, o 
anche l'illusione di trovare una causa al proble­
ma che li colpisce ci fa pensare che è possibile 
alleviare la sofferenza profonda che percepiamo 
in essi ed aiuta a superare la sensazione d'impo­
tenza di fronte ad una specie di schiavitù. Gli 
operatori pastorali debbono prospettare la loro 
azione pedagogica e pastorale a lungo termine, 
con una pazienza infinita per evitare d’oscillare 
essi stessi tra l’idealismo di una strategia ed un 
metodo che sarebbero automaticamente efficaci 
e lo scoraggiamento che sopravviene presto o 
tardi, perché le ricadute e le recidive sono nu­
merose.

/4221 La dipendenza tossicomane è, come la 
febbre, un sintomo e non una malattia. Essa ma­
nifesta problemi personali, relazionali, sociali, 
spirituali e conduce a comportamenti specifici. È 
dunque importante accettare il tossicomane con 
la sua sofferenza, senza partito preso né giudizi 
preconcetti; ciò permette di capire una parte delle 
motivazioni; si costruirà una relazione d'aiuto 
suscettibile di far evolvere il soggetto al momen­
to opportuno, si cercherà di assisterlo con fedeltà 
e tenacia, anche quando le scelte non possono es­
sere condivise, senza mai scoraggiarsi né rasse­
gnarsi di fronte agli insuccessi.

/423/ L'adesione alla speranza cristiana di 
fronte alle situazioni ed una disponibilità d'acco­
glienza e d’ascolto sono qualità indispensabili. 
D’altra parte, una preparazione unicamente intel­
lettuale e tecnica è ampiamente insufficiente per 
affrontare i fenomeni di tossicomania e per rivol­
gere un’attenzione al tossicomane in quanto es­

sere integrale. Essa non può essere operativa se 
non sulla base di scelte di vita coerenti e genero­
se. Una fede autentica, fondata su una ricerca 
permanente del Volto del Cristo nei poveri e negli 
oppressi, in coloro che hanno il cuore turbato, 
può aiutare a mantenere e ad accrescere la nostra 
fiducia nel Cristo. Proprio la passione per l’uomo 
rende la pratica pastorale feconda e permette 
d’intrattenere una relazione disinteressata che 
comporta un certo numero di frustrazioni.

1424) Ogni tossicomane ha la sua storia, la 
sua esperienza unica, una vita tortuosa malgrado 
le informazioni e gli avvertimenti ricevuti; egli 
ha le sue proprie possibilità, che non sono mai 
veramente espresse; egli conserva il ricordo di 
momenti positivi nella sua vita e tuttavia resta se­
gnato da uno sguardo negativo su se stesso e sulla 
vita, come anche dalla contraddizione. Proprio 
per questo, come abbiamo già detto, il tossico­
mane ha bisogno d’essere ascoltato senza situare 
il suo discorso unicamente sul piano d’una giu­
stificazione dei suoi comportamenti; egli ha biso­
gno di essere incoraggiato e seguito con una pa­
zienza affettuosa, mettendovi un certo numero di 
esigenze che stimolino le sue potenzialità rispet­
tando nello stesso tempo la sua dignità.

14251 La vita del tossicomane non deve esse­
re guardata soltanto come una serie di problemi, 
ma come la vita di una persona, non come un 
caso da analizzare, ma come un essere da amare, 
non come un individuo da convincere e da condi­
zionare, ma come una persona da valorizzare aiu­
tandola a scoprire le sue ricchezze e le vie di una 
vita bella e ricca, e ad acquisire una stima reale 
di se stessa.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1737

3. Un progetto pastorale: verso un'accettazione responsabile di se stessi

1426/ Nel Vangelo, il Cristo è attento a coloro 
che vivono in situazioni umanamente senza spe­
ranza. Ad ogni incontro, il Cristo ascolta i la­
menti e le sofferenze, e senza minimizzare il 
peso delle difficoltà, rivolge uno sguardo d’amo­
re sulle persone ed apre loro un avvenire, facen­
do intravedere loro la misericordia di Dio ed il 
senso d’una vita liberata dai suoi ostacoli (cfr. Mt 
9,1-8. 27-31. 32-38; Me 1,21-34. 40-42). Basan­
dosi sull’esempio del Cristo, coloro che assisto­
no i tossicomani sono chiamati a manifestare 
loro l’amore e la tenerezza di Dio, perché essi 
possano stimarsi, rispettarsi ed amarsi; inoltre, 
debbono creare con i drogati un rapporto in cui la 
persona si senta riconosciuta per se stessa, un 
rapporto di fiducia, senza complicità né accondi­
scendenza, che stimoli il tossicomane ad impe­
gnarsi in vie nuove. L’operatore pastorale deve

4. Il ruolo della famiglia

1428/ L'azione pastorale deve avere anche 
l’obiettivo di dare aiuto e sostegno alla famiglia. 
Quest’ultima ha un ruolo essenziale da svolgere 
nell’educazione e nella rieducazione del tossico­
mane. Essa è la prima responsabile del processo 
educativo e della riabilitazione. Per il clima che 
essi creano, per la loro continua testimonianza e 
per le parole opportune che possono dire, i geni­
tori sono elementi indispensabili nella vita di 
colui che vuole uscire dal mondo della tossico- 
mania. È quindi importante che essi siano inte­
grati in massimo grado nel processo di guarigio­
ne di un membro della loro famiglia colpito dalla 
tossicomania.

14291 I genitori sono spesso avviliti per la tossi­
comania di qualcuno dei loro figli. Essi si sentono 
in colpa e pensano di aver commesso errori nel loro 
rapporto pedagogico. Si rimettono quindi in que­
stione e vivono dolorosamente la situazione, chiu­
dendosi nel silenzio e nella solitudine. In questo 
clima, essi sono talvolta aggrediti dal loro figlio 
tossicomane, che rimprovera loro lo stile di vita nel 
quale è vissuto. 1 genitori prendono spesso questi 
rimproveri alla lettera e fanno fatica a riflettere e ad 
agire tranquillamente. È importante che siano so­
stenuti dalla società, cioè attraverso un quadro le­
gislativo ed istituzionale che valorizzi la famiglia e 
che garantisca le responsabilità educative parenta­
li. È altrettanto necessario che il discorso sociale 
non discrediti i valori trasmessi dai genitori.

/430/ 1 genitori possono essere sostenuti 

avere la preoccupazione di lavorare nella pro­
spettiva dell'accoglienza evangelica senza mai 
scoraggiarsi.

(4271 II Vangelo è una scuola di libertà e di 
responsabilità. La vita ci è data da Dio per farla 
fruttificare, sciupare ciò che ci è stato affidato 
non corrisponde alla nostra vocazione umana. Il 
sacerdote e l'operatore pastorale sanno in che 
senso essi lavorano a lungo termine, adottando 
un orientamento evangelico. È particolarmente 
importante aiutare la persona a ritrovare relazio­
ni positive con la propria famiglia, la propria 
scuola o il proprio ambiente professionale, i pro­
pri amici, i vari protagonisti della società, allo 
scopo di coinvolgersi in una rete relazionale che 
partecipi alla promozione dell’individuo.

anche da varie associazioni e da strutture pasto­
rali che potranno accoglierli e riflettere insieme a 
loro sulle situazioni e sugli atteggiamenti miglio­
ri da adottare. Essi potranno comprendere meglio 
ciò che vivono i loro figli, in particolare quando 
questi hanno accettato di farsi aiutare per liberar­
si dalla dipendenza dalla droga. Il tossicomane 
che s'impegna in un processo di liberazione dal 
prodotto proverà talvolta il bisogno di rimanere 
appartato di fronte ai suoi genitori dopo averli 
aggrediti. I genitori rimarranno sorpresi di questo 
cambiamento improvviso, frequente nei tossico­
mani. Il tempo del cambiamento d'atteggiamen­
to nel tossicomane comporta una certa distanza 
dai suoi genitori e dalla sua famiglia in generale; 
ciò è sufficiente spesso per superare il risenti­
mento ed il peso della colpa, per sentirsi abba­
stanza sereni ed in grado d'accettare una critica 
positiva. Cresce il desiderio di chiarire il proprio 
legame con la famiglia e d'avviare nuovi rappor­
ti con essa. È importante che la famiglia sia sen­
sibilizzata a questo bisogno perché possa acco­
glierlo e non lasciarsi sfuggire un tale appunta­
mento.

1431/ Nelle preoccupazioni pastorali, collo­
care la persona al centro dell'interesse significa 
rispettare la sua storia, trattare con interesse e di­
screzione la sua famiglia. Operando a favore di 
un’integrazione dell'individuo nella sua fami­
glia, con l’accettazione della sua storia e del suo 
passato, l'aiuto dato al tossicomane acquista un 
valore essenziale, perché gli permette di unifica-



1738 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

re la sua esistenza e contribuisce alla stabilità ed 
all’equilibrio interiore dell'individuo.

/432/ Non bisogna mai dimenticare che la fa­
miglia che si rivolge ad un luogo d’accoglienza 
pastorale per tossicomani è una famiglia provata 
da un conflitto interno molto penoso e prolunga­
to. Essa deve essere sostenuta ed anche visitata 
dal sacerdote o da un operatore pastorale. Incon­
tri regolari l'aiuteranno a parlare delle difficoltà 
vissute ed a trovare l'atteggiamento adatto per 
aiutare un figlio nel suo processo di liberazione 
dalla tossicomania.

5. Il ruolo della catechesi

1434! La catechesi dei bambini e degli adole­
scenti occupa un ruolo centrale nell'educazione 
al senso della vita e dunque nella prevenzione 
contro la droga. Lo sviluppo della tossicomania 
ha avuto luogo parallelamente ad una lenta scri­
stianizzazione che è cominciata con l’abbandono 
della catechesi dei bambini. La mancanza di sti­
moli alla vita spirituale e ad una relazione con 
Dio, alimentata dalla scoperta della sua Parola e 
dai Sacramenti ricevuti per mezzo della sua 
Chiesa, lascia in molti giovani un grande vuoto 
che essi cercano di colmare con espedienti artifi­
ciali. Fare scoprire ai bambini la comprensione 
del mistero cristiano, al quale partecipiamo gra­
zie al Battesimo ed alla Comunione eucaristica 
per aprirci alla vita eterna, li aiuta a concepire la 
loro esistenza in rapporto con Dio, Padre, Figlio 
e Spirito Santo, che è amore e fonte di relazione.

/435/ Le comunità cristiane debbono essere 
mobilitate dalla catechesi dei bambini, che è ne­
cessario considerare come una priorità pastorale. 
È indispensabile che la catechesi dei giovani sia 
sostenuta da comunità vive che rendano testimo­
nianza della fede, della speranza e della carità, ri­
cevute come doni di Dio. I giovani vanno dove 
percepiscono che c’è vita, anche se talvolta alcu­
ni confondono atteggiamenti facili e superficiali 
con atteggiamenti religiosi autentici ed esigenti. 
Nel contesto sociale attuale, essi si lasciano trarre 
in inganno da idoli. Scoprire Dio, vivere della sua 
Parola e dei Sacramenti ed essere inseriti nella 
sua Chiesa è il compito primordiale che deve sta­
bilirsi la catechesi. Suscitando la fede ed educan­
do la coscienza cristiana, essa fa scoprire al bam­
bino che è amato e voluto da Dio per se stesso. 
Egli comprende che. grazie al Battesimo, diventa 
tìglio di Dio e fratello del Cristo e. conseguente­
mente, fratello degli uomini. Lo Spirito Santo gli 
viene donato perché abbia la comprensione della

/433/ Spesso, ciascuno dei membri della fa­
miglia ha maturato convinzioni e nutrito atteg­
giamenti contraddittori nei confronti della tossi­
comania. La famiglia si è isolata dal suo am­
biente e ha limitato le sue relazioni. Essa ha dun­
que soprattutto bisogno d’essere accolta in un 
quadro pastorale, senza essere giudicata, di poter 
parlare della sua sofferenza con altre famiglie 
che vivono la stessa situazione, di sentirsi protet­
ta allo scopo di riacquistare fiducia. Essa deve es­
sere considerata come un luogo di risorse che è 
necessario valorizzare.

Parola di Dio e ne porti testimonianza. Una rela­
zione forte con Dio gli fa percepire la fiducia del 
Signore e della Chiesa nei suoi confronti.

/436/ Alcuni catechisti si preoccupano talvolta 
di sapere se bisogna parlare ai bambini dell’amo­
re di Dio nostro Padre o del senso cristiano della 
famiglia, per il fatto che essi vivono in situazioni 
familiari dolorose, hanno una cattiva immagine 
del padre oppure si trovano in una costellazione 
familiare molto complessa e rimaneggiata. Non 
bisogna tuttavia privarli della rivelazione della pa­
ternità divina, altrimenti la visione cristiana rischia 
d'essere prigioniera dei costumi e dei problemi di 
un’epoca; la catechesi aggiungerebbe allora con­
fusione ai disturbi attuali della filiazione.

14371 L'educazione alla preghiera, alla medita­
zione. alla celebrazione eucaristica ed alla pratica 
dei Sacramenti è una carta vincente per lo svilup­
po della vita spirituale e della vita integrale del­
l’individuo, che potrà così arricchirsi ed approfon­
dire la sua vita interiore. La pedagogia della ca­
techesi avrà dunque la preoccupazione d'insegna­
re al giovane come assimilare le verità della fede, 
che l'aiuteranno a comprendere meglio ciò che 
deve essere il suo rapporto con Dio. Egli vivrà que­
sto percorso di formazione cristiana in senso alla 
Chiesa in una comunità locale piena di calore, atti­
va ed aperta sugli altri, specialmente nei confronti 
dei più poveri e degli emarginati. L’insieme di que­
sto percorso di stimolo alla vita spirituale è per la 
Chiesa un modo di lavorare, a monte, per la pre­
venzione contro i fenomeni di droga, assicurando 
un’educazione di base al bambino e all’adolescen­
te. Siamo tuttavia lucidi e senza illusioni, perché 
sappiamo che ogni persona ha le sue debolezze e 
può lasciarsi trascinare a modi di procedere che la 
rendono prigioniera. Ma è necessario privilegiare 
la verità, l’onestà e le relazioni autentiche.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1739

6. Il ruolo della scuola cattolica

/438/ I cristiani impegnati al servizio della 
vita e che lottano contro la droga debbono agire 
in maniera esplicita, come cristiani, affinché la 
specificità del messaggio evangelico faccia ben 
apparire che è il Cristo a rivelarci il senso ultimo 
dell’esistenza.

/439/ La trasmissione dei valori cristiani è al 
centro della problematica della scuola cattolica; 
questi valori orientano la maniera d’apprenderne 
i programmi e la loro realizzazione pedagogica, 
aiutando gli alunni a ordinare correttamente i 
loro atti verso Dio, «sommo bene e fine (telos) 
ultimo dell’uomo»1”. Proprio in questo spirito la 
scuola cattolica deve agire; essa impartisce le 
conoscenze e gli strumenti del sapere che for­
mano i giovani a diventare membri attivi e re­
sponsabili nella società, educandoli alla libertà, 
alla relazione con gli altri, al controllo di se stes­
si grazie ai valori umani e morali illuminati dal 
Vangelo. Essa contribuisce a formare uomini e 
donne capaci di orientarsi correttamente nell’e­
sistenza, di avere il controllo di sé e di percepire 
il pericolo che comportano certe alienazioni, 
come la droga.

1441)/ Uno sforzo tutto particolare dovrà esse­
re compiuto per favorire la formazione dell’intel­
ligenza: padronanza del linguaggio, della logica, 
del ragionamento e della memoria, perché il gio­
vane acquisisca il senso della verità e della bontà 
morale. Per evitare il "relativismo morale”, è im­
portante aiutare i giovani a comprendere ciò che 
rappresentano i valori morali e certe situazioni 
che sono oggettivamente in contraddizione con i 
principi fondamentali. La letteratura, la filosofia 
e la morale sono ricche di numerosi testi d'auto­
re che vengono abitualmente studiati a scuola e 
che partecipano alla formazione dell'intelligenza 
e della coscienza morale degli alunni.

/4411 Imparare a riflettere sui comportamenti 
e analizzarli in rapporto ai valori morali univer­
sali contribuiscono ad una sana formazione al di­
scernimento su ciò che è necessario fare; ciò 
deve portare progressivamente il bambino e l'a­
dolescente a cercare «il bene morale da pratica­
re»'”. La formazione morale nell'ambito della 
catechesi e della scuola cattolica si basa sull'ap­
profondimento della vita cristiana. «Evidente­

mente dev’essere un’ordinazione razionale e li­
bera, cosciente e deliberata, in forza della qua­
le l'uomo è "responsabile" dei suoi atti ed è sog­
getto al giudizio di Dio»'”. Va ricordato che la 
vita morale deve accompagnarsi ad un'esperien­
za spirituale fondata sulla relazione con il Cristo.

/4421 L'educazione morale è una scuola d'ap­
prendimento della libertà. Un atteggiamento di­
sinvolto o lassista da parte degli adulti falsa la re­
lazione educativa, in maniera particolare nel­
l’ambito della famiglia, della catechesi o della 
scuola.

/4431 II ruolo degli educatori è quello di cer­
care di comprendere i comportamenti dei giova­
ni tossicomani, che arrivano a svilupparsi anche 
dentro la scuola, per trovare soluzioni pedagogi­
che. Tali atteggiamenti rivelano sia una sfida di 
fronte al divieto, rappresentata dall’uso di stupe­
facenti, sia un'abitudine che si diffonde perché le 
droghe vengono presentate nel discorso sociale 
come una fonte di benessere e di piacere. La 
scuola è il luogo per eccellenza in cui il bambino 
deve essere messo a confronto con le leggi socia­
li e con la legge morale, prolungando ciò che 
normalmente deve essere già vissuto in seno alla 
famiglia. Un antagonismo tra ciò che si vive in 
famiglia e ciò che si vive a scuola contribuisce a 
destrutturare i giovani, che non sanno più dove si 
trovano i loro punti di riferimento. Per questo 
motivo è importante che la proibizione delle dro­
ghe sia chiaramente enunciata nell'ambito scola­
stico e che ogni trasgressione venga sanzionata, 
per evitare che dei bambini o degli adolescenti si 
emarginino e affondino nel circolo vizioso della 
tossicomania. Bisogna dunque fare appello agli 
adulti, ai genitori ed alle équipes pedagogiche 
perché si mobilitino in tal senso.

/444/ Infine, all'interno della scuola, gli adul­
ti saranno particolarmente attenti a coloro che 
hanno fatto uso di droghe, che si trovano in diffi­
coltà personali e/o familiari e che tendono ad iso­
larsi, ad essere aggressivi, ad esser passivi, a non 
lavorare, a sviluppare comportamenti antisociali, 
a maltrattare verbalmente o fisicamente gli altri 
giovani ed anche gli adulti. Non è sempre sem­
plice né facile far fronte a questo genere di situa­
zione. Tuttavia, è importante che l'adulto riman-

'“ Giovanni Paolo 11. Leu. Enc. Veritatis splendor, TÌ.
Ibid, 8.
Ibid., 73.



1740 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

ga al suo posto e nel suo ruolo per intervenire in 
modo giusto e appropriato. Che gli adulti non si 
scoraggino troppo presto! L'educatore deve avere 

la pazienza di vedere i giovani evolversi lenta­
mente. La maturazione dell'intelligenza e della 
coscienza morale si realizza progressivamente.

7. Il volontariato

14451 La tossicomania, come altre devianze, 
non è un problema riducibile ad una difficoltà 
personale o familiare; è la manifestazione di un 
malessere più profondo. Essa manifesta l'incoe- 
renza degli stili di vita degli uomini del nostro 
tempo, la dissoluzione dei legami sociali e la di­
sgregazione dei luoghi di vita. Il compito pasto­
rale che meglio corrisponde alle necessità di que­
sto tempo consiste nel creare reti di comunica­
zione e di solidarietà, nello sviluppare l'apparte­
nenza sociale per ciascuno, nel favorire le rela­
zioni di sostegno e d'aiuto, affinché ciascuno 
possa avere il posto che gli spetta nella società e 
sentirsi responsabile dei propri fratelli. È una 
priorità per la pastorale, ma anche per la preven­
zione contro la tossicomania.

/446/ I Centri pastorali d’accoglienza per tos­
sicomani sono nati dal volontariato di cristiani 
che desiderano impegnarsi per rispondere alle 
nuove sfide del nostro tempo. I Centri pastorali 
cercano sempre di associare molti volontari, com­
prese le famiglie dei tossicomani, avendo cura 
della loro formazione. Bisogna salutare il lavoro 
compiuto generosamente da tutti coloro che. in 
questo modo, si mettono in maniera disinteressa­
ta al servizio degli altri. Non si può che incorag-

8. Assistenza spirituale e tossicomania

/448] La Chiesa continua la missione del Cri­
sto, rivolgendo la propria attenzione a tutta l’u­
manità ed alle situazioni più diverse, in particola­
re quelle dei più poveri. La povertà materiale 
spesso impedisce a uomini e donne di vivere de­
gnamente. Ma la povertà morale e spirituale, che 
s’incontra nella tossicomania, caratterizzata da 
una profonda solitudine e da una forma di de­
pressione, costituisce un’intensa sofferenza per 
l’individuo tossicomane e per le persone che lo 
circondano. L'azione pastorale avrà come compi­
to quello di restituire al tossicomane la sua di­
gnità e la sua libertà.

[449/ La Chiesa s’interessa ad ogni persona 
in particolare, perché essa ha un valore infinito. 
Essa s’impegna con dedizione pastorale in que- 

giare un numero sempre maggiore di persone a 
partecipare ad attività volontarie al servizio dei 
più poveri della società, specialmente di coloro 
che si trovano in situazioni di emarginazione. Una 
delle peculiarità della Chiesa fin dalle origini è 
proprio quella di rivolgere la propria attenzione ai 
più piccoli, che sono i prediletti di Dio.

/447/ I volontari assicurano un aiuto conside­
revole ai giovani in difficoltà; essi, inoltre, non 
esitano a far ascoltare la loro voce perché la so­
cietà si preoccupi sempre di più dei problemi 
della gioventù, specialmente di ciò che si riferi­
sce alla tossicomania. Essi sono sempre pronti a 
sostenere i genitori e gli educatori nei loro com­
piti specifici. Possono anche svolgere un ruolo di 
mediazione tra persone che rischiano d’essere 
emarginate e rifiutate e quelle che vivono nella 
normalità sociale. I volontari nella pastorale, dei 
quali bisogna riconoscere qui il coraggio e la te­
nacia, sono testimoni di numerose sofferenze 
umane che essi tentano di ridurre partecipando a 
vari programmi d’educazione dei tossicomani. 
Non si può che invitare tutti gli uomini di buona 
volontà ad unirsi per risolvere il problema della 
tossicomania, che è uno dei più terribili per la 
gioventù del nostro tempo in tutti i Continenti.

sto lavoro, amando le persone per ciò che sono, 
desiderando vivere con loro le esigenze del­
l’amore evangelico. Il Cristo è vicino ad ogni 
persona, ed a ciascuna Egli vuole far ascol­
tare il suo invito ad amare e a conoscere l’amo­
re di Dio.

8.1. Principi d'azione spirituale 
e di guida spirituale

I450] Nella prospettiva cristiana, la relazione 
con Dio permette all'uomo di riconoscere il suo 
destino soprannaturale1" L’uomo è chiamato a 
vivere fin da adesso l’amore di Dio, che gli rive­
la la profondità del suo essere: soltanto Dio può 
colmare totalmente i desideri umani. Egli invita 
l'uomo a partecipare alla vita divina, che supera

Cfr. Henri de Lubac, Surnaturel, DDB, Paris 1991, p. 634.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1741

tutto ciò che l’uomo stesso possa immaginare'"'. 
La vita interiore del credente rappresenta lo spa­
zio in cui si sviluppa la vita soprannaturale, in ri­
posta all’invito evangelico e al dono della grazia 
di Dio. La vita spirituale è così l’espressione 
della presenza di Dio nell’uomo, a partire dagli 
oggetti della fede e dall’attuazione dei valori 
evangelici nella realtà del mondo. Essa si espri­
me attraverso forme diverse di spiritualità. Per 
questo motivo la vita spirituale non può confon­
dersi con la vita dell’intelligenza, così come si 
vorrebbe pretendere oggi attraverso la poesia, 
l’arte, l’estetica, la filosofia o la saggezza mora­
le, quando si parla "di spiritualità laica". Più pre­
cisamente, lo Spirito Santo è il maestro della vita 
interiore che fa nascere e crescere «l'uomo inte­
riore» (cfr. Rm 7,22; Ef 3.16).

1451/ L’uomo si realizza aprendosi alla vita di 
Dio. La grazia sostiene la vita spirituale e ne per­
mette lo sviluppo. La vita spirituale ingloba ed 
ispira la persona, nel suo essere e nei suoi com­
portamenti. e le permette di mettere in opera i va­
lori della vita. Essa è dunque fonte di liberazione 
e favorisce la maturazione morale e spirituale di 
ciascuno. Noi attingiamo ad essa la forza, il co­
raggio e la speranza per ristabilire e salvare ogni 
esistenza umana. Dio è presente e non abbando­
na mai l’uomo alle sue deviazioni. La sua grazia 
è continuamente all'opera per invitarci ad una 
fede più forte, ad una carità più attiva e ad una 
speranza più fiduciosa, allo scopo di rinnovare 
“l’uomo interiore”. «Il Signore Gesù Cristo, me­
dico delle nostre anime e dei nostri corpi, colui 
che ha rimesso i peccati al paralitico e gli ha reso 
la salute del corpo (Me 2,1-12), ha voluto che la 
sua Chiesa continui, nella forza dello Spirito 
Santo, la sua opera di guarigione e di salvezza 
[...]»'“. È questo il fine dell’azione pastorale 
della Chiesa.

8.1.1. Una pastorale d'accoglienza
1452) La pastorale della tossicomania deve 

rendersi vicina all'universo nel quale vivono co­
loro che si trovano sotto questa dipendenza. È 
quindi necessario conoscere il loro tipo di lin­
guaggio, il loro modo di vita ed il loro sistema di 
funzionamento, allo scopo di raggiungerli e di 
aiutarli ad uscirne. È anche necessario prendere 
atto che la maggior parte dei tossicomani riman­
gono spesso ignoranti sul piano religioso o nu­
trono disinteresse per la fede cristiana, anche se 
nel loro intimo ci sono aspirazioni spirituali 

profonde, anche se sono coscienti che il loro 
modo di vita è molto lontano da ciò che essi ef­
fettivamente ricercano.

/453/ Il tossicomane manifesta diffidenza, ri­
fiuta le norme e le persone che rappresentano la 
società e la cultura vigenti. Dietro la sua diffi­
denza s’esprime talvolta ciò che egli considera 
come ingiusto e inumano in certe norme sociali. 
Riconoscere le sue rivendicazioni prova al tossi­
comane che egli viene ascoltato nel suo lamento 
e che si trova di fronte a cristiani consapevoli dei 
problemi attuali della società, sui quali essi vo­
gliono intervenire. Impegnati in questa azione 
pastorale a servizio dei tossicomani, i cristiani 
desiderano prendere in considerazione l’essere 
integrale fino alla sua dimensione religiosa.

/454/ Il sacerdote e l’operatore pastorale deb­
bono intraprendere molti sforzi per essere pre­
senti nell’universo del tossicomane, che, con il 
suo rifiuto del reale o con il suo modo di mani­
polarlo, mette in discussione un buon numero di 
valori e di costrizioni. E necessario accettare pa­
zientemente d'entrare in dialogo con il tossico­
mane. per ricondurlo alla realtà e permettergli di 
entrare in un modo di procedere in cui egli possa 
sentirsi vero. In un primo momento, il gesto, la 
presenza ed un segno d’interesse prevalgono 
sulla parola, preparando progressivamente un 
dialogo vero e proprio. Il tossicomane ha bisogno 
d'incontri che lo conducano a passare dalla con­
fusione del linguaggio alla parola, dalla tentazio­
ne dell'autodistruzione alla stima di sé. dalla di­
pendenza alla libertà. Un tale processo è lento e 
difficile.

8.1.2. Una pastorale d'ascolto
/455/ Il tossicomane vuole essere aiutato, ma 

nello stesso tempo si mostra scettico e diffidente. 
Egli si nasconde dietro un'immagine difensiva 
che gli impedisce di manifestare i suoi sentimen­
ti autentici. Il senso di colpa è nel tossicomane 
un'esperienza forte, specialmente nel momento 
in cui viene liberato dall'effetto della droga. 
Anche se egli cerca di negare “la sua colpa" 
quando la prova nel suo intimo, se ne sente però 
oppresso. È questo un momento privilegiato per 
l'assistenza spirituale e pastorale, perché il dro­
gato ha bisogno di dare libero corso a questo sen­
timento che l’opprime. Un tale senso di colpa è 
caratterizzato in particolare dalla constatazione 
della fedeltà indefettibile dei suoi genitori - spe-

'” Cfr. Idem. Le mystère du surnaturel, in Oeuvres complétes, XII. Ccrf. Paris 2(XX). p. 367.
Catechismo della Chiesa Cattolica. 1421.



1742 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

cialmente di sua madre - che, malgrado un com­
portamento negativo da parte sua e le sue ripetu­
te menzogne, continuano a sperare in lui e ad aiu­
tarlo a uscire dall’inferno della droga. Si tratta di 
una presa di coscienza che può condurre a un du­
plice esito, cioè a incoraggiare il processo di tra­
sformazione o almeno a bloccarlo, data la paura 
provata davanti alla possibilità d'ingannare anco­
ra la sua famiglia.

/456/ Quando il tossicomane arriva allo stadio 
della valutazione globale della propria vita ed è in 
possesso di un’esperienza religiosa passata, chie­
de spesso di sperimentare il sacramento della Ri­
conciliazione. Pur avendo trovato una tranquillità 
interiore nel corso delle varie sedute terapeutiche 
e nell'assistenza pastorale, gli resta tuttavia un’in­
soddisfazione profonda che lo sollecita a parlare 
con un sacerdote. Egli arriva a constatare che il ri­
conoscimento delle proprie difficoltà è necessario 
per la sua vita futura, dato il peso del peccato o 
del rimorso. La confessione del male commesso 
apporta al tossicomane un grande sollievo. L’es­
sere accolto ed ascoltato, nel più profondo rispet­
to, è un atteggiamento che racchiude un impor­
tantissimo valore terapeutico (cfr. Le 15,11-32). 
In una comunità d’accoglienza, la possibilità di 
mettersi a confronto con la propria colpa e di con­
fessare il male commesso viene vissuta come un 
elemento essenziale delia guarigione.

/4571 Sarebbe pericoloso, ovviamente, susci­
tare ed alimentare sensi di colpa che renderebbe­
ro difficile ogni evoluzione. Spetta al sacerdote 
incoraggiare al senso della riconciliazione e del 
perdono in maniera responsabile davanti a Dio. Il 
tossicomane che possa esternare i propri pensieri 
e sentimenti e tradurre in parole il proprio senso 
di colpevolezza, diventa più libero; e il sacra­
mento della Riconciliazione rende più completa 
la guarigione interiore. Senza cercare di procede­
re troppo in fretta sul piano religioso, ogni tappa 
rimane un momento propedeutico per incammi­
narsi verso una maggiore libertà e verso una 
guida spirituale che aiuterà il soggetto a superare 
le varie difficoltà del periodo di svezzamento.

8.1.3. Una pastorale che educhi 
al senso del tempo

/458/ Il tossicomane è un manipolatore ed il 
suo discorso è spesso improntato alla malafede. 
Raramente mantiene le promesse e gli impegni. 
Grande è la sua capacità di mentire e d’inganna­
re. Un tale atteggiamento si spiega con il fatto 
che egli cerca di vivere al di fuori del reale ed ag­
gira la maggior parte delle difficoltà, anziché af­

frontarle. Il sacerdote e gli operatori pastorali 
debbono evitare di essere coinvolti in questo 
gioco. Essi debbono piuttosto sollecitare il tossi­
comane ad un confronto oggettivo con la realtà, 
per aiutarlo a liberarsi dai suoi ceppi e a diventa­
re più adulto e più maturo. Una delle cause della 
tossicomania, come abbiamo già detto, è il rifiu­
to di crescere ed il bisogno di rimanere nelle gra­
tificazioni del mondo infantile. Così, l’uso delle 
droghe finisce con l’alimentare un universo affet­
tivo infantile per non dover rinunciare a relazioni 
di tipo aggregativo. Rifiutando di crescere, il sog­
getto rimane in una psicologia che non ha inte­
grato il senso del tempo e della storia.

14591 II lavoro pastorale deve permettere 
d’aiutare l’individuo a riprendere il filo della sua 
storia, ad accettare d’inserirsi nel tempo e a ma­
turare, anziché credersi bambino e dunque dipen­
dente. Infatti, anziché ribellarsi contro la sua 
mancanza di libertà di fronte ad un prodotto, il 
tossicomane arriva ad aggredire i suoi genitori e 
quanti lo circondano, e a rimproverare loro una 
dipendenza che non rientra sistematicamente 
nella loro responsabilità. Educare il senso della 
storia favorirà una maturazione affettiva ed intel­
lettuale. L’individuo potrà, con l’aiuto di un sa­
cerdote o di un’altra guida, rileggere episodi do­
lorosi della sua vita e scoprire che Dio non è 
indifferente a tutti questi avvenimenti. Egli deve 
accettare la sua vita come il luogo di un’espe­
rienza di salvezza, offerta da Dio. Nel suo itine­
rario spirituale, il tossicomane che si unisce al 
Cristo scopre che la sua vita non è perduta. Cer­
tamente la sua storia è segnata da insuccessi, da 
colpe e dal peccato, ma può aprirsi un’altra fase 
nel corso della quale il soggetto potrà vivere di­
versamente, rinnovato e chiamato alla libertà. Il 
lavoro di rilettura della sua storia è possibile se la 
relazione tra il tossicomane ed il sacerdote è suf­
ficientemente fiduciosa.

8.1.4. Meditare la Parola di Dio
14601 L’ascolto è indispensabile, ma non è un 

fine in se stesso. Non si tratta, infatti, d’ascoltare 
per ascoltare, perché l’accoglienza della parola 
dell’altro è sempre, nel campo pastorale, un’oc­
casione di discernimento e d’impegno su ciò che 
viene detto. Il silenzio attento all’espressione al­
trui è una condizione preliminare perché il sog­
getto possa formulare ciò che finora era senza pa­
role. Questa parola che viene dal profondo, 
attraverso la quale egli grida il proprio dolore e la 
sua speranza d’una liberazione, potrà essere illu­
minata dalla Parola di Dio. Il sacerdote dovrà 
istruire, ma, giova ripeterlo, evitando di procede-



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1743

re troppo in fretta e senza alcuna pretesa di ap­
portare soluzioni immediate ai problemi spiritua­
li che si presentano. È importante che il soggetto 
possa impegnarsi in un processo di liberazione 
camminando con ritmi personali.

/4611 È anche importante che chi ha il compi­
to di guidare faccia attenzione quando propone so­
luzioni o dà consigli che rischiano d'essere inter­
pretati come comandamenti o divieti che po­
trebbero rafforzare il rifiuto interiore del tossico­
mane nei confronti di tutte le esigenze, anziché fa­
vorire lo sviluppo del soggetto con la necessaria 
flessibilità. In caso di fallimento o d’abbandono 
del consiglio ascoltato, il tossicomane può crolla­
re e rimproverarsi il proprio fallimento. Un senso 
d’impotenza e di dipendenza invade talvolta la sua 
coscienza e lo fa regredire fino al punto di ricade­
re in un comportamento tossicomane. L’equilibrio 
è fragile, prima che la personalità risulti consoli­
data sul piano psicologico e spirituale.

14621 In tale contesto, il sacerdote deve esse­
re consapevole del valore di segno che rappre­
senta la sua persona. Se egli pronuncia una paro­
la inopportuna, essa sarà interpretata come una 
parola poco felice della Chiesa. L’insegnamento 
della Parola di Dio deve essere accompagnato da 
un’esperienza di fede in seno ad una comunità 
che mostri calore nell’accogliere la persona feri­
ta. Ciò non può avvenire se non sulla base di una 
profonda fede personale radicata e vissuta nella 
Chiesa. Il rapporto affettivo con il tossicomane, 
che può apparire come una certa dipendenza tra 
le persone, è importante e permette al tossicoma­
ne d’accogliere la parola del pastore. Esso crea 
un clima che consente di tessere legami necessa­
ri per un vero lavoro pastorale. E opportuno che 
la catechesi si appoggi sulle varie scene bibliche 
che possano illuminare l’esistenza del tossicoma­
ne e fargli intravedere che anche lui è chiamato a 
realizzare un cammino di conversione per met­
tersi al seguito del Cristo.

8.1.5. Stimolare al senso della preghiera 
e della vita sacramentale

14631 Come abbiamo sottolineato in tutto il 
corso di questo studio, se il lavoro pastorale deve 
tenere conto di tutti gli aspetti della tossicoma­
nia, spetta ai sacerdoti e agli operatori pastorali 
portare l’aiuto originale che rappresenta quello 
della Chiesa, in particolare sul piano spirituale e 
sul piano morale.

1464/ Sono molte le esperienze pastorali che 
vengono condotte con tossicomani, in ambiente 

aperto o residenziale, centrate su un reinserimen­
to sociale, esperienze nelle quali la vita quotidia­
na è ritmata non soltanto da attività comunitarie, 
ma anche da tempi di preghiera e da celebrazioni 
eucaristiche. Tutti i tossicomani non sono pronti 
a disporsi al raccoglimento e alla meditazione 
della Parola di Dio. Essi sperimentano i dolori 
della sindrome da svezzamento attraverso il loro 
corpo, ma anche in tutta la loro personalità. Essi 
scoprono che, molto spesso, hanno cercato di cu­
rarsi facendo ricorso alla droga. L’esperienza 
mostra che molti giovani si recano in certe co­
munità religiose specializzate nell’accoglienza 
dei tossicomani per liberarsi dalla loro schiavitù. 
Essi percepiscono di essere presi sul serio nella 
loro richiesta di parola, di stima della propria 
persona e di comprensione dell’enigma di ciò 
che li ha condotti a drogarsi; ed hanno coscienza 
del bisogno di cambiamento e di liberazione di 
cui avvertono la necessità.

/4651 L’esperienza comunitaria, fondata su 
una vita evangelica e sulla preghiera, rappresen­
ta una dimensione in cui il tossicomane può di­
ventare libero; attraverso la testimonianza delle 
persone, egli può scoprire il messaggio di Cristo 
ed ascoltare l'invito a vivere pienamente nella di­
gnità dei figli di Dio. La celebrazione dell’Euca- 
ristia e la preghiera aprono percorsi di vita. La 
scoperta dell’amore di Dio permette d’acconsen­
tire alla speranza e d’impegnarsi sulla via di un 
rinnovamento spirituale. Siamo a conoscenza di 
numerose esperienze che s’ispirano a questo pro­
getto e che sono basate su una pratica del lavoro 
in seno ad una comunità religiosa. Ogni tossico­
mane che chiede di soggiornare in queste comu­
nità deve accettarne le regole e le esigenze che 
l'aiuteranno a percepire il reale. Grazie ad una 
metodologia basata su una riabilitazione spiritua­
le, attraverso un itinerario contrassegnato dalla 
vita di preghiera e sacramentale, vengono regi­
strati dalle comunità religiose risultati molto in­
teressanti. Certi tossicomani trovano in questi 
luoghi un contesto ed un sostegno che li aiutano 
a riprendersi da soli. L'organizzazione può varia­
re da una comunità all'altra. Bisogna incoraggia­
re questo tipo d'accoglienza, come altre forme 
d'intervento nei tossicomani, badando sempre a 
promuovere la dignità della persona, a suscitare 
in essa la coscienza della sua libertà e delle sue 
responsabilità nei confronti dei valori morali.

8.1.6. Comunicare la speranza
/466/ Un atteggiamento profondamente anco­

rato nella speranza cristiana è indispensabile per 
affrontare persone tossicomani che vivono in una



1744 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

“mentalità di fallimento”. Dobbiamo testimonia­
re la speranza che ci apre un futuro con Dio e che 
ci fa sentire nel profondo del nostro intimo il de­
siderio di trovare la nostra felicità nella vita eter­
na appoggiandoci sulla grazia dello Spirito 
Santo. Le Beatitudini ci tracciano il cammino at­
traverso le prove che incontriamo, allo scopo di 
unirci al Cristo e di cominciare, fin da adesso, a 
vivere spiritualmente ciò che ci viene promesso. 
La speranza nella vita eterna c’illumina e solo 
partendo dal Cristo risuscitato dobbiamo riconsi­
derare la nostra vita. Anziché insistere ostinata- 
mente sui fatti del quotidiano, che possono por­
tarci alla disperazione, proprio attraverso la 
presenza del Cristo e del suo messaggio sulla vita 
eterna dobbiamo comprendere ed orientare la no­
stra esistenza. Soltanto in Lui e nell’aspirazione 
alla felicità instillata da Dio nel cuore di ogni 
uomo, questo trova la forza per cambiare il suo 
modo di vivere. L’uomo lasciato solo con la sua 
infelicità e la sua inclinazione all’errore, senza 
qualcuno che lo inviti a rialzarsi, a sollevare lo 
sguardo ed a ricevere la Parola di Dio che è 
amore, avrà difficoltà a liberarsi da un'immagine 
che lo riduce a ciò che fa. Egli non cessa di 
proiettare nel futuro la sua situazione presente, 
mentre il Cristo ci mostra che è necessario cam­
biare prospettiva per trovare la vita. Prigioniero 
dell’ingranaggio alienante della droga, il tossico­
mane si scoraggia e perde la stima di se stesso, 
dubitando che siano possibili una speranza ed 
un’alternativa alla sua situazione. La sua condi­
zione di tossicomane è certamente difficile; egli 
rischia di rassegnarsi, d'isolarsi, d'appartarsi e di 
non avere più speranza. Ma come lasciarlo in 
questo vicolo cieco senza cercare di offrirgli un 
approccio spirituale grazie al quale possa scopri­
re che, per Dio, egli vale più del suo attaccamen­
to alla droga? Sappiamo che la virtù della spe­
ranza ci decentra da noi stessi e c’invita a riporre 
la nostra fiducia nelle promesse del Cristo, delle 
quali possiamo già sperimentare i primi effetti 
nella nostra vita spirituale. Proprio perché siamo 
promessi alla vita eterna, la nostra vita prende 
tutto il suo significato e chiede di essere vissuta 
degnamente.

/467] Bisogna credere, con la grazia di Dio, 
nella possibilità di cambiamento e di sviluppo 
della persona. È questo il punto di partenza della 
guarigione del tossicomane. Se la maggior parte 
della gente mostra diffidenza nei confronti del 
tossicomane, è necessario che egli trovi nel sa­
cerdote e nell’operatore pastorale dei discepoli 
del Cristo che, come il loro Maestro, non spen­
gano «lo stoppino che ancora fuma», e che gli 
manifestino di aver fiducia in lui. Il tossicomane 

non ha più fede nell’avvenire, prova una sfiducia 
fondamentale nei confronti di se stesso e degli 
altri. Bisogna dunque ridestare in lui la speranza 
di poter "rinascere”. Nel linguaggio delle comu­
nità terapeutiche d’ispirazione cristiana questo 
trattamento viene chiamato "terapia della spe­
ranza”.

/468/ Nella vita pastorale a servizio dei tossi­
comani si deve sviluppare, più che in ogni altro 
caso, una pedagogia che tenga conto delle singo­
le situazioni. E quindi indispensabile darsi del 
tempo, non procedere troppo in fretta. L’evange­
lizzazione implica un processo profondo che 
mette in gioco la capacità del soggetto d’integra­
re nella sua vita interiore il messaggio del Van­
gelo. Ad immagine del Cristo, si tratta di chia­
mare ad una nuova forma di vita rispettando il 
soggetto. Data la fragilità del tossicomane, pro­
porgli rapidamente obiettivi troppo alti non può 
che condurre all’insuccesso.

8.2. La spiritualità dei pellegrini di Emmaus

/469/ Il tossicomane è un deluso di se stesso, 
un deluso di tutto ciò che ha cercato di realizza­
re. Egli è preso da un senso d'abbandono. In que­
ste condizioni, quale spiritualità si può proporre? 
Uno dei modelli che sembrano più opportuni è 
quello dei pellegrini di Emmaus (cfr. Le 24).

8.2./. Gesù rivela un'altra maniera di vivere
1470/ I pellegrini sono contrariati e scorag­

giati. Sono profondamente delusi dopo aver nu­
trito in se stessi molte speranze. Essi non hanno 
compreso il cammino che Gesù doveva compie­
re. Dopo la sua morte, il Cristo entra di nuovo 
nella loro vita in modo sconcertante, mettendosi 
a camminare con loro ed interrogandoli sulla 
loro delusione e sulle loro inquietudini. «Ma i 
loro occhi erano incapaci di riconoscerlo» (Le 
24,26). Essi rimangono chiusi su se stessi. Re­
stano prigionieri di una visione che impedisce 
loro d’aprirsi alla vita inaugurata dalla risurre­
zione di Gesù, che ha vinto il male, il peccato e 
la morte.

8.2.2. Gesù cammina con i disorientati
/4711 Sulla strada di Emmaus, Gesù si unisce 

ai pellegrini, che sono disperati, e cammina con 
loro. Egli è presente al loro fianco. Si fa interro­
gare e dà delle risposte, ma i discepoli, per man­
canza di fede, non riescono a riconoscere il Cri­
sto, che non si rivela se non al termine della 
strada nella frazione del pane, segno della pre­
senza reale c permanente del Salvatore.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1745

8.2.3. Gesù ci libera dal peccato
14721 II mistero della croce, attraverso il 

quale il Cristo accetta di portare ed assumersi il 
peccato nel mondo, è al centro dell’annuncio cri­
stiano. Il messaggio evangelico ci ricorda che 
l’uomo non può salvarsi da solo, che ha bisogno 
del Cristo e delle mediazioni della Chiesa. Il 
dramma che si svolge nella tossicomania non è 
soltanto psicologico, in una specie di ricerca 
pazza del piacere, ma è anche spirituale.

8.2.4. Gesù interpreta gli avvenimenti
1473/ Gesù Cristo è la guida dell’umanità nel 

suo cammino verso Dio. Dalla sua risurrezione 
sgorgano la speranza e la certezza che il dolore e 
la morte non sono l'ultima parola dell’esistenza 
umana. Gesù lo ricorda ai pellegrini di Emmaus 
interpretando il senso degli avvenimenti che li 
hanno delusi. Egli mostra loro che non serve a 
nulla sognare. Dobbiamo ricevere una vita ed 
una speranza che ci sono date da Dio. Dobbiamo 
ascoltare il Cristo che ci mostra il cammino. Nel­
l’esperienza della droga, il tossicomane spesso si 
emargina e non accetta che qualcuno gli mostri la 
via da seguire.

/474/ «Ed egli disse loro: “Stolti e tardi di 
cuore nel credere alla parola dei Profeti! Non bi­
sognava che il Cristo sopportasse queste soffe­
renze per entrare nella sua gloria?". E comin­
ciando da Mosè e da tutti i Profeti spiegò loro in 
tutte le Scritture ciò che si riferiva a lui» (Le 
24,25-27). Interpretare il senso delle attese 
umane e la ricerca di Dio di fronte a tossicomani 
è certamente un aspetto importante dell'azione 
pastorale nei loro confronti.

8.2.5. Gesù restituisce la loro dignità 
ai feriti della vita

14751 Accoglienza e rispetto delle persone 
sono i due atteggiamenti che si ritrovano spesso 
nel Vangelo. «Costui riceve i peccatori e mangia 
con loro», mormoravano scribi e farisei (Le 
15,2). Gesù viene per «i peccatori e i malati», 
per tutti coloro che, limitati e talvolta sfigurati 
nella loro esistenza, sanno nutrire nel loro inti­
mo un'attesa infinita, perché venga malgrado la 
loro povertà. Una povertà che non è unicamente 
d’ordine materiale, ma che riguarda anche tutto 
l’essere.

1476/ 1 due valori evangelici dell’accoglienza 

e del rispetto incondizionato delle persone non 
significano tuttavia che si ratifichi il loro modo di 
vivere. In effetti, talvolta s'instaura una certa 
confusione nella pratica pastorale e si falsa il rap­
porto con le persone che i sacerdoti o gli opera­
tori pastorali incontrano. Accogliendo i drogati, 
alcuni tenderebbero a minimizzare, addirittura a 
rendersi garanti del loro modo d’agire, in nome 
d’un certo pragmatismo o d’un certo lassismo. 
Ciò può far intendere talvolta al tossicomane che 
si accetta il suo modo di vivere. Si tratta di sti­
mare le persone, e non comportamenti e pratiche. 
Il servizio che la Chiesa deve prestare ai tossico­
mani passa attraverso una denuncia dei compor­
tamenti che sono contrari alla loro dignità fonda­
mentale.

8.3. Il Cristo sorgente di vita

14771 II trattamento dei tossicomani esige ov­
viamente un approccio medico e psicoterapeuti­
co. Ricevendo cure necessarie, i tossicomani 
sono chiamati ad entrare in un processo spiritua­
le che li sosterrà nei loro progressi terapeutici. È 
certamente importante che coloro che assistono 
con preoccupazione pastorale i tossicomani ab­
biano una buona conoscenza della loro psicolo­
gia; ma essi non debbono diventare degli specia­
listi del trattamento e sostituirsi ai vari terapeuti 
coinvolti. La loro conoscenza li condurrà ad of­
frire un aiuto specifico ai drogati.

/478/ Vi è differenza tra il procedimento me­
dico, psicoterapeutico e pastorale. L’essere 
profondo dell’uomo non può essere fratturato141 
da un procedimento terapeutico, perché esso è il 
luogo d’incontro tra l’uomo e Dio. L'approccio 
medico cercherà di svezzare il tossicomane. 
L'analisi psicologica farà lavorare il paziente 
particolarmente sui suoi conflitti intrapsichici, 
sulla sua storia, su situazioni traumatizzanti. 
L'approccio pastorale aiuterà il soggetto a rico­
noscere il Cristo ed a seguirlo, prendendo deci­
sioni che cambieranno la sua vita quotidiana, 
con la certezza che la risposta all'invito del Si­
gnore è fonte di gioia e di felicità. L’operatore 
pastorale deve rendersi testimone, messaggero 
della speranza del Vangelo, che è salvezza e li­
berazione.

/479/ La missione pastorale rappresenta una 
guida ed un procedimento di guarigione interiore 
delle persone. In tale contesto, la pastorale non

141 Cfr. Pio XII. Ai membri del Congresso Internazionale di Psicoterapia e di Psicologia Clinica, in La Do- 
cumentation catholique, n. 1146 ( 1953). pp. 513-520.



1746 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

può essere concepita come un semplice interven­
to di tipo umanitario o di servizio sociale, che 
permetterebbe in seguito di raggiungere una pro­
spettiva cristiana. L’azione pastorale si giustifica 
per se stessa. Essa cerca d’alleviare le sofferenze 
e di creare spazi dove possano rinascere persone 
ferite nel loro essere o nella loro dignità. Proprio 

in tale prospettiva la Chiesa crea strutture sociali 
e partecipa allo sforzo di civilizzazione, all’inter­
no di qualsiasi società. Nel cuore delle angosce e 
delle gioie di questo mondo, la Chiesa non cessa 
di testimoniare che il fine ultimo dell’esistenza è 
la partecipazione al mistero del Cristo, morto e 
risorto.

CONCLUSIONE

1480/ Il Papa Giovanni Paolo II ha più volte 
ricordato, negli ultimi anni, l’attenzione che la 
Chiesa rivolge al fenomeno della droga, indivi­
duando le poste in gioco che debbono richiama­
re l’attenzione di ogni uomo di buona volontà in 
rapporto alle reti della tossicomania ed alle dro­
ghe in se stesse.

1481 / «Il fenomeno della droga ? un male di 
particolare gravità. Molti giovani e adulti ne 
sono morti o sono stati sul punto di morire, 
mentre altri si ritrovano menomati nell'intimo 
del loro essere e nelle loro capacità. Il ricorso 
alla droga tra i giovani riveste molteplici signi­
ficati. Nei momenti delicati della loro crescita, 
la tossicomania deve considerarsi come il sinto­
mo di un male di vivere, di una difficoltà a tro­
vare il proprio posto nella società, di una paura 
dell'avvenire e di una fuga in una vita illusoria 
e fittizia. Il tempo della giovinezza è un tempo 
di prove e d’interrogativi, di ricerca di un senso 
per l’esistenza e di scelte che impegnano il fu­
turo. La crescita del mercato e del consumo 
delle droghe manifesta che siamo in un mondo 
privo di speranza, che manca di proposte umane 
e spirituali valide. Per questo motivo, molti gio­
vani pensano che tutti i comportamenti siano 
equivalenti, senza arrivare a differenziare il 
bene dal male e senza avere il senso dei limiti 
morali.

1482/ Io apprezzo tuttavia gli sforzi dei geni­
tori e degli educatori per inculcare nei loro figli i 
valori spirituali e morali, perché si comportino 
da persone responsabili. Essi lo fanno spesso con 
coraggio, ma non sempre sono sostenuti, soprat­
tutto quando i media diffondono messaggi mo­
ralmente inaccettabili, (...) che considerano la

violenza e talvolta la stessa droga come segni di 
liberazione personale.

14831 La paura dell’avvenire e dell’inseri­
mento nella vita degli adulti che si osserva nei 
giovani li rende particolarmente fragili. Spesso, 
essi non sono incitati a lottare per un’esistenza 
giusta e bella; essi tendono a ripiegarsi su se 
stessi. Non si può minimizzare l’effetto deva­
stante esercitato dalla disoccupazione di cui 
sono vittime i giovani in proporzioni indegne 
d’una società che intenda rispettare la dignità 
umana. Forze di morte li spingono allora ad ab­
bandonarsi alla droga, alla violenza e ad arrivare 
talvolta persino al suicidio. [...] Troppi giovani 
vengono abbandonati a se stessi e non beneficia­
no d’una presenza attenta, di un focolare stabile, 
di una scolarizzazione normale né di un inqua­
dramento socio-educativo che li spronino allo 
sforzo intellettuale e morale che li aiutino a for­
giare la loro volontà e a controllare la loro affet­
tività»14’.

/484/ A sua volta, la Carta degli operatori sa­
nitari riassume così le cause della tossicomania: 
«La droga o tossicodipendenza è quasi sempre la 
conseguenza di una deprecabile evasione dalle 
responsabilità, una contestazione aprioristica 
della struttura sociale che viene rifiutata senza 
produttive proposte di ragionevoli riforme, una 
espressione di masochismo motivata da carenza 
di valori. Chi si droga non comprende o ha smar­
rito il senso e il valore della vita, mettendola così 
a repentaglio, fino a perderla; molti casi di morte 
per overdose sono suicidi voluti. Il drogato ac­
quisisce una struttura mentale nichilista, prefe­
rendo superficialmente il nulla della morte al 
tutto della vita»14'.

I4! Giovanni Paolo II, Ai partecipanti al Congresso Internazionale sulla droga (11 ottobre 1997). 3-4: l.c., 
532-533.

141 Pontificio Consiglio della Pastorale per oli Operatori Sanitari. Carta degli operatori sanitari, op. 
cil. 93 )/.c„ 63 - N.d.R.].



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1747

1485/ Dal punto di vista etico, la Carta riaf­
ferma l’insegnamento del Papa Giovanni Paolo 
II, secondo il quale «il drogarsi è sempre illecito, 
perché comporta una rinuncia ingiustificata ed ir­
razionale a pensare, volere e agire come persone 
libere»1". Trattandosi dell’azione di recupero del 
tossicomane, la Carta precisa l’importanza dello 
«sforzo di conoscere l’individuo e comprenderne 
il mondo interiore; [per] portarlo alla scoperta o 
alla riscoperta della propria dignità di uomo, aiu­
tarlo a far risuscitare e crescere, come soggetto 
attivo, quelle risorse personali, che la droga 
aveva sepolto, mediante una fiduciosa riattivazio­
ne dei meccanismi della volontà, orientata verso 
sicuri e nobili ideali»

/486/ Infine: «La droga è contro la vita. “Non 
si può parlare della ‘libertà di drogarsi’ né del 
‘diritto alla droga’, perché l’essere umano non ha 
il diritto di danneggiare se stesso e non può né 
deve mai abdicare alla dignità personale che gli 
viene da Dio” e meno ancora ha diritto di far pa­
gare agli altri la sua scelta»1".

1487/ La Chiesa vede nella dipendenza dalla 
droga un degrado della persona, che ha difficoltà 
a costruire la propria vita e ad accettare la propria 
storia personale. I casi contemplati sono molte­
plici e diversi. Per esempio, certi giovani e adul­
ti che beneficiano di condizioni di vita soddisfa­
centi s'abbandonano alla droga nella speranza di 
trovare un migliore benessere che superi la con­
tingenza del quotidiano. Le condizioni sociali 
nelle quali si trovano numerosi individui li spin­
gono talvolta alla disperazione ed è comprensibi­
le che essi sentano il bisogno di liberarsi delle 
sofferenze della loro vita, purtroppo attraverso 
artifici che non sono in grado di risolvere i pro­
blemi. Noi vogliamo essere particolarmente soli­
dali con tutte queste persone aiutandole a trovare 
un modo di vivere che sia più degno sul piano 
umano e più benefico su quello spirituale. A tale 
scopo è importante che le comunità locali riman­
gano attente e s’impegnino a favore della lotta 

contro la tossicomania. Infatti, la Chiesa, che 
condivide l’amore di Dio per gli uomini, non 
vuole rimanere indifferente di fronte alla dipen­
denza dalla droga, che distrugge delle persone e 
ferisce gravemente le famiglie.

/488/ Il Cristo, Figlio di Dio, si è incarnato. 
Egli ci rivela l’amore di Dio, ed un amore che ci 
apre le vie della vita eterna. Forti di questa 
Buona Novella, i cristiani sanno che non si deve 
disperare e che ogni persona può trovare una 
strada di conversione. Proprio in questa prospet­
tiva l’azione pastorale può apportare un contribu­
to specifico al flagello che rappresenta la tossico- 
mania. La pratica dei valori morali e spirituali 
offre risorse per operare le trasformazioni neces­
sarie. Esse costituiscono altrettanti punti di rife­
rimento per costruire la propria esistenza. Sono 
fonti d'ispirazione e di rinnovamento. Propongo­
no, inoltre, tre obiettivi pedagogici sulla base dei 
quali possiamo cercare di raccogliere la sfida 
della tossicomania: nutrire la vita interiore, sti­
molare al senso morale dei comportamenti e di­
ventare liberi.

1489/ Gli educatori comprenderanno che è 
importante lavorare allo sviluppo della vita inte­
riore di ciascuno grazie ad un richiamo ad una 
vita degna e responsabile da parte degli adulti nei 
quali i giovani possono fare affidamento e grazie 
alla trasmissione di un sapere spirituale. Anche 
l'educazione alla preghiera contribuirà all'arric­
chimento dello spazio interiore.

14901 Infine, diventare liberi è uno degli 
obiettivi più importanti dell'educazione della 
persona umana. L’esercizio della libertà s'impa­
ra. È necessario saper scegliere per compiere atti 
che corrispondano alla dignità dell’essere ed alla 
verità, ciò che può arrivare fino a dover rinuncia­
re a certe soddisfazioni per un bene superiore. 
Nel mezzo dell'incontro con Dio, il tossicomane, 
come ciascuno di noi, può ascoltare il grido del 
Padre: «Tu sei mio figlio».

tbid.. 94 [/.c„ 63 - Nd.R.\.
« tbid.. 95 l/.c., 64 - N.d.R.\.
“ tbid., 96 |/.c.. 64 - N d.R).



1748 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

APPENDICI

DOCUMENTI PER COMPRENDERE E AGIRE 
SUL PIANO PASTORALE

1. I PRODOTTI

1.1. Gli effetti degli inalanti

/4911 I prodotti inalanti sono soprattutto uti­
lizzati da adolescenti o da persone che non di­
spongono a sufficienza di denaro per acquistare 
droghe di costo molto elevato.

/492/ L’etere, la benzina, le colle, gli smac­
chiatori. i gas di bomboletta aerosol per spolve­
rare gli schermi di computer, il protossido d’azo­
to o gas esilarante sono gli inalanti più comuni. 
Alcuni di essi sono concentrati in sacchi di pla­
stica, o anche in palloni gonfiati, per meglio re­
spirarne i vapori. Questi prodotti provocano una 
sensazione d'ebbrezza, d'euforia, disturbi visivi 
e auditivi. Provocano anche mali di testa, danni o 
strascichi neurologici (turbe del comportamento 
ed amnesia), disturbi digestivi, polmonari e rena­
li, scompensi cardiaci, coma e decesso. Il tossi­
comane è facilmente dipendente psicologica­
mente e fisicamente dagli inalanti.

1.2. (ìli effetti della cannabis

/493/ La cannabis non è un prodotto banale, 
ma comporta alterazioni cerebrali e influenza il 
comportamento.

La cannabis provoca una trasformazione delle 
percezioni, un rilassamento interiore che rappre­
senta soprattutto una perdita del controllo di sé, 
un rallentamento dei riflessi, un’alterazione della 
concentrazione, una dissociazione delle idee, er­
rori di valutazione del tempo e dello spazio, illu­
sioni visive e auditive, comportamenti impulsivi 
irresistibili.

L’uso ripetuto causa allucinazioni ed angosce, 
la personalità s'indebolisce e si demotiva.

Il consumo eccessivo di cannabis provoca 
un’ebbrezza che genera:

I ) una fase d'eccitazione e d’euforia;
2) una fase di confusione mentale;
3) una fase di rilassamento completo, che cor­

risponde ad una rimozione dell’inibizione;
4) una fase depressiva in cui il soggetto è ab­

battuto ed apatico.
A lungo termine la cannabis è all'origine di 

malattie dei bronchi.
Essa scatena anche certi tipi di depressione.
L'irregolarità delle cellule cerebrali causata 

dalla cannabis provoca gravi turbe psichiche e 
del comportamento che possono arrivare anche a 
crisi di panico.

1.3. Gli effetti dell’L.S.D. 25

/494/ L’L.S.D. provoca allucinazioni molto 
forti. Genera modificazioni importanti della per­
cezione visiva, auditiva e tattile. Gli effetti del 
prodotto si scatenano tra una mezz’ora e due ore 
dopo la sua assunzione. Lo stato psichico sotto 
l’effetto dell’L.S.D. è vissuto come “un viaggio 
interiore" che è un delirio attraverso tre momenti:

I ) all'inizio nausee, sensazioni di vertigini, di 
freddo e di caldo;

2) una perdita di contatto con la realtà, che si 
traduce in visioni, percezioni completamente 
deformate dei colori, perdita del senso spazio/ 
tempo. Il soggetto passa attraverso stati di co­
scienza opposti: dall’euforia allo sconforto, dal 
riso alle lacrime. L’effètto allucinatorio è talmen­
te forte che l’individuo può ritenersi un uccello e 
precipitare dall'alto di un edifìcio o di una sco­
gliera per spiccare il volo;

3) il ritorno alla realtà, dopo un tempo che va 
dalle 8 alle 12 ore dall'assunzione del prodotto, è 
faticoso. Il soggetto è stanco e molto perturbato. 
L’uso dell’L.S.D. può sviluppare una patologia 
psichiatrica: per esempio, di tipo schizofrenico o 
paranoico.

/4951 Le molecole dell’L.S.D. possono fis­
sarsi nel cervello, attivarsi diversi giorni dopo e 
provocare di nuovo uno stato di perdita di contat­
to con la realtà.

1.4. Gli effetti dell'ecstasy

|4961 L’ecstasy viene consumata soprattutto 
nei locali notturni, nei rave party ed in altre riu­
nioni serali. Il prodotto viene consumato per ri­
manere svegli il più a lungo possibile, per esse­
re efficienti, per comunicare facilmente ed 
accrescere la propria sensualità. La dipendenza 
psichica e fisica è molto forte. L’ecstasy provo­
ca turbe psichiche per diversi giorni: alterazione 
della memoria, ansia, atteggiamento violento. 
Possono sopravvenire arresti cardiaci. Il ritorno 
alla realtà è molto faticoso, il soggetto passa at­
traverso una fase depressiva, ciò che può con­
durlo a voler consumare altri prodotti per recu­
perarsi.

1.5. (ìli effetti dell'eroina

/497/ L’iniezione dell’eroina produce un ef-



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1749

fetto immediato. Sopravviene all’inizio una sen­
sazione di piacere, di rilassamento e di grande 
passività, con l’impressione di essere immersi al­
l’interno di se stessi. Questo stato di benessere 
può durare diverse settimane. 11 soggetto aumen­
terà regolarmente le dosi sino a diventare com­
pletamente dipendente e prigioniero del prodot­
to. Una parte della sua esistenza risulta orga­
nizzata attorno al prodotto.

1498/ Gli effetti nefasti dell’eroina sul cer­
vello e sull’organismo sono importanti: compli­
cazioni respiratorie, accelerazione del ritmo car­
diaco, problemi gastrici, urinari, edema pol­
monare in caso di overdose, seguito da decesso. 
Il tossicomane prova crisi di astinenza: dolori 
muscolari, diarree, tremori, disidratazione, crisi 
di violenza, senso d’angoscia. È importante in­
tervenire sul piano psicologico, perché il sogget­
to dipendente da questo prodotto stenterà a libe­
rarsene. La fase di svezzamento è delicata; deve 
essere seguita con un’attenzione ed un sostegno 
particolari.

LESSICO

1502/

Il drogato
Il drogato è una persona che usa uno stupefa­

cente in maniera irregolare.

// tossicomane
Il tossicomane è prigioniero dell’uso di uno o 

più prodotti dai quali è dipendente; egli organiz­
za la sua esistenza attorno alla ricerca ed al con­
sumo della droga.

La dipendenza
La dipendenza è il fatto che una persona non 

riesce a far meno di uno prodotto.
Essa è:
- fisica, spesso legata all'assunzione di oppia­

cei (eroina,...) o di farmaci (barbiturici, per esem­
pio) che genera stati d’astinenza quando si cessa 
di consumare il prodotto;

- psichica, che si traduce nel bisogno di reite­
rare la dose di una o più droghe, ciò che compor­
ta un senso di frustrazione e d’angoscia quando 
si sopprime il consumo.

La dipendenza può essere sia fisica che psico­
logica

La tolleranza
È il fatto di essere costretti ad aumentare le 

dosi di un prodotto per ottenere gli stessi effetti. 
Ciò è particolarmente vero per gli oppiacei (so­
prattutto eroina) o il crack.

1.6. (ìli effetti della cocaina

/499/ La cocaina dà la sensazione di un au­
mento del proprio potenziale fisico e intellettua­
le. Il prodotto provoca forti stimolazioni. Il suo 
consumo è seguito da periodi depressivi che in­
ducono il soggetto a ricercare ancora di più il 
prodotto. La cocaina genera esperienze allucina­
torie, deliri, tremori, arresti cardiaci in caso di 
overdose.

/500/ Sono le personalità che presentano un 
nucleo psicotico quelle che vengono attirate dalla 
cocaina.

1.7. Gli effetti del crack

/501/ Il crack provoca spesso effetti irreversi­
bili sul cervello. Il crack è uno stimolante-eufo- 
rizzante che scatena uno stato d’eccitazione e di 
grande agitazione. Il soggetto diviene molto atti­
vo e violento. Egli può crollare di fatica ed en­
trare in una fase depressiva. Si possono verifica- 
re gravi disturbi psichiatrici.

L'assuefazione
È la dipendenza psichica standard dovuta ad 

un consumo ripetuto d'una droga.

L'abitudine
Si tratta di uno stato suscitato dall'assunzione 

ripetuta di una droga che genera una dipendenza 
sia psichica che fìsica.

Lo svezzamento
È l'azione che consiste nel far cessare volon­

tariamente o proprio malgrado l'assunzione di un 
prodotto. Ciò comporta crisi d'astinenza che esi­
gono una sorveglianza medica per tossicomani 
gravi, allo scopo di sopprimere, in particolare, il 
bisogno fisico del prodotto e gli eventuali effetti 
secondari.

L'overdose
È una dose eccessiva, o iperdosaggio. Si trat­

ta di un’assunzione di droga che l’organismo non 
può tollerare, spesso a causa della qualità del 
prodotto e non della sua quantità. L’overdose 
provoca conseguenze fisiche gravi, che possono 
arrivare fino alla morte del soggetto.

La droga
in via generale, la droga è una sostanza d'o­

rigine naturale o realizzata attraverso sintesi 
chimica, che, quando viene consumata, modifi­
ca il comportamento umano del suo sistema 
nervoso centrale. Questa definizione abbraccia



1750 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

l’insieme delle droghe lecite o illecite. Il feno­
meno d’intossicazione implica anche il concet­
to d’abuso.

Gli stupefacenti
Gli stupefacenti sono le droghe illecite. So­

no quelle il cui abuso è condannato dalle con­
venzioni internazionali e dalle legislazioni nazio­
nali.

Gli stimolanti
Gli stimolanti sono prodotti che eccitano il si­

stema nervoso mentale, fanno regredire i limiti 
fisici della fatica e danno l’impressione d’au­
mentare le facoltà intellettuali.

Gli psicotropi
In senso ampio, questo termine designa pro­

dotti d’origine chimica o sintetica (farmaci, anfe­
tamine, ecstasy, ecc.), per i quali la classificazio­
ne come stupefacenti può essere variabile 
(prodotti proibiti e farmaci), ma l’abuso dei quali 
ne fa una droga.

/ depressivi
I depressivi sono prodotti che rallentano le at­

tività del cervello ed hanno effetti analgesici sul 
corpo umano. Possono avere conseguenze sul si­
stema cardiovascolare e sul sistema respiratorio.

Gli euforizzanti
Sono sostanze che provocano in un primo mo­

mento una specie d’ebbrezza, un’eccitazione, 
un’estasi beata ed una tendenza all’ilarità.

/ perturbatori
Si tratta di prodotti che turbano l'attività del 

cervello. Essi modificano le percezioni visive, 
sensoriali e cognitive, generano un approccio di­
scontinuo dello spazio e del tempo, che provoca 
talvolta allucinazioni.

/ precursori
Sono prodotti di composizione chimica, uti­

lizzati per trasformare essenzialmente i prodotti 
naturali in prodotti stupefacenti illeciti o per ta­
gliare i prodotti già trasformati.

2. COME INTERVENIRE?

2.1. Come riconoscere un giovane in difficoltà?

1503/ Si isola dalla sua famiglia e dai suoi 
amici abituali.

Frequenta giovani che sono anch’essi in diffi­
coltà

È aggressivo.
Perde il contatto con gli adulti.
Si assenta spesso da scuola.
Si chiude nel mutismo.
Si nutre poco e male.
Ha una vita sfalsata: vive la notte e dorme il 

giorno.
Non è affidabile in ciò che dice, e testimonia 

una certa malafede nel ricostruire la realtà.
Non sopporta d’ascoltare la benché minima 

critica nei suoi riguardi.
È insensibile all’inquietudine ed alla sofferen­

za che scatena in chi gli è vicino.

2.2. Perché i giovani si drogano?

1504/ I giovani si drogano per:
- ricercare un senso di distensione,
- procurarsi del piacere,
- provare sensazioni nuove,
- valutare i propri limiti,
- integrarsi in un gruppo,
- stare bene con gli altri,
- calmare un'inquietudine interiore,
- fuggire la loro solitudine,
- paura della loro autonomia.

- sfidare un divieto,
- seguire l’esempio dei genitori,
- fuggire una situazione difficile,
- preferire l’immaginario alla realtà,
- moltiplicare i piaceri fino a distruggersi, 
- perdita d’interessi nella vita,
- compensare una difficoltà di socializzazione.

2.3. Come parlare ai giovani dei rischi legati 
alla droga, al tabacco e all’alcool?

/505/ Bisogna saper trovare l’atteggiamento 
giusto per mettere in guardia i giovani contro i ri­
schi dell’uso di diversi prodotti per la loro salute. 
Essi non hanno il senso del tempo, ma soltanto la 
sensazione di avere tutta la vita davanti a sé e 
che, nell’attesa, possono usare di tutti i prodotti 
in funzione delle loro voglie; non vogliono ri­
nunciare ai piaceri immediati per guadagnare 
qualche anno in più di vita. La proibizione sem­
plicemente enunciata, senza essere ripresa peda­
gogicamente e ricordata in caso di trasgressione, 
non è efficace; non fa che incitare l’adolescente 
ad agire.

/5061 Vi sono quattro argomenti che colpi­
scono soprattutto i giovani;

1. 1507/ la perdita della loro libertà. Diventa­
re dipendenti, non sapersi più controllare, non ri­
manere padroni dei propri atti sotto l’effetto di un 
prodotto, farsi possedere, non piace ai giovani;



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1751

2. 1508/ il fatto di essere manipolati. Il veni­
re a sapere che certi sistemi mafiosi si arricchi­
scono grazie al consumo da parte dei giovani e 
cercano di sfruttarli e di mentire loro, provoca nei 
giovani una reazione;

3. /509/ si finisce col provocare il disfaci­
mento del proprio corpo. 1 giovani sono molto 
sensibili al loro corpo ed al loro aspetto fìsico. 
Essi scoprono che l’alcool fa ingrassare, che il 
tabacco rovina i denti e la pelle, e che le droghe 
rendono il loro volto disfatto e tenebroso;

4. 1510] diventano meno efficienti. L'uso di 
diverse sostanze (droghe, tabacco, alcool) fa per­
dere loro la forma muscolare; diventano meno re­
sistenti e meno competitivi. Si sentono menoma­
ti ed abitualmente non apprezzano il fatto 
d’essere ridotti all'impotenza fisica e sportiva.

2.4. Cosa dire quando i genitori scoprono 
che il figlio si droga?

]5II] Per lo più i genitori sono angosciati 
quando scoprono che il figlio si droga. La famiglia 
entra in crisi. I genitori provano un senso di falli­
mento e sono preoccupati per la salute del figlio. 11 
figlio, o la figlia, nutre il sentimento che i propri 
genitori siano degli intrusi e che s’immischino nel 
suo mondo. I figli non comprendono il senso della 
proibizione che i genitori possono manifestare per 
condurli a cessare il loro uso di droga. È opportu­
no invitare i genitori a prendere l'iniziativa del dia­
logo, anche se la situazione del giovane o della fa­
miglia è tesa. Questa sarà indubbiamente la prima 
volta che il giovane ascolterà una parola d’adulto 
sull'argomento della droga.

]512] I genitori debbono esprimere ciò che 
sentono: le loro preoccupazioni per la salute e la

3. APPROCCI PASTORALI

3.1. Le poste in gioco esistenziali del tossicomane

]5I6] Il tossicomane prova spesso difficoltà a 
rinunciare a certe gratificazioni affettive dell'in­
fanzia [cfr. concetto freudiano di “lutto” - N.d.T.\ 
per accedere a soddisfazioni superiori della matu­
rità psichica. Ma, per riuscire in quest'ultima ope­
razione. è anche necessario integrare le frustra­
zioni inerenti alla vita e non essere prigionieri di 
desideri narcisistici perversi. Quando viene meno 
questo duplice passaggio (rinuncia dell’infanzia e 
accettazione delle frustrazioni) e la cultura domi­
nante non incoraggia ad approfondire la propria 
vita interiore, la personalità rischia di mancare di 

libertà del loro figlio o della loro figlia. Essi deb­
bono dire molto chiaramente di rifiutare che certi 
prodotti siano conservati o consumati in casa (ciò 
che costituisce una trasgressione della legge), 
che proibiscono al figlio di fame commercio e di 
ricevere amici che la portino con sé. Il richiamo 
alla legge sotto il tetto familiare è un elemento 
particolarmente strutturante.

[513] L'assunzione di droga può nascondere 
un problema depressivo, di disistima personale, 
o una personalità fragile che si lascia facilmen­
te influenzare. In questo caso, i genitori posso­
no consigliare al figlio d'incontrare qualcuno 
che lo aiuti: un medico, un educatore, un sacer­
dote, un amico che conosca i problemi posti 
dalla droga.

]5I4] Il “recupero” di un figlio o di una figlia 
che si dà alla droga può richiedere del tempo: da 
alcune settimane a diversi mesi. Durante questo 
periodo è importante conservare lo stesso atteg­
giamento e lo stesso discorso, badando, per 
quanto possibile, a non perdere mai il contatto 
con il giovane.

/515] La vita familiare deve continuare nor­
malmente. Bisogna badare che siano rispettati i 
ritmi di vita: attività scolastica, lavoro. Non biso­
gna mai dare del denaro perché il figlio acquisti 
della droga, neanche in via eccezionale per cal­
mare uno stato di dipendenza. Bisogna compen­
sare con una qualità di presenza, con acquisto di 
vestiario (un modo di prestare attenzione al pro­
prio corpo), con la preparazione di pasti comple­
ti, associando il proprio figlio alla vita della fa­
miglia e degli amici. Ma in casi gravi d’astinenza 
sarà utile l'aiuto di un medico o di un assistente 
sociale (Centro d’accoglienza, o d'assistenza pa­
storale specializzata).

capacità d’elaborazione e d'introspezione. In tale 
contesto, l'io del tossicomane resta debole e non 
ha le risorse necessarie per far fronte, da solo, alle 
molteplici pressioni interne ed esterne.

]517] Il richiamo a queste differenti realtà 
psicologiche è necessario per poter individuare la 
posta in gioco dell’assistenza spirituale e pasto­
rale del tossicomane. Così, la mentalità tossico­
mane genera spesso atteggiamenti di ripiegamen­
to su se stesso che hanno bisogno d'essere 
educati per aprire la personalità alla vita ed al suo 
sviluppo. Riassumiamo qui brevemente questi at­
teggiamenti attraverso alcune tendenze.



1752 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

1. Comportamento impulsivo: i tossicomani 
vogliono tutto, e lo vogliono subito; essi non sop­
portano né l'attesa né l’attività mentale di lunga 
durata che possa risultare loro di peso. Essi cer­
cano di soddisfare desideri che, in se stessi, non 
possono essere soddisfatti. Ciò spiegherebbe i 
loro atteggiamenti ed il rituale ossessivo osserva­
to quando consumano droga, alla quale, inoltre, 
attribuiscono poteri soprannaturali e magici.

2. Mancanza di tolleranza di fronte a frustra­
zioni.

3. Instabilità affettiva.
4. Alterazione dell'identità.
5. Giudizio falsato su se stessi, per eccesso o 

per difetto di stima di sé.
6. Stato depressivo innato, con l’esigenza di 

dipendenza verso gruppi e leader, ed una rela­
zione svalutata nei confronti dei loro simili. Que­
sto atteggiamento s'esprime talvolta attraverso 
un carattere paranoide della personalità.

7. Influenzabile in un modo o nell’altro, il tos­
sicomane s'identifica con l’opinione dell’ultima 
persona che gli ha parlato, segno di un'ambiva­
lenza e di una fluttuazione nei desideri e nei pen­
sieri.

8. Inquieto, instabile, tale da desiderare tutto 
con avidità e talvolta con angoscia.

9. Data la scarsa stima di sé, egli si sente per 
lo più minacciato e mette in dubbio la sua esi­
stenza: “Sarebbe stato meglio non essere nato".

IO. Il tossicomane vive nell'insoddisfazione e 
nella tensione generate dal suo “autodeprezza- 
mento” cronico.

11. È generalmente credulo, aperto, generoso, 
incapace di dire “no"; è portato a promesse di 
progetti, ma lascia tutto a mezza strada, reagisce 
da "bambino viziato", esigente, egoista, privo del 
senso di colpevolezza.

12. Privo di motivazioni: egli non può contare 
sulla sua volontà, dato che questa è minata da ag­
gressioni masochistiche, mentre il suo io indebo­
lito genera un sentimento d'impotenza e talvolta 
di ribellione.

13. In certi soggetti il livello di comprensione 
è debole, grazie ad un bagaglio intellettuale limi­
tato, dovuto soprattutto al fatto che la maggior 
parte di questi individui non sempre porta a ter­
mine i propri studi.

14. Il tossicomane non è convinto della forza 
del bene; tranne la droga, egli non sa a che co­
s’altro aggrapparsi nella vita.

15. Egli fa fatica a manifestare interesse nei 
confronti delle persone e delle cose.

16. La sua intelligenza è principalmente trat­
tenuta da tutto ciò che si riferisce alla droga.

/518] La riflessione pastorale di tener conto 
di queste diverse caratteristiche, non come cate­
gorie psicologiche, ma come altrettante espres­
sioni del comportamento, per meglio compren­
derle. Tuttavia, questa comprensione non può 
ridursi ad un atteggiamento passivo, ma anzi in­
vita ad impegnarsi in una pedagogia che consiste 
nell’aiutare il tossicomane a ripensare la propria 
vita. Quest’ultimo è molto spesso prigioniero 
delle rappresentazioni sociali alla moda, che ri­
servano un posto quasi esclusivo alle emozioni. 
Vi è nelle nostre società dominate dalla comuni­
cazione mediatica uno spostamento verso l’emo­
zionale. È necessario pensare e non limitarsi a 
sentirel47, credendo che le realtà non esistono se 
non nella misura della soggettività. Le realtà esi­
stono in se stesse ed in maniera relativamente au­
tonoma. Non sono le intenzioni ed i desideri a 
farle esistere. Il chiudersi della coscienza sulla 
sola emotività non permette di percepire la di­
stanza tra le differenti realtà della vita ed il sog­
getto che le percepisce. Questa distanza che rico­
nosce a ciascuno la sua libertà non può ottenersi 
che grazie all’intelligenza ed al lavoro di concet­
tualizzazione. La tossicomania è spesso incorag­
giata da un difetto di riflessione e da una diffi­
coltà ad accedere alle operazioni simboliche 
della razionalità.

/5191 La formazione dell’intelligenza, attra­
verso la ricerca del senso della verità ed il lavoro 
di riflessione concettuale, è una tappa importan­
te nella prevenzione contro la tossicomania. 
Spetta all’educazione favorire nei giovani la 
strutturazione del loro pensiero e del loro essere.

3.2. Come organizzare l'assistenza pastorale

/520/ L’équipe costituita da un sacerdote e da 
operatori pastorali specializzati nei problemi di 
tossicomania deve agire nella preoccupazione 
d’aiutare la persona a liberarsi dalla droga. Gli 
operatori pastorali debbono assumersi questa re­
sponsabilità con una preoccupazione di forma­
zione e di controllo delle relazioni e delle attività 
nelle quali sono impegnati. Essi debbono vivere 
questa attività pastorale anche nella preghiera ed 
in una vita spirituale centrata sul servizio ai feri­
ti della vita che dipendono dalla droga. Si tratta 
di un servizio teso a restituire a queste persone la 
loro libertà umana e la loro dignità.

147 Cfr. Giovanni Paolo II. Lett. Enc. Fides et ratio, particolarmente 80-89.



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1753

[521/ Si possono considerare tre tipi d’assi­
stenza rivolta ai giovani nel contesto delle attività 
pastorali (catechesi ed attività varie), delle scuo­
le cattoliche e delle iniziative degli insegnanti di 
religione. Queste attività possono svolgersi 
anche in seno ad un Centro d'accoglienza pasto­
rale di prevenzione della tossicomania.

/522/ Tra le diverse attività che si possono or­
ganizzare menzioniamo le seguenti:

I. incontri personali con un adulto, che per­
mettano al giovane di parlare di se stesso, dei 
suoi problemi, del suo consumo di droga;

2. attività di gruppo: riflessioni e scambi di 
vedute; sedute di lavoro sul corpo (salute, perce­
zione corporea, danze e giochi d’espressione, 
teatro); attività creative: pittura, scrittura; attività 
sportive: ippica, montagna, sci; soggiorni in 
gruppo;

3. approccio con animatori specializzati in 
tutti i problemi posti dalla droga.

1523/ L'assistenza può essere organizzata 
anche creando équipes che andranno ad incontra­
re i giovani sulla strada e nei luoghi frequentati 
dai drogati. In questo caso, due animatori si met­
tono in giro insieme ed accostano i giovani pre­
sentando le loro attività e consegnando loro una 
carta con l'indirizzo del Centro d'accoglienza e 
le possibilità offerte: prendere un pasto, servirsi 
del bagno, passare una notte al riparo, incontrare 
qualcuno per parlare, ricevere un consiglio, esse­
re indirizzati ad un servizio medico, incontrare 
un mediatore che potrà stabilire un contatto tra il 
giovane ed i suoi genitori. In tutti i casi prospet­
tabili gli operatori pastorali dovranno accostare i 
giovani con rispetto, manifestando nei loro con­
fronti fiducia e stima.

3.3. Insegnare e vivere il cambiamento 
insieme al tossicomane

1524/ Abbiamo descritto la condizione di spi­
rito che deve informare l’azione pastorale; ora 
esamineremo gli incontri che possono svolgersi 
in occasione di riunioni settimanali oppure in re­
gime residenziale, o anche semi-residenziale.

3.3.1. Gli incontri
/525] Gli incontri sono di vario tipo: indivi­

duali, in gruppo, in famiglia o in comunità. Si 
può ricorrere a vari metodi, ma con la convinzio­
ne che essi debbono sempre avere la prospettiva 
di facilitare le relazioni in un gruppo e nella vita 
comune, come anche di venire in aiuto alla per­
sona che deve imparare a costruire la propria vita 

e le proprie relazioni in maniera responsabile ed 
autonoma in seno alla società. Questa è una con­
dizione indispensabile per il risveglio della co­
scienza di sé e del senso degli altri.

3.3.2. Nel contesto comunitario 
o di gruppo d’appartenenza

[526] La conoscenza e la scoperta di se stessi 
sono elementi importanti per avviare un cambia­
mento profondo, che rischia d’essere fragile e 
spesso messo alla prova nella vita quotidiana. 
L'operatore pastorale deve insegnare ai tossico­
mani come trattare i problemi di ogni giorno e 
come gestire le difficoltà relazionali. La parteci­
pazione regolare o episodica ad esperienze co­
munitarie permette a ciascuno d'affrontare sere­
namente gli altri e le inevitabili esigenze di ogni 
vita in comune. Si tratta innanzi tutto d’imparare 
ad aprirsi agli altri ed a prendere decisioni signi­
ficative per se stessi e per la propria esistenza.

[527] Certi fattori favoriscono la qualità della 
vita comune e sviluppano le capacità di cambia­
mento. Essi permettono alla persona di confron­
tarsi con dati oggettivi e d’imparare a decidersi 
nelle proprie scelte in funzione dei valori che 
sono al di sopra del soggetto. Essi possono servi­
re come criteri allo scopo di valutare l'agire 
umano. Li elenchiamo qui di seguito.

Una visione antropologica chiara
[528] Non basta, per provocare il cambia­

mento. possedere una metodologia ben definita 
ed utilizzare tecniche in modo appropriato; è ne­
cessario avere una visione dell'uomo integrale, 
che apra un orizzonte ed una speranza.

[529/ La nostra visione dell'uomo s’ispira al 
Vangelo. La persona è chiamata all'eternità beata 
con Dio. Essa non può mai essere trattata come un 
oggetto. In ogni circostanza, essa conserva la sua 
dignità, anche quando si smarrisce in devianze che 
possono sfigurare in parte la sua umanità. La gra­
zia della Redenzione è per ogni essere, che può 
sempre beneficiarne. In un mondo che non sa per­
donare né ridare possibilità a chi si è allontano 
dalla buona strada, la Chiesa è un luogo in cui ogni 
persona sa di essere accolta; essa vuole aiutare 
l'uomo ferito a riprendersi. La sofferenza, che fa 
parte di ogni vita umana, deve essere intesa e con­
divisa. In un certo senso, siamo tutti impegnati e 
solidali per addossarci la sofferenza altrui.

Riconoscere il bisogno d'aiuto
1530] Il tossicomane tende a negare la gravità 

della sua situazione ed a ripiegarsi su se stesso.



1754 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

oppure a farsi passare per vittima, attribuendo ad 
altre persone o anche alla società intera la respon­
sabilità del suo stato, giustificando così i suoi in­
successi. Un dialogo serio ed una vita comune 
esigente permettono d’affrontare la verità e di 
prendere coscienza della propria responsabilità.

Imparare e riconoscere, comprendere, 
esprimere le proprie emozioni 
ed i propri sentimenti

/531/ L’uso degli stupefacenti, rappresentan­
do un avvenimento emozionale molto intenso, ri­
duce la sensibilità alle sfumature delle quali è in­
tessuta la vita normale: la bellezza della natura, il 
valore dei piccoli gesti, la riconoscenza che si ri­
ceve quando si assumono delle responsabilità. In 
compenso, molte situazioni provocano ansietà o 
paura. La vita emozionale s'indebolisce ed il 
soggetto ne viene ridotto a sentirsi depresso o 
euforico.

[5321 11 senso d’inferiorità, d’inettitudine, di 
colpa, d’indegnità o di falsa sicurezza, la neces­
sità della dissimulazione, l'impossibilità di sin­
cerità o di verità, anche con persone amate, sono 
altrettanti elementi che conducono ad un’incapa­
cità di riconoscere i propri sentimenti e ad usar­
ne correttamente.

15331 L’emotività e l’affettività debbono dun­
que essere rieducate, perché l’individuo sia in 
grado d'esprimere ciò che prova in modo appro­
priato. L’operato pastorale avrà la preoccupazio­
ne d’insegnare al soggetto a parlare dei affetti, 
delle sue preoccupazioni e dei suoi stati d’animo, 
anziché limitarsi unicamente a passare all'azio­
ne. Questo sforzo di verbalizzazione non è sem­
plice all’inizio, soprattutto con personalità che 
hanno l'abitudine di passare troppo rapidamente 
all’azione senza darsi il tempo di riflettere. L’e­
ducatore deve dunque offrire una mediazione tra 
ciò che essi provano o desiderano e ciò che è rea­
lizzabile e buono.

[534/ La parola è una mediazione che per­
mette di collegare la vita interiore e il mondo 
esteriore. 1 tossicomani non arrivano per lo più ad 
effettuare questa operazione di distacco che è 
possibile grazie alla parola. Proprio per questo il 
tossicomane cerca spesso relazioni di coinvolgi­
mento. D'altra parte, la tossicomania si sviluppa 
molto spesso in persone che non sono riuscite ad 
esprimere a parole una parte della loro vita emo­
zionale.

15351 La parola svolge un ruolo strutturante 
nella vita di ogni individuo. Quando essa è as­

sente, la relazione del soggetto con se stesso e 
con gli altri diventa difficile. Molte persone non 
sanno parlare di ciò che vivono e provano, evi­
tando talvolta assolutamente di prendere la paro­
la. All’inizio spetta all’educatore prendere la pa­
rola per chiamare con il loro nome le cose e le 
relazioni, prestare la sua voce a coloro che sono 
senza voce, per esprimere ciò che essi vivono e 
sentono, ma anche per trasmettere i diversi mes­
saggi che sono necessari all’esistenza, i codici di 
un buon comportamento e le norme, i valori mo­
rali e la speranza cristiana. L’espressione verbale 
deve quindi essere privilegiata nella relazione 
educativa con i tossicomani. La Chiesa può esse­
re un luogo di parola particolarmente significati­
vo per molte persone quando si tiene conto degli 
interrogativi religiosi e morali del soggetto. Il 
tossicomane che apprende attraverso un’altra 
persona l'uso della parola diventa capace di an­
nodare relazioni nelle quali la reciprocità e l’in­
terdipendenza permettono uno scambio autentico 
e rassicurante.

Aiutare la persona a cambiare
1536! L’egocentrismo del tossicomane lo tra­

scina spesso in relazioni ambigue, che conduco­
no ad un progressivo isolamento. Cambiare un 
tale modo di relazione è impresa particolarmente 
ardua che richiede il confronto ed una critica co­
struttiva che possano contribuire a modificare 
l’atteggiamento dell'altro senza danno, a domi­
nare la paura, ad esprimersi; tutto questo com­
porta l'accettazione di tensioni e conflitti che 
possono sopravvenire in ogni relazione autentica 
e che si debbono gestire, senza negarli. A mano a 
mano che la persona si esercita in questo modo a 
fronteggiare differenti tensioni, arriva ad una si­
curezza personale ed alla fiducia.

Rafforzare la stima di sé attraverso 
la partecipazione alla vita comune 
ed assumendo le proprie responsabilità

1537) Lo sforzo per intrecciare rapporti au­
tentici esige l'impegno ad esercitare le responsa­
bilità che si assumono o che vengono affidate. Si 
tratta di una situazione insolita per il tossicoma­
ne, che tende a isolarsi dall'ambiente in cui vive 
e ad esercitare una critica negativa nei confronti 
degli altri, in particolare di coloro che egli stima 
c di coloro che l'aiutano, con un alternarsi di di­
sinteresse e di ribellione. Eppure, egli deve im­
parare a vivere tenendo conto degli altri.

15381 Se la partecipazione alla vita di un 
gruppo o di una comunità rappresenta uno stimo­
lo per la valorizzazione delle potenzialità e delle 
competenze relazionali, l'assunzione di respon-



Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute 1755

sabilità facilita, nell’individuo, l’inserimento 
nella società. La condivisione di obiettivi comu­
ni incoraggia ad una collaborazione sempre più 
intensa con gli altri.

Presenza d’una pressione positiva 
del gruppo dei pari

/539/ L’intensità con la quale le persone si 
coinvolgono nella vita comune, la volontà di rag­
giungere obiettivi nella crescita personale, il 
grado d’onestà e d'autenticità nelle relazioni, 
esercitano su ciascuno una pressione positiva a 
favore d’un cambiamento e favoriscono il supe­
ramento di atteggiamenti negativi nel tossicoma­
ne. Proprio allora può cominciare ad aprirsi la via 
della costruzione, sulla base d’una scala positiva 
di valori.

Interiorizzazione di un sistema di valori
/540J L’atteggiamento d’ascolto, il farsi ca­

rico degli altri, la condivisione dei problemi, 
delle sofferenze e dei successi, l’onestà nei rap­
porti, l'assunzione progressiva di responsabi­
lità, il rispetto delle persone e l’attenzione ad 
esse rivolta, l'accettazione della critica, la prati­
ca della solidarietà, la valorizzazione della vita 
quotidiana, sono altrettanti elementi che facili­
tano l’integrazione dei valori fondamentali per 
ogni esistenza.

La crescita attraverso le “crisi"
/5411 Ogni percorso educativo è segnato da 

crisi, che caratterizzano la necessità di prendere 
decisioni e di varcare soglie che comporta ogni 
cambiamento. Il ritorno alla vita sociale norma­
le è particolarmente delicato per il tossicomane, 
perché l'ambiente esterno mette spesso in dub­
bio gli obiettivi personali e le decisioni prese. Il 
soggetto dovrà adattarsi a far fronte alle diffe­
renti realtà della vita quotidiana, a tener conto 
delle relazioni con gli altri e delle regole di vita. 
Queste necessarie costrizioni possono provocare 
crisi che debbono essere curate per quello che 
sono, anziché essere ignorate e non comprese, 
come può farlo il tossicomane. Il confronto di 
quest'ultimo con la realtà deve liberarlo progres­
sivamente dal bisogno di proteggersi dalla vita 
consumando droga. L'équipe pastorale, costitui­
ta da educatori e dal sacerdote, potrà aiutarlo a 
valutare le sue difficoltà, a verificare le sue con­
vinzioni ed a rafforzarle allo scopo di uscire dal 
suo atteggiamento di passività nei confronti 
delle realtà e dalla dipendenza dalla droga. Si 
tratta di un itinerario che non si compie senza 
conflitti, di fronte ai quali gli educatori non deb­
bono farsi turbare.

// cambiamento di atteggiamenti negativi 
in atteggiamenti positivi verso la vita

1542/ Sentimenti profondi, quali il fatto di 
sentirsi incapace e inadatto, di non avere diritti, 
di non meritare d’essere amato, di essere inutile, 
o anche l’incapacità di confidarsi, sono frequenti 
nel tossicomane; essi piegano largamente i suoi 
comportamenti nell'esistenza.

/543/ I sentimenti negativi costituiscono così 
un serio ostacolo che impedisce al tossicomane 
di progredire e di uscire dalla droga. Un’espe­
rienza della vita comune o di gruppo, un tessuto 
di relazioni calorose, il coinvolgimento e la par­
tecipazione, inducono più di ogni altra cosa il 
soggetto a ricuperare le motivazioni necessarie e 
facilitano il superamento di sé. La persona può 
cominciare, come mostra l’esperienza in molti 
casi, ad immaginare un avvenire differente ed a 
sperimentare una nuova maniera di vivere.

3.4. Per aiutare le famiglie

Esprimersi
1544/ La famiglia deve essere considerata dal 

punto di vista pastorale come un luogo di risorse 
per ciascuno dei suoi membri ed in particolare 
per il tossicomane. La vita pastorale deve orien­
tare la sua azione verso le famiglie ed in partico­
lare verso quelle che sono in difficoltà. Bisogna 
offrire loro dei luoghi d’accoglienza e di rifles­
sione nelle parrocchie, nelle associazioni religio­
se e nei movimenti giovanili. I genitori, ma anche 
i fratelli e le sorelle, hanno spesso bisogno di par­
lare e di sapere come riannodare la relazione con 
uno di loro che si dà alla droga. Il tossicomane 
stesso non sempre sa come comunicare con i 
membri della sua famiglia. Per raggiungere que­
sto obiettivo, si può dare l’aiuto seguente;

1545/ la possibilità di esprimere la propria 
collera, la propria solitudine, la propria sofferen­
za, in un ambiente accogliente, caloroso e rassi­
curante, apre alla comunicazione e fa nascere il 
desiderio di cambiamento. La famiglia è allora 
pronta ad interrogarsi, accettando la sofferenza 
che questo processo comporta.

Chiarire e comprendere
/546/ L’accoglienza, la possibilità d’apparte­

nere ad un gruppo che offre la sua comprensione 
ed il suo sostegno non bastano per modificare le 
dinamiche familiari; bisogna anche facilitare 
nella famiglia una nuova definizione delle moda­
lità di relazione (confermare i ruoli, chiarire i 
rapporti ambigui, evitare le sostituzioni, omette­
re di attribuire colpe o incapacità di decidere).



1756 Atti della Santa Sede - Pastorale della Salute

15471 Questo compito permette al tossicomane 
di ripercorrere la propria storia con i suoi ed aiuta 
la famiglia a capire le ragioni del suo malessere; 
consente anche di attraversare il conflitto in manie­
ra costruttiva, evitando l'esplosione di emozioni.

Rileggere e decidere
1548] Rileggere insieme la situazione attuale, 

chiarire la propria storia, diventare coscienti dei 
propri sentimenti, sono altrettanti elementi che 
permettono di superare la collera, il dolore, il 
senso di colpa, le delusioni, le attese illusorie e 
favoriscono l’esercizio di un efficace potere di 
decisione nella famiglia. Prendere ogni giorno 
decisioni, anche modeste, prepara ad affrontare 
decisioni più importanti.

Scoprire il piacere del cambiamento
/549] A mano a mano che la famiglia chiari­

sce le sue relazioni ed impara a superare i suoi 
conflitti, s’instaura il processo di stima di sé e di 
stima degli altri. Si affina il piacere di stare in­
sieme in maniera diversa e si manifesta la dispo­
nibilità al cambiamento. Stimolare questo pro­
cesso e mantenerlo permette di raggiungere 
risultati positivi.

Riconciliarsi
1550/ La storia personale e familiare conosce 

elementi dolorosi che richiedono d’essere accet­
tati perché siano superati e si realizzi una vera e 

propria riconciliazione. I cambiamenti possibili 
delle persone rimangono relativamente limitati. 
Bisogna imparare ad accettare le differenze degli 
altri, a mostrarsi tolleranti, a valutare oggettiva­
mente i fatti senza eccessiva aggressività, a per­
mettere la coesistenza. È quindi necessario saper 
elaborare accordi senza esigere mutamenti im­
possibili tra genitori e figli.

Partecipare
15511 Fin dall'inizio d'un processo di cura e 

di guarigione è importante, nei Centri d'acco­
glienza pastorale, chiedere alla famiglia di parte­
cipare alle varie attività proposte. Essa sarà così 
un partner attivo nel modo di procedere di uno 
dei suoi membri. In seguito, quando essa avrà 
preso le distanze dal suo vissuto doloroso, potrà 
esercitare un'attività nel Centro e partecipare con 
altri tossicomani ai compiti d'aiuto proposti. 
Questo impegno contribuisce a dare alle persone 
un senso d'utilità e fa evitare comportamenti pas­
sivi e propri di chi si sente assistito, atteggiamen­
ti classici di chi usa droghe.

Diventare attivi
1552/ La partecipazione alla vita dei Centri 

favorisce la condivisione e la solidarietà. La co­
scienza d'essere persone responsabili nella ge­
stione dei problemi che affliggono la società per­
mette d'essere parte attiva delle soluzioni in via 
di realizzazione e di nutrire nuove speranze.



Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

COMMISSIONE EPISCOPALE 
PER LE MIGRAZIONI

Messaggio per la Giornata delle Migrazioni

“Dov’è tuo fratello?” (Gen 4,9)

In preparazione alla Giornata delle Migrazioni (domenica 18 novembre) la Commissione Episco­
pale competente ha indirizzato alle comunità ecclesiali italiane questo Messaggio con lo scopo di 
coinvolgerle maggiormente nell'impegno di accoglienza e di solidarietà verso i migranti:

La Giornata Nazionale delle Migrazioni, che la Chiesa italiana celebra con ininterrotta 
tradizione dal 1914, ricorre quest'anno il 18 novembre, penultima Domenica dell’anno litur­
gico ed ha come principale sede delle celebrazioni il Triveneto.

Come tema è stato scelto il noto richiamo biblico: «Dov’è il tuo fratello?» (Gen 4,9). 
Già alcuni anni fa campeggiava sul poster illustrativo della Giornata: "Ogni uomo è mio fra­
tello”. Questa lapidaria affermazione invita a guardarci attorno per verificare se tutti quelli 
su cui quotidianamente s’imbatte il nostro occhio, qualunque sia la loro lingua, cultura, etnia 
e colore della pelle, abbiano per noi volto di fratelli: ma dovremo poi guardarci dentro, nelle 
pieghe della coscienza, per verificare se la fraternità ha radici profonde, quelle che si anco­
rano ai valori fondamentali del Vangelo.

Celebrare una Giornata costituisce un impegno personale e comunitario per riaffermare 
la fraternità, l'accoglienza, la solidarietà. Il fratello migrante deve sentirsi a casa sua, fratel­
lo tra i fratelli, capace di ricevere e capace di dare. E quanto dice il Santo Padre nel Mes­
saggio che anche quest’anno, come ininterrottamente dal 1985, rivolge per la Giornata delle 
Migrazioni al mondo cattolico: «È importante aiutare le comunità di approdo non solo ad 
aprirsi all'ospitalità caritativa ma anche all’incontro, alla collaborazione e allo scambio». 
Naturalmente in primo piano mettiamo i fratelli cattolici, ma c'è posto per gli uomini di ogni 
fede. La fraternità vera, quella che fa capo a Cristo «primogenito fra tanti fratelli», non pone 
limiti; anzi si ha la grande fiducia che questa fraternità, come fa capo a Lui, così a Lui possa

1757



1758 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

anche condurre, rivelando il suo volto autentico, quello di Fratello maggiore di tutta l’uma­
nità. Come dice il titolo del citato Messaggio, le migrazioni sono «via per l’adempimento 
della missione della Chiesa oggi».

Queste parole ci richiamano quelle contenute nei recenti “Orientamenti pastorali” delle 
Chiese in Italia dal titolo "Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia”. Si legge al 
numero 58: «Dobbiamo affrontare un capitolo sostanzialmente inedito del compito missio­
nario: quello dell’evangelizzazione di persone condotte tra noi dalle migrazioni in atto. Ci è 
chiesto di compiere la missione ad gentes qui nelle nostre terre». Sappiamo bene che que­
sta missione si compie con la testimonianza di vita, con i gesti di carità e di fraternità, stra­
de che aprono all’annuncio diretto del Vangelo.

La Giornata delle Migrazioni porta il nostro sguardo su questo grande orizzonte popo­
lato da tanti fratelli. Crescerà la voglia di fare qualcosa per loro e di costruire assieme a loro 
la Casa comune.

Roma, 10 novembre 2001

* Alfredo Maria Garsia
Vescovo di Caltanissetta 

Presidente della Commissione Episcopale 
per le Migrazioni



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1759

UFFICIO NAZIONALE
PER LA PASTORALE DELLA SANITÀ

Per la X Giornata Mondiale del Malato (Il febbraio 2002)

«... E SI PRESE CURA DI LUI» (Le io 34)

Sempre la comunità cristiana si è impegnata 
nella cura della salute, dei malati e dei sofferen­
ti. È un campo in cui la Chiesa ha vissuto ed è 
costantemente chiamata a vivere la consegna di 
Cristo «Va’ e fa’ anche tu lo stesso», presente 
nella parabola del “Buon Samaritano" (cfr. Le 
10,25-37).

Questa “consegna" non riguarda solo alcuni 
nella comunità cristiana, né è delegabile, ma 
coinvolge ogni battezzato in modo proprio e in 
collaborazione con gli altri, anzi, interpella ogni 

persona di buona volontà e tutta intera la comu­
nità civile.

Come attuare oggi questa consegna? Come 
rendere consapevoli tutti i cristiani di questa 
responsabilità?

La preparazione e celebrazione della X Gior­
nata Mondiale del Malato vuole essere un 
momento importante di formazione delle comu­
nità cristiane nel loro compito di farsi attente ai 
bisogni delle persone sofferenti, per prendersene 
effettivamente cura.

1. Una parabola laica

Un dottore della legge si alzò per mettere alla prova Gesù: «Maestro, che devo fare per eredita­
re la vita eterna?». Gesù gli disse: «Che cosa sta scritto nella Legge? Che cosa vi leggi?». Costui 
rispose: « Amerai il Signore Dio tuo con tutto il tuo cuore, con tutta la tua anima, con tutta la tua forza 
e con tutta la tua mente e il prossimo tuo come te stesso». E Gesù: «Hai risposto bene: fa' questo e 
vivrai». Ma quegli, volendo giustificarsi, disse a Gesù: «E chi è il mio prossimo? ».

Gesù riprese: «Un uomo scendeva da Gerusalemme a Gerico e incappò nei briganti che lo spo­
gliarono. lo percossero e poi se ne andarono, lasciandolo mezzo morto. Per caso, un sacerdote scende­
va per quella medesima strada e quando lo vide passò oltre dall'altra parte. Anche un levita, giunto in 
quel luogo, lo vide e passò oltre. Invece un Samaritano, che era in viaggio, passandogli accanto lo vide 
e n'ebbe compassione. Gli si fece vicino, gli fasciò le ferite, versandovi olio e vino; poi. caricatolo 
sopra il suo giumento, lo portò a una locanda e si prese cura di lui. Il giorno seguente, estrasse due 
denari e li diede all'albergatore, dicendo: "Abbi cura di lui e ciò che spenderai in più. te lo rifonderò 
al mio ritorno". Chi di questi tre ti sembra sia stato il prossimo di colui che è incappato nei briganti?».

Quegli rispose: «Chi ha avuto compassione di lui». Gesù gli disse :«Va‘ e anche tu fa' lo stesso» 
(Le 10,25-37).

È una pagina aperta di grande profondità, non 
solo di fede, ma anche di intensa umanità. Essa 
interpella ogni persona nella verità del proprio 
cuore e nella qualità della sua relazione con gli altri.

Si tratta di una parabola "laica", nel senso che 
tutti coinvolge e a tutti richiede una conversione.

Il sacerdote e il levita, uomini religiosi e 
buoni conoscitori della Legge, scendevano sulla 
strada che da Gerusalemme porta a Gerico, vedo­
no e “passano oltre". Plastica rappresentazione di 
quanti, pur uomini religiosi, rischiano di essere

insensibili e aridi di fronte al dolore. Il Samarita­
no invece, considerato dagli Ebrei un eretico e 
come tale oggetto di disprezzo e di rifiuto, “gli 
passò accanto", “lo vide”, "ne ebbe compassio­
ne". "gli si fece vicino", "gli fasciò le ferite ver­
sandovi olio e vino”, “lo caricò sul suo giumen­
to", "lo portò in un albergo", “e si prese cura di 
lui". Queste otto espressioni, lette nel loro signi­
ficato diretto o in quello simbolico, usate da Luca 
rappresentano il linguaggio dei comportamenti 
più autenticamente umani.



1760 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Di fronte al dolore, l'uomo non conosce 
distinzione di clan, di barriere razziali, politiche 
o religiose. L’impulso ad aiutare proviene da una 
propensione iscritta nella natura dell'uomo, non 
è il prodotto di una cultura e neppure di un credo 
religioso.

Giovanni Paolo II nella Lettera Apostolica 
Salvifici doloris sottolinea come «Buon Samari­
tano è ogni uomo che si ferma accanto alla soffe­
renza di un altro uomo, qualunque essa sia ... 
Buon Samaritano è l'uomo "spinto dalla miseri­
cordia" per le disgrazie del prossimo» (n. 28).

Se le domande e le esigenze, che vengono 
oggi dal mondo della salute e della sofferenza - 
e interpellano con forza la comunità cristiana e la 
comunità civile -, appaiono cariche di intensa 
umanità, proprio per questo esse richiedono una 
nuova e più grande qualità umana da parte di tutti 
nel rispondervi: « Il mondo dell'umana sofferen­
za invoca senza sosta un altro mondo: quello del­
l’amore umano; e quell’amore disinteressato, che

2. Alla scuola del Dio “Buon Samaritano”

In realtà questa parabola "laica" è, prima di 
tutto, profondamente “divina". Dice l’agire mise­
ricordioso di Dio che, nel suo Figlio Gesù, si 
china sulla nostra umanità ferita per risanarla e 
salvarla.

L’Apostolo Paolo riassume in modo efficace 
il chinarsi misericordioso di Dio, attraverso la 
rivelazione di Gesù, con questa espressione, nella 
Lettera a Tito: «Quando si sono manifestati la 
bontà di Dio. salvatore nostro, e il suo amore per 
gli uomini. Egli ci ha salvati ... per sua miseri­
cordia» (Tt 3.4).

Per Paolo, la bontà acquista un alto significa­
to religioso, è segno di animo nobile, ricco di 
dolcezza e di umanità, con tutte le connotazioni 
della disponibilità, della benevolenza disinteres­
sata, della considerazione positiva per tutti, mal­
grado i loro limiti o le loro negatività.

Alla bontà si associa, nel testo di Paolo, l’uni­
versalità del dono di Dio agli uomini ed evoca 
gli effetti salutari del l’Incarnazione per tutti i 
popoli.

Umanità non solo perché, oltre che Dio. il 
Cristo era anche vero uomo, «annientò se stesso 
... divenendo simile agli uomini» (Fil 2,7) - que­
sto lo sappiamo, è dogma di fede - ma anche per 
il suo modo umanissimo di rapportarsi agli uomi­
ni. di mescolarsi alle loro miserie, di assumere le 
loro malattie (cfr. Mt 8,17), di commuoversi, 
come quando, passando per Nain, vide un corteo 
funebre e la madre che seguiva i portatori e sem­
brava l’immagine della sofferenza.

In realtà i Vangeli, nel presentare la missione 

si desta nel suo cuore e nelle sue opere, l'uomo 
lo deve in certo senso alla sofferenza ... La para­
bola in sé esprime una verità profondamente cri­
stiana. ma insieme quanto mai universalmente 
umana» (Salvifici doloris, 29).

Emerge, ancora una volta, il problema urgen­
te e avvertito di una vera umanizzazione nel 
mondo della salute: nella relazione terapeutica, 
nell’accoglienza e nella attenzione alla persona 
delle strutture, nella cura e accompagnamento 
dei malati nel territorio, nella formazione delle 
diverse professionalità impegnate in ambito sani­
tario, sia previa che permanente.

Ma. soprattutto la domanda: come una comu­
nità cristiana può diventare luogo formativo per 
una effettiva umanizzazione della cura della salu­
te, dei malati e dei sofferenti nel nostro Paese? 
Come educarci a coniugare nella pratica, oggi, 
gli “otto” verbi prima ricordati nell’agire del 
Buon Samaritano?

di Gesù dedicano molto spazio al suo ministero 
terapeutico, di cui si possono richiamare alcune 
caratteristiche.

- La partecipazione di Gesù alla condizione 
della persona umana, specie se sofferente, non 
è mai fredda, ma carica di una forte e intensa 
emotività; Egli fa propria la sofferenza di chi 
incontra.

- L’atteggiamento di Gesù verso la malattia è 
sempre di lotta per vincere il male, venendo 
incontro alle invocazioni di guarigione.

- La relazione di Gesù nei confronti dei 
malati, le stesse guarigioni miracolose operate, 
sono sempre nel segno del «prendersi cura» della 
persona, del mettersi a servizio della vita della 
persona.

- Con il suo incontrare i malati. Gesù ha 
mostrato come l'unione con Dio e la fedeltà al 
suo disegno non dipende da gesti ritualistici. ma 
dal servire e amare i fratelli sofferenti.

- Gesù nel guarire il malato, lo reinserisce 
nella comunità.

- L’agire di Gesù verso i malati non debella 
tutte le malattie e non risana tutti i malati, ma 
diventa segno di un mondo dove la sofferenza 
verrà vinta e dove l'umanità verrà pienamente 
risanata.

- Nell’agire di Gesù e nel suo insegnamento, 
una comunità cristiana trova il senso profondo 
del suo prendersi cura delle persone malate e sof­
ferenti: «Essere Cristo per i malati e riconoscere 
Cristo nel malato» (cfr. Mt 25,36).

Conoscere Gesù nella sua umanità, nella sua



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1761

relazione con le persone in situazione di debo­
lezza, di limite e di sofferenza, significa cono­
scere un progetto di vera umanità e di relazione 
umanizzante: cioè, come la persona umana deve 
essere per corrispondere al piano di Dio, come 
deve vivere ed entrare in relazione con gli altri 
per essere trasparenza dell'amore di Dio.

Gesù è la verità del Dio "Buon Samaritano” e 
dell’uomo "buon samaritano”.

Attraverso l'umanità di Gesù, traspare la sua 
divinità: l'agire misericordioso e compassione­
vole di Dio. «Chi ha visto me ha visto il Padre», 
dice Gesù all'Apostolo Filippo (Gv 14.9).

Gesù dice cose indicibili sul Padre e sulla vita 
eterna, ma anche parole profonde su) senso e sul 
modo di vivere la nostra vita sulla terra, in una 
rinnovata alleanza con Dio. È Figlio di Dio e 
quindi parla con autorità e comanda, ma parla e 
insegna come figlio dell'uomo, cioè come mio 
associato, mio conterraneo, mio contemporaneo. 
La vista delle nostre sofferenze lo muove a com­
passione. Volle condividere con noi la parte 
comune agli uomini, la sofferenza e la stessa 
morte, che anche per Lui fu dolorosa e amara.

Il volto di Dio, fatto di tenerezza e di compas­
sione, il suo agire da “buon samaritano" verso di 
noi, trova la sua manifestazione culminante in

3. Alla scuola di una comunità fraterna e sanante

La comunità cristiana, come comunità dei 
discepoli di Gesù, è chiamata per prima a metter­
si alla scuola del Dio Buon Samaritano per con­
tinuare ed attualizzare la sua azione risanante. 
Come Lui avere occhi per vedere, cuore per farsi 
vicino a chi soffre e per prendersene cura.

Nel tessuto quotidiano della nostra vita, nella 
realtà del territorio, della parrocchia e della fami­
glia si incontrano le domande, le ansie, i bisogni 
della cura delia salute. E in questa realtà concre­
ta che si vivono situazioni di malattia, di soffe­
renza, di disabilità, di servizio sanitario.

Tutti nella comunità cristiana siamo chiamati 
a prendere coscienza di queste diverse situazioni, 
per conoscerle, interpretarne insieme le domande 
e i bisogni, per rispondervi con una responsabi­
lità condivisa.

L’ambito della tutela e cura della persona può 
diventare una autentica scuola in cui ciascuno 
sperimenta di avere molto da imparare dagli altri 
e molto da donare agli altri. Ciascuno con propri 
compiti, competenze, responsabilità, da attuare 
non isolatamente ma insieme.

Una parrocchia non può delegare solo ad 
alcuni la missione dell’annunciare il Vangelo e di

Gesù, che nella sua passione e morte prende su di 
sé la nostra sofferenza e la nostra stessa morte per 
vincerle, e donarci così una vita e una salvezza 
piena e per sempre, con la sua risurrezione.

Per risanarci «Egli ha preso le nostre infermità 
e si è addossato le nostre malattie» (Mt 8,17).

E il Cristo Crocifisso e Risorto il fondamento 
della nostra fede cristiana e della nostra speran­
za. La risurrezione è la conferma data da Dio 
sulla missione risanante e salvante del suo Figlio 
Gesù. Essa ci dà la certezza che seguire la via di 
servizio e di amore tracciata da Gesù porta a una 
vita piena ed eterna. Qui sta il fondamento della 
nostra speranza anche nei momenti della prova.

In Gesù Cristo, con il dono dello Spirito Santo 
a ciascuno di noi è dato di partecipare alla vita 
stessa di Dio. Dio. infatti «nella sua grande mise­
ricordia ci ha rigenerati, mediante la risurrezione 
di Gesù Cristo dai morti, per una speranza viva, 
per una eredità che non si corrompe, non si mac­
chia e non marcisce» (IPt 1.3-4).

Quindi, non un Dio "Buon Samaritano", dai 
contorni astratti o generici, ma un Dio vicino che 
si china su ciascuno di noi. ci unisce a sé comu­
nicandoci la sua vita, ci rivela tutta la dignità di 
figli, ci rende capaci di amare e di essere in 
comunione con Gesù e con i fratelli.

curare gli infermi, magari preoccupandosene 
solo in alcune circostanze. Essa deve avere la 
preoccupazione permanente di formare i battez­
zati a tale compito, valorizzando i doni di ciascu­
no ed educando a metterli insieme, in uno spirito 
di servizio. Si pensi come solamente insieme e 
attraverso una comunicazione fraterna si possono 
conoscere e affrontare le nuove esigenze della 
pastorale sanitaria:

- l’evangelizzazione della cultura intorno 
alla salute, alla vita, alla sofferenza;

- la necessità di formare, attraverso la cate­
chesi e l’esperienza di fede, cristiani capaci di 
rendere ragione della loro speranza nell'ambito 
della cura della salute;

- la formazione dei diversi operatori sanitari 
e pastorali;

- l'impegno di una umanizzazione sanitaria 
a tutti i livelli, a partire dalle istituzioni e struttu­
re ospedaliere fino alla assistenza e cura domici­
liare;

- la promozione di una pastorale di compa­
gnia che tolga malati, disabili e famiglie da 
pesanti condizioni di solitudine, per renderli 
invece soggetti attivi della vita comunitaria;



1762 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

- l'esigenza di riscoprire il significato e il 
valore terapeutico e salvifico della assistenza spi­
rituale. della celebrazione dei Sacramenti e della 
preghiera;

- l’educazione al senso della diaconia, sia 
all'intemo di ogni professionalità sanitaria, sia 
promuovendo forme di volontariato;

- l’attenzione ai problemi etici, sempre più 
richiamati in campo sanitario, per formare una 
coscienza illuminata e responsabile;

- la necessità di promuovere e sostenere 
forme e iniziative di collaborazione con la 
società civile, al fine di migliorarne il servizio e 
la cura delle persone malate e sofferenti.

Tutto questo a partire dall’esperienza di una 
comunità che celebra l'Eucaristia nel giorno del 
Signore, per lasciarsi configurare a Lui. "medico 
del corpo c dello spirito” e per amare come Lui 
ha amato.

Dagli Orientamenti pastorali dei Vescovi italiani 
“Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia”, 62

«Vogliamo sottolineare come tutti i cristiani, in forza del Battesimo che li unisce al Verbo 
diventato uomo per noi e per la nostra salvezza, siano chiamati a farsi prossimi agli uomini e 
alle donne che vivono situazioni di frontiera: i malati e i sofferenti, i poveri, gli immigrati, le 
tante persone che faticano a trovare ragioni per vivere e sono sull'orlo della disperazione, le 
famiglie in crisi e in difficoltà materiale e spirituale. Il cristiano, sull'esempio di Gesù, "buon 
samaritano", non si domanda chi è il suo prossimo, ma si fa egli stesso prossimo all’altro, 
entrando in un rapporto realmente fraterno con lui (cfr. Le 10,29-37), riconoscendo e amando 
in lui il volto di Cristo, che ha voluto identificarsi con i "fratelli più piccoli". Giovanni Paolo 11 
ricorda che la pagina del giudizio in cui Cristo chiama "benedetti" quelli che si sono fatti pros­
simi a Lui nei piccoli (cfr. Mt 25,31-46) non riguarda solo l'etica, ma è innanzi tutto "una pagi­
na di cristologia che proietta un fascio di luce sul mistero di Cristo" (Novo Millennio ineunte, 
49). Ai credenti è chiesto di prendere a cuore tutte queste forme, nuove e antiche, di povertà e a 
inventare nuove forme di solidarietà e di condivisione: “È l’ora di una nuova fantasia della 
carità" (Ibid., 50)».

In questa prospettiva la comunità cristiana è 
chiamata a promuovere forme creative di volon­
tariato sanitario nel territorio, sia associate che 
singole, nel segno di una autentica gratuità. Un 
volontariato che, oltre la disponibilità "al fare" 
richiede anche la disponibilità "al formarsi".

Atteggiamenti fondamentali richiesti a chi 
svolge servizio di volontariato sanitario sembra­

no essere: la capacità di mettersi sullo stesso 
piano della persona di cui ci si prende cura; 
comunicare sulla stessa lunghezza d'onda; 
ascoltare più che parlare; avere una relazione 
"empatica", cioè sentire in qualche modo e con­
dividere la situazione con il cuore dell'altro; 
essere costantemente sostenuti da una carità 
evangelica.

4. Alla scuola della persona malata e sofferente

Un'adeguata formazione allo spirito samarita­
no della comunità cristiana parte dalla convinzio­
ne che l'ammalato non è un numero né una car­
tella clinica centrata sul male fisico che l'ha 
colpito, ma è una persona. Questo, concretamen­
te significa che nell'accostare il malato, nel 
"prendersi cura di lui", non possiamo restringere 
le nostre attenzioni alla sola diagnosi clinica, a 
quella parte del corpo che è stata impietosamen­
te aggredita dal male ed è oggetto delle terapie, 
ma estendere le cure alla totalità della sua perso­

na. cioè sull'insieme dei sentimenti, degli stati 
d'animo, delle reazioni indotte dallo stato di 
malattia. Il corpo non vive di vita autonoma, 
staccata dalla sfera psicologica e spirituale della 
persona. Non è come una macchina dotata di 
ingranaggi. L'esperienza oscura della fragilità e 
precarietà dell'esistenza è portatrice d'insicurez­
za e, con l'indebolimento organico, minaccia 
anche l'equilibrio psicologico spirituale. In que­
sta situazione il malato ha necessità di essere 
ascoltato e compreso.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1763

D'altra parte, l'esperienza della malattia e 
della sofferenza, pur nella sua oscurità, può 
diventare momento di riscoperta di se stessi e 
di intensa crescita umana. In altre parole una 
scuola di vita per chi la vive e per chi sta ac­
canto.

Una comunità cristiana che non sappia met­
tersi in atteggiamento di ascolto e di accoglienza 
del "magistero" della persona malata e sofferen­
te, si priva di una grande possibilità di conversio­
ne spirituale e pastorale.

In questa prospettiva è necessario da parte 
della comunità cristiana recuperare una stabilità 
di incontro, di comunicazione e di interrelazione 
con le persone sofferenti. Nessuno in questo 
campo ha solo da dare o solo da ricevere. La soli­
darietà è sempre nel segno della reciprocità e 
interdipendenza: una persona che non si lascia

5. Una pedagogia pasquale e di speranza

Il primo annuncio che la comunità cristiana 
delle origini si sente spinta a testimoniare, dopo 
la discesa dello Spirito Santo, è quello della 
risurrezione di Gesù: «Uomini d'Israele, ascolta­
te queste parole: Gesù di Nazaret - uomo accre­
ditato da Dio presso di voi per mezzo di miraco­
li, prodigi e segni, che Dio stesso operò fra di voi 
per opera sua, come voi ben sapete -, dopo che. 
secondo il prestabilito disegno e la prescienza di 
Dio, fu consegnato a voi, voi l'avete inchiodato 
sulla croce per mano di empi e l'avete ucciso. Ma 
Dio lo ha risuscitato, sciogliendolo dalle angosce 
della morte, perché non era possibile che questa 
lo tenesse in suo potere» (At 2,22-24). «Questo 
Gesù Dio l'ha risuscitato c noi tutti ne siamo 
testimoni» (At 2,32).

Ancora oggi la Chiesa esiste e sa di essere 
inviata per portare a tutti gli uomini questa 
"buona notizia": Dio ci ama, Gesù Cristo con la 
sua Pasqua di morte e di risurrezione ha vinto 
anche per noi il male, il peccato, la morte, donan­
doci una vita piena.

L'ambito della cura della salute, dei malati o 
dei sofferenti deve essere per la comunità cristia­
na terreno privilegiato di questo annuncio di spe­
ranza. con la testimonianza della parola e dei 
gesti.

Come in concreto una comunità cristiana può 
portare nel mondo della salute e della sofferenza 
i segni della presenza del Signore risorto?

E l'amore che fa vivere e diventa il segno 
della presenza ancora oggi del Risorto.

Un amore da tradurre attraverso:
- la premura verso tutti i malati;

toccare dal soffrire altrui non si realizza nella sua 
totalità.

“Io-Tu” sono due parole brevissime, ma inse­
parabilmente unite nell'esperienza umana. Non 
si cresce e si matura come persone nella solitudi­
ne, ma soltanto in una relazione con gli altri, con 
le persone che incontriamo, soprattutto se fragili 
e deboli.

Questa esperienza umana comune, assume in 
una visione cristiana un significato ancora più 
profondo e trascendente. Essa ci rivela il volto di 
Cristo, sia nel volto del fratello e della sorella 
sofferenti, sia nel volto del fratello e della sorel­
la che se ne prendono cura (cfr. Mt 25,40).

La relazione interpersonale si apre così a una 
esperienza di comunione non solo umana, ma. in 
un certo senso, divina, nella partecipazione alla 
stessa comunione trinitaria.

- la diffusione ramificata di ogni forma di 
bontà e di accoglienza;

- la disponibilità all'ascolto e al servizio 
disinteressato;

- la vicinanza e il sostegno a chi è nella soli­
tudine;

- il farsi carico dei bisogni degli altri con 
impegni e gesti concreti;

- la promozione di segni di speranza;
- la costruzione di una relazione fatta di 

autentica fraternità e amicizia;
- l'annuncio e la testimonianza della fede co­

me luce nelle situazioni umane più buie e faticose.
La solidarietà con noi de) Cristo fatto uomo e 

morto sulla croce si è compiuta con la risurrezio­
ne. Gesù ci ha indicato così la via di una vita 
piena: vivere non per se stessi ma per i fratelli, 
come ha fatto Lui.

Quando la relazione personale col Cristo 
risorto ci è entrata nell'anima, essa modella la 
nostra personalità. Il "prendersi cura degli altri", 
l'impegno dell'amore e della compassione, la 
spontaneità dei gesti teneri e umani, la capacità 
di cancellare le angosce e di ridonare la pace, 
sono il frutto della nostra integrazione al mistero 
pasquale di Cristo. Il «Pace a voi!» (Gv 20.19) 
del Risorto che ritorna fra gli Apostoli, si riper­
cuote fino ai nostri giorni, ci rinnova, ci comuni­
ca quella corrente di vita necessaria perché pos­
siamo essere segno visibile della bontà di Dio 
che è amore. Avere "un cuore buono" è condizio­
ne indispensabile per dire il Vangelo.

Nella vicenda della Croce sembrano domina­
re i cattivi, i persecutori, i potenti; in realtà la sto-



1764 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

ria non la costruiscono loro, ma il Crocifìsso. 
L’amore di Dio si rivela più forte del male c della 
morte. 1 veri costruttori della storia sono quelli 
che amano, sperano, solidarizzano e credono. «Il 
Figlio dell’uomo deve soffrire molto, essere 
rifiutato... esser messo a morte e risorgere il terzo 
giorno» (Le 9,22).

Ma non sono soltanto quelli che assistono gli 
ammalati a ricavare dalla Risurrezione forza e 
luce nel loro “essere per gli altri”. “Gli altri” stes­
si, e cioè i malati, trovano nel mistero una singo­
lare fonte di rasserenamento, di fortezza d’ani­
mo, di affidamento a Dio.

Dagli Orientamenti pastorali dei Vescovi italiani
“Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia", 25.26

«La nostra speranza si fonda unicamente sul fatto che la via tracciata da Gesù di Nazaret è 
quella che conduce anche noi alla vita piena ed eterna: “Dio, che ha risuscitato il Signore, risu­
sciterà anche noi con la sua potenza” (ICor 6,14). Noi possiamo comprendere, di giorno in 
giorno, che vivendo cristianamente si fa il bene - lo si fa emergere nella storia -, che la vita cri­
stiana è bella, degna di essere vissuta: possiamo anche sperimentare che vale la pena di vivere 
offrendo la vita per amore. Ma, senza l’intervento divino che risuscita il Figlio, senza l'azione 
potente dello Spirito, l'orizzonte della nostra speranza si farebbe labile e nell’ora della prova e 
della debolezza non potremmo far altro che venire meno. (...)

La Risurrezione fa della storia umana lo spazio dell’incontro possibile con la grazia di Dio, 
con quell’amore gratuito che fin dall'inizio ha creato l’uomo per vivere in comunione con Lui 
e donargli la vita eterna. (...)

Dio ci ha fatti venire all'esistenza con la sua Parola, ci ha pensati e amati da sempre e chia­
ma ciascuno per nome. Qui sta la ragione profonda della nostra vita sulla terra e qui sta il fonda­
mento della nostra speranza in una vita oltre la morte: Dio ci ama di "amore eterno" (Ger 31,3)».

La comunità cristiana, davanti alle grandi 
sfide che vengono alla sua missione dal vasto e 
complesso mondo della salute, della malattia e 
della sofferenza, è chiamata a fare propria la 
pedagogia del Risorto: essa è chiamata a percor­
rere la strada con ogni uomo e donna di questa 
nostra terra, tanto più se feriti o disorientati; met­
tersi in ascolto della loro domanda, come il 
Risorto sulla via di Emmaus, per illuminarli alla 
luce del mistero pasquale; stare e fermarsi con 
loro “quando si fa sera"; spezzare e condividere 
il pane della fede e della carità; farsi testimoni di 
una incrollabile speranza.

Anche per la pastorale sanitaria delle nostre 
Chiese diocesane e comunità parrocchiali «è 
l'ora di una nuova "fantasia della carità”, che si 
dispieghi non tanto e non solo nell'efficacia dei

soccorsi prestati, ma nella capacità di farsi vicini, 
solidali con chi soffre...» (Giovanni Paolo IL 
Novo Millennio ineunte, 50).

È un impegno che deve coinvolgere e al quale 
deve essere formato ogni battezzato: ministri 
ordinati, religiosi e religiose, laici, in un rinnova­
to spirito di comunione e di servizio correspon­
sabile.

Maria, figura di una Chiesa materna e sacra­
mento della tenerezza di Dio, è modello per le 
nostre comunità cristiane: nella capacità di acco­
gliere e riconoscere il Verbo nella debolezza 
della umanità, di farsi strumento disponibile 
della visita salvante di Dio a noi. di saper sostare 
con fede incrollabile accanto al Crocifisso, di 
vivere la comunione e la missione che scaturi­
scono dalla Pasqua e dalla Pentecoste.

«Sia benedetto Dio, Padre del Signore nostro Gesù Cristo, Padre misericordioso e Dio di ogni con­
solazione, il quale ci consola in ogni nostra tribolazione perché possiamo anche noi consolare quelli 
che si trovano in qualsiasi genere di afflizione con la consolazione con cui siamo consolati noi stessi 
da Dio» (2Cor 1.3-4).



Atti della
Conferenza Episcopale Piemontese

Messaggio per la Giornata Nazionale delle Migrazioni

Stranieri?
No, fratelli da riconoscere

Come far posto nelle assemblee liturgiche a chi viene da lontano...

La Giornata Nazionale delle Migrazioni - 18 novembre - cade ogni anno nella terza 
Domenica di novembre e coincide, per il Piemonte, con la celebrazione della Festa della 
Chiesa locale, giorno significativo per ognuna delle Chiese diocesane per ritrovare le pro­
prie memorie, la propria identità e missione in questa stagione della storia. Sembra, a prima 
vista, un sovrapporsi di due attenzioni diverse e distanti tra loro; ma, ad una più accurata 
riflessione, appare chiaro un collegamento impegnativo.

Le nostre Chiese del Piemonte, che hanno visto nello spazio di un secolo (1880-1980) 
diversi banchi delle loro parrocchiali rimasti vuoti per la partenza degli emigranti in cerca 
di migliori condizioni di vita, sono ora interessate e coinvolte nel fenomeno inverso 
degli immigrati che vengono in cerca di lavoro che altrove non trovano, di profughi che 
fuggono dai loro Paesi per la devastazione delle guerre locali e chiedono asilo e solida­
rietà, studenti esteri che frequentano le nostre Università per una più alta qualificazione 
culturale.

La loro consistente presenza segna la nostra società civile, ma, prima di tutto, interpel­
la le nostre comunità ecclesiali a “darsi pensiero" di queste persone che non esitiamo a chia­
mare fratelli.

Il tema della Giornata della Migrazioni per quest’anno suona così: «Dovè tuo fra­
tello?». Può sorprendere questa parola per il contesto da cui è tratta. Infatti è la domanda che 
Dio pone a Caino che rientra dopo la violenza omicida sul fratello.

Una riflessione attenta apre aspetti, orizzonti e prospettive insospettate!

Dov’è tuo fratello?
Una domanda che è posta alla nostra società opulenta, quella che, pur essendo mino­

ranza della popolazione mondiale, controlla, gestisce e consuma 1’80% delle risorse della 
terra.

1765



1766 Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

Quella “grande inquietudine”, di cui parlava già Giovanni Paolo II vent’anni fa nella 
Dives in misericordia, è diventata una situazione intollerabile per un ingiusto assetto del 
mondo, ben lontano dalla giustizia c dal diritto.

«Dov’è tuo fratello, che non vedo seduto alla tavola dove pure c’è il necessario per 
tutti?». E anche un interrogativo diventato più drammatico dopo 1’11 settembre, se ripen­
siamo a quello che scriveva 34 anni fa Paolo VI nella Populorum progressio quando richia­
mava la collera dei poveri...

Dov’è tuo fratello?

La domanda vale anche per le tante persone che sono giunte e vivono in mezzo a noi, e 
come tutti i “diversi" per razza o cultura o religione, suscitano istintivamente un sentimen­
to di diffidenza o almeno una certa fatica di accoglienza.

Vorremmo rispondere: «È qui. Signore. L'ho riconosciuto con gioia e l'ho accolto con 
affetto; con lui ho conosciuto una diversa cultura che mi ha arricchito; con lui ho condivi­
so l'esperienza di fede e di carità della nostra comunità ecclesiale. Con lui, che ha una reli­
gione diversa dalla mia, ho intessuto un dialogo leale e rispettoso. Sì, mio fratello è qui, 
accanto a me».

Siamo in grado di pregare così?

Dov’è tuo fratello?

Una domanda che interpella da vicino le nostre assemblee liturgiche domenicali, luogo 
di incontro dei figli di Dio accomunati dalla stessa fede e dalla obbedienza alla Parola e par­
tecipazione al Corpo di Cristo.

Buona parte degli immigrati sono cristiani ed una parte consistente cattolici. Diverse 
iniziative, e tutte lodevoli, sono state messe in atto dalle nostre Chiese per andare loro incon­
tro e offrire spazi e tempi perché possano vivere ed esprimere la loro fede e tradizione cri­
stiana. mantenere le loro radici e sperimentare la comunione della grande famiglia che è la 
Chiesa. Ma se osserviamo le nostre assemblee domenicali la loro presenza è inesistente o 
almeno molto poco visibile.

Ci chiediamo se tutto questo è dovuto ad una loro difficoltà o timidezza o ritrosia che li 
frena dall’entrare nella casa del Signore (nella Novo Millennio ineunte Giovanni Paolo II 
dice che i poveri, e in questo ambito possiamo considerare anche gli immigrati, devono sen­
tire le nostre chiese come casa propria), oppure c’è una poca o nessuna attenzione da parte 
delle nostre comunità e una tentazione di far entrare nella cerchia della fraternità soltanto 
nostri", gli affidabili, i vicini di casa, di interesse, di cultura, insomma quelli che meritano?

«Dovè tuo fratello?». Una domanda seria per le nostre Chiese locali, una domanda a 
cui rispondere con la luce e la forza del Vangelo e dello Spirito di Gesù in mezzo a noi!

* Diego Bona
Vescovo di Saluzzo 

Delegato per le Migrazioni



Atti del Cardinale Arcivescovo

ASSEGNAZIONE DELLE SOMME 
PROVENIENTI DALL’8 PER MILLE DELL’IRPEF 

PER L’ESERCIZIO 2001

PREMESSO che la Conferenza Episcopale Italiana ha provveduto a trasmettere le somme 
derivanti dall'8 per mille dell’IRPEF destinate all'Arcidiocesi di Torino per l’esercizio 
2001:

TENUTO CONTO della specifica Determinazione approvata dalla XLV Assemblea Gene­
rale della Conferenza Episcopale Italiana (Collevalenza, 9-12 novembre 1998), promulgata 
in data 18 novembre 1998 con decreto del Cardinale Presidente:

VISTA la proposta dell’Economo diocesano:

SENTITO il parere del Collegio dei Consultori e del Consiglio Diocesano per gli affari eco­
nomici, nonché dell’Incaricato diocesano per la promozione del sostegno economico alla 
Chiesa cattolica e, per quanto di competenza, del Direttore della Caritas diocesana:

CON IL PRESENTE DECRETO

DISPONGO

CHE LE SOMME PROVENIENTI DALL'8 PER MILLE DELL’IRPEF 
EX ART. 47 DELLA LEGGE 222/1985 

RICEVUTE NELL’ANNO 2001
DALLA CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

SIANO COSÌ ASSEGNATE:

I. PER ESIGENZE DI CULTO E PASTORALE

a) Contributo ricevuto dalla C.E.I. nel 2001 5.330.597.172
b) Interessi maturati sui depositi bancari

e sugli investimenti: al 31 dicembre 2000 181.620.287
al 31 marzo 2001 50.981.455

Totale parziale 5.563.198.914

1767



1768 Atti del Cardinale Arcivescovo

c) Fondo diocesano di garanzia 
relativo agli esercizi precedenti

d) Somme impegnate per iniziative pluriennali 
negli esercizi precedenti

e) Somme assegnate nell’esercizio 2000 
e non erogate al 31 marzo 2001 
Totale parziale

941.273.360

968.098.961
1.909372.321

7.472.571.235TOTALE DELLE SOMME DA ASSEGNARE PER L’ANNO 2001

A. Esercizio di culto:
1. Nuovi complessi parrocchiali 600.000.000
2. Conservazione o restauro di edifìci di culto già esistenti

o di altri beni culturali ecclesiastici —
3. Arredi sacri delle nuove parrocchie —
4. Sussidi liturgici —
5. Studio, formazione e rinnovamento

delle forme di pietà popolare —
6. Formazione di operatori liturgici —
7.................................. —

Totale parziale 600.000.000

11. Esercizio della cura delle anime:
1. Attività pastorali straordinarie 250.000.000
2. Curia diocesana e Centri pastorali diocesani 1.200.000.000
3. Tribunale Ecclesiastico diocesano —
4. Mezzi di comunicazione sociale a finalità pastorale 500.000.000
5. Istituto di Scienze Religiose 50.000.000
6. Contributo alla Facoltà Teologica 150.000.000
7. Archivi e biblioteche di enti ecclesiastici 150.000.000
8. Manutenzione straordinaria di case canoniche

e/o locali di ministero pastorale —
9. Consultorio familiare diocesano —

10. Parrocchie in condizioni di straordinaria necessità 2.160.738.455
11. Enti ecclesiastici per il sostentamento

dei sacerdoti addetti —
12. Clero anziano e malato —
13. Istituti di vita consacrata in straordinaria necessità —
14.................................. —

Totale parziale 4.460.738.455

C. Formazione del Clero:
1. Seminario diocesano 500.000.000
2. Rette di seminaristi e sacerdoti studenti a Roma

o presso altre Facoltà ecclesiastiche 25.000.000
3. Borse di studio per seminaristi —
4. Formazione permanente del Clero 30.000.000
5. Formazione al Diaconato permanente 20.000.000
6. Pastorale vocazionale —
7.................................. —

Totale parziale 575.000.000



Atti del Cardinale Arcivescovo 1769

D. Scopi missionari:
1. Centro missionario diocesano e animazione missionaria
2. Volontari missionari laici —
3. Cura pastorale degli immigrati presenti in diocesi 100.000.000
4. Sacerdoti fidei donum —
5.............. _

Totale parziale 100.000.000

E. Catechesi ed educazione cristiana:
1. Oratori e patronati per ragazzi e giovani —
2. Associazioni ecclesiali (per la formazione dei membri) —
3. Iniziative di cultura religiosa nell'ambito della diocesi 135.000.000
4. Iniziative legate alla conservazione

ed all’utilizzo pastorale della S. Sindone 120.000.000
5. .. —

Totale parziale 255.000.000

E Contributo al servizio diocesano
per la promozione del sostegno economico alla Chiesa:

7.500.000
Totale parziale 7.500.000

G. Altre assegnazioni:

Totale parziale —

H. Somme impegnate per iniziative pluriennali:
1. Fondo diocesano di garanzia 533.059.420
2. Fondo diocesano di garanzia

relativo agli esercizi precedenti 941.273.360
3. Somme impegnate per iniziative pluriennali

negli esercizi precedenti —
4.................................. —

Totale parziale 1.474332.780

totale DELLE ASSEGNAZIONI 7.472.571.235

* * *

II. PER INTERVENTI CARITATIVI

a) Contributo ricevuto dalla C.E.I. nel 2001 2.729.881.652
6) Interessi maturati sui depositi bancari

e sugli investimenti: al 31 dicembre 2000 61.185.962
al 31 marzo 2001 12.137.751

Totale parziale 2.803.205.365

r) Somme impegnate per iniziative pluriennali 
negli esercizi precedenti



1770 Atti del Cardinale Arcivescovo

d) Somme assegnate nell’esercizio 2000 
e non erogate al 31 marzo 2001
Totale parziale

TOTALE DELLE SOMME DA ASSEGNARE PER L'ANNO 2001 2.803.205.365

A. Distribuzione a persone bisognose:
1. Da parte della diocesi 266.205.365
2. Da parte delle parrocchie 252.000.000
3. Da parte di altri enti ecclesiastici —

Totale parziale 518.205365

B. Opere caritative diocesane:
1. In favore di extracomunitari 200.000.000
2. In favore di tossicodipendenti —
3. In favore di anziani —
4. In favore di portatori di handicap —
5. In favore di altri bisognosi 100.000.000
6. Borse lavoro per disoccupati 350.000.000
7. In favore di soggetti ad evitare l’usura 200.000.000

Totale parziale 850.000.000

C. Opere caritative parrocchiali:
1. In favore di extracomunitari 70.000.000
2. In favore di tossicodipendenti 20.000.000
3. In favore di anziani —
4. In favore di portatori di handicap —
5. In favore di altri bisognosi 195.000.000

Totale parziale 285.000.000

D. Opere caritative di altri enti ecclesiastici:
1. Suore Vincenzine di Maria Immacolata 15.000.000
2. Suore di Carità dell'Assunzione 10.000.000
3. Suore Agostiniane di N. S. della Consolazione 40.000.000
4. Conferenze di San Vincenzo 320.000.000

Totale parziale 385.000.000

E. Altre assegnazioni:
Ad Associazioni e Organismi per sostenere:

1. anziani e ammalati 65.000.000
2. tossicodipendenti 200.000.000
3. giovani e disoccupati 120.000.000
4. stranieri e nomadi 90.000.000
5. Banco Alimentare 25.000.000
6. la difesa della vita 175.000.000
7. diverse forme di povertà 90.000.000

Totale parziale 765.000.000



Atti del Cardinale Arcivescovo

F. Somme impegnate per iniziative pluriennali:
1. Riporto delle somme impegnate negli esercizi precedenti 

Totale parziale

totale delle assegnazioni

1771

2.803.205.365

* * *

Stabilisco che le disposizioni del presente provvedimento siano trasmesse alla Segreteria 
Generale della Conferenza Episcopale Italiana attraverso i prospetti di rendicontazione pre­
disposti secondo le indicazioni date dalla Presidenza della C.E.I.

Dato in Torino, il giorno diciotto del mese di novembre dell'anno del Signore duemilauno

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile

RIVISTA DIOCESANA TORINESE 
ABBONAMENTI PER IL 2002

La Cancelleria della Curia Metropolitana:
sollecita gli abbonati a rinnovare tempestivamente l'abbonamento;
ricorda che l'abbonamento a Rivista Diocesana Torinese è obbligatorio per i 

parroci e per tutti coloro ai quali sia in qualche modo affidata la cura d'anime;
invita tutti i sacerdoti, i diaconi permanenti, gli operatori pastorali, le comunità 

di vita consacrata, le associazioni, i movimenti e le aggregazioni laicali che ancora 
non la ricevono, ad abbonarsi a Rivista Diocesana Torinese, tenendo conto della par­
ticolare fisionomia della pubblicazione, che la rende strumento necessario per la vita 
dell'Arcidiocesi.

Abbonamento annuale per l’anno 2002: € 50. da versarsi sul Conto Corrente 
Postale 10532109, intestato a “Opera Diocesana Buona Stampa", 10121 Torino - corso 
Matteotti n. 11.



1772 Atti del Cardinale Arcivescovo

Messaggio per la Giornata dei settimanali diocesani

La nostra ricchezza
Carissimi, tra le tante ricchezze che il Signore ha dispensato alla Chiesa 

torinese su una in particolare vorrei fermare la vostra attenzione in questa 
Giornata: l'esistenza di due settimanali che da decenni ormai sono presenti 
nelle nostre chiese e nelle case di tanti tra noi. Faccio riferimento, come è 
ovvio, a "La Voce del Popolo" e "il nostro tempo", due giornali che nella loro 
diversità e complementarietà rendono ricca la nostra Chiesa e permettono a 
quanti vi si accostano di rileggere la realtà della vita civile e religiosa della 
nostra gente e non solo, in un'ottica di fede, di speranza cristiana e di carità.

È sempre più necessario, oggi, saper vedere e saper interpretare i grandi 
fatti della storia, come le vicende che interessano la nostra vita quotidiana, 
in una prospettiva cristiana che non deforma la realtà, non la piega alle sue 
esigenze, non assolutizza le posizioni ma che dà ad ogni avvenimento e ad 
ogni storia il "senso" che solo da Dio e dalla sua Provvidenza può venire.

Ecco, dunque, che i nostri giornali sono chiamati ad un compito non 
facile, quello ai coniugare alla professionalità, necessaria ad ogni mezzo di 
comunicazione sociale, l'attenzione costante alla visione cristiana della sto­
ria. Un compito che ha bisogno del sostegno e della simpatia di tutti.

Il servizio dei "giornali cattolici" è un bene prezioso di cui non possiamo 
fare a meno e deve essere sostenuto con continuità dalla Comunità cristiana 
attraverso la partecipazione attiva, che fa sentire la sua voce anche quando 
è critica, ma anche attraverso la fedeltà di chi sceglie, abbonandosi, di fare 
di quel giornale un compagno di strada

Una riflessione analoga può essere fatta anche per gli altri giornali che, 
a livello nazionale ed internazionale, rendono presente la voce della Chiesa 
e del Papa: "Avvenire" e "L'Osservatore Romano4, due strumenti utili per sen­
tirsi in sintonia con la Chiesa italiana ed universale e per formare coscienze 
fondate sulla fede cristiana.

"Avvenire" in particolare è il quotidiano dei cattolici italiani, che esprime 
da oltre trentanni la voce, la sensibilità, le opinioni delle Chiese e delle 
Comunità cristiane. In un tempo, come è questo, nel quale appartenenze e 
comportamenti delle persone sono così direttamente collegati alle sugge­
stioni dei mass media, è assolutamente necessario che anche la presenza e le 
convinzioni dei cattolici possano "farsi sentire", serenamente, nel panorama 
informativo di questo Paese. "Avvenire", giornale che si presenta con carat­
teristiche professionali di indiscussa qualità, rappresenta dunque per tutti 
noi uno strumento importante di lavoro e un'occasione di testimonianza.

Vi invito, dunque, a sostenere e ad aiutare i giornali cattolici e, mentre 
ringrazio tutti coloro che si impegnano per la loro realizzazione e diffusione, 
affido il loro lavoro "missionario" a Maria Consolatrice, Patrona della 
nostra Diocesi e guida nel nostro cammino pastorale.

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino



Atti del Cardinale Arcivescovo 1773

Alle celebrazioni nella Commemorazione dei fedeli defunti

Veniamo qui per ascoltare che cosa Dio 
vuol dire a noi circa il nostro impegno quotidiano 

per essere costruttori di un mondo 
secondo il progetto di Dio

Nel pomeriggio di giovedì 1 novembre e di venerdì 2, secondo la consuetudine torinese, il Cardi­
nale Arcivescovo ha presieduto la Concelebrazione Eucaristica nei due maggiori Cimiteri della 
Città di Torino: prima al Cimitero Parco e nel giorno successivo alla grande croce che domina il 
campo primitivo del Cimitero Monumentale, recandosi poi a pregare sulle tombe degli Arcive­
scovi suoi predecessori, dei Vescovi, dei presbiteri e dei diaconi permanenti conservate nella IV 
ampliazione.
Questo il testo degli interventi iniziali e delle omelie proposte da Sua Eminenza ai numerosissimi 
partecipanti alle due celebrazioni:

Giovedì 1 novembre
NEL CIMITERO PARCO

Introduzione
Carissimi fratelli e sorelle, in questo annuale appuntamento che 

abbiamo nel nostro Cimitero nella Solennità di Tutti i Santi, vogliamo met­
terci in un atteggiamento di preghiera e di ricerca:

- di preghiera: per chiedere al Signore il dono, la grazia di capire 
qualcosa del mistero della vita qui, sulla terra, e del mistero della 
vita nell'aldilà;

- di ricerca: per conoscere una risposta sulla sorte nostra per il 
"dopo" di questa vita.

E allora in questo luogo dove sono sepolti tanti nostri parenti, amici e 
conoscenti vogliamo nella riflessione interrogare Dio, perché Lui che è la 
Verità ci dica qualcosa di ciò che noi facciamo fatica a capire e talvolta, 
magari, anche ad accettare.

È l'atto di fede che ci sostiene, è la Parola di Cristo che ci rivela la meta 
finale e la sorte eterna per la vita che Lui ha promesso a tutti noi. Siamo qui 
a pregare in suffragio dei nostri defunti che pensiamo sereni, felici, nella 
pace e nella contemplazione di Dio.

Riconosciamo i nostri peccati per essere più preparati a partecipare a 
questi Santi Misteri.



1774 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia
Vorrei, sia pure brevemente, riuscire a comunicare, attingendo dalla 

Parola di Dio che abbiamo ascoltato, un pensiero che irrobustisca la nostra 
fede e dia una prospettiva grande, un orizzonte infinito alla nostra spe­
ranza.

La nostra tradizione ci porta a far visita ai Cimiteri oggi, Solennità di 
Tutti i Santi, e domani, Commemorazione di tutti i fedeli defunti. La tradi­
zione nostra ha un po' unito queste due celebrazioni anche se, in realtà, 
hanno un significato complementare, ma un po' diverso.

La solennità di oggi è un invito a contemplare il Paradiso, cioè la vita di 
tutti coloro che sono stati glorificati in Dio e godono per sempre della sua 
visione: i Santi, la Beata Vergine, gli Angeli, ma anche tutti i nostri cari 
defunti, che hanno raggiunto la gloria del Signore.

Domani invece è la giornata dedicata al suffragio dei defunti. Queste 
due celebrazioni, questi due ricordi sono collegati e danno a noi, sostanzial­
mente, un unico messaggio.

Si può venire al Cimitero soltanto per un ricordo dei nostri defunti senza 
riuscire a collegarci profondamente, con convinzione, con la loro esistenza, 
infatti ci sono persone che non pensano che dopo la morte la vita continua-

Invece si può venire al Cimitero, come stiamo facendo noi con la cele­
brazione dell'Eucaristia, per esprimere con la celebrazione stessa, che è il 
mistero della morte e risurrezione di Cristo, reso per noi presente nell'Eu­
caristia, l'espressione della nostra fede nella risurrezione futura. Quindi il 
nostro è un atto di fede nell'aldilà, in una vita dopo la morte, in cui noi cre­
diamo non perché abbiamo visto qualcosa, ma perché il Cristo è risorto ed 
è apparso, dopo la morte, ai suoi discepoli ed essi sono diventati per noi i 
testimoni della risurrezione e il fondamento della nostra fede.

La parola di Gesù che c'è nel capitolo 14 di Giovanni: «lo vado a prepa­
rarvi un posto; quando sarò andato e vi avrò preparato un posto, ritornerò e vi pren­
derò con me, perché siate anche voi dove sono io» è la mia, è la nostra fede cri­
stiana.

I nostri morti sono là dov'è il Cristo glorificato alla destra del Padre. In 
questa prospettiva che ci viene data dalla Rivelazione - cioè dalla manife­
stazione che Dio ha fatto a noi di ciò che noi non riusciamo a capire e a 
vedere solo con la nostra intelligenza e, meno ancora, con gli occhi del 
nostro corpo -, io sono sollecitato a credere.

Quando Gesù dice a Marta, sorella di Lazzaro che è nella tomba da quat­
tro giorni: «Tuo fratello risusciterà ... Credi tu questo? ... lo sono la risurrezione e 
la vita; chi crede in me, anche se muore, vivrà; chiunque vive e crede in me, non 
morrà in eterno», Marta risponde: «Sì, o Signore, io credo che tu sei il Cristo, il 
Figlio di Dio che deve venire nel mondo» (Gv 11,23-27), cioè: «Credo che tutto 
ciò che mi dici è vero perché tu sei il Figlio di Dio, venuto qui sulla terra per 
salvarci, per narrarci i progetti di Dio su di noi, per farci capire il senso di 
ciò che viviamo qui sulla terra e qual è la meta, il traguardo, la sorte dopo 
questa vita». E molto importante fare questo atto di fede. La fede si sostiene 
con la Parola di Dio ma anche attraverso i nostri personali atti di fede, che



Atti del Cardinale Arcivescovo 1775

sono adesione sincera alla Parola di Dio. Dobbiamo affidarci alla Parola di 
Dio altrimenti troppi enigmi restano insoluti, troppe domande di senso 
restano senza risposta.

Abbiamo ascoltato, nella prima Lettura, un pagina dell'Apocalisse, uno 
dei libri più complessi della Bibbia, l'ultimo (la parola "apocalisse" vuol 
dire "rivelazione"), la descrizione di una visione in cui l'autore dell'Apoca­
lisse ha visto il mistero della salvezza operata da Cristo. L'umanità con i 
suoi delitti, i suoi peccati, la sua miseria morale meriterebbe un castigo, ma 
Dio manda un angelo a fermare gli sterminatori e dice: «Fermi, aspettate che 
venga impresso il sigillo del Dio vivente su coloro che sono destinati alla 
salvezza» (cfr. Ap 7,3) e sono destinati alla salvezza «centoquarantaquattro­
mila segnati» (numero simbolico, che nella Bibbia indica pienezza), cioè 
tutti siamo segnati, predestinati alla salvezza. Naturalmente poi Dio rispetta 
la nostra libertà e se c'è un rifiuto esplicito non ci obbliga, ma tutti, per 
merito e in forza della Redenzione dell'inviato di Dio, l'Angelo del Signore 
che è il Cristo, siamo chiamati ad una vita dopo questa morte con Dio e per 
sempre.

San Giovanni ce lo diceva chiaramente nella seconda Lettura: «Quale 
grande amore ci ha dato il Padre per essere chiamati figli di Dio e lo siamo real­
mente! ... Noi fin d’ora siamo figli di Dio, ma ciò che saremo non è stato ancora rive­
lato», non è ancora stato manifestato per una verifica sensibile, ma noi siamo 
certi che «lo vedremo così come egli è» (1 Gv 3,1.2). Ecco la Parola che dovrebbe 
risuonare in questo nostro Cimitero cittadino ed è parola di speranza.

Dicevo questa mattina in una parrocchia dove ho celebrato l'Eucaristia: 
«Non vi siete accorti che la vita è sempre una spinta in avanti? Volere o no, 
ogni ventiquattro ore passa un giorno. E passano i mesi, gli anni e si va 
avanti, ma non si va avanti passivamente solo perché passa il tempo, bensì 
perché c'è una proiezione nostra sul futuro. Ciascuno di noi spera che 
domani sia meglio di oggi, che l'anno prossimo sia meglio del presente, che 
fra qualche anno ci sia maggiore serenità nel mondo rispetto a quella che 
stiamo constatando oggi, che è molto scarsa e ci lascia tutti pieni di paura. 
Ma questo nostro proiettarci in avanti fin dove ci spinge? Fino alla barriera 
della morte oppure anche oltre?». Io credo che un cristiano, uno che sia 
aperto al mistero di Dio Padre - e Gesù è venuto a dirci che Dio è Padre e 
che noi siamo suoi figli - si ribella al pensiero che tutto finisca con la morte, 
perché, se così fosse, tutto su questa terra resterebbe insoluto, complicato, 
ingiusto.

È vero che tutti muoiono, ma è pure vero che non tutti hanno vissuto allo 
stesso modo. Quindi osserviamo come Gesù, nel Vangelo, ci invita a rove­
sciare la prospettiva attraverso la pagina delle Beatitudini: «Beati i poveri, gli 
afflitti, i miti, quelli che hanno fame e sete della giustizia, i misericordiosi, gli ope­
ratori di pace, i perseguitati per causa della giustizia...» (cfr. Mt 5). Ma come 
beati, perché beati? «Beati perché...». Dobbiamo porre l'attenzione sul "per­
ché": «Perché di essi è il regno dei cieli, perché saranno consolati, perché eredite­
ranno la terra, perché la loro fante di giustizia sarà saziata, perché troveranno mise­
ricordia, perché saranno chiamati figli di Dio, perché di essi è il regno dei cieli...»



1776 Atti del Cardinale Arcivescovo

(cfr. Mi 5), perché riceveranno la corona della gloria. Questa è Parola di Dio. 
Io non posso dirvi delle parole umane, ma come mi piacerebbe, fratelli e 
sorelle carissimi, che qui, al Cimitero, noi venissimo per ascoltare una 
lezione, che ci viene dal Signore, che la sa più lunga di noi e noi con umiltà 
dicessimo, come la moltitudine della pagina dell'Apocalisse che si prostra 
davanti a Dio: «A te, Signore, la gloria, la salvezza... perché Tu sei Colui che ci 
salva».

È importante che veniamo qui per ascoltare che cosa Dio vuol dire a noi, 
circa il nostro impegno quotidiano, le nostre responsabilità di cristiani nella 
vita della città, della famiglia e della nostra professione per essere costrut­
tori di un mondo secondo il progetto di Dio e quindi preparatori della città 
futura, la santa Gerusalemme, che è il Cielo. E allora, ascoltando il messag­
gio che i nostri morti ci danno, riusciamo anche a sentirli vivi.

Questa mattina una mamma, nella parrocchia dove sono stato a cele­
brare, al termine della Messa si avvicina e mi dice: «Preghi per mia figlia 
giovane, che è morta cinque mesi fa». Con grande convinzione ho risposto: 
«Signora, penso che lei sia credente e che senta che la sua figlia è viva spiri­
tualmente ed è unita in comunione di amore e di affetto con lei, perché la 
morte non è l'ultima parola, ma è l'ingresso nella vita, in una comunione di 
Chiesa tra quella che è qui sulla terra e quella che è in Cielo».

Questo è il conforto che noi veniamo a cercare davanti alle tombe dei 
nostri morti, questo è un dialogo che diventa possibile con loro, che sono i 
nostri santi protettori. Infatti se sono entrati nella gloria di Dio possono 
essere di aiuto alle nostre fatiche quotidiane. Chiediamo quindi al Signore 
la grazia di capire che è inutile cercare di nascondere o di mimetizzare la 
morte nella sua tragicità: deve diventare "nostra sorella", come diceva Fran­
cesco di Assisi, con cui familiarizzare, ma non in una prospettiva di tristezza 
bensì di speranza. Questa è la grande risorsa che i credenti, proprio perché 
ascoltano Dio, hanno rispetto a coloro che non credono.

Preghiamo veramente per i nostri defunti, ma invochiamoli anche i 
nostri defunti perché ci proteggano, ci assistano e ci sostengano nelle nostre 
fatiche di ogni giorno.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1777

Venerdì 2 novembre
NEL CIMITERO MONUMENTALE

Introduzione
Carissimi fratelli e sorelle, desideriamo che questo nostro appuntamento 

annuale al Cimitero Monumentale, nel giorno della Commemorazione di 
tutti i fedeli defunti, sia qualche cosa che va al di là del semplice rito o della 
semplice tradizione. Vogliamo che diventi un atto di fede, di preghiera, di 
comunione profonda con i nostri morti che, attraverso il sacrificio eucari­
stico di Cristo, possiamo aiutare col nostro suffragio e dai quali possiamo 
ottenere protezione e intercessione.

I nostri morti ci richiamano il mistero della vita eterna e abbiamo biso­
gno di rinsaldare, rifondare la convinzione che, dopo la morte, c'è la vita 
eterna.

Con questo spirito, con questo atteggiamento iniziamo la celebrazione 
chiedendo perdono al Signore dei nostri peccati.

Omelia
Capisco che non è facile, soprattutto considerando che siete tutti in 

piedi, fare una riflessione che raggiunga la mente e il cuore di ciascuno. Ho 
ricordato il fatto che siete in piedi non per dire che bisognerebbe fare una 
riflessione lunga, ma che bisognerebbe riuscire a metterci in un atteggia­
mento interiore di ricerca e di riflessione. Dovremmo, oggi, con la nostra 
presenza qui, al Cimitero Monumentale, dove abbiamo tanti nostri morti, 
riuscire a pensare ai veri problemi delle persone. Vorrei entrare, se fosse 
possibile, nella mente e nel cuore di ciascuno di voi e cercare di capire che 
cosa state pensando, perché si può venire al Cimitero con uno stato d'animo 
sostanzialmente rispettoso del luogo nel quale ci troviamo ma che sfugge 
via dal vero problema che il Cimitero ci pone, cioè il problema della morte.

Ci avviciniamo alla morte e sentiamo che ci tocca da vicino quando 
muore uno dei nostri familiari.

Mentre venivo qui è arrivato un furgone con una bara e un gruppo di 
persone accompagnava la sepoltura del loro defunto. Per queste persone la 
morte, in questi giorni, dice delle cose graffianti perché la famiglia è stata 
privata di una persona cara e sente lo strappo ma poi, dopo qualche setti­
mana o mese, tutto ritorna come prima. Portiamo un fiore, nella migliore 
delle ipotesi facciamo celebrare qualche Messa di suffragio, diciamo qual­
che preghiera, ma non pensiamo più di tanto al problema della morte.

Io sento quindi la responsabilità, questa sera, di aiutare voi e me, perché 
anch'io ho bisogno di questo, a metterci in ascolto della Parola di Dio per 
sostenere la nostra fede nell'eternità, in una vita dopo la morte. Sento la 
responsabilità di aiutarvi ad accorgevi che non siamo qui a ricordare dei tra­
passati ma dei viventi. Dei viventi in una vita diversa da questo mondo, ma 
ugualmente viventi, oserei dire: i veri viventi. Infatti noi siamo ancora mor-



1778 Atti del Cardinale Arcivescovo

tali ed essi non muoiono più perché sono già morti alla vita terrena e già 
entrati nella vita definitiva.

Questo è il messaggio della prima Lettura che abbiamo ascoltato: «Le 
anime dei giusti sono nelle mani di Dio, nessun tormento le toccherà» (Sap 3,1). A 
chi è stolto, a chi non riflette, peggio, a chi non crede, la morte pare una scia­
gura, mentre, a ben pensarci, le anime dei giusti sono nella pace (cfr. Sap 
3,2). È allora fondamentale che noi sentiamo in questo momento la compa­
gnia dei nostri morti. Un accompagnamento che continua sempre, giorno 
per giorno. Essi sono vicino a noi e pregano per noi. Noi dobbiamo pregare 
per loro, ma esiste una comunione profonda tra noi e loro. Questo è il primo 
pensiero che vorrei lasciarvi. Noi non stiamo ricordando dei nomi che non 
rappresentano più nulla, così è per chi non ha la fede, per chi non crede nel­
l'aldilà. Noi ricordiamo dei viventi e dietro al nome di mio padre e di mia 
madre, dei miei fratelli, dei miei parenti, dei vostri figli sta una persona che 
ormai è nella pace di Dio. Quindi sono persone che costituiscono la nostra 
compagnia. Sono persone che ci sostengono nel cammino della vita e ci 
attendono per un abbraccio finale nell'eternità. Questa è la speranza cri­
stiana, questo siamo venuti a cercare come conforto e sostegno, come fidu­
cia e prospettiva di vita.

Ma c'è un secondo passaggio che desidero fare. Venendo qui non dob­
biamo rimuovere il pensiero della morte, fingere che essa non ci riguardi. 
Dobbiamo guardarla in faccia. Non la morte nel senso generico, ma oggi 
sono invitato a guardare in faccia la mia morte. La penso lontana e magari 
è vicinissima. Penso che tocchi prima a tutti gli altri e magari tocca a me per 
primo. Però il discorso non lo sto facendo proporre delle riflessioni che 
vadano solo a scuotere la sensibilità di qualcuno. Il mio è un discorso di 
fede. Infatti Paolo scrive ai cristiani di Corinto 2000 anni fa, e la Parola è 
sempre viva ed efficace, quindi vera per noi, un messaggio che è una sfida 
alla morte: «Quando questo corpo corruttibile si sarà vestito d'incorruttibilità e 
questo corpo mortale d'immortalità, si compirà la parola della Scrittura: "La morte 
è stata ingoiata per la vittoria"» (ICor 15,54). Io davanti alla mia morte e voi 
davanti alla vostra proviamo a dire: «Dov'è, o morte, la tua vittoria?». Quando 
muore una persona noi ci dichiariamo, e soprattutto coloro che curano que­
sta persona ma anche i medici si dichiarano degli sconfitti. Allora la morte 
ha vinto. Invece l'Apostolo ci dice di domandare alla morte: «Dov'è la tua vit­
toria?». Tu non hai vinto, perché chi vince è il Cristo risorto. La vittoria sta 
nella vita dopo la morte, quindi la morte non è la conclusione, il sigillo di 
un'esistenza terrena tribolata o anche serena e gioiosa, ma che poi finisce. La 
morte è stata sconfitta dalla morte di Cristo in croce. È fondamentale che 
siamo qui davanti a questa grande croce, che ci ricorda il mistero della 
nostra redenzione, che ci ricorda che lì il Cristo è morto ma che dopo tre 
giorni è risorto. E allora dice Paolo: «Siano rese grazie a Dio che ci dà la vitto­
ria per mezzo del Signore nostro Gesù Cristo!» (ICor 15,57). Quindi la morte è 
stata vinta e anche la nostra morte è stata sconfitta.

11 terzo pensiero che volevo lasciarvi è quello che riguarda la vita. 
Abbiamo pensato ai nostri morti nell'aldilà, ho pensato di portare me e voi



Atti del Cardinale Arcivescovo 1779

davanti alla nostra morte, alla quale è bene pensare preparandoci, ma non 
dobbiamo distoglierci dalla vita quotidiana. Pertanto la nostra vita qua deve 
andare avanti con una certezza: noi siamo custoditi dall'amore di Dio Padre.

Gesù nel Vangelo ci diceva una parola che deve essere per noi, fratelli e 
sorelle, di grande conforto: «Questa è la volontà di colui che mi ha mandato, che 
io non perda nulla di quanto egli mi ha dato, ma lo risusciti nell'ultimo giorno» (Gv 
6,39). Vale a dire: qualunque persona che il Padre mi affida - e tutti siamo 
stati affidati dal Padre a Cristo - io non la lascerò andare perduta, ma la risu­
sciterò nell'ultimo giorno. Siamo stati affidati dal Padre alla custodia del 
Signore Gesù e siamo certi che Lui, che è morto per noi sulla croce, non ci 
abbandona ma ci accompagna verso la risurrezione definitiva. Per ora c'è un 
impegno quotidiano che è mio dovere e mia responsabilità cristiana: essere 
veramente testimone di questa fede in Gesù Cristo; ma vi è anche la serenità 
di quello che Paolo afferma in una delle sue Lettere: «Sia che io viva, sia che 
io muoia sono del Signore» (cfr. Rm 14,8). Se sono del Signore, sono nelle sue 
mani, sono sostenuto dalla sua forza, dal suo amore, dal suo conforto, sono 
perdonato per le mie miserie e vengo messo nella possibilità di liberare la 
mia vita, perché la vita è un pellegrinaggio, un camminare verso quella 
meta che è l'incontro finale con Dio.

Ecco quello che mi sembrava utile dire per aiutarvi a riflettere nella 
vostra vita, nel vostro cuore, perché questa nostra celebrazione nel Cimitero 
cittadino lasci un segno positivo nella nostra vita di cristiani. C'è bisogno di 
risvegliare la fede, fratelli carissimi, perché al di fuori di questa prospettiva 
si brancola nel buio e non si risponde ai più grandi interrogativi della vita.

Chiediamo al Signore, che qui, nell'Eucaristia, rende presente la sua 
morte e la sua risurrezione, di avere questa certezza, questa speranza: così 
da amare di più Lui, così da vivere maggiormente con Dio, così da metterlo 
al centro della nostra vita, così da sentire come i fratelli hanno bisogno del 
nostro aiuto non solo materiale ma soprattutto spirituale e di sentirci popolo 
pellegrinante e in cammino verso la patria celeste.



1780 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia nella solennità della Chiesa locale

Fedeltà ad essere per tutti 
segno della santità di Dio

Domenica 18 novembre, la comunità diocesana è stata convocata in Cattedrale per l'Ordinazione 
diaconale di cinque candidati al Diaconato permanente e di quattro candidati al Sacerdozio.
Con il Cardinale Arcivescovo hanno concelebrato i membri del Consiglio Episcopale, i Canonici 
del Capitolo Metropolitano, i Superiori del Seminario e del Centro di formazione al Diaconato 
permanente, i parroci degli ordinandi e tanti altri sacerdoti. A loro hanno fatto corona moltissimi 
diaconi permanenti e una assemblea particolarmente numerosa. Questo il testo dell’intervento 
iniziale e dell’omelia del Cardinale Arcivescovo:

Introduzione
Carissimi, ci troviamo oggi a celebrare insieme la solennità della Chiesa 

locale e credo che non ci fosse modo migliore di celebrarla che con il rito del­
l'Ordinazione di nove nuovi diaconi: cinque diaconi permanenti, ossia che 
per tutta la loro vita futura eserciteranno questo ministero al servizio della 
comunità, e quattro diaconi del nostro Seminario che camminano verso il 
Presbiterato e che speriamo di avere la gioia il prossimo anno di ordinare 
sacerdoti.

È un'occasione per ringraziare il Signore di questo dono; per i sacerdoti 
concelebranti e Mons. Maritano, che ringrazio di essere con noi, è un'occa­
sione per pensare anche alle vocazioni, alle chiamate al sacerdozio che il 
Signore continua a fare nella nostra Chiesa e che attendono risposte più 
generose. È questa un'occasione anche per pensare alle vocazioni al Diaco­
nato permanente e alla grazia che questo dono di Dio costituisce per la 
nostra Chiesa locale e anche per noi, cari confratelli, c'è la responsabilità di 
valorizzare al massimo la presenza di questi uomini che il Signore, pur 
avendoli chiamati al matrimonio - più della metà infatti sono sposati -, ha 
voluto nel primo grado del sacramento dell'Ordine.

Ci disponiamo a vivere con fede e gioia interiore questa celebrazione ini­
ziando con il chiedere perdono dei nostri peccati.

Omelia
Vorrei partire dal vostro applauso per auspicare la compiacenza del 

Signore e la sua benedizione su quello che noi stiamo vivendo oggi come 
Chiesa locale di Torino. Viviamo un evento straordinario per la nostra 
Chiesa: il dono di grazia che viene conferito a questi nove ordinandi dia­
coni. Ecco che noi, osservando questa Assemblea eucaristica formata da 
tutti i presenti, abbiamo davanti agli occhi un'immagine concreta e vera di 
Chiesa locale, della Chiesa particolare che vive in Torino. Siamo riuniti nella 
Cattedrale, che è la chiesa madre di tutte le chiese diocesane ed è simbolo 
della comunione ecclesiale nella Diocesi, luogo del magistero del Vescovo



Atti del Cardinale Arcivescovo 1781

che ha il compito di garantire la fede, di animare la comunione di carità e di 
radicare la speranza di tutti i credenti nella salvezza del Signore. E qui, con­
templando proprio questa Assemblea, noi vediamo la varietà dei doni, dei 
carismi, perché ci sono doni o carismi che sono dati ad ogni persona affin­
ché manifesti il proprio amore al Signore con il suo servizio nella Comunità, 
ma ci sono doni o carismi che qualificano in modo più evidente la colloca­
zione nella Chiesa della persona che li riceve. Noi questi doni li chiamiamo 
vocazioni, cioè chiamate particolari che ciascuno di noi deve sentire, avver­
tire dal Signore per dare la propria risposta positiva.

Sono qui presenti tantissimi sposi che hanno ricevuto la chiamata al 
sacramento del Matrimonio e anche alcuni dei nostri candidati al diaconato 
vivono già da tempo questa vocazione, che è una chiamata alla santità attra­
verso il particolare sacramento del Matrimonio e l'esperienza della famiglia.

Sono qui presenti tanti laici che dovrebbero avvertire che, come laici, 
hanno la responsabilità di portare nel mondo, nella realtà delle cose tempo­
rali, il fermento evangelico, con la loro testimonianza, con il loro annuncio 
e con quella animazione che nasce dalla santità personale.

Sono qui presenti, penso, anche delle persone appartenenti a Istituti Seco­
lari, che vivono quella particolare consacrazione nel mondo che, pur non 
essendo vita religiosa, tuttavia chiama certe persone a praticare i consigli 
evangelici, oserei dire, confondendosi con la massa dei fedeli e dell'umanità.

Ci sono qui religiosi e religiose, persone che hanno nella Chiesa il com­
pito di manifestare profeticamente quel tipo di vita che avremo nell'aldilà, 
quando raggiungeremo la visione e l'incontro definitivo con il Signore. 
Attraverso il distacco dalle cose del mondo, attraverso la pratica vincolante 
dei consigli evangelici, attraverso un impegno di vita comunitaria, i religiosi 
e le religiose sono nella Chiesa segno di una particolare appartenenza a Cri­
sto e profezia e preannuncio dei doni futuri.

Poi ci sono i diaconi, i sacerdoti e i Vescovi, ossia coloro che attraverso il 
sacramento dell'Ordine ricevono compiti particolari nella Chiesa. I diaconi 
ricevono il compito del servizio, i sacerdoti e i Vescovi quello della presi­
denza e della guida della Comunità.

Noi oggi, celebrando la festa della Chiesa locale, siamo invitati a pren­
dere coscienza che facciamo parte di questa Chiesa, che siamo il Popolo 
santo di cui parlava Pietro nella sua prima Lettera che abbiamo ascoltato 
nella seconda Lettura, e che siamo quindi eletti tutti a partecipare al Corpo 
mistico di Cristo pur con doni e compiti diversi.

Ecco perché oggi - mentre ringraziamo il Signore di far parte di una 
Comunità cristiana dove tutti abbiamo ricevuto il dono del Battesimo, il 
Sacramento che ci ha inserito nella Chiesa Corpo mistico di Cristo e ci ha 
dato la dignità di figli di Dio, e abbiamo conosciuto il Signore Gesù, l'ab­
biamo incontrato, cerchiamo di seguirlo, di percepire la sua voce, la sua 
chiamata, e ci sforziamo di rispondere positivamente a questa chiamata - la 
nostra attenzione si posa su questi nove candidati al Diaconato.

La parola "diaconia" significa servizio e l'esempio più grande di servi­
zio ci viene dal Signore nostro Gesù il quale dice di se stesso di non essere 
venuto nel mondo per essere servito, ma per servire.



1782 Atti del Cardinale Arcivescovo

Carissimi ordinandi, non mi dilungo a spiegarvi quelli che dovranno 
essere i compiti specifici del vostro servizio nella Chiesa. Vorrei semplice- 
mente invitare i cinque candidati al Diaconato permanente a sentire la gioia 
di questa loro vocazione e a collocarsi all'interno del grande numero di dia­
coni permanenti che la nostra Chiesa ha il privilegio di avere, armoniz­
zando fin d'ora la vostra disponibilità alla collaborazione all'interno della 
Chiesa, prima di tutto con i sacerdoti dove sarete mandati a offrire il vostro 
ministero, poi con il vostro Vescovo, perché direttamente il Vescovo è colle­
gato al vostro ministero, e infine con le Comunità dove la vostra presenza, 
sia come diaconi sia come padri di famiglia, dovrà essere esemplare.

E a voi, cari giovani, del Seminario che oggi ricevete il Diaconato, ma 
nella prospettiva poi di giungere al Presbiterato, raccomando di non rallen­
tare la vostra formazione, di non rallentare mai lo sguardo sul Cristo, autore 
e perfezionatore della nostra fede, dietro al quale non dobbiamo solo cam­
minare ma, stando all'espressione della Lettera agli Ebrei, dietro al quale 
dovremmo correre. Mi sembra quindi che per voi in particolare, ma di 
riflesso per tutta l'assemblea eucaristica qui presente, la Parola di Dio rac­
comandi alcuni atteggiamenti fondamentali da coltivare, da avere per rice­
vere nel modo meno indegno possibile il dono del primo grado del sacra­
mento dell'Ordine e per rispondere poi con la vita alle attese del Signore, 
della Chiesa e dell'umanità.

Il primo richiamo mi sembra quello della santità. In questa settimana, 
sarà disponibile per tutti i cristiani della Diocesi un mio piccolo messaggio 
per l'Avvento, al quale ormai ci stiamo avvicinando in preparazione al 
Natale, dove ho voluto riflettere insieme con voi sul tema della santità. Ma 
oggi è la pagina di Vangelo in particolare che ci richiama il dovere della san­
tità. «Io - diceva Gesù - sono la vite, voi i tralci. Rimanete nel mio amore».

Cos'è la santità? È rimanere nell'amore della SS. Trinità che il Cristo è 
venuto ad annunciarci e a portarci, essere uniti al Cristo come il tralcio alla 
vite, custodire il dono della grazia santificante, percepire la responsabilità di 
essere dono, tempio, abitazione di Dio, perché quando siamo abitati da Dio 
siamo santi, è Lui che ci santifica. Per questo credo che l'impegno della san­
tità per vivere bene il ministero del Diaconato debba essere concretizzato 
con quella disponibilità ad accogliere il lavoro che su di noi Dio compie 
giorno dopo giorno. Gesù ci diceva che il Padre è il vignaiolo, e si attende 
dalla vite — che è il suo Figlio, Verbo incarnato - i frutti della salvezza, e 
aggiungeva che il tralcio infruttuoso viene tagliato via (ma questo non è il 
vostro caso) mentre il traccio buono - quello che porta frutto perché dice il 
proprio sì al Signore, rendendosi disponibile alla missione che Cristo ha 
affidato alla Chiesa, che è soprattutto quella di annunciare il Vangelo, 
attuando un suo percorso di santità - viene potato: la potatura è dolorosa e 
questo si evidenzia con la caratteristica fondamentale del servizio che è il 
sacrificio di se stessi, cioè l'uscire da se stessi per essere disponibili al 
Signore e ai fratelli. Questa potatura Dio la compie per purificarci sempre 
più e per renderci sempre più efficaci nei frutti. Voi siete tralci buoni che già 
fate frutto nella Chiesa, ma il Signore si aspetta anche da voi un frutto mag­
giore. «Non voi avete scelto me, ma io ho scelto voi» (Gv 15,16). Quindi non siete



Atti del Cardinale Arcivescovo 1783

voi a fare un favore al Signore, ma avviene esattamente il contrario. Ricevete 
un favore, un dono, una grazia straordinaria da Dio. Il Signore ci ha scelti 
per mandarci nel mondo, annunciando il Vangelo, a portare la sua salvezza.

Nella seconda Lettura abbiamo ascoltato il messaggio dell'Apostolo Pie­
tro che era un invito a stringerci a Cristo, pietra viva, per essere impiegati 
per la costruzione di un edificio spirituale: la Chiesa santa di Dio. Per essere 
impiegati, non lasciati a riposo! Dobbiamo essere consapevoli che il Signore 
vuole servirsi anche di voi per la costruzione della sua Chiesa e per l'an­
nuncio del Vangelo a tutti gli uomini. Perciò accettate di essere impiegati 
secondo il disegno di Dio, non secondo i vostri punti di vista, non con il 
desiderio di essere messi in un posto di maggiore o minore evidenza. Come 
in questa nostra Cattedrale tutte le pietre che la compongono sono ugual­
mente preziose e indispensabili, sia la pietra collocata nell'arco trionfale sia 
quella posta in un angolo oscuro e dimenticato, così per voi l'importante è 
questo: capire che la grandezza del servizio sta nell'amore con cui lo si 
svolge, cioè nel darsi a Dio e ai fratelli. E tutto questo diventa possibile se 
comprendiamo la cifra interpretativa della storia della salvezza che oggi 
viene presentata a noi dalla prima Lettura che abbiamo ascoltato, dove 
Mosè chiede al popolo di riconoscere i prodigi che Dio ha compiuto, libe­
randolo dalla schiavitù dell'Egitto, ma chiede anche di vivere l'impegno 
dell'alleanza, del patto d'amore con Dio: «Io sarò il vostro Dio e voi sarete il mio 
popolo». E il popolo cosciente di essere stato eletto, scelto da Dio, risponde: 
«Quanto il Signore ci ha detto di fare, noi lo faremo».

Dio è fedele al suo patto, noi dobbiamo ogni giorno rinnovare la nostra 
fedeltà a Lui. Per voi giovani candidati al Sacerdozio è una fedeltà al celi­
bato e alla castità. Per voi candidati al Diaconato permanente è una fedeltà 
alla preghiera, al servizio della nostra Chiesa, una fedeltà ad essere per tutti 
segno della santità di Dio di cui oggi siamo noi destinatari ma che dob­
biamo condividere con i nostri fratelli.

Affidiamo alla Vergine Consolata questo passo importante della vostra 
vita, il vostro futuro ministero e, mentre ringraziamo il Signore per il dono 
che oggi la nostra Chiesa di Torino riceve, continuiamo a pregare perché cre­
scano le vocazioni a tutti i ministeri della Chiesa, perché cresca soprattutto 
la sensibilità che nessuno nella Chiesa può essere presenza passiva, ferma o 
peso morto, ma ciascuno deve appartenere alle membra vive del popolo 
santo per camminare e crescere nella santità e nell'impegno di evangelizza­
zione e così riuscire anche ad essere, pur con le proprie difficoltà e i propri 
limiti, lievito, fermento, per tutta la realtà civile, per il mondo che vive in 
questo territorio e che attende, ancora in gran parte, di essere evangelizzato.





Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Comunicazione
Con Biglietto della Segreteria di Stato, in data 24 ottobre 2001, il reverendo sacerdote 

don Massimo DEGREGORI è stato nominato membro della Famiglia Pontificia Ecclesia­
stica con il titolo di Cappellano di Sua Santità.

Ordinazioni
- sacerdotali (presbiteri diocesani)

Il Cardinale Arcivescovo, in data 11 novembre 2001, nella chiesa parrocchiale della SS. 
Annunziata in Torino, ha conferito l’Ordinazione presbiterale al seguente diacono apparte­
nente al Clero diocesano:

BOLGIANI CAMBIANO Guido, nato in Torino il 5-2-1963.

- diaconali (diaconi permanenti)
Il Cardinale Arcivescovo, in data 18 novembre 2001 - solennità della Chiesa locale, 

nella Basilica di S. Giovanni Battista Cattedrale Metropolitana di Torino, ha ordinato dia­
coni permanenti i seguenti accoliti, tutti appartenenti al Clero diocesano di Torino:

AGAGLIATI Giorgio, nato in Torino il 9-12-1957;
BASTIANEL Adriano, nato in Susegana (TV) il 19-4-1948;
NACHTMANN Carlo, nato in Biella il 16-2-1950;
VERRANI Roberto, nato in Torino il 18-5-1946;
VERRUA Giorgio, nato in Torino il 4-8-1946.

Escardinazione
MAISTRELLO don Gino, nato in Pressana (VR) il 12-7-1926, ordinato il 25-6-1950, a 

seguito della professione solenne nell’Ordine Francescano Frati Minori emessa in data 4 
novembre 2001 a norma del can. 268 §2 è stato escardinato dal Clero diocesano di Torino.

1785



1786 Curia Metropolitana - Cancelleria

Termine di ufficio di vicari parrocchiali
CANDELA don Guido. S.D.B.. nato in Jemappes (Belgio) il 5-1-1954. ordinato il 25- 

4-1981, ha terminato in data 31 agosto 2001 l’ufficio di vicario parrocchiale nella parroc­
chia S. Giovanni Bosco in Torino.

GIULIANO don Bartolomeo, F.D.P., nato in Cuneo il 27-6-1927, ordinato il 29-6-1960. 
ha terminato in data 31 ottobre 2001 l'ufficio di vicario parrocchiale nella parrocchia Santa 
Famiglia di Nazaret in Torino.

Trasferimento
CUTELLÈ diac. Benito, nato in Anoia (RC) il 9-1-1939, ordinato il 4-2-1978, è stato 

trasferito in data I dicembre 2001 come collaboratore pastorale dalla parrocchia S. Alfonso 
Maria de’ Liguori in Torino alla parrocchia Natale del Signore in Torino.

Nomine
- di parroco

GABRIELLI don Marino, nato in Torino il 19-9-1942, ordinato il 25-6-1967, è stato 
nominato in data 1 dicembre 2001 parroco della parrocchia S. Maria del Borgo e S. Cate­
rina in 10067 V1GONE, p. Card. Boetto n. 13, tei. 011/980 92 53.

- di collaboratori parrocchiali
BOLGIANI CAMBIANO don Guido, nato in Torino il 5-2-1963, ordinato 1’11-11- 

2001, è stato nominato in data 1 dicembre 2001 collaboratore parrocchiale nella parrocchia 
SS. Annunziata in 10124 TORINO, v. Sant'Ottavio n. 5, tei. 011/815 03 08.

VIOTTO don Giovanni, nato in Piobesi Torinese il 16-7-1953, ordinato il 18-6-1978. è 
stato nominato in data I dicembre 2001 collaboratore parrocchiale nella parrocchia Natività 
di Maria Vergine in 10141 TORINO, v. Bardonecchia n. 161, tei. 011/779 05 60.

VIRANO don Giovanni Lorenzo, S.D.B., nato in Asti il 26-9-1935, ordinato il 25-3- 
1963, è stato nominato in data I dicembre 2001 collaboratore parrocchiale nella parrocchia 
S. Giorgio Martire in Caselette.

Abitazione: 10040 CASELETTE, p. Cays n. 1, tei. 011/968 82 56.

- di collaboratori pastorali
In data 1 dicembre 2001, i seguenti diaconi permanenti, che hanno ricevuto l’Ordina­

zione il 18-11-2001, sono stati nominati collaboratori pastorali:
AGAGLIATI diac. Giorgio, nato in Torino il 9-12-1957. nella parrocchia S. Vincenzo 

de’ Paoli in Torino.
Abitazione: 10147 TORINO, l.go Giachino n. 104, tei. 011/216 33 44.
BASTIANEL diac. Adriano, nato in Susegana (TV) il 19-4-1948, nella parrocchia S. 

Giacomo Apostolo in Beinasco.
Abitazione: 10092 BEINASCO, v. Rivoli n. 15, tei. 011/349 7111.
NACHTMANN diac. Carlo, nato in Biella il 16-2-1950, nella parrocchia Gesù Operai0 

in Torino.
Abitazione: 10154 TORINO, v. Porpora n. 42, tei. 011/205 06 73.



Curia Metropolitana - Cancelleria 1787

VERRANI diac. Roberto, nato in Torino il 18-5-1946, nella parrocchia Natività di 
Maria Vergine in Torino.

Abitazione: 10139 TORINO, v. Rey n. 8, tei. 011/72 67 24.
VERRUA diac. Giorgio, nato in Torino il 4-8-1946, nella parrocchia S. Monica in 

Torino.
Abitazione: 10126 TORINO, v. Millefonti n. 39/4, tei. 011/667 08 17.

- varie
GRASSI don Riccardo, S.D.B., nato in Schilpario (BG) il 27-5-1950. ordinato il 10-9- 

1977, è stato nominato in data 18 novembre 2001 assistente ecclesiastico della sezione di 
Torino dell’Associazione Italiana Maestri Cattolici (A.I.M.C.).

MOTTA don Flavio, nato in Chivasso il 16-6-1943, ordinato il 29-6-1968, è stato nomi­
nato in data 18 novembre 2001 - per il quinquennio in corso 1997-31 agosto 2002 - vicario 
zonale della zona vicariale 20: Vigone; sostituisce don Aldo Issoglio, trasferito ad altra zona 
vicariale.

ROCCHIETTI don Nicola, nato in Barbania il 21-4-1921, ordinato il 29-6-1944, nella 
sua qualità di parroco della parrocchia Sacro Cuore di Gesù e Madonna del Carmine in San 
Mauro Torinese, è stato nominato in data 1 dicembre 2001 assistente religioso presso la Casa 
di Riposo R.S.A. sita in San Mauro Torinese, v. Mezzaluna n. 43.

Costituzione di Centro di pastorale giovanile
Il Cardinale Arcivescovo, con decreto in data 11 novembre 2001, ha costituito il Centro 

di pastorale giovanile della zona Mirafiori Sud in Torino, a cui fanno riferimento le seguenti 
parrocchie: Beati Federico Albert e Clemente Marchisio, S. Giovanni Maria Vianney, S. 
Luca Evangelista, S. Remigio Vescovo, Santi Apostoli, Visitazione di Maria Vergine e S. 
Barnaba. Il Centro, che agisce in costante collegamento con l'Ufficio diocesano per la pasto­
rale dei giovani e dei ragazzi, è regolato dall'Intesa raggiunta tra i sei parroci interessati.

Responsabile del Centro è stato nominato, in pari data, il sacerdote FASSIO don Cor­
rado, nato in Torino il 29-12-1965, ordinato il 10-6-1995, che contestualmente è nominato 
collaboratore parrocchiale nelle predette parrocchie, lasciando l’ufficio di vicario parroc­
chiale nella parrocchia Assunzione di Maria Vergine-Lingotto in Torino.

Nomine e conferme in Istituzioni varie
* Pia Unione delle Catechiste della SS. Trinità • Torino

L’Ordinario Diocesano, con decreto in data 6 novembre 2001, ha confermato - per il 
triennio 2001 -31 ottobre 2004 - la sig.na GAMBINI Rita come direttrice della Pia Unione 
delle Catechiste della SS. Trinità, con sede in Torino.

Comunicazione
L’Ordinario Militare per l’Italia, con lettera in data 16 novembre 2001, ha comunicato 

che mons. Giovanni Piero RAVOTTI, attuale Cappellano del Comando della Regione Pie­
monte della Guardia di Finanza, è stato anche nominato Capo Servizio Interforze della Zona 
Pastorale di Torino. Sostituisce mons. Piero Castioni, che ha lasciato il servizio per raggiunti 
limiti di età.



1788 Curia Metropolitana - Cancelleria

SACERDOTE DIOCESANO DEEUNTO

SANDRONE don Giuseppe.
È deceduto nell'Infermeria San Pietro dell'Ospedale Cottolengo in Torino il 26 novem­

bre 2001, all'età di 72 anni, dopo 48 di ministero sacerdotale.
Nato in Savigliano (CN) 1’11 marzo 1929, dopo il normale curriculum nei Seminari dio­

cesani di Giaveno, Chieri e Rivoli, aveva ricevuto l'Ordinazione presbiterale in Cattedrale, 
il 28 giugno 1953, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Dopo il primo anno al Convitto Ecclesiastico, fu nominato vicario cooperatore nella 
parrocchia S. Maria di Viurso nel Borgo Santi Michele e Grato di Carmagnola; l’anno suc­
cessivo fu trasferito a Lanzo Torinese e nell’estate 1957 passò alla parrocchia S. Maria 
Assunta in Caselle Torinese, che dovette lasciare dopo pochi mesi per motivi di salute e gli 
fu affidato l'incarico di assistente religioso in Case di cura: dapprima alle Ville Turina 
Arnione di San Maurizio Canavese e poi a Villa dei Colli in Torino.

Nel 1960 divenne cappellano della chiesa S. Maria Assunta nella tenuta La Mandria di 
Venaria Reale e molto presto gli fu affidato anche l'insegnamento della religione cattolica 
nelle scuole pubbliche; fu anche ispettore nelle scuole elementari e. per qualche tempo, 
segretario della Facoltà Teologica nel Seminario Maggiore. Riprese poi il servizio diretto 
agli anziani e agli ammalati: nel 1974 fu nominato assistente religioso della Casa di riposo 
Carlo Alberto e del vicino Pensionato Maria Bricca, ai piedi della collina torinese; nel 1979 
passò all'Ospedale Molinettc di Torino e due anni dopo all'Istituto di Riposo per la Vec­
chiaia in Torino, dove rimase fino al compimento dell'età pensionabile. Ma non fu un pen­
sionato, dal 1994 affiancò il nipote sacerdote a S. Maria di Salsasio in Carmagnola e lo seguì 
nel trasferimento a Torino nella parrocchia S. Giacomo Apostolo, con una presenza fedele e 
preziosa.

Don Giuseppe, che non ebbe mai incarichi di particolare spicco, fu un sacerdote fedele 
e generoso, attento a curare l’aggiornamento; nemmeno quando l’indebolimento delle forze 
fisiche lo segnò profondamente venne meno la sua disponibilità a donare il suo ministero 
senza risparmio di tempo e di energie.

11 suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Cavallermaggiore (CN).



Documentazione

CANONIZZAZIONE
DEL BEATO GIUSEPPE MARELLO

Domenica 25 novembre, solennità di Nostro Signore Gesù Cristo Re dell’Universo, con altri tre 
Beati il Santo Padre Giovanni Paolo li ha proceduto alla Canonizzazione del Beato Giuseppe 
Marello, Vescovo di Acqui e Fondatore della Congregazione degli Oblati di S. Giuseppe (Giusep- 
pini d’Asti), nato in Torino da famiglia astigiana - che molto presto ritornò a San Martino Alfieri 
- il 26 dicembre 1844 e battezzato la sera stessa nella parrocchia torinese del Corpus Domini. 
Con San Leonardo Murialdo, San Giuseppe Marello è il secondo Santo canonizzato nativo della 
Città di Torino. Per questo motivo si ritiene opportuno pubblicare una serie di testi relativi all’av­
venimento e alla persona del nuovo Santo.
Il Cardinale Arcivescovo, che durante il suo servizio episcopale ad Asti aveva avuto la gioia di acco­
gliere il Santo Padre per la Beatificazione di Giuseppe Marello (26 settembre 1993), ha partecipato 
alla Canonizzazione concelebrando l’Eucaristia con il Santo Padre, insieme ai Vescovi di Acqui e 
di Asti e ad una quarantina di altri concelebranti. Era presente anche il gonfalone della Città di 
Torino.

Domenica 25 novembre
DALL’OMELIA
DEL SANTO PADRE
NELLA CANONIZZAZIONE

1. «Cera una scritta, sopra il suo capo: "Questi è il re dei Giudei"» (Le 23,38).
Quella scritta, che Pilato aveva fatto porre sulla croce (cfr. Gv 19,19), contiene al 

tempo stesso il motivo della condanna e la verità sulla persona di Cristo. Gesù è re 
- Lui stesso lo ha affermato -, ma il suo regno non è di questo mondo (cfr. Gv 18,36-37). 
Davanti a Lui, l'umanità si divide: chi lo disprezza per il suo apparente fallimento, 
e chi lo riconosce come il Cristo, «immagine del Dio invisibile, generato prima di 
ogni creatura» (Col 1,15), secondo l'espressione dell'Apostolo Paolo nella Lettera ai 
Colossesi, che abbiamo ascoltato.

Dinanzi alla croce di Cristo si spalanca, in un certo senso, la grande scena del mondo e 
si compie il dramma della storia personale e collettiva. Sotto lo sguardo di Dio, che 
nel Figlio Unigenito immolato per noi si è fatto misura di ogni persona, di ogni isti­
tuzione, di ogni civiltà, ciascuno è chiamato a decidersi.

2. Dinanzi al divin Re crocifisso si sono presentati anche coloro che poc'anzi 
sono stati proclamati Santi: Giuseppe Marello, Paula Montai Fornés de San José de Cala
sanz, Léonie Françoise de Sales Aviat e Maria Crescentia Hòss. Ognuno di loro si è affi­
dato alla Sua misteriosa regalità, proclamando con tutta la propria vita: «Gesù, 
ricordati di me quando entrerai nel tuo regno» (Le 23,42). E, in modo assolutamente

17X9



1790 Documentazione - Canonizzazione del Beato Giuseppe Morello

personale, ciascuno di loro ha ricevuto dal Re immortale la risposta: «In verità ti 
dico, oggi sarai con me nel paradiso» (Le 23,43).

Oggi! Quell'"oggi" appartiene al tempo di Dio, al disegno di salvezza, di cui 
parla San Paolo nella Lettera ai Romani: «Quelli che [Dio] da sempre ha conosciuto, 
li ha anche predestinati... chiamati... giustificati... glorificati» (Rm 8,29-30). 
Quell'"oggi" contiene anche il momento storico dell'odierna Canonizzazione, in cui 
questi quattro esemplari testimoni di vita evangelica sono elevati alla gloria de­
gli altari.

3. «Piacque a Dio di fare abitare in [Cristo] ogni pienezza» (Col 1,19). Di tale pie­
nezza fu reso partecipe San Giuseppe Marello, come sacerdote del Clero di Asti e 
come Vescovo della Diocesi di Acqui. Pienezza di grazia, fomentata in lui dall'in­
tensa devozione a Maria Santissima; pienezza del sacerdozio, che Dio gli conferì 
come dono ed impegno; pienezza di santità, che egli attinse conformandosi a Cri­
sto, Buon Pastore. Mons. Marello si formò nel periodo aureo della santità piemon­
tese, quando, in mezzo a molteplici forme di ostilità contro la Chiesa e la fede cat­
tolica, fiorirono campioni dello spirito e della carità, quali il Cottolengo, il Cafasso, 
Don Bosco, il Murialdo e l'Allamano. Giovane buono e intelligente, appassionato 
della cultura e dell'impegno civile, il nostro Santo trovò solo in Cristo la sintesi di 
ogni ideale e a Lui si consacrò nel Sacerdozio. «Fare gli interessi di Gesù» fu il motto 
della sua vita, e per questo si rispecchiò totalmente in San Giuseppe, lo sposo di 
Maria, il "custode del Redentore". Di San Giuseppe lo attrasse fortemente il servi­
zio nascosto, nutrito di profonda interiorità. Questo stile egli seppe trasfondere 
negli Oblati di San Giuseppe, la Congregazione religiosa da lui fondata. Ad essi 
amava ripetere: «Siate straordinari nelle cose ordinarie» e aggiungeva: «Siate certosini 
in casa e apostoli fuori casa». Della sua robusta personalità, il Signore volle servirsi per 
la sua Chiesa, chiamandolo all'Episcopato nella Diocesi di Acqui, dove, in pochi 
anni, spese per il gregge tutte le sue energie, lasciando un'impronta che il tempo 
non ha cancellato.

(...)

Lunedi 26 novembre
DAL DISCORSO DEL SANTO PADRE 
ALL'UDIENZA PER I PELLEGRINI 
CONVENUTI ALLA CANONIZZAZIONE

1. Sono molto lieto di trovarmi di nuovo con voi, all'indomani della solenne 
Canonizzazione di Giuseppe Marello, Paula Montai Fornés de San José de Calasanz, Léo- 
nie Françoise de Sales Aviat e Maria Crescentia Hòss. L'odierno incontro ci offre l'op- 
portunità di prolungare il rendimento di grazie che ieri abbiamo elevato al Signore. 
Al tempo stesso, possiamo soffermarci ancora, per qualche momento, a contem­
plare la luminosa testimonianza di questi esemplari discepoli di Cristo.

Saluto cordialmente i Signori Cardinali, come pure le Autorità civili che hanno 
voluto presenziare a questo festoso evento. Un "grazie" speciale rivolgo ai Vescovi 
ed ai Sacerdoti, che hanno guidato i numerosi gruppi di pellegrini.

2. A gioire per la Canonizzazione di Giuseppe Marello sono in primo luogo i suoi 
figli spirituali, gli Oblati di San Giuseppe, ai quali va il mio affettuoso saluto 
insieme con vivissime felicitazioni. Sono trascorsi solo otto anni, carissimi, da



Documentazione - Canonizzazione del Beato Giuseppe Morello 1791

quando, nella Piazza di Asti, proclamai Beato il vostro amato Fondatore. Un ulte­
riore segno prodigioso - la guarigione di due bambini in Perù - ha permesso di 
coronare anche in terra il suo itinerario di santità. È quanto mai significativo che ciò 
avvenga all'indomani dell'Assemblea Ordinaria del Sinodo dei Vescovi, dedicata 
proprio al ministero del Vescovo nell'oggi della Chiesa e del mondo.

Un saluto speciale rivolgo ai pellegrini di Asti e a quelli di Acqui, città che 
rispettivamente lo ebbero come Sacerdote e come Vescovo. Ma subito lo estendo a 
tutte le comunità, in varie parti del mondo, dove la Provvidenza ha spinto gli Oblati 
e la loro missione. Insieme con tutti voi, figli e devoti di San Giuseppe Marello, desi­
dero rendere lode al glorioso San Giuseppe, Patrono della Chiesa universale. Il 
profondo amore per la Vergine Maria fece sì che il giovane Marello scegliesse San 
Giuseppe come modello di vita e guida nella sequela di Cristo. E questo, in sintesi, 
è il messaggio che egli lascia a tutti i cristiani - religiosi, famiglie, sacerdoti amare 
la Madre del Redentore e imitarne il Custode.

(...)

6. Carissimi, ancora una volta, attraverso questi quattro nuovi Santi, la Chiesa 
ci addita e ci chiama alla “misura alta" della vita cristiana, la santità. Santità, che 
non consiste nel compiere imprese eccezionali, ma nel vivere in modo straordinario 
le cose ordinarie, e, cioè, con tutto l'amore possibile. Tornando alle vostre consuete 
occupazioni, fate tesoro di questo insegnamento appreso alla scuola di Maria e di 
questi Santi. Sperimenterete così un riflesso dell'eterna beatitudine, che Iddio pro­
mette ai suoi fedeli nel Regno celeste.

Con questo augurio, che accompagno con la preghiera, vi rinnovo di cuore la 
mia Benedizione.

Lunedì 26 novembre
OMELIA
DEL CARD. ANGELO SODANO
NELLA MESSA DI RINGRAZIAMENTO
PER LA CANONIZZAZIONE

Nello scorso mese di ottobre ho partecipato al Sinodo dei Vescovi, che si è tenuto qui in 
Vaticano sul tema: "Il Vescovo servitore del Vangelo di Gesù Cristo per la speranza del 
mondo”.

Nei vari interventi ognuno dei Membri dell'Assemblea sottolineava qualche aspetto 
della figura ideale del Vescovo nell’ora presente. A poco a poco si è venuta disegnando quasi 
un’icona rappresentativa del Buon Pastore, che ammaestra, santifica e guida il popolo cri­
stiano nel pellegrinaggio terreno verso la casa del Padre. E l'immagine che abbiamo visto 
delineata dal Vangelo di oggi

Nell’Omelia della Santa Messa conclusiva del Sinodo, il Santo Padre in questa stessa 
Basilica ricordava l'esempio datoci da tanti Vescovi Santi, che incarnarono con la loro vita 
la figura biblica del Buon Pastore. E fra questi citava l’amabile figura di Mons. Giuseppe 
Marello, che oggi contempliamo nella gloria dei Santi.

I. Gratitudine al Signore

Noi oggi siamo ritornati in questo massimo tempio della cristianità per ringraziare il 
Signore, Datore di ogni bene. Egli ha suscitato nella sua santa Chiesa un Pastore esemplare.



1792 Documentazione - Canonizzazione del Beato Giuseppe Morello

che viene ad annoverarsi nella schiera di tanti ministri di Dio, che ci hanno lasciato una pre­
ziosa testimonianza di fedeltà a Cristo e di amore alle anime. Con la Canonizzazione, Mons. 
Giuseppe Marello è ormai posto «come lampada sul lucerniere, perché faccia luce a tutti 
coloro che sono nella casa» (Mt 5,15). Egli viene poi presentato alla Chiesa intera, perché 
lo abbia come modello ed intercessore presso il Padre.

È, quindi, giusto che noi oggi eleviamo al Signore il nostro inno di ringraziamento per 
aver suscitato nella Chiesa di Asti e di Acqui questo grande Apostolo dei tempi moderni. È 
Cristo, infatti, che con il suo Santo Spirito, sempre vivifica la sua Chiesa e vi suscita la 
grande schiera di Santi e di Sante, che noi veneriamo sui nostri altari.

2. Un Vescovo santo

Quando ad Acqui, il 4 giugno 1895, furono celebrati i funerali del Vescovo Mons. 
Marello, si era già notato un coro unanime di consensi: si diceva, infatti, che era morto un 
uomo di Dio!

Quando, il 23 giugno 1923, la salma del compianto Pastore ritornava ad Asti, fra i suoi 
in Santa Chiara, l’astigiano Mons. Giuseppe Gamba, Vescovo di Novara e successivamente 
Arcivescovo di Torino, che presiedeva il rito, commentava: «Ora pare che Dio voglia esal­
tare Mons. Marcilo e farlo conoscere come santo». Ieri tale previsione si è compiuta!

Oggi, tutti insieme, vogliamo ringraziare il Signore per essersi scelto un grande Pastore 
fra l’umile gente delle nostre colline e averlo riempito del fuoco dello Spirito Santo, per 
essere araldo del Vangelo nell’ora presente.

Come è noto, egli morì sulla breccia all’età di poco più di cinquant’anni. Ma i suoi 
vent’anni di ministero sacerdotale ad Asti ed i suoi sette anni in Diocesi di Acqui furono tutti 
spesi intensamente, per la gloria di Dio e per la salvezza delle anime.

3. Il buon Pastore

Le contrade dell’Astigiano, del Monferrato e delle Langhe, come poi le vallate del Bor- 
mida e dell’Erro lo videro passare facendo del bene, come un giorno Gesù sulle strade della 
Palestina. La santità traspariva dal suo stesso volto, sì che il nostro buon popolo già in vita 
iniziò ad attribuirgli la qualifica di “Vescovo Santo”.

Nella sua biografìa, scritta dal prof. Paolo Risso di Costigliole d’Asti, leggiamo, a pro­
posito della sua fama di santità, che visitando Vcsime, il 30 aprile 1893, una madre di fami­
glia, Clara Bielli, gli presentò i suoi bambini, Alberto e Irene, gravemente ammalati. Il 
Vescovo alzò gli occhi al cielo, li benedisse e da quel momento cominciarono a migliorare, 
guarendo poi completamente in breve tempo (cfr. P. Risso, /l Beato Giuseppe Marello, 
Piemme 1993, pp. 255)

Dal cielo il Vescovo Santo continua vegliare su tutti noi, ed in particolare sulle Diocesi 
di Asti e di Acqui, che gli furono tanto care. In tutti noi egli susciti il desiderio di santità, per 
essere fedeli alla missione che la Provvidenza ci ha assegnato, nella Chiesa e nella società.

4. Una preziosa eredità
In particolare, dal cielo il nostro Santo veglia sulla benemerita Famiglia religiosa da lui 

fondata, gli Oblati di San Giuseppe, affinché essi continuino a produrre numerosi frutti di 
bene, per l’edificazione della Santa Chiesa, in Italia, in Europa e nel mondo.

Essere “oblati” significa certamente essere dediti completamente a Dio. Però il termine 
“oblato” significa anche essere offerto al popolo, per portargli l’amore che salva. Si apre così 
per tutti i discepoli del nostro Santo il campo immenso dell’apostolato, specialmente fra i 
giovani, per testimoniare loro l’amore di Cristo. Avanti nel solco tracciato dal vostro Fon­
datore, cari Padri Giuseppini!

Quando da giovane iniziai a frequentare la vostra Casa Madre ad Asti, rimasi impres-



Documentazione - Canonizzazione del Beato Giuseppe Morello 1793

sionato da quella consegna datavi dal vostro Fondatore, che vedevo scritta a grandi caratteri 
sulle mura di S. Chiara: «Siate certosini in casa ed apostoli fuori casa». È uno stile che vi 
contraddistingue e che dovete mantenere. È lo stile di un apostolato discreto, sereno, 
paziente, sostenuto da intensa preghiera e della fede della potenza della grazia divina. Il bel 
libretto curato dal compianto padre Angelo Rainero, dal titolo significativo "Briciole 
d'oro", ci porta molti tipici insegnamenti lasciatici in merito dal nostro Santo. Siamo tutti 
grati al padre Lino Mela, Superiore Generale degli Oblati di San Giuseppe, per averne curato 
un’opportuna riedizione (cfr. A. Rainero, Briciole d'oro. Ed. San Paolo, 2001).

5. Una stella luminosa
Fratelli e sorelle nel Signore, non potrei terminare quest’omelia senza salutare a uno a 

uno tutti i presenti. E un saluto fraterno che dirigo in primo luogo al Signor Cardinale Arci­
vescovo di Torino ed ai Vescovi di Asti e di Acqui, insieme a tutti i Concelebranti.

È un saluto cordiale che porgo a tutte le autorità qui convenute dalla nostra bella 
Regione piemontese, ed in particolare dalle Province e dai Comuni legati alla vita del nostro 
Santo. Come dimenticare poi tutti i membri della Famiglia dei Giuseppini, qui convenuti da 
diversi Paesi del mondo? Di tale famiglia fanno parte i tre Vescovi qui presenti, guidati dal 
venerato Mons. Armando Cirio, figlio illustre di Calamandrana d’Asti, per tanti anni bene­
merito Vescovo in Brasile.

A tutti giunga il mio saluto più cordiale. Dal cielo San Giuseppe Marello preghi per noi 
e, come stella luminosa, illumini il cammino delle nostre comunità cristiane.

L'Osservatore Romano, in data 25 novembre 2001, ha offerto ai lettori una piccola biografia del 
nuovo Santo e uno scritto del Superiore Generale della Congregazione da lui fondata, p. Lino
Mela, O.S.I.; a questi ha unito due altri interventi che qui riproduciamo. Inoltre pubblichiamo una 
presentazione del Santo di don Pier Giuseppe Accornero.

Da Torino ad Asti
per rispondere alla chiamata di Gesù

Giuseppe Marello, nato a Torino il 26 dicembre 1844, trascorse la fanciullezza a San 
Martino Alfieri, nelle vicinanze di Asti.

La devozione che egli nutrì verso Maria SS. fu determinante nella scelta e nella fedeltà 
alla vocazione.

Entrato nel Seminario di Asti, divenne l’animatore dei suoi compagni nei propositi di 
bene e di santità. Con alcuni di essi si legò con vincolo di profonda amicizia, inducendoli a 
darsi una regola di vita molto esigente e a viverla insieme, in preparazione all’Ordinazione 
e al servizio presbiterale.

I frutti di una severa disciplina

Ordinato sacerdote il 19 settembre 1868. visse il ministero sacerdotale, nella Diocesi di 
Asti, in un primo tempo come segretario del Vescovo, in seguito attendendo alle attività della 
Curia.



1794 Documentazione - Canonizzazione del Beato Giuseppe Marello

Si dedicò con zelo alle Confessioni, alla direzione spirituale, alla catechesi.
Particolare amore pose nella formazione morale e religiosa dei giovani; per i giovani 

operai organizzò corsi di catechismo serale. Era sempre pronto a venire in aiuto al Clero 
della Diocesi nel ministero pastorale.

Si dimostrò sensibile verso gli anziani, facendosi carico di una Casa di riposo, che non 
aveva mezzi per assistere i ricoverati.

Si adoperò nell’impegnare il laicato attraverso le varie iniziative cattoliche che anda­
vano sorgendo per sostenere la persona e l’azione del Papa in momenti difficili per la 
Chiesa.

Nello stesso tempo egli nutriva un profondo desiderio di dedicarsi totalmente al Signore 
in una Trappa. Il suo Vescovo, Mons. Savio, lo dissuase dicendogli che il Signore richiedeva 
altro da lui.

Volle trasmettere questa sua aspirazione di dedizione totale al Signore progettando una 
nuova Famiglia religiosa, che facesse rivivere nella città di Asti la vita religiosa maschile 
soffocata dalle leggi eversive del tempo.

11 14 marzo 1878 fondò la Congregazione degli Oblati di San Giuseppe; ad essa propose 
come modello San Giuseppe nella sua relazione intima col Divin Verbo e nel «curare gli 
interessi di Gesù».

Ai suoi Oblati, Sacerdoti e Fratelli, affidò in modo particolare la diffusione del culto a 
San Giuseppe, la formazione della gioventù e l’aiuto ministeriale alle Chiese locali.

Durante il Concilio Vaticano I il Cardinale Gioacchino Pecci ebbe modo di apprezzare 
le doti e le virtù del giovane don Giuseppe Marcilo, che accompagnava il suo Vescovo come 
segretario.

Il ministero pastorale

Eletto Papa col nome di Leone XIII. il Cardinale Gioacchino Pecci lo volle Vescovo di 
Acqui, convinto di dare a questa Diocesi una perla di Vescovo.

Preso possesso della Diocesi, il nuovo Vescovo Giuseppe Marello volle rendersi pre­
sente in tutte le Parrocchie attraverso le Visite pastorali. Si fece prossimo a tutti, adoperan­
dosi per creare l’unione degli animi tra il Clero e i fedeli.

La sua azione pastorale mirò a far crescere il catechismo, l’educazione cristiana della 
gioventù, le missioni, la testimonianza cristiana.

Morì il 30 maggio 1895 a Savona dove si era recato, nonostante le precarie condizioni 
di salute, per prendere parte alle manifestazioni del terzo centenario di San Filippo Neri.

Perdurando dopo la morte la fama della sua santità, testimoniata anche dalle numerose 
grazie ottenute, furono avviati i Processi informativi.

Il 28 maggio 1948 fu introdotta la Causa di Beatificazione e il 12 giugno 1978, alla pre­
senza del Papa Paolo VI, veniva letto il decreto sull’eroicità delle virtù.

Proclamato Beato dal Papa ad Asti

Giovanni Paolo 11 lo ha proclamato Beato in Asti il 26 settembre 1993, additandolo ai 
Pastori del Popolo di Dio, ai suoi Oblati ed ai fedeli come esempio e modello di carità verso 
tutti e di instancabile e silenziosa operosità a favore dei giovani e degli abbandonati.

Il 13 marzo 2001, nel corso del Concistoro ordinario pubblico per la Canonizzazione di 
alcuni Beati, Giovanni Paolo II ha solennemente pronunciato la Sua volontà: «Per autorità 
di Dio onnipotente, dei Santi Apostoli Pietro e Paolo e Nostra decretiamo che ... il Beato 
Giuseppe Marello ... sia iscritto nell'albo dei Santi il giorno 25 novembre 2001 ».



Documentazione - Canonizzazione dei Beato Giuseppe Marello 1795

Un fratello maggiore
che ci ha preceduto nel segno della carità

Il 6 gennaio 2001 mentre il Papa chiude la “porta santa”, al termine del Grande Giubi­
leo del 2000, con la Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte lancia un appello: tutti i bat­
tezzati sono chiamati a percorrere il cammino della santità. Il Papa richiama a questo pro­
posito il capitolo V della Lumen gentium, dove i Padri del Concilio Vaticano II parlano di 
«vocazione universale delle santità». Più avanti aggiunge: «Ringrazio il Signore che mi ha 
concesso di beatificare e canonizzare, in questi anni, tanti cristiani, e tra loro anche molti 
laici che si sono santificati nelle condizioni più ordinarie della vita».

Sabato 27 ottobre 2001 il Santo Padre si rivolge ai Padri sinodali con queste parole: «A 
conclusione di questa prima Assemblea sinodale del Terzo Millennio mi è caro ricordare i 
quindici Vescovi canonizzati nel corso del ventesimo secolo (...). Tra meno di un mese, avrò 
la gioia di proclamare santo Giuseppe Marello, Vescovo di Acqui».

Quando il Papa proclama un “Santo” lo propone come modello e intercessore per tutta 
la Chiesa: San Giuseppe Marello è santo per tutti.

Come Sacerdote fu a servizio completo della Chiesa di Asti: segretario del Vescovo 
prima, poi responsabile di importanti Uffici diocesani, padre spirituale in Seminario e per 
tante altre persone che ricorrevano a lui don Marcilo fu uomo di dialogo, capace di ascol­
tare e di consigliare... ma anche disposto a farsi carico dei problemi e delle necessità che 
vedeva intorno a sé.

Come Fondatore di una nuova Comunità Religiosa, rispose alle necessità del suo tempo: 
la vita religiosa maschile era stata cancellata dalla Diocesi di Asti anche a causa delle leggi 
eversive del Governo massonico, che aveva proceduto all'incameramento dei beni ecclesia­
stici per pagare i debiti di guerra. Questo Governo, che era capace di requisire i Seminari e 
i Conventi per fame “caserme”, era poi incapace di provvedere alle necessità degli ultimi e 
il Marello fu strumento di una idea “scandalosa” per i benpensanti astigiani del tempo: 
ricomprare un vecchio Convento (S. Chiara), che si affacciava sulla via principale della 
Città, per trasformarlo in "ospizio” per coloro che erano i relitti della società: vecchi e malati 
incurabili. Ai giovani lavoratori insegnava il catechismo e offriva la possibilità di accogliere 
i valori cristiani. Ai giovani che avevano risposto al suo appello, quando aveva dichiarato 
aperta “la casa di San Giuseppe", proponeva come ideale di vita il Custode del Redentore, 
intimamente unito a Gesù nell’amore e nel servizio.

Nella Chiesa di Acqui fu chiamato a essere Vescovo. In un tempo particolarmente deli­
cato per le trasformazioni politiche in corso nell’Italia di allora, seppe mantenere la sua 
fedeltà al Papa, vedendo in lui il Vicario di Cristo, il segno dell’unità della Chiesa. Amò la 
Chiesa e amò con particolare attenzione la porzione di gregge a lui affidata. Nelle Lettere 
pastorali trattava i problemi del tempo e con la Visita pastorale incontrò personalmente tutte 
le comunità della Diocesi. In un mondo diviso fu uomo di pace.

L'annuncio della proclamazione a "Santo” di Giuseppe Marcilo è risuonato nelle Dio­
cesi di Asti e Acqui, dove egli è vissuto, e nelle varie regioni del mondo dove gli Oblati oggi 
svolgono il loro ministero: dall'Italia, alla Polonia, Slovacchia e Romania, dalle Filippine 
allTndia e alla Nigeria, dagli Stati Uniti al Messico, Perù, Bolivia. Cile e Brasile...

Ho avuto la possibilità di visitare gli Oblati di San Giuseppe in tutto il mondo fra l’a­
prile 2000 e il giugno 2001 e ho vissuto con loro l’evolversi del "processo" che si è con­
cluso il 13 marzo 2001, quando il Papa, durante un apposito "Concistoro", dopo aver sen­
tito un ultimo parere degli esperti e dei Cardinali presenti ha annunciato la data della 
Canonizzazione: 25 novembre 2001, solennità di Cristo Re.

Ho sentito la gioia sbocciare quasi timorosa, come se questa proclamazione di un Santo 
“poco conosciuto” potesse essere ancora ritardata. I tempi del Signore non sono i nostri e il



1796 Documentazione - Canonizzazione del Beato Giuseppe Morello

Signore, che si è scelto come rappresentante del Padre su questa terra San Giuseppe, l’umile 
falegname di Nazaret, ha scelto Giuseppe Marcilo perché indicasse nel suo tempo e ripetesse 
oggi per tutti l’invito ad una via alla santità fatta di fedeltà ai propri doveri e di ascolto della 
voce di Dio, lasciandoci guidare là dove la sua Provvidenza vuole che andiamo.

La Provvidenza che ha guidato il Marello a farsi santo offre anche a ciascuno di noi la 
via da seguire in questa vita, la vocazione specifica che rappresenta anche la nostra via alla 
santità.

Quando Mons. Ronco, Vescovo di Asti, nel 1888 presentava al Vicario Generale di 
Acqui il nuovo Vescovo Mons. Giuseppe Marello, lo definiva «umile e modesto d'in­
dole dolce e paziente (...), dotato di vera, sincera e profonda pietà» e ne esaltava l’opera da 
lui svolta tra i più poveri della città.

p. Lino Mela, O.S.I.
Superiore Generale 

degli Oblati di S. Giuseppe

Un Santo da imitare e da proporre 
in un tempo difficile come il nostro

Guardando alla santa figura di Giuseppe Marcilo, ritornano alla mente le parole di Gesù: 
«Chi accoglie i miei comandamenti e li osserva, questi mi ama. Chi mi ama sarà amato dal 
Padre mio e anch’io lo amerò e mi manifesterò a lui» (Gv 14,21). La prova dell’amore sta 
nell’osservanza dei comandi del Signore. E questo il filone d’oro che percorre tutta la vita 
di San Giuseppe Marcilo: l’amore verso Dio e verso il prossimo, un amore fatto di opere e 
di donazione totale di sé.

Fin da giovane, dopo aver superato un breve periodo di smarrimento, il chierico Marello 
aveva intuito la forza unitiva dell'amore, che viene dall’Eucaristia, e scriveva ad un amico: 
«Abbracciamoci in Dio e quando stiamo per congiungerci a Lui nella mistica unione della 
Eucaristia trasfiguriamoci». Con tutto ciò, a 22 anni di età (1866), dichiarava di essere 
ancora agli inizi del suo cammino spirituale e si riteneva «un misero cristiano che aspira al 
proprio miglioramento, ma che vi cammina con passo debole e vacillante».

Arrivato al sacerdozio, nel 1868, il suo passo si era fatto più veloce e sicuro, e scriveva 
con una certa enfasi: «La fibra si tende, palpita il cuore, lo spirito si libra sulle ali della pre­
ghiera, sull'orizzonte dell'avvenire: combatteremo, trascinando queste misere carni in 
mezzo alla lotta sanguinosa senza che la bocca pronunzi un'amara parola, il piede si ritorca 
un istante dal sentiero del martirio. La palma è là in cielo per chi sa morire trionfalmente».

La forza della preghiera era certamente sostenuta da una volontà indomita e da una 
intelligenza vivace, che gli permetteva di giudicare gli avvenimenti del suo tempo con occhi 
soprannaturali e con tanto amore alla Chiesa. Alla vigilia del Concilio Vaticano I (1869), egli 
vedeva attorno a sé la lotta aperta contro il Papa e contro la Chiesa e si preparava ad affron­
tarla in prima persona, fino al martirio. Scriveva: «Siamo nell'anno dei grandi avvenimenti: 
non dimentichiamolo un solo istante. Pio IX, il Papa dell’8 dicembre, ha detto di aspettare 
gli avvenimenti e pare che abbia buona fiducia di vedere quella giornata che il mondo cat­
tolico affretta con tanti voti e sospiri. Lavoriamo, lavoriamo tutti, nel modo e con quella 
intensità che Iddio vuole, sa ben Egli coordinare le nostre fatiche ai suoi disegni. Pre­
ghiamo. A questi giorni la preghiera è diventata il più potente apostolato».



Documentazione • Canonizzazione del Beato Giuseppe Marello 1797

Questo entusiasmo giovanile trovò nel Concilio, a cui accompagnò come segretario il suo 
Vescovo Mons. Carlo Savio, le indicazioni per un’azione sacerdotale sicura e forte. La dichia­
razione dogmatica della infallibilità pontificia (18 luglio 1870) e la proclamazione di San 
Giuseppe a Patrono Universale della Chiesa (8 dicembre 1870) furono le piste che egli intra­
vide aperte davanti a sé e su di esse impostò tutto il suo lavoro di sacerdote e poi di fonda­
tore. Egli le coniugò così: «Ognuno prende le sue ispirazioni dal suo Modello San Giuseppe, 
che fu il primo sulla terra a curare gli interessi di Gesù, esso che ce lo custodì infante e lo 
protesse fanciullo e gli fu in luogo di padre nei primi trent'anni della sua vita qui in terra». 
Siamo davanti a una equazione interessante: come San Giuseppe dedicò se stesso a Gesù 
vivendo in intimità con Lui e con Maria, così dobbiamo servire Gesù nella Chiesa, con lo 
stesso amore, con lo stesso spirito di servizio, di umiltà, di operosità. Questa ispirazione sarà 
la regola di tutto il suo sacerdozio e sarà alla base della Congregazione che fonderà nel 1878. 
Era un punto di partenza altamente cristologico ed ecclesiale insieme, dove Maria e Giuseppe 
diventano modelli perfetti per curare gli interessi di Gesù nella Chiesa di ogni tempo.

Negli anni dopo il Concilio Vaticano I, aveva davanti a sé i guasti, operati anche nella 
sua città di Asti, dalle leggi repressive del Governo liberal-massonico. In particolare, lo 
preoccupavano le conseguenze della soppressione di ogni forma di vita religiosa, con le 
leggi del 1866-1867. Scriveva: «L'amore delle ricchezze, dei piaceri, della libertà, avrà 
dunque siffattamente oscurate le massime del Vangelo che ormai più nessuno voglia farsi 
discepolo del Divin Maestro? Si dovrà dire con lo spirito del mondo che i Religiosi hanno 
fatto il loro tempo? No, i Consigli Evangelici devono essere praticati da un certo numero di 
cristiani in ogni tempo; altrimenti Gesù Cristo avrebbe parlato invano». La forza di questo 
ragionamento dimostra una fede basata sui principi evangelici, contro le dichiarazioni stolte 
della propaganda illuminista, che dichiarava superate e inutili le case religiose, maschili e 
femminili.

Con una vita interiore così ricca, Giuseppe Marello fece grandi passi nelle vie della san­
tità, trasmettendo ai suoi figli, gli Oblati di San Giuseppe, una spiritualità fatta di “relazioni 
intime col Divin Verbo”, ossia, di vita interiore e di operosità silenziosa, sull’esempio di San 
Giuseppe. Per parte sua, egli si dedicò completamente al servizio della Chiesa, sostenuto 
dalla obbedienza ai superiori gerarchici e dal suo grande zelo sacerdotale. Arrivò al punto di 
applicare a sé la preghiera di Gesù: «Tutto quello che è vostro è mio, tutto quello che è mio 
è vostro», come dichiara in alcune lettere spedite da Roma ai suoi Oblati e al Vicario Gene­
rale di Acqui, dove, nel 1889, era inviato come Vescovo.

Nei cinque anni del suo ministero episcopale, l’amore lo guidò per le vie della vasta 
Diocesi a portare la parola e la carità pastorale in tutte le parrocchie, anche le più disperse e 
piccole sull’Appennino ligure verso Genova.

Ripeteva nella sua direzione spirituale che «il rumore non fa bene e il bene non fa 
rumore»; ma il bene che egli faceva era ben notato da tutti e suscitava grandi entusiasmi e 
conversioni inaspettate. Era anche suo il motto: “age quod agis, fai bene quello che stai 
facendo”, e così sapeva unire la operosità alla mitezza, poiché «la operosità ci procura una 
certa serenità, che rappresenta l’immagine del Sommo Operatore, il quale (secondo Sant’A- 
gostino) è eterno perché sereno ed inalterabile». Egli sapeva unire operosità e serenità, sì da 
essere paragonato a San Francesco di Sales per la sua mitezza e bontà verso tutti. La santità, 
scriveva, è fatta di piccole cose, ma fatte bene: «Non è necessario che noi pratichiamo sem­
pre delle virtù appariscenti e sfolgoranti: basta invece che adempiamo la volontà di Dio 
momento per momento in ogni circostanza».

p. Severino Dalmaso, O.S.I.



1798 Documentazione - Canonizzazione del Beato Giuseppe Marello

La Congregazione degli Oblati di San Giuseppe

Gli Oblati di San Giuseppe (in latino: Congregatio Oblatorum Santi Joseph - Sigla: 
O.S.l.) sono religiosi di voti pubblici di due categorie: fratelli (laici) e sacerdoti (o aspiranti 
al sacerdozio). Sono attualmente circa 500 nel mondo, presenti in 13 Paesi: Italia, Polonia, 
Slovacchia, Romania, U.S.A., Messico, Perù, Bolivia, Brasile, Cile, Filippine, India, Nigeria.

Sono divisi in 10 Province e 2 Delegazioni Regionali, rette dalla Curia Centrale che ha 
sede in Roma. Il Superiore Generale, coadiuvato da quattro Consiglieri, è eletto dal Capi­
tolo Generale per un periodo di 6 anni. L’attuale Superiore Generale, p. Lino Mela, è stato 
eletto nel febbraio 2000.

La Congregazione degli Oblati di San Giuseppe, fondata ad Asti da San Giuseppe 
Marello il 14 marzo 1878, dopo la prima approvazione diocesana del 1901, ottenne nel 1909 
dal Papa San Pio X l’approvazione per tutta la Chiesa.

* * *

Gli Oblati di San Giuseppe hanno un loro Progetto Formativo Generale (Ratio Forma­
tionis O.S.L), ispirato alla spiritualità e al carisma del Fondatore, alla tradizione più che cen­
tenaria dell’Istituto e alle moderne discipline psico-pedagogiche. Il curriculum formativo 
prevede le seguenti tappe obbligatorie. Postulato (minimo 6 mesi, massimo 2 anni); Novi­
ziato ( 1 anno); Periodo dei Voti temporanei (da un minimo di 3 anni a un massimo di 9); 
Professione perpetua e conseguente Periodo di Formazione permanente.

Queste tappe formative di solito si realizzano nella Provincia o Delegazione Regionale 
propria. Tuttavia la Curia Centrale organizza e regge un Noviziato e uno Studentato di carat­
tere intemazionale, per venire incontro alle necessità delle Province e delle Delegazioni in 
fatto di formatori o di studi; e promuove periodicamente incontri e raduni di Spiritualità del­
l’Istituto, in favore specialmente dei formatori e dei professi perpetui più giovani.

* * *

Animati dalle parole del loro Fondatore: «Ecco dunque la nostra missione: far cono­
scere, far amare, far praticare la dottrina di Gesù Cristo», gli Oblati si sforzano di costruire 
il Regno promuovendo la “vita in abbondanza” sia nel campo spirituale che in quello mate­
riale. Attenti alle sfide della società odierna svolgono il loro ministero in parrocchie, san­
tuari, centri di spiritualità, scuole e missioni.

I cardini del loro apostolato quali sono:
1) la diffusione della devozione a San Giuseppe;
2) la formazione della gioventù. E il settore privilegiato delle parrocchie, nei gruppi e 

nelle scuole;
3) l’apostolato parrocchiale. San Giuseppe Marcilo volle che i suoi “fratini” avessero 

uno spirito di collaborazione con i Vescovi; che lavorassero dove maggiori fossero le neces­
sità, anche in luoghi ardui e difficili, aiutando il Clero diocesano e inserendosi direttamente 
e con ardore nelle attività della Chiesa locale. Vogliono arricchire le comunità cristiane con 
il loro carisma e la loro spiritualità;

4) l'apostolato missionario e sociale. Il cuore di un Oblato non può riposare tranquillo, 
sapendo che il Vangelo non è ancora un progetto concreto di vita per molte persone. L'ar­
dore per il Regno brucia il loro cuore e li porta in terre lontane, dove, inculturandosi e inse­
rendosi nella vita del popolo, si fanno testimoni del Cristo Risorto. San Giuseppe Marello 
fu un grande promotore umano e dedicò la sua vita per aiutare i bisognosi. Non lavorano con 
paternalismo, ma educano alla vita, dando cultura e insegnando un mestiere ai giovani che 
vivono sulle Ande del Perù e della Bolivia, o nella foresta Amazzonica del Brasile, o nei 
grandi centri abitati dell'India, Nigeria e Filippine.

p. Michele Piscopo, O.S.I.



Documentazione - Canonizzazione del Beato Giuseppe Marello 1799

Un Vescovo “Santo” per il Piemonte

Giuseppe Marello, cuore di padre e di pastore, generoso apostolo del "sociale”, è stato 
proclamato Santo da Giovanni Paolo II domenica 25 novembre 2001, solennità di Cristo Re.

La Canonizzazione riempie un medaglione vuoto. Nella laboriosa fucina di personaggi 
e nell'affollata galleria di Santi, Beati, Venerabili e Servi di Dio di Torino e del Piemonte - 
un Papa riformatore (San Pio V) e mistici, sacerdoti e parroci, buoni samaritani e fondatori 
di Congregazioni, laici c laiche, nobildonne e umili persone del popolo, missionari e gio­
vani, apostoli e principesse, adolescenti e madri di famiglia, vergini e popolane, martiri ed 
evangelizzatori - mancavano i Vescovi. Ora la lacuna è colmata da San Giuseppe Marello e 
dal Beato Edoardo Giuseppe Rosaz. Entrambi sono contemporanei dei grandi Santi della 
socialità dell'Ottocento e con essi hanno stretti legami.

Rosaz fu beatificato a Susa il 14 luglio 1991 durante la Visita di Giovanni Paolo 11. Giu­
seppe Marello è torinese solo di nascita. I genitori, commercianti venuti da San Martino 
Alfieri nell’Astigiano, avevano aperto un negozio in "Via dei Pasticcieri”, ora Via Berchet, 
presso la chiesa del Corpus Domini, eretta nel luogo del "miracolo eucaristico" del 1453, 
così cara ai Santi torinesi e in particolare a Giuseppe Benedetto Cottolengo che qui sente la 
chiamata alla carità e ha la “folgorazione" di dedicarsi ai malati più soli e abbandonati da 
tutti, agli handicappati che nessuno vuole, per i quali fonda la "Piccola Casa della Divina 
Provvidenza”.

Giuseppe Marello nasce il 26 dicembre 1844, la sera stessa è battezzato al Corpus 
Domini. Adulto, dirà: «Fin da fanciullo, prima ancora di conoscere il mistero dell'Eucari­
stia, ci fu insegnata la devozione a Maria: fortunati noi ad avere una così buona educa­
zione». Significativo il riferimento alla Madonna perché ha 4 anni quando, nel 1848, muore 
la mamma: nel 1852 la famiglia toma a San Martino Alfieri. Avverte la vocazione al sacer­
dozio. A 12 anni, il 31 ottobre 1856,.entra nel Seminario di Asti, il cui Vescovo Mons. 
Filippo Artico è “pressato” dai liberali. È in atto una persecuzione subdola e diffusa contro 
i cattolici nel tentativo di spezzarne la resistenza antirisorgimentale e di imporre una linea 
politica di sostanziale subordinazione della Chiesa allo Stato.

Nel 1859 scoppia la seconda guerra di indipendenza. Il Seminario di Asti ed altri del 
Piemonte e del Lombardo-Veneto sono occupati dall’esercito: ne fanno caserme per i mili­
tari e ospedali per i feriti. I seminaristi tornano a casa oppure vengono affidati a Don Bosco. 
Marello non è con loro: è in crisi, pensa di interrompere gli studi ecclesiastici. Nel 1862 la 
famiglia toma a Torino e si stabilisce in Via del Seminario 2, oggi Via XX Settembre 72. È 
un periodo di grande caos. Giuseppe è frastornato. Riprende la strada del sacerdozio. Rie­
merge la sua devozione alla Consolata, ove si reca spesso, perché non è lontana dalla sua 
abitazione. Una malattia lo inchioda a letto nel dicembre 1863: la preghiera alla Vergine si 
fa insistente. Con la guarigione matura in maniera decisa la scelta del sacerdozio. Toma ad 
Asti. Rientra in Seminario. Diventa animatore dei compagni nei propositi di bene e santità: 
li induce a darsi una regola di vita molto esigente in preparazione all'Ordinazione e al mini­
stero.

Il Vescovo Mons. Carlo Savio lo ordina sacerdote in Cattedrale il 19 settembre 1868. 
Mons. Savio è un torinese. Dotto studioso, è professore di Teologia fondamentale e di Sto­
ria ecclesiastica alla Facoltà Teologica di Torino e nel 1844-45 preside della celebre "Acca­
demia ecclesiastica Solariana". Fondata il 1° dicembre 1816 dall'abate Ludovico dei Conti 
Solaro di Villanova, accoglie i chierici più brillanti che si preparano alla laurea e si eserci­
tano in teologia, storia ecclesiastica e letteratura. Vi passano grandi personaggi: Leonardo 
Murialdo, Federico Albert. Antonio Rosmini (saltuariamente) e Vincenzo Gioberti, nume­
rosi sacerdoti che diventeranno Vescovi in Piemonte e altrove, come gli Arcivescovi di 
Torino Alessandro Ottaviano Ricardi di Netro, Lorenzo Gastaldi e Davide Riccardi.



1800 Documentazione - Canonizzazione del Beato Giuseppe Morello

Divenuto Vescovo di Asti, Savio convince don Giuseppe a rinunciare alla vocazione con­
templativa nella Trappa: tra i due si stabilisce una fiduciosa, lunga e fattiva collaborazione. 
Mons. Savio lo sceglie come suo segretario e si fa accompagnare a Roma al Concilio Vati­
cano I (1869-70) - indetto da Pio IX - che. con la Costituzione “Pastor aeternus” .del 18 
luglio 1870, proclama il dogma dell’infallibilità pontificia. Vi partecipano 700 Vescovi su un 
migliaio. I Vescovi subalpini sono divisi sull’infallibilità - Savio vota a favore - ma poi tutti 
la accettano. 11 Concilio si interrompe bruscamente dopo la “presa di Porta Pia” e la fine del 
potete temporale: Pio IX lo dichiara “prorogato sine die” ma i lavori non furono mai ripresi.

Marello, rientrato ad Asti, alterna gli impegni in Curia all’apostolato attivo: Confessioni 
e direzione spirituale; catechesi e formazione morale e religiosa della gioventù; corsi di cate­
chismo serale ai giovani operai e agli studenti delle scuole tecniche, ginnasiali e commer­
ciali e aiuto ai sacerdoti nel ministero parrocchiale. Sensibile ai problemi degli anziani, si fa 
carico di una casa di riposo che non ha i mezzi per assistere i ricoverati. Impegna il laicato 
nelle iniziative che vanno nascendo per sostenere l’azione del Papa e della Chiesa in tempi 
difficili.

Il 1878 è un anno di svolta. Il 9 gennaio al Quirinale muore Vittorio Emanuele II, assolto 
in extremis dalle scomuniche dopo una generica e vaga ammissione delle sue colpe contro 
la Chiesa. Il 7 febbraio lo segue nella tomba Pio IX. Il suo è il Pontificato più lungo: muore 
prima di raggiungere il traguardo dei 32 anni che la tradizione attribuisce a San Pietro. Mas­
soni, anticlericali, popolaccio e facinorosi riserveranno poi alle sue spoglie l’ultimo insulto 
quando saranno trasferite definitivamente 1'11 luglio 1881: il corteo funebre diretto a San 
Lorenzo al Verano è attaccato e vituperato.

Il 20 febbraio il Conclave elegge il Cardinale Gioacchino Pecci di Carpineto: assume il 
nome di Leone XIII. Rilancia la Chiesa nell’evangelizzazione, nelle missioni, nella carità, 
nella presenza sociale.

Nel 1876-77 Marello si sente ispirato a fondare un nuovo Istituto che faccia rinascere in 
Asti la vita religiosa maschile, soffocata dalle “leggi Siccardi”. 11 14 marzo 1878 avvia con 
quattro giovani in gamba, nella povertà più assoluta, la nuova Congregazione: gli “Oblati" 
di San Giuseppe, cioè “offerti”, pronti ad andare ovunque ci sia bisogno per “curare gli inte­
ressi di Gesù”. Grande punto di riferimento del Cattolicesimo astigiano, fonda l’Istituto in 
corso Alfieri 384, due stanze presso 1’“Opera pia Michelerio” a fianco del palazzo dei Conti 
Alfieri - ricordate Vittorio Alfieri? - nell’antico convento di Santa Chiara che aveva recu­
perato dopo la confisca statale: diventa la Casa Madre, annessa al santuario di San Giuseppe, 
dove riposano le sue spoglie.

La devozione allo Sposo di Maria - proclamato da Pio IX Patrono della Chiesa univer­
sale - nei secoli passati era molto forte e diffusa. Marello spalla a spalla con Murialdo, che 
il 24 marzo 1867 a Torino aveva istituito la “Confraternita di San Giuseppe” e il 19 marzo 
1873, nella cappella degli "Artigianelli” di corso Palestra, aveva fondato la “Congregazione 
di San Giuseppe”. Tra i due c’è grande convergenza di ideali e di azione: nell’attività pasto­
rale privilegiano i giovani, i poveri, gli operai, i sofferenti; hanno una grande devozione a 
San Giuseppe, che assumono come modello in quanto è l’umile, silenzioso, laborioso sposo 
di Maria, "custode" di Gesù; si spendono senza risparmio nell'azione apostolica, nelle ini­
ziative sociali, nell'animazione dei laici.

Le Costituzioni marelliane del 1892 recitano: «Gli Oblati hanno per scopo l’educazione 
cristiana della gioventù in quel modo che Dio disporrà: o accogliendoli in apposite case o 
prestandosi all’ufficio di maestri nei Comuni o facendo i catechisti». Si definiscono “riser­
visti d’assalto”. Il loro programma: «Certosini in casa, apostoli fuori». In un secolo e mezzo 
in Piemonte vengono fondati 47 Istituti religiosi: 7 maschili e 40 femminili; 24 in diocesi di 
Torino e 23 nel resto del Piemonte.

Un altro, importante e delicato compito attende Marello. Il 23 novembre 1888 Leone 
XIII - attento osservatore, aveva molto apprezzato il sacerdote durante il Vaticano I - lo



Documentazione - Canonizzazione del Beato Giuseppe Macello 1801

nomina Vescovo di Acqui: lo definisce «una perla di Vescovo». L’Arcivescovo di Torino 
Cardinale Gaetano Alimonda lo incoraggia ad accettare e vince le sue resistenze. A Roma, 
nella chiesa dell'Immacolata in via Veneto, è consacrato Vescovo il 17 febbraio 1889 dal 
Cardinale Raffaele Monaco La Vailetta.

Fa l’ingresso nella diocesi di San Guido - ora guidata dal torinese Mons. Pier Giorgio 
Micchiardi — il 16 giugno 1889. Ha solo 44 anni, è nel pieno del vigore fisico. Non si rispar­
mia. Inizia un intenso lavoro apostolico: con stile missionario annuncia Cristo e costruisce 
la Chiesa; compie la Visita pastorale a tutte le parrocchie, a piedi o a dorso di mulo, nelle 
località più impervie degli Appennini. Si fa prossimo a tutti: va a trovare i malati nelle case; 
cresima i ragazzi infermi a domicilio: apre la porta del cuore e di casa ad ogni povero che 
bussa; si batte per il rispetto degli umili e i diritti dei lavoratori. Quando il 15 maggio 1891 
Leone Xll 1 pubblica la Rerum novarum - la “Magna charta" dell’apostolato sociale dei cat­
tolici - il Vescovo di Acqui ne diffonde le copie, ne commenta il testo, ne traduce le inizia­
tive. Si adopera per l’unione degli animi tra sacerdoti e fedeli. Punta ad accrescere l’istru­
zione religiosa attraverso l’insegnamento del catechismo, l’educazione cristiana della 
gioventù, le missioni popolari, la testimonianza di vita.

Ma è un ministero molto breve: dura solo sei anni. 11 25 maggio 1895, nonostante le pre­
carie condizioni di salute. Marello è a Savona invitato dagli Scolopi per festeggiare il terzo 
centenario della morte di San Filippo Neri. Il 27 celebra nel santuario della Madonna della 
Misericordia dove, nell’estate del 1856, era andato in pellegrinaggio con il papà: è la sua 
ultima Messa. Si aggrava e muore il 30 maggio 1895 a 50 anni. Singolarità delle coinci­
denze: nel “Reale Collegio” degli Scolopi di Savona aveva trascorso sette anni della propria 
formazione scolastica, dal 1836 al 1843, Leonardo Murialdo - detto “Nadino” per la gracile 
costituzione - insieme al fratello Ernesto ed era andato pellegrino alla Madonna della Mise­
ricordia. In quegli anni in un collegio non lontano, il “San Giorgio” dei Somaschi a Novi 
Ligure, riceve la formazione il marchesino Francesco Faà di Bruno.

Maestro e apostolo dei giovani, guida e padre della sua gente. Marello deve far fronte a 
due gravosi impegni: seguire la crescita della Congregazione ed essere Pastore attento e sen­
sibile in diocesi. E il Vescovo della dolcezza, della carità, della santità. L’antica diocesi di 
Acqui annovera così un nuovo Santo dopo Maggiorino, Guido, Paolo della Croce e Maria 
Domenica Mazzarello ed è in corso la causa per Paolo Pio Perazzo. Non a caso la Canoniz­
zazione avviene due mesi dopo il Sinodo (Roma, 30 settembre-27 ottobre 2001) che si è 
occupato del “Vescovo servitore del Vangelo di Gesù Cristo per la speranza del mando", una 
definizione che gli si adatta molto bene.

Dopo la morte perdura la fama di santità. Il 28 maggio 1948 è introdotta la Causa di 
Beatificazione. 11 12 giugno 1978 alla presenza di Paolo VI - morirà meno di due mesi dopo, 
il 6 agosto - viene letto il decreto sull’eroicità delle virtù. È beatificato in piazza del Palio 
ad Asti da Giovanni Paolo li domenica 26 settembre 1993 durante la Visita alla città: sono 
presenti il Segretario di Stato Cardinale Angelo Sodano, nativo di Isola d’Asti, e il Vescovo 
Mons. Severino Poletto, dal 1999 Arcivescovo di Torino e dal 2001 Cardinale. Il Papa lo 
addita ai Pastori del popolo di Dio, agli Oblati e ai fedeli come «esempio e modello di carità 
verso tutti e di instancabile e silenziosa operosità a favore dei giovani e degli abbandonati». 
Ne mette in evidenza la figura di educatore e pastore, sulla scia della santità subalpina.

Marello ha significativi rapporti con i Santi torinesi. Quando progetta fondare un Istituto 
religioso, ha contatti con i successori del Cottolengo alla Piccola Casa; con il Beato Michele 
Rua, continuatore di Don Bosco alla guida dell’opera salesiana; con il Beato Giuseppe Alla
mano, rettore del Santuario e del Convitto della Consolata e poi fondatore di Istituti Missio­
nari. Comuni gli ideali con Murialdo; tra i collaboratori di quest'ultimo emergono don Euge­
nio Reffo, poliedrica figura di sacerdote e giornalista, e Paolo Pio Perazzo “il ferroviere 
santo”. Sono precursori o continuatori della Rerum novarum che fa dei cattolici piemontesi 
degli animatori sensibili e attivissimi sulla scena religiosa e sociale tra Otto e Novecento.



1X02 Documentazione - Canonizzazione del Beato Giuseppe Macello

Oggi i suoi “Oblati” sono 500, attivi in Italia - dove reggono 30 parrocchie - e in altri 
13 Paesi tra i quali Brasile, Cile, Bolivia, Perù, Messico, Stati Uniti, Nigeria, India, Filip­
pine, Polonia. Romania. La loro missione è l’aiuto alle Chiese locali e la formazione dei gio­
vani attraverso scuole, laboratori, case di accoglienza, oratori e cinema. Don Marello era 
solito dire: «La gioventù è povera e troppo giudicata ma poco capita e amata». E Don 
Bosco: «Che i giovani sappiano di essere amati».

Il miracolo che ha aperto la strada alla Canonizzazione è avvenuto a favore di due ado­
lescenti, presenti alla cerimonia di Roma. Oggi Alfredo Chàvez Leon e la sorella Isila hanno 
14 e 13 anni. Nel 1998, quando ne avevano 11 e 10. rischiarono di morire nel loro villaggio 
di Ranquish in Perù. Denutriti cronici per l’estrema povertà della famiglia, il 15 maggio 
1998 cominciano ad accusare tosse persistente, dispnea e cianosi, febbre alta e dolore al 
torace. Il medico diagnostica: broncopolmonite acuta. Non avendo a disposizione alcuna 
medicina e ritenendo che non giungerebbero vivi al più vicino ospedale, emette una sentenza 
infausta. Non resta che ricorrere all’intercessione del Beato Marello, patrono del villaggio. 
La famiglia e la comunità pregano intensamente. Alle ore 14 del 17 maggio, in modo repen­
tino e inspiegabile, Alfredo e Isila sono guariti. Partecipano alla processione per accogliete 
l'immagine del Beato che viene trasferita da Viundapampa alla cappella del villaggio,

Il Superiore Generale degli “Oblati”, padre Lino Mela, il 3 luglio 2000 visita il villag­
gio. Narra: «Ranquish è un “pueblo", cioè un territorio con case sparse a oltre 3.500 metri, 
nel distretto di Pomabamba, nella Prelatura di Huari in Perù. Le famiglie abitano nei “case- 
rios", piccole case con i muri fatti di blocchi di terra seccati al sole, sparsi sul crinale della 
montagna. Unici centri di riferimento: la scuola elementare e la cappella dedicata a Marello. 
L'incontro con i due ragazzi e la partecipazione della gente sono stati un evento carico di 
emozione. Oltre 500 persone, guidate dal parroco, erano salite dai villaggi vicini. I campe- 
sinos indossavano gli abiti della festa. La Concelebrazione, preceduta dalle Confessioni, fu 
al centro della festa all’aperto perché nella cappella di fango non ci stavano tutti. Il busto del 
Beato, sul piedestallo, aveva in capo un sombrero bianco che, oltre a riparare dal sole e dalla 
pioggia, è un segno di distinzione. Quel bagno nella fede semplice e genuina di quella gente 
povera fu un’esperienza evangelica».

Un’esperienza evangelica, proprio come la breve esistenza di San Giuseppe Marello.

don Pier Giuseppe Accornero



Documentazione 1803

Incontro regionale dei cristiani che operano in politica

I CRISTIANI E L’IMPEGNO POLITICO
Sabato 17 novembre, nel grande salone-teatro di Valdocco in Torino, si è svolto un Incontro regio­
nale di uomini politici e amministratori pubblici della Regione Pastorale Piemonte, invitati dalla 
Conferenza Episcopale Piemontese a riprendere le fila di un dialogo quanto mai importante tra i 
Pastori delle comunità cristiane e chi sceglie l'impegno politico partendo da una esplicita motiva­
zione di fede.
L’Incontro, molto partecipato ed a cui hanno preso parte parecchi Vescovi della Regione, è stato 
aperto da un saluto del Card. Severino Poletto. Arcivescovo Metropolita di Torino e Presidente 
della Conferenza Episcopale Piemontese, successivamente vi sono state le relazioni di Mons. Fer­
nando Charrier, Vescovo di Alessandria e Delegato per i problemi sociali e il lavoro nella nostra 
Regione Pastorale, e del prof. Andrea Riccardi, docente all'Università di Roma e fondatore della 
Comunità di Sant'Egidio.
Alle due relazioni sono seguiti molti interventi. Mons. Charrier ha poi concluso l'incontro. 
Pubblichiamo i testi del saluto del Cardinale Poletto, delle due relazioni e delle conclusioni.

SALUTO DEL
CARD. SEVERINO POLETTO

Desidero all'inizio di questo nostro Incontro porgere un cordiale saluto a tutti 
voi a nome mio personale e di tutti i Vescovi della Conferenza Episcopale Piemon­
tese, che in modo unanime si sono fatti promotori di questa iniziativa, da noi rite­
nuta non solo importante ma necessaria.

Noi sappiamo che la nostra missione di Vescovi si colloca nel mondo per la sua 
specifica natura etica e religiosa e che è dovere dei laici cattolici vivere la loro pecu­
liare vocazione di rendere il servizio dell'animazione cristiana delle realtà tempo­
rali (cfr. Lumen gentium, 31). Ma nello stesso tempo ci sembra di capire, e qualcuno 
lo dice anche espressamente, che coloro che hanno sentito la chiamata, all'interno 
della loro vocazione cristiana, di dedicarsi all'impegno sociale e politico si sentono 
un po' dimenticati o non sufficientemente sostenuti dai Vescovi, dai sacerdoti e 
dalla comunità cristiana in genere. Cosa questa che non sarebbe in coerenza con una 
Chiesa che non solo vuole dialogare col mondo, inteso come società civile, ma in 
esso vuole essere lievito evangelico con la sua testimonianza, con l'annuncio del 
Vangelo e col servizio della carità.

Ora, proprio per fugare questa impressione - solo apparente e non reale - di 
lontananza e per dimostrare quanto ci sta a cuore che i nostri fedeli laici sentano lo 
specifico della loro vocazione di animare cristianamente le realtà temporali e di 
essere nel mondo presenza viva di Chiesa missionaria, abbiamo desiderato viva­
mente questo Incontro con voi.

a) Vorremmo innanzi tutto dirvi tutta la nostra attenzione e stima nei con­
fronti del vostro impegno nella società civile "come cristiani". La vostra dedizione 
generosa e disinteressata al bene comune è autentica carità, perché anche facendo 
politica si realizza quel comandamento dell'amore che Gesù ha definito come 
primo ed essenziale impegno per tutti i suoi discepoli.

b) In secondo luogo questo Incontro vuole offrire un chiaro segnale di 
sostegno per la vostra non facile missione. Perché di missione si tratta se voi, come 
credenti, siete convinti che è anche e soprattutto in forza della vostra fede e del­
l'impegno per la difesa dei valori cristiani che siete entrati nella politica attiva. In



1804 Documentazione -I cristiani e l’impegno politico

questa stagione di diffuso pluralismo e di presenza trasversale di cattolici in quasi 
tutti i partiti diventa più difficile salvaguardare la vostra identità e creare conver­
genze quando fossero in gioco valori essenziali per la fede cristiana.

c) Noi inoltre desideriamo rispettare le vostre scelte di collocazione nelle 
aggregazioni politiche, ma nello stesso tempo sentiamo la responsabilità di ricor­
dare che la vostra appartenenza alla Chiesa vi impegna a dare sempre una chiara 
testimonianza che il vostro fare politica viene vissuto con la coscienza di chi sa di 
dover affermare la centralità dei valori cristiani nella vita delle persone. È per que­
sto che la Chiesa ha sempre incoraggiato col suo Magistero sociale i credenti a met­
tersi al servizio del bene comune per cui, se è vero che la partecipazione alla vita 
della "polis" è un dovere morale, che nasce dalla fede, è altrettanto importante sot­
tolineare che pur in un pluralismo di schieramenti si deve realizzare una conver­
genza sulla difesa di quei valori che sono irrinunciabili per la nostra fede cristiana. 
Già vent'anni fa un prezioso documento dei Vescovi italiani "La Chiesa italiana e le 
prospettive del Paese" (23 ottobre 1981) affermava: «Noi sappiamo bene che non 
necessariamente dall'unica fede i cristiani debbono derivare identici programmi e 
operare identiche scelte politiche: la loro presenza nelle istituzioni potrebbe legitti­
mamente esprimersi in forme pluralistiche. Ma non tutti i programmi e non tutte le 
scelte sono indifferenti per la fede cristiana» (n. 37).

Su questi problemi è oggi importante il nostro dialogo, il nostro confronto 
sereno e aperto così da sentirci non su sponde diverse ma soggetti attivi e respon­
sabili nella missione dell'unica Chiesa, nostra madre, nella quale ci sentiamo accolti 
e dalla quale sappiamo di essere inviati per svolgere da credenti la nostra missione 
nel mondo, che guarda a noi a volte con atteggiamento critico ma anche con spe­
ranza.

Ringrazio fin d'ora i due relatori: Mons. Fernando Charrier, Vescovo di Ales­
sandria e delegato della nostra Conferenza per i problemi sociali e il lavoro, e il 
prof. Andrea Riccardi, fondatore della Comunità di Sant'Egidio e docente all'Uni­
versità di Roma.

Un grazie anche all'ing. Ettore Morezzi, il quale, dopo gli interventi dei relatori, 
dirigerà il dibattito che mi auguro intenso e cordiale.

Desidero infine esprimere un sincero ringraziamento a tutti voi per aver accolto 
il nostro invito con l'augurio che questa iniziativa possa essere non solo gradita ma 
anche fruttuosa per le vostre persone e per il vostro quotidiano impegno di testi­
monianza di Cristo in questa nostra società italiana e piemontese.

Non mi resta che augurare buon lavoro a tutti. Grazie.



Documentazione -1 cristiani e l'impegno politico 1805

L’impegno politico alla luce del pensiero sociale cristiano

MONS. FERNANDO CHARRIER

1. Alcune osservazioni
Una prima osservazione

Prendo l’avvio dalla identità cristiana, poiché l’attività del cristiano nel sociale e nel 
politico, come in ogni altra occupazione, si ispira alla Parola di Dio e al Magistero della 
Chiesa, che ne attualizza nel tempo i principi e i valori. La riflessione sull’essere cristiani è 
fondamentale al fine di dare ragione trasparente e coraggiosa della specificità cristiana in 
politica e nella società.

Ci si domanda: «Qual è il senso e il significato dell’essere cristiani nella storia?». O, se 
si vuole, riferendosi allo “slogan” del Convegno ecclesiale di Palermo: «Perché il cristiano 
sta nella storia con amore?».

Due evidenze si possono proporre.
Innanzi tutto, il cristiano è chiamato ad “incarnare” nella storia il “progetto di Dio”; pro­

getto di verità e d’amore che realizza pienamente l’uomo nelle sue varie dimensioni. L’uomo 
è “oggetto" d’amore da parte di Dio dall'etemità, è la creatura che Lui ha voluto per se 
stesso; lo ha voluto per partecipargli la “sua immagine” e renderlo “figlio ed erede". Se 
l’uomo è immagine e somiglianza di Dio, egli ha parte alla sua signoria; l’uomo si situa, per­
ciò, al centro di tutte le realtà create; di conseguenza anche la politica, l’economia, il pro­
gresso, il lavoro, ecc„ sono realtà a servizio dell’uomo.

Il cristiano, dunque, possiede, per dono di Dio, la chiave per interpretare tutta la storia; 
soprattutto quei fatti che. in un certo qual senso, fanno toccare con mano la malvagità del­
l’uomo, e pongono problemi di interpretazione. L'uomo, ricorda la Parola di Dio. è 
“segnato” del peccato originale che lo rende debole e lo inclina al male'. L’antropologia cri­
stiana tiene conto di questa “verità”, e non propone mai il modello ideale di uomo, ma quello 
reale e storico, ferito dal peccato e incapace da se stesso di liberarsi.

Tale prospettiva antropologica è da applicarsi sia alla vita personale, sia all’azione 
comunitaria; inoltre, l’uomo non è fatto per essere solo2, Dio lo ha creato “essere comuni­
tario”, che si realizza a partire dalla prima forma di comunità costituita dalla famiglia, ai 
cosiddetti “gruppi intermedi” e alle società statuali e mondiali. Per il cristiano questa con­
vivenza comunitaria ha come legge l’amore, e non la sola necessaria interdipendenza «tra 
gli uomini e tra le Nazioni»’. Il comando del Signore Gesù è chiaro: «Amatevi come io vi 
ho amati»4. Tale comandamento esige che ci si ponga a servizio gli uni degli altri sull’e­
sempio di Gesù stesso, che si fa uomo non per essere servito ma per servire l’umanità e por­
tare tutti a salvezza’. La “comunità dei credenti”, cioè la Chiesa, s’inserisce nella storia degli 
uomini, sull’esempio del suo Maestro, «non mossa da alcuna ambizione terrena; esso mira 
a questo solo: a continuare, sotto la guida dello Spirito Paraclito. l'opera stessa di Cristo, il 
quale è venuto nel mondo a rendere testimonianza alla verità, e salvare e non a condannare, 
a servire e non ad essere servito»6. La Chiesa, per questa sua missione, opera una lettura 
della storia non in chiave puramente sociologica, ma sapienziale; in altre parole, "legge” la

' Cfr. Gen 4.
’ Cfr. Gen 2,18: «Il Signore Dio disse: “Non è bene che l'uomo sia solo: gli voglio fare un aiuto che gli sia 

simile"».
' Cfr. Sollicitudo rei socialis, 38.
4 Cfr. Gv 15.12.
’ Cfr. Mt 20,28.
" Gaudium et spes, 3.



1806 Documentazione - ! cristiani e l’impegno politico

storia alla luce del "progetto di Dio” per verificare se i principi e i valori di tale progetto 
hanno trovato, e trovano, compimento nell’agire dell’uomo.

Il cristiano, tuttavia, in coerenza con la sua fede, guarda di là della storia; sa che il com­
pimento di questa è nell’eternità. L'uomo fatto ad immagine e somiglianza di Dio, è desti­
nato, dopo “questo esilio terreno”, a ritornare a Lui e a vivere con Lui per l’etemità. Anche 
dopo il peccato originale, Dio vuole che si guardi al "settimo giorno”, cioè al "riposo in 
Lui”, che non si traduce su questa terra in ozio o nel "fare nulla”, ma in operosità per dare 
lode alla Sua misericordiosa provvidenza. Di conseguenza, il cristiano non si può legare al 
potere, al successo o alla realizzazione solo materiale, poiché è consapevole che l'unico 
assoluto è il Creatore. Le conseguenze di siffatto orientamento, culturale e spirituale, sono 
inequivocabili per tutti gli uomini, ed anche per il cristiano che si occupa di politica.

Una seconda osservazione
Nel Vangelo si legge che Gesù entra nel tempio di Gerusalemme e scaccia i venditori di 

offerte per il sacrifìcio dicendo: «Portate via queste cose e non fate della casa del Padre mio 
un luogo di mercato». Gli rispondono: «Quale segno ci mostri che puoi fare queste cose?». 
Gesù risponde: «Distruggete, questo tempio e in tre giorni lo farò risorgere». Egli parlava 
del tempio del suo corpo’. Per il mondo ebraico e pagano il luogo della relazione con Dio 
era il tempio materiale; Cristo Signore afferma che il luogo della relazione con Dio è il suo 
corpo; per deduzione tutta l’attività e l’impegno dell’uomo, non escluse la politica, l’econo­
mia, il lavoro, il tempo libero, ecc., hanno un qualcosa di sacro. Il Salmo 4 profetizzando 
questa verità, prega:

«Tu non hai voluto né sacrifìcio né offerta, 
un corpo invece mi hai preparato.
Non hai gradito
né olocausti né sacrifici per il peccato.
Allora ho detto: “Ecco, io vengo (...) per fare, o Dio, la tua volontà"»".

Si potrebbe affermare che "luogo sacro" si fa ogni attività umana; si legge nella Costi­
tuzione sulla Chiesa del Concilio Vaticano lì: «Il carattere secolare è proprio e peculiare dei 
laici... Per loro vocazione è proprio dei laici cercare il Regno di Dio trattando le cose tem­
porali e ordinandole secondo Dio»’. Di conseguenza, quando nella Chiesa si parla di laici 
non si intende, e non si può far riferimento, a cristiani di “serie B"; i laici sono, anzi, disce­
poli del Signore, chiamati a vivere la fede nelle realtà di tutti gli uomini e di tutti i giorni, 
cioè nella famiglia, nella società, nel lavoro, nella cultura, nell’economia, nella politica, nel 
campo scientifico, nel tempo libero, ecc. L'ambiente sacro in cui lavora il laico è, perciò, il 
mondo intero; e non si può considerare il sacro separato dalla vita quotidiana poiché, come 
esorta San Paolo: «Sia che mangiate sia che beviate sia che facciate qualsiasi altra cosa, fate 
tutto per la gloria di Dio» E tuttavia non si può dimenticare quanto afferma la Costituzione 
Conciliare sulla Chiesa nel mondo contemporaneo, e cioè che le realtà terrene hanno una 
loro autonomia, «se per autonomia delle realtà terrene intendiamo che le cose create e le 
stesse società hanno leggi e valori proprii, che l’uomo gradatamente deve scoprire, usare e 
ordinare... Infatti è dalla stessa loro condizione di creature che le cose ricevono la loro pro­
pria consistenza, verità, bontà, le loro leggi proprie e il loro ordine; e tutto ciò l’uomo è 
tenuto a rispettare, riconoscendo le esigenze di metodo proprie di ogni singola scienza o 
arte»". Ciò non toglie che l'uomo debba vedere e rispettare il legame che esiste di tutto il 
creato con il Creatore.

’ Cfr. Gv 2.16-21.
■ Eb 10.5-7.
* Lumen gentium. 31.

10 ICor 10,31.
" Gaudium et spes. 36.



Documentazione - ! cristiani e l'impegno politico 1807

Il cristiano nell’attività politica o amministrativa incontra oltre agli uomini anche Dio; 
e questo richiede, per essere fedeli al progetto di Dio, una spiritualità che, da un lato, non 
separi l’uomo da quel mondo che «Dio ha tanto amato da dare il suo Figlio Unigenito, per­
ché chiunque crede in Lui non muoia, ma abbia la vita eterna»12, e dall’altro unisca sempre 
la sua alla volontà di Dio stesso. Giovanni Paolo II ha ricordato al Convegno ecclesiale di 
Palermo: «Sì, cari Fratelli e Sorelle, diciamolo ad alta voce, con vera convinzione del cuore: 
non c'è rinnovamento, anche sociale, che non parta dalla contemplazione. L'incontro con 
Dio nella preghiera immette nelle pieghe della storia una forza misteriosa che tocca i cuori, 
l’induce alla conversione e al rinnovamento, e proprio in questo diventa anche una potente 
forza storica di trasformazione delle strutture sociali»15.

La politica, come ogni altra attività umana, è per il cristiano (e non solo per lui) e per la 
sua fede un servizio; per ciò stesso essa non disonora l’uomo, casomai è l’uomo che la può 
inquinare agendo al di fuori o, peggio, contro il progetto di Dio14. La sintesi di questa verità 
la offre San Paolo scrivendo ai cristiani di Roma: «Vi esorto, fratelli, per le misericordia di 
Dio, ad offrire i vostri corpi come sacrificio vivente, santo e gradito a Dio; è questo il vostro 
culto spirituale» ”.

In tal modo i cristiani sentono il dovere di farsi carico del "glorioso peso" di ordinare 
ogni realtà creata secondo la volontà di Dio, con la sicura certezza che «i beni, quali la 
dignità dell’uomo, la fraternità e la libertà, e cioè tutti i buoni frutti delle natura e della ope­
rosità dell’uomo, dopo averli diffusi sulla terra nello Spirito del Signore e secondo il suo pre­
cetto, li si ritroverà di nuovo, ma purificati da ogni macchia, illuminati e trasfigurati, allor­
quando il Cristo rimetterà al Padre “il regno eterno ed universale: che è regno di verità e di 
vita, regno di santità e di grazia, regno di giustizia, di amore e di pace”»16.

Una terza osservazione
Potrà l’opera dell’uomo costruire un mondo più giusto e più fraterno senza l’aiuto di 

Dio?
Recita il Salmo 127 (1-2):

«Se il Signore non costruire la casa, 
invano vi faticano i costruttori.
Se il Signore non custodisce la città, 
invano veglia il custode.
Invano vi alzate di buon mattino.
tardi andate a riposare
e mangiate pane di sudore:
il Signore ne darà ai suoi amici nel sonno».

Qui l’operosità dell'uomo s’incrocia con la Provvidenza di Dio, il quale ha posto nelle 
mani dell’uomo la costruzione del mondo chiedendogli di operare con intelligenza e volontà 
nella libertà. Il cristiano sa di dover comporre i valori e le verità della rivelazione e della tra­
dizione cristiana con l'impegno di mediazione attraverso l'intelligenza e la volontà, al fine 
di tradurre i principi in leggi, comportamenti e strutture. Per questo non si limita a ricordare 
i principi, ad affermare le intenzioni, a sottolineare le stridenti ingiustizie e a proferire 
denunce profetiche, ma sente la responsabilità e il dovere di assumere il mandato di rinno­
vare l'ordine temporale, ove fosse necessario17.

11 Gv3.16.
" N. 11.
14 Cfr. Gen 1,28.
17 Km 12,1.
16 Gaudium et spes, 39.
17 Cfr. Paolo VI. Octogesima adveniens. 48.



1808 Documentazione -I cristiani e l'impegno politico

2. Alcune domande
Vi sono delle regole neU’agire politico dei cristiani?

Alla luce di alcuni principi la risposta è ovviamente: “sì”.
Innanzi tutto il "progetto di Dio" deve essere accolto nella sua interezza: non si può, 

cioè, scegliere ciò che fa più comodo o risponde alle proprie vedute, intessute, alle volte, di 
interessi personali o di gruppo; interezza che esige di accogliere la “lettera” e lo “spirito” di 
tale progetto. La “dottrina sociale della Chiesa" fa parte di questa interezza poiché è definita 
da Giovanni XXIII «parte integrante della concezione cristiana della vita»; e Giovanni Paolo 
II afferma che «essa appartiene non al campo dell’ideologia, ma della teologia e special- 
mente della teologia morale».

11 Vangelo sociale, meglio il “risvolto” sociale del Vangelo, deve essere conosciuto, con­
diviso e posto in atto come ogni altra parte del Vangelo. La dottrina sociale della Chiesa 
attualizza quest’obbligo mediando i principi della rivelazione e della retta ragione con le 
varie circostanze della vita privata e pubblica, ponendo in risalto il compito specifico dei 
laici. Essa, infatti, è composta di tre momenti: il primo, cioè l’analisi e la lettura della realtà, 
compito, anche se non in modo esclusivo, dei laici per ovvie ragioni il secondo momento 
attinente alla riflessione e al confronto dei fatti o delle scelte con i principi e i valori, com­
pito quasi esclusivamente della Gerarchia; il terzo momento costituito dall’impegno nel 
corpo sociale per correggere lo scarto, eventualmente rilevato, tra il progetto di Dio e realtà, 
compito precipuo dei laici. Questi ultimi, perciò, non sono solo dei semplici esecutori, ma 
partecipi della sistemazione del pensiero sociale cristiano.

Vi sono valori e principi che hanno priorità su altri?
La Lettera Enciclica Veritatis splendor al suo inizio afferma: «Lo splendore della verità 

rifulge in tutte le opere del Creatore e, in modo particolare, sull'uomo creato a immagine e 
somiglianza di Dio: la verità illumina l'intelligenza e informa la libertà dell’uomo, che in tal 
modo viene guidato a conoscere e ad amare il Signore. Per questo il Salmista prega: 
“Risplenda su di noi. Signore, la luce del tuo volto”»19. La verità è il valore fondamentale 
per percorrere il mondo dell’uomo moderno senza perdersi dietro alle molte illusioni disse­
minate in ogni ambito della vita. L’uomo è un viandante bisognoso di verità per riconoscere 
la bontà o meno delle varie insegne poste ad ogni crocicchio della sua vita. A maggior 
ragione necessita di questa sapienza chi, lavorando non sulla materia grezza ma sull’uomo, 
soggetto di diritti universali, inviolabili e inalienabili, deve accompagnarlo aprendogli spazi 
per comprendere la Verità assoluta del Creatore.

1 comandi del Signore: «Amatevi gli uni gli altri, come io vi ho amato»20; «Quanto avete 
fatto al più piccolo dei miei fratelli l’avete fatto a me»21; e «Se uno vuol essere il primo, sia 
l’ultimo di tutti e il servitore di tutti»22, aprono al valore della "solidarietà". La mentalità 
odierna, poco incline alla solidarietà, la valuta una debolezza od anche un impedimento allo 
sviluppo, mentre è «la determinazione ferma e perseverante di impegnarsi per il bene 
comune: ossia per il bene di tutti e di ciascuno, perché tutti siamo veramente responsabili di 
tutti»2’, e quindi un dovere morale.

Oggi in molti ordinamenti viene citato il principio di sussidiarietà, ed a ragione poiché 
se la società nel suo strutturarsi vuol essere fondatamente democratica, non può e non deve 
escludere questo principio. E neppure può limitarlo alla articolazione dell'ordinamento dello 
Stato, la cosiddetta "sussidiarietà verticale”; è determinante, al contrario, la “sussidiarietà

" Cfr. Lumen gentium, 31.
” Introduzione.
» Cfr. Gv 15.12.
21 Cfr. Mt 25,40.
22 Me 9.56.
21 Sollicitudo rei socialis, 38.



Documentazione -1 cristiani e l'impegno politico 1809

orizzontale”, il rapporto, cioè, tra Stato e Società civile. Principio di democrazia compiuta, 
la “sussidiarietà” è stata spiegata da Pio XI nei seguenti termini: «... come non è lecito 
togliere agli individui ciò che essi possono compiere con le forze e l'industria propria per 
affidarlo alla comunità, così è ingiusto rimettere ad una maggiore e più alta società quello 
che dalle minori e inferiori comunità si può fare»24. Tale principio, se attuato, evita a tutte le 
società di cadere in totalitarismi di qualsiasi sorta.

Senza la predisposizione dei fattori materiali, sociali, culturali e morali che permettono 
la realizzazione piena di ogni singola persona, la stessa vita comunitaria è destinata a rima­
nere incompiuta. Il concetto di bene comune resta, dunque, un riferimento imprescindibile 
e su di esso è necessario tornare ad indagare con rigore e sistematicità. La stessa definizione 
di bene comune, cioè «l’insieme di quelle condizioni di vita sociale che consentono ai sin­
goli cittadini di conseguire nel miglior modo possibile la loro realizzazione»25, pone a tutti 
i cittadini e a coloro che sono prescelti per il governo della cosa pubblica il dovere di ante­
porre il bene comune al bene privato; obiettivo che esige un cambiamento culturale che 
affretti leggi e comportamenti coerenti.

Vi è un pluralismo consentito in politica?

Si legge nella Lettera Apostolica Octogesima adveniens di Paolo VI. a proposito della 
militanza politica, che «nelle situazioni concrete e tenendo conto delle solidarietà vissute da 
ciascuno, bisogna riconoscere una legittima varietà di opzioni possibili. Una medesima fede 
cristiana può condurre ad impegni diversi»26.

Se questo è giusto, è pur vero che non si può fare una scelta che sia contraria anche ad 
uno solo dei principi della vita cristiana; non si può accogliere solo parzialmente la visione 
cristiana dell’uomo, della società, dei rapporti sociali. Il pluralismo, infatti, «nulla ha a che 
fare con una “diaspora" culturale dei cattolici, con un loro ritenere ogni idea o visione del 
mondo compatibile con la fede, o anche con una loro facile adesione a forze politiche e 
sociali che si oppongano, o non prestino sufficiente attenzione, ai principi della dottrina 
sociale della Chiesa sulla persona e sul rispetto della persona umana, sulla famiglia, sulla 
libertà scolastica, la solidarietà, la promozione della giustizia e della pace», ha affermato 
Giovanni Paolo II al Convegno ecclesiale di Palermo nel 1995.22

La tensione dei cristiani verso l'unità coinvolge tutto l’arco dell’esperienza umana; dice 
Gesù rivolto al suo Padre Celeste: «Non prego solo per questi, ma anche per quelli che per 
la loro parola crederanno in me; perché tutti siano una sola cosa. Come tu. Padre, sei in me 
e io in te, siano anch'essi in noi una cosa sola, perché il mondo creda che tu mi hai man­
dato»2". Il cammino verso l'unità coinvolge tutti coloro che vivono nella Chiesa, sacramento 
e segno «dell'unità di tutto il genere umano»26. L’unità ha, evidentemente, diversi gradi e 
svariati modi di esprimersi. E necessaria nella fede; ma lo è anche nelle mediazioni, cioè nel­
l'applicazione dei principi cristiani, nella vita sociale.

Questo problema è stato così posto da Giovanni Paolo 11 nel discorso all’Assemblea 
Generale della C.E.I. del 1993: «Un problema è la dicotomia fra pluralismo, nettamente 
marcato nelle letture liturgiche, soprattutto negli Atti degli Apostoli, ed unità. Ci sono due 
strade, due cammini che si devono sempre rispettare. Come arrivare all'unità da un certo 
pluralismo. Non perdere l'unità nel pluralismo, ma. d'altra parte, come non perdere il plu­
ralismo nell'unità... Come mantenere l'unità nella diversità. Come non perdere, cambiando, 
l’unità e rispettare un nuovo pluralismo. E un problema cruciale e io penso che in questo

24 Quadragesimo anno. 80.
25 Gaudium et spes, 26.
“ N. 50.
22 N. 10.
» Gv 17.20-21.
24 Lumen gentium. 1.



1810 Documentazione - / cristiani e l'impegno politico

momento si tratta di risolvere questa problematica di fondo nella vita italiana. Penso che noi 
abbiamo una nostra parte in questa sfida». Per certo, l'unità degli intenti e dei valori deve 
prevalere su ogni altra ragione; la ricerca di tale unità è un mandato rivolto a voi, uomini la 
cui vocazione cristiana si esprime nell'agire politico.

Vi è un “decalogo” per l'azione politica?
Vale anche per chi fa politica il “Decalogo” datoci da Dio.
Ci si può tuttavia interrogare sulla convinzione di dover salvaguardare la verità sul­

l’uomo e sulla società; sulla solidarietà, principio cui non si può rinunciare; sulle mediazioni 
con altre concezioni ideali senza perdere la propria identità; sulla dimensione trascendente 
che non può essere messa da parte; sulla sussidiarietà, sia verticale, sia orizzontale, che deve 
avere spazio nelle riforme dello Stato; sulla politica, «maniera esigente di vivere l’impegno 
dei cristiano e servizio degli altri»’", alimentata dall'amore; ecc.

Di fronte alle diverse opzioni e ai molteplici orientamenti ideali presenti nell’attuale 
società, Giovanni XXIII ricorda: «... i nostri figli siano vigilanti per essere sempre coerenti 
con se stessi, per non venire mai a compromessi riguardo alla religione e alla morale. Ma 
nello stesso tempo siano e si mostrino animati da spirito di comprensione, disinteressati e 
disposti ad operare lealmente nell’attuazione di oggetti che siano di loro natura buoni o ridu­
cibili al bene» '1.

Inoltre, l’“alta concezione” della politica, di cui è portatore il cristiano, lo induce ad 
agire con piena responsabilità e con coraggio, non dimenticando «che compete alla Chiesa 
il diritto e il dovere non solo di tutelare i principi dell’ordine etico e religioso, ma anche di 
intervenire autoritativamente presso i suoi figli nella sfera dell’ordine temporale, quando si 
tratta di giudicare dell’applicazione di quei principi ai casi concreti»32.

Conformemente alla visione cristiana, la politica o è servizio o politica non è. Chi è 
posto in autorità è a servizio di chi l’ha chiamato ad amministrare, ai veri livelli, la cosa pub­
blica. Il servizio è alla base di ogni società: lo è. ad esempio, il lavoro come il tempo libero, 
l’attività legislativa e amministrativa come il volontariato, ecc. L’umanità è una catena di 
persone, di famiglie e di attività che, in solidarietà tra di loro, danno vita alla società, locale 
e mondiale. Un servizio che vuole essere tale, non deve discriminare; osserva l’Apostolo 
Giacomo nella sua Lettera: «Supponiamo che entri in una vostra adunanza qualcuno con un 
anello d’oro al dito, vestito splendidamente, ed entri anche un povero con un vestito logoro. 
Se voi guardate a colui che è vestito splendidamente e gli dite: “Tu siediti qui, comoda­
mente”, e al povero dite: “Tu mettiti in piedi lì”, oppure: “Siediti qui ai piedi del mio sga­
bello”, non fate in voi stessi preferenze e non siete giudici dai giudizi perversi?»’’. La ten­
tazione di cadere in questa insidia è presente in ogni uomo; l'attuale Pontefice, con uno 
sguardo al mondo intero, ci ammonisce: «Nel mondo sempre più numerosi sono i Paesi vit­
time di sfruttamento nel contesto dei vigenti sistemi economici internazionali. Si paga sem­
pre di meno per i prodotti dei duro lavoro della terra, si esige sempre di più per quelli del­
l’attività industriale ed in questo modo, invece dello sviluppo a cui hanno diritto, molte 
Nazioni vengono come condannate al ristagno, alla disoccupazione, all’emigrazione. Si 
tratta di un ingiusto sistema che oggi diventa un problema mondiale... Non viene forse scon­
volto su grande scala l’ordine fondamentale che garantisce la priorità del lavoro sul capitale? 
Non diventa forse il capitale sempre più potente e disumano? E vittime di simili situazioni 
sono sempre di più l’uomo e la famiglia»'4.

*’ Octogesima adveniens, 46.
" Pacem in terris, 82.
« Ibid., 85.
" 2,2-4.
M Incontro con dirigenti e maestranze del Poligrafico e della Zecca dello Stato ( 19 marzo 1994). 5.



Documentazione -I cristiani e l'impegno politico 1811

Concludo con una testimonianza
Siamo nel 1956; il professor Giorgio La Pira, Sindaco di Firenze, è posto in minoranza 

da un partito della coalizione che lo aveva eletto primo cittadino. Si presenta in Consiglio 
Comunale per esporre le sue ragioni e, tra le altre, pronuncia le seguenti parole: «Ed infine, 
signori Consiglieri, mi viene imputato di prendere iniziative personali senza preventivi 
accordi con la Giunta! Quali?

Non ho preso nessuna iniziativa che non rientrasse nei miei diritti e doveri e responsa­
bilità di Sindaco.

Si allude forse ai miei interventi per i licenziamenti e per gli sfratti e per le altre situa­
zioni nelle quali si richiedeva a favore degli umili, e non solo di essi, l'intervento immediato, 
agile, operoso del capo della Città?

Ebbene, signori Consiglieri, io ve lo dichiaro con fermezza fraterna ma decisa: voi avete 
nei miei confronti un solo diritto: quello di negarmi la fiducia!

Ma non avete il diritto di dirmi: “Signor Sindaco, non si interessi delle creature senza 
lavoro (licenziati o disoccupati), senza casa (sfrattati), senza assistenza (vecchi, malati, bam­
bini, ecc.)”.

È il mio dovere fondamentale questo: dovere che non ammette discriminazioni e che mi 
deriva prima che dalla mia posizione di capo della Città - e quindi capo dell'unica e soli­
dale famiglia cittadina - dalla mia coscienza di cristiano: c’è qui in gioco la sostanza stessa 
della grazia e dell’Evangelo!

Se c’è uno che soffre io ho un dovere preciso: intervenire in tutti i modi con tutti gli 
accorgimenti che l'amore suggerisce e che la legge fornisce, perché quella sofferenza sia o 
diminuita o lenita.

Altra norma di condotta per un Sindaco in genere e per un Sindaco cristiano in specie 
non c’è!

Quindi, signori Consiglieri, è bene parlare chiaro su questo punto!
Ripeto, voi avete un diritto nei miei confronti: negarmi la fiducia: dirmi con fraterna 

chiarezza: “Signor La Pira, lei è troppo fantastico e non fa per noi!”. Ed io vi ringrazierò: 
perché se c’è una cosa cui aspiro dal fondo dell’anima è il mio ritorno al silenzio ed alla pace 
della cella di San Marco, mia sola ricchezza e mia sola speranza!

Ed è forse bene, amici, che voi decidiate così!
lo non sono fatto per la vita politica nel senso comune di questa parola: non amo le fur­

bizie dei politici ed i loro calcoli elettorali; amo la verità che è come la luce; la giustizia, che 
è un aspetto essenziale dell’amore; mi piace dire a tutti le cose come stanno: bene al bene e 
male al male.

Un uomo così fatto non deve restare più oltre nella vita politica che esige - o almeno si 
crede che esiga - altre dimensioni tattiche e furbe!

Ma se volete che resti ancora sino al termine del vostro viaggio allora voi non potete che 
accettarmi come sono: senza calcolo; col solo calcolo di cui parla l’Evangelo: fare il bene 
perché è bene! Alle conseguenze del bene fatto ci penserà Iddio!»”.

” Giorgio La Pira ■ Sindaco, Cultura nuova editrice, pp. 453-454.



1812 Documentazione -I cristiani e l'impegno politico

I cristiani e la propria vocazione nella comunità politica

PROF. ANDREA RICCARDI

Debbo confessare che non ho del tutto capito - anche se mi è stato spiegato molto bene 
da Mons. Charrier - perché io sia stato chiamato a questo incontro e perché io possa esservi 
utile con le mie parole. Al di là, ovviamente, della simpatia dei Vescovi piemontesi. Che 
cosa posso dire a un incontro di uomini e donne che fanno politica a tutti i livelli e che fanno 
riferimento al Piemonte? Infatti, come sapete, non sono un uomo politico e non ho mai fatto 
politica. Sono anche convinto che sia presuntuoso e inutile dire agli altri che cosa significa 
fare politica o perché è importante fare politica. Il mondo della politica, come altri mondi 
contemporanei, è complesso, poco ideologico: ne risulta messa in primo piano soprattutto la 
responsabilità personale di chi si avventura su questo terreno e ne fa la sua vita e il suo 
lavoro. Non ci sono indicazioni semplici per chi si muove sul terreno della complessità delle 
scelte quotidiane, delle mediazioni, degli equilibri di potere, del consenso, del progetto, del 
servizio agli altri, dello scontro, delle elezioni, dei media,...

Io vengo da una storia, quella di un cristiano che, proprio nel '68, ha sentito attana­
gliante e soffocante il "tutto è politica” quella politique d’ahord, che era diventato un movi­
mento di cuori c di menti popolare nel mondo giovanile. Era, il mondo di quegli anni, una 
realtà in movimento fortemente e semplicisticamente - oggi possiamo dirlo - protesa verso 
la realizzazione del nuovo e di una generale politicizzazione. In quel clima, in cui tutto 
quanto era emergente sembrava e veniva detto politica, più di trent’anni fa ormai, è nata la 
Comunità di Sant’Egidio, in cui si identifica gran parte della mia vita di cristiano. Oggi 
siamo presenti in più di cinquanta Paesi, ma allora eravamo un gruppo di ragazzi, studenti, 
che sentiva come quel clima fortemente ideologico e politico fosse in realtà assai riduttivo 
dell’esperienza umana e cristiana. In quel clima sono avvenute scoperte semplici che ancora 
costituiscono i punti di riferimento della Comunità: il Vangelo, il primato della Parola di Dio 
sulle nostre parole, la fraternità cristiana come terreno di vita, l’amicizia con tutti, ma 
soprattutto con i poveri. Alle nostre spalle c’era il '68, ma anche il Concilio Vaticano II.

Per dirla in breve - e continuo a parlare di me, non come tributo al narcisismo impe­
rante in questo nostro tempo, ma per provare a dare ragione di questo mio intervento - 
cominciò per me la scoperta del Vangelo, del suo messaggio sulla persona di Gesù e sulla 
mia vita. In un momento caratterizzato da un forte senso politico-ideologico sentivo 
necessario partire dalle parole semplici e forti del Vangelo, come un punto di riferimento 
nella complessità della vita. Infatti non si vive la complessità spiegando tutto, avendo una 
risposta per tutto, ma avendo un punto d’orientamento, un cuore: «Lampada ai miei passi 
è la tua Parola», dice il Salmo. La lettura curiosa e appassionata del Vangelo e della Scrit­
tura, come di una fonte non inquinata, si è trasformata, nel tempo, in ascolto e preghiera. 
Nel mondo delle tante parole gridate del '68, delle sue assemblee, dei dibattiti (mi sem­
bra che questo modo di gridare si sia trasformato ed abbia cambiato sedi, ma sia conti­
nuato sino ad oggi) si faceva spazio la dimensione concreta ed esistenziale dell'ascolto 
della Parola di Dio.

Oggi le nostre Comunità di Sant’Egidio a Roma e nel mondo, da Novara a L’Avana a 
Cuba o a Maputo in Mozambico, dalla bella Basilica di Santa Maria in Trastevere alla mode­
sta sede di San Salvador o di Mosca, si ritrovano attorno alla preghiera della sera, ogni sera 
per chi vuole: costituiscono uno spazio di silenzio e di ascolto nel cuore della vita. Sino ad 
oggi ho pensato che non ci si può limitare al fare: fare le proprie cose, fare cose buone. Si 
resta travolti dal fare e si è incapaci di fermarsi, incatenati come si è alla continuità della pro­
pria azione, senza cui pare un poco di morire. Certo oggi il fare non si inquadra più nel clima 
degli anni Sessanta c Settanta, in cui è nata la Comunità e la mia esperienza cristiana, ed ha



Documentazione - ! cristiani e l'impegno politico 1813

ben altri riferimenti. Ma si rischia di restare come drogati da una fretta, che sembra utile, a 
tratti decisiva, spesso necessaria.

Quello che ha salvato Sant'Egidio dalle tentazioni dell’ideologizzazione, da quelle di 
identificarsi con un’opera, fosse la più giusta e appassionante, è stato questo punto di par­
tenza nella Parola di Dio e nell’ascolto. Mi sembra che questo significhi la restituzione del 
cuore a me, a ciascuno. Resto sempre colpito dalla descrizione degli Atti degli Apostoli per 
cui quelli che avevano ascoltato la predicazione di Pietro, dopo la Pentecoste, si sentirono 
trafiggere il cuore e cominciarono ad interrogarsi sulla loro vita: «Fratelli, che cosa dob­
biamo fare?». L’ascolto della Parola di Dio. la preghiera, mi hanno liberato, specie negli anni 
Settanta, dalle assolutizzazioni della politica e. in genere, dalle assolutizzazioni del fare. 
Infatti il cuore, come sapete, nella Scrittura è il centro della vita spirituale, della vita intima 
e di quella religiosa. L'esperienza che noi facciamo, spesso, è quella di una vita abitata da 
molte passioni, anche buone o generose, ma senza quell’equilibrio e quella profondità di chi 
ha il cuore. E la nascita e lo sviluppo di quella dimensione personale e spirituale, che costi­
tuisce un punto decisivo nella vita, qualunque sia la vita che si fa.

La Parola di Dio, l’ascolto di essa, la preghiera fanno sorgere o risorgere il cuore attra­
verso quella fitta, quel sentirsi trafiggere, della gente che ascoltava Pietro. E con il cuore sor­
gono le domande su di sé: «Che debbo fare?». E le domande su di sé portano al senso del 
limite, all'autocontrollo, alla comprensione del proprio peccato, a un senso morale, al rin­
novamento, ma anche alla speranza, al non sperperarsi ... Ma avere un cuore spesso signi­
fica anche godere di quell’equilibrio psichico e umano che manca talvolta nelle nostre 
società. Questa è stata l’esperienza semplice e costante di uomini, donne, giovani, meno gio­
vani. tra cui io. in questi anni nelle nostre Comunità di Sant'Egidio: laici, gente che lavora, 
che ha una famiglia, come tutti, che vive con semplicità questo ascolto della Parola di Dio 
e il suo primato sulle tante parole di ogni giorno.

Nella mia esperienza, tanto per seguirne brevemente il filo, fin dai primi anni, l’apertura 
al mondo dei poveri delle nostre città italiane è stato decisivo. Era. almeno per me. vivere 
quella Chiesa che Giovanni XXIII indicava all’inizio del Vaticano II: «Chiesa di tutti e par­
ticolarmente dei poveri». Da giovane era rincontro con i poveri delle baracche romane, con 
quegli immigrati dal Sud che cercavano fortuna a Roma portandosi dal Mezzogiorno tante 
speranze, tanti figli, molto peperoncino e poco altro. Ricordo i bambini delle baracche 
romane, i giovani in difficoltà, poi successivamente il mondo della droga, quello degli emi­
grati, prima italiani e poi stranieri, quello degli anziani. Quest’ultima povertà, quella degli 
anziani, è per me rivelatrice di una contraddizione forte del nostro Paese e direi dell’Occi­
dente: si prolunga la vita in tutti i modi e poi si invia il messaggio subliminale che si è di 
troppo, che in casa e nella società non c’è posto, e che è necessario andarsene da dove si è 
vissuto, alla fine andarsene dalla vita stessa. È un luogo che interpella la solidarietà, ma che 
invita anche a una riflessione su di sé e sulla società.

Non vi farò certo un elenco dei poveri, degli esclusi, dei feriti della vita che sono dive­
nuti compagni della mia e della nostra vita. Non si tratta di assistiti: almeno cerchiamo che 
questo non sia lo spirito con cui li accompagniamo. Sono gente divenuta amica, parte di una 
famiglia allargata: è per questo che è stata sostenuta ed aiutata. Il rapporto con il povero 
allarga il cuore dell’uomo, perché il povero è colui in cui lo stesso Signore si riconosce. Una 
delle proposte del Convegno di Palermo nel 1995 -che non è stata tanto ripresa - è l'invito 
a «ogni membro della comunità cristiana a sostenere nell'amicizia e nella solidarietà, come 
un fratello, almeno uno di questi piccoli, perché un cristiano si faccia prossimo almeno ad 
un povero nella sua vita». Infatti si può parlare dei poveri, analizzare la loro situazione, ma 
il contatto con la loro vita, con i loro sentimenti, è un'altra cosa.

C’è questo misterioso legame tra Dio e il povero, in cui si riconosce il Signore stesso. 
E - con molto realismo - il libro dei Proverbi dice: «Chi fa la carità al povero fa un prestito 
al Signore che gli ripagherà la buona azione» (19,17). E un grande Vescovo di Roma in un



1814 Documentazione - ! cristiani e l'impegno politico

tempo difficile quando un’intera civiltà, quella romana, sembrava crollare, il Papa Gregorio 
Magno, così esortava i suoi: «Ogni giorno incontriamo Lazzaro se lo cerchiamo, e anche 
senza cercarlo ogni giorno cadiamo su di lui. I poveri si presentano a noi anche infastiden­
doci, essi domandano... ma non sprecate dunque il tempo della misericordia».

Il tempo della misericordia non è sprecato, anche se è sottratto a quella logica efficien- 
tistica e produttivistica che governa il nostro tempo. Anche qui restituisce il cuore, la dimen­
sione e la libertà dello Spirito: «L’amore di Dio - dice Paolo - è stato riversato nei nostri 
cuori per mezzo dello Spirito Santo che ci è stato dato» (Rm 5,5). Mi sembra che. parlando 
di cuore, di poveri, di amore, si tocca un punto molto importante nell’orientamento della 
nostra società degli ultimi decenni. Il grande campo dell’amore rappresenta una realtà ine­
splorata da percorsi umani impoveriti che, spesso, fanno dell’amore per sé il grande asse 
della propria esistenza. La nostra vita è spesso divorata dall’amore per sé, che assume tanti 
aspetti, si identifica con tante situazioni, porta tanti nomi: ma è l’amore per sé. Ci amma­
liamo di amore per noi stessi.

Ricordo, tanti anni fa, il pastore valdese Valdo Vinay, ora scomparso, predicare nella 
nostra piccola chiesa di Sant’Egidio, su questo passo della Lettera ai Romani, parlando del­
l’amore per sé come della più grande condanna ad amare poco e, alla fine, a non amare. L’a­
more per sé è quello che i Padri chiamavano fdautia. San Massimo il Confessore parla del­
l’amore per sé, della fdautia, come «la madre di tutte le passioni»: liberandoci da questo, 
che è una vera impostazione di vita, cadono anche tutte le altre. E qui altri padri spirituali, 
come Teofilatto il Bulgaro, insegnano che «l’uomo della fdautia, cioè l’innamorato di sé, è 
uno che veramente non ama se stesso, per cui gli capita di non riuscire nemmeno ad avere 
amore per sé». Da qui la malattia delle nostre società: penso al mondo della depressione.

Il legame che ogni Comunità di Sant’Egidio ha con i poveri ci ha spinto sulle frontiere 
del mondo povero fuori dal nostro Nord. Sono vent’anni che lavoriamo con tanti Paesi afri­
cani a livello di solidarietà: penso al grande programma per la cura dei malati di AIDS in 
Mozambico o al nostro ospedale in Guinea Bissau, ma penso soprattutto alle nostre Comu­
nità africane, che si sono sviluppate in un mondo dove la povertà dei più sembrerebbe 
imporre una necessità: che bisogna pensare a se stessi e non c’è spazio per gli altri. Credo 
che i nostri amici africani abbiano compreso bene - e lo dicono spesso — che non si è mai 
tanto poveri da non poter aiutare un povero. Penso al loro lavoro nelle prigioni o con i bam­
bini. E l’ascolto della Parola di Dio nutre la loro solidarietà. Infatti spesso la povertà sem­
bra anche portare via la gioia di poter essere generosi.

Oggi per me è questo il mondo africano. Dovrei toccare tanti particolari, ma uno solo 
voglio sottolineare della mia vita in Africa e del mio contatto con gli africani. In Africa ho 
visto da vicino la guerra: in particolare quella in Mozambico, che è durata dieci anni, ha 
fatto un milione di morti, ha devastato un Paese indipendente solo dal 1975, ex colonia por­
toghese, provato da una guerra anticoloniale, uno dei più poveri del mondo. Mi sono reso 
conto che, tra le tante povertà, la guerra è quella più grande, anzi è la madre di tutte le 
povertà. La guerra genera tante povertà. Negli anni Ottanta facevamo coopcrazione allo svi­
luppo con il Mozambico, ma mi sono reso conto quanto poco si poteva fare con una guerra 
in corso. Così abbiamo sognato la pace, che veniva detta impossibile perché quella guerra 
era considerata il frutto di un conflitto per procura tra Est e Ovest, soprattutto con il Sud 
Africa. Il sogno della pace era interdetto sia da ragionamenti geopolitici, ma anche dal fatto 
che non era prioritario per nessuno un impegno deciso per la fine di una guerra che ha pro­
dotto almeno un milione di morti.

Abbiamo provato a parlare con le due parti, il Governo afromarxista e la guerriglia filoc- 
cidentale che erano in una posizione di assoluta contrapposizione e di lotta armata: un abisso 
di memoria dei torti subiti, delle stragi, li dividevano, tanto da far identificare la pace con 
l’eliminazione violenta dell’altro. Intanto la guerra continuava e la gente moriva. Così, per 
più di due anni, all’inizio degli anni Novanta, abbiamo ospitato la delegazione del Governo



Documentazione - ! cristiani e l'impegno politico 1815

marxista e della guerriglia al tavolo delle trattative a Sant’Egidio, con la partecipazione del­
l’Italia e di osservatori degli Stati Uniti, della Gran Bretagna, del Portogallo, della Francia 
e dell'ONU. Sono state lunghe trattative. Una mediazione di pace non ha come solo obiet­
tivo un accordo, che non arriva e non è stabile se non c’è un salto culturale: far passare il 
conflitto armato alla dimensione di conflitto politico. Per compiere questa operazione ci 
vogliono garanzie, ma è anche necessario un salto culturale nel guerrigliero e pure nel 
Governo che debbono riconoscere l’esistenza dell'altro. E che esiste un destino comune per 
entrambi e, soprattutto, per la gente: si chiama Stato, casa comune di entrambi, di tutti. Mi 
scuserete perché possono sembrare concetti banali, ma non sono così acquisiti quando ci si 
uccide da anni e si è prigionieri di una specie di bipolarismo dell'odio. E poi bisogna arri­
vare a condividere che i propri interessi si possono meglio perseguire con la pace.

L’accordo di pace è stato firmato a Sant’Egidio nove anni fa. il 4 ottobre 1992. E la pace 
oggi tiene in Mozambico, dove non si muore più per la guerra. Sono stato commosso, all’ini­
zio del 2000, durante una mia visita in quel Paese, di prendere la parola in Parlamento a 
Maputo, dove Governo e opposizione (che sono gli ex guerriglieri) passavano un momento cri­
tico: ma erano nella stessa aula e si combattevano con i mezzi della politica. Ho visto il grande 
dono della pace, del cui valore ci si dimentica facilmente, come fosse il calore del sole.

In quell'occasione, mi è venuto al cuore un elogio della politica. E soprattutto... un elo­
gio delle istituzioni dello Stato, come la base fondamentale per vivere in pace, per avere un 
destino comune, per esistere come Nazione e non frammentarsi in cento identità - magari 
etniche o claniche o religiose - tra loro in lotta. Non voglio tediarvi con altri racconti ed 
esperienze: parlare della vicenda in Guatemala, in Algeria, in Guinea Bissau, in Burundi. Ma 
chi ha conosciuto l'Africa - penso alla crisi di uno degli Stati più solidi come la Costa d'A­
vorio, divisa tra un Nord piuttosto musulmano e un Sud piuttosto cristiano, ma non solo que­
sta è la frattura - comprende il valore dello Stato, quello delle istituzioni, quello della poli­
tica. A contatto con la privatizzazione o la familizzazione dello Stato e delle istituzioni, forse 
anche solo della corruzione come punto aggregante delle classi dirigenti, ci si rende conto 
del valore della politica e delle istituzioni democratiche.

E qui mi viene sempre da riflettere sul fatto che la grande ricchezza del nostro Paese e 
dei Paesi europei è l'eredità di queste istituzioni, lavorate, levigate, contrastate, mal usate 
forse. Possiamo parlare del passato in maniera critica. Ma io sono uno storico contempora- 
neista e so bene come la politica abbia sempre bisogno di esprimere il nuovo in contrapposi­
zione al precedente giungendo fino alla demonizzazione. Tuttavia nessuno può contestare 
che, sul lungo e sul medio periodo, abbiamo ereditato istituzioni che rappresentano una ric­
chezza politica per il nostro Paese, perfettibili necessariamente, ma una base preziosa di svi­
luppo e di convivenza. Si insiste sulla fragile identità nazionale (e il Capo dello Stato lo sta 
facendo con forza alla ricerca di un sentirsi italiani, necessario per sentirsi una comunità e una 
Nazione). Ma penso che un aspetto del nostro patriottismo dovrebbe essere l'orgoglio di 
avere queste istituzioni. E di considerarle sul lungo periodo e di compararle alla maggior 
parte dei quadri politico-istituzionali in cui vivono due terzi della popolazione del mondo 
contemporaneo. Sono la chance e la ricchezza di essere europei e occidentali, di cui non ci si 
accorge quando si vive troppo chiusi nei nostri dibattiti provinciali. Orgoglio delle nostre isti­
tuzioni democratiche vuol dire necessariamente il senso di responsabilità nell’amministrarle.

Sono partito dicendo che la mia esperienza è nata come liberazione da un "tutto è poli­
tica”, ma sono giunto a dire come mi sia imbattuto in un mondo dove la mancanza della poli­
tica nelle istituzioni mette in discussione addirittura la convivenza pacifica oltre che il benes­
sere dei cittadini. Non ho lezioni da dare, se non un po' di esperienza di cristiano, di 
viaggiatore del mondo, di storico, di amico della povera gente e di altra gente con cui parlo 
e discuto del presente e del futuro. Ma sono molto contento dell'iniziativa presa dai Vescovi 
del Piemonte per un discorso sulla politica e sui politici: mostrare interesse al mondo della 
politica. Per questo ho dato la mia adesione.



1816 Documentazione -I cristiani e l'impegno politico

Ho la sensazione che, rispetto a quindici anni fa, la politica sia divenuta un mondo tanto 
meno ambito, un po’ lasciato a parte, poco desiderato dalle giovani generazioni, considerato 
ambiguo, di difficile attrazione. Talvolta i politici, quelli che più riflettono sulla loro respon­
sabilità e sulla loro condizione, sentono una certa solitudine, talvolta lo schiacciamento sui 
problemi quotidiani, talvolta la fatica di trovare interlocutori con cui discutere del proprio 
lavoro e dei propri problemi in maniera libera e intelligente. Anche perché i politici hanno 
bisogno di discutere non solo con i politici. Per questo l'incontro di oggi si presenta parti­
colarmente importante con il suo scopo di mettere in contatto non solo politici diversi, ma 
anche di farlo al cospetto c nel cuore della Chiesa stessa.

lo non ho titolo per parlare a nome di essa, né soprattutto per parlare del Piemonte. Ma 
come cristiano ritengo che in questo momento il lavoro politico si presenti particolarmente 
delicato e importante a tutti i livelli in cui si svolge. Forse assai meno enfatizzato di qualche 
anno fa, ma importante come allora e più di allora. Infatti, dopo 1'11 settembre particolar­
mente, sentiamo che il nostro mondo politico dipende da un gioco e da dinamiche più grandi 
di noi. Non siamo padroni in maniera totale del nostro destino. E così da tempo. Lo è nei 
mezzo secolo di guerra fredda, quando il nostro Paese, pur con una sua autonomia era una 
marca di frontiera tra due imperi. Oggi di fronte all'attentato agli Stati Uniti, alla guerra, al 
terrorismo, si sono spalancate improvvisamente le frontiere del grande mondo, grande e 
forse invadente. È un aspetto, il meno affascinante, della globalizzazione. Eppure fa parte di 
essa. Non abbiamo nemmeno gli strumenti per decifrare quanto avviene in mondi lontani, 
ad esempio nel mondo musulmano: di fronte alla complessità delle situazioni e a storie tanto 
differenti si ricorre a facili semplificazioni.

E la sensazione che ho a proposito di tanti commenti sull'Occidente, sul mondo musul­
mano, che si affollano nei giornali e altrove. Del resto bisogna capire quello che sta succe­
dendo, prima di dividerci in una specie di bipolarismo, quello dei realisti cattivi e dei buo- 
nisti ingenui. Infatti l'intelligenza non conosce bipolarismo, ma faticoso raccordo dello 
sforzo di comprensione. Un mondo globalizzato non vuol dire un universo che la pensa 
come noi e che ha i nostri valori, ma vuol dire che raggiungiamo facilmente universi diversi 
dal nostro e che in genere ci raggiunge facilmente.

Credo tuttavia che dobbiamo abituarci - ed è un portato della globalizzazione - a vivere 
in un modo nuovo su due dimensioni che si incrociano nel quotidiano e nella mente: sul ter­
ritorio, ma anche alla finestra del mondo. Sì, sul territorio, ma sulla finestra del mondo. In 
questo mondo contemporaneo, tutto si sa rapidamente, mentre altri mondi ci raggiungono 
con facilità: le informazioni, la gente, perfino la violenza. Anche il terrorismo mostra come 
un mondo lontano, con cui non si hanno rapporti e contro cui non si ha nulla, venga e col­
pisca: 1’11 settembre è stato lo svelamento di quanto fosse facile essere raggiunti sino al 
punto di essere colpiti da un attacco tanto violento e criminale. Globalizzazione vuoi dire 
che i problemi di una parte del mondo si scaricano sull’altra. Vuol dire che non si può pen­
sare alla propria sicurezza e al proprio benessere, indipendentemente dagli altri, da altre 
regioni del mondo. Non ci si isola più. E poi Internet, l’informazione, l'economia, i viaggi. 
... tutto lega l'una parte del mondo all’altra.

Ognuno è figlio della sua terra, cittadino del suo Paese, ma anche un po’ uomo e donna 
del mondo intero. Lo voglia o non lo voglia, è così. Mi ricordo un discorso di Paolo VI nel 
1966 sulla fame in India. Ero un ragazzo e restai colpito dall’appello del Papa. Oggi mi ha 
colpito il suo ragionamento: tutto si conosce nel mondo e, in un certo senso, tutto ci chiede 
una responsabilità. Egli disse: «È questo un fenomeno caratteristico del nostro tempo, nel 
quale i rapporti fra uomini hanno reso di conoscenza comune la vicenda di ogni parte del­
l'umanità. Nessuno può dire oggi: "lo non sapevo". E, in un certo senso, nessuno oggi può 
dire: "lo non potevo, io non dovevo". La carità tende a tutti la sua mano. Nessuno osi 
rispondere: "lo non volevo!" ».

Ogni comunità locale anche piccola ha la sua finestra sul mondo: accanto alla politica



Documentazione - ! cristiani e l'impegno politico 1X17

“interna” necessita quasi - mi si perdoni il termine - di una politica estera. Questa realtà a 
cui ci porta il mondo odierno e che è frutto della globalizzazione è un’esperienza che è 
scritta da secoli - vorrei dire: da sempre - nei cromosomi della Chiesa. Infatti la Chiesa ha. 
come è noto, una sua realtà locale: che cosa c’è più di locale di una parrocchia, legata alla 
gente, al territorio, anzi raggiungibile da tutti con pochi passi? Anzi sto notando come in un 
mondo dove, per paura, tutto si chiude, dove spesso si alzano mura per difendersi, dove gli 
spazi comuni non sono molti, dove un gruppo di villette ha bisogno del vigilante, dove si 
moltiplicano i videocitofoni, la chiesa resta uno spazio con la porta aperta a tutti, come un 
porto che accoglie chi vuole pregare, chi cerca silenzio, ma anche chi vuole parlare con qual­
cuno, fino a chi cerca un po’ di caldo d’invemo. E una sfida quella di tenere aperte le nostre 
chiese.

Niente di più locale della Chiesa, sulla strada, ancorata alla gente e al territorio. Ma non 
è solo questo la Chiesa. Ed è un discorso che hanno dimenticato troppo alcuni che parlavano 
sempre di territorio e di ambiente locale. La nostra Chiesa, nella sua natura di essere catto­
lica, diffusa ovunque, ha scritto nei suoi cromosomi l’universalità. E non è un’universalità 
fredda: è l’universalità di tanti soggetti ecclesiali, di tanti volti, primo tra tutti quello del 
Papa che. Vescovo di una Chiesa locale come quella di Roma, ha un ministero di ampiezza 
universale, ma anche di tante comunità e popoli del mondo. La solidarietà tra le Chiese, 
quella con i cristiani, la missione tra i popoli, non sono che aspetti di una globalizzazione 
che è insita nell’esperienza cristiana e nell’esperienza di quella comunità che è la Chiesa. 
Oggi lo è in maniera molto costante con scambi, incontri, che avvicinano il lontano all'in­
terno della comunione della Chiesa. Ma lo era anche all’inizio, perché è scritto nei suoi cro­
mosomi sino dalla predicazione di Paolo che scriveva all’una comunità dell’altra e che chie­
deva a tutte di ricordarsi concretamente dei poveri della comunità di Gerusalemme come 
segno reale di una comunione. Questa richiesta di ricordarsi dei poveri di Gerusalemme 
rivolta a tutti i cristiani di allora - mi sia permesso di dirlo - è l’espressione di quella grande 
pedagogia cristiana per cui le idee debbono essere, seppure parzialmente, vissute nella con­
cretezza in un equilibrio tra cuore, mente, mani e piedi.

La globalizzazione sta nei cromosomi della Chiesa e del l’esperienza cristiana. Diceva 
San Giovanni Crisostomo, Arcivescovo di Costantinopoli tra il IV e il V secolo, commen­
tando il Vangelo di Giovanni: «Per ridurre all'unità quelli che sono vicini e quelli che sono 
lontani li rese un corpo solo. Chi sta a Roma - spiegava - considera gli indiani come parte 
del suo corpo. Cosa può stare alla pari di questa comunità?».

Nel cuore della Chiesa, i problemi del mondo vicino si intersecano con quelli del mondo 
lontano: le gioie, le speranze, le angosce e tant’altro, sia dei vicini che dei meno vicini sino 
ai lontani. In questo senso. Paolo VI quando si presentò all’ONU (ed era la prima volta nella 
storia che un Papa si recava alle Nazioni Unite ed era un evento emozionante) si qualificò 
come «noi. esperti di umanità...». Nella vita della Chiesa, malgrado tutti i suoi limiti, pulsa 
una profonda esperienza di umanità, di diverse umanità, da quella dei poveri a quella della 
gente comune, ma anche a quella di Paesi lontani. Nella Chiesa non bisogna cercare le rispo­
ste a tutto e su tutto, come tante volte noi facciamo o fingiamo di fare. Anche perché c’è un 
modo scontato e ambiguo di porre le domande che, conseguentemente, impone talune rispo­
ste o taluni silenzi. Qualche volta la stampa è eccessiva nel chiedere: «Che pensa la Chiesa 
su questo e su quest'altro?». Ci sono molti modi di considerare la Chiesa: alta istanza etica, 
agenzia sociale, circuito per voti, realtà educativa.... Non è questo la Chiesa o almeno non 
prima di tutto.

C’è un aspetto decisivo del mistero della presenza di Dio. quello che si coglie nella litur­
gia e nella preghiera. Ma c’è anche quello concreto, molto concreto, di un’esperienza di 
umanità, che non è politica o istituzionale, ma è originale e profonda. La Chiesa conosce il 
mondo, vicino e lontano, in un modo originale. E quando diciamo che la Chiesa è Popolo di 
Dio non manifestiamo una svolta popolare in una comunità gerarchico-aristocratica: par-



1818 Documentazione - ! cristiani e l'impegno politico

liamo bensì di questo suo tessuto complesso e molteplice di esperienza di umanità. Parlare 
con la Chiesa vuol dire parlare con un popolo di soggetti, non solo Vescovi, ma un popolo 
di soggetti che sta conducendo un'originale esperienza dell’umanità vicina e lontana in una 
prospettiva che non è politica, che non è economica, che non è nemmeno educativa, ma che 
è ecclesiale e pastorale. La Chiesa percepisce la realtà in un suo modo peculiare perché 
guarda all’esistenza dell’uomo e della donna - come scrive Paul Ricoeur - a partire dalla 
vita, non dalle cose o dall’utilità. E un punto di vista originale nella nostra società, ma anche 
nel mondo: è una ricchezza delle nostre società.

La sua esperienza di umanità può essere raffinata da una grande riflessione a certi livelli, 
mentre ad altri può essere semplice e sorgiva, ma ha un suo carattere peculiare. E esperienza 
di situazioni storiche particolari, ma non solo in maniera esterna. Infatti è anche esperienza 
del cuore dell’uomo e della connessione profonda tra il cuore dell’uomo e i problemi della 
società (tra la dimensione sociale e quella umana e personale o spirituale). Credo che la 
Chiesa oggi potrebbe sottoscrivere con ancora più convinzione quello che il 7 dicembre 
1965 approvarono i padri del Vaticano 11, la Costituzione sui rapporti tra Chiesa e mondo 
moderno, Gaudium et spes, specie in quel punto dove si legge: «... gli squilibri di cui soffre 
il mondo contemporaneo si collegano con quel più profondo squilibrio che è radicato nel 
cuore dell’uomo. E proprio dall’interno dell’uomo che molti elementi si contrastano a 
vicenda. Da una parte infatti, come creatura, sperimenta in mille modi i suoi limiti; d’altra 
parte si accorge di essere senza confini nelle sue aspirazioni e chiamato a una vita superiore. 
Sollecitato da molte attrattive, è costretto sempre a sceglierne qualcuna ed a rinunziare alle 
altre. Inoltre, debole e peccatore, fa quello che non vorrebbe e non fa quello che vorrebbe. 
Per cui soffre in se stesso una divisione, dalla quale provengono anche tante e così gravi 
discordie nella società» (n. 10).

Con questa sapienza la Chiesa è presente nella vita di ogni giorno, ricordando che 
l’uomo e la donna non sono solo un animale politico o un animale economico e di consumo: 
conosce la profonda connessione tra lo squilibrio che è nel cuore dell'uomo e gli squilibri 
della società e del mondo stesso. La mia esperienza di uomo, di viaggiatore del mondo, e 
anche un po' - senza volerlo - di politico o di uomo di pace, è quella della ricchezza del 
mondo dei credenti e della Chiesa, pur con tutti i suoi limiti. Ma bisogna sapersi sintoniz­
zare con questa realtà: ritorna il discorso sulle domande mal poste...

Dopo 1’11 settembre, come non mai. si è molto discusso di Occidente nel confronto con 
altre civiltà, più o meno sulla scia dell'intuizione del politologo americano Huntigton. Ho 
sentito molte definizioni dell’Occidente (ma anche dell’altro c dell’islam) accettabili, altre 
scontate, altre povere. Mi sembra che si sia ricordato poco come l’identità occidentale e le 
nostre istituzioni civili nascano in questo rapporto particolare con il mondo della fede e della 
Chiesa che è altro rispetto a quello della politica. O lo si è ricordato in maniera molto scon­
tata. Il Cristianesimo non è nato come religione di Stato, a differenza dell’islam, non lo è 
stato per vari secoli, non lo ha scritto nei suoi caratteri originari. Non lo dico per disprezzare 
l'islam, di cui si sta parlando in maniera molto generica sulla stampa contemporanea, come 
fosse un mondo tutto uguale (più di un miliardo di esseri umani), che si può piegare a qual­
che versetto del Corano. Ma quando il Cristianesimo è divenuto religione di Stato, ha vis­
suto permanenti tensioni. E, in un regime di separazione e laicità, ha ritrovato la sua dimen­
sione nella storia contemporanea. Scrive Larry Siedentop, in un recente libro sulla 
democrazia in Europa: «Grazie a certe verità l’Europa ha potuto disporre in partenza di una 
sorta di costituzione, di un senso legittimo del potere pubblico, dei limiti stabiliti dai diritti 
morali».

Ripenso alle pagine magistrali di Oscar Cullman su Dio e Cesare e la conseguente ten­
sione tra la Chiesa e lo Stato nella loro diversificazione: sono la base di una civiltà, in cui lo 
Stato non può essere totalitario e in cui non c’è il governo dei teologi o della legge religiosa. 
Mi sembra che la Chiesa vive questa realtà, affermando l'alterità della fede e del suo spa-



Documentazione - / cristiani e l’impegno politico 1819

zio comunitario, senza sostituirsi alle istituzioni, ma anche -ed è importante - cercando di 
coltivare l'amicizia per gli uomini e le donne nelle più diverse situazioni.

Diversità di responsabilità e amicizia mi sembrano necessarie in questo momento. È 
questa, a mio avviso, un’esperienza - quella dell’amicizia dei cristiani - di cui mi sono 
accorto con le sue grandi potenzialità, spesso in un mondo polarizzato dove i discorsi sono 
bandiere, dove le affermazioni si contrappongono artatamente, dove gli uomini si conoscono 
prima di incontrarsi attraverso l’immagine o il pregiudizio. C’è uno statuto teologico del­
l’amicizia. La Chiesa d'Oriente canta Dio come il filantropo, l’amico degli uomini, veden­
dovi una delle sue più alte dignità, quella del Padre il cui Figlio ha detto ai suoi discepoli: 
«Non vi chiamo più servi, ma amici». Per me, all’interno di questa esperienza cristiana del­
l’amicizia per tutti, stanno molte esperienze, che qui non posso nemmeno elencare tra cui 
quella del dialogo con i laici, con la gente di altre religioni, come gli ebrei e i musulmani e 
tanto altro. L’amicizia diventa - per dirla con Giovanni Paolo II - un modo umano «di pro­
clamare e di introdurre nella vita il mistero della misericordia» (Dives in misericordia, 74).

Diversità di responsabilità e amicizia, senza la pretesa di essere totalizzanti verso l'al­
tro, mi sembrano necessarie in un momento particolare, che non è di emergenza politica o 
economica prima di tutto, ma è di crisi di civiltà, di identità, di timore per la guerra, di 
ricerca di nuove identità. È insomma un momento in cui - non so per quanto - tutti sentiamo 
il bisogno di rideftnirci di fronte ai grandi e complessi scenari che si sono aperti. È una crisi, 
ma forse anche un momento salutare. E anche di fronte al compito quotidiano di lavorare tra 
le cose, nella politica, tra la gente, nel mondo concreto del presente. Tutto non è politica: ho 
detto all'inizio. Ma ho fatto anche l'elogio della politica. Credo che ci sia una necessità di 
amicizia tra il mondo dei credenti e il mondo della politica: senza confusione ma senza sepa­
razione. Tutti ci sentiamo impari davanti ai compiti di costruire un mondo migliore.

Ma la Chiesa, con il Concilio, ricorda che è una responsabilità costruirlo «usando e 
godendo delle creature in povertà e libertà di spirito» - afferma la Gaudium et spes -. 11 biso­
gno di fare ci viene dal profondo. Ci è anche ricordato che fare, usare, godere, è un dovere. 
Soprattutto è la vita. Senza alcun disprezzo, ma con libertà, senso dell'interesse. Un grande 
sapiente ebraico del nostro secolo, Abraham Joshua Heschel. scrive: «Questa è la risposta al 
problema della civiltà: non fuggire dal regno dello spazio, lavorare con le cose dello spazio, 
ma essere innamorati dell’eternità. Le cose sono i nostri attrezzi; l’etemità, il Sabato, è l'og­
getto del nostro amore».

Paolo lo diceva in un altro modo: «... il mondo, la vita, la morte, il presente, il futuro: 
tutto è vostro! Ma voi siete di Cristo e Cristo è di Dio» (ICor 3.22-23).

Ci sono molti problemi e molte gioie nel fatto che tutto può essere nostro. Ma. accanto 
a questo, c’è il problema del cuore; di chi è? In una società dei tanti valori economici, forse 
stiamo riscoprendo il valore del cuore.

CONCLUSIONI DI
MONS. FERNANDO CHARRIER

1. Un’osservazione generale sul nostro Incontro: ritengo questa iniziativa assai proficua 
sia per i Vescovi, sia per coloro che offrono il proprio servizio ai cittadini attraverso la poli­
tica ai suoi vari livelli. Perciò, tutto quanto è stato detto non andrà perso, anche se negli Atti 
non è possibile inserire i contributi fatti dai convenuti; i testi, tratti dalla registrazione, non 
possono essere pubblicati senza le necessarie correzioni da parte degli autori, e un tale iter 
richiede tempi eccessivamente lunghi.



1820 Documentazione • I cristiani e l’impegno politico

Infatti, le idee e i suggerimenti emersi dalle relazioni, commentati e arricchiti dagli 
interventi in sala, hanno delineato il cammino per ulteriori riflessioni che dovranno essere 
recuperate nei prossimi Incontri.

Inoltre un “luogo di incontro e di dialogo” di dimensione regionale ha facilitato sia la 
conoscenza tra i singoli partecipanti, sia il confronto sincero e aperto, sia la consonanza di 
intenti e di principi in nome del Cristianesimo da tutti professato. Questo esito positivo è 
dovuto, anche, agli Incontri periodici che i Vescovi programmano nelle loro singole Diocesi 
per i cristiani a servizio della politica, con riflessioni di carattere ideale e spirituale, fonda­
mentali per agire nel sociale in consonanza con la propria fede.

2. Questo primo Incontro è paragonabile al “giorno della luce”, come ebbe ad affer­
mare Giovanni XXIII durante l'udienza concessa ad una delegazione dell'allora Unione 
Sovietica; cioè, è il “momento” dell’incontro, della conoscenza e del dialogo fraterno in 
piena libertà e nel rispetto di ciascuno. L’intento era: riflettere sulla sintonia tra pensiero 
sociale cristiano c la testimonianza dei cristiani stessi nel sociale e nella politica; si è, per 
questa ragione, evitato di rimanere sui principi astratti, ben coscienti, tuttavia, che i problemi 
concreti e di ogni giorno sollecitano ad un impegno quotidiano e immediato; le urgenze non 
possono far dimenticare che senza una profonda conoscenza e convinzione sui principi si 
rischia la deriva. 1 cristiani sono portatori di una visione originale a riguardo dell’uomo, 
della società, della storia, dei rapporti sociali, ecc., ricchezza da partecipare a tutti per la 
costruzione di una società a “dimensione umana" frutto di un "umanesimo plenario- 
Afferma Paolo VI nella Lettera Apostolica Octogesima adveniens; «Pur riconoscendo l’au­
tonomia della realtà politica, i cristiani, sollecitati ad entrare in questo campo di azione, si 
sforzeranno di raggiungere una coerenza tra le loro opzioni e il Vangelo e di dare, pur in 
mezzo ad un legittimo pluralismo, una testimonianza personale e collettiva della serietà 
della loro fede mediante un servizio efficiente e disinteressato agli uomini» (n. 46).

3. Questo nostro Incontro, quindi, è andato oltre la pura amicizia e il doveroso con­
fronto; esso si è configurato come un’occasione per i politici di esprimere i desideri, le 
necessità e le difficoltà che inevitabilmente accompagnano il loro agire; e ai Vescovi di 
richiamare “i principi di riflessione, i criteri di giudizio e le direttrici di azione”, cioè il pen­
siero sociale cristiano, in fedeltà ad un loro compito specifico, in quanto «la Chiesa quando 
proclama il Vangelo, senza peraltro abbandonare il suo compito specifico di evangelizza­
zione, cerca di ottenere che tutti gli aspetti della vita sociale in cui si manifesta l’ingiustizia 
subiscano una trasformazione verso la giustizia. La Chiesa è cosciente di questa sua alta 
missione: per questo essa si inserisce nella storia dei popoli, nelle loro istituzioni, nella loro 
cultura, nei loro problemi, nelle loro necessità. (...) Forte delle eterne parole del Vangelo, 
essa denuncia tutto ciò che offende l’uomo nella sua dignità di “immagine di Dio” (Gen 
2,26) e nei suoi diritti fondamentali, universali, inviolabili e inalienabili; tutto ciò che osta­
cola la crescita secondo il piano di Dio. Ciò fa parte del suo servizio profetico» (Discorso di 
Giovanni Paolo 11, 13 maggio 1981).

L'aiuto reciproco mandato ad effetto nel nostro Incontro ha salvaguardato da un lato i 
compiti e la missione specifica dei laici, chiamati a tradurre nella vita di ogni giorno i valori 
e i principi del Magistero sociale cristiano, e dall'altro il servizio della Chiesa e dei suoi 
Vescovi di «presentare chiaramente ai fedeli con termini comprensibili e testimoniare con 
uno stile di vita semplice» la risonanza del Vangelo nella costruzione della società (cfr. 
Ecclesia in Oceania, 26).

Compiti di tal genere richiedono che la riflessione e il dialogo iniziato in questo Incon­
tro abbiano un seguito.

4. Il confronto che si è realizzato dopo le due relazioni ci consente di proporre, a sca­
denza da determinare, un nuovo Incontro collettivo come il presente, alternato ad Incontri



Documentazione • l cristiani e l'impegno politico 1821

che potranno, di comune accordo, essere programmati nelle singole Diocesi, In questi ultimi 
si potrà realizzare, con maggior facilità, l'approfondimento su temi che, partendo dai grandi 
principi, scendano nel concreto della vita quotidiana di amministratori e di politici ai vari 
livelli di impegno.

L’Incontro collettivo, mi pare, potrebbe essere orientato all’analisi di un problema spe­
cifico, dedotto da una delle questioni maggiormente presenti nei dibattiti diocesani, oppure 
da una tematica di maggior attualità come, ad esempio: il bene comune, il principio di sus­
sidiarietà. il rapporto tra società civile e lo Stato, le regole dell’economia e della finanza, la 
globalizzazione, ecc.

La presente “situazione costituente” richiede idee chiare sugli strumenti utili per fon­
dare la società sui diritti fondamentali della persona umana. Si pensi all'apporto dei cristiani 
al dibattito tendente a redigere la Costituzione italiana tramite la XIX Settimana Sociale dei 
cattolici italiani nel 1945. sul tema "Costituzione costituente".

È di molto peso indirizzare gli Incontri futuri a “temi fondativi” di grande evidenza che. 
pur non scendendo nei problemi tecnici e applicati, sappiano essere di aiuto sia ai “politici", 
sia alla Chiesa nel loro rispettivo servizio. In questo caso sarà utile la presenza di esperti.

5. Giunti al termine è doveroso un ringraziamento a tutti coloro che hanno dato il loro 
apporto per la buona riuscita di questo Incontro.

Per aver memoria di quanto ci siamo detti, con le modalità già ricordate, verranno al più 
presto pubblicati gli Atti.

Ci salutiamo con un "arrivederci".



1822 Documentazione

La nuova evangelizzazione con i Santi
Martedì 6 novembre, ha avuto inizio il XVIII Corso dello Studium della Congregazione delle Cause 
dei Santi per la formazione di coloro che lavorano nel settore delle Cause di Beatificazione e 
Canonizzazione.
Pubblichiamo il testo della Prolusione, tenuto dall'Arcivescovo Segretario della Congregazione.

All'inizio vorrei dare, da parte mia, a tutti voi. Docenti e partecipanti al Corso, un cor­
diale saluto, ed un particolare "Benvenuto" da parte di tutto il personale della nostra Con­
gregazione delle Cause dei Santi. Noi tutti vi auguriamo il massimo profitto e la particolare 
soddisfazione nello studio, in cui avete voluto impegnarvi.

I saluti, ed anche il vivo incoraggiamento per chi è venuto da lontano, per dedicare il 
prossimo periodo ad una materia che è di interesse vitale per la Chiesa.

Questa nostra odierna riunione inaugura il XVIII Corso formativo per istruire le Cause 
di Canonizzazione.

Prima di offrirvi qualche pensiero specifico per quanto riguarda le Cause dei Santi, desi­
dero fornirvi alcuni dati statistici. L’opinione pubblica e la stampa intemazionale, molte 
volte avevano rilevato la quantità delle Beatificazioni e Canonizzazioni, cioè il loro elevato 
numero rispetto ai tempi passati. Ugualmente, avevano rilevato le qualità delle persone 
canonizzate: persone provenienti da vari strati sociali o da diversi stati di vita nella Chiesa- 
Infime, sono interessanti anche i rilievi circa la geografia dei Santi, ossia la loro provenienza-

La quantità delle Beatificazioni e Canonizzazioni
Dall’inizio del Pontificato di Giovanni Paolo IL nella Congregazione delle Cause dei 

Santi, abbiamo lavorato su oltre millesettecento Beatificazioni e Canonizzazioni. Esatta­
mente 1.735. Il Santo Padre Giovanni Paolo II. nei 23 anni del suo Pontificato, ha compiuto 
131 cerimonie di Beatificazione. Durante questi atti pontifici ha dichiarato 1.284 Beati. Di 
questi: 1.022 martiri e 262 confessori. 451 Santi, di cui 400 martiri e 51 confessori. A que­
ste cerimonie e rispettive cifre vorrei aggiungere ancora il ripristino del culto di S. Mei- 
nardo, avvenuto durante la Visita Apostolica nei Paesi Baltici, precisamente a Riga in Let­
tonia, 1'8 settembre 1993. Oltre a questi dati, si aggiunge ancora il conferimento del titolo 
di Dottore della Chiesa a S. Teresa di Gesù Bambino, avvenuto il 19 ottobre 1997 a Parigi. 
Francia.

Occorre osservare che le Beatificazioni, in molti casi, erano collettive, cioè in un’unica 
cerimonia il Santo Padre ha canonizzato o beatificato più persone o gruppi interi, partico­
larmente nei casi di martirio; per esempio, i martiri Spagnoli (233) beatificati 1’11 marzo 
2001, i martiri Messicani (25) canonizzati nel corso dell'Anno Santo il 21 maggio 2000, 
come anche i martiri in Cina (120) canonizzati il 1° ottobre 2000, i martiri Vietnamiti (116) 
canonizzati il 19 giugno 1988, i 13 martiri del rito bizantino-greco. martiri dell’Unione con 
Roma beatificati il 6 ottobre 1996. i martiri della rivoluzione francese (64) beatificati il 1° 
ottobre 1995. i martiri della persecuzione comunista del rito bizantino-greco in Ucraina (27). 
beatificati il 27 giugno di quest'anno a Leopoli in Ucraina.

Vorrei aggiungere ancora che numerose Beatificazioni e alcune Canonizzazioni sono 
state compiute "in loco", cioè nelle città o nei Paesi d'origine dei canonizzati o dei beatifi­
cati. Sappiamo che Giovanni Paolo II ha profondamente segnato il suo Pontificato con le 
Visite Apostoliche compiute nei Paesi di tutti i Continenti. Ai fedeli di questi Paesi ha voluto 
lasciare qualche segno visibile della sua presenza, qualche ricordo duraturo, che possa ser­
vire alla loro vita cristiana. Oltre al suo insegnamento pastorale ha voluto lasciare anche il 
punto di riferimento concreto nelle persone dei Beati e dei Santi del Paese visitato. Con tali



Documentazione 1823

Beatificazioni e Canonizzazioni ha voluto lasciare ai fedeli efficaci esempi di vita cristiana. 
Questi esempi hanno un carattere di familiarità e di vicinanza, perché provenienti dalla 
medesima cultura locale e da simili condizioni di vita.

Certamente alcuni di voi, ed io di persona, abbiamo avuto occasione di essere presenti 
alle Beatificazioni o Canonizzazioni compiute “in loco”. Penso a quelle recenti a Malta (9 
maggio), a Leopoli in Ucrania (26 e 27 giugno). Credo che tutti quanti eravamo presenti 
abbiamo costatato l'entusiasmo e la devozione con cui venivano accolti questi atti pontifici. 
È comprensibile questo entusiasmo. La gente del luogo venera queste figure straordinarie 
dei suoi Beati o Santi: sono figure loro familiari e ben conosciute, vi si conserva scrupolo­
samente la loro memoria, si ottengono grazie tramite la loro intercessione. Senza dubbio, è 
un impatto pastorale molto profondo e di straordinaria efficacia ecclesiale.

Per avere qualche idea più precisa circa i dati statistici che vi ho fornito, occorre con­
frontarli con quelli del passato. Per quanto riguarda i Beati, proclamati dall'inizio della Con­
gregazione (1588) fino al Pontificato di Paolo VI incluso (1978), sono 808. I Santi, invece, 
dalla Canonizzazione che ha avuto luogo sotto il pontificato di Clemente VIII (1592-1605) 
a Paolo VI, sono stati 296.

La qualità dei canonizzati
Relativamente alla qualità dei canonizzati, dobbiamo costatare che Giovanni Paolo II ha 

proceduto alla proclamazione come Beati o come Santi di fedeli cristiani vissuti in tutte le 
epoche - in tempi antichi, p. es. S. Agnese di Boemia, 1205-1282, e S. Zdislava di Lemberk, 
1220-1252, Repubblica Ceca; S. Kinga, 1224-1292, Polonia, e in tempi recenti Beato José 
Maria Escrivà de Balaguer, 1902-1975, Spagna; Beata Maria Maravillas di Gesù Pidal y 
Chico de Guzmàn, 1891-1974, Spagna; Beato Padre Pio da Pietrelcina, 1889-1968, Italia -, 
e delle più diverse condizioni: singoli stati di vita ecclesiale, vari stati di vita civile e svariate 
professioni, persone di tutte le età: ricordiamo, a titolo di esempio, i Beati giovani pastorelli 
di Fatima in Portogallo, Francesco e Giacinta Mario di 11 e di 10 anni. Ciascuno di loro pre­
senta tratti peculiari e in tutti si avverte un comune denominatore: tutti hanno preso sul serio 
l’impegno radicato nel Battesimo e nella loro esistenza concreta, senza che fossero esenti da 
debolezze. Hanno risposto giorno dopo giorno alla grazia e, dopo aver combattuto con tena­
cia il male per far prevalere il bene, hanno meritato di essere chiamati Santi.

La geografìa
Infine, prendendo in considerazione la geografia, e cioè i diversi Continenti dai quali 

provengono le persone canonizzate, si può affermare che viene rappresentata la Chiesa uni­
versale. I Santi appartengono a varie razze e Nazioni. Attingendo i dati dall’ultimo Index ac 
status Causarum (1999) possiamo costatare che, fino alla fine del 1999 Giovanni Paolo II 
ha canonizzato 53 persone provenienti dall’Europa, 7 dall'America e 235 dall'Asia. Le Bea­
tificazioni, invece, hanno abbracciato tutti i Continenti. Più precisamente, nello stesso 
periodo (fino a tutto 1999) Giovanni Paolo II ha beatificato 884 persone provenienti dal­
l’Europa, 20 dall'America. 30 dall'Asia, 5 dall’Africa e una dall'Australia.

Occorre precisare che i dati statistici, qui riportati, si riferiscono soltanto a quattro secoli 
della storia della Chiesa: dal 1588 fino ad oggi e cioè da quando Sisto V ha fondato la Sacra 
Congregazione dei Riti, l'attuale Congregazione delle Cause dei Santi. Ci sono però altri 
sedici secoli, ricchi di santità, la quale veniva riconosciuta dalla Chiesa attraverso altre 
forme, secondo la procedura del tempo, come, p. es., il culto ecclesiale, le Canonizzazioni 
vescovili, sinodali, con l’approvazione del Papa. ecc. Rileviamo che sono migliaia i Santi, 
particolarmente del Primo Millennio cristiano, che sfuggono a precise statistiche. Alcuni 
sono stati recepiti nel calendario universale, altri sono rimasti nei calendari particolari o 
sono venerati nei singoli Paesi in un alone di bellissime leggende e di particolari racconti.



1824 Documentazione

Recenti proclamazioni
Nell’anno in corso abbiamo avuto 8 cerimonie di Beatificazione e una di Canonizza­

zione. Sono state proclamate Beate 288 persone.
Cinque cerimonie di Beatificazione sono state celebrate a Roma, in Piazza San Pietro. 

La prima di quest’anno era quella dell' 11 marzo, durante la quale il Santo Padre Giovanni 
Paolo II ha beatificato 233 martiri della persecuzione contro la Chiesa nella Spagna repub­
blicana. Poi, il 29 aprile, il Papa ha elevato agli onori degli altari 5 confessori. Il 7 ottobre 
si è svolta la cerimonia di Beatificazione di 2 martiri e di 5 confessori. Il 21 ottobre il Papa 
ha beatificato due sposi, i coniugi Luigi Beltrame Quattrocchi c Maria Corsini. Ed ultima 
Beatificazione, in ordine di tempo, quella del 4 novembre. Durante questa cerimonia sono 
stati beatificati due martiri e 6 confessori.

Tre cerimonie di Beatificazione sono state celebrate durante i Viaggi Apostolici dei Santo 
Padre. A Malta, il 9 maggio, sono stati proclamati 3 Beati: Giorgio Preca, sacerdote dioce­
sano e Fondatore della Società della Dottrina Cristiana, Ignazio Falzon, chierico diocesano, 
e Maria Adeodata Pisani, monaca professa dell’Ordine di S. Benedetto nel monastero di S. 
Pietro. Il 26 giugno a Leopoli in Ucraina il Santo Padre ha proclamato due Beati del rito 
latino: Giuseppe Bilczewski, Arcivescovo di Leopoli dei Latini, e Sigismondo Gorazdowski, 
sacerdote della medesima Diocesi e Fondatore della Congregazione delle Suore di S. Giu­
seppe. 11 giorno seguente, 27 giugno, per il rito greco-cattolico, sono stati proclamati Beati 27 
martiri della persecuzione comunista e una Con fondatrice, Madre Giosafata Hordashevska.

Il 10 giugno si è svolta sulla Piazza San Pietro la cerimonia di Canonizzazione di 5 
nuovi Santi: Agostino Roscelli, Luigi Scrosoppi. Teresa Eustochio Verzeri. Bernardo da Cor- 
leone e Rebecca Ar-Rayès de Himlaya.

Per questo mese è prevista ancora una celebrazione per le Canonizzazioni. Il 25 novem­
bre saranno canonizzati, cioè, proclamati Santi, 4 Beati: Giuseppe Marello, Paola di San 
Giuseppe Calasanzio Montai Fornés, Francesca Salesia Aviat e Maria Crescenzia Hòss.

Un grande patrimonio
Costatiamo con particolare gioia e soddisfazione che la Chiesa è in possesso di un gran­

dioso patrimonio del vissuto cristiano dei suoi migliori figli. Si tratta del patrimonio di spi­
ritualità, di santità, di testimonianza. Esso si colloca nell’arco dei due Millenni della storia 
della Chiesa. Possiamo indicare alcune categorie delle persone che hanno costituito punti di 
riferimento nella storia della Chiesa. Anzitutto dobbiamo riferirci al suo fondatore Gesù Cri­
sto, Santo per eccellenza, ed ai suoi immediati seguaci che sono gli Apostoli. Poi martiri, 
padri della Chiesa, eremiti, monaci, vergini, dottori, contemplativi, grandi evangelizzatori, 
missionari, sovrani cristiani, teologi, mendicanti, fondatori, sacerdoti, religiosi, padri, madri, 
coppie di sposi, eroi di carità, fino ai professionisti, letterati ed artisti, ed alle persone impe­
gnate nella vita pubblica, sociale e politica nel senso moderno. Grazie a tali eminenti cri­
stiani è stata accumulata un’immensa esperienza di spiritualità e di santità. Per prenderne 
conoscenza basta consultare qualche manuale di storia della spiritualità cristiana. Occorre 
rilevare la specifica spiritualità e di conseguenza la santità nei singoli stati della vita eccle­
siale come santità sacerdotale, santità dei consacrati o santità dei laici, con le varie caratte­
ristiche, manifestazioni ed accentuazioni. Accenno a questa grande tradizione spirituale per 
sottolinearne la grande ricchezza cristiana. Oggi stiamo assistendo al fatto che alcuni nostri 
fedeli, desiderosi di una spiritualità più forte e più marcata, si allontanano dalla nostra tra­
dizione e ricorrono alle tradizioni spirituali non cristiane, particolarmente dell’Estremo 
Oriente, non conoscendo bene la ricchezza spirituale cristiana.

Questo patrimonio di spiritualità dovrebbe essere maggiormente conosciuto ed 
approfondito per i motivi particolari di formazione e di vita cristiana. Occorre far presente



Documentazione 1825

con forza la sua esistenza e poi farla conoscere e divulgare dagli agenti pastorali nell’ordi­
nario lavoro ecclesiale, nelle varie pubblicazioni e studi, sia a livello popolare che scienti­
fico, e nelle sue manifestazioni e prassi dei Centri di spiritualità e di vita religiosa. Tale patri­
monio la Chiesa deve portare alla presente e alle nuove generazioni nei tempi futuri. Esso 
serve per essere il punto di riferimento nella formazione umana e cristiana e nella vita della 
Chiesa, serve per la nuova evangelizzazione.

Vorrei ancora attirare l’attenzione su un altro importante aspetto. Santi e Beati sono 
ugualmente un grande patrimonio dell’umanità. Essi sono incarnazione dei valori di civiltà, 
di fedeltà, di solidarietà, del primato della coscienza, del primato dell’"essere” sull'"avere’’, 
dell’eroismo, della pace, del rispetto dell’altro, del rispetto della natura, del perdono, del­
l’aiuto, ecc. Pensiamo per esempio, per citare qualcuno, a S. Benedetto, S. Francesco, S. 
Giovanni Bosco, S. Massimiliano Kolbe, S. Faustina Kowalska. ecc. Essi sono le pagine più 
belle della storia, non solo quella della Chiesa ma anche dell’umanità.

Essendo un patrimonio, essi sono anche il programma, cioè che cosa occorre fare, e sono 
l’esempio da seguire, cioè come, in quale modo compiere l’impegno umano e cristiano.

Questo grande patrimonio cristiano è stato ufficialmente presentato, in una sintesi 
essenziale, il 2 ottobre 2001 dalla Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei 
Sacramenti in forma tradizionale del Martyrologium Romanum*. Vi sono appena elencati i 
nomi dei Santi e dei Beati ed è stato fatto qualche accenno alla loro vita. Sotto queste scarne 
parole si cela appunto il grande patrimonio ecclesiale di cui ora stiamo parlando. Nella sua 
presente formulazione contiene 6.538 voci relative alle varie memorie liturgiche, anzitutto 
quelle dei Santi. Questa importante edizione per il settore dei Santi contiene le figure anti­
che ed i nuovi Santi e Beati proclamati tra i Pontificati di Pio XII e di Giovanni Paolo 11. Per 
le epoche più antiche sono inclusi i Santi ed i Beati, il cui culto sia stato ufficialmente rico­
nosciuto dalla Chiesa, con esclusione di coloro sui quali gravino dubbi derivanti da tradi­
zioni spurie, incerte o del tutto leggendarie. Vi sono inclusi soltanto coloro della cui esi­
stenza si abbia prova empirica attraverso la memoria "ab immemorabili" di un culto 
prestato, "tràdita" dalla presenza del loro nome negli antichi calendari. Comunque la Con­
gregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti precisa che il Martyrologium 
non è un elenco completo di tutti i Santi da Abele il giusto fino ad oggi. La presenza di un 
Santo al suo interno significa semplicemente la certezza che esiste un culto approvato dalla 
Chiesa; l’assenza, al contrario, denota la mancanza di un culto ufficialmente autorizzato. La 
mancanza, dunque, di un nome non vuol dire la sua non esistenza e di conseguenza la sua 
eliminazione. La sua memoria liturgica è limitata all'ambito della Chiesa particolare.

Considerazioni
Ora vorrei presentarvi qualche considerazione circa l'oggetto specifico del lavoro della 

Congregazione, e cioè le Cause dei Santi nell'attuale contesto sociale ed ecclesiastico. Esse 
ricorrono spesso nelle varie discussioni e pubblicazioni.

La “fabbrica dei Santi"
Rileviamo, dunque, il notevole numero di Beatificazioni e Canonizzazioni. Molte volte, 

questo numero è oggetto di animate discussioni. In qualche recente pubblicazione e nella 
stampa, per descrivere il presente lavoro della Congregazione delle Cause dei Santi, si 
ricorre all’espressione “fabbrica dei Santi”. Vorrei reagire a tale linguaggio. Il significato di 
“fabbrica” comprende un automatismo, una produzione di serie, senza minima attenzione 
al singolo prodotto. Tutti i pezzi sono identici, uguali e devono essere tali.

* Cfr. «070 78(2001), 1602-1607 IN d R./.



1826 Documentazione

Una situazione diametralmente opposta si profila con le persone umane, tanto più 
quando si tratta di Santi. Nel caso di un Santo abbiamo a che fare con una persona eccezio­
nale da vari punti di vista: ognuno diverso, ognuno grande, addirittura un genio nel suo 
genere. Ogni Santo è un capolavoro di Dio e della collaborazione dell’uomo, profondamente 
personale e sempre unica. Iddio non è in possesso di fabbriche per la produzione dei Santi 
in catena di montaggio, neppure si serve di clonazione, per utilizzare questa recente espres­
sione. Perciò non si può essere d’accordo con la menzionata espressione.

// numero
La questione: i Santi sono molti, sono troppi? Perché questa insistenza sulla santità in 

tutte le sue dimensioni?
Mi sembra che la risposta sia semplice: la missione della Chiesa, e quindi anche la sua 

azione pastorale, non ha senso se non conduce alla santità. La santità è vita umana in per­
fetta unione con Cristo, secondo lo stato e la condizione propria di ciascuno, come insegna 
il Concilio Vaticano II (Lumen gentium, 40). Questa unione si verifica in vari gradi: se in una 
persona tale unione è piena e totale, o come diciamo “eroica”, abbiamo a che fare con un 
Santo. Chi vive secondo i Comandamenti di Dio e secondo le indicazioni del Vangelo è 
invece un buon cristiano, per così dire “normale”.

La santità si consegue tramite il duro sforzo di praticare ogni giorno le virtù cristiane, 
seguendo il Vangelo di Cristo e le indicazioni della Chiesa, frequentando i Sacramenti, che 
sono canali della grazia divina. Il risultato più evidente di tale azione della Chiesa, della sua 
fedeltà alla missione ricevuta da Cristo, sono appunto i Santi. Essi costituiscono la verifica 
del lavoro della Chiesa, sono i frutti più belli della evangelizzazione e del ministero sacra­
mentale. La santità, evidentemente, è dono di Dio. Il Signore fa i Santi. La Chiesa ha il com­
pito di scoprire questi doni e presentarli ai fedeli.

La nuova evangelizzazione
Giovanni Paolo II affida ai Santi e ai Beati un ruolo importante nella nuova evangeliz­

zazione. Perché si parla della “nuova evangelizzazione”? Tutti siamo coscienti che il mondo, 
cioè la nostra vita, civiltà e cultura, sono tanto cambiati, continuano a cambiare e cambie­
ranno ancora più velocemente. In questa situazione emergono nuovi problemi. Li sintetizza 
Giovanni Paolo II nel suo discorso del 24 maggio 2001 ai Cardinali riuniti nel Concistoro. 
Oltre al problema di carattere “quantitativo” e cioè che in alcuni Paesi i cristiani rappresen­
tano una minoranza, nei Paesi di antica cristianità, il processo di secolarizzazione «continua 
a erodere la tradizione cristiana». Si registra un grande cambiamento della cultura che è 
dominata «dal primato delle scienze sperimentali ispirate ai criteri dell'epistemologia 
scientifica». Il problema serio è rappresentato, inoltre, dal fenomeno della globalizzazione. 
Esso favorisce un atteggiamento relativistico riguardo alla fede. In particolare rende più dif­
ficile l’accettazione della salvezza portata da Cristo. Grandi problemi emergono nel campo 
della morale cristiana. Si tratta dei noti problemi della bioetica, della giustizia sociale, della 
famiglia e della vita coniugale (cfr. AA.S' 93 |20011, 622-623).

Per affrontare questa nuova situazione il Santo Padre chiama la Chiesa intera allo 
sforzo della nuova evangelizzazione. Il Papa evangelizza con i Santi e i Beati, cioè con i 
cristiani che hanno vissuto la fede e il Vangelo in maniera eroica e radicale. Sono loro che 
sono "figure evangeliche”, "cristiani veri”, cui ci riferiamo per la nuova evangelizzazione. 
Sono modelli della vita da cristiani nelle svariate condizioni umane che noi dobbiamo 
incarnare. Essi costituiscono un valore di esemplarità per la Chiesa: i Beati e i Santi indi­
cano le strade concrete di vera vita cristiana. La loro vita è una vita di radicale testimo­
nianza a Cristo. Oggi, essa viene data all’uomo della nuova evangelizzazione e all’uomo 
dei nostri tempi.



Documentazione 1827

I Santi ci permettono di vedere come il Cristo continua a rendersi presente al mondo, 
come agisce nelle persone di ieri e di oggi e come il suo Vangelo si estende nel tempo e nello 
spazio.

E una prospettiva che appare anzitutto nella sua recente Lettera Apostolica Novo Mil­
lennio inenunte che traccia le linee di fondo per il cammino della Chiesa nel nuovo Millen­
nio. Il punto fondamentale è proprio la santità. L’intera attività della Chiesa è finalizzata a 
questo compito e a questo scopo: «La prospettiva in cui deve porsi tutto il cammino pasto­
rale è quella della santità» (n. 30).

La santità dei laici
In alcune pubblicazioni ricorre spesso l’obiezione o la lamentela: i Santi laici sono 

pochi. In realtà nella storia della Chiesa abbiamo già tanti Santi laici. Essi vi sono sem­
pre presenti. Si pensi ai martiri dei primi secoli, che hanno testimoniato la fede con l’ef­
fusione del sangue. E vero però che. nel periodo precedente, la santità tendeva a identifi­
carsi con la vita sacerdotale e monastica. Per questo motivo nella convinzione comune era 
nata la opinione che solo preti e suore potessero diventare Santi. Ma questo non è vero: 
Giovanni Paolo II insiste molto sui laici. Anzi, ci ha prospettato di portare avanti anche 
le cause di coppie di sposi, che possono essere di esempio per una vita cristiana nel matri­
monio. L’esempio specifico è la recente Beatificazione di Luigi Beltrame Quattrocchi e 
Maria Corsini, sposi, della Diocesi di Roma, avvenuta il 21 ottobre scorso in Piazza San 
Pietro.

In varie Diocesi si vedono i primi passi per questo tipo di Beatificazioni. Il popolo cri­
stiano è formato anzitutto da fedeli laici. Dobbiamo potergli offrire degli esempi di vita cri­
stiana nel mondo da sposi, da padri, da madri, da figli, in famiglia. Personalmente sono un 
po’ polemico con la contrapposizione: laici, preti e suore. Domando, da dove sono usciti i 
preti e le suore, se non dalle normali famiglie cristiane? E poi. essi hanno vissuto da laici 
almeno i loro primi “venti, trent'anni". prima di diventare preti o suore. Essi erano laici e in 
un certo momento hanno sentito la vocazione religiosa. Poi. tutti sono persone umane, con 
eguali problemi della loro condizione e fragilità umana.

La categoria dei martiri
Il secolo appena concluso è stato presentato come secolo di numerosissimi martiri. Si è 

sentita l’affermazione che esso ha prodotto più martiri di tutti gli altri secoli. Vorrei, però, 
non insistere troppo su questa affermazione. Noi, essendo vissuti in questo secolo, abbiamo 
una migliore conoscenza degli ultimi martiri, a cominciare da quelli messicani, spagnoli, dei 
campi di concentramento nazisti, dei lager sovietici, e attualmente i missionari martiri, 
sacerdoti, laici dell'America Latina, dell'Africa e cristiani martirizzati in Asia. Attraverso i 
mass media conosciamo sufficientemente la storia di ogni martire che in tale maniera è regi­
strabile e conosciuta. Nei secoli passati, però, si contano anche intere città, regioni, popoli 
sterminati per la fede cristiana, e quindi martiri cristiani. Il problema è che. in quel tempo, 
erano pochi i mezzi per documentare i fatti, e quindi sono stati un po' dimenticati. 1 martiri 
di Roma, ad esempio, furono migliaia. Con sicurezza possiamo affermare che da sempre il 
martirio è stato presente nella Chiesa. Oggi lo possiamo registrare "nei dettagli", mentre in 
passato ciò era più difficile.

La fecondità del martirio è un fatto che sin dall’inizio del Cristianesimo accompagna il 
fenomeno martiriale. Tertulliano dice che «il sangue dei martiri è seme di nuovi cristiani». 
Il sangue genera nuovi aderenti. Questo si è sempre verificato. E lo scandalo, l’assurdità, il 
paradosso del Cristianesimo. Non esiste una spiegazione ragionevole! Forse ne esiste una, 
cioè la persona di Cristo, la sua “disfatta” sulla croce ha generato il Cristianesimo e milioni 
e milioni di cristiani in ogni epoca.



1828 Documentazione

Problemi di ideologie
Lo studio dei casi di martirio, come anche quello dei confessori, presenta spesso par­

ticolari problemi di ordine storico, tuttora dibattuti, legati alle ideologie, p. es. marxismo. 
comuniSmo, fascismo, o al giudizio sulle scelte politiche dei candidati agli onori degli 
altari.

Occorre tener presente che, nel caso di una Beatificazione, si parla sempre di una per­
sona concreta. In ogni caso concreto la Chiesa locale, cioè Vescovo e fedeli, con il loro senso 
della fede, riconoscono spontaneamente il "martire" e lo venerano in questa sua qualità. 11 
Vescovo cerca di verificare la presenza dei criteri del martirio cristiano in una morte con­
creta, cioè “l’effusione del sangue per la fede o virtù cristiane" e "l’accettazione volontaria 
di tale morte". Se noi, analizzando la morte di una persona, vediamo che è stata inflitta per 
motivi religiosi e questa persona ha accettato di morire per la fede, abbiamo a che fare esat­
tamente con il martirio cristiano. Le ideologie servono come contesto del martirio, ad esem­
pio nazismo o comuniSmo, ma in primo piano sta la persona nel suo comportamento pro­
prio. È importante inoltre che l’ambiente in cui la persona è vissuta e martirizzata affermi e 
riconosca la sua fama di martire, e che poi preghi il martire, ottenendo grazie. Non sono 
tanto importanti le ideologie ma il senso di fede del Popolo di Dio che giudica il comporta­
mento martiriale di una persona.

Così anche nel caso dei confessori. Quando si parla di persone che hanno avuto un ruolo 
sociale - personaggi pubblici, politici,... - si studia anzitutto la loro vita spirituale, la loro 
unione con Cristo, la loro santità. Il Santo è colui che ha vissuto la sua spiritualità in maniera 
“eroica”, e ciò nello stato sociale nel quale il Signore lo aveva posto. Per quanto riguarda la 
sue scelte politiche, egli le compiva secondo coscienza formata dal Vangelo. Se ha seguito 
la sua coscienza, il suo comportamento è giusto. Tutta l’importanza è legata all’unione con 
Dio del candidato agli onori degli altari, alla sua vita spirituale e al suo comportamento di 
ogni giorno che ne consegue.

* * *

In questo ampio contesto ecclesiale si colloca il nostro Corso. Il Corso stesso è nato, su 
richieste avanzate da più parti, subito dopo la riforma della procedura canonica per le Cano­
nizzazioni e Beatificazioni. La riforma è stata compiuta nel 1983 da Giovanni Paolo II, con 
la Costituzione Apostolica Divinus perfectionis Magister. All’inizio, il nostro Corso e stato 
piuttosto di aggiornamento e d'informazione. Si trattava di informare gli interessati su come 
istruire le Cause, secondo le nuove esigenze. In seguito, è stato compiuto lo sforzo per dar­
gli un carattere più formativo, cioè destinato a tutti coloro, che intendono lavorare nelle 
Cause dei Santi, sia a livello diocesano, locale, sia a quello romano, centrale.

Con il trascorrere degli anni è stata una continua crescita qualitativa e si è potuto rag­
giungere un buon risultato. Circa mille persone vi hanno preso parte: sono provenienti da 
tutti i Continenti, e da diversi ambienti ecclesiali. Queste persone sono diventate poi validi 
operatori nelle Cause dei Santi.

Questo Corso ha piuttosto carattere di introduzione teorico-pratica: esso trova poi il suo 
perfezionamento nel lavoro concreto che, di fatto, non pochi di voi già svolgono a vari 
livelli.

Gli incontri di studio vogliono avere un altro scopo: una dimensione più personale, più 
intima, connessa con la materia trattata. Si tratta anche di acquisire una maggiore consape­
volezza della fede, di impegnarci a viverla, di riflettere sul nostro autentico destino. Ed in 
ciò, avremo i Santi come amici di cui possiamo fidarci. Essi ci hanno preceduti. Così 
sapranno indicarci bene la strada da percorrere.

Dedicare le proprie energie al lavoro nelle Cause dei Santi non è di poco conto. Anzi, è 
di grandissimo valore perche significa stare a contatto con la santità di Dio, riflessa nei suoi 
Beati c Santi. Lo sperimentiamo, anzitutto attraverso l’opera dello Spirito Santo, ma anche



Documentazione 1829

con manifestazioni di grande significato soprannaturale, come sono i carismi, il martirio, le 
virtù, i miracoli che sono traccia di Dio nella storia del mondo.

Avendo i Santi come compagni, come amici di viaggio, ci renderemo meglio conto che 
è possibile accogliere la chiamata alla santità e farla propria. Ci sorreggerà il loro esempio 
e la certezza che anche a noi non viene richiesta una risposta che supera le nostre forze, ma 
una risposta secondo i doni che il Creatore ha dato a ciascuno di noi.

Con questo augurio di arricchimento personale, sia in scienza che in spiritualità rinnovo 
quindi il mio più cordiale "Benvenuto". Tutti insieme diamo inizio all'Anno Accademico 
2001-2002 del XVIII Corso formativo, per istruire le Cause dei Santi.

Vi affido ai migliori maestri in santità e anche in umanità, cioè ai nostri Santi. Sentitevi 
bene, a vostro agio, in loro compagnia.

* Edward Nowak
Arcivescovo tit. di Luni 

Segretario della Congregazione 
delle Cause dei Santi

Da L'Osservatore Romano, 10 novembre 2001



CATECHESI È COMUNICARE CON I TUOI FEDELI AD UNO AD UNO...

SISTEMI AUDIO E VIDEO

È LA SOLUZIONE PIÙ SEMPLICE E SICURA
AFFINCHÉ LA PAROLA GIUNGA LIMPIDA E CHIARA

PASS costruisce, installa ed assiste:
— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— radiomicrofoni esenti da disturbi
— sistemi video - grandi schermi
— microfoni “piatti” da altare

PASS inoltre:
— HA UN ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI
— GARANTISCE UNA ACCURATA ASSISTENZA TECNICA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi: 
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario 
Consolata. Parr. Gesù B. Pastore, Chiesa 
Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. 
Alpignano, S. Margherita dei colli, S. 
Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo 
(Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, 
Pan. Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, 
Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco 
(Valdocco), Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, 
Parr. Varisella. Ist. La Salle, Parr. B.ta 
Paradiso, Parr. S. Giulia. Parr. Bussolino. 
Parr. Coassolo.

Interno basilica di Maria Ausiliatrice

10144 TORINO — CORSO REGINA MARGHERITA, 209/a

(Oli) 473.24.55 /437.47.84
FAX (011)48.23.29



Costruiamo e realizziamo
— I migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di comunicare.
— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.
— Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite. 
— Servizio assistenza immediato.

WEB Sede: 12040 Govone (CN) - V. Piana, 5 - Tel. (0173) 58677- 58812 
10147 Torino: Tagliarne Giovanni - V. Cardinale Massaia, 76 - Tel. 2296198 - 766897



BASILICA DI S. PIETRO IN VATICANO 
Un nuovo impianto di elettrificazione campane e orologio da torre 

realizzato ed installato dalla TREBINO nel 1994.

FONDERIE 
CAMPANE

COMANDI 
ELETTRONICI 
PER CAMPANE

FABBRICA -4^
OROLOGI dWWH

CAV. ROBERTO TREBINO s.n.c.
16030 USCIO (GE) ITALY - TEL. 0185/919410 • FAX 0185/91942?



Interventi tecnici 
di manutenzione, 
riparazione, 
pronto intervento 
con corde 
e tecniche 
alpinistiche

• Chiese

• Campanili

• Torri

• Ospedali

• Scuole

Raggiungiamo 
1’irraggiungibile 
con la massima 
competenza, 
sicurezza, rapidità 
e risparmio.

Ditta Castagneri Saverio 
10074 Lanzo Torinese

Via S. Ignazio, 22 
Tel. 0123/320163 

sito intentet: uuu.castagneri.com

uuu.castagneri.com


a CAPANNI PIEMONTE Cav. UH. Paolo S.n.c.
Fonderia Campane - Fabbrica Automatismi e Castelli per Campane 

Orologi da Torre - Campanili e Strutture Metalliche

CAPANNI PIEMONTE S.n.c. - Reg. S. Stefano 23/25 - 15019 STREVI (AL) 
Tel./Fax 0144-37.27.90 / 339-32.73.917

CREIAMO

OGGETTI UNICI

immagini di progetto della
NUOVA CROCE-SIMBOLO 
della chiesa di San Pio V (AL), 
realizzata e fornita dalla Ditta Capanni S.n.c. 
su progetto dell'Arch. G. Lenti (AL)

Forniamo preventivi, 

sopralluoghi

e consulenze tecniche gratuite



Mostre Edizioni:

ECHI DI VITA 
PARROCCHIALE

— PAGINE 16 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i 
mesi, formato 17 x 24

— PAGINE 8 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i 
mesi formato 17 x 24

* Pagine proprie a disposizione dei RR. Parroci, nella 
quantità desiderata.

Stampa copertina a quattro colori propria: con una iniziale spesa di im­
pianto si possono stampare un certo numero di copertine da utilizzare di 
mese in mese secondo il fabbisogno.

Stampa copertina propria in bianco e nero dietro fornitura di cliché o foto­
grafia.

— Edizione Generale completa: è possibile avere tutte le 16 
pagine più la copertina a colori. Si potrà usufruire delle pagine 
2, 3 e 4 di copertina per la stampa di materiale proprio. Ai 
Parroci che lo desiderano spediamo l’Edizione Generale 
con il nome della Parrocchia in copertina.

— tipo GIORNALE nei formati 22 x 32 - 25 x 35 - 32 x 44 con tutto 
materiale proprio.

— EDIZIONI SPECIALI DI LUSSO E COMUNI in formati diversi.

Richiedete saggi e preventivi a:

OPERA DIOCESANA BUONA STAMPA
Corso Matteotti, 11-10121 TORINO

Telefono (011) 54 54 97



OMNIA TERMOAIR 
è specializzata nel 
riscaldamento di grandi spazi, 
come Chiese, Oratori, palestre, 
teatri e locali di riunione.

Con la sua trentennale 
esperienza nel settore ed un ricco 
catalogo di prodotti e soluzioni, 
è in grado di offrire studi 
e preventivi gratuiti per 
nuovi impianti, trasformazioni 
ed adeguamenti alle 
normative, 
manutenzioni.

Omnia Lermaair
10040 LEINI' (TORINO) • STRADA DEL FORNACINO, 87/C • TEL.011.998.99.21 r3.« FAX 011.998.13^ 

www.omniatermoair.com • e-mail: omnia@omniatermoair.com .

Omnia lermoair
CON I NUOVI APPARECCHI DI RISCALDAMENTO A NORME EUROPEE "CE":

GRANDE RISPARMIO 
ALTO RENDIMENTO (oltre il 90%) 

MASSIMA SICUREZZA 
QUALITÀ' CONTROLLATA

http://www.omniatermoair.com
mailto:omnia@omniatermoair.com


UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertinaSEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56201 - fax 011/51 56209 - ore 9-12

Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56271 - E-mail: archivio@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 01 1/51 56203 - fax 011/51 56209
E-mail: sacramenti@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi (tei. ab. 011/74 02 72) su appuntamento
Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56 295 (ab. 335/632 3590) 

ore 9-12 (escluso giovedì e sabato)
Ufficio per l'Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56360 - fax 011/51 56369

E-mail: amministrativo@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio delFAvvocatura - tei. 011/51 56202 - fax 011/51 56209

E-mail: awocatura@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56383 - fax 011/51 56209 

ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56286 

ore 9-12 (escluso sabato)SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 011/51 56310 - fax 011/51 56319

E-mail: catechistico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)
Ufficio Liturgico - tei. 011/51 56280 - fax 011/51 56 289

E-mail: liturgico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18
Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/51 56410 - fax 01 1/51 56 419

E-mail: caritas@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 
ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 011/51 56 220 - fax 01 1/51 56229
E-mail: missionario@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 011/51 56350 - fax 011/51 56349
E-mail: giovani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/51 56340 - fax Oli 51 56 349
E-mail: famiglia@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/51 56335
E-mail: anziani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 011/51 56450 - fax 011/51 56459
E-mail: lavoro@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale deirEducazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e dell’Università 
tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56239 - E-mail: scuola@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 011/51 56 430 - fax 011/51 56439
E-mail: sanita@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Migrami - tei. 011/246 20 92 - fax 011/202542
E-mail: serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it - www.torino.chiesacattolica.it/migranti 
via Ceresole n. 42 - ore 9-12 - 14,30-17,30 (chiuso mercoledì pomeriggio e sabato)

Ufficio per la Pastorale del lirismo, Tempo Libero e Sport - tei. 011/51 56330
E-mail: turismo@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 martedì e venerdì - ore 15,30-17,30 tutti i giorni (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sodali - tei. 011/51 56300 - fax 011/51 56309
E-mail: comunicazioni@torinb.chiesacattolica.it - ore 10,30-13 (escluso sabato)

mailto:archivio@torino.chiesacattolica.it
mailto:sacramenti@torino.chiesacattolica.it
mailto:amministrativo@torino.chiesacattolica.it
mailto:awocatura@torino.chiesacattolica.it
mailto:catechistico@torino.chiesacattolica.it
mailto:liturgico@torino.chiesacattolica.it
mailto:caritas@torino.chiesacattolica.it
mailto:missionario@torino.chiesacattolica.it
mailto:giovani@torino.chiesacattolica.it
mailto:famiglia@torino.chiesacattolica.it
mailto:anziani@torino.chiesacattolica.it
mailto:lavoro@torino.chiesacattolica.it
mailto:scuola@torino.chiesacattolica.it
mailto:sanita@torino.chiesacattolica.it
mailto:serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it
http://www.torino.chiesacattolica.it/migranti
mailto:turismo@torino.chiesacattolica.it
mailto:comunicazioni@torinb.chiesacattolica.it


RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= rdto)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Abbonamento annuale per il 2001 L. 85.000 - Una copia L. 8.500
Anno LXXVIII - N. 11 - Novembre 2001

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Preservazione Fede "Buona Stampa” - c.so Matteotti n. 1 I
10121 Torino - C.C.P. 10532109 - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 4/2002
Spedito: Aprile 2002


