
RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE

ANNO LXXIX
GENNAIO 20021



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale. 

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio. 
Tutti gli Uffici sono chiusi: 
- il sabato pomeriggio; 
- nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;  
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell'Arcivescovo - tei. 011/51 56 240 - fax 011/51 56249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dellArcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56333 - fax 011/51 56 209
Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicari Generali - ore 9-12
Fiandino mons. Guido (ab. tei. 011/56828 17 - 349/157 41 61)
Lanzetti mons. Giacomo (ab. tei. 011/521 21 73 - 347/24620 67)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TO Città:
Trucco don Giuseppe (ab. tei. 011/48 02 61 - 329/2148126)
venerdì ore 10-12
Distretti pastorali:
TO Nord.Eoieù don Antonio (ab. Forno CanaveseleX. 0124/72 94 - 347/546 05 94) 
lunedì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Carlo (ab. Carmagnola tei. 011/972 31 71 - 339/359 68 70) 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Delbosco don Piero (ab. Alpignano tei. 011/967 63 25 - 335/611 03 39) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 011/58 111) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 011/51 56216

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/311 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/205 3474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani.

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/972 00 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità; mi- 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO
Cattaneo don Domenico (tei. uff. 011/51 56360 - ab. 011/521 1557)

(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
UFFICIALE PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA METROPOLITANA

SOMMARIO

pag-
Atti del Santo Padre

Messaggio per la Quaresima 2002 3
Messaggio per la XXXVI Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali 6
Lettera in occasione di un Incontro promosso dal Congresso Ebraico Europeo 9
Ai partecipanti al XVII Congresso Nazionale dell’A.I.M.C. (5.1) 11
Ai Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede (10.1) 13
Alla Plenaria della Congregazione per la Dottrina della Fede (18.1) 17
Ai Membri del Tribunale della Rota Romana (28.1) 19
Visita pastorale all’Università Roma Tre (31.1) 23

Atti della Santa Sede

Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti: 
Direttorio su Pietà popolare e Liturgia. Principi e orientamenti 25

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Presidenza:
Messaggio agli alunni e alle loro famiglie sull’insegnamento della religione cattolica 113

Consiglio Episcopale Permanente:
Sessione del 21-23 gennaio 2002:

1. Prolusione del Cardinale Presidente 115
2. Comunicato dei lavori 123

Commissione Episcopale per il Clero e la Vita consacrata: 
Messaggio per la Giornata Mondiale della Vita consacrata 2002 129

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

Assemblea invernale (Pianezza, 10 gennaio 2002):
Comunicato dei lavori 131



2

Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia in Cattedrale nella solennità dell’Epifania 133
Alla Settimana di preghiera per l'unità dei cristiani 137
Omelia nella festa di S. Giovanni Bosco 139
Incontro con docenti e ricercatori universitari 143

Curia Metropolitana

Cancelleria:
Termine di ufficio - Trasferimenti - Nomine - Parrocchia S. Giorgio Martire in Ca­
selette - Nomine e conferme in Istituzioni varie - Sacerdote extradiocesano in 
diocesi - Sacerdote religioso defunto 155

Ufficio liturgico:
Preghiera per invocare il dono della pioggia 157

Documentazione

La Giornata di preghiera per la pace nel mondo (Assisi, 24 gennaio 2002):
- Intervento del Papa in preparazione all’Incontro (20.1) 159
Giovedì 24 gennaio
- Interventi nell’Incontro del mattino:

- Saluto del Santo Padre 160
- Testimonianze per la pace 161
- Discorso del Santo Padre 172

- Interventi nell’Incontro del pomeriggio:
- Introduzione 175
- L’impegno comune per la pace 176
- Parole di congedo del Santo Padre 177

Venerdì 25 gennaio
- Saluto del Santo Padre al termine dell’agape fraterna in Vaticano 178

RIVISTA DIOCESANA TORINESE
ABBONAMENTI PER IL 2002

La Cancelleria della Curia Metropolitana:
sollecita gli abbonati a rinnovare tempestivamente l'abbonamento;
ricorda che l’abbonamento a Rivista Diocesana Torinese è obbligatorio per i 

parroci e per tutti coloro ai quali sia in qualche modo affidata la cura d'anime;
invita tutti i sacerdoti, i diaconi permanenti, gli operatori pastorali, le comunità 

di vita consacrata, le associazioni, i movimenti e le aggregazioni laicali che ancora 
non la ricevono, ad abbonarsi a Rivista Diocesana Torinese, tenendo conto della par­
ticolare fisionomia della pubblicazione, che la rende strumento necessario per la vita 
dell’Arcidiocesi.

Abbonamento annuale per l’anno 2002: € 50, da versarsi sul Conto Corrente 
Postale 25493107, intestato a Rivista Diocesana Torinese - corso Matteotti n. 11 - 
10121 Torino.



Atti del Santo Padre

Messaggio per la Quaresima 2002

«Gratuitamente avete ricevuto, 
gratuitamente date» (Mt 10,8)

Carissimi Fratelli e Sorelle!

1. Ci accingiamo a ripercorrere il cammino quaresimale, che ci condurrà alle 
solenni celebrazioni del mistero centrale della fede, il mistero della passione, morte 
e risurrezione di Cristo. Ci apprestiamo a vivere il tempo propizio che la Chiesa 
offre ai credenti per meditare sull'opera della salvezza realizzata dal Signore sulla 
Croce. Il disegno salvifico del Padre celeste si è compiuto nel libero e totale dono 
del Figlio unigenito agli uomini. «Nessuno mi toglie la vita, ma la offro da me stes­
so» (Gv 10,18), afferma Gesù, ponendo ben in luce che Egli sacrifica la sua stessa 
vita, volontariamente, per la salvezza del mondo. A conferma di un così grande 
dono di amore, il Redentore aggiunge: «Nessuno ha un amore più grande di que­
sto: dare la vita per i propri amici» (Gv 15,13).

La Quaresima, occasione provvidenziale di conversione, ci aiuta a contemplare 
questo stupendo mistero d'amore. Essa costituisce un ritorno alle radici della fede, 
perché, meditando sul dono di grazia incommensurabile che è la Redenzione, non 
possiamo non renderci conto che tutto ci è stato dato per amorevole iniziativa divi­
na. Proprio per meditare su questo aspetto del mistero salvifico, ho scelto quale 
tema del Messaggio quaresimale di quest'anno le parole del Signore: «Gratuitamen­
te avete ricevuto, gratuitamente date» (Mt 10,8).

2. Iddio ci ha liberamente donato il suo Figlio: chi ha potuto o può meritare un 
simile privilegio? Afferma San Paolo: «Tutti hanno peccato e sono privi della gloria 
di Dio, ma sono giustificati gratuitamente per la sua grazia» (Rm 3,23-24). Iddio ci 
ha amati con infinita misericordia senza lasciarsi fermare dalla condizione di grave 
rottura in cui il peccato aveva posto la persona umana. Si è benevolmente chinato 
sulla nostra infermità, prendendone occasione per una nuova e più meravigliosa 
effusione del suo amore. La Chiesa non cessa di proclamare questo mistero di infi­
nita bontà, esaltando la libera scelta divina e il suo desiderio non di condannare, ma 
di riammettere l'uomo alla comunione con Sé.

«Gratuitamente avete ricevuto, gratuitamente date». Queste parole evangeliche 
risuonino nel cuore di ogni comunità cristiana nel pellegrinaggio penitenziale verso 
la Pasqua. La Quaresima, richiamando allo spirito il mistero della morte e risurre-

3



4 Atti del Santo Padre

zione del Signore, porti ogni cristiano a stupirsi intimamente della grandezza di tale 
dono. Sì! Gratuitamente abbiamo ricevuto. La nostra esistenza non è forse tutta 
segnata dalla benevolenza di Dio? E dono lo sbocciare della vita e il suo prodigio­
so svilupparsi. E proprio perché è dono, l'esistenza non può essere considerata un 
possesso o una privata proprietà, anche se le potenzialità, di cui oggi disponiamo 
per migliorarne la qualità, potrebbero far pensare che l'uomo sia di essa "padrone". 
In effetti, le conquiste della medicina e della biotecnologia a volte potrebbero indur­
re l'uomo a pensarsi creatore di se stesso, e a cedere alla tentazione di manipolare 
«l'albero della vita» (Gen 3,24).

E bene anche qui ribadire che non tutto ciò che è tecnicamente possibile è anche 
moralmente lecito. Se ammirevole è lo sforzo della scienza per assicurare una qua­
lità di vita più conforme alla dignità dell'uomo, non deve però essere mai dimenti­
cato che la vita umana è un dono, e che essa rimane un valore anche quando è 
segnata dalla sofferenza e dal limite. Un dono da accogliere e amare sempre: gra­
tuitamente ricevuto e gratuitamente da porre al servizio degli altri.

3. La Quaresima, riproponendoci l'esempio di Cristo immolatosi per noi sul 
Calvario, ci aiuta in modo singolare a capire che la vita è in Lui redenta. Per mezzo 
dello Spirito Santo, Egli rinnova la nostra vita e ci rende partecipi di quella stessa 
vita divina che ci introduce nell'intimità di Dio e ci fa sperimentare il suo amore per 
noi. Si tratta di un dono sublime, che il cristiano non può non proclamare con gioia. 
San Giovanni scrive nel suo Vangelo: «Questa è la vita eterna: che conoscano te, l’unico 
vero Dio, e colui che hai mandato, Gesù Cristo» (Gv 17,3). Questa vita, a noi comunica­
ta mediante il Battesimo, dobbiamo continuamente alimentare con una fedele rispo­
sta individuale e comunitaria, mediante la preghiera, la celebrazione dei Sacra­
menti e la testimonianza evangelica.

Avendo, infatti, gratuitamente ricevuto la vita, dobbiamo, a nostra volta, donar­
la ai fratelli in modo gratuito. Lo chiede Gesù ai discepoli, inviandoli come suoi 
testimoni nel mondo: «Gratuitamente avete ricevuto, gratuitamente date». E primo 
dono da rendere è quello d'una vita santa, testimone dell'amore gratuito di Dio. L'i­
tinerario quaresimale sia per tutti i credenti un costante richiamo ad approfondire 
questa nostra peculiare vocazione. Dobbiamo aprirci, come credenti, a un'esistenza 
improntata a "gratuità", dedicando senza riserve noi stessi a Dio e al prossimo.

4. «Che cosa mai possiedi — ammonisce San Paolo — che tu non abbia ricevuto?» 
(ICor 4,7). Amare i fratelli, dedicarsi a loro è un'esigenza che scaturisce da questa 
consapevolezza. Più essi hanno bisogno, più urgente diventa per il credente il com­
pito di servirli. Dio non permette forse che ci siano condizioni di bisogno, perché 
andando incontro agli altri impariamo a liberarci dal nostro egoismo e a vivere del­
l'autentico amore evangelico? Chiaro è il comando di Gesù: «Se amate quelli che vi 
amano, quale merito ne avete? Non fanno così anche i pubblicani?» (Mt 5,46). Il 
mondo valuta i rapporti con gli altri sulla base dell'interesse e del proprio torna­
conto, alimentando una visione egocentrica dell'esistenza, nella quale troppo spes­
so non c'è posto per i poveri e i deboli. Ogni persona, anche la meno dotata, va inve­
ce accolta e amata per se stessa, al di là dei suoi pregi e difetti. Anzi, più è in diffi­
coltà, più deve essere oggetto del nostro amore concreto. È quest'amore che la Chie­
sa, attraverso innumerevoli istituzioni, testimonia facendosi carico di ammalati, 
emarginati, poveri e sfruttati. I cristiani, in tal modo, diventano apostoli di speran­
za e costruttori della civiltà dell'amore.

Assai significativo è che Gesù pronunci le parole: «Gratuitamente avete ricevuto, 
gratuitamente date», proprio nell'inviare gli Apostoli a diffondere il Vangelo della



Atti del Santo Padre 5

salvezza, primo e principale dono da Lui recato all'umanità. Egli vuole che il suo 
Regno ormai vicino (cfr. Mt 10,5ss.) si propaghi attraverso gesti di amore gratuito 
da parte dei suoi discepoli. Così fecero gli Apostoli agli inizi del Cristianesimo, e 
quanti li incontravano li riconoscevano portatori di un messaggio più grande di 
loro stessi. Come allora, anche oggi il bene compiuto dai credenti diventa un segno 
e spesso un invito a credere. Anche quando, come nel caso del buon samaritano, il 
cristiano va incontro alle necessità del prossimo, il suo non è mai un semplice aiuto 
materiale. È sempre anche annuncio del Regno, che comunica il senso pieno della 
vita, della speranza, dell'amore.

5. Fratelli e Sorelle carissimi! Sia questo lo stile con cui ci apprestiamo a vivere 
la Quaresima: la generosità fattiva verso i fratelli più poveri! Aprendo loro il cuore, 
diventiamo sempre più consapevoli che il nostro dono agli altri è risposta ai nume­
rosi doni che il Signore continua a farci. Gratuitamente abbiamo ricevuto, gratuita­
mente diamo!

Quale periodo più opportuno del periodo della Quaresima per rendere questa 
testimonianza di gratuità di cui il mondo ha tanto bisogno? Nell'amore stesso che 
Dio ha per noi c'è la chiamata a donarci, a nostra volta, agli altri gratuitamente. Rin­
grazio quanti — laici, religiosi, sacerdoti — in ogni angolo del mondo rendono que­
sta testimonianza di carità. Sia così per ogni cristiano, nelle diverse situazioni in cui 
egli si trova.

Maria, la Vergine e Madre del bell'Amore e della Speranza, sia guida e sostegno 
in questo itinerario quaresimale. A tutti con affetto assicuro la mia preghiera, men­
tre volentieri imparto a ciascuno, specialmente a quanti operano quotidianamente 
sulle molteplici frontiere della carità, una speciale Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 4 ottobre 2001 - Festa di San Francesco d'Assisi.

IOANNES PAULUS PP. II



6 Atti del Santo Padre

Messaggio per la XXXVI Giornata Mondiale
delle Comunicazioni Sociali

Internet, un nuovo Forum
per proclamare il Vangelo

Per la XXXVI Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali, che in Italia si celebra nella seconda 
domenica di ottobre, il Santo Padre ha offerto questo Messaggio, che pubblichiamo in traduzio­
ne italiana:

Cari Fratelli e Sorelle!

1. La Chiesa in ogni epoca prosegue l'opera cominciata il giorno della Penteco­
ste, quando gli Apostoli, con la forza dello Spirito Santo, andarono per le strade di 
Gerusalemme a predicare il Vangelo di Gesù Cristo in molte lingue (cfr. At 2,5-11). 
Nei secoli successivi, questa missione evangelizzatrice si è diffusa in tutto il mondo, 
in quanto il Cristianesimo si è radicato in molti luoghi e ha imparato a parlare le 
diverse lingue del mondo, sempre in obbedienza al mandato di Cristo di annun­
ciare il Vangelo a tutte le nazioni (cfr. Mt 28,19-20).

Tuttavia, la storia dell'evangelizzazione non è soltanto una questione di espan­
sione geografica, poiché la Chiesa ha dovuto varcare anche numerose soglie cultu­
rali, ognuna delle quali ha richiesto energia e immaginazione nuove nell'annuncio 
dell'unico Vangelo di Gesù Cristo.

L'epoca delle grandi scoperte, il Rinascimento e l'invenzione della stampa, la 
rivoluzione industriale e la nascita del mondo moderno: anche questi sono stati 
momenti di transizione che hanno richiesto nuove forme di evangelizzazione. Ora, 
con la rivoluzione delle comunicazioni e dell'informazione in atto, la Chiesa si trova 
senza dubbio di fronte a un'altra soglia decisiva. È dunque opportuno che in que­
sta Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali 2002 riflettiamo sul tema: "Inter­
net: un nuovo Forum per proclamare il Vangelo".

2. Internet è certamente un nuovo "forum", nel senso attribuito a questo termi­
ne nell'antica Roma, ossia uno spazio pubblico dove si conducevano politica e affa­
ri, dove si adempivano i doveri religiosi, dove si svolgeva gran parte della vita 
sociale della città e dove la natura umana si mostrava al suo meglio e al suo peggio. 
Era uno spazio urbano affollato e caotico che rifletteva la cultura dominante, ma 
creava anche una cultura propria. Ciò vale anche per il ciberspazio, che è una 
nuova frontiera che si schiude all'inizio di questo Millennio. Come le nuove fron­
tiere di altre epoche, anche questa è una commistione di pericoli e promesse, non 
priva di quel senso di avventura che ha caratterizzato altri grandi periodi di cam­
biamento. Per la Chiesa il nuovo mondo del ciberspazio esorta alla grande avven­
tura di utilizzare il suo potenziale per annunciare il messaggio evangelico. Questa 
sfida è l'essenza del significato che, all'inizio del Millennio, rivestono la sequela di 
Cristo e il suo mandato "prendi il largo": Due in altum! (Le 5,4).

3. La Chiesa si avvicina a questo mezzo con realismo e fiducia. Come altri stru­
menti di comunicazione, esso è un mezzo e non un fine in se stesso. Internet può 
offrire magnifiche opportunità di evangelizzazione se utilizzato con competenza e 
con una chiara consapevolezza della sua forza e delle sue debolezze. Soprattutto,



Atti del Santo Padre 7

offrendo informazioni e suscitando interesse, esso rende possibile un primo incon­
tro con il messaggio cristiano, in particolare ai giovani che sempre più ricorrono al 
ciberspazio quale finestra sul mondo. È importante, quindi, che la comunità cri­
stiana escogiti modi molto pratici per aiutare coloro che entrano in contatto per la 
prima volta attraverso Internet, a passare dal mondo virtuale del ciberspazio al 
mondo reale della comunità cristiana.

In una tappa successiva, Internet può anche facilitare il tipo di procedimento che 
l'evangelizzazione richiede. In particolare, in una cultura che non offre sostegno, la 
vita cristiana esige un'istruzione e una catechesi permanenti e questa è forse l'area 
in cui Internet può assicurare un aiuto eccellente.

Esistono già nella rete innumerevoli fonti di informazione, documentazione e 
istruzione sulla Chiesa, la sua storia e la sua tradizione, la sua dottrina e il suo impe­
gno in ogni campo, dappertutto nel mondo. È chiaro allora che, anche se non potrà 
mai sostituire l'esperienza profonda di Dio che solo la vita liturgica e sacramentale 
della Chiesa può offrire, Internet potrà certamente offrire un supplemento e un 
sostegno unici sia nel preparare all'incontro con Cristo nella comunità, sia nel soste­
nere i nuovi credenti nel cammino di fede che iniziano.

4. Ciononostante, emergono alcune questioni necessarie, persino ovvie, nell'u- 
tilizzo di Internet per la causa dell'evangelizzazione. Infatti, la caratteristica essen­
ziale di Internet consiste nel fornire un flusso quasi infinito di informazioni, molte 
delle quali durano solo un attimo. In una cultura che si nutre dell'effimero, si può 
facilmente correre il rischio di credere che siano i fatti a contare piuttosto che i valo­
ri. Internet offre numerose nozioni, ma non insegna valori e quando questi ultimi 
vengono trascurati la nostra stessa umanità ne risulta sminuita e l'uomo perde facil­
mente di vista la sua dignità trascendente. Nonostante il suo enorme potenziale di 
bene, alcuni modi degradanti e dannosi di utilizzare Internet sono noti a tutti e le 
autorità pubbliche hanno di certo la responsabilità di garantire che questo stru­
mento meraviglioso serva il bene comune e non divenga dannoso.

Inoltre, Internet ridefinisce in modo radicale il rapporto psicologico di una per­
sona con lo spazio e con il tempo. Attrae l'attenzione ciò che è tangibile, utile, subi­
to disponibile. Può venire a mancare lo stimolo a un pensiero e a una riflessione più 
profondi, mentre gli esseri umani hanno bisogno vitale di tempo e di tranquillità 
interiore per ponderare ed esaminare la vita e i suoi misteri e per acquisire gra­
dualmente un maturo dominio di sé e del mondo che li circonda.

La comprensione e la saggezza sono il frutto di uno sguardo contemplativo sul 
mondo e non derivano dalla mera acquisizione di fatti, seppur interessanti. Sono il 
risultato di un'intuizione che penetra il significato più profondo delle cose in rela­
zione fra loro e con tutta la realtà.

Inoltre, quale "forum” in cui praticamente tutto è accettabile e quasi nulla è 
duraturo, Internet favorisce un modo di pensare relativistico e a volte alimenta la 
fuga dalla responsabilità e dall'impegno personali.

In tale contesto, in che modo dobbiamo coltivare quella saggezza che non deri­
va dall'informazione, ma dall'intuizione, quella saggezza che comprende la diffe­
renza fra giusto ed errato e sostiene la scala di valori che deriva da tale differenza?

5. Il fatto che mediante Internet le persone moltiplichino i loro contatti in modi 
finora impensabili offre meravigliose possibilità alla diffusione del Vangelo. Ma è 
anche vero che rapporti mediati elettronicamente non potranno mai prendere il 
posto del contatto umano diretto, richiesto da un'evangelizzazione autentica. Infat­
ti l'evangelizzazione dipende sempre dalla testimonianza personale di colui che è 
stato mandato a evangelizzare (cfr. Rm 10,14-15). In che modo la Chiesa conduce



8 Atti del Santo Padre

dal tipo di contatto reso possibile da Internet a quella comunicazione più profonda 
che richiede l'annuncio cristiano? In che modo sviluppiamo il primo contatto e il 
primo scambio di informazioni che Internet rende possibile?

Senza dubbio la rivoluzione elettronica ha in sé la promessa di grandi progres­
si per il mondo in via di sviluppo, ma esiste anche l'eventualità che aggravi di fatto 
le ineguaglianze esistenti poiché il divario dell'informazione e delle comunicazioni 
si fa più profondo. Come possiamo garantire che la rivoluzione dell'informazione e 
delle comunicazioni, che ha in Internet il suo motore primo, operi a favore della glo­
balizzazione dello sviluppo umano e della solidarietà, obiettivi strettamente legati 
alla missione evangelizzatrice della Chiesa?

Infine, in questi tempi difficili, permettetemi di chiedere: in che modo possiamo 
garantire che questo meraviglioso strumento, concepito in origine nell'ambito di 
operazioni militari, possa ora servire la causa della pace? Può esso promuovere 
quella cultura di dialogo, di partecipazione, di solidarietà e di riconciliazione senza 
la quale la pace non può fiorire? La Chiesa crede che ciò sia possibile. Per garantir­
lo è determinata a entrare in questo nuovo “forum", armata del Vangelo di Cristo, il 
Principe della Pace.

6. Internet permette a miliardi di immagini di apparire su milioni di schermi in 
tutto il mondo. Da questa galassia di immagini e suoni, emergerà il volto di Cristo? 
Si udirà la sua voce? Perché solo quando si vedrà il suo Volto e si udirà la sua voce, 
il mondo conoscerà la "buona notizia" della nostra redenzione. Questo è il fine del­
l'evangelizzazione e questo farà di Internet uno spazio umano autentico, perché se 
non c'è spazio per Cristo, non c'è spazio per l'uomo. In questa Giornata Mondiale 
delle Comunicazioni Sociali, esorto tutta la Chiesa a varcare coraggiosamente que­
sta nuova soglia, per "prendere il largo" nella Rete, cosicché, ora come in passato, 
il grande impegno del Vangelo e della cultura possa mostrare al mondo «la gloria 
divina che rifulge sul volto di Cristo» (2 Cor 4,6). Che il Signore benedica tutti colo­
ro che operano a questo fine.

Dal Vaticano, 24 gennaio 2002 - Festa di San Francesco di Sales.

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 9

Lettera in occasione di un Incontro 
promosso dal Congresso Ebraico Europeo

Ad Assisi tutte le religioni 
si sono impegnate per la pace

Al Cardinale WALTER KASPER 
Presidente della Commissione 

per i Rapporti religiosi con l'Ebraismo

Informato dell'Incontro organizzato nei giorni 28 e 29 gennaio a Parigi dal Con­
gresso Ebraico Europeo, al quale Lei intende partecipare insieme al Cardinal Jean- 
Marie Lustiger, Arcivescovo di Parigi, volentieri mi associo con la preghiera a quan­
ti si sono riuniti per affrontare il tema: "Dopo il Concilio Vaticano II e la Nostra aeta­
te: l'approfondimento delle relazioni tra Ebrei e Cattolici in Europa sotto il pontifi­
cato di Sua Santità Giovanni Paolo II".

Mi rallegro di questa iniziativa chiamata a contribuire al dialogo e che prende 
spunto dal progresso della Chiesa Cattolica voluto dal Concilio. Shalom, pace! Con 
questa espressione biblica, vorrei rivolgere il mio saluto cordiale a tutti i parteci­
panti all'Incontro. Questa iniziativa risulta particolarmente opportuna come pro­
lungamento della recente Giornata di Preghiera per la Pace nel mondo che si è tenuta 
ad Assisi il 24 gennaio. Tutte le religioni si sono impegnate a operare per la pace, 
offrendo in tal modo un segno di speranza per il mondo e ricordando che il pro­
gresso spirituale e trascendente dell'uomo lo invita a promuovere la pace e il rispet­
to della dignità di ogni uomo. Ebrei e cristiani intrattengono relazioni particolari. Il 
messaggio che ci viene dal Dio dell'Alleanza con Mosè, con i Patriarchi e i Profeti 
appartiene al nostro patrimonio comune e ci invita a collaborare insieme alla vita 
del mondo, in quanto l'Altissimo ci chiama allo stesso tempo a essere santi come 
Lui stesso è santo e ad amare il nostro prossimo come noi stessi.

In seguito alla Dichiarazione Nostra aetate del Concilio Vaticano II, molti pro­
gressi sono stati compiuti - e me ne rallegro - a favore di una migliore compren­
sione reciproca e di una riconciliazione tra le nostre due comunità. Tale testo costi­
tuisce un punto di partenza, una base e una bussola per le relazioni future. Dopo i 
dolorosi avvenimenti che hanno segnato la storia dell'Europa, in particolare nel 
corso del XX secolo, è opportuno dare nuovo slancio alle nostre relazioni, affinché 
la tradizione religiosa che ha ispirato la cultura e la vita del Continente continui a 
far parte della sua anima, consentendogli in tal modo di mettersi al servizio della 
crescita di tutto l'uomo e di ogni uomo.

Per le loro rispettive identità, gli ebrei e i cristiani sono legati gli uni agli altri e 
debbono perseguire la cultura del dialogo così come l'ha elaborata il filosofo Mar­
tin Buber. Spetta a noi trasmettere alle nuove generazioni le nostre ricchezze e i 
nostri valori comuni, affinché mai più l'uomo disprezzi il proprio fratello in uma­
nità e mai più guerre o conflitti vengano condotti nel nome di una ideologia che 
disprezza una cultura o una religione; al contrario, le differenti tradizioni religiose 
sono chiamate a porre il loro patrimonio al servizio di tutti, in vista dell'edificazio­
ne congiunta della casa comune europea, unita nella giustizia, nella pace, nell'e-



10 Atti del Santo Padre

quità e nella solidarietà. Allora convincerà a realizzarsi la Parola di Dio donata dal 
Profeta (cfr. fs 11,6-9). La gioventù ha bisogno della nostra testimonianza e del 
nostro impegno comune per credere, per santificare il nome di Dio con tutta la pro­
pria vita e per sperare in un avvenire del mondo ricco di promesse. In questo modo, 
essa si dedicherà a consolidare i vincoli di fratellanza, per costituire un'umanità rin­
novata.

Chiedo all'Onnipotente di ispirare i lavori del Convegno di Parigi e di far sì che 
gli sforzi dei partecipanti rechino frutti. Che la pace di Dio dimori nel cuore di 
ognuno!

Dal Vaticano, 25 gennaio 2002

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 11

Ai partecipanti al XVII Congresso Nazionale dell’A.LM.C.

Aiutare la scuola a porsi al servizio della persona 
diventando sempre più comunità educante 

in dialogo aperto e critico con la realtà circostante
Sabato 5 gennaio, ricevendo i partecipanti al XVII Congresso Nazionale dell’Associazione Italiana 
Maestri Cattolici (A.I.M.C.) sul tema “Dialogare con l’incertezza, elaborare la vita", il Santo 
Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Sono lieto di rivolgere un cordiale benvenuto a ciascuno di voi, che avete volu­
to rendermi visita, in occasione del Congresso Nazionale della vostra Associazione.

Saluto, in particolare, il vostro Presidente e lo ringrazio per le cortesi parole che 
ha voluto indirizzarmi a nome dei presenti. Attraverso di voi, mi è caro far giunge­
re un pensiero speciale a tutti i maestri cattolici d'Italia, che nelle grandi città come 
nei piccoli villaggi pongono la loro competenza e la loro passione educativa al ser­
vizio degli alunni e delle loro famiglie.

Carissimi Fratelli e Sorelle, insieme a voi rendo grazie a Dio per l'attività che 
l'Associazione Italiana Maestri Cattolici da più di cinquant'anni svolge a favore 
della scuola italiana e delle nuove generazioni. Come Sodalizio ecclesiale, il vostro 
si considera giustamente "porzione di Chiesa", inserito nel cammino della comu­
nità ecclesiale, e intento a testimoniare i valori evangelici della gratuità e del servi­
zio, nell'esercizio della professione, come nei rapporti con quanti condividono i 
medesimi ideali associativi.

2. Avete scelto per il vostro Congresso il tema “Dialogare con l'incertezza, elabo­
rare la vita", per sottolineare le due dimensioni che contraddistinguono il momento 
attuale della vostra Associazione: la consapevolezza della complessità dell'epoca 
che stiamo vivendo e la volontà di proporre la vostra progettualità educativa nel 
clima di incertezza che lambisce il quotidiano.

Davanti ai pur necessari processi di riforma della scuola, la vostra Associazio­
ne vuole promuovere quei valori umani perenni che discendono dalla visione evan­
gelica della vita, per realizzare una scuola a misura degli alunni e specialmente 
attenta alle esigenze degli ultimi. In tal modo aiutate l'istituzione scolastica a porsi, 
insieme agli altri soggetti implicati in questo processo formativo, al servizio della 
persona, diventando sempre più comunità educante in dialogo aperto e, al tempo 
stesso, critico con la realtà circostante.

Alla luce dell'insegnamento di Cristo, ognuno di voi sia pronto a cogliere nel 
rapporto e nella collaborazione con i colleghi preziose opportunità di condivisione 
delle competenze e di comunione di intenti, perché l'istituzione scolastica diventi 
luogo privilegiato di promozione culturale, capace di recuperare stima e credibilità 
sociale. Sentendovi testimoni privilegiati dell'amore di Cristo per i piccoli, cercate 
di trasmettere i contenuti della religione cattolica con competenza, elaborando pro­
poste didattiche attente alle esigenze formative degli alunni e rispettose della natu­
ra e delle finalità della scuola.

3. Carissimi Fratelli e Sorelle! La vostra Associazione ha sempre considerato la 
formazione spirituale e professionale degli insegnanti come una delle sue finalità



12 Atti del Santo Padre

precipue. Attraverso una formazione solida e continua, infatti, l'insegnante può 
meglio rispondere alla sua missione e contribuire alla costruzione di una conviven­
za umana pacifica e giusta, fondata sul dialogo tra le culture e sull'accoglienza e la 
valorizzazione delle diversità. Questo sforzo favorirà, al tempo stesso, una rinno­
vata adesione ai caratteri propri dell'Associazione, quali la professionalità, intesa 
come capacità di interpretare i bisogni educativi ed elaborare risposte adeguate, la 
democraticità, vista come esercizio costante di corresponsabilità e partecipazione 
alla edificazione di una società più umana, e l'appartenenza alla Chiesa, considera­
ta come elemento fondamentale del proprio servizio alla scuola.

Vi invito, carissimi, a guardare a Dio, 1' "Educatore" per eccellenza, che nel 
mistero del Natale manifesta agli uomini la sua benignità perché, rispecchiandosi 
in essa, possano ritrovare continuamente la loro vera dignità e la salvezza.

Questa straordinaria pedagogia divina, contemplata nello studio e nella pre­
ghiera, imprima a ciascuno di voi rinnovato entusiasmo per andare oltre la fatica 
del quotidiano, acquisendo energie e prospettive sempre nuove per il miglior 
adempimento delle responsabilità educative.

Vi affido alla celeste protezione di Maria, che abbiamo venerato all'inizio del­
l'anno come Madre di Dio e Madre nostra. Con il suo provvido aiuto, la Vergine vi 
accompagni nel corso di tutto l'anno appena iniziato.

Con questo augurio imparto di cuore a ciascuno una speciale Benedizione Apo­
stolica, che volentieri estendo alle persone a voi care.



Atti del Santo Padre 13

Ai Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede

Non lasciamoci sopraffare dalla durezza di questi tempi, 
apriamo piuttosto il cuore e l’intelligenza 

alle grandi sfide che ci attendono
Giovedì 10 gennaio, ricevendo i Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede 
in occasione dello scambio degli auguri per il nuovo anno, il Santo Padre ha pronunciato il 
seguente discorso, che pubblichiamo in traduzione italiana:

Eccellenze, Signore e Signori!

1. Gli auguri che il vostro Decano, l'Ambasciatore Giovanni Galassi, mi ha 
appena presentato a nome di tutti voi, mi hanno toccato ancor più perché mi ven­
gono offerti a nome dei Governi e dei popoli che voi rappresentate.

A mia volta indirizzo a voi, unitamente alle vostre famiglie e a quanti vi sono 
cari, i voti che formulo dal profondo del cuore, affinché Dio benedica ed effonda su 
tutti i popoli un anno di serenità, di letizia e di pace.

Signor Ambasciatore, i suoi cortesi voti augurali sono stati accompagnati da un'a­
nalisi penetrante dell'attualità intemazionale dell'anno appena terminato. Certo, l'o­
rizzonte si presenta oscuro e molti di coloro che hanno conosciuto il grande movi­
mento verso la libertà e il cambiamento degli anni Novanta, si sorprendono oggi di 
essere attanagliati dalla paura di un avvenire ridiventato particolarmente incerto.

Tuttavia, per quanti hanno posto la propria fiducia e la propria speranza in 
Gesù, nato a Betlemme per farsi uno di noi, è risuonato proprio nel cuore della notte 
di Natale, il messaggio angelico: «Non temete, ecco vi annunzio una grande gioia, 
che sarà di tutto il popolo: oggi vi è nato nella città di Davide un salvatore» (Lc 2,10- 
11). L'avvenire è spalancato, Dio cammina sulle nostre strade!

2. La luce di Natale dà senso a tutti gli sforzi umani, posti in atto per rendere la 
terra più fraterna e solidale, affinché sia bello il viverci, e l'indifferenza, l'ingiusti­
zia e l'odio non abbiano mai l'ultima parola. E qui potrebbe essere citata una lunga 
lista di interventi condotti a buon fine dai Governi, dai negoziatori, o dai volontari, 
che, in questi ultimi tempi, hanno saputo porre la loro abilità e la loro dedizione al 
servizio della causa dell'uomo.

Tra i motivi di soddisfazione, va senz'altro menzionata l'unificazione progres­
siva dell'Europa, di cui è simbolo la recente adozione, da parte di dodici Paesi, di 
un'unica moneta. Si tratta di una tappa decisiva nella lunga storia di questo Conti­
nente. Ma è altresì importante che l'allargamento dell'Unione Europea continui a 
costituire una priorità. So inoltre che ci si sta interrogando circa l'opportunità di una 
Costituzione dell'Unione. A tal proposito, è fondamentale che siano sempre meglio 
esplicitati gli obiettivi di questa costruzione europea e i valori sui quali essa deve 
basarsi. Per questo, non senza una certa tristezza, ho preso atto del fatto che, fra i 
partner che dovranno contribuire alla riflessione sulla "Convenzione" istituita nel 
corso del summit di Laeken lo scorso mese, le comunità dei credenti non sono state 
citate esplicitamente. La marginalizzazione delle religioni, che hanno contribuito ed 
ancora contribuiscono alla cultura e all'umanesimo dei quali l'Europa è legittima- 
mente fiera, mi sembra essere al tempo stesso un'ingiustizia e un errore di prospet-



14 Atti del Santo Padre

tiva. Riconoscere un fatto storico innegabile non significa affatto disconoscere l'esi­
genza moderna di una giusta laicità degli Stati, e dunque dell'Europa!

Mi fa piacere far cenno pure alla notizia tanto attesa dell'avvio di un dialogo 
diretto tra i responsabili delle due comunità dell'isola di Cipro. Inoltre, un Parla­
mento legittimo in Kosovo è di buon augurio per un avvenire più democratico della 
regione. Dal mese di novembre scorso, poi, le delegazioni della Repubblica Popolare 
di Cina e della Repubblica di Cina siedono in seno all'Organizzazione Mondiale del 
Commercio. Possa questo positivo sviluppo contribuire a fecondare tutti gli sforzi 
posti in atto nell'arduo cammino del riavvicinamento! Le conversazioni in corso tra 
le parti nel conflitto che lacera da tanti anni lo Sri Lanka sono senza dubbio da inco­
raggiare. Ecco, in definitiva, significativi passi in avanti sul sentiero della pacifica­
zione tra gli uomini e i popoli.

3. Ma la luce venuta dalla grotta di Betlemme illumina ugualmente, e in manie­
ra implacabile, le ambiguità e gli insuccessi delle nostre imprese. In questo inizio d'an­
no, constatiamo purtroppo che l'umanità si trova in una situazione di violenza, di 
miseria e di peccato.

Nella notte di Natale, ci siamo recati spiritualmente a Betlemme e abbiamo 
dovuto ahimè costatare che la Terra Santa, dove il Redentore ha visto la luce, è sem­
pre, per colpa degli uomini, una terra di fuoco e di sangue. Nessuno può rimanere 
insensibile all'ingiustizia di cui il popolo palestinese è vittima da più di cin- 
quant'anni. Nessuno può contestare il diritto del popolo israeliano a vivere nella 
sicurezza. Ma nessuno può nemmeno dimenticare le vittime innocenti che, da una 
parte e dall'altra, cadono ogni giorno sotto i colpi e gli spari. Le armi e gli attentati 
cruenti non saranno mai strumenti adeguati per far giungere messaggi politici agli 
interlocutori. Neanche però la logica della legge del taglione è adatta per preparare 
le vie della pace.

Come ho già dichiarato tante volte, soltanto il rispetto dell'altro e delle sue legit­
time aspirazioni, l'applicazione del diritto internazionale, l'evacuazione dei territo­
ri occupati e uno Statuto internazionalmente garantito per le parti più sacre di 
Gerusalemme, sono in grado di avviare un processo di pacificazione in questa parte 
del mondo, spezzando la catena infernale dell'odio e della vendetta. Auspico che la 
Comunità Internazionale, attraverso mezzi pacifici e appropriati, sia messa in con­
dizione di giocare il proprio ruolo insostituibile, essendo accettata da tutte le parti 
in conflitto. Gli Israeliani e i Palestinesi, gli uni contro gli altri, non vinceranno la 
guerra. Gli uni insieme con gli altri, possono vincere la pace.

La legittima lotta contro il terrorismo, di cui gli odiosi attentati dell'll settembre 
scorso sono l'espressione più efferata, ha ridato la parola alle armi. Di fronte alla bar­
bara aggressione e ai massacri si pone non soltanto la questione della legittima dife­
sa, ma anche quella dei mezzi più adatti a sradicare il terrorismo, come pure quella 
della ricerca delle cause che stanno all'origine di simili azioni, e quella delle misure 
da prendere per dare l'avvio a un processo di “guarigione", per superare la paura ed 
evitare che male si aggiunga a male, violenza a violenza. Così, bisogna incoraggiare 
il nuovo Governo installato a Kabul nei suoi sforzi tesi ad una effettiva pacificazio­
ne di tutto l'Afghanistan. Debbo infine fare accenno alle tensioni che oppongono, 
ancora una volta, l'India e il Pakistan, per invitare insistentemente i responsabili poli­
tici di queste grandi Nazioni a dare la priorità assoluta al dialogo e al negoziato.

Occorre inoltre ascoltare la domanda che ci viene rivolta dal cuore stesso di que­
sto abisso: il posto e l'uso della religione nella vita degli uomini e delle società. Desi­
dero ribadire qui, davanti a tutta la Comunità Internazionale, che uccidere in nome 
di Dio è una bestemmia e un pervertimento della religione, e voglio ripetere questa



Atti del Santo Padre 15

mattina quanto scrivevo nel mio Messaggio del ls gennaio: «È profanazione della 
religione proclamarsi terroristi in nome di Dio, uccidere e violentare l'uomo in 
nome di Dio. La violenza terrorista, infatti, è contraria alla fede in un Dio Creatore 
dell'uomo, un Dio che si prende cura dell'uomo e lo ama» (n. 7).

4. Di fronte a queste manifestazioni di violenza irrazionale e ingiustificabile, il 
grande pericolo è che altre situazioni passino inosservate e contribuiscano a far sì che 
popoli interi siano abbandonati al loro triste destino.

Penso all'Africa, alle pandemie e agli scontri armati che ne stanno decimando le 
popolazioni. Di recente, nel corso d'un dibattito in seno all'Assemblea Generale 
dell'Organizzazione delle Nazioni Unite, si faceva notare che ben 17 conflitti erano 
in atto nel Continente africano. In una simile situazione, la nascita d'una "Unione 
Africana" costituisce di per sé una buona notizia. Quest'Organizzazione dovrebbe 
contribuire ad elaborare principi comuni che uniscano tutti gli Stati membri, per 
rispondere alle sfide più impegnative quali la prevenzione dei conflitti, l'educazio­
ne e la lotta contro la povertà.

E come non far cenno all'America Latina, a cui ci sentiamo sempre così vicini? In 
alcuni Paesi di questo grande Continente, il persistere di disuguaglianze sociali, il 
narcotraffico, fenomeni di corruzione e di violenza armata rischiano di minare le 
basi della democrazia e gettare il discredito sulla classe politica. Proprio di recente, 
la difficile situazione in Argentina si è espressa con pubblici disordini, che hanno 
dolorosamente colpito vite umane. Questo ci ricorda ancora una volta, che è la 
ricerca del bene autentico delle persone e dei popoli che deve ispirare sempre l'a­
zione politica ed economica delle istanze nazionali ed internazionali. Rivolgo un 
accorato appello agli abitanti dell'America Latina, e specialmente agli Argentini, 
perché nelle presenti difficoltà conservino viva la speranza, rimanendo consapevo­
li che, disponendo di così tante risorse umane e naturali, la situazione attuale non è 
irreversibile e può essere superata con l'apporto di tutti. A tal fine, è necessario 
accantonare gli interessi personali o di parte, e promuovere, con tutti i mezzi legit­
timi, l'interesse della Nazione, tornando ai valori morali, come pure il dialogo aper­
to e franco e la rinuncia al superfluo in favore di quanti si trovano stretti da bisogni 
d'ogni sorta. In questo spirito, è bene ricordarsi che l'attività politica è anzitutto un 
nobile, austero e generoso servizio alla comunità.

5. Questa contrastata situazione del nostro mondo, incamminato nel Terzo Mil­
lennio, offre un vantaggio, se posso esprimermi così: ci mette di fronte alle nostre 
responsabilità. Ognuno è costretto a porsi le vere domande: quella della verità su Dio e 
quella della verità sull'uomo.

Dio non è al servizio d'un uomo o di un popolo, e nessun progetto umano può 
pretendere di appropriarsene. I figli di Abramo sanno che nessuno può accaparrar­
si Dio: Dio, noi lo accogliamo. Davanti al presepe, i cristiani sono in grado di per­
cepire meglio che Gesù stesso non si è imposto e ha rifiutato di utilizzare strumen­
ti potenti per promuovere il suo Regno!

La verità sull'uomo, che è creatura. L'uomo coglie la verità del suo essere solo 
quando riceve se stesso da Dio in un atteggiamento di povertà. Non è cosciente 
della sua dignità se non quando riconosce in se stesso e negli altri l'impronta di Dio 
che lo ha creato a sua immagine. Proprio per questo ho voluto che il tema del per­
dono fosse al centro del tradizionale Messaggio per la celebrazione della Giornata 
Mondiale della Pace del 1° gennaio 2002, essendo persuaso che «il servizio che le 
religioni possono dare per la pace e contro il terrorismo consiste proprio nella peda­
gogia del perdono, perché l'uomo che perdona o chiede perdono capisce che c'è una 
Verità più grande di lui, accogliendo la quale egli può trascendere se stesso» (n. 13).



16 Atti del Santo Padre

Questa verità su Dio e sull'uomo, i cristiani l'offrono a tutti gli uomini, special- 
mente ai loro fratelli e sorelle fedeli dell'Islam autentico, religione di pace e d'amo­
re del prossimo.

6. A voi, Signore e Signori, affido queste riflessioni, che nascono dalla preghie­
ra come pure dalle confidenze che ricevo da quanti vengono a farmi visita. Vi chie­
do di trasmetterle ai vostri rispettivi Governi. Non lasciamoci sopraffare dalla 
durezza di questi tempi. Apriamo piuttosto il cuore e l'intelligenza alle grandi sfide che 
ci attendono:

- la difesa della sacralità della vita umana in tutte le situazioni, specialmente di 
fronte alle manipolazioni genetiche;

- la promozione della famiglia, cellula fondamentale della società;
- l'eliminazione della povertà, grazie a sforzi dispiegati in favore dello svilup­

po, della riduzione del debito e dell'apertura del commercio intemazionale;
- il rispetto dei diritti dell'uomo in ogni circostanza, con speciale attenzione per 

le categorie delle persone più vulnerabili: bambini, donne e rifugiati;
- il disarmo, la riduzione della vendita di armi ai Paesi poveri e il consolida­

mento della pace dopo la fine dei conflitti;
- la lotta contro le grandi malattie e l'accesso dei più poveri alle cure e alle 

medicine di base;
- la salvaguardia dell'ambiente e la prevenzione delle catastrofi naturali;
- l'applicazione rigorosa del diritto e delle convenzioni intemazionali.
Certo, si potrebbero aggiungere tante altre esigenze. Ma se già queste priorità 

fossero al centro delle preoccupazioni dei responsabili politici, se gli uomini di 
buona volontà le traducessero nei loro impegni quotidiani, se gli uomini di religio­
ne le includessero nel loro insegnamento, il mondo sarebbe radicalmente diverso.

7. Sono questi i pensieri che mi premeva confidarvi. Le tenebre non possono esse­
re fugate che dalla luce. L'odio non è vinto che dall'amore. L'auspicio mio più fervido, 
quello che nella preghiera affido a Dio e che, credo, sarà presente in tutti i parteci­
panti al prossimo incontro di Assisi, è che rechiamo tutti nelle nostre mani disar­
mate la luce d'un amore che nulla riesce a scoraggiare. Voglia Iddio che sia così per 
la felicità di tutti!



Atti del Santo Padre 17

Alla Plenaria della Congregazione per la Dottrina della Fede

All’alba del nuovo Millennio una riflessione 
di ampio respiro per permettere alla Chiesa 

di entrare nel cuore e nelle menti
di tutti i membri della famiglia umana

Venerdì 18 gennaio, ricevendo i partecipanti all’Assemblea Plenaria della Congregazione per la 
Dottrina della Fede, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Sono lieto di accogliervi al termine della Sessione Plenaria del vostro Dica­
stero. Nel rivolgere a ciascuno il mio cordiale saluto, desidero ringraziare in parti­
colare il Signor Cardinale Joseph Ratzinger, vostro Prefetto, per le nobili espressio­
ni con cui ha interpretato i vostri sentimenti.

Ho ascoltato quanto il Cardinale Prefetto mi ha esposto circa i lavori da voi 
svolti in questi intensi giorni di riflessione. A questo riguardo permettetemi innan­
zi tutto di proporvi alcune mie riflessioni e convincimenti circa il significato più 
profondo di questa vostra riunione. La Chiesa esige e vive di questo continuo con­
fronto fraterno, di questo flusso e riflusso, da cui solo può nascere una collabora­
zione più effettiva ed efficace fra i Dicasteri della Curia Romana, con le Conferenze 
Episcopali e di conseguenza anche con i Superiori Generali degli Istituti di Vita 
Consacrata e delle Società di Vita Apostolica. Senza una tale collaborazione, che 
nasce da una consolidata unità di intenti, la Chiesa non potrebbe essere veramente 
se stessa, Comunità di coloro che sono adunati con il più stretto dei vincoli, quello 
che nasce dalla comunione con il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo.

Ricercare quindi tale unità e collaborazione ed essere poi fedeli alle convinzio­
ni che debbono guidare, in questo tempo storico, la nostra comune testimonianza 
di cristiani, è istanza primaria della nostra fedeltà al Signore, fedeltà che dà senso 
alle nostre esistenze. Una ancora più intensa comunicazione e collaborazione fra i 
Dicasteri, le Conferenze Episcopali ed i Superiori Generali è dunque il primo frut­
to che dobbiamo insieme invocare per questo nostro odierno incontro.

2. Quanto ai temi espostimi dal Cardinale Prefetto, ritengo opportuno soffer­
marmi innanzi tutto sul problema della recezione dei documenti dottrinali, che la 
vostra Congregazione va progressivamente pubblicando, quale Organismo prezio­
so a servizio del mio ministero di Pastore universale. Al riguardo, vi è innanzi tutto 
un problema di assimilazione dei contenuti dei medesimi e di collaborazione nella 
diffusione e nell'applicazione delle conseguenze pratiche che ne scaturiscono; esso 
tocca tutti i Dicasteri della Curia Romana, uniti appunto dalla stessa fede e dalla 
stessa volontà di annuncio e di testimonianza. Tutto nella Chiesa infatti è finalizza­
to all'annuncio di Gesù Cristo Salvatore.

Ma vi è poi un problema di trasmissione delle verità fondamentali, che questi 
documenti richiamano, a tutti i fedeli, anzi a tutti gli uomini ed in particolare ai teo­
logi, agli uomini di cultura. Qui la questione si fa più difficile ed esige attenzione e 
ponderazione. Quanto incide su queste difficoltà di recezione la dinamica dei mezzi 
di comunicazione di massa? quanto rileva da situazioni storiche particolari? o 
quanto semplicemente nasce dalla difficoltà di accogliere le severe esigenze del lin-



18 Atti del Santo Padre

guaggio evangelico, che pure ha una forza liberatrice? Sono temi sui quali certa­
mente la vostra Assemblea già si sarà soffermata, ma che esigono evidentemente 
tempo e studi adeguati.

Da parte mia intendo solo richiamare l'utilità di questo ascolto reciproco, per­
ché i diversi suggerimenti, opportunamente vagliati e rimeditati, permettano di far 
giungere il messaggio nella sua integrità al maggior numero possibile di persone. È 
evidente inoltre la necessità di un coinvolgimento sempre maggiore delle Confe­
renze Episcopali, dei singoli Vescovi e, per il loro tramite, di tutti gli annunciatori 
del Vangelo nell'opera di sensibilizzazione sui temi più urgenti della proclamazio­
ne della fede oggi. Infine vi è un problema di stile, di coerenza nella vita; queste rea­
zioni sono anche una provocazione ed un invito a testimoniare sempre più, anche 
con la vita, la centralità dell'amore di Cristo nelle nostre esistenze, di contro a pro­
spettive effimere, che ne offuscano la forza persuasiva.

3. Per quanto riguarda poi il tema di Eucaristia e Chiesa, non è necessario che 
mi dilunghi sulla centralità di esso per la vita del mondo, a cui il Signore ci ha invia­
to come seme di rinnovamento. Riportare la Chiesa alla sua sorgente eucaristica non 
potrà che ridarle autenticità e forza, alleggerendola da meno urgenti discussioni di 
carattere organizzativo, e offrendole invece quelle prospettive di consacrazione a 
Dio e di condivisione fraterna che permetteranno nel tempo di superare anche fram­
mentazioni e divisioni. La drammaticità del sacrificio eucaristico del Cristo, d'altra 
parte, non permette una sua riduzione a semplice incontro conviviale, ma rimane 
sempre come segno di contraddizione e quindi anche di verifica della nostra confor­
mità alla radicalità del suo messaggio, sia nei confronti di Dio che degli altri fratelli.

Per quanto riguarda l'altra tematica ovvero lo studio circa la perdita di rilevan­
za della legge naturale, ritengo opportuno richiamare, come del resto ho più volte 
affermato nelle Lettere Encicliche Veritatis splendor, Evangelium vitae e Fides et ratio, 
che si è qui in presenza di una dottrina appartenente al grande patrimonio della 
sapienza umana, purificato e portato alla sua pienezza grazie alla luce della Rive­
lazione. La legge naturale è la partecipazione della creatura razionale alla legge 
eterna di Dio. La sua individuazione, mentre da una parte crea un legame fonda­
mentale con la legge nuova dello Spirito di vita in Cristo Gesù, permette anche 
un'ampia base di dialogo con persone di altro orientamento o formazione, in vista 
della ricerca del bene comune. In un momento così trepido per la sorte di tante 
Nazioni, comunità e persone, soprattutto le più deboli, in tutto il mondo, non posso 
che rallegrarmi per lo studio intrapreso, allo scopo di riscoprire il valore di tale dot­
trina, anche in vista delle sfide che attendono i legislatori cristiani nel loro dovere 
di difesa della dignità e dei diritti dell'uomo.

4. Vi ringrazio infine per il servizio, che come Congregazione vi siete assunti, 
di dare la vostra collaborazione nel giudizio di alcuni gravi problemi morali, che 
esigono .particolare competenza ed approfondimento ed al riguardo dei quali, oltre 
i necessari interventi medicinali, occorrerà sempre più studiare adeguati percorsi 
educativi e di accompagnamento formativo.

«Due in altum! - Prendi il largo!»: diceva Gesù a Pietro ed ai suoi compagni sulla 
spiaggia di Galilea. La Congregazione per la Dottrina della Fede, con questi temi, 
che ha affrontato all'alba del nuovo Millennio, "prende il largo", si lancia cioè in 
una riflessione di ampio respiro, che permetterà a tutta la Chiesa di entrare con più 
incisività nel cuore e nelle menti di tutti i membri della famiglia umana, per ricon­
durre così tutti alla loro unica origine, quel Padre che tanto ci ha amato da donare 
il suo unico Figlio, il Figlio prediletto, per la redenzione del mondo.



Atti del Santo Padre 19

Ai Membri del Tribunale della Rota Romana

Il bene dell'indissolubilità
è il bene dello stesso matrimonio

Lunedì 28 gennaio, ricevendo il Collegio dei Prelati Uditori, gli Officiali e gli Avvocati in occasione 
dell’apertura dell’Anno Giudiziario del Tribunale della Rota Romana, il Santo Padre ha pronun­
ciato questo discorso:

1. Ringrazio vivamente Mons. Decano, che, bene interpretando i vostri senti­
menti e le vostre preoccupazioni, con brevi osservazioni e dati in cifre ha sottoli­
neato il vostro quotidiano lavoro e le gravi e complesse questioni, oggetto dei vostri 
giudizi.

La solenne inaugurazione dell'Anno Giudiziario mi offre la gradita occasione di 
un cordiale incontro con quanti operano nel Tribunale della Rota Romana - Prelati 
Uditori, Promotori di Giustizia, Difensori del Vincolo, Officiali e Avvocati - per 
manifestare loro il mio grato apprezzamento, la mia stima ed il mio incoraggiamen­
to. L'amministrazione della giustizia all'interno della comunità cristiana è servizio 
prezioso, perché costituisce la premessa indispensabile per un'autentica carità.

La vostra attività giudiziaria, come ha sottolineato Mons. Decano, riguarda so­
prattutto cause di nullità del matrimonio. In questa materia, insieme agli altri Tribu­
nali ecclesiastici e con una funzione specialissima tra di essi, da me sottolineata nel­
la Pastor bonus (cfr. art. 126), costituite una manifestazione istituzionale specifica 
della sollecitudine della Chiesa nel giudicare, secondo verità e giustizia, la delicata 
questione concernente la stessa esistenza o meno di un matrimonio. Tale compito 
dei Tribunali nella Chiesa s'inserisce, quale contributo imprescindibile, nel contesto 
dell'intera pastorale matrimoniale e familiare. Proprio l'ottica della pastoralità richie­
de un costante sforzo di approfondimento della verità sul matrimonio e sulla fami- 
glia, anche come condizione necessaria per l'amministrazione della giustizia in que­
sto campo.

2. Le proprietà essenziali del matrimonio - l'unità e l'indissolubilità (cfr. C.I.C., 
can. 1056; C.C.E.O., can. 776 § 3) — offrono l'opportunità per una proficua rifles­
sione sullo stesso matrimonio. Perciò oggi, riallacciandomi a quanto ebbi modo di 
trattare nel mio discorso dell'anno scorso circa l'indissolubilità (cfr. AAS 92 [2000], 
350-355), desidero considerare l'indissolubilità quale bene per gli sposi, per i figli, per la 
Chiesa e per l'intera umanità.

È importante la presentazione positiva dell'unione indissolubile, per riscoprirne 
il bene e la bellezza. Anzitutto, bisogna superare la visione dell'indissolubilità come 
di un limite alla libertà dei contraenti, e pertanto come di un peso, che talora può 
diventare insopportabile. L'indissolubilità, in questa concezione, è vista come legge 
estrinseca al matrimonio, come "imposizione" di una norma centro le "legittime" 
aspettative di un'ulteriore realizzazione della persona. A ciò s'aggiunge l'idea abba­
stanza diffusa, secondo cui il matrimonio indissolubile sarebbe proprio dei credenti, 
per cui essi non possono pretendere di "imporlo" alla società civile nel suo insieme.

3. Per dare una valida ed esauriente risposta a questo problema occorre partire 
dalla Parola di Dio. Penso concretamente al brano del Vangelo di Matteo che riporta 
il dialogo di Gesù con alcuni farisei, e poi con i suoi discepoli, circa il divorzio (cfr.



20 Atti del Santo Padre

Mt 19,3-12). Gesù supera radicalmente le discussioni di allora sui motivi che pote­
vano autorizzare il divorzio affermando: «Per la durezza del vostro cuore Mosè vi 
ha permesso di ripudiare le vostre mogli, ma da principio non fu così» (Mt 19,8).

Secondo l'insegnamento di Gesù, è Dio che ha congiunto nel vincolo coniugale 
l'uomo e la donna. Certamente tale unione ha luogo attraverso il libero consenso di 
entrambi, ma tale consenso umano verte su di un disegno che è divino. In altre paro­
le, è la dimensione naturale dell'unione, e più concretamente la natura dell'uomo 
plasmata da Dio stesso, a fornire l'indispensabile chiave di lettura delle proprietà 
essenziali del matrimonio. II loro rafforzamento ulteriore nel matrimonio cristiano 
attraverso il Sacramento (cfr. can. 1056) poggia su un fondamento di diritto naturale, 
tolto il quale diventerebbe incomprensibile la stessa opera salvifica e l'elevazione 
che Cristo ha operato una volta per sempre nei riguardi della realtà coniugale.

4. A questo disegno divino naturale si sono conformati innumerevoli uomini e 
donne di tutti i tempi e luoghi, anche prima della venuta del Salvatore, e vi si 
conformano dopo la sua venuta tanti altri, anche senza conoscerlo. La loro libertà si 
apre al dono di Dio, sia al momento di sposarsi sia durante tutto l'arco della vita 
coniugale. Sempre sussiste, tuttavia, la possibilità di ribellarsi contro quel disegno 
d'amore: si ripresenta allora quella "durezza del cuore" (cfr. Mt 19,8) per la quale 
Mosè permise il ripudio, ma che Cristo ha definitivamente vinto. A tali situazioni 
bisogna rispondere con l'umile coraggio della fede, di una fede che sostiene e corrobo­
ra la stessa ragione, per metterla in grado di dialogare con tutti alla ricerca del vero 
bene della persona umana e della società. Considerare l'indissolubilità non come 
una norma giuridica naturale, ma come un semplice ideale, svuota il senso dell'i­
nequivocabile dichiarazione di Gesù Cristo, che ha rifiutato assolutamente il divor­
zio perché «da principio non fu così» (Mf 19,8).

Il matrimonio «è» indissolubile: questa proprietà esprime una dimensione del suo 
stesso essere oggettivo, non è un mero fatto soggettivo. Di conseguenza, il bene del­
l'indissolubilità è il bene dello stesso matrimonio; e l'incomprensione dell'indole indis­
solubile costituisce l'incomprensione del matrimonio nella sua essenza. Ne conse­
gue che il "peso" dell'indissolubilità ed i limiti che essa comporta per la libertà 
umana non sono altro che il rovescio, per così dire, della medaglia nei confronti del 
bene e delle potenzialità insite nell'istituto matrimoniale come tale. In questa pro­
spettiva, non ha senso parlare di "imposizione" da parte della legge umana, poiché 
questa deve riflettere e tutelare la legge naturale e divina, che è sempre verità libe­
ratrice (cfr. Gv 8,32).

5. Questa verità sull'indissolubilità del matrimonio, come tutto il messaggio 
cristiano, è destinata agli uomini e alle donne di ogni tempo e luogo. Affinché ciò si 
realizzi, è necessario che tale verità sia testimoniata dalla Chiesa e, in particolare, 
dalle singole famiglie come "Chiese domestiche", nelle quali marito e moglie si 
riconoscono mutuamente vincolati per sempre, con un legame che esige un amore 
sempre rinnovato, generoso e pronto al sacrificio.

Non ci si può arrendere alla mentalità divorzistica: lo impedisce la fiducia nei doni 
naturali e soprannaturali di Dio all'uomo. L'attività pastorale deve sostenere e pro­
muovere l'indissolubilità. Gli aspetti dottrinali vanno trasmessi, chiariti e difesi, ma 
ancor più importanti sono le azioni coerenti. Quando una coppia attraversa delle 
difficoltà, la comprensione dei Pastori e degli altri fedeli deve essere unita alla chia­
rezza e alla fortezza nel ricordare che l'amore coniugale è la via per risolvere posi­
tivamente la crisi. Proprio perché Dio li ha uniti mediante un legame indissolubile, 
marito e moglie, impiegando tutte le loro risorse umane con buona volontà, ma



Atti del Santo Padre 21

soprattutto fidandosi dell'aiuto della grazia divina, possono e devono uscire rinno­
vati e fortificati dai momenti di smarrimento.

6. Quando si considera il ruolo del diritto nelle crisi matrimoniali, troppo 
sovente si pensa quasi esclusivamente ai processi che sanciscono la nullità matri­
moniale oppure lo scioglimento del vincolo. Tale mentalità si estende talvolta anche 
al diritto canonico, che appare così come la via per trovare soluzioni di coscienza ai 
problemi matrimoniali dei fedeli. Ciò ha una sua verità, ma queste eventuali solu­
zioni devono essere esaminate in modo che l'indissolubilità del vincolo, qualora 
questo risultasse validamente contratto, continui ad essere salvaguardata. L'atteg­
giamento della Chiesa è, anzi, favorevole a convalidare, se è possibile, i matrimoni nulli 
(cfr. C.I.C., can. 1676; C.C.E.O., can. 1362). È vero che la dichiarazione di nullità 
matrimoniale, secondo la verità acquisita tramite il legittimo processo, riporta la 
pace alle coscienze, ma tale dichiarazione - e lo stesso vale per lo scioglimento del 
matrimonio rato e non consumato e per il privilegio della fede - deve essere pre­
sentata ed attuata in un contesto ecclesiale profondamente a favore del matrimonio 
indissolubile e della famiglia su di esso fondata. Gli stessi coniugi devono essere i 
primi a comprendere che solo nella leale ricerca della verità si trova il loro vero 
bene, senza escludere a priori la possibile convalidazione di un'unione che, pur non 
essendo ancora matrimoniale, contiene elementi di bene, per loro e per i figli, che 
vanno attentamente valutati in coscienza prima di prendere una diversa decisione.

7. L'attività giudiziaria della Chiesa, che nella sua specificità è anch'essa atti­
vità veramente pastorale, s'ispira al principio dell'indissolubilità del matrimonio e 
tende a garantirne l'effettività nel Popolo di Dio. In effetti, senza i processi e le sen­
tenze dei Tribunali ecclesiastici, la questione sull'esistenza o meno di un matrimonio 
indissolubile dei fedeli verrebbe relegata alla sola coscienza dei medesimi, con il rischio 
evidente di soggettivismo, specialmente quando nella società civile vi è una profon­
da crisi circa l'istituto del matrimonio.

Ogni sentenza giusta di validità o nullità del matrimonio è un apporto alla cultura del- 
l’indissolubilità sia nella Chiesa che nel mondo. Si tratta di un contributo assai rile­
vante e necessario: infatti, esso si situa su un piano immediatamente pratico, dando 
certezza non solo alle singole persone coinvolte, ma anche a tutti i matrimoni e alle 
famiglie. Di conseguenza, l'ingiustizia di una dichiarazione di nullità, opposta alla 
verità dei principi normativi o dei fatti, riveste particolare gravità, poiché il suo 
legame ufficiale con la Chiesa favorisce la diffusione di atteggiamenti in cui l'indis­
solubilità viene sostenuta a parole ma oscurata nella vita.

Talvolta, in questi anni, si è avversato il tradizionale "favor matrimonii", in nome 
di un "favor libertatis" o "favor personae". In questa dialettica è ovvio che il tema di 
fondo è quello dell'indissolubilità, ma l'antitesi è ancor più radicale in quanto concerne 
la stessa verità sul matrimonio, più o meno apertamente relativizzata. Contro la verità 
di un vincolo coniugale non è corretto invocare la libertà dei contraenti che, nell'as- 
sumerlo Uberamente, si sono impegnati a rispettare le esigenze oggettive della realtà 
matrimoniale, la quale non può essere alterata dalla libertà umana. L'attività giudi­
ziaria deve dunque ispirarsi ad un "favor indissolubilitatis", il quale ovviamente non 
significa pregiudizio contro le giuste dichiarazioni di nullità, ma la convinzione ope­
rativa sul bene in gioco nei processi, unitamente all'ottimismo sempre rinnovato che 
proviene dall'indole naturale del matrimonio e dal sostegno del Signore agli sposi.

8. La Chiesa ed ogni cristiano devono essere luce del mondo: «Così risplenda la 
vostra luce davanti agli uomini, perché vedano le vostre opere buone e rendano glo­
ria al vostro Padre che è nei cieli» (Mt 5,16). Queste parole di Gesù trovano oggi



22 Atti del Santo Padre

un'applicazione singolare riguardo al matrimonio indissolubile. Potrebbe quasi 
sembrare che il divorzio sia talmente radicato in certi ambienti sociali, che quasi 
non valga la pena di continuare a combatterlo, diffondendo una mentalità, un 
costume sociale ed una legislazione civile a favore dell'indissolubilità. Eppure ne 
vale la pena! In realtà questo bene si colloca proprio alla base dell'intera società, 
quale condizione necessaria dell'esistenza della famiglia. Pertanto la sua assenza ha 
conseguenze devastanti, che si propagano nel corpo sociale come una piaga - 
secondo il termine usato dal Concilio Vaticano II per descrivere il divorzio (cfr. Gau­
dium et spes, 47) -, e influiscono negativamente sulle nuove generazioni dinanzi alle 
quali viene offuscata la bellezza del vero matrimonio.

9. L'essenziale testimonianza sul valore dell'indissolubilità è resa mediante la 
vita matrimoniale dei coniugi, nella fedeltà al loro vincolo attraverso le gioie e le 
prove della vita. Il valore dell'indissolubilità non può però essere ritenuto l'oggetto di una 
mera scelta privata: esso riguarda uno dei capisaldi dell'intera società. È pertanto, 
mentre sono da incoraggiare le tante iniziative che i cristiani con altre persone di 
buona volontà promuovono per il bene delle famiglie (ad esempio, le celebrazioni 
degli anniversari delle nozze), si deve evitare il rischio del permissivismo in que­
stioni di fondo concernenti l'essenza del matrimonio e della famiglia (cfr. Lettera alle 
Famiglie, 17).

Fra tali iniziative non possono mancare quelle rivolte al riconoscimento pubbli­
co del matrimonio indissolubile negli ordinamenti giuridici civili (cfr. Ibid.). All'op­
posizione decisa a tutte le misure legali e amministrative che introducano il divor­
zio o che equiparino al matrimonio le unioni di fatto, perfino quelle omosessuali, si 
deve accompagnare un atteggiamento propositivo, mediante provvedimenti giuridici 
tendenti a migliorare il riconoscimento sociale del vero matrimonio nell'ambito degli 
ordinamenti che purtroppo ammettono il divorzio.

D'altra parte, gli operatori del diritto in campo civile devono evitare di essere per­
sonalmente coinvolti in quanto possa implicare una cooperazione al divorzio. Per i giu­
dici ciò può risultare difficile, poiché gli ordinamenti non riconoscono un'obiezione 
di coscienza per esimerli dal sentenziare. Per gravi e proporzionati motivi essi pos­
sono pertanto agire secondo i principi tradizionali della cooperazione materiale al male. 
Ma anch'essi devono trovare mezzi efficaci per favorire le unioni matrimoniali, 
soprattutto mediante un'opera di conciliazione saggiamente condotta.

Gli avvocati, come liberi professionisti, devono sempre declinare l'uso della loro 
professione per una finalità contraria alla giustizia com'è il divorzio; soltanto pos­
sono collaborare ad un'azione in tal senso quando essa, nell'intenzione del cliente, 
non sia indirizzata alla rottura del matrimonio, bensì ad altri effetti legittimi che solo 
mediante tale via giudiziaria si possono ottenere in un determinato ordinamento 
(cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 2383). In questo modo, con la loro opera di 
aiuto e pacificazione delle persone che attraversano crisi matrimoniali, gli avvocati 
servono davvero i diritti delle persone, ed evitano di diventare dei meri tecnici al 
servizio di qualunque interesse.

10. All'intercessione di Maria, Regina della famiglia e Specchio di giustizia, 
affido la crescita della consapevolezza di tutti circa il bene dell'indissolubilità del 
matrimonio. A Lei affido, altresì, l'impegno della Chiesa e dei suoi figli, insieme con 
quello di molte altre persone di buona volontà, in questa causa tanto decisiva per 
l'avvenire dell'umanità.

Con questi voti, nell'invocare l'assistenza divina sulla vostra attività, cari Prela­
ti Uditori, Officiali ed Avvocati della Rota Romana, a tutti imparto con affetto la mia 
Benedizione.



Atti del Santo Padre 23

Visita pastorale all’Università Roma Tre

L’umanità ha bisogno di cattedre di verità
Giovedì 31 gennaio, incontrando la comunità accademica nella sede dell’Università Roma Tre per 
l’inizio del suo X Anno Accademico, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. È per me motivo di gioia far visita alla vostra comunità universitaria, in occa­
sione della solenne inaugurazione del X Anno Accademico. Desidero salutare 
innanzi tutto il Signor Rettore, Professor Guido Fabiani, che ringrazio per l'invito 
rivoltomi, come pure per le parole di benvenuto con cui ha voluto accogliermi. Ho 
attentamente ascoltato i progetti dell'Ateneo, da lui illustrati, ed ho molto apprez­
zato l'apertura che anima questo Centro accademico, come pure il desiderio di coo­
perare in modo speciale con i Paesi del Terzo Mondo, tra l'altro destinando cinque 
borse di studio a giovani da essi provenienti.

Saluto i Presidi delle diverse Facoltà, insieme con le Autorità istituzionali e 
accademiche, che con la loro presenza danno lustro a questo incontro. Saluto pure 
con deferenza la Signora Letizia Moratti, Ministro dell'Istruzione, Università e 
Ricerca, che ci onora della sua presenza.

Un caro saluto va, poi, al Cardinale Vicario Camillo Ruini, al Vescovo Ausiliare 
del Settore e ai sacerdoti che curano la formazione spirituale di quanti frequentano 
questo Centro universitario, a cui la Chiesa di Roma guarda con simpatia e atten­
zione. Essa offre la sua disponibilità a collaborare, perché insieme si possa rendere 
alla Comunità universitaria un qualificato servizio, volto a creare, nella diversità 
dei ruoli, occasioni di dialogo, di confronto e di proposte. Sono certo che questa 
comunione d'intenti crescerà, sostenuta pure dall'azione costante della Cappellania 
universitaria.

Saluto soprattutto voi, carissimi studenti, che qui vi preparate a collaborare nel­
l'edificazione della società di domani. In modo speciale saluto il vostro rappresen­
tante e lo ringrazio per essersi fatto interprete con parole pensose dei vostri comu­
ni sentimenti. Il vostro avvenire dipenderà molto dalla serietà con cui in questi anni 
vi applicate alle varie discipline, che sono utili strumenti nella quotidiana ricerca 
della verità su voi stessi e sui vari aspetti del mondo.

2. Per prepararvi a questo incontro, voi avete riflettuto sul contributo che, come 
universitari, siete chiamati a recare al bene comune ed avete concluso che il primo 
vostro compito è di essere fedeli alla missione tipica di un Centro universitario. 
Compito essenziale dell'Università è quello di essere palestra nella ricerca della 
verità: dalle più semplici verità, come quelle sugli elementi materiali e sugli esseri 
viventi; a verità più articolate, come quelle sulle leggi della conoscenza, del vivere 
associato, dell'uso delle scienze; a verità, infine, più profonde, come quelle sul senso 
dell'agire umano e sui valori che animano l'attività individuale e comunitaria.

L'umanità ha bisogno di cattedre di verità e se l'Università è una fucina del sape­
re, quanti vi operano non possono che avere come bussola del proprio agire l'onestà 
intellettuale, grazie alla quale è possibile sceverare il falso dal vero, la parte dall'in­
tero, lo strumento dal fine. Sta già qui un contributo significativo alla costruzione di 
un futuro ancorato ai valori saldi e universali della libertà, della giustizia, della pace.

3. San Tommaso d'Aquino, di cui lunedì scorso abbiamo celebrato la festa, 
osservava che «genus humanum arte et ratione vivit» (In Artst. Post. Analyt., 1). Ogni



24 Atti del Santo Padre

conoscenza immediata e scientifica va rapportata ai valori e alle tradizioni che costi­
tuiscono la ricchezza di un popolo. Attingendo a quei valori che accomunano e 
insieme distinguono un popolo dall'altro, l'Università diviene cattedra di una cul­
tura a misura veramente umana e si pone come ambiente ideale per armonizzare il 
genio individuale di una Nazione e i valori spirituali che appartengono all'intera 
famiglia degli uomini.

Ella, Signor Rettore, ha poc'anzi richiamato quanto ebbi a ricordare alcuni anni 
or sono, che cioè l'uomo vive una vita veramente umana grazie alla cultura. Cultu­
ra e culture non devono porsi in contrapposizione tra loro, bensì intrattenere un 
dialogo arricchente per l'unità e la diversità del vivere umano. Siamo qui in pre­
senza di una pluralità feconda, che permette alla persona di svilupparsi senza per­
dere le proprie radici, perché l'aiuta a conservare la dimensione fondamentale del 
proprio essere integrale.

La persona è soggettività spirituale e materiale, capace di spiritualizzare la 
materia, rendendola docile strumento delle proprie energie spirituali, e cioè dell'in­
telligenza e della volontà. Al tempo stesso, essa è in grado di dare una dimensione 
materiale allo spirito, di rendere cioè incarnato e storico quanto è spirituale. Si 
pensi, ad esempio, alle grandi intuizioni intellettuali, artistiche, tecniche, divenute 
"materia", cioè concrete e pratiche espressioni del genio, che le ha concepite in ante­
cedenza nella propria mente.

4. Questo cammino non può prescindere da un confronto leale a tutto campo 
con i valori etici e morali connessi con la dimensione spirituale dell'uomo. La fede 
illumina il quadro di riferimento fondamentale dei valori irrinunciabili iscritti nel 
cuore di ciascuno. Basta guardare alla storia con occhi obiettivi, per rendersi conto 
di quanto importante sia stata la religione nella formazione delle culture e quanto 
abbia plasmato con il suo influsso l'intero habitat umano. Ignorare ciò o negarlo non 
rappresenta soltanto un errore di prospettiva, ma anche un cattivo servizio alla 
verità sull'uomo. Perché aver timore di aprire la conoscenza e la cultura alla fede? 
La passione e il rigore della ricerca nulla hanno da perdere nel dialogo sapienziale 
con i valori racchiusi nella religione. Da questa osmosi non è forse scaturito quel­
l'umanesimo di cui va giustamente fiera la nostra Europa, oggi protesa verso nuovi 
traguardi culturali ed economici?

Per quanto dipende dalla Chiesa, come ricorda il Concilio Vaticano II, «il desi­
derio di stabilire un dialogo che sia ispirato dal solo amore della verità e condotto 
con la opportuna prudenza... non esclude nessuno: né coloro che hanno il culto di 
alti valori umani, benché non ne riconoscano ancora la sorgente, né coloro che si 
oppongono alla Chiesa» (Gaudium et spes, 92).

L'incontro di Assisi di giovedì scorso ha mostrato come l'autentico spirito reli­
gioso promuova un dialogo sincero che apre gli animi alla reciproca comprensione 
e all'intesa nel servizio alla causa dell'uomo.

5. Distinte Autorità accademiche, gentili docenti, carissimi studenti, affido queste 
considerazioni a voi, che formate la grande famiglia dell'Università Roma Tre. Il 
vostro lavoro sia sempre sorretto da un impegno appassionato, sia svolto con costan­
za e generosità, sia animato da spirito di comprensione e di dialogo. Da chi, come voi, 
lavora nell'ambito della ricerca scientifica, dipende in non piccola parte il rinnova­
mento della nostra società e la costruzione di un futuro di pace migliore per tutti.

Maria, la Madre della Sapienza, vi sostenga nella passione per la verità e vi illu­
mini nei momenti di difficoltà e di prova. Non perdetevi mai di coraggio! Il Papa vi 
è accanto e vi benedice di cuore, insieme con le persone che vi sono care.



Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE PER IL CULTO DIVINO 
E LA DISCIPLINA DEI SACRAMENTI

DIRETTORIO 
SU PIETÀ POPOLARE E LITURGIA

PRINCIPI E ORIENTAMENTI

DECRETO DI PUBBLICAZIONE

NeH’affermare il primato della Liturgia, «culmine a cui tende l’azione della Chiesa e, 
insieme, fonte da cui promana tutta la sua virtù» (Sacrosanctum Concilium, 10), il Concilio 
Ecumenico Vaticano II ricorda tuttavia che «la vita spirituale non si esaurisce nella parteci­
pazione alla sola Liturgia» (Ibid., 12). Ad alimentare la vita spirituale dei fedeli vi sono, in­
fatti, anche «i pii esercizi del popolo cristiano», specialmente quelli raccomandati dalla Sede 
Apostolica e praticati nelle Chiese particolari su mandato o con l’approvazione del Vesco­
vo. Nel richiamare l’importanza che tali espressioni cultuali siano conformi alle leggi e alle 
norme della Chiesa, i Padri conciliari hanno tracciato l’ambito della loro comprensione teo­
logica e pastorale: «I pii esercizi siano ordinati in modo da essere in armonia con la sacra 
Liturgia, da essa traggano in qualche modo ispirazione, e ad essa, data la sua natura di gran 
lunga superiore, conducano il popolo cristiano» (Ibid., 13).

Alla luce di tale autorevole insegnamento e di altri pronunciamenti del Magistero della 
Chiesa circa le pratiche di pietà del popolo cristiano e raccogliendo le istanze pastorali emer­
se in questi anni, la Plenaria della Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sa­
cramenti, svoltasi nei giorni 26-28 settembre 2001, ha approvato il presente Direttorio. In 
esso vengono considerati, in forma organica, i nessi che intercorrono tra Liturgia e pietà po­
polare, richiamando i principi che guidano tale relazione e dando orientamenti al fine di una 
loro fruttuosa attuazione nelle Chiese particolari, secondo la peculiare tradizione di ciascu­
na. È dunque, a titolo speciale, compito dei Vescovi valorizzare la pietà popolare, i cui frut­
ti sono stati e sono di grande valore per la conservazione della fede nel popolo cristiano, col­
tivando un atteggiamento pastoralmente positivo e incoraggiante verso di essa.

Ricevuta dal Sommo Pontefice Giovanni Paolo II l’approvazione a che questo Dicaste­
ro pubblichi il "Direttorio su pietà popolare e Liturgia. Principi e orientamenti" (Foglio

25



26 Atti della Santa Sede

della Segreteria di Stato del 14 dicembre 2001, Prot. N. 497.514), la Congregazione per il 
Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti è lieta di renderlo pubblico, con l’auspicio che, 
da questo strumento, Pastori e fedeli possano trarre giovamento per crescere in Cristo, per 
Lui e con Lui, nello Spirito Santo, a lode del Padre che sta nei cieli.

Nonostante qualsiasi cosa in contrario.
Dalla sede della Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, il 17 

dicembre 2001.
Jorge A. Card. Medina Estévez 

Prefetto

* Francesco Pio Tamburrino 
Arcivescovo-Vescovo em. di Teggiano-Policastro 

Segretario

INTRODUZIONE

1. Nell’assicurare l’incremento e la promo­
zione della Liturgia, «culmine a cui tende l’azio­
ne della Chiesa e, insieme, fonte da cui promana 
tutta la sua virtù»', questa Congregazione avver­
te la necessità che non siano trascurate altre 
forme di pietà del popolo cristiano e il loro frut­
tuoso apporto per vivere uniti a Cristo, nella 
Chiesa, secondo l’insegnamento del Concilio Va­
ticano II2.

A seguito del rinnovamento conciliare, la si­
tuazione della pietà popolare cristiana si presen­
ta variata a seconda dei Paesi e delle tradizioni 
locali. Si notano atteggiamenti contrastanti, 
quali: abbandono manifesto e sbrigativo di forme 
di pietà ereditate dal passato, lasciando vuoti non 
sempre colmabili; attaccamento a modi imperfet­
ti o errati di devozione, che allontanano dalla ge­
nuina rivelazione biblica e sono in concorrenza 
con l’economia sacramentale; critiche ingiustifi­
cate alla pietà del popolo semplice in nome di 
una presunta "purità” della fede; esigenza di sal­

vaguardare le ricchezze della pietà popolare, 
espressione del sentire profondo maturato dai 
credenti in un dato spazio e tempo; bisogno di 
purificazione da equivoci e da pericoli di sincre­
tismo; rinnovata vitalità della religiosità popola­
re quale resistenza e reazione a una cultura tec- 
nologico-pragmatica e all’utilitarismo economi­
co; caduta di interesse per la pietà popolare pro­
vocato da ideologie secolarizzate e dall’aggres­
sione di “sette” ad essa ostili.

La questione richiama costantemente l’atten­
zione di Vescovi, presbiteri e diaconi, di operato­
ri pastorali e di studiosi, ai quali stanno a cuore 
sia la promozione della vita liturgica presso i fe­
deli, sia la valorizzazione della pietà popolare.

2. Il rapporto tra Liturgia e pii esercizi è stato 
toccato espressamente dal Concilio Vaticano II 
nella Costituzione sulla sacra Liturgia3. In varie 
circostanze la Sede Apostolica4 e le Conferenze 
dei Vescovi5 hanno affrontato più ampiamente

1 Sacrosanctum Concilium, 10
2 Cfr. Ivi, 12 e 13.
’ Cfr. Ivi, 13.
4 Cfr. S. Congregazione dei Rm, Istr. Eucharisticum mysterium (25 aprile 1967), 58-67; Paolo VI, Esort. 

Ap. Marialis cultus (2 febbraio 1974), 24-58; Esort. Ap. Evangelii nuntiandi (8 dicembre 1975), 48; Giovanni 
Paolo II, Esort. Ap. Catechesi tradendae ( 16 ottobre 1979), 54; Esort. Ap. Familiaris consortio (22 novembre 
1981), 59-62; Congregazione per il Clero, Direttorio Generale per la Catechesi (15 agosto 1997), Libreria Edi­
trice Vaticana, Città del Vaticano 1997, nn. 195-196.

’ Si veda, ad esempio, HI Conferencia General del Episcopado Latino-Americano, Documento de Pue- 
bla, 444-469. 910-915. 935-937. 959-963; Conferencia Episcopal de Espana, Documento pastoral de la Comi- 
sión episcopal de Liturgia, Evangelización y renovación de la piedad popular, Madrid 1987; Liturgia y piedad po­
pular, Directorio Liturgico-Pastoral, Secretariado Nacional de Liturgia, Madrid 1989; Conferencia General del 
Episcopado Latino-Americano, Documento de Santo Domingo, 36. 39. 53.



Atti della Santa Sede 27

l’argomento della pietà popolare, riproposta tra i 
compiti futuri del rinnovamento dallo stesso Gio­
vanni Paolo II nella Lettera Apostolica Vicesimus 
quintus annus: la «pietà popolare non può essere 
né ignorata, né trattata con indifferenza o di­
sprezzo, perché è ricca di valori, e già di per sé 
esprime Patteggiamento religioso di fronte a Dio. 
Ma essa ha bisogno di essere di continuo evan­
gelizzata, affinché la fede, che esprime, divenga 
un atto sempre più maturo ed autentico. Tanto i 
pii esercizi del popolo cristiano, quanto altre 
forme di devozione, sono accolti e raccomandati 
purché non sostituiscano e non si mescolino alle 
celebrazioni liturgiche. Un’autentica pastorale li­

turgica saprà appoggiarsi sulle ricchezze della 
pietà popolare, purificarle e orientarle verso la 
Liturgia come offerta dei popoli»6.

3. Nell’intento, dunque, di aiutare «i Vescovi 
perché, oltre al culto liturgico, siano incrementate 
e tenute in onore le preghiere e le pratiche di pietà 
del popolo cristiano, che pienamente rispondano 
alle norme della Chiesa»7, è sembrato opportuno 
a questo Dicastero redigere il presente Direttorio, 
nel quale si cerca di considerare in forma organi­
ca i nessi che intercorrono tra Liturgia e pietà po­
polare, ricordando alcuni principi e dando indica­
zioni per la loro attuazione pratica.

Natura e struttura

4. Il Direttorio è costituito da due parti. La 
prima, denominata Linee emergenti, fornisce gli 
elementi per attuare una armonica composizione 
tra culto liturgico e pietà popolare. Anzitutto 
viene tratteggiata l’esperienza maturata lungo la 
storia e la rilevazione della problematica del no­
stro tempo (cap. I); si ripropongono quindi orga­
nicamente gli insegnamenti del Magistero, quale 
indispensabile premessa di comunione ecclesiale 
e di azione proficua (cap. Il)', infine, sono pre­
sentati i principi teologici alla cui luce affrontare 
e risolvere i problemi relativi al rapporto tra Li­
turgia e pietà popolare (cap. III). Solo nel sa­
piente e operoso rispetto di questi presupposti c’è 
la possibilità di sviluppare una vera e feconda ar­
monizzazione. Per converso, la loro disattenzio­
ne si risolve in una reciproca sterile ignoranza, in 
una dannosa confusione o in una contrapposizio­
ne polemica.

La seconda parte, chiamata Orientamenti, 
presenta un insieme di proposte operative, senza 
tuttavia presumere di abbracciare tutti gli usi e le 
pratiche di pietà esistenti in luoghi particolari.

I destinatari

5. Le proposte operative, che riguardano sol­
tanto la Chiesa latina e prevalentemente il Rito 
Romano, sono indirizzate anzitutto ai Vescovi, a 
cui spetta il compito di presiedere la comunità di 
culto diocesana, di incrementare la vita liturgica 
e di coordinare con essa le altre forme cultuali8; 

Nel menzionare le differenti espressioni di pietà 
popolare non si vuole sollecitarne l’adozione lad­
dove non esistano. L’esposizione è sviluppata 
con riferimento alla celebrazione dell’Anno litur­
gico (cap. IV); alla peculiare venerazione che la 
Chiesa rende alla Madre del Signore (cap. V); 
alla devozione verso gli Angeli, i Santi e i Beati 
(cap. VI); ai suffragi per i fratelli e le sorelle de­
funti (cap. VII); allo svolgimento dei pellegrinag­
gi e alle manifestazioni di pietà nei santuari (cap. 
Vili).

Nel suo insieme, il Direttorio ha lo scopo di 
orientare e anche se, in alcuni casi, previene pos­
sibili abusi e deviazioni, ha un indirizzo costrut­
tivo e un tono positivo. In questo contesto gli 
Orientamenti forniscono sulle singole devozioni 
brevi notizie storiche, ricordano i vari pii eserci­
zi in cui esse si esprimono, richiamano le ragio­
ni teologiche che ne sono a fondamento, danno 
suggerimenti pratici sul tempo, sul luogo, sul 
linguaggio e su altri elementi per una valida 
armonizzazione tra le azioni liturgiche e i pii 
esercizi.

ne sono destinatari pure i loro collaboratori diret­
ti, ossia i loro Vicari, i presbiteri e i diaconi, in 
modo speciale i rettori di santuari. Sono inoltre 
rivolte anche ai Superiori maggiori degli Istituti 
di vita consacrata, maschili e femminili, perché 
non poche manifestazioni della pietà popolare

6 Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Vicesimus quintus annus (4 dicembre 1988), 18.
’ Giovanni Paolo II, Cost. Ap. Pastor bonus (28 giugno 1988), 70.
* Cfr. Lumen gentium, 21; Sacrosanctum Concilium, 41; Decr. Christus Dominus, 15; S. Congregazione per 

i Vescovi, Directorium de pastorali ministerio Episcoporum, "typis Poliglottis Vaticanis 1973, 75-76. 82. 90-91; 
C.I.C., can. 835 § 1 e can. 839 § 2; Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Vicesimus quintus annus, 21.



28 Atti della Santa Sede

sono sorte e si sono sviluppate in quell’ambito, 
e perché dalla collaborazione dei religiosi e del­
le religiose e dei membri degli Istituti secolari 

molto si può attendere per la giusta armonizza­
zione doverosamente auspicata.

La terminologia

6. Nel corso dei secoli le Chiese d’Occidente 
sono state variamente segnate dal fiorire e dal ra­
dicarsi nel popolo cristiano, insieme e accanto 
alle celebrazioni liturgiche, di molteplici e varia­
te modalità di esprimere, con semplicità e tra­
sporto, la fede in Dio, l’amore per Cristo Reden­
tore, l’invocazione dello Spirito Santo, la de­
vozione per la Vergine Maria, la venerazione dei 
Santi, l’impegno di conversione e la carità frater­
na. Poiché la trattazione di questa complessa ma­
teria, denominata comunemente “religiosità po­
polare” o “pietà popolare”’, non conosce una 
terminologia univoca, si impone qualche precisa­
zione. Senza pretendere di voler dirimere ogni 
questione, si descrive il significato usuale delle 
locuzioni impiegate in questo documento.

Pio esercizio
7. Nel Direttorio la locuzione “pio esercizio” 

designa quelle espressioni pubbliche o private 
della pietà cristiana che, pur non facendo parte 
della Liturgia, sono in armonia con essa, rispet­
tandone lo spirito, le norme, i ritmi; inoltre dalla 
Liturgia traggono in qualche modo ispirazione e 
ad essa devono condurre il popolo cristiano10. Al­
cuni pii esercizi si compiono per mandato della 
stessa Sede Apostolica, altri per mandato dei Ve­
scovi"; molti fanno parte delle tradizioni cultuali 
delle Chiese particolari e delle Famiglie religiose. 
I pii esercizi hanno sempre un riferimento alla ri­
velazione divina pubblica e uno sfondo ecclesia­
le: riguardano infatti le realtà di grazia che Dio 

ha rivelato in Cristo Gesù e, conformi alle 
«norme e leggi della Chiesa», si svolgono «se­
condo le consuetudini o i libri legittimamente ap­
provati» ,2.

Devozioni
8. Nel nostro ambito, il termine viene usato 

per designare le diverse pratiche esteriori (ad 
esempio, testi di preghiera e di canto; osservanza 
di tempi e visita a luoghi particolari, insegne, me­
daglie, abiti e consuetudini), che, animate da in­
teriore atteggiamento di fede, manifestano un ac­
cento particolare della relazione del fedele con le 
Divine Persone, o con la Beata Vergine nei suoi 
privilegi di grazia e nei titoli che li esprimono, o 
con i Santi, considerati nella loro configurazione 
a Cristo o nel ruolo da loro svolto nella vita della 
Chiesa1’.

Pietà popolare
9. La locuzione “pietà popolare” designa qui 

le diverse manifestazioni cultuali di carattere pri­
vato o comunitario che, nell’ambito della fede 
cristiana, si esprimono prevalentemente non con 
i moduli della sacra Liturgia, ma nelle forme pe­
culiari derivanti dal genio di un popolo o di una 
etnia e della sua cultura.

La pietà popolare, ritenuta giustamente un 
«vero tesoro del Popolo di Dio»14, «manifesta 
una sete di Dio che solo i semplici e i poveri pos­
sono conoscere; rende capaci di generosità e di

’ Si consideri, ad esempio, che nell’Esort. Ap. Evangelii nuntiandi, al n. 48, trattando di tale materia, dopo 
averne richiamato la ricchezza di valori, Paolo VI così si esprime: «A motivo di questi aspetti, la chiamiamo vo­
lentieri pietà popolare, cioè religione del popolo, piuttosto che religiosità»; l’Esort. Ap. Catechesi tradendae, al n. 
54, adotta l’espressione «pietà popolare»; il Codice di Diritto Canonico, can. 1234 § 1, usa l’espressione «pietà po­
polare»; nella Lett. Ap. Vicesimus quintus annus, Giovanni Paolo II usa l’espressione «pietà popolare»; il Catechi­
smo della Chiesa Cattolica, nn. 1674-1676, usa l’espressione «religiosità popolare», ma conosce anche «pietà po­
polare» (n. 1679); la IV Istruzione per una corretta applicazione della Costituzione conciliare sulla sacra Liturgia 
(nn. 37-40) Varietates legitimae, pubblicata dalla Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramen­
ti (25 gennaio 1994), al n. 45 usa «pietà popolare».

“ Cfr. Sacrosanctum Concilium, 13.
" Cfr./vi.
12 Ivi.
" Cfr. Concilio di Trento, Decretum de invocatione, veneratione et reliquiis Sanctorum et sacris imagini­

bus (3 dicembre 1563): DS 1821-1825; Pio XII, Lett Enc. Mediator Dei: AAS 39 (1947), 581-582; Sacrosanctum 
Concilium, 104; Lumen gentium, 50.

14 Giovanni Paolo II, Omelia pronunziata durante la Celebrazione della Parola a La Serena (Chile), 2: Inse­
gnamenti di Giovanni Paolo II, X/ì (1987), Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 1988, p. 1078.



Atti della Santa Sede 29

sacrificio fino all’eroismo, quando si tratta di 
manifestare la fede; comporta un senso acuto 
degli attributi profondi di Dio: la paternità, la 
provvidenza, la presenza amorosa e costante; ge­
nera atteggiamenti interiori raramente osservati 
altrove al medesimo grado: pazienza, senso della 
croce nella vita quotidiana, distacco, apertura 
agli altri, devozione»

Religiosità popolare
10. La realtà indicata con la locuzione “reli­

giosità popolare” riguarda un’esperienza univer­
sale: nel cuore di ogni persona, come nella cultu­
ra di ogni popolo e nelle sue manifestazioni 
collettive, è sempre presente una dimensione re­

ligiosa. Ogni popolo infatti tende ad esprimere la 
sua visione totalizzante della trascendenza e la 
sua concezione della natura, della società e della 
storia attraverso mediazioni cultuali, in una sin­
tesi caratteristica di grande significato umano e 
spirituale.

La religiosità popolare non si rapporta neces­
sariamente alla rivelazione cristiana. Ma in molte 
regioni, esprimendosi in una società impregnata 
in vario modo di elementi cristiani, dà luogo ad 
una sorta di “cattolicesimo popolare”, in cui coe­
sistono, più o meno armonicamente, elementi 
provenienti dal senso religioso della vita, dalla 
cultura propria di un popolo, dalla rivelazione 
cristiana.

Alcuni principi

Per introdurre ad una visione d’insieme, si 
richiama qui succintamente quanto viene lar­
gamente esposto e spiegato nel presente Diret­
torio.

Il primato della Liturgia
11. La storia insegna che, in certe epoche, la 

vita di fede è stata sostenuta da forme e pratiche 
di pietà, spesso sentite dai fedeli come maggior­
mente incisive e coinvolgenti delle celebrazioni 
liturgiche. In verità, «ogni celebrazione liturgica, 
in quanto opera di Cristo sacerdote e del suo 
Corpo, che è la Chiesa, è azione sacra per eccel­
lenza, e nessun’altra azione della Chiesa ne 
uguaglia l’efficacia allo stesso titolo e allo stesso 
grado»16. Deve essere, pertanto, superato l’equi­
voco che la Liturgia non sia “popolare”: il rinno­
vamento conciliare ha inteso promuovere la par­
tecipazione del popolo nella celebrazione litur­
gica, favorendo modi e spazi (canti, coinvolgi­
mento attivo, ministeri laicali, ...) che, in altri 
tempi, hanno suscitato preghiere alternative o so­
stitutive all’azione liturgica.

L’eminenza della Liturgia rispetto ad ogni 
altra possibile e legittima forma di preghiera cri­
stiana deve trovare riscontro nella coscienza dei 
fedeli: se le azioni sacramentali sono necessarie 
per vivere in Cristo, le forme della pietà popola­
re appartengono invece all’ambito del facoltati­
vo. Prova veneranda è il precetto di partecipare 
alla Messa domenicale, mentre nessun obbligo 

ha mai riguardato i pii esercizi, per quanto racco­
mandati e diffusi, i quali possono tuttavia essere 
assunti con carattere obbligatorio da comunità o 
singoli fedeli.

Ciò chiama in causa la formazione dei sacer­
doti e dei fedeli, affinché venga data la premi­
nenza alla preghiera liturgica e all’anno liturgico 
su ogni altra pratica di devozione. In ogni caso, 
questa doverosa preminenza non può compren­
dersi in termini di esclusione, contrapposizione, 
emarginazione.

Valorizzazione e rinnovamento
12. La facoltatività dei pii esercizi non deve 

quindi significare scarsa considerazione né di­
sprezzo di essi. La via da seguire è quella di va­
lorizzare correttamente e sapientemente le non 
poche ricchezze della pietà popolare, le potenzia­
lità che possiede, l’impegno di vita cristiana che 
sa suscitare.

Essendo il Vangelo la misura ed il criterio va­
lutativo di ogni forma espressiva - antica e nuova 
- di pietà cristiana, alla valorizzazione dei pii 
esercizi e di pratiche di devozione deve coniu­
garsi l’opera di purificazione, talvolta necessaria 
per conservare il giusto riferimento al mistero 
cristiano. Vale per la pietà popolare quanto asse­
rito per la Liturgia cristiana, ossia che «non può 
assolutamente accogliere riti di magia, di super­
stizione, di spiritismo, di vendetta o a connota­
zione sessuale» ”.

15 Paolo VI, Esort. Ap. Evangelii nuntiandi, 48.
16 Sacrosanctum Concilium, 7.
17 Congregazione per il Culto divino e la Disciplina dei Sacramenti, IV Istruzione per una corretta ap­

plicazione della Costituzione conciliare sulla sacra Liturgia (nn. 37-40) Varietates legitimae, 48.



30 Atti della Santa Sede

In tale senso, si comprende che il rinnova­
mento voluto per la Liturgia dal Concilio Vatica­
no Il deve, in qualche modo, ispirare anche la 
corretta valutazione e il rinnovamento dei pii 
esercizi e pratiche di devozione. Nella pietà po­
polare devono percepirsi: l’afflato biblico, es­
sendo improponibile una preghiera cristiana 
senza riferimento diretto o indiretto alla pagina 
biblica; l’afflato liturgico, dal momento che di­
spone e fa eco ai misteri celebrati nelle azioni li­
turgiche; l’afflato ecumenico, ossia la considera­
zione di sensibilità e tradizioni cristiane diverse, 
senza per questo giungere a inibizioni inoppor­
tune; l’afflato antropologico, che si esprime sia 
nel conservare simboli ed espressioni significati­
ve per un dato popolo evitando tuttavia l’arcai­
smo privo di senso, sia nello sforzo di interlo­
quire con sensibilità odierne. Per risultare 
fruttuoso, tale rinnovamento deve essere per­
meato di senso pedagogico e realizzato con gra­
dualità, tenendo conto dei luoghi e delle circo­
stanze.

Il linguaggio della pietà popolare

14. Il linguaggio verbale e gestuale della 
pietà popolare, pur conservando la semplicità e la 
spontaneità d’espressione, deve sempre risultare 
curato, in modo da far trasparire in ogni caso, in­
sieme alla verità di fede, la grandezza dei miste­
ri cristiani.

/ gesti
15. Una grande varietà e ricchezza di espres­

sioni corporee, gestuali e simboliche caratteriz­
za la pietà popolare. Si pensi esemplarmente al­
l’uso di baciare o toccare con la mano le 
immagini, i luoghi, le reliquie e gli oggetti sacri; 
intraprendere pellegrinaggi e fare processioni; 
compiere tratti di strada o percorsi “speciali" a 
piedi scalzi o in ginocchio; presentare offerte, 
ceri e doni votivi; indossare abiti particolari; in­
ginocchiarsi e prostrarsi; portare medaglie e in­
segne; ... Simili espressioni, che si tramandano 
da secoli di padre in figlio, sono modi diretti e 
semplici di manifestare esternamente il sentire 
del cuore e l’impegno di vivere cristianamente. 
Senza questa componente interiore c’è il rischio 
che la gestualità simbolica scada in consuetudi­
ni vuote e, nel peggiore dei casi, nella supersti­
zione.

Distinzione e armonia con la Liturgia
13. La differenza oggettiva tra i pii esercizi e 

le pratiche di devozione rispetto alla Liturgia 
deve trovare visibilità nell’espressione cultuale. 
Ciò significa la non commistione delle formule 
proprie di pii esercizi con le azioni liturgiche; gli 
atti di pietà e di devozione trovano il loro spazio 
al di fuori della celebrazione dell’Eucaristia e 
degli altri Sacramenti.

Da una parte, si deve pertanto evitare la so­
vrapposizione, poiché il linguaggio, il ritmo, 
l’andamento, gli accenti teologici della pietà po­
polare si differenziano dai corrispondenti delle 
azioni liturgiche. Similmente, è da superare, 
dove è il caso, la concorrenza o la contrapposi­
zione con le azioni liturgiche: va salvaguardata la 
precedenza da dare alla domenica, alle solennità, 
ai tempi e giorni liturgici.

Dall’altra parte, si eviti di apportare modalità 
di “celebrazione liturgica” ai pii esercizi, che 
debbono conservare il loro stile, la loro sempli­
cità, il proprio linguaggio.

/ testi e le formule
16. Pur redatti con linguaggio, per così dire, 

meno rigoroso rispetto alle preghiere della Litur­
gia, i testi di preghiere e formule di devozione de­
vono trarre ispirazione dalle pagine della Sacra 
Scrittura, della Liturgia, dei Padri e del Magiste­
ro, concordare con la fede della Chiesa. I testi sta­
bili e pubblici di preghiere e atti di pietà devono 
recare l’approvazione dell’Ordinario del luogo"1.

// canto e la musica
17. Anche il canto, espressione naturale dell’a­

nima di un popolo, occupa una funzione di rilievo 
nella pietà popolare'9. La cura nel conservare l’e­
redità di canti ricevuti dalla tradizione deve coniu­
garsi con il sentire biblico ed ecclesiale, aperta alla 
necessità di revisioni o di nuove composizioni.

Il canto si associa istintivamente presso alcu­
ni popoli col battito delle mani, il movimento rit­
mico del corpo e passi di danza. Tali forme di 
esprimere il sentire interiore fanno parte delle 
tradizioni popolari, specie in occasione delle 
feste dei Santi Patroni; è chiaro che devono esse­
re manifestazioni di vera preghiera comune e non 
semplicemente spettacolo. Il fatto che siano abi­
tuali in determinati luoghi non significa che si

" Cfr. C.I.C., can. 826 § 3.
” Cfr. Sacrosanctum Concilium, 118.



Atti della Santa Sede 31

debba incoraggiare la loro estensione ad altri luo­
ghi, nei quali non sarebbero connaturali.

Le immagini
18. Un’espressione di grande importanza 

nell’ambito della pietà popolare è l’uso di imma­
gini sacre che, secondo i canoni della cultura e la 
molteplicità delle arti, aiutano i fedeli a porsi da­
vanti ai misteri della fede cristiana. La venera­
zione per le immagini sacre appartiene, infatti, 
alla natura della pietà cattolica: ne è segno il 
grande patrimonio artistico, rinvenibile in chiese 
e santuari, alla cui costituzione ha spesso contri­
buito la devozione popolare.

Vale il principio relativo all’impiego liturgico 
delle immagini di Cristo, della Vergine e dei 
Santi, tradizionalmente asserito e difeso dalla 
Chiesa, consapevole che «l’onore reso all’imma­
gine è diretto alla persona rappresentata»20. Il ne­
cessario rigore richiesto per il programma icono­
grafico delle chiese21 - rispetto delle verità della 
fede e della loro gerarchia, bellezza e qualità - 
deve potersi incontrare anche in immagini e og­
getti destinati alla devozione privata e personale.

Poiché l’iconografia per gli edifici sacri non è 
lasciata all’iniziativa privata, i responsabili di 
chiese e oratori tutelino la dignità, la bellezza e la 
qualità delle immagini esposte alla pubblica ve­
nerazione, impedendo che quadri o statue ispi­
rati da devozioni private di singoli siano imposte 
di fatto alla venerazione comune22.

Responsabilità e competenze

21. Le manifestazioni della pietà popolare 
sono sotto la responsabilità dell’Ordinario del 
luogo: a lui compete la loro regolamentazione, di 
incoraggiarle nella funzione di aiuto ai fedeli per 
la vita cristiana, di purificarle dove è necessario e 
di evangelizzarle; di vegliare che non si sostitui­
scano né si mescolino con le celebrazioni liturgi­
che23; di approvare i testi di preghiere e di formu­
le connesse con atti pubblici di pietà e pratiche di 
devozioneM. Le disposizioni date da un Ordinario 
per il proprio territorio di giurisdizione riguarda­
no per sé la Chiesa particolare a lui affidata.

I Vescovi, come anche i rettori dei santuari, 
vigilino affinché le immagini sacre variamente 
riprodotte ad uso dei fedeli, per essere esposte 
nelle case o portate al collo o custodite presso di 
sé, non scadano mai nella banalità né inducano in 
errore.

/ luoghi
19. Insieme alla chiesa, la pietà popolare ha 

uno spazio espressivo di rilievo nel santuario - 
talvolta non è una chiesa -, spesso contraddistin­
to da peculiari forme e pratiche di devozione, tra 
cui la più nota è il pellegrinaggio. Accanto a tali 
luoghi, manifestamente riservati alla preghiera 
comunitaria e privata, ne esistono altri, non 
meno importanti, quali la casa, gli ambienti di 
vita e di lavoro; in date occasioni, anche le stra­
de e le piazze diventano spazi di manifestazione 
di fede.

I tempi
20. Il ritmo scandito dall’altemarsi del dì e 

della notte, dai mesi, dal cambio delle stagioni, è 
accompagnato da variate espressioni di pietà po­
polare. Essa è legata ugualmente a giorni parti­
colari, marcati da avvenimenti lieti e tristi della 
vita personale, familiare, comunitaria. È poi so­
prattutto la “festa”, con i giorni della preparazio­
ne, a far risaltare le manifestazioni religiose che 
hanno contribuito a forgiare la tradizione pecu­
liare di una data comunità.

Pertanto, singoli fedeli - chierici e laici - 
come gruppi particolari eviteranno di proporre 
pubblicamente testi di preghiere, formule ed ini­
ziative soggettivamente varate, senza il consenso 
dell’Ordinario.

A norma della citata Costituzione Apostolica 
Pastor bonus, n. 70, è compito di questa Congre­
gazione aiutare i Vescovi in materia di preghiere 
e pratiche di pietà del popolo cristiano, come di 
dare disposizioni al riguardo in casi che oltrepas­
sano i confini di una Chiesa particolare e quando 
si impone un provvedimento sussidiario.

20 Cfr. Concilio di Nicea II, Definitio de sacris imaginibus (23 oct. 787): DS 601: Concilio di Trento, De­
cretum de invocatione, veneratione et reliquiis Sanctorum, et sacris imaginibus (3 dicembre 1563): DS 1823-1825.

21 Cfr. Sacrosanctum Concilium, 124-125.
22 Cfr. C./.C., can. 1188.
23 Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Vicesimus quintus annus, 18; Congregazione per il Culto divino e la 

Disciplina dei Sacramenti, IV Istruzione per una corretta applicazione della Costituzione conciliare sulla sacra 
Liturgia (nn. 37-40) Varietates legitimae, 45.

24 Cfr. C.I.C.. can. 826 § 3.



32 Atti della Santa Sede

PARTE PRIMA

LINEE EMERGENTI 
DALLA STORIA, DAL MAGISTERO, DALLA TEOLOGIA

CAPITOLO I
LITURGIA E PIETÀ POPOLARE ALLA LUCE DELLA STORIA

Liturgia e pietà popolare nel corso dei secoli

22. I rapporti tra Liturgia e pietà popolare 
sono antichi. E necessario pertanto procedere an­
zitutto ad una ricognizione, seppur rapida, del 
modo in cui nel corso dei secoli essi sono stati 
vissuti. Ne verranno, in non pochi casi, ispirazio­
ne e suggerimenti per risolvere le questioni che si 
pongono nel nostro tempo.

Nell’antichità cristiana
23. Nell’età apostolica e subapostolica si ri­

scontra una profonda fusione tra le espressioni 
cultuali che oggi chiamiamo rispettivamente Li­
turgia e pietà popolare. Per le più antiche comu­
nità cristiane la sola realtà che conti è Cristo (cfr. 
Col 2,16), le sue parole di vita (cfr. Gv 6,63), il 
suo comandamento dell’amore reciproco (cfr. Gv 
13,34), le azioni rituali che Egli ha comandato di 
compiere m sua memoria (cfr. ICor 11,24-26). 
Tutto il resto - giorni e mesi, stagioni e anni, 
feste e noviluni, cibi e bevande,... (cfr. Gal 4,10; 
Col 2,16-19) - è secondario.

Nella primitiva generazione cristiana si pos­
sono tuttavia già individuare i segni di una pietà 
personale, proveniente in primo luogo dalla tra­
dizione giudaica, come il seguire le raccomanda­
zioni e l’esempio di Gesù e di San Paolo circa la 
preghiera incessante (cfr. Le 18,1; Rm 12,12; ITs 
5,17), ricevendo o iniziando ogni cosa con rendi­
mento di grazie (cfr. ICor 10,31; ITs 2,13; Col 
3,17). Il pio israelita cominciava la giornata lo­
dando e ringraziando Dio e proseguiva, con que­

sto spirito, in ogni azione del giorno; in tal modo, 
ogni momento lieto o triste, dava luogo a un’e­
spressione di lode, supplica, pentimento. I Van­
geli e gli altri scritti del Nuovo Testamento con­
tengono invocazioni rivolte a Gesù, ripetute 
quasi come giaculatorie dai fedeli, fuori dal con­
testo liturgico e segno di devozione cristologica. 
C’è da pensare che fosse comune tra i fedeli ri­
petere espressioni bibliche quali; «Gesù, Figlio 
di Davide, abbi pietà di me» (Lc 18,3 8); «Si­
gnore, se vuoi, puoi sanarmi» (Mt 8,1); «Gesù, 
ricordati di me quando entrerai nel tuo regno» 
(Lc 23,42); «Mio Signore e mio Dio» (Gv 
20,28); «Signore Gesù, accogli il mio spirito » 
(At 7,59). Sul modello di questa pietà si svilup­
peranno innumerevoli preghiere rivolte a Cristo 
dai fedeli di tutti i tempi.

Fino dal secolo II, si osserva che forme ed 
espressioni della pietà popolare, sia di origine 
giudaica, sia di matrice greco-romana, sia di altre 
culture, confluiscono spontaneamente nella Litur­
gia. E stato rilevato, ad esempio, che nel docu­
mento conosciuto come Traditio apostolica non 
sono infrequenti elementi di matrice popolare'.

Così pure nel culto dei martiri, di notevole ri­
levanza nelle Chiese locali, sono riscontrabili 
tracce di usi popolari relativi alla memoria dei 
defunti2. Tracce di pietà popolare si notano pure 
in alcune primitive espressioni di venerazione 
verso la Beata Vergine’, tra cui si ricorda la pre­
ghiera Sub tuum praesidium e l’iconografia ma­
riana delle catacombe di Priscilla a Roma.

' Ad una matrice popolare sono riconducibili, ad esempio, la Oblatio casei et olivarum (n. 6) e la Benedictio 
fructuum (n. 32), in B. Botte (ed.), La tradition apostolique de saint Hippolyte. Essai de reconstitution, Aschen- 
dorff, Miinster Westfalen, ed. 1989, pp. 18. 78.

2 Sono note alcune espressioni di culto ai martiri di sicura ascendenza popolare: lucerne che ardevano presso il 
sepolcro; serti di foglie e di fiori, che davano una nota festiva al sacro luogo; profumi e aromi sparsi sulla tomba del 
martire; oggetti vari e soprattutto stoffe, denominate brandea, palliola, sanctuaria, nomina che, messi a contatto con 
la tomba venerata, erano ritenuti preziosi, autentiche reliquie; la prassi del refrigerium presso i sepolcri dei martiri.

’ Il celebre apocrifo De Nativitate Mariae (secolo II), più noto come Protoevangelium lacobi ed i numerosi 
apocrifi De Dormitione Mariae, le cui radici affondano nel secolo II, sono essi stessi testimoni della pietà delle an­
tiche comunità cristiane verso la Madre del Signore. Ambedue hanno accolto, secondo gii studiosi, non poche tra­
dizioni popolari ed hanno avuto un significativo influsso nello sviluppo della pietà mariana.



Atti della Santa Sede 33

La Chiesa quindi, pur rigorosa per quanto ri­
guarda le condizioni interiori e i requisiti am­
bientali per una degna celebrazione dei divini 
misteri (cfr. ICor 11,17-32), non dubita di in­
corporare essa stessa nei riti liturgici forme ed 
espressioni della pietà individuale, domestica, 
comunitaria.

In quest’epoca. Liturgia e pietà, popolare non 
si contrappongono né concettualmente né pasto­
ralmente: concorrono armonicamente alla cele­
brazione dell’unico mistero di Cristo unitaria­
mente considerato e al sostegno della vita 
soprannaturale ed etica dei discepoli del Signore.

24. A partire dal IV secolo, anche per la 
nuova situazione politico-sociale in cui venne a 
trovarsi la Chiesa, la questione del rapporto tra 
espressioni liturgiche ed espressioni di pietà po­
polare si pone in termini non solo di spontanea 
convergenza ma anche di consapevole adatta­
mento e inculturazione.

Le varie Chiese locali, guidate da chiare in­
tenzioni evangelizzatrici e pastorali, non disde­
gnano di assumere nella Liturgia, debitamente 
purificate, forme cultuali solenni e festose prove­
nienti dal mondo pagano, capaci di commuovere 
gli animi e di colpire l’immaginazione, verso le 
quali il popolo si sentiva attratto. Tali forme, 
poste al servizio del mistero del culto, non appa­
rivano contrarie né alla verità del Vangelo né alla 
purezza del genuino culto cristiano. Anzi si rile­
vava che solo nel culto reso a Cristo, vero Dio e 
vero Salvatore, risultavano vere molte espressio­
ni cultuali che, scaturite dal profondo senso reli­
gioso dell’uomo, erano tributate a falsi dei e a 
falsi salvatori.

25. Nei secoli IV-V si fa più manifesto il 
senso del sacro riferito al tempo e ai luoghi. Per 
il primo, infatti, le Chiese locali, oltre a richia­
marsi ai dati neotestamentari relativi al “giorno 
del Signore”, alle festività pasquali, ai tempi di 
digiuno (cfr. Me 2,18-22), stabiliscono giorni 
particolari per celebrare alcuni misteri salvifici di 
Cristo, quali l’Epifania, il Natale, l’Ascensione; 
per onorare le memorie dei martiri nel loro dies 
natalis; per ricordare il transito dei loro Pastori 
nell’anniversario del dies depositionis; per cele­
brare alcuni Sacramenti o assumere solenni im­

pegni di vita. Per la sacralizzazione del luogo, 
quello in cui la comunità viene convocata per 
celebrare i divini misteri e la lode del Signore, 
sottratto talora al culto pagano o semplicemen­
te profano, viene dedicato esclusivamente al 
culto divino e diviene, per la disposizione stes­
sa degli spazi architettonici, un riflesso del mi­
stero di Cristo e una immagine della Chiesa cele­
brante.

26. In quest’epoca matura il processo di for­
mazione e conseguente differenziazione delle 
varie famiglie liturgiche. Le più importanti Chie­
se metropolitane infatti, per motivi di lingua, di 
tradizione teologica, di sensibilità spirituale, di 
contesto sociale, celebrano l’unico culto del Si­
gnore con propri moduli culturali e popolari. Ciò 
conduce progressivamente alla creazione di siste­
mi liturgici aventi ciascuno un peculiare stile ce­
lebrativo e un proprio complesso di testi e di riti. 
Non è quindi privo di interesse rilevare che alla 
formazione dei riti liturgici, anche nei periodi ri­
conosciuti come aurei, non sono estranei gli ele­
menti popolari.

D’altra parte i Vescovi e i Sinodi regionali in­
tervengono nell’organizzazione del culto stabi­
lendo norme, vegliando sulla correttezza dottri­
nale dei testi e sulla loro bellezza formale, 
valutando le sequenze rituali4. Tali interventi de­
terminano l’instaurarsi di un regime liturgico di 
forme ormai fissate, in cui necessariamente si 
smorza l’originaria creatività, che non era tutta­
via arbitrarietà. In ciò alcuni studiosi individuano 
una delle cause della futura proliferazione di testi 
per la pietà privata e popolare.

27. Il pontificato di San Gregorio Magno 
(590-604), insigne pastore e liturgista, suole esse­
re indicato come un esemplare punto di riferi­
mento di un fecondo rapporto tra Liturgia e pietà 
popolare. Quel Pontefice infatti svolge un’intensa 
opera liturgica orientata ad offrire al popolo ro­
mano, attraverso l’organizzazione di processioni, 
stazioni, rogazioni, strutture rispondenti alla sen­
sibilità popolare, che sono tuttavia saldamente in­
serite nell’ambito stesso della celebrazione dei di­
vini misteri; impartisce sagge direttive perché la 
conversione dei nuovi popoli al Vangelo non av­
venga a scapito della loro tradizione culturale,

4 «[Placuit] ut nemo in precibus vel Patrem pro Filio, vel Filium pro Patre nominet. Et cum altari assistitur, 
semper ad Patrem dirigatur oratio. Et quicumque sibi preces aliunde describit, non eis utatur, nisi prius cum in­
structioribus fratribus contulerit»: Concilio di Cartagine III, can. 23, in I. D. Mansi, Sacrorum Conciliorum nova 
et amplissima collectio, III, Florentiae 1759, coi. 884; «Placuit etiam hoc. ut preces quae probatae fuerint in con­
cilio, sive praefationes sive commendationes, seu manus impositiones, ab omnibus celebrentur, nec aliae omnino 
contra fidem praeferantur: sed quaecumque a prudentioribus fuerint collectae, dicantur»: Codex Canonum Eccle­
siae Africae, can. 103 {Ibid., coi. 807).



34 Atti della Santa Sede

anzi la stessa Liturgia risulti arricchita di nuove 
legittime espressioni cultuali; armonizza le nobili 
espressioni del genio artistico con quelle più 
umili della sensibilità popolare; assicura il senso 
unitario del culto cristiano ancorandolo salda­
mente alla celebrazione della Pasqua, sebbene 
vari eventi dell’unico mistero salvifico - come il 
Natale, l’Epifania e l’Ascensione,... -, siano og­
getto di celebrazioni particolari e siano in espan­
sione le memorie dei Santi.

Nel Medioevo
28. Nell’Oriente cristiano, particolarmente 

bizantino, l’età medievale si presenta come 
tempo della lotta contro l’eresia iconoclasta in 
due fasi (725-787 e 815-843), periodo “sparti­
acque" per lo sviluppo della Liturgia, dei com­
menti classici sulla Liturgia Eucaristica e dell’i­
conografia riguardante l’edificio di culto.

In campo liturgico si accresce considerevol­
mente il patrimonio innografico e i riti assumono 
la loro forma definitiva. La Liturgia riflette la vi­
sione simbolica dell’universo e la concezione ge­
rarchica e sacrale del mondo. In essa convergono 
le istanze della società cristiana, gli ideali e le 
strutture del monachesimo, le aspirazioni popo­
lari, le intuizioni dei mistici e le regole degli 
asceti.

Superata la crisi iconoclasta con il decreto De 
sacris imaginibus del Concilio ecumenico Nice- 
no II (787)5, una vittoria consolidata nel “Trionfo 
dell’Ortodossia” (843), l’iconografia si sviluppa, 
si organizza in forma definitiva, si dà una legitti­
mazione dottrinale. L’icona, ieratica, di grande 
capacità simbolica, è essa stessa parte della cele­
brazione liturgica: riflette il mistero celebrato, ne 
costituisce una forma di presenza permanente e 
lo propone al popolo fedele.

29. In Occidente rincontro tra il Cristianesi­
mo e nuovi popoli, soprattutto celti, visigoti, an­
glosassoni, francogermanici, avvenuto già nel se­
colo V, dà luogo nell’alto Medioevo ad un 
processo di formazione di nuove culture, di 
nuove istituzioni politiche e civili.

Nel vasto arco di tempo che va dal secolo VII 
fino alla metà del secolo XV si determina e pro­
gressivamente si accentua la differenziazione tra 
Liturgia e pietà popolare, fino al crearsi un duali­
smo celebrativo: parallelamente alla Liturgia, of­
ficiata in lingua latina, si sviluppa una pietà po­
polare comunitaria, che si esprime in lingua 
volgare.

30. Tra le cause che in questo periodo hanno 
determinato tale dualismo si possono indicare:

- l’idea che la Liturgia è competenza piutto­
sto dei chierici, essendo i laici pressoché spet­
tatori;

- la spiccata differenziazione dei ruoli nella 
società cristiana - chierici, monaci, laici - dà 
luogo a forme e a stili diversi di preghiera;

- la considerazione distinta e particolareggia­
ta, in ambito liturgico e iconografico, dei vari 
aspetti dell’unico mistero di Cristo; se da un lato 
è espressione di attenzione amorosa verso la vita 
e l’opera del Signore, dall’altro non facilita l’e­
splicita percezione della centralità della Pasqua e 
favorisce il moltiplicarsi di momenti e forme ce­
lebrative di indole popolare;

- l’insufficiente conoscenza diretta delle 
Scritture non solo da parte dei laici, ma anche da 
parte di molti chierici e religiosi, rende difficile 
l’accesso alla chiave indispensabile per compren­
dere la struttura e il linguaggio simbolico della 
Liturgia;

- la diffusione, per contro, della letteratura 
apocrifa, ricca di racconti miracolosi e di episodi 
aneddotici, esercita un influsso considerevole 
nell’iconografia e, colpendo l’immaginazione dei 
fedeli, ne attira l’attenzione;

- la rarità della predicazione di indole omile­
tica, la quasi scomparsa di quella mistagogica e 
l’insufficiente formazione catechetica, per cui la 
celebrazione liturgica resta chiusa all’intelligen­
za e alla partecipazione attiva dei fedeli, i quali 
cercano di conseguenza forme e momenti cultua­
li alternativi;

- la tendenza all’allegorismo che. incidendo 
eccessivamente sull’interpretazione dei testi e dei 
riti, devia i fedeli dalla comprensione della vera 
natura della Liturgia;

- il recupero di forme e strutture espressive 
popolari, quasi come inconscia rivalsa nei con­
fronti di una Liturgia divenuta per molti versi in­
comprensibile e distante dal popolo.

31. Nel Medioevo sorsero e si svilupparono 
molti movimenti spirituali e associazioni di va­
ria configurazione giuridica ed ecclesiale, la cui 
vita ed attività ebbero notevoli conseguenze nel­
l’impostazione dei rapporti tra Liturgia e pietà 
popolare.

Così, ad esempio, i nuovi Ordini religiosi di 
vita evangelico-apostolica, dediti alla predicazio­
ne, adottarono forme celebrative più semplici nei 
confronti di quelle monastiche, e più vicine al 
popolo e alle sue forme espressive. E, d’altra

5 In DS 600-603.



Atti della Santa Sede 35

parte, favorirono la creazione di pii esercizi con i 
quali esprimevano il loro carisma e lo trasmette­
vano ai fedeli.

Confraternite religiose, sorte con scopi cul­
tuali e caritativi, e corporazioni laiche, costitui­
tesi con finalità professionali, danno origine ad 
una certa attività liturgica a carattere popolare: 
erigono cappelle per le loro riunioni cultuali, 
scelgono un Patrono e ne celebrano la festa, 
compongono non di rado, per uso proprio, pic­
coli uffici e altri formulari di preghiera, in cui è 
manifesto l’influsso della Liturgia e insieme la 
presenza di elementi provenienti dalla pietà po­
polare.

A loro volta le scuole di spiritualità, divenute 
un importante punto di riferimento nella vita ec­
clesiale, ispirano atteggiamenti esistenziali e 
modi di interpretare la vita in Cristo e nello Spi­
rito Santo, i quali influiscono non poco su alcune 
scelte celebrative (per esempio, gli episodi della 
Passione di Cristo) e sono alla base di molti pii 
esercizi.

Ed ancora, la società civile, che si configura 
idealmente come una societas christiana, model­
la alcune sue strutture su usanze ecclesiali e talo­
ra scandisce i ritmi di vita sui ritmi liturgici; per 
cui, ad esempio, il tocco serale delle campane è a 
un tempo avviso ai cittadini di rientrare dal lavo­
ro dei campi in città e invito a rivolgere un salu­
to alla Vergine.

32. Lungo tutto il Medioevo, dunque, nasco­
no progressivamente e si sviluppano molte 
espressioni di pietà popolare, non poche delle 
quali sono giunte fino al nostro tempo:

- si organizzano sacre rappresentazioni che 
hanno come oggetto i misteri celebrati nell’anno 
liturgico, soprattutto gli eventi salvifici del Nata­
le di Cristo e della sua Passione, Morte e Risur­
rezione;

- nasce la poesia in lingua volgare che, tro­
vando larga applicazione nel campo della pietà 
popolare, favorisce la partecipazione dei fedeli;

- compaiono forme devozionali alternative o 
parallele ad alcune espressioni liturgiche; cosi, 
ad esempio, la rarità della Comunione eucaristi­
ca è compensata dalle varie forme di adorazione 
al Santissimo Sacramento; nel tardo Medioevo la 
recita del Rosario tende a sostituire la recita del 
Salterio; i pii esercizi compiuti il Venerdì Santo 
in onore della Passione del Signore sostituiscono 
Per molti fedeli l’azione liturgica propria di quel 
giorno;

- si incrementano le forme popolari del culto 
alla Beata Vergine e ai Santi: pellegrinaggi ai luo­
ghi santi della Palestina e alle tombe degli Apo­

stoli e dei martiri, venerazione delle reliquie, 
suppliche litaniche, suffragi per i defunti;

- si sviluppano considerevolmente i riti di 
benedizione in cui, insieme con elementi di ge­
nuina fede cristiana, se ne riscontrano altri che 
sono riflesso di una sensibilità naturalistica e di 
credenze e pratiche popolari precristiane;

- si costituiscono nuclei di “tempi sacri” a 
sfondo popolare, che si pongono al margine del 
ritmo dell’anno liturgico: giorni di fiera sacro­
profani, tridui, settenari, ottavari, novene, mesi 
dedicati a particolari devozioni popolari.

33. Nel Medioevo il rapporto tra Liturgia e 
pietà popolare è costante e complesso. In esso si 
può osservare un duplice movimento: la Liturgia 
ispira e feconda espressioni della pietà popolare; 
e viceversa, forme della pietà popolare vengono 
accolte e integrate nella Liturgia. Ciò avviene so­
prattutto nell’ambito dei riti di consacrazione di 
persone, di assunzione di impegni personali, di 
dedicazione di luoghi, di istituzioni di feste e nel 
variegato campo delle benedizioni.

Prevale tuttavia il fenomeno di un certo duali­
smo tra Liturgia e pietà popolare. Verso la fine 
del Medioevo ambedue attraversano un periodo 
di crisi: nella Liturgia, per la rottura dell’unità 
cultuale, elementi secondari acquistano un rilie­
vo eccessivo a scapito degli elementi centrali; 
nella pietà popolare, per la mancanza di una 
profonda catechesi, deviazioni ed esagerazioni 
minacciano la corretta espressione del culto cri­
stiano.

Nell'epoca moderna
34. Ai suoi inizi l’epoca moderna non appare 

molto favorevole per una soluzione equilibrata 
dei rapporti tra Liturgia e pietà popolare. Nella 
seconda metà del secolo XV la devotio moderna, 
che ebbe insigni maestri di vita spirituale e rag­
giunse notevole espansione tra chierici e laici 
colti, favorisce il sorgere di pii esercizi a sfondo 
meditativo e affettivo, che hanno come principa­
le punto di riferimento l’umanità di Cristo - i mi­
steri della sua infanzia, della vita nascosta, della 
Passione e Morte -. Ma il primato accordato alla 
contemplazione e la valorizzazione della sogget­
tività uniti ad un certo pragmatismo ascetico, che 
esalta l’impegno umano, fanno sì che la Liturgia 
non appaia agli occhi di uomini e donne di gran­
de ascendente spirituale, quale sorgente prima 
della vita cristiana.

35. Espressione tipica della devotio moderna 
è ritenuta la celebre opera De imitatione Christi, 
che ha esercitato uno straordinario e salutare in-



36 Atti della Santa Sede

flusso in molti discepoli del Signore, desiderosi 
di raggiungere la perfezione cristiana. Il De imi­
tatione Christi orienta i fedeli verso un tipo di 
pietà piuttosto individuale, in cui è accentuato il 
distacco dal mondo e l’invito ad ascoltare la voce 
del Maestro interiore; meno ampi sembrano gli 
spazi dati agli aspetti comunitari ed ecclesiali 
della preghiera e alle istanze della spiritualità li­
turgica.

Negli ambienti in cui si coltiva la devotio mo­
derna, si incontrano facilmente pii esercizi di 
buona fattura, espressione cultuale di persone 
sinceramente devote, ma non sempre è dato di in­
contrare una valorizzazione piena della celebra­
zione liturgica.

36. Tra la fine del secolo XV e l’inizio del 
secolo XVI, a causa delle scoperte geografiche - 
in Africa, in America e, successivamente, nel­
l’Estremo Oriente -, la questione dei rapporti tra 
Liturgia e pietà popolare si pone in termini 
nuovi.

L’opera di evangelizzazione e catechesi in 
Paesi distanti dal centro culturale e cultuale del 
Rito Romano avviene certamente attraverso l'an­
nuncio della Parola e la celebrazione dei Sacra­
menti (cfr. Mt 28,19), ma anche attraverso i pii 
esercizi diffusi dai missionari.

I pii esercizi diventano quindi un mezzo di 
trasmissione dell’annuncio evangelico e, in se­
guito, di conservazione della fede cristiana. Scar­
so appare, a causa delle norme che tutelavano la 
Liturgia romana, il reciproco influsso tra Liturgia 
e cultura autoctona (avvenuto tuttavia in qualche 
modo nelle Reducciones del Paraguay). L’incon­
tro con tale cultura avverrà invece facilmente nel­
l’ambito della pietà popolare.

37. Agli inizi del secolo XVI, tra gli uomini 
più solleciti di una genuina riforma della Chiesa, 
sono da ricordare i monaci camaldolesi Paolo 
Giustiniani e Pietro Querini, autori di un Libel­
lus ad Leonem X6, contenente importanti indica­
zioni per rivitalizzare la Liturgia e aprirne i teso­

ri a tutto il Popolo di Dio: l’istruzione, soprat­
tutto biblica, del Clero e dei religiosi; l’adozione 
della lingua volgare nella celebrazione dei divi­
ni misteri; il riordino dei libri liturgici; l’elimi­
nazione di elementi spuri, mutuati da una non 
corretta pietà popolare; la catechesi, ordinata 
anche a far conoscere ai fedeli il valore della Li­
turgia.

38. Poco dopo la chiusura del Concilio Late­
ranense V (16 marzo 1517), che emanò alcune 
disposizioni per l’educazione dei giovani alla Li­
turgia’, ebbe inizio la crisi del sorgere del prote­
stantesimo, i cui fautori sollevavano non poche 
obiezioni su punti essenziali della dottrina catto­
lica sui Sacramenti e sul culto della Chiesa, com­
presa la pietà popolare.

Il Concilio di Trento (1545-1563), convocato 
per affrontare la situazione creatasi nel Popolo di 
Dio con il dilagare del movimento protestante, 
dovette pertanto, nelle sue tre fasi, occuparsi di 
questioni riguardanti la Liturgia e la pietà popo­
lare sotto il profilo sia dottrinale sia cultuale. Tut­
tavia, dato il contesto storico e l’indole dogmati­
ca dei temi che doveva trattare, affrontò preva­
lentemente le questioni di natura liturgico-sacra- 
mentaria da un punto di vista dottrinale": lo fece 
assumendo un atteggiamento di denuncia degli 
errori e di condanna degli abusi, di difesa della 
fede e della tradizione liturgica della Chiesa; mo­
strando pure attenzione per i problemi attinenti 
all’istruzione liturgica del popolo, proponendo 
con il decreto De reformatione generali9 un pro­
gramma pastorale e affidandone l’attuazione alla 
Sede Apostolica e ai Vescovi.

39. In ossequio alle disposizioni conciliari 
molte Province ecclesiastiche tennero Sinodi, nei 
quali è manifesta la preoccupazione di condurre i 
fedeli ad una partecipazione efficace alla cele­
brazione dei divini misteri. A loro volta i Roma­
ni Pontefici intrapresero una vasta riforma litur­
gica: in un tempo relativamente breve, dal 1568 
al 1614, furono rivisti il Calendario e i libri del

6 Testo in Annales Camaldulenses, IX, Venezia 1773, coll. 612-719.
’ Cfr. Concilio Lateranense V, [Bulla reformationis Curiae], in Conciliorum Oecumenicorum Decreta, a 

cura dell’Istituto per le scienze religiose di Bologna, Edizioni Dehoniane, Bologna 1991, p. 625.
* Così nel Decretum de sacramentis (DS 1600-1630) e nel Decretum de ss. Eucharistia (DS 1635-1650), nelle 

trattazioni riguardanti la Doctrina de sacramento poenitentiae (DS 1667-1693), la Doctrina de sacramento extre­
mae unctionis (DS 1694-1700), la Doctrina de communione sub utraque specie et parvulorum (DS 1725-1730), la 
Doctrina de ss. Missae sacrificio (DS 1738-1750), che tocca questioni essenziali della fede cattolica sull’Eucari­
stia come sacrificio e punti specifici della sua celebrazione rituale, il Decretum super petitione concessionis cali­
cis (DS 1760), la Doctrina de sacramento ordinis (DS 1763-1770), la Doctrina de sacramento matrimonii (DS 
1797-1800), il Decretum de purgatorio (DS 1820), il Decretum de invocatione, veneratione et reliquiis Sanctorum, 
et sacris imaginibus (DS 1821-1825), di larga applicazione nel campo della pietà popolare.

’ In Conciliorum Oecumenicorum Decreta, cit., pp. 784-796.



Atti della Santa Sede 37

Rito Romano10 e nel 1588 fu creata la Sacra Con­
gregazione dei Riti per la tutela e il retto ordina­
mento delle celebrazioni liturgiche della Chiesa 
romana ". Quale elemento di formazione pastora­
le-liturgica svolse la sua funzione il Catechismus 
ad parochos.

40. Dalla riforma operata dopo il Concilio di 
Trento derivarono alla Liturgia molteplici benefi­
ci: furono ricondotti alla «antica norma dei Santi 
Padri»12, se pure limitatamente alle cognizioni 
scientifiche dell’epoca, non pochi riti; furono eli­
minati elementi e sovrastrutture estranee alla Li­
turgia, eccessivamente legate alla sensibilità po­
polare; fu controllato il contenuto dottrinale dei 
testi, in modo che essi riflettessero la purezza 
della fede; fu conseguita una notevole unità ri­
tuale nell’ambito della Liturgia romana, che riac­
quistò dignità e bellezza.

Ma si ebbero anche, indirettamente, alcune 
conseguenze negative: la Liturgia sembrò acqui­
stare una fissità, che derivava più dagli ordina­
menti rubricali che la regolavano che non dalla 
sua natura; e sembrò pure divenire, nel suo sog­
getto agente, quasi esclusivamente gerarchica; 
ciò venne a rafforzare il dualismo esistente tra 
Liturgia e pietà popolare.

4L La Riforma cattolica, nell’impegno posi­
tivo di rinnovamento dottrinale, morale e istitu­
zionale della Chiesa e nel suo intento di contra­
stare lo sviluppo del protestantesimo, favorì in un 
certo senso raffermarsi della complessa cultura 
barocca. E questa, a sua volta, esercitò un influs­
so considerevole sulle espressioni letterarie, arti­
stiche e musicali della pietà cattolica.

Nell’epoca post-tridentina il rapporto tra Li­
turgia e pietà popolare presenta connotati in parte 
nuovi: la Liturgia entra in un periodo di sostan­
ziale uniformità e di persistente staticità; in con­
trapposizione ad essa la pietà popolare conosce 
uno sviluppo straordinario.

Entro certi limiti, determinati dalla necessità 
di vigilare sull’insorgere di forme esuberanti o 
fantasiose, la Riforma cattolica favorì la creazio­
ne e la diffusione dei pii esercizi, che si rivelaro­
no un mezzo importante per la difesa della fede 

cattolica e il nutrimento della pietà dei fedeli. Si 
pensi ad esempio allo sviluppo delle Confraterni­
te devote ai misteri della Passione del Signore, alla 
Vergine Maria e ai Santi, aventi come triplice fine 
la penitenza, la formazione dei laici e le opere di 
carità. Da questa pietà popolare trasse motivo la 
creazione di bellissime immagini, piene di senti­
mento, la cui contemplazione continua ad alimen­
tare la fede e l’esperienza religiosa dei fedeli.

Le “missioni al popolo”, sorte in quest’epoca, 
contribuiscono anch’esse alla diffusione dei pii 
esercizi. In esse Liturgia e pietà popolare coesisto­
no, se pure con un certo squilibrio: le missioni in­
fatti si prefiggono soprattutto lo scopo di condurre 
i fedeli ad accostarsi al sacramento della Riconci­
liazione e a ricevere la Comunione eucaristica, ma 
ricorrono con dovizia ai pii esercizi come mezzo 
per indurre alla conversione e come momento cul­
tuale di sicura partecipazione popolare.

I pii esercizi venivano spesso raccolti e ordi­
nati in manuali di preghiera che, muniti dell'ap­
provazione ecclesiastica, costituivano veri e pro­
pri sussidi cultuali: per i vari momenti della 
giornata, del mese, dell’anno e per innumerevoli 
circostanze della vita.

Nell’epoca della Riforma cattolica il rapporto 
tra Liturgia e pietà popolare non si pone solo nei 
termini contrapposti di staticità e di sviluppo, ma 
conosce pure situazioni anomale: i pii esercizi si 
svolgono talvolta all’interno della stessa azione 
liturgica sovrapponendosi ad essa, e nell’azione 
pastorale occupano un luogo preferenziale nei 
confronti della Liturgia. Si accentua così il di­
stacco dalla Sacra Scrittura e non si avverte suf­
ficientemente la centralità del mistero pasquale 
di Cristo, fondamento, fulcro e culmine di tutto il 
culto cristiano, avente la sua espressione privile­
giata nella domenica.

42. Nell’epoca deUTIluminismo si accentua 
il distacco tra la “religione dei dotti”, potenzial­
mente vicina alla Liturgia, e la “religione dei 
semplici”, per sua natura prossima alla pietà po­
polare. Ma di fatto dotti e popolo sono accomu­
nati dalle stesse pratiche religiose. Tuttavia i 
“dotti" appoggiano una pratica religiosa illumi­
nata dall’intelligenza e dai sapere e avversano la

10 II 9 luglio 1568 Pio V, con la Bolla Quod a nobis, promulgò il Breviarium Romanum ex decreto SS. Con­
cilii restitutum: con la Bolla Quo primum tempore del 14 luglio 1570, Pio V promulgò i! Missale Romanum ex de­
creto sacrosancti Concilii tridentini restitutum; il 16 giugno 1614, Paolo V completava la riforma dei libri liturgi­
ci promulgando, con la Lett. Ap. Apostolicae Sedi, il Rituale Romanum.

" La Sacra Congregatio Rituum fu istituita da Sisto V con la Cost. Ap. Immensa aeterni Dei del 22 gennaio 
1588.

12 Nella Bolla di promulgazione del Missale Romanum si afferma esplicitamente che gli esperti della Sede 
Apostolica «adpristinam Missale ipsum sanctorum Patrum normam ac ritum restituerunt».



38 Atti della Santa Sede

pietà popolare che, ai loro occhi, è nutrita da su­
perstizione e da fanatismo.

Alla Liturgia li indirizza il senso aristocratico 
che permea molteplici espressioni della vita cul­
turale, il carattere enciclopedico che ha assunto il 
sapere, lo spirito critico e di ricerca che porta alla 
pubblicazione di antiche fonti liturgiche, il carat­
tere ascetico di alcuni movimenti che, influenza­
ti anche dal giansenismo, postulano un ritorno 
alla purezza della Liturgia dell’antichità. Pur ri­
sentendo della particolare temperie culturale, il 
rinnovato interesse per la Liturgia è animato da 
interesse pastorale verso il Clero e i laici, come 
avviene in Francia a partire dal sec. XVII.

Alla pietà popolare rivolge la sua attenzione 
la Chiesa in vasti settori della sua azione pastora­
le. Si intensifica infatti quel tipo di azione apo­
stolica che tende a far sì che Liturgia e pietà po­
polare, in una certa misura, si integrino a 
vicenda. Così, ad esempio, la predicazione si 
svolge in significativi tempi liturgici, quali la 
Quaresima e la domenica in cui ha luogo la cate­
chesi degli adulti, ed è diretta ad ottenere la con­
versione degli animi e dei costumi dei fedeli, ad 
avvicinarli al sacramento della Riconciliazione, a 
riportarli alla frequenza della Messa domenicale, 
ad illustrare il valore del sacramento dell’Unzio­
ne degli infermi e del Viatico.

La pietà popolare, come in passato era stata 
efficace per arginare gli effetti negativi del movi­
mento protestante, così ora si dimostra valida per 
contrastare le suggestioni corrosive del razionali­
smo e, aH’intemo della Chiesa, le conseguenze 
dannose del giansenismo. Da questo impegno e 
dall’ulteriore sviluppo delle missioni al popolo la 
pietà popolare esce arricchita: vengono sottoli­
neati in modo nuovo alcuni aspetti dei Mistero 
cristiano come, per esempio, il Cuore di Cristo, e 
nuovi “giorni” polarizzano la pietà dei fedeli, per 
esempio, i nove “primi venerdì” del mese.

Nel Settecento è peraltro da ricordare l’atti­
vità di Ludovico Antonio Muratori che seppe co­
niugare gli studi eruditi con le nuove istanze pa­
storali e nella sua celebre opera Della regolata 
devozione dei cristiani propose una religiosità 
che sapesse trarre dalla Liturgia e dalla Scrittura 
la propria sostanza e si mantenesse lontana dalla 
superstizione e dalla magia. Illuminata fu anche 
l’opera di Papa Benedetto XIV (Prospero Lam­
bertini), cui si deve l’importante iniziativa di per­
mettere l’uso della Bibbia in lingua volgare.

43. La Riforma cattolica aveva rafforzato le 
strutture e l’unità del rito della Chiesa romana. 
Pertanto essa, che nel secolo XVIII conosce una 
grande espansione missionaria, diffonde la pro­

pria Liturgia e la propria struttura organizzativa 
presso i popoli ai quali annuncia il messaggio 
evangelico.

Nel Settecento, nei territori di missione, il 
rapporto tra Liturgia e pietà popolare si pone in 
termini simili, ma accentuati, a quelli già osser­
vati nei secoli XVI e XVII:

- la Liturgia mantiene intatta la sua fisiono­
mia romana, perché nei suoi confronti, anche per 
timore di ripercussioni negative nel campo della 
fede, non si pone quasi per nulla il problema del- 
l’inculturazione - sono da menzionare i lodevoli 
sforzi in tale senso avviati da Matteo Ricci con la 
questione dei Riti cinesi, e da Roberto de’ Nobili 
con i Riti indiani -, ed è quindi sentita, in parte 
almeno, estranea alla cultura autoctona;

- la pietà popolare da una parte è soggetta al 
pericolo del sincretismo religioso, soprattutto là 
dove l’evangelizzazione non è penetrata in 
profondità; dall'altra diviene progressivamente 
più autonoma e matura: non si limita cioè a ri­
proporre i pii esercizi diffusi dagli evangelizzato­
ri, ma ne crea altri, che recano l’impronta della 
cultura locale.

Nell’epoca contemporanea
44. Nel secolo XIX, superata la crisi della ri­

voluzione francese, che nel suo intento di sradi­
care la fede cattolica avversò palesemente il culto 
cristiano, si assiste ad una significativa rinascita 
liturgica.

Essa fu preceduta e preparata da un vigoroso 
affermarsi dell’ecclesiologia, che presentava la 
Chiesa non solo come società gerarchica ma 
anche come Popolo di Dio e comunità cultuale. 
Accanto al risveglio ecclesiologico, sono da 
porre in luce, quali prodromi della rinascita litur­
gica, il rifiorire degli studi biblici e patristici, la 
tensione ecclesiale ed ecumenica di uomini come 
Antonio Rosmini (t 1855) e di John Henry New- 
man (f 1890).

Nel processo di rinascita del culto liturgico 
una menzione speciale richiede l’opera dell’aba­
te Prosper Guéranger (t 1875), restauratore del 
monachedimo in Francia e fondatore dell’abbazia 
di Solesmes: la sua visione della Liturgia è per­
meata di amore per la Chiesa e per la tradizione; 
tuttavia la sua considerazione per la Liturgia ro­
mana, ritenuta indispensabile fattore di unità, lo 
porta ad opporsi a espressioni liturgiche autocto­
ne. La rinascita liturgica da lui promossa ha il 
merito di non essere un movimento accademico, 
ma di mirare a fare della Liturgia l’espressione 
cultuale, sentita e partecipata, di tutto il Popolo 
di Dio.



Atti della Santa Sede 39

45. Il secolo XIX non segna solo il risveglio 
della Liturgia ma anche, e talora in modo auto­
nomo, un incremento della pietà popolare. Così il 
rifiorire del canto liturgico coincide con la crea­
zione di nuovi canti popolari; la diffusione di 
sussidi liturgici come i messali bilingui ad uso 
dei fedeli, si accompagna con la proliferazione di 
libretti devozionali.

La stessa cultura del romanticismo, che riva­
luta il sentimento e le istanze religiose dell’uo­
mo, favorisce la ricerca, la comprensione e la va­
lorizzazione dell’elemento popolare anche in 
campo cultuale.

Si assiste in questo stesso secolo ad un feno­
meno di vasta portata: espressioni di culto locale, 
sorte per iniziativa popolare, in riferimento a 
eventi prodigiosi — miracoli, apparizioni,... -, ot­
tengono successivamente un riconoscimento uf­
ficiale, il favore e la protezione dell’autorità ec­
clesiale, e sono assunte nella stessa Liturgia. A 
questo riguardo, il caso di diversi santuari, meta 
di pellegrinaggi, centri di Liturgia penitenziale 
ed eucaristica e luoghi di pietà popolare mariana, 
è emblematico.

Nel secolo XIX tuttavia il rapporto tra la Li­
turgia, in fase di risveglio, e la pietà popolare, in 
fase di espansione, è turbato da un fattore negati­
vo: si accentua il fenomeno, che si era riscontra­
to già nella Riforma cattolica, della sovrapposi­
zione dei pii esercizi alle azioni liturgiche.

46. Agli inizi del secolo XX il Papa San Pio 
X (1903-1914) si propose di avvicinare i fedeli 
alla Liturgia, di renderla quindi “popolare”. Egli 
infatti riteneva che i fedeli acquistano il «vero 
spirito cristiano» attingendo alla «sua prima e in­
dispensabile fonte, che è la partecipazione attiva 
ai sacrosanti misteri e alla preghiera pubblica e 
solenne della Chiesa»”. Con ciò San Pio X diede 
un autorevole contributo all’affermazione della 
superiorità oggettiva della Liturgia su ogni altra 
forma di pietà; respinse la confusione tra la pietà 
popolare e la Liturgia e, indirettamente, favorì la 
chiara distinzione tra i due campi ed aprì la via 
che avrebbe condotto ad una giusta comprensio­
ne del loro rapporto.

Sorse e si sviluppò così, per l’apporto di uo­
mini eminenti per scienza, pietà e passione ec­
clesiale, il movimento liturgico, che ebbe un 
posto rilevante nella vita della Chiesa del XX se­
colo e in esso i Sommi Pontefici hanno ricono­
sciuto un passaggio dello Spirito14. Lo scopo ul­
timo degli animatori del movimento liturgico15 
era di indole pastorale: favorire nei fedeli l’intel­
ligenza e quindi l’amore per la celebrazione dei 
divini misteri, ridare ad essi la coscienza di ap­
partenere ad un popolo sacerdotale (cfr. ! Pi 2,5).

Si comprende come alcuni esponenti rigidi 
del movimento liturgico guardassero con diffi­
denza le manifestazioni della pietà popolare e in­
dividuassero in esse una causa della decadenza 
della Liturgia. Dinanzi a loro erano gli abusi pro­
vocati dalla sovrapposizione dei pii esercizi alla 
Liturgia o addirittura la sostituzione di essa con 
espressioni cultuali popolari. Essi inoltre, nell’in­
tento di ripristinare la purezza del culto divino, 
guardavano, come a un modello ideale, alla Li­
turgia dei primi secoli della Chiesa e, di conse­
guenza, rifiutavano, talora in modo radicale, le 
espressioni della pietà popolare, di origine me­
dievale o sorte nell’epoca post-tridentina.

Ma questo rifiuto non teneva sufficientemente 
conto del fatto che le espressioni della pietà po­
polare, spesso approvate e raccomandate dalla 
Chiesa, avevano sostenuto la vita spirituale di 
molti fedeli e prodotto innegabili frutti di santità, 
ed avevano pure largamente contribuito alla sal­
vaguardia della fede e alla diffusione del mes­
saggio cristiano. Perciò Pio XII, nel documento 
programmatico con cui assumeva la guida del 
movimento liturgico, l’Enciclica Mediator Dei 
del 21 novembre 1947'6, a quel rifiuto opponeva 
la difesa dei pii esercizi, con i quali, in una certa 
misura, si era identificata la pietà cattolica degli 
ultimi secoli.

Sarebbe stata opera del Concilio ecumenico 
Vaticano II, con la Costituzione Sacrosanctum 
Concilium, definire nei giusti termini il rapporto 
tra la Liturgia e la pietà popolare, proclamando il 
primato indiscutibile della santa Liturgia e la su­
bordinazione ad essa dei pii esercizi, pur riba­
dendo la validità di questi ultimi ”,

15 "Motu proprio" Tra le sollecitudini (22 novembre 1903), in Pii X Pontificis Maximi Acta, I, Akademische 
Druck-u. Verlagsanstalt, Graz 1971, p. 77.

14 Cfr. Pio XII, Allocuzione ai partecipanti al I Congresso Intemazionale di Liturgia pastorale di Assisi-Roma 
(22 settembre 1956): AAS 48 (1956), 712; Sacrosanctum Concilium, 43.

15 Tra essi Lambert Beauduin (f 1960), Odo Casel (t 1948), Pius Parsch (t 1954), Bernard Botte (f 1960), 
Romano Guardini (f 1968), Josef A. Jungmann (f 1975), Cipriano Vagaggini (f 1999), Aimé-Georges Martimort 
(t 2000).

14 In AAS 39 (1947), 521-600.
17 Cfr. Sacrosanctum Concilium,!. 10. 13.



40 Atti della Santa Sede

Liturgia e pietà popolare: problematica attuale

47. Dal profilo storico ora tracciato si evin­
ce che la questione del rapporto tra Liturgia e 
pietà popolare non si pone solo oggi: lungo i se­
coli, sia pure sotto altre denominazioni e in 
modi diversi, essa si è presentata più volte e ad 
essa sono state date varie articolazioni. E neces­
sario ora trarre dall’insegnamento della storia 
alcune indicazioni per rispondere alle domande 
pastorali che oggi si pongono con frequenza e 
urgenza.

Indicazioni della storia: cause di squilibrio
48. La storia mostra anzitutto che il corretto 

rapporto tra Liturgia e pietà popolare viene tur­
bato allorché nei fedeli si attenua la coscienza 
di alcuni valori essenziali della Liturgia stessa. 
Tra le cause di tale aftievolimento vengono se­
gnalate:

- la debole consapevolezza o la diminuzione 
del senso della Pasqua e del posto centrale che 
essa occupa nella storia della salvezza, della 
quale la Liturgia cristiana è l’attualizzazione; 
dove ciò accade, i fedeli orientano quasi inevita­
bilmente la loro pietà, senza tener conto della 
“gerarchia delle verità”, verso altri misteri salvi­
fici della vita di Cristo e verso la Beata Vergine, 
gli Angeli e i Santi;

- l’affievolimento del senso del sacerdozio 
universale in virtù del quale i fedeli sono abilita­
ti a «offrire sacrifici spirituali graditi a Dio, per 
mezzo di Gesù Cristo» (1 Pt 2,5; cfr. Rm 12,1) e 
a partecipare pienamente, secondo la loro condi­
zione, al culto della Chiesa; tale affievolimento, 
accompagnato spesso dal fenomeno di una Li­
turgia guidata da chierici anche in parti non ri­
guardanti le funzioni proprie dei sacri ministri, 
fa sì che talora i fedeli si orientino verso la pra­
tica dei pii esercizi, dei quali si sentono parteci­
panti attivi;

- la non conoscenza del linguaggio proprio 
della Liturgia - la lingua, i segni, i simboli e i 
gesti rituali, ... -, per cui ai fedeli sfugge in gran 
parte il significato della celebrazione. Ciò può in­
generare in essi l’impressione di essere estranei 
all’azione liturgica; allora sono facilmente indot­
ti a preferire i pii esercizi, il cui linguaggio è più 
conforme alla loro formazione culturale, o le par­
ticolari devozioni più rispondenti a esigenze e si­
tuazioni concrete della vita quotidiana.

49. Ognuno di questi fatti, che non di rado 
coesistono in uno stesso ambiente, produce uno 
squilibrio nel rapporto tra Liturgia e pietà popo­
lare, a detrimento della prima e ad impoverimen­
to della seconda. Pertanto essi dovranno essere 
corretti attraverso un’accorta e perseverante azio­
ne catechetica e pastorale. Per converso, i movi­
menti di rinnovamento liturgico e l’accrescimen­
to del senso liturgico nei fedeli danno luogo ad 
un ridimensionamento della pietà popolare nei 
confronti della Liturgia. Ciò si deve ritenere un 
fatto positivo, conforme aH’orientamento più 
profondo della pietà cristiana.

Nella luce della Costituzione liturgica
50. Nel nostro tempo il tema del rapporto tra 

Liturgia e pietà popolare va guardato soprattutto 
alla luce delle direttive impartite dalla Costitu­
zione Sacrosanctum Concilium, le quali sono or­
dinate alla ricerca di un rapporto armonico tra 
ambedue le espressioni di pietà, in cui tuttavia la 
seconda sia oggettivamente subordinata e finaliz­
zata alla prima'*.

Ciò significa che bisogna anzitutto evitare di 
porre la questione del rapporto tra Liturgia e 
pietà popolare in termini di opposizione, come 
pure di equiparazione o di sostituzione. Infatti la 
coscienza dell’importanza primordiale della Li­
turgia e la ricerca delle sue più genuine espres­
sioni non devono condurre a trascurare la realtà 
della pietà popolare e tanto meno a disprezzarla 
o a ritenerla superflua o addirittura dannosa per 
la vita cultuale della Chiesa.

La non considerazione o la disistima nei con­
fronti della pietà popolare denunciano una inade­
guata valutazione di alcuni fatti ecclesiali e sem­
brano suggerite più da pregiudizi ideologici che 
non dalla dottrina della fede. Esse costituiscono 
un atteggiamento che:

- non tiene conto che la pietà popolare è an- 
ch’essa una realtà ecclesiale promossa e sorretta 
dallo Spirito”, sulla quale il Magistero esercita la 
sua funzione di autenticazione e di garanzia;

- non considera sufficientemente i frutti di 
grazia e di santità che la pietà popolare ha pro­
dotto e continua a produrre nella compagine ec­
clesiale;

- è non di rado espressione di una ricerca il­
lusoria della “Liturgia pura” la quale, a parte la

" Cfr. Sacrosanctum Concilium, 13.
” Cfr. Giovanni Paolo II, Omelia pronunziata durante la Celebrazione della Parola a La Serena (Chile), 2: 

Insegnamenti di Giovanni Paolo II, X/l (1987), cit., p. 1078.



Atti della Santa Sede 41

soggettività dei criteri con cui viene stabilita la 
puritas, è - come insegna l’esperienza secola­
re - più un’aspirazione ideale che una realtà 
storica;

- è portato a confondere una nobile compo­
nente dell’animo umano, ossia il sentimento, che 
legittimamente permea molte espressioni della 
pietà liturgica e della pietà popolare, con la sua 
degenerazione, cioè il sentimentalismo.

51. Ma nel rapporto tra Liturgia e pietà po­
polare si riscontra anche il fenomeno opposto, 
cioè una tale valutazione della pietà popolare 
che in pratica è a scapito della Liturgia della 
Chiesa.

Non si può tacere che dove ciò avvenga, o per 
una situazione di fatto o per una pretesa scelta 
teorica, si dà luogo a una grave deviazione pasto­
rale: la Liturgia non sarebbe più «il culmine 
verso cui tende la vita della Chiesa e, insieme, la 
fonte da cui promana la sua virtù»20, ma una 
espressione cultuale ritenuta estranea alla com­
prensione e alla sensibilità del popolo e che, 
quindi, viene negletta, relegata a un ruolo secon­
dario, oppure riservata a gruppi particolari.

52. La encomiabile intenzione di avvicinare 
l’uomo contemporaneo, soprattutto chi non ha ri­
cevuto sufficiente istruzione catechetica, al culto 
cristiano e la constatata difficoltà, da parte di de­
terminate culture, di assimilare alcuni elementi e 
strutture della Liturgia, non devono avere come 
conseguenza la svalutazione teorica o pratica del­
l’espressione primaria e fondamentale del culto 
liturgico. In questo modo, invece di affrontare 
con lungimiranza e perseveranza le difficoltà 
reali, si pensa di poterle risolvere in modo sem­
plicistico.

53. Là dove gli esercizi della pietà popolare 
vengono praticati a scapito delle azioni liturgi­
che, accade di udire affermazioni quali:

- la pietà popolare è uno spazio adeguato per 
celebrare in modo libero e spontaneo la “Vita” e 
le sue molteplici espressioni; la Liturgia invece, 
centrata sul “Mistero di Cristo” e anamnetica per 
sua natura, inibisce la spontaneità e risulta ripeti­
tiva e formalistica;

- la Liturgia non riesce a coinvolgere il fede­
le nella totalità del suo essere, nella sua corpo­
reità e nel suo spirito; la pietà popolare invece, 
parlando direttamente all’uomo, ne coinvolge il 
corpo, il cuore, lo spirito;

» Sacrosanctum Concilium, 10.
11 Ivi, 17.
= Cfr. Ivi, 5-7.

- la pietà popolare è uno spazio reale e ge­
nuino per la vita di preghiera: attraverso i pii 
esercizi infatti il fedele dialoga veramente con il 
Signore, con parole che egli comprende piena­
mente e che sente proprie; la Liturgia al contra­
rio, ponendo sulle sue labbra parole non sue e 
spesso estranee al suo mondo culturale, più che 
un mezzo si rivela un impedimento per la vita di 
preghiera;

- la ritualità in cui si esprime la pietà popola­
re è recepita e accolta dal fedele, perché vi è cor­
rispondenza tra il suo mondo culturale e il lin­
guaggio rituale; la ritualità propria della Liturgia 
è invece incompresa, perché i suoi moduli 
espressivi provengono da un mondo culturale che 
il fedele sente diverso e lontano.

54. In tali affermazioni viene accentuato in 
modo esagerato e dialettico il divario che - non 
lo si può negare - esiste in alcune aree culturali 
tra le espressioni della Liturgia e quelle della 
pietà popolare.

È certo però che là dove queste opinioni si 
esprimono, esse sono segno che il genuino con­
cetto della Liturgia cristiana è fortemente com­
promesso se non del tutto svuotato dei suoi con­
tenuti essenziali.

Contro tali opinioni bisogna ricordare la paro­
la grave e meditata dell’ultimo Concilio ecu­
menico: «Ogni celebrazione liturgica, in quanto 
opera di Cristo sacerdote e del suo Corpo, che è 
la Chiesa, è azione sacra per eccellenza, e nes­
sun’altra azione della Chiesa, allo stesso titolo e 
allo stesso grado, ne uguaglia l’efficacia»21.

55. L’unilaterale esaltazione della pietà po­
polare senza tener conto della Liturgia non è 
coerente col fatto che gli elementi essenziali di 
quest’ultima risalgono alla volontà istitutiva di 
Gesù stesso e non ne sottolinea, come di dove­
re, l’insostituibile valore soteriologico e dosso­
logico. Dopo l’ascensione del Signore alla 
gloria del Padre e il dono dello Spirito, la per­
fetta glorificazione di Dio e la salvezza del­
l’uomo avvengono primariamente attraverso la 
celebrazione liturgica22, la quale esige l’adesio­
ne della fede e inserisce il credente nell’evento 
salvifico fondamentale: la Passione, Morte e 
Risurrezione di Cristo (cfr. Rm 6,2-6; ICor 
11,23-26).

La Chiesa, nell’autocomprensione del suo mi­
stero e della sua azione cultuale e salvifica, non



42 Atti della Santa Sede

dubita di affermare che «mediante la Liturgia, 
specialmente nel divino sacrificio dell’Eucari­
stia, “si compie l’opera della nostra redenzio­
ne”»23; ciò non esclude l’importanza di altre 
forme di pietà.

56. La disistima teorica o pratica nei con­
fronti della Liturgia conduce inevitabilmente a 
oscurare la visione cristiana del mistero di Dio, 
che si china misericordiosamente sull’uomo ca­
duto per attirarlo a Sé con l’incarnazione del Fi­
glio e il dono dello Spirito Santo; a non percepi­
re il significato della storia della salvezza e il 
rapporto esistente tra l’Antica e la Nuova Allean­
za; a sottovalutare la Parola di Dio, la sola Paro­
la che salva, di cui si nutre e a cui incessante­
mente si riferisce la Liturgia; ad attenuare 
nell’animo dei fedeli la coscienza del valore del­
l’opera di Cristo, Figlio di Dio e Figlio della Ver­
gine Maria, il solo Salvatore e unico Mediatore 
(cfr. ITm 2,5; Al 4,12); a smarrire il sensus Ec­
clesiae.

57. L’accento posto esclusivamente sulla 
pietà popolare, la quale peraltro - come è stato 
detto - deve muoversi nell’ambito della fede 
cristiana24, può favorire un processo di allonta­
namento dei fedeli dalla rivelazione cristiana e 
di riassunzione in modo indebito o distorto di 
elementi della religiosità cosmica e naturale; 
può determinare l’introduzione nel culto cri­
stiano di elementi ambigui provenienti da cre­
denze pre-cristiane o che siano unicamente 
espressione della cultura o della psicologia di 
un popolo o di una etnia; creare l’illusione di 
raggiungere il trascendente attraverso esperien­
ze religiose inquinate25; compromettere il ge­
nuino senso cristiano della salvezza quale dono 
gratuito di Dio, proponendo una salvezza che 
sia conquista dell’uomo e frutto del suo sforzo 
personale (non si deve dimenticare il pericolo 

spesso reale della deviazione pelagiana); può 
infine far sì che la funzione dei mediatori se­
condari, quali la Beata Vergine Maria, gli An­
geli, i Santi e talora i protagonisti della storia 
nazionale, sovrasti nella mentalità dei fedeli il 
ruolo dell’unico Mediatore, il Signore Gesù 
Cristo.

58. Liturgia e pietà popolare sono due espres­
sioni legittime del culto cristiano, anche se non 
omologabili. Esse non sono da opporre, né da 
equiparare, ma da armonizzare come viene de­
scritto nella Costituzione liturgica: «I pii esercizi 
del popolo cristiano [...] siano ordinati in modo 
da essere in armonia con la sacra Liturgia, da 
essa traggano in qualche modo ispirazione, e ad 
essa, data la sua natura di gran lunga superiore, 
conducano il popolo cristiano»26.

Liturgia e pietà popolare sono quindi due 
espressioni cultuali da porre in mutuo e fecondo 
contatto: in ogni caso tuttavia la Liturgia dovrà 
costituire il punto di riferimento per «incanalare 
con lucidità e prudenza gli aneliti di preghiera e 
di vita carismatica»27 che si riscontrano nella 
pietà popolare; dal canto suo la pietà popolare, 
con i suoi valori simbolici ed espressivi, potrà 
fornire alla Liturgia alcune coordinate per una 
valida inculturazione e stimoli per un efficace di­
namismo creatore28.

L’importanza della formazione
59. Alla luce di quanto richiamato, la via per 

risolvere motivi di squilibrio o di tensione tra Li­
turgia e pietà popolare è quella della formazione, 
sia del Clero che dei laici. Insieme alla necessa­
ria formazione liturgica, opera di lungo respiro, 
sempre da riscoprire e approfondire29, a comple­
mento di essa e in vista di una spiritualità armo­
nica e ricca, si impone anche la formazione alla 
pietà popolare".

23 Ivi, 2.
24 Cfr. sopra n. 9.
25 Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Lett. Orationis formas ai Vescovi della Chiesa catto­

lica su alcuni aspetti della meditazione cristiana (15 ottobre 1989): AAS 82 (1990), 362-379.
26 Sacrosanctum Concilium, 13.
27 III Conferencia General del Episcopado Latino-Americano, Documento de Puebla, 465 e.
24 Cfr. Ivi.
29 Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Vicesimus quintus annus, 15.
30 Giovanni Paolo II, nel Messaggio rivolto alla Plenaria della Congregazione per il Culto Divino e la Disci­

plina dei Sacramenti (21 settembre 2001), dopo aver richiamato la centralità e insostituibilità della Liturgia per la 
vita della Chiesa, ribadiva «che la religiosità popolare ha il suo naturale coronamento nella celebrazione liturgica, 
verso la quale, pur non confluendovi abitualmente, deve idealmente orientarsi, e ciò deve essere illustrato con 
un’appropriata catechesi», in Notitiae 37 (2001 ), 403. Cfr. anche Congregazione per il Clero, Direttorio gene­
rale per la catechesi, cit., 195-196.



Atti della Santa Sede 43

Infatti, poiché «la vita spirituale non si esauri­
sce nella partecipazione alla sola Liturgia»31, il 
limitarsi esclusivamente all’educazione liturgica 
non soddisfa ogni ambito di accompagnamento e 
di crescita spirituale. Del resto, l’azione liturgica, 
specie la partecipazione all’Eucaristia, non può 
permeare un vissuto dal quale è assente la pre­
ghiera individuale e sono carenti i valori veicola­
ti dalle tradizionali forme di devozione del popo­
lo cristiano. Il rivolgersi odierno a pratiche 
“religiose” di provenienza orientale, variamente 

rielaborate, è indice di una ricerca di spiritualità 
dell’esistere, del soffrire, del condividere. Le ge­
nerazioni post-conciliari - a seconda dei Paesi - 
non hanno l’esperienza delle forme di devozione 
che avevano le generazioni precedenti: ecco per­
ché la catechesi e l’azione educativa non posso­
no trascurare, nella proposta di una spiritualità 
vissuta, il riferimento al patrimonio rappresenta­
to dalla pietà popolare, in modo speciale dai pii 
esercizi raccomandati dal Magistero.

CAPITOLO II
LITURGIA E PIETÀ POPOLARE NEL MAGISTERO DELLA CHIESA

60. È già stata rilevata l’attenzione del Magi­
stero del Concilio Vaticano II, dei Romani Ponte­
fici e dei Vescovi verso la pietà popolare'. Sem­
bra ora opportuno proporre una sintesi organica 

degli insegnamenti del Magistero in tale materia, 
per facilitare l’assunzione di un orientamento 
dottrinale comune nei confronti della pietà popo­
lare e per favorire una valida azione pastorale.

I valori della pietà popolare

61. Secondo il Magistero la pietà popolare è 
una realtà viva nella Chiesa e della Chiesa: la sua 
fonte è nella presenza costante ed attiva dello 
Spirito di Dio nella compagine ecclesiale; il suo 
punto di riferimento, il mistero di Cristo Salvato­
re; il suo scopo, la gloria di Dio e la salvezza 
degli uomini; l'occasione storica, «l'incontro fe­
lice tra l’opera di evangelizzazione e la cultura»2. 
Perciò il Magistero ha espresso più volte la sua 
stima per la pietà popolare e le sue manifestazio­
ni; ha ammonito coloro che la ignorano, la tra­
scurano o la disprezzano ad assumere nei suoi 
confronti un atteggiamento più positivo, che 
tenga conto dei suoi valori3; non ha dubitato, in­
fine, di presentarla quale «vero tesoro del Popo­
lo di Dio»4.

La stima del Magistero verso la pietà popolare 
è motivata anzitutto dai valori che essa incarna.

La pietà popolare ha un senso quasi innato 
del sacro e del trascendente. Manifesta una ge­
nuina sete di Dio e «un senso acuto degli attri­
buti profondi di Dio: la paternità, la provviden­
za, la presenza amorosa e costante»’, la mise­
ricordia6.

I documenti magisteriali rilevano alcuni atteg­
giamenti interiori e alcune virtù che la pietà po­
polare valorizza in modo particolare, suggerisce 
ed alimenta: la pazienza e la «rassegnazione cri­
stiana nelle situazioni irrimediabili»’; l’abbando­
no fiducioso in Dio; la capacità di soffrire e di 
percepire il «senso della croce nella vita quoti­
diana»"; il desiderio sincero di piacere al Signo-

” Sacrosanctum Concilium, 12.
' Cfr. sopra n. 2.
2 Giovanni Paolo II, Omelia pronunciata nel santuario della Vergine Maria “de Zapopan”, 2: 4AS 71 

(1979), 228.
’ Cfr. Paolo VI, Esort. Ap. Marialis cultus, 31; Giovanni Paolo II, Allocuzione ai Vescovi della Basilicata e 

della Puglia in Visita “ad Limina”, 4: AAS 74 (1982), 211-213.
4 Giovanni Paolo II, Omelia pronunziata durante la Celebrazione della Parola a La Serena (Chile), 2: Inse­

gnamenti di Giovanni Paolo II, X/l (1987), cit., p. 1078.
5 Paolo VI, Esort. Ap. Evangelii nuntiandi, 48.
6 Cfr. Giovanni Paolo II, Esort. Ap. Catechesi tradendae, 54.
7 III Conferencia General del Episcopado Latino-Americano, Documento de Puebla, 913.
' Paolo VI, Esort. Ap. Evangelii nuntiandi, 48.



44 Atti della Santa Sede

re, di riparare le offese a Lui arrecate e di fare pe­
nitenza; il distacco dalle cose materiali; la soli­
darietà e l’apertura agli altri, il «senso di amici­
zia, di carità e di unione familiare»’.

62. La pietà popolare rivolge volentieri la 
sua attenzione al mistero del Figlio di Dio che, 
per amore degli uomini, si è fatto bambino, fra­
tello nostro, nascendo povero da una Donna 
umile e povera, e rivela altresì una viva sensibi­
lità verso il mistero della Passione e Morte di 
Cristo10.

Nella pietà popolare occupano largo spazio la 
considerazione del mistero dell’aldilà, il deside­
rio di comunione con gli abitanti del cielo, la 
Beata Vergine Maria, gli Angeli e i Santi, e la 
preghiera in suffragio delle anime dei defunti.

63. La fusione armonica del messaggio cri­
stiano con la cultura di un popolo, che spesso si 
riscontra nelle manifestazioni della pietà popola­
re, è un altro motivo della stima del Magistero 
per quest’ultima.

Nelle manifestazioni più genuine della pietà 
popolare, infatti, il messaggio cristiano da una 
parte assimila i moduli espressivi della cultu­
ra del popolo, dall’altra permea di contenuti 
evangelici la sua concezione della vita e della 
morte, della libertà, della missione, del destino 
dell’uomo.

La trasmissione, quindi, dai genitori ai figli, 

da una generazione all’altra, delle espressioni 
culturali porta con sé la trasmissione dei principi 
cristiani. In alcuni casi la fusione è talmente 
profonda che elementi propri della fede cristiana 
sono diventati elementi integranti dell’identità 
culturale di un popolo". Si pensi, ad esempio, 
alla pietà verso la Madre del Signore.

64. Il Magistero rileva ancora l’importanza 
della pietà popolare per la vita di fede del Popo­
lo di Dio, per la conservazione della fede stessa e 
per l’assunzione di nuove iniziative di evangeliz­
zazione.

Si osserva che non è possibile non tener conto 
di «quelle devozioni che sono praticate in certe 
regioni dal popolo fedele con un fervore e una 
purezza di intenzione commoventi»l2; che la sana 
religiosità popolare, «per le sue radici essenzial­
mente cattoliche, può essere un antidoto contro le 
sette e una garanzia di fedeltà al messaggio della 
salvezza» che la pietà popolare è stata un prov­
videnziale strumento per la custodia della fede, là 
dove i cristiani erano privi di assistenza pastora­
le; che dove l’evangelizzazione è stata insuffi­
ciente, «la popolazione in gran parte esprime la 
propria fede soprattutto nella pietà popolare»14; 
che la pietà popolare, infine, costituisce un vali­
do e imprescindibile «punto di partenza per otte­
nere che la fede del popolo acquisti maturità e 
profondità»,s.

Alcuni percorsi che possono far deviare la pietà popolare

65. Il Magistero, che mette in luce gli inne­
gabili valori della pietà popolare, non trascura di 
segnalare alcuni pericoli che possono minacciar­
la: l’insufficiente presenza di elementi essenziali 
della fede cristiana, quali il significato salvifico 
della Risurrezione di Cristo, il senso dell’appar­
tenenza alla Chiesa, la Persona e l’azione del di­
vino Spirito; la sproporzione tra la stima per il 
culto dei Santi e la coscienza dell’assoluta sovra­

nità di Gesù Cristo e del suo mistero; lo scarso 
contatto diretto con la Sacra Scrittura; l’isola­
mento dalla vita sacramentale della Chiesa; la 
tendenza a separare il momento cultuale dagli 
impegni della vita cristiana; la concezione utilita­
ristica di alcune forme di pietà; la utilizzazione di 
«segni, gesti e formule, che talvolta prendono 
una importanza eccessiva, fino alla ricerca dello 
spettacolare»16; il rischio, in casi estremi, di «fa-

’ III Conferencia General del Episcopado Latino-Americano, Documento de Puebla, 913.
10 Cfr. Ivi, 912.
" Cfr. Giovanni Paolo II, Omelia pronunciata nel santuario della Vergine Maria “de Zapopan”, 2: A4S 71 

(1979), 228-229; III Conferencia General del Episcopado Latino-Americano, Documento de Puebla, 283.
12 Cfr. Giovanni Paolo II, Esort. Ap. Catechesi tradendae, 54.
13 Giovanni Paolo II, Discorso di apertura della IV Conferenza Generale dell’Episcopato Latino-Americano 

a Santo Domingo (12 ottobre 1992), 12: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, X/2 (1992), Libreria Editrice Vatica­
na, Città del Vaticano 1994, p. 323.

14 III Conferencia General del Episcopado Latino-Americano, Documento de Puebla, 913.
15 Ivi, 960.
16 Giovanni Paolo II, Allocuzione alla Conferenza dei Vescovi dell’Abruzzo e Molise in Visita “ad Limina”, 

3: AAS 78(1986), 1140.



Atti della Santa Sede 45

vorire l’ingresso delle sette e portare addirittura 
alla superstizione, alla magia, al fatalismo o al­
l’oppressione»1’.

66. Per porre rimedio a queste eventuali ca­
renze e difetti della pietà popolare il Magistero 
del nostro tempo ribadisce con insistenza che oc­
corre “evangelizzare” la pietà popolare ”, porla in 
contatto fecondo con la parola del Vangelo. Ciò 
«la libererà progressivamente dai suoi difetti; pu­
rificandola, la consoliderà, facendo sì che ciò che

Il soggetto della pietà popolare

67. Il Magistero della Chiesa ricordando che 
«la vita spirituale non si esaurisce nella parteci­
pazione alla sola Liturgia» e che il cristiano «è 
sempre tenuto a entrare nella sua stanza, per pre­
gare il Padre in segreto», anzi, «secondo l’inse­
gnamento dell’Apostolo, è tenuto a pregare in­
cessantemente»21, indica che soggetto delle 
diverse forme di preghiera è ogni cristiano - 
chierico, religioso, laico - sia quando, mosso 
dallo Spirito di Cristo, prega privatamente, sia 
quando prega comunitariamente in gruppi di 
varia origine e fisionomia22.

68. In particolare il Santo Padre Giovanni 
Paolo II ha indicato la famiglia come soggetto 
della pietà popolare. L’Esortazione Apostolica 
Familiaris consortio, dopo aver esaltato la fami­
glia quale santuario domestico della Chiesa, rile­
va che «per preparare e prolungare nella casa il 
culto celebrato nella chiesa23, la famiglia cristia­
na ricorre alla preghiera privata, che presenta una 
grande varietà di forme: questa varietà, mentre 
testimonia la straordinaria ricchezza secondo cui 
lo Spirito anima la preghiera cristiana, viene in­

è ambiguo acquisti una fisionomia più chiara nei 
contenuti di fede, speranza e carità»1’.

In quest’opera di “evangelizzazione” della 
pietà popolare, il senso pastorale suggerisce però 
di procedere con grande pazienza e con prudente 
senso di tolleranza, ispirandosi alla metodologia 
seguita dalla Chiesa nel corso dei secoli per af­
frontare sia i problemi dell’inculturazione della 
fede cristiana e della Liturgia20, sia le questioni 
inerenti alle devozioni popolari.

contro alle diverse esigenze e situazioni di vita di 
chi si rivolge al Signore». Osserva poi che «oltre 
alle preghiere del mattino e della sera, sono 
espressamente da consigliare [...]: la lettura e la 
meditazione della Parola di Dio, la preparazione 
ai Sacramenti, la devozione e consacrazione al 
Cuore di Gesù, le varie forme di culto alla Vergi­
ne Santissima, la benedizione della mensa, l’os­
servanza della pietà popolare»24.

69. Soggetto ugualmente importante della 
pietà popolare sono pure le Confraternite e altre 
pie Associazioni di fedeli. Tra i loro fini istitu­
zionali, oltre all’esercizio della carità e all’impe­
gno sociale, è la promozione del culto cristiano: 
verso la Trinità, verso Cristo e i suoi misteri, la 
Beata Vergine, gli Angeli, i Santi e i Beati, non­
ché il suffragio per le anime dei fedeli defunti.

Spesso le Confraternite hanno, accanto al ca­
lendario liturgico, una sorta di calendario pro­
prio, in cui sono indicate feste particolari, gli uf­
fici, le novene, i settenari, i tridui da celebrare; i 
giorni penitenziali da osservare e i giorni in cui 
svolgere processioni e pellegrinaggi o compiere

17 Giovanni Paolo II, Discorso a Popayan (Colombia), in Insegnamenti di Giovanni Paolo II, IX/2 (1986), 
Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 1986, p. 115.

" Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Vicesimus quintus annus, 18; Allocuzione alla Conferenza dei Vescovi 
dell’Abruzzo e Molise in Visita “ad Limina”, 6: AAS 78 (1986), 1142; III Conferencia General del Episcopado 
Latino-Americano, Documento de Puebla, 458-459; Congregazione per il Culto Divino, Lett. circ. Orienta­
menti e proposte per la celebrazione dell'Anno Mariano (3 aprile 1987), 68.

” Giovanni Paolo II, Allocuzione alla Conferenza dei Vescovi dell’Abruzzo e Molise in Visita “ad Limina”, 
6: AAS 78 (1986), 1142.

20 Cfr. Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, IV Istr. per una corretta appli­
cazione della Costituzione conciliare sulla sacra Liturgia (nn. 37-40) Varietatis legitimae, 9-20.

21 Sacrosanctum Concilium, 12.
22 Cfr. Institutio generalis de Liturgia Horarum, 9.
23 In riferimento alla Liturgia va compresa anche la seguente raccomandazione de\V Institutio generalis de Li­

turgia Horarum, 27: «È cosa lodevole che la famiglia, santuario domestico della Chiesa, oltre alle comuni preghiere 
celebri anche, secondo l’opportunità, qualche parte cella Liturgia delle Ore, inserendosi così più intimamente nella 
Chiesa».

24 Giovanni Paolo II, Esort. Ap. Familiaris consortio, 61.



46 Atti della Santa Sede

determinate opere di misericordia. Hanno pure 
libri devozionali propri e peculiari segni distinti­
vi, quali scapolari, medaglie, abitini e cinture, e 
talora luoghi di culto proprio e propri cimiteri.

La Chiesa riconosce le Confraternite e confe­
risce loro personalità giuridica25, ne approva gli 

Statuti e ne apprezza le finalità e l’attività cultua­
le. Richiede tuttavia che questa, evitando ogni 
forma di contrapposizione o di isolamento, sia 
saggiamente inserita nella vita parrocchiale e 
diocesana.

I pii esercizi

70. Espressione tipica della pietà popolare 
sono i pii esercizi, i quali peraltro sono molto di­
versi tra loro per l’origine storica e il contenuto, 
per il linguaggio e lo stile, per l’uso e i destinata- 
ri. Il Concilio Vaticano II ha preso in considera­
zione i pii esercizi, ha ricordato che essi sono vi­
vamente raccomandati26, indicando altresì le 
condizioni che ne garantiscono la legittimità e la 
validità.

71. Alla luce della natura e delle caratteristi­
che proprie del culto cristiano, è evidente anzi­
tutto che i pii esercizi devono essere conformi 
alla sana dottrina e alle leggi e alle norme della 
Chiesa27; devono inoltre essere in armonia con la 
sacra Liturgia; tener conto per quanto possibile 
dei tempi dell’anno liturgico e favorire «cioè una 
partecipazione cosciente e attiva alla preghiera 
comune della Chiesa» 2“.

72. I pii esercizi appartengono alla sfera del 
culto cristiano. Perciò la Chiesa ha sempre senti­
to la necessità di essere attenta ad essi, perché at­
traverso di essi Dio venga degnamente glorificato 

e l’uomo riceva beneficio spirituale ed incitamen­
to a condurre una coerente vita cristiana.

L’azione dei Pastori nei confronti dei pii eser­
cizi è stata molteplice: di raccomandazione e di 
stimolo, di orientamento e, talora, di correzione. 
Nella vasta gamma dei pii esercizi vengono di­
stinti: i pii esercizi che si compiono per disposi­
zione della Sede Apostolica o che da essa sono 
stati raccomandati lungo i secoli29; i pii esercizi 
delle Chiese particolari, «che vengono celebrati 
per disposizione dei Vescovi, secondo le consue­
tudini o i libri legittimamente approvati»30; altri 
pii esercizi che si praticano per diritto particolare 
o tradizione nelle Famiglie religiose o nelle Con­
fraternite e in altre pie Associazioni di fedeli; essi 
spesso hanno ricevuto l’approvazione esplicita 
della Chiesa; i pii esercizi che si compiono nel­
l’ambito della vita familiare o personale.

Alcuni pii esercizi, introdotti per consuetu­
dine dalla comunità dei fedeli e approvati dal 
Magistero3', godono della concessione di indul­
genze32.

Liturgia e pii esercizi

73. L’insegnamento della Chiesa sulla que­
stione dei rapporti tra Liturgia e pii esercizi può 
essere sintetizzato in questi termini: la Liturgia, 
per sua natura, è di gran lunga superiore ai pii 
esercizi33, per cui nella prassi pastorale bisogna 

dare alla Liturgia «il posto preminente che le 
compete nei confronti dei pii esercizi»34; Liturgia 
e pii esercizi devono coesistere nel rispetto della 
gerarchia dei valori e della natura specifica di 
ambedue le espressioni cultuali35.

25 Cfr. CJ.C., can. 301 e can. 312.
26 Cfr. Sacrosanctum Concilium, 13; Lumen gentium, 67.
27 Cfr. Sacrosanctum Concilium, 13.
21 Giovanni Paolo II, Omelia pronunziata durante la Celebrazione della Parola a La Serena (Chile), 2: Inse­

gnamenti di Giovanni Paolo 11, X/l (1987), cit., p. 1079.
29 Cfr. Sacrosanctum Concilium, 13.
30 Ivi.
31 Cfr. C.I.C., can. 23.
32 Cfr. Enchiridion Indulgentiarum, Aliae concessiones, pp. 50-77.
33 Cfr. Sacrosanctum Concilium, 7.
34 Congregazione per il Culto Divino, Leu. cire. Orientamenti e proposte per la celebrazione dell'Anno 

Mariano, 54.
35 Cfr. Paolo VI, Esort. Ap. Marialis cultus, 31. 48.



Atti della Santa Sede 47

74. Una considerazione attenta di questi prin­
cipi deve condurre a compiere un reale sforzo per 
armonizzare, per quanto possibile, i pii esercizi 
con i ritmi e le esigenze della Liturgia; quindi 
«senza fondere o confondere le due forme di 
pietà»36; ad evitare, conseguentemente, la confu­

sione e l’ibrida commistione tra Liturgia e pii 
esercizi; a non contrapporre la Liturgia ai pii 
esercizi o, contro il sentire della Chiesa, ad eli­
minare questi ultimi, creando un vuoto che spes­
so non viene colmato a grande scapito del popo­
lo fedele”.

Criteri generali per il rinnovamento dei pii esercizi

75. La Sede Apostolica non ha mancato poi 
di indicare con quali criteri teologici e pastorali, 
storici e letterari si debbano — all’occorrenza - 
restaurare i pii esercizi38; come in essi si debba 
accentuare l’afflato biblico e l’ispirazione liturgi­
ca e debba trovare espressione l’istanza ecumeni­
ca; come se ne debba evidenziare il nucleo es­
senziale, individuato attraverso l’indagine stori­

ca, e fare sì che essi rispecchino alcuni aspetti 
della spiritualità contemporanea; come essi deb­
bano tenere in debito conto le acquisizioni di una 
sana antropologia; come debbano pure rispettare 
la cultura e lo stile espressivo del popolo a cui 
sono destinati, senza lasciar perdere gli elementi 
tradizionali ancorati nelle abitudini popolari.

CAPITOLO III 
PRINCIPI TEOLOGICI PER LA VALUTAZIONE E IL RINNOVAMENTO 

DELLA PIETÀ POPOLARE

La vita cultuale: comunione col Padre, per Cristo nello Spirito

76. Nella storia della rivelazione la salvezza 
dell’uomo è costantemente presentata come un 
dono di Dio, scaturito dalla sua misericordia, in 
sovrana libertà e totale gratuità. L’intero com­
plesso degli eventi e delle parole attraverso i 
quali si manifesta e si attua il piano salvifico1 si 
configura come un dialogo continuo tra Dio e 
l’uomo, dialogo in cui Iddio ha l’iniziativa e che 
esige da parte dell’uomo un atteggiamento di 
ascolto nella fede e una risposta di «obbedienza 
alla fede» (Rm 1,5; 16,26).

Singolare importanza nel dialogo salvifico ha 
l’Alleanza stipulata sul Sinai tra Dio e il popolo 
eletto (cfr. Es 19-24), che fa di quest’ultimo una 
«proprietà » del Signore, un «regno di sacerdoti 
e una nazione santa» (Es 19,6). Ed Israele, che 
pur non fu sempre fedele all’Alleanza, trovò in 
essa ispirazione e forza per modellare il suo com­
portamento sul comportamento di Dio stesso

(cfr. Lv 11,44-45; 19,2) e sui contenuti della sua 
Parola.

In particolare il culto di Israele e la sua pre­
ghiera hanno come oggetto soprattutto la memo­
ria dei mirabilia Dei, cioè degli interventi salvi­
fici di Dio nella storia; ciò mantiene viva la 
venerazione per gli eventi in cui si sono attuate le 
promesse di Dio e che costituiscono pertanto il 
punto di riferimento costante sia per la riflessio­
ne di fede sia per la vita di preghiera.

77. Conformemente al suo disegno eterno, 
«Dio che aveva già parlato nei tempi antichi 
molte volte e in diversi modi ai padri per mezzo 
dei profeti, ultimamente, in questi giorni, ha par­
lato a noi per mezzo del Figlio, che ha costituito 
erede di tutte le cose e per mezzo del quale ha 
fatto anche il mondo» (Eb 1,1-2). Il mistero di 
Cristo, soprattutto la sua Pasqua di Morte e di Ri-

* Conferenza Episcopale Italiana - Commissione Episcopale per la Liturgia. Nota pastorale // rinnova­
mento liturgico in italia (23 settembre 1983), 18: Enchiridion C.E.I., 3, Edizioni Dehoniane, Bologna 1986, p. 886.

” Cfr. Paolo VI, Esort. Ap. Marialis cultus, 31; III Conferencia General del Episcopado Latino-Ameri­
cano, Documento de Puebla, 915.

" Cfr. S. Congregazione per i Vescovi, Directorium de pastorali ministerio Episcoporum, cit., 91; Paolo 
VI, Esort. Ap. Marialis cultus, 24-38.

' Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. Dei Verbum, 2.



48 Atti della Santa Sede

surrezione, è in effetti la piena e definitiva rivela­
zione e attuazione delle promesse salvifiche. Poi­
ché Gesù, «('unigenito Figlio di Dio» (Gv 3,18), 
è colui nel quale il Padre ci ha donato tutto, senza 
risparmio alcuno (cfr. Rm 8,32; Gv 3,16), è evi­
dente che il punto di riferimento essenziale per la 
fede e la vita di preghiera del Popolo di Dio ri­
siede nella persona e nell’opera del Cristo: in Lui 
abbiamo il Maestro di verità (cfr. Mt 22,16), il 
Testimone fedele (cfr. Ap 1,5), il Sommo Sacer­
dote (cfr. Eb 4,14), il Pastore delle nostre anime 
(cfr. 1 Pt 2,25), il Mediatore unico e perfetto (cfr. 
ITm 2,5; Eb 8,6; 9,15; 12,24): per mezzo di Lui 
l’uomo va al Padre (cfr. Gv 14,6), sale a Dio la 
lode e la supplica della Chiesa e discende sull’u­
manità ogni dono divino.

Sepolti con Cristo e risuscitati con Lui nel Bat­
tesimo (cfr. Col 2,12; Rm 6,4), sottratti al domi­
nio della carne e introdotti in quello dello Spirito 
(cfr. Rm 8,9), siamo chiamati allo stato perfetto 
nella misura che conviene alla piena maturità di 
Cristo (cfr. E/4,13); in Cristo abbiamo il model­
lo di un’esistenza di cui ogni momento riflette 
l’atteggiamento di ascolto della parola del Padre e 
di accoglienza del suo volere, come un “sì” inces­
sante alla sua volontà: «Mio cibo è fare la volontà 
di colui che mi ha mandato» (Gv 4,4).

Cristo dunque è il modello perfetto della pietà 
filiale e del colloquio incessante con il Padre, 
ossia il modello di una ricerca ininterrotta del 
contatto vitale, intimo e confidente con Dio, che 
illumina, sorregge e guida l’uomo durante tutta la 
sua esistenza.

78. Nella vita di comunione con il Padre i fe­
deli sono guidati dallo Spirito (cfr. Rm 8,14), che 
è stato dato loro perché li trasformi progressiva­
mente in Cristo; infonda in essi lo «spirito di figli 
adottivi», per cui assumano l’atteggiamento filia­
le di Cristo (cfr. Rm 8,15-17) e i suoi stessi senti­
menti (cfr. Fil 2,5); renda presente ad essi l’inse­
gnamento di Cristo (cfr. Gv 14,26; 16,13-25), 
perché alla sua luce interpretino le vicende della 
vita e gli avvenimenti della storia; li conduca alla 
conoscenza delle profondità di Dio (cfr. ICor 
2,10) e li abiliti a fare della propria vita un «culto 
spirituale» (cfr. Rm 12,1); li sostenga nelle con­
traddizioni e nelle prove che devono affrontare 
nel faticoso processo di trasformazione in Cristo; 
susciti, alimenti e diriga la loro preghiera: «Lo 
Spirito di Dio viene in aiuto alla nostra debolez­
za, perché nemmeno sappiamo che cosa sia con­
veniente domandare, ma lo Spirito stesso interce­
de con insistenza per noi, con gemiti ine­

sprimibili; e colui che scruta i cuori sa quali sono 
i desideri dello Spirito, poiché egli intercede per i 
credenti secondo i disegni di Dio» (Rm 8,26-27).

Dallo Spirito trae origine e impulso il culto 
cristiano, nello Spirito si svolge e si compie. Si 
può dunque affermare che senza la presenza 
dello Spirito di Cristo non vi è genuino culto li­
turgico, ma neppure può esprimersi l’autentica 
pietà popolare.

79. Alla luce dei principi finora esposti appa­
re necessario che la pietà popolare si configuri e 
costituisca un momento del dialogo tra Dio e 
l’uomo per Cristo nello Spirito Santo. Non vi è 
dubbio che essa, nonostante le carenze che qua e 
là si riscontrano - come ad esempio la confusio­
ne tra Dio Padre e Gesù -, reca in sé un’impron­
ta trinitaria.

La pietà popolare infatti è molto sensibile al 
mistero della paternità di Dio: si commuove di 
fronte alla sua bontà, ne ammira la potenza e la 
sapienza; si allieta per la bellezza della creazione 
e ne loda il Creatore; sa che Dio Padre è giusto e 
misericordioso, ed ha cura dei poveri e degli 
umili; proclama che Egli comanda di fare il bene 
e premia coloro che vivono con onestà seguendo 
la retta via, mentre aborrisce il male e allontana 
da Sé coloro che si ostinano nel seguire la via 
dell’odio e della violenza, dell’ingiustizia e della 
menzogna.

La pietà popolare si concentra volentieri sulla 
figura di Cristo, Figlio di Dio e Salvatore del­
l’uomo: si commuove al racconto della sua na­
scita e intuisce l’amore immenso che si sprigiona 
da quel Bambino, Dio vero e vero fratello nostro, 
povero e perseguitato fin dalla sua infanzia; gode 
di rappresentarsi numerose scene della vita pub­
blica del Signore Gesù, il Buon Pastore che avvi­
cina i pubblicani e i peccatori, il Taumaturgo che 
guarisce gli infermi e soccorre i bisognosi, il 
Maestro che parla con verità; e soprattutto ama 
contemplare i misteri della Passione di Cristo, 
perché in essi avverte il suo sconfinato amore e la 
misura della sua solidarietà con la sofferenza 
umana: Gesù tradito e abbandonato, flagellato e 
incoronato di spine, crocifisso tra i malfattori, de­
posto dalla croce nel grembo della terra, pianto 
da amici e discepoli.

La pietà popolare non ignora che nel mistero 
di Dio vi è la persona dello Spirito Santo. Essa 
infatti crede che «per opera dello Spirito Santo» 
il Figlio di Dio «si è incarnato nel seno della Ver­
gine Maria e si è fatto uomo»2 e che agli albori 
della Chiesa lo Spirito fu dato agli Apostoli (cfr.

2 DS 150; Missale Romanum, Ordo Missae, Symbolum Nicaeno-Constantinopolitanum.



Atti della Santa Sede 49

At 2,1 -13); sa che la potenza dello Spirito di Dio, 
il cui sigillo è impresso in modo particolare nei 
cristiani mediante la Confermazione, è viva in 
ogni Sacramento della Chiesa; sa che «nel nome 
del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo» ini­
zia la celebrazione dell’Eucaristia, viene conferi­
to il Battesimo e dato il perdono dei peccati; sa 
che nel nome delle tre Divine Persone si compie 
ogni forma di preghiera della comunità cristiana 
ed è invocata sull’uomo e su tutte le creature la 
benedizione divina.

80. Occorre dunque che nella pietà popolare 
si rafforzi la coscienza del riferimento alla San­
tissima Trinità che, come si è detto, essa reca in 
sé, seppure in germe. A questo scopo vengono 
date alcune indicazioni:

- è necessario illuminare i fedeli sull’im­
pronta peculiare della preghiera cristiana, che ha 
come destinatario il Padre, per la mediazione di 
Gesù Cristo, nella potenza dello Spirito Santo;

- è necessario che le espressioni della pietà 
popolare mettano in più chiara luce la persona e 
l’azione dello Spirito Santo. La mancanza di un 
“nome” per lo Spirito di Dio e l’abitudine di non 
rappresentarlo con immagini antropomorfiche 
hanno determinato, almeno in parte, una certa as­
senza dello Spirito Santo nei testi e negli altri 
moduli espressivi della pietà popolare, pur non 
dimenticando la funzione della musica e dei gesti 
del corpo per manifestare la relazione con lo Spi-

La Chiesa, comunità cultuale

81. La Chiesa, «popolo adunato nell’unità 
del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo»4, è 
una comunità di culto. Per volontà del suo Si­
gnore e Fondatore, essa compie numerose azioni 
rituali che hanno per scopo la gloria di Dio e la 
santificazione dell’uomo5, e che sono, tutte, in 
vario modo e in grado diverso, celebrazione del 
Mistero pasquale di Cristo, volte alla realizzazio­
ne del volere divino di riunire i figli dispersi nel­
l’unità di un solo popolo.

Nelle varie azioni rituali, infatti, la Chiesa an­
nunzia il Vangelo della salvezza e proclama la 
Morte e la Risurrezione di Cristo, attuando attra­
verso i santi segni la sua opera di salvezza. Nel­
l’Eucaristia celebra il memoriale della beata Pas­
sione, della gloriosa Risurrezione e dell’am­
mirabile Ascensione, e dagli altri Sacramenti at­
tinge altri doni dello Spirito, che scaturiscono 

rito. Tale assenza può essere colmata attraverso 
l’evangelizzazione della pietà popolare, di cui 
più volte ha trattato il Magistero della Chiesa;

- è necessario altresì che le espressioni della 
pietà popolare mettano in risalto il valore prima­
rio e fondante della Risurrezione di Cristo. L’a­
morosa attenzione rivolta all'umanità sofferente 
del Salvatore, tanto viva nella pietà popolare, 
deve essere sempre congiunta alla prospettiva 
della sua glorificazione. Solo a tale condizione 
verrà esposto nella sua integrità il disegno salvi­
fico di Dio in Cristo e sarà colto nella sua inscin­
dibile unità il Mistero pasquale di Cristo; solo 
così sarà delineato il volto genuino del Cristiane­
simo, che è vittoria della vita sulla morte, cele­
brazione di Colui che «non è Dio dei morti, ma 
dei vivi» (Mt 22,32), del Cristo, il Vivente, che 
era morto ed ora vive per sempre (cfr. Ap 1,28) e 
dello Spirito «che è Signore e dà la vita» ’;

- infine è necessario che la devozione alla 
Passione di Cristo conduca i fedeli ad una parte­
cipazione piena e consapevole all’Eucaristia, in 
cui è dato in cibo il corpo di Cristo offerto in sa­
crificio per noi (cfr. ICor 11,24); ed è dato come 
bevanda il sangue di Gesù versato sulla croce per 
la nuova ed eterna Alleanza e per la remissione di 
tutti i peccati. Tale partecipazione ha il suo mo­
mento più alto e significativo nella celebrazione 
del Triduo pasquale, culmine dell’Anno liturgi­
co, e nella celebrazione domenicale dei santi Mi­
steri.

dalla Croce del Salvatore. La Chiesa glorifica il 
Padre con salmi e inni per le meraviglie da Lui 
operate nella Morte e nell’Esaltazione del Cristo 
suo Figlio e lo supplica perché il mistero salvifi­
co della Pasqua raggiunga tutti gli uomini; nei sa­
cramentali, istituiti per soccorrere i fedeli in varie 
situazioni e necessità, supplica il Signore perché 
tutta la loro attività sia sorretta e illuminata dallo 
Spirito della Pasqua.

82. Nella celebrazione della Liturgia non si 
esaurisce tuttavia il compito della Chiesa rispetto 
al culto divino. I discepoli di Cristo, infatti, se­
condo l’esempio e l’insegramento del Maestro, 
pregano anche nel segreto della loro camera (cfr. 
Mt 6,6); si riuniscono a pregare secondo forme 
create da uomini e donne di grande esperienza 
religiosa, che hanno coito alcune istanze dei fe-

’ Ivi.
4 S. Cipriano. De oratione dominica, 23: CSEL 3/1, Vindobonae 1868, p. 285.
5 Cfr. Sacrosanctum Concilium, 5-7.



50 Atti della Santa Sede

deli e ne hanno orientato la pietà verso aspetti 
particolari del mistero di Cristo; pregano secon­
do strutture sorte quasi anonimamente dal fondo 
della coscienza collettiva cristiana, nelle quali le 
esigenze della cultura popolare si compongono 
armonicamente con i dati essenziali del messag­
gio evangelico.

83. Le forme genuine della pietà popolare 
sono anch’esse frutto dello Spirito Santo e devo­
no ritenersi espressione della pietà della Chiesa: 
perché compiute da fedeli viventi in comunione 
con essa, nell’adesione alla sua fede e nel rispet­
to della sua disciplina cultuale; perché non poche 
di esse sono state esplicitamente approvate e rac­
comandate dalla Chiesa stessa6.

84. In quanto espressione di pietà ecclesiale 
la pietà popolare è sottoposta alle leggi generali 
del culto cristiano e all’autorità pastorale della 
Chiesa, che esercita su di essa un’azione di di­
scernimento e di autenticazione, e la rinnova po-

Sacerdozio comune e pietà popolare

85. Con i sacramenti dell’Iniziazione cristiana il 
fedele entra a far parte della Chiesa, popolo profeti­
co, sacerdotale e regale, cui spetta di rendere a Dio 
il culto in spirito e verità (cfr. Gv 4,23). Egli eserci­
ta tale sacerdozio per Cristo nello Spirito Santo non 
solo in ambito liturgico, soprattutto nella celebrazio­
ne dell’Eucaristia, ma anche in altre espressioni 
della vita cristiana, tra le quali le manifestazioni 
della pietà popolare. Lo Spirito Santo infatti gli con­
ferisce la capacità di offrire sacrifici di lode a Dio, di 
elevare a Lui preghiere e suppliche e, in primo luo­
go, di fare della propria vita un «sacrificio vivente, 
santo e gradito a Dio» (Rm 12,1; cfr. Eh 12,28).

Parola di Dio e pietà popolare

87. La Parola di Dio, consegnata nella Sacra 
Scrittura, custodita e proposta dal Magistero 
della Chiesa, celebrata nella Liturgia, è strumen­
to privilegiato e insostituibile dell’azione dello 
Spirito nella vita cultuale dei fedeli.

Poiché nell’ascolto della Parola di Dio si 
edifica e cresce la Chiesa, il popolo cristiano 
deve acquistare familiarità con la Sacra Scrit­
tura e imbeversi del suo spirito7, per tradurre 
in forme idonee e conformi ai dati della fede 
il senso di pietà e di devozione che scaturisce 

nendola in fecondo contatto con la Parola rivela­
ta, la Tradizione, la stessa Liturgia.

È necessario d’altra parte che le espressioni 
della pietà popolare siano sempre illuminate dal 
“principio ecclesiologico” del culto cristiano. 
Ciò consentirà alla pietà popolare di:

- avere una visione corretta dei rapporti tra 
Chiesa particolare e Chiesa universale; la pietà 
popolare infatti è portata a concentrarsi prevalen­
temente sui valori locali e sulle necessità imme­
diate, rischiando di chiudersi ai valori universali 
e alle prospettive ecclesiologiche;

- situare la venerazione della Beata Vergine, 
degli Angeli, dei Santi e Beati, e il suffragio per 
i defunti nel vasto ambito della Comunione dei 
Santi e all’interno dei rapporti intercorrenti tra la 
Chiesa celeste e la Chiesa tuttora pellegrina sulla 
terra;

- comprendere in modo fecondo il rapporto 
tra ministero e carisma; il primo, necessario nelle 
espressioni del culto liturgico; il secondo, fre­
quente nelle manifestazioni della pietà popolare.

86. Su questo fondamento sacerdotale la pietà 
popolare aiuta i fedeli a perseverare nella pre­
ghiera e nella lode di Dio Padre, a rendere testi­
monianza a Cristo (cfr. At 2,42-47) e, sostenendo 
la vigilanza nell’attesa della sua gloriosa venuta, 
dà ragione, nello Spirito Santo, della speranza 
della vita eterna (cfr. 1 Pt 3,15); e, mentre conser­
va aspetti qualificanti del proprio contesto cultu­
rale, esprime quei valori di ecclesialità che carat­
terizzano, sia pure in vario modo e grado, tutto ciò 
che nasce e si sviluppa all’interno del Corpo mi­
stico di Cristo.

dal contatto con il Dio che salva, rigenera e san­
tifica.

Nella parola biblica la pietà popolare troverà 
una fonte inesauribile di ispirazione, insuperabili 
modelli di preghiera e feconde proposte temati­
che. Inoltre il costante riferimento alla Sacra 
Scrittura costituirà un’indicazione e un criterio 
per moderare l’esuberanza con cui non di rado si 
manifesta il sentimento religioso popolare, 
dando luogo ad espressioni ambigue e talora per­
fino non corrette.

6 Cfr. Sacrosanctum Concilium, 13; Lumen gentium, 67.
7 Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. Dei Verbum, 25.



Atti della Santa Sede 51

88. Ma «la lettura della Sacra Scrittura 
dev’essere accompagnata dalla preghiera, affin­
ché possa svolgersi il colloquio tra Dio e l’uo­
mo»8; pertanto è assai raccomandabile che le 
varie forme in cui si esprime la pietà popola­
re prevedano di norma la presenza di testi bibli­
ci, opportunamente scelti e debitamente com­
mentati.

89. A tale scopo gioverà il modello offerto 
dalle celebrazioni liturgiche, le quali comportano 
costitutivamente la presenza della Sacra Scrittu­
ra, proposta in vari modi per i diversi tipi di cele­
brazione. Ma poiché alle espressioni della pietà 
popolare si riconosce una legittima varietà di di­
segno e di articolazione, non è certo necessario 
che in esse la disposizione delle pericopi bibliche 
ricalchi in tutto le strutture rituali con cui la Li­
turgia proclama la Parola di Dio.

Pietà popolare e rivelazioni private

90. Da sempre e in ogni luogo, la religiosità 
popolare si mostra interessata a fenomeni e fatti 
straordinari, spesso connessi con rivelazioni pri­
vate. Pur non circoscrivibile al solo ambito della 
pietà mariana, è questa ad essere particolarmente 
toccata a motivo di "apparizioni” e relativi “mes­
saggi”. Valga, al riguardo, quanto ricorda il Cate­
chismo della Chiesa Cattolica: «Lungo i secoli ci 
sono state delle rivelazioni chiamate “private”, 
alcune delle quali sono state riconosciute dal-

Inculturazione e pietà popolare

91. La pietà popolare è naturalmente contras­
segnata dal sentire storico e culturale. Ne è indi­
ce la varietà di espressioni che la costituiscono, 
fiorite e affermatesi nelle varie Chiese particola­
ri nel corso del tempo, segno del radicarsi della 
fede nel cuore di singoli popoli e della sua intro­
duzione nel mondo della quotidianità. Infatti, «la 
religiosità popolare è la prima e fondamentale

Il modello liturgico costituirà, in ogni caso, 
per la pietà popolare una sorta di salvaguardia di 
una corretta scala di valori, in cui al primo posto 
sia l’atteggiamento di ascolto di Dio che parla; 
insegnerà a scoprire l’armonia tra l’Antico e il 
Nuovo Testamento e a interpretare l’uno alla luce 
dell’altro; fornirà soluzioni collaudate da secola­
re esperienza per attualizzare in modo corretto il 
messaggio biblico e offrirà un valido criterio per 
valutare l’autenticità della preghiera.

Nella scelta dei testi è auspicabile che si ri­
corra a passi brevi, facilmente memorizzabili, in­
cisivi, di facile comprensione anche se di ardua 
attuazione. Del resto, alcuni esercizi di pietà 
come la Via Crucis e il Rosario favoriscono la co­
noscenza della Scrittura: rapportati direttamente 
a gesti e preghiere imparate a memoria, gli epi­
sodi evangelici della vita di Gesù sono più facil­
mente ricordabili.

l’autorità della Chiesa. Esse non appartengono 
tuttavia al deposito della fede. Il loro ruolo non è 
quello di “migliorare” o di “completare” la Rive­
lazione definitiva di Cristo, ma di aiutare a viver­
la più pienamente in una determinata epoca sto­
rica. Guidato dal Magistero della Chiesa, il senso 
dei fedeli sa discernere e accogliere ciò che in 
queste rivelazioni costituisce un appello autenti­
co di Cristo e dei suoi Santi alla Chiesa» (n. 67)’.

forma di “inculturazione” della fede, che si deve 
continuamente lasciare orientare e guidare dalle 
indicazioni della Liturgia, ma che a sua volta fe­
conda la fede a partire dal cuore»10. L’incontro 
tra il dinamismo innovatore del messaggio del 
Vangelo e le diverse componenti di una cultura 
trova pertanto una sua attestazione nella pietà 
popolare".

' Ivi.
’ Sull'argomento si veda l’intervento di J. Ratzinger, Commento teologico, in Congregazione per la Dot­

trina della Fede, // messaggio di Fatima, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2C00, pp. 32-44.
Ivi, p. 35.

" Cfr. Pontificio Consiglio della Cultura, Per una pastorale della Cultura, Libreria Editrice Vaticana, 
Città del Vaticano 1999, 28: « La pietà popolare rimane una delle principali espressioni di una vera inculturazione 
della fede, poiché in essa armonizzano la fede e la liturgia, il sentimento e le arti, mentre si afferma la coscienza 
della propria identità nelle tradizioni locali. Così, «l’America, che è stata storicamente ed è crogiolo di popoli, ha 
riconosciuto nel volto meticcio della Vergine di Tepeyac, in Santa Maria di Guadalupe, un grande esempio di evan­
gelizzazione perfettamente inculturata» (Ecclesia in America, 11 ). (...). La pietà popolare consente ad un popolo di 
esprimere la sua fede, i suoi rapporti con Dio e la sua Provvidenza, con la Vergine e i Santi, col prossimo, con i de­
funti, con la creazione, e rafforza la sua appartenenza alla Chiesa».



52 Atti della Santa Sede

92. Il processo di adattamento o di incultura- 
zione di un pio esercizio non dovrebbe presenta­
re particolari difficoltà per quanto attiene al lin­
guaggio, alle espressioni musicali ed artistiche e 
all’assunzione di gesti e atteggiamenti corporali. 
I pii esercizi, infatti, da una parte non concerno­
no aspetti essenziali della vita sacramentale, dal­
l’altra sono, in molti casi, originariamente popo­
lari, sorti cioè dal popolo e formulati con il suo 
linguaggio, ed impostati nella cornice della fede 
cattolica.

Tuttavia, il fatto che pii esercizi e pratiche di 
devozione siano espressivi del sentire del popolo 
non autorizza ad agire in tale materia con fare 
soggettivo e personalistico. Salva la competenza 
propria dell’Ordinario del luogo o dei Superiori 
Maggiori - se trattasi di devozioni connesse con 
Ordini religiosi -, quando si tratta di pii esercizi 
che interessano tutta una Nazione o una vasta re­

gione di territorio conviene che sia la Conferen­
za dei Vescovi a pronunciarsi.

È necessaria infatti una grande attenzione e un 
profondo senso di discernimento per impedire 
che, attraverso le varie forme del linguaggio, si 
insinuino nei pii esercizi concetti contrari alla 
fede cristiana o si dia adito a espressioni cultuali 
viziate da sincretismo.

In particolare è necessario che il pio esercizio 
oggetto di un processo di adattamento o di incul- 
turazione conservi la sua identità profonda e la 
sua fisionomia essenziale. Ciò richiede che se ne 
mantengano sufficientemente riconoscibili l’ori­
gine storica e le linee dottrinali e cultuali che lo 
caratterizzano.

Quanto all’assunzione di forme di pietà popo­
lare nel processo di inculturazione della Liturgia, 
si rinvia all’Istruzione di questo Dicastero in pro­
posito12.

PARTE SECONDA

ORIENTAMENTI PER L’ARMONIZZAZIONE 
DELLA PIETÀ POPOLARE CON LA LITURGIA

Premessa

93. Per aiutare a tradurre nella concreta azio­
ne pastorale quanto sopra esposto, vengono of­
ferti alcuni orientamenti circa il necessario rap­
porto della pietà popolare con la Liturgia, in vista 
di una armonica e proficua azione pastorale. Nel 
menzionare gli esercizi e le pratiche di pietà 
maggiormente diffuse non si pretende di essere 
esaustivi né di abbracciare ogni singola manife­
stazione di carattere locale. Si trovano qua e là 
anche indicazioni riguardanti la pastorale liturgi­
ca, data l’affinità della materia in settori in cui le 
frontiere non sono rigorosamente delimitabili.

L’esposizione è articolata in cinque capitoli:
- il quarto, sull’Anno liturgico sotto il profi­

lo dell’auspicabile armonizzazione delle sue ce­
lebrazioni con le manifestazioni della pietà po­
polare;

- il quinto, sulla venerazione per la Santa Ma­
dre del Signore, che occupa un posto singolare sia 
nella sacra Liturgia, sia nella pietà popolare;

- il sesto, sul culto dei Santi e Beati, il quale 
trova anch’esso largo spazio nella Liturgia e nella 
devozione dei fedeli;

- il settimo, sul suffragio per i defunti, che ri­
corre frequentemente nelle varie espressioni 
della vita cultuale della Chiesa;

- l’ottavo, sui santuari e pellegrinaggi, luoghi 
significativi ed espressioni caratteristiche della 
pietà popolare, che hanno non poche implicazio­
ni di ordine liturgico.

Pur facendo riferimento a situazioni molto di­
verse e a pii esercizi di varia natura e indole, il 
testo formula le sue proposte nel costante rispet­
to di alcuni presupposti fondamentali: la superio-

12 Cfr. Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, IV Istr. per una corretta appli­
cazione della Costituzione conciliare sulla sacra Liturgia (nn. 37-40) Varietates legitimae, 45.



Atti della Santa Sede 53

rità della Liturgia sulle altre espressioni cultuali 
la dignità e la legittimità della pietà popolare2; 
la necessità pastorale sia di evitare ogni forma di 

contrapposizione tra Liturgia e pietà popolare, 
sia di non confonderne le espressioni dando 
luogo a celebrazioni ibride3.

CAPITOLO IV
ANNO LITURGICO E PIETÀ POPOLARE

94. L’Anno liturgico è la struttura temporale 
entro la quale la Chiesa celebra l’intero mistero 
di Cristo «dall’Incarnazione e dalla Natività fino 
all’Ascensione, al giorno di Pentecoste, all’attesa 
della beata speranza e della venuta del Signore» '.

Nell’Anno liturgico «la celebrazione del mi­
stero pasquale [...] costituisce il momento privi-

La domenica

95. Il “giorno del Signore”, in quanto “festa 
primordiale” e «fondamento e nucleo di tutto 
l’Anno liturgico»3, non deve essere subordinato 
alle manifestazioni di pietà popolare. Non è per­
tanto il caso di insistere su pii esercizi per il cui 
svolgimento viene scelta la domenica come 
punto di riferimento cronologico.

Per il bene pastorale dei fedeli è lecito ripren­
dere nelle domeniche “per annum" quelle cele­
brazioni del Signore, in onore della Beata Vergi­
ne Maria o dei Santi che ricorrono in settimana e 
sono particolarmente sentite dalla pietà dei fede­
li, purché nell’elenco delle precedenze, abbiano 
la preminenza sulla domenica stessa4.

Poiché, talvolta, tradizioni popolari e cultura­
li rischiano di invadere la celebrazione della do- 

legiato del culto cristiano nei suo sviluppo quoti­
diano, settimanale e annuale»2. Ne consegue che 
nel rapporto tra Liturgia e pietà popolare deve es­
sere ritenuto un punto fermo la priorità della ce­
lebrazione dell’Anno liturgico su ogni altra 
espressione e pratica di devozione.

menica, inquinandone lo spirito cristiano, «oc­
corre in questi casi far chiarezza, con la cateche­
si e opportuni interventi pastorali, respingendo 
quanto è inconciliabile col Vangelo di Cristo. 
Non bisogna tuttavia dimenticare che spesso tali 
tradizioni - ciò vale analogamente per nuove 
proposte culturali della società civile - non man­
cano di valori che si coniugano senza difficoltà 
con le esigenze della fede. Spetta ai Pastori ope­
rare un discernimento che salvi i valori presenti 
nella cultura di un determinato contesto sociale e 
soprattutto nella religiosità popolare, facendo in 
modo che la celebrazione liturgica, specie quella 
delle domeniche e delle feste, non ne soffra, ma 
piuttosto ne sia avvantaggiata»5.

Nel tempo di Avvento

96. L’Avvento è tempo di attesa, di conver­
sione, di speranza;

- attesa-memoria della prima, umile venuta 
del Salvatore nella nostra carne mortale; attesa- 

supplica dell’ultima, gloriosa venuta di Cristo, 
Signore della storia e Giudice universale;

- conversione, alla quale spesso la Liturgia di 
questo tempo invita con la voce dei Profeti e so-

' Cfr. Sacrosanctum Concilium, 7.13.
2 Cfr. sopra nn. 61 -64.
’ Cfr. sopra n. 74.

1 Sacrosanctum Concilium, 102.
2 Paolo VI, Lett. Ap. Mysterii paschalis: AAS 61 (1969), 222.
5 Sacrosanctum Concilium, 106. Cfr. Calendarium Romanum ex decreto Sacrosancti Oecumenici Concilii 

Vaticani II instauratum auctoritate Pauli PP. VI promulgatum, Typis Polyglottis Vaticanis 1969, Normae univer­
sales, 4.

4 Cfr. Ivi, 58.
5 Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Dies Domini (31 maggio 1998), 80.



54 Atti della Santa Sede

prattutto di Giovanni Battista: «Convertitevi, per­
ché il regno dei cieli è vicino» (Mt 3,2);

- speranza gioiosa che la salvezza già opera­
ta da Cristo (cfr. Rm 8,24-25) e le realtà di gra­
zia già presenti nel mondo giungano alla loro 
maturazione e pienezza, per cui la promessa si 
tramuterà in possesso, la fede in visione, e «noi 
saremo simili a lui e lo vedremo così come egli 
è»(lGv 3,2).

97. La pietà popolare è sensibile al tempo di 
Avvento soprattutto in quanto memoria della 
preparazione alla venuta del Messia. Nel popolo 
cristiano è saldamente radicata la coscienza 
della lunga attesa che precedette la nascita del 
Salvatore. I fedeli sanno che Dio sosteneva con 
profezie la speranza di Israele nella venuta del 
Messia.

Alla pietà popolare non sfugge l’evento 
straordinario, anzi essa lo rileva piena di stupore, 
per cui il Dio della gloria si è fatto bambino nel 
grembo di una donna vergine, umile e povera. I 
fedeli sono particolarmente sensibili alle diffi­
coltà che la Vergine Maria dovette affrontare du­
rante la gravidanza e si commuovono al pensiero 
che nell’albergo non vi fu un posto per Giuseppe 
e per Maria, che stava per dare alla luce il Bam­
bino (cfr. Le 2,7).

In riferimento all’Avvento sono sorte varie 
espressioni di pietà popolare che sostengono la 
fede del popolo e trasmettono, da una generazio­
ne all’altra, la coscienza di alcuni valori di que­
sto tempo liturgico.

La corona di Avvento
98. La disposizione di quattro ceri su una co­

rona di rami sempreverdi, in uso soprattutto nei 
Paesi germanici e neH’America del Nord, è dive­
nuta simbolo dell’Avvento nelle case dei cristiani.

La corona di Avvento, con il progressivo ac­
cendersi delle sue quattro luci, domenica dopo 
domenica, fino alla solennità del Natale, è me­
moria delle varie tappe della storia della sal­
vezza prima di Cristo e simbolo della luce pro­
fetica che via via illuminava la notte dell’attesa 
fino al sorgere del Sole di giustizia (cfr. MI 3,20; 
Le 1,78).

Le processioni di Avvento
99. Nel tempo di Avvento si celebrano, in di­

verse regioni, processioni di vario genere, che 

sono ora annuncio per le strade cittadine della 
prossima nascita del Salvatore (la “chiara stella” 
di alcune contrade italiane), ora rappresentazione 
del cammino di Giuseppe e di Maria verso Be­
tlemme e della loro ricerca di un luogo ospitale 
per la nascita di Gesù (le “posadas” della tradi­
zione ispanica e latino-americana).

Le "Tempora d'inverno"
100. Nell’emisfero boreale, nel tempo di Av­

vento, ricorrono le “tempora d’inverno”. Esse se­
gnano un passaggio di stagione e un momento di 
tregua in alcuni settori dell’attività umana. La 
pietà popolare è molto attenta allo svolgimento 
del ciclo vitale della natura: mentre si celebrano 
le “tempora d’inverno”, il seme giace sotto la 
terra in attesa che la luce e il calore del sole, che 
proprio nel solstizio d’inverno riprende il suo 
cammino, lo faccia germogliare.

Là dove la pietà popolare abbia istituito 
espressioni celebrative del cambio di stagione, 
esse vanno conservate e valorizzate come mo­
menti di supplica al Signore e di riflessione sul 
significato del lavoro umano, che è collaborazio­
ne all’opera creatrice di Dio, autorealizzazione 
della persona, servizio al bene comune, attuazio­
ne del progetto della redenzione6.

La Vergine Maria nell' Avvento
101. Nel tempo di Avvento la Liturgia cele­

bra frequentemente e in modo esemplare la 
Beata Vergine7: ricorda alcune donne dell’Anti­
ca Alleanza, che erano figura e profezia della sua 
missione; esalta l’atteggiamento di fede e di 
umiltà con cui Maria di Nazaret aderì pronta­
mente e totalmente al progetto salvifico di Dio; 
mette in luce la sua presenza negli avvenimenti 
di grazia che precedettero la nascita del Salvato­
re. Anche la pietà popolare dedica, nel tempo di 
Avvento, una particolare attenzione a Santa 
Maria; lo attestano inequivocabilmente i vari pii 
esercizi, soprattutto le novene dell’Immacolata e 
del Natale.

Tuttavia, la valorizzazione dell’Avvento 
«quale tempo particolarmente adatto per il culto 
della Madre del Signore»’ non significa che que­
sto tempo liturgico venga presentato come un 
“mese di Maria”.

Nei calendari liturgici dell’Oriente cristiano, 
il periodo di preparazione al mistero della mani­
festazione (Avvento) della salvezza divina (Teo-

6 Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. Gaudium et spes, 34. 35. 67.
’ Cfr. Paolo VI. Esort. Ap. Marialis cultus, 4.
" Ivi.



Atti della Santa Sede 55

fania) nei misteri della Natività-Epifania del Fi­
glio Unigenito di Dio Padre, appare segnata- 
mente mariano. L’attenzione si concentra sulla 
preparazione alla venuta del Signore nel mistero 
della Deipara. Per l’Oriente, tutti i misteri maria­
ni sono misteri cristologici, cioè riferiti al miste­
ro della nostra salvezza in Cristo. Così nel rito 
copto durante questo periodo si cantano le Lodi 
di Maria nei Theotokia; nell’Oriente siriano il 
tempo è chiamato Subbara, ossia Annunciazione, 
per sottolineare in tal modo la sua fisionomia ma­
riana. Nel rito bizantino ci si prepara al Natale 
con una serie crescente di feste e di ritornelli ma­
riani.

102. La solennità dellTmmacolata (8 dicem­
bre), profondamente sentita dai fedeli, dà luogo a 
molte manifestazioni di pietà popolare, la cui 
precipua espressione è la novena dell'Immacola­
ta. Non c’è dubbio che il contenuto della festa 
della Concezione pura e senza macchia di Maria, 
in quanto preparazione fontale alla nascita di 
Gesù, si armonizza bene con alcuni temi portan­
ti dell’Avvento: anch’essa rinvia alla lunga attesa 
messianica e richiama profezie e simboli del­
l’Antico Testamento, usati pure dalla Liturgia 
dell’Avvento.

Dove si celebri la novena dellTmmacolata si 
dovranno mettere in luce i testi profetici, che par­
tendo dal vaticinio di Genesi 3,15 sfociano nel 
saluto di Gabriele alla «piena di grazia» (Le 
1,28) e nell’annuncio della nascita dei Salvatore 
(cfr. Le 1,31-33).

Accompagnata da molteplici manifestazioni 
popolari, nel Continente Americano si celebra, 
all’approssimarsi del Natale, la festa di Nostra 
Signora di Guadalupe (12 dicembre), la quale 
ben favorisce la disposizione ad accogliere il Sal­
vatore: Maria, «unita intimamente alla nascita 
della Chiesa in America, fu la Stella radiosa che 
illuminò l’annuncio di Cristo Salvatore ai figli di 
questi popoli»’.

La novena del Natale
103. La novena del Natale è sorta per comu­

nicare ai fedeli le ricchezze di una Liturgia alla 
quale essi non avevano facile accesso. La novena 
natalizia ha svolto effettivamente una funzione 
salutare e può continuare ancora a svolgerla. Tut­
tavia nel nostro tempo, in cui è stata resa più age­
vole la partecipazione del popolo alle celebrazio­

ni liturgiche, sarà auspicabile che nei giorni 17- 
23 dicembre sia solennizzata la celebrazione dei 
Vespri con le “antifone maggiori” e i fedeli siano 
invitati a parteciparvi. Tale celebrazione, prima o 
dopo della quale potranno essere valorizzati al­
cuni elementi cari alla pietà popolare, costitui­
rebbe un’eccellente “novena del Natale” piena­
mente liturgica e attenta alle esigenze della pietà 
popolare. All’interno della celebrazione dei Ve­
spri si possono sviluppare alcuni elementi già 
previsti (es. omelia, uso dell’incenso, adattamen­
to delle intercessioni).

Il presepio
104. Come è noto, oltre alle rappresentazio­

ni del presepio betlemita, esistenti fin dall’anti­
chità nelle chiese, a partire dal secolo XIII si è 
diffusa la consuetudine, influenzata senza dub­
bio dal presepe allestito a Greccio da San Fran­
cesco d’Assisi nel 1223, di costruire piccoli pre­
sepi nelle abitazioni domestiche. La loro 
preparazione (in cui saranno coinvolti partico­
larmente i bambini) diviene occasione perché i 
vari membri della famiglia si pongano in con­
tatto con il mistero del Natale, e si raccolgano 
talora per un momento di preghiera o di lettura 
delle pagine bibliche riguardanti la nascita di 
Gesù.

La pietà popolare e lo spirito dell’Avvento
105. La pietà popolare, per la sua compren­

sione intuitiva del mistero cristiano, può contri­
buire efficacemente alla salvaguardia di alcuni 
valori dell’Avvento, minacciati da un costume in 
cui la preparazione del Natale si risolve in una 
“operazione commerciale” con mille vacue pro­
poste provenienti da una società consumistica.

La pietà popolare, infatti, percepisce che non 
si può celebrare il Natale del Signore se non in un 
clima di sobrietà e di gioiosa semplicità e con un 
atteggiamento di solidarietà verso i poveri e gli 
emarginati; l’attesa della nascita del Salvatore la 
rende sensibile al valore della vita e al dovere di 
rispettarla e di proteggerla fin dal suo concepi­
mento; essa intuisce pure che non si può celebra­
re coerentemente la nascita di Colui «che salverà 
il suo popolo dai suoi peccati» (Mt 1,21) senza 
compiere uno sforzo per eliminare da se stessi il 
male del peccato, vivendo nella vigile attesa di 
Colui che ritornerà alla fine dei tempi.

’ Giovanni Paolo II, Discorso all’Angelus Domini del 24 gennaio 1999, Città del Messico.



56 Atti della Santa Sede

Nel tempo di Natale

106. Nel tempo di Natale la Chiesa celebra il 
mistero della manifestazione del Signore: la sua 
umile nascita a Betlemme, annunciata ai pastori, 
primizia dell "Israele che accoglie il Salvatore; 
l’epifania ai Magi, «giunti da Oriente» (Mt 2,1), 
primizia dei gentili, che nel neonato Gesù rico­
noscono e adorano il Cristo Messia; la teofania 
presso il fiume Giordano, in cui Gesù è procla­
mato dal Padre «figlio prediletto» (Mt 3,17) e 
inaugura pubblicamente il suo ministero messia­
nico; il segno compiuto a Cana con il quale Gesù 
«manifestò la sua gloria e i suoi discepoli credet­
tero in lui» (Gv 2,11 ).

107. Nel tempo natalizio, oltre a queste cele­
brazioni che ne danno il senso primordiale, ne 
ricorrono altre che hanno stretto rapporto con il 
mistero della manifestazione del Signore: il mar­
tirio dei Santi Innocenti (28 dicembre), il cui 
sangue fu versato a causa dell’odio verso Gesù e 
del rifiuto della sua signoria da parte di Erode; la 
memoria del Nome di Gesù, il 3 gennaio; la festa 
della Santa Famiglia (domenica fra l’ottava), in 
cui viene celebrato il santo nucleo familiare nel 
quale «Gesù cresceva in sapienza, età e grazia 
davanti a Dio e agli uomini» (Lc 2,52); la solen­
nità del 1° gennaio, memoria intensa della ma­
ternità divina, verginale e salvifica di Maria; e, 
se pure fuori dai limiti del tempo natalizio, la 
festa della Presentazione del Signore (2 feb­
braio), celebrazione dell’incontro del Messia 
con il suo popolo, rappresentato da Simeone e 
Anna, e momento della profezia messianica di 
Simeone.

108. Gran parte del ricco e complesso miste­
ro della manifestazione del Signore trova ampia 
eco ed espressioni proprie nella pietà popolare. 
Essa è particolarmente attenta agli avvenimenti 
dell’infanzia del Salvatore, nei quali si è manife­
stato il suo amore per noi. La pietà popolare in­
fatti coglie intuitivamente:

- il valore della “spiritualità del dono”, pro­
pria del Natale: «è nato per noi un bambino, un 
figlio ci è stato donato» (cfr. Is 9,5), dono che è 
espressione dell’infinito amore di Dio, che «ha 
tanto amato il mondo da donare il suo unico Fi­
glio» (Gv 3,16);

- il messaggio di solidarietà che l’evento del 
Natale porta con sé: solidarietà con l’uomo pec­
catore, per cui, in Gesù, Dio si è fatto uomo «per 
noi uomini e per la nostra salvezza»10; solidarietà 

con i poveri, perché il Figlio di Dio «da ricco che 
era si è fatto povero» per arricchire noi «per 
mezzo della sua povertà» (2Cor 8,9);

- il valore sacro della vita e l’evento mirabi­
le che si compie in ogni parto di donna, poiché 
attraverso il parto di Maria il Verbo della vita 
è venuto tra gli uomini e si è fatto visibile (cfr. 
IGv 1,2);

- il valore della gioia e della pace messiani­
ca, a cui aspirano profondamente gli uomini di 
ogni tempo: gli Angeli annunciano ai pastori che 
è nato il Salvatore del mondo, il «Principe della 
pace» (Is 9,5), e formulano l’augurio di «pace in 
terra agli uomini che Dio ama» (Lc 2,14);

- il clima di semplicità e di povertà, di umiltà 
e di fiducia in Dio, che avvolge gli avvenimenti 
della nascita del Bambino Gesù.

La pietà popolare, appunto perché intuisce i 
valori insiti nel mistero del Natale, è chiamata a 
cooperare alla salvaguardia della memoria della 
manifestazione del Signore, sì che la forte tradi­
zione religiosa connessa con il Natale non diven­
ga terreno per operazioni di consumismo e per 
infiltrazioni di neopaganesimo.

La Notte di Natale
109. Nello spazio di tempo che va dai I Ve­

spri del Natale alla celebrazione eucaristica della 
mezzanotte, insieme alla tradizione dei canti na­
talizi, che sono tra i più potenti veicoli del mes­
saggio di gioia e di pace del Natale, la pietà po­
polare propone alcune sue espressioni di pre­
ghiera, diverse da Paese a Paese, che è opportuno 
valorizzare e, se è il caso, armonizzare con le ce­
lebrazioni stesse della Liturgia. Tali sono ad 
esempio:

- lo svolgersi di “presepi viventi” e l’inaugu­
razione del presepio domestico, che può dare 
luogo a un momento di preghiera di tutta la fa­
miglia: preghiera che comprenda la lettura del 
racconto lucano della nascita di Gesù, in cui ri­
suonino i canti tipici del Natale e si levi la sup­
plica e la lode, soprattutto dei bambini, protago­
nisti di questo incontro familiare;

- l’inaugurazione dell’albero di Natale. Essa 
si presta pure a istituire un momento simile di 
preghiera familiare. Infatti, a prescindere dalle 
sue origini storiche, l’albero di Natale è oggi un 
simbolo fortemente evocativo, assai diffuso negli 
ambienti cristiani; evoca sia l’albero della vita 
piantato al centro dell’Eden (cfr. Gen 2,9), sia

10 DS 150; Missale Romanum, Ordo Missae. Symbolum Nicaeno-Constantinopolitanum.



Atti della Santa Sede 57

l’albero della croce, ed assume quindi un signifi­
cato cristologico: Cristo è il vero albero della 
vita, nato dalla nostra stirpe, dalla vergine terra 
Santa Maria, albero sempre verde, fecondo di 
frutti. L’ornamentazione cristiana dell’albero, se­
condo gli evangelizzatori dei Paesi nordici, con­
siste in mele e ostie sospese ai rami. Si possono 
aggiungere dei “doni”; tuttavia, tra i doni posti 
sotto l’albero di Natale non dovrà mancare il 
dono per i poveri: essi fanno parte di ogni fami­
glia cristiana;

- la cena di Natale. La famiglia cristiana che 
ogni giorno, secondo la tradizione, benedice la 
mensa e ringrazia il Signore per il dono del cibo, 
compirà questo gesto con maggiore intensità ed 
attenzione nella cena di Natale, in cui si manife­
stano con tutta la loro forza la saldezza e la gioia 
dei vincoli familiari.

110. La Chiesa auspica che i fedeli parteci­
pino la notte del 24 dicembre possibilmente al­
l’Ufficio delle letture, come preparazione imme­
diata alla celebrazione dell’Eucaristia di 
mezzanotte". Ove ciò non avvenga, ispirandosi 
ad esso, potrà essere opportuno disporre una ve­
glia fatta di canti, letture, elementi della pietà po­
polare.

I11. Nella Messa di mezzanotte, di grande 
significato liturgico e di forte ascendente popola­
re, potranno essere valorizzati:

- all’inizio della Messa, il canto dell’annun­
cio della nascita del Signore, nella formula del 
Martirologio Romano;

- la preghiera dei fedeli dovrà assumere un 
carattere veramente universale, espresso anche, 
ove ciò sia pertinente, attraverso il segno della 
pluralità delle lingue; e nella presentazione dei 
doni all’offertorio vi sarà sempre un concreto ri­
cordo dei poveri;

- al termine della celebrazione potrà aver 
luogo il bacio dei fedeli all’immagine del Bam­
bino Gesù e la collocazione di essa nel presepio 
allestito in chiesa o nelle adiacenze.

La festa della Santa Famiglia
112. La festa della Santa Famiglia di Gesù, 

Maria e Giuseppe (Domenica fra l’ottava del Na­
tale) offre un ambito celebrativo adatto per lo 
svolgimento di alcuni riti o momenti di preghie­
ra propri della famiglia cristiana.

Il ricordo di Giuseppe, di Maria e del fanciul­
lo Gesù che si recano a Gerusalemme, come ogni 
osservante famiglia ebrea, per compiere i riti 
della Pasqua (cfr. Lc 2,41-42), incoraggerà l’ac­
coglimento della proposta pastorale che, in quel 
giorno, tutta la famiglia riunita partecipi alla ce­
lebrazione dell’Eucaristia. E saranno pure signi­
ficativi, in tale festività, la rinnovazione dell’affi­
damento della compagine familiare al patrocinio 
della Santa Famiglia di Nazaret12, la benedizione 
dei figli, prevista nel Rituale”, e, ove se ne dia 
l’occasione, il rinnovo degli impegni assunti 
dagli sposi, ora genitori, nel giorno del matrimo­
nio, nonché lo scambio delle promesse sponsali 
con cui i fidanzati formalizzano il progetto di co­
stituire una nuova famiglia'4.

Ma al di là del giorno della festa, i fedeli 
amano ricorrere alla Famiglia di Nazaret in molte 
circostanze della vita: volentieri si iscrivono al­
l’Associazione della Santa Famiglia per configu­
rare il proprio nucleo familiare sul modello della 
Famiglia nazaretana” e rivolgono ad essa fre­
quenti giaculatorie con cui affidano se stessi al 
suo patrocinio e ne richiedono l’assistenza nel­
l’ora della morte16.

La festa dei Santi Innocenti
113. Fin dal VI secolo, la Chiesa celebra il 

28 dicembre la memoria dei bambini uccisi a 
causa di Gesù dal cieco furore di Erode (cfr. Mi 
2,16-17). La tradizione liturgica li chiama i 
“Santi Innocenti” e li qualifica come martiri. 
Lungo i secoli nell’arte, nella poesia, nella pietà 
popolare sentimenti di tenerezza e di simpatia 
hanno avvolto la memoria di questo «tenero 
gregge di agnelli immolati» a tali sentimenti si 
è sempre accompagnato un moto di indignazio-

" Cfr. Institutio generalis de Liturgia Horarum, 215.
12 Cfr. Actus consecrationis familiarum, in Enchiridion Indulgentiarum, Aliae concessiones, 1, p. 50.
” Cfr. Rituale Romanum, De Benedictionibus, Ordo benedictionis filiorum, Editio Typica. Typis Polyglottis 

Vaticanis 1985, 174-194.
14 Cfr. Ivi, Ordo benedictionis desponsatorum, 195-204.
11 Eretta da Leone XIII con la Lett. Ap. Neminem fugit ( 14 giugno 1892): Leonis XIII Pontificis Maximi Acta, 

XII, Typographia Vaticana. Romae 1893, pp. 149-158; confermata da Giovanni Paolo il con decreto del Pontificio 
Consiglio per i Laici (25 novembre 1987).

“ Cfr. Enchiridion Indulgentiarum, Piae invocationes, p. 83.
11 Prudenzio, Cathemerinon XII, 130: CCL 126. Tumholti 1966, p. 69; Liturgia Horarum: die 28 decem­

bris, Ss. Innocentium, martyrum, Ad Laudes, Hymnus «Audit tyrannus anxius».



58 Atti della Santa Sede

ne per la violenza con cui essi furono strappati 
dalle braccia delle loro madri e consegnati alla 
morte.

Ai nostri giorni i bambini subiscono ancora 
innumerevoli forme di violenza, che attentano 
alla loro vita, dignità, moralità e diritto all’edu­
cazione. E da tener presente in quel giorno l’in­
numerevole schiera di bambini non ancora nati e 
precocemente trucidati con la copertura delle 
leggi che permettono l’aborto, che è un crimine 
abominevole. Attenta ai problemi concreti, la 
pietà popolare, in non pochi luoghi, ha dato vita 
a manifestazioni cultuali e a forme di carità quali 
l’assistenza alle madri incinte, l’adozione di 
bambini, la promozione della loro istruzione.

Il 31 dicembre
114. Dalla pietà popolare provengono alcuni 

pii esercizi che caratterizzano il 31 dicembre. 
Nella maggior parte dei Paesi dell’Occidente in 
tale giorno si celebra la fine dell’anno civile. La 
ricorrenza induce i fedeli a riflettere sul “mistero 
del tempo” che corre veloce e inesorabile. Ciò 
suscita nel loro animo un duplice sentimento: di 
pentimento e di rammarico per le colpe commes­
se e per le occasioni di grazia perdute lungo l’an­
no che volge al termine; di gratitudine per i be­
nefici ricevuti da Dio.

Questo duplice atteggiamento ha dato origine 
rispettivamente a due pii esercizi: all’esposizio­
ne prolungata del Santissimo Sacramento, che 
offre spazio alle comunità religiose e ai fedeli 
per momenti di preghiera prevalentemente silen­
ziosa; al canto del Te Deum, come espressione 
comunitaria di lode e di ringraziamento per i be­
nefici ottenuti da Dio nel corso dell’anno che sta 
per finire

In alcuni luoghi, soprattutto in comunità mo­
nastiche e in associazioni laicali di forte impegno 
eucaristico, la notte del 31 dicembre ha luogo 
una veglia di preghiera che si conclude abitual­
mente con la celebrazione dell’Eucaristia. Tale 
veglia è da incoraggiare, e deve essere celebrata 
in armonia con i contenuti liturgici dell’Ottava 
del Natale e vissuta non solo come giustificata 
reazione alla dissipata spensieratezza con cui la 
società vive il momento del passaggio da un anno 
all’altro, ma anche come vigile offerta al Signo­
re delle primizie del nuovo anno.

La solennità della Santa Madre di Dio
115. Il 1° gennaio, Ottava del Natale, la Chie­

sa celebra la solennità della Beata Vergine Maria, 
Madre di Dio. La maternità divina e verginale di 
Maria costituisce un singolare evento salvifico: 
per la Vergine fu premessa e causa della sua glo­
ria straordinaria; per noi è sorgente di grazia e di 
salvezza, perché «per mezzo di lei abbiamo rice­
vuto l’Autore della vita»1’.

La solennità del 1° gennaio, eminentemente 
mariana, offre uno spazio particolarmente adatto 
per un incontro della pietà liturgica con la pietà 
popolare: la prima celebra quell’evento con i mo­
duli che le sono propri; la seconda, se debita­
mente educata, non mancherà di dare vita a 
espressioni di lode e di felicitazione alla Vergine 
per la nascita del suo Figlio divino, e di ap­
profondire il contenuto di tante formule di pre­
ghiera, a cominciare da quella tanto cara ai fede­
li: «Santa Maria, Madre di Dio, prega per noi 
peccatori».

116. In Occidente il 1° gennaio è un giorno 
augurale: l’inizio dell’anno civile. I fedeli sono 
anch’essi coinvolti nel clima festoso del Capo 
d’anno e scambiano con tutti gli auguri di “buon 
anno”. Ma essi devono saper dare a tale consue­
tudine un senso cristiano e fame quasi un’espres­
sione di pietà. I fedeli infatti sanno che l’“anno 
nuovo” è posto sotto la signoria di Cristo e per­
ciò, scambiandosi gli auguri, lo pongono an­
ch’essi, implicitamente o esplicitamente, sotto il 
dominio di Cristo, a cui appartengono i giorni e i 
secoli eterni (cfr. Ap 1,8; 22,13)”

A questa consapevolezza si riallaccia la con­
suetudine molto diffusa di cantare, il 1° gennaio, 
l’inno Veni, creator Spiritus, perché lo Spirito del 
Signore diriga i pensieri e le azioni dei singoli fe­
deli e delle comunità cristiane durante il corso 
dell’anno2'.

117. Tra gli auguri che uomini e donne si 
scambiano il 1° gennaio emerge quello della 
pace. L’ “augurio della pace” ha profonde radici 
bibliche, cristologiche, natalizie; il “bene della 
pace” è sommamente invocato dagli uomini di 
ogni tempo, che pure attentano ad esso frequen­
temente, nel modo più violento e distruttore: la 
guerra.

La Sede Apostolica, partecipe delle aspirazio-

'* Cfr. Enchiridion Indulgentiarum, Aliae concessiones, 26, p. 71.
" Missale Romanum, die 1 ianuarii. In octava Nativitatis Domini, Sollemnitatis sanctae Dei Genetricis 

Mariae, Collecta.
10 Cfr. Ivi, In Vigilia paschali, Praeparatio cerei.
21 Cfr. Enchiridion Indulgentiarum, Aliae concessiones, 26, p. 70.



Atti della Santa Sede 59

ni profonde dei popoli, fin dal 1967, ha indetto 
per il 1° gennaio la celebrazione della “Giornata 
mondiale della pace”.

La pietà popolare non è rimasta insensibile a 
questa iniziativa della Sede Apostolica e, nella 
luce del neonato Principe della pace, fa di questo 
giorno un momento intenso di preghiera per la 
pace, di educazione alla pace e ai valori con essa 
indissolubilmente congiunti, quali la libertà, la 
solidarietà e la fratellanza, la dignità della perso­
na umana, il rispetto della natura, il diritto al la­
voro, e la sacralità della vita, di denuncia di si­
tuazioni ingiuste, che turbano le coscienze e 
minacciano la pace.

La solennità dell’Epifania del Signore
118. Attorno alla solennità dell’Epifania, di 

antichissima origine e di ricchissimo contenuto, 
sono sorte e si sono sviluppate molte tradizioni e 
genuine espressioni di pietà popolare. Tra esse si 
possono ricordare:

- il solenne annuncio della Pasqua e delle 
principali feste dell’anno; il suo ripristino, in atto 
in diversi luoghi, va opportunamente favorito; 
esso infatti aiuta i fedeli a scoprire il collega­
mento tra l’Epifania e la Pasqua e l’orientamento 
di tutte le feste verso la massima solennità cri­
stiana;

- lo scambio dei “doni dell’Epifania”; tale 
consuetudine affonda le sue radici nell’episodio 
evangelico dei doni offerti dai Magi al Bambino 
Gesù (cfr. Mt 2,11 ) e, più radicalmente, nel dono 
fatto da Dio Padre all’umanità con la nascita tra 
noi dell’Emanuele (cfr. Is 7,14; 9,6; Mt 1,23). È 
auspicabile pertanto che lo scambio dei doni in 
occasione dell’Epifania mantenga una caratteriz­
zazione religiosa, mostri cioè la sua motivazione 
ultima nel ricordo del racconto evangelico: ciò 
aiuterà a fare del dono un’espressione anche di 
pietà cristiana e a sottrarlo da elementi condizio­
nanti di lusso, di sfarzo, di sperpero, estranei alle 
sue origini;

- la benedizione delle case, sulle cui porte 
vengono segnate la croce del Signore, la cifra 
dell’anno appena iniziato, le lettere iniziali dei 
tradizionali nomi dei Santi Magi (C + M + B), 
spiegate anche come abbreviazione di “Christus 
mansionem benedicat", scritte con gesso bene­
detto; tali gesti, compiuti da cortei di bambini ac­
compagnati da adulti, esprimono l’invocazione 

della benedizione di Cristo per intercessione dei 
Santi Magi e insieme sono occasione per racco­
gliere offerte da devolvere a scopi caritativi e 
missionari;

- le iniziative di solidarietà in favore di uo­
mini e donne che, come i Magi, provengono da 
regioni lontane; nei loro confronti, siano essi cri­
stiani o non, la pietà popolare assume un atteg­
giamento di accogliente comprensione e di fatti­
va solidarietà;

- l’aiuto all’evangelizzazione dei popoli; la 
forte caratterizzazione missionaria dell’Epifania 
è stata colta dalla pietà popolare, per cui, in quel 
giorno fioriscono iniziative in favore delle mis­
sioni, in particolare quelle legate all’“Opera mis­
sionaria della Santa Infanzia” istituita dalla Sede 
Apostolica;

- l’assegnazione dei Santi Patroni; in non 
poche comunità religiose e confraternite vige la 
consuetudine di assegnare ai singoli membri un 
Santo, sotto il cui patrocinio porre l’anno appena 
iniziato.

La festa del Battesimo del Signore
119. Strettamente collegati all’evento salvifi­

co dell’Epifania del Signore sono i misteri del 
Battesimo di Gesù e della sua manifestazione 
alle nozze di Cana.

La festa del Battesimo del Signore chiude il 
Tempo natalizio. Essa, rivalutata solo in tempi 
recenti, non ha dato origine a particolari espres­
sioni della pietà popolare. Tuttavia, affinché i fe­
deli siano sensibili a tutto ciò che riguarda il Bat­
tesimo e la memoria della loro nascita come figli 
di Dio, essa può costituire un momento opportu­
no per efficaci iniziative, quali: l’adozione del 
Rito dell’aspersione domenicale con l’acqua be­
nedetta in tutte le Messe che si celebrano con 
concorso di popolo; la concentrazione della pre­
dicazione omiletica e della catechesi sui temi e 
sui simboli battesimali.

La festa della Presentazione del Signore
120. Fino al 1969 l’antica festa del 2 feb­

braio, di origine orientale22, recava in Occidente 
il titolo di “Purificazione della Beata Vergine 
Maria” e chiudeva, nel quarantesimo giorno 
dopo il Natale, il ciclo natalizio.

Tale festa ha avuto sempre una forte caratte­
rizzazione popolare. I fedeli infatti:

“ Nell’Oriente bizantino la festa è concentrata sul mistero della Hypapante, ossia su\VIncontro del Salvatore 
con coloro che è venuto a salvare, rappresentati nelle persone di Simeone e Anna, secondo le parole del Nunc di­
mittis (Lc 2,29-32), riprese incessantemente nei canti liturgici della festa: «Luce per illuminare le genti e gloria del 
tuo popolo Israele».



60 Atti della Santa Sede

- partecipano volentieri alla processione 
commemorativa dell’ingresso di Gesù nel Tempio 
e del suo incontro anzitutto con Dio Padre, nella 
cui dimora entra per la prima volta, poi con Si­
meone ed Anna. Tale processione, che in Occi­
dente aveva sostituito cortei pagani di impronta li­
cenziosa ed era di indole penitenziale, successi­
vamente fu caratterizzata dalla benedizione delle 
candele, portate accese nella processione in onore 
di Cristo, «luce per illuminare le genti» (Lc 2,32);

- sono sensibili al gesto compiuto dalla Ver­
gine Maria, che presenta il suo Figlio al Tempio 
e si sottomette, secondo il precetto della Legge di 
Mosè (cfr. Lv 12,1-8), al rito della purificazione; 
nella pietà popolare l’episodio della purificazio­
ne era visto come manifestazione dell’umiltà 
della Vergine, per cui il 2 febbraio era spesso ri­
tenuto festa di coloro che nella Chiesa compiono 
servizi umili.

121. La pietà popolare è sensibile all’evento, 
provvido e misterioso, della concezione e della 
nascita di una vita nuova. In particolare le madri 
cristiane avvertono il legame esistente, nonostan­
te le notevoli differenze - la concezione e il parto 
di Maria sono fatti unici -, tra la maternità della 
Vergine, la purissima, madre del Capo del Corpo 
mistico, e la loro maternità: sono infatti madri 
anch’esse secondo il piano di Dio, avendo gene­
rato le future membra di quello stesso Corpo mi­
stico. Da questa intuizione e da una certa mime- 
sis del rito compiuto da Maria (cfr. Le 2,22-24) 
era derivato il rito della purificazione della puer­
pera, di cui alcuni elementi mettevano una visio­
ne negativa dei fatti connessi con il parto.

Nel rinnovato Rituale Romanum è prevista la 
benedizione di una madre sia prima del parto23 

sia dopo il parto24, quest’ultima solo nel caso che 
la puerpera non abbia potuto partecipare al Bat­
tesimo del figlio.

È tuttavia ottima cosa che le madri e i con­
giunti, chiedendo tali benedizioni, si adeguino 
alle prospettive della preghiera della Chiesa: co­
munione di fede e di carità nella preghiera per­
ché si compia felicemente il tempo dell’attesa 
(benedizione prima del parto) e per ringraziare 
Dio del dono ricevuto (benedizione dopo il 
parto).

122. In alcune Chiese locali la valorizzazione 
di elementi insiti nel racconto evangelico della 
festa della Presentazione del Signore (Lc 2,22- 
40), quali l’obbedienza di Giuseppe e di Maria 
alla Legge del Signore, la povertà dei santi sposi, 
la condizione verginale della Madre di Gesù 
hanno suggerito di fare del 2 febbraio anche la 
festa di coloro che sono dedicati al servizio del 
Signore e dei fratelli nelle varie forme di vita 
consacrata.

123. La festa del 2 febbraio conserva un ca­
rattere popolare. È tuttavia necessario che sia 
pienamente rispondente al genuino senso della 
festa. Non sarebbe giusto che la pietà popolare, 
celebrando la Presentazione del Signore, ne tra­
scurasse il precipuo oggetto cristologico, per sof­
fermarsi quasi esclusivamente sugli aspetti ma- 
riologici; il fatto che essa debba «essere 
considerata [...] come memoria congiunta del Fi­
glio e della Madre»25 non favorisce una simile 
possibile inversione di prospettiva; la candela, 
conservata nelle case, deve essere per i fedeli un 
segno di Cristo “luce del mondo”, e quindi moti­
vo per una espressione di fede.

Nel tempo di Quaresima

124. La Quaresima è tempo che precede e di­
spone alla celebrazione della Pasqua. Tempo di 
ascolto della Parola di Dio e di conversione, di 
preparazione e di memoria del Battesimo, di ri­
conciliazione con Dio e con i fratelli, di ricorso 
più frequente alle «armi della penitenza cristia­
na»26: la preghiera, il digiuno, l’elemosina (cfr. 
Mt 6,1-6. 16-18).

Nell’ambito della pietà popolare non viene 
facilmente percepito il senso misterico della 

Quaresima e non ne sono colti alcuni grandi va­
lori e temi, quali il rapporto tra il “sacramento 
dei quaranta giorni” e i sacramenti dell’Inizia­
zione cristiana, come pure il mistero del- 
1’“esodo” presente lungo tutto l’itinerario quare­
simale. Secondo una costante della pietà 
popolare, portata a soffermarsi sui misteri del­
l’umanità di Cristo, nella Quaresima i fedeli 
concentrano la loro attenzione sulla Passione e 
Morte del Signore.

23 Cfr. Rituale Romanum, De Benedictionibus, Ordo benedictionis mulieris ante partum, cit. 219-231.
24 Ivi, Ordo benedictionis mulieris post partum, 236-253.
25 Paolo VI, Esort. Ap. Marialis cultus, 7.
26 Missale Romanum, Feria IV Cinerum, Collecta.



Atti della Santa Sede 61

125. L’inizio dei quaranta giorni di peniten­
za, nel Rito Romano, è qualificato dall’austero 
simbolo delle Ceneri, che contraddistingue la Li­
turgia del Mercoledì delle Ceneri. Appartenente 
all’antica ritualità con cui i peccatori convertiti si 
sottoponevano alla penitenza canonica, il gesto 
di coprirsi di cenere ha il senso del riconoscere la 
propria fragilità e mortalità, bisognosa di essere 
redenta dalla misericordia di Dio. Lontano dal­
l’essere un gesto puramente esteriore, la Chiesa 
lo ha conservato come simbolo dell’atteggiamen­
to del cuore penitente che ciascun battezzato è 
chiamato ad assumere nell’itinerario quaresima­
le. I fedeli, che accorrono numerosi per ricevere 
le Ceneri, saranno dunque aiutati a percepire il 
significato interiore implicato in questo gesto, 
che apre alla conversione e all’impegno del rin­
novamento pasquale.

Nonostante la secolarizzazione della società 
contemporanea, il popolo cristiano avverte chia­
ramente che durante la Quaresima bisogna orien­
tare gli animi verso le realtà che veramente con­
tano; che si richiede impegno evangelico e 
coerenza di vita, tradotta in opere buone, in 
forme di rinuncia a ciò che è superfluo e volut­
tuario, in manifestazioni di solidarietà con i sof­
ferenti e i bisognosi.

Anche i fedeli che frequentano scarsamente i 
sacramenti della Penitenza e dell’Eucaristia 
sanno, per lunga tradizione ecclesiale, che il 
tempo di Quaresima-Pasqua è in rapporto al pre­
cetto della Chiesa di confessare i propri peccati 
gravi almeno una volta all’anno e di ricevere la 
Santa Comunione almeno una volta all’anno, 
preferibilmente durante il tempo pasquale27.

126. Il divario esistente tra la concezione li­
turgica e la visione popolare della Quaresima non 
impedisce che il tempo dei “Quaranta giorni” co­
stituisca dunque uno spazio efficace per una fe­
conda interazione tra Liturgia e pietà popolare.

Un esempio di questa interazione sta nel fatto 
che la pietà popolare privilegia alcuni giorni, al­
cuni pii esercizi, alcune attività apostoliche e ca­
ritative che la stessa Liturgia quaresimale preve­
de e raccomanda. La pratica del digiuno, così 
caratteristica fin dall’antichità in questo tempo li­
turgico, è “esercizio” che libera volontariamente 
dai bisogni della vita terrena per riscoprire la ne­
cessità della vita che viene dal cielo: «Non di 
solo pane vivrà l’uomo, ma di ogni parola che 
esce dalla bocca di Dio» (cfr. Dt 8,3; Mt 4,4; Le 
4,4; antifona alla Comunione della I Domenica 
di Quaresima).

La venerazione a Cristo crocifisso
127. Il cammino quaresimale termina con l’i­

nizio del Triduo pasquale, vale a dire con la cele­
brazione della Messa In Cena Domini. Nel Tri­
duo pasquale il Venerdì Santo, dedicato a 
celebrare la Passione del Signore, è il giorno per 
eccellenza dell’“Adorazione della santa Croce”.

Ma la pietà popolare ama anticipare la vene­
razione cultuale della Croce. Infatti, lungo l’inte­
ro arco della Quaresima il venerdì che, per anti­
chissima tradizione cristiana, è giorno com­
memorativo della Passione di Cristo, i fedeli 
orientano volentieri la loro pietà verso il mistero 
della Croce.

Essi, contemplando il Salvatore crocifisso, af­
ferrano più facilmente il significato del dolore 
immenso e ingiusto che Gesù, il Santo e l’Inno­
cente, patì per la salvezza dell’uomo, e compren­
dono pure il valore del suo amore solidale e l’ef­
ficacia del suo sacrificio redentore.

128. Le espressioni di devozione a Cristo 
crocifisso, numerose e varie, acquistano partico­
lare rilievo nelle chiese dedicate al mistero della 
Croce o nelle quali si venerano reliquie ritenute 
autentiche del lignum Crucis. Il “rinvenimento 
della Croce” infatti, avvenuto secondo la tradi­
zione nella prima metà del IV secolo, con la sus­
seguente diffusione nel mondo intero di venera- 
tissime particelle, determinò un notevole incre­
mento del culto alla Croce.

Nelle manifestazioni di devozione a Cristo 
crocifisso gli elementi consueti della pietà popo­
lare come canti e preghiere, gesti come l’osten- 
sione, il bacio, la processione e la benedizione 
con la Croce, si intrecciano in vario modo, dando 
luogo a pii esercizi, talora pregevoli per valore 
contenutistico e formale.

Tuttavia la pietà verso la Croce ha spesso bi­
sogno di essere illuminata. Si deve cioè mostrare 
ai fedeli l’essenziale riferimento della Croce al­
l’evento della Risurrezione: la Croce e il sepolcro 
vuoto, la Morte e la Risurrezione di Cristo sono 
inscindibili nella narrazione evangelica e nel di­
segno salvifico di Dio. Nella fede cristiana, la 
Croce è espressione del trionfo sul potere delle 
tenebre, e perciò la si presenta impreziosita di 
gemme ed è diventata segno di benedizione sia 
quando viene tracciata su di sé che su altre per­
sone e oggetti.

129. Il testo evangelico, singolarmente parti­
colareggiato nella narrazione dei vari episodi 
della Passione, e la tendenza alla specificazione e

27 Cfr. C.I.C.. cann. 989 e 920.



62 Atti della Santa Sede

alla differenziazione propria della pietà popolare, 
hanno fatto sì che i fedeli rivolgessero l’attenzio­
ne anche ad aspetti singoli della Passione di Cri­
sto e ne facessero quindi oggetto di devozioni par­
ticolari: all’ “Ecce Homo”, il Cristo vilipeso «con 
la corona di spine e il mantello di porpora» (Gv 
19,5), che Pilato mostra al popolo; alle sante pia­
ghe del Signore, soprattutto alla ferita del costato 
e al sangue vivificante da essa sgorgato (cfr. Gv 
19,34); agli strumenti della Passione, quali la co­
lonna della flagellazione, la scala del pretorio, la 
corona di spine, i chiodi, la lancia della trafittura; 
alla Santa Sindone o lenzuolo della deposizione.

Queste espressioni di pietà, promosse in alcu­
ni casi da persone eminenti per santità, sono le­
gittime. Tuttavia, per evitare un frazionamento 
eccessivo nella contemplazione del mistero della 
Croce, sarà conveniente sottolineare la conside­
razione complessiva dell’evento della Passione 
secondo la tradizione biblica e patristica.

La lettura della Passione del Signore
130. La Chiesa esorta i fedeli alla lettura fre­

quente, individuale e comunitaria, della Parola di 
Dio. Ora non v’è dubbio che tra le pagine bibli­
che il racconto della Passione del Signore ha un 
particolare valore pastorale, per cui, ad esempio, 
VOrdo unctionis infirmorum eorumque pastora­
lis cure suggerisce di leggere, nell’ora dell’ago­
nia del cristiano, la narrazione della Passione del 
Signore per intero o alcune pericopi di essa28.

Nel tempo di Quaresima l’amore verso Cristo 
crocifisso dovrà condurre le comunità cristiane a 
prediligere, soprattutto il mercoledì e il venerdì, 
la lettura della Passione del Signore.

Tale lettura, di alto significato dottrinale, atti­
ra l’attenzione dei fedeli sia per il contenuto sia 
per l’impianto narrativo, e suscita in essi senti­
menti di genuina pietà: pentimento delle colpe 
commesse, poiché i fedeli percepiscono che la 
Morte di Cristo è avvenuta per la remissione dei 
peccati di tutto il genere umano e quindi anche 
dei propri; compassione e solidarietà verso l’In­
nocente ingiustamente perseguitato; gratitudine 
per l’amore infinito che Gesù, il Fratello primo­
genito, ha dimostrato nella sua Passione verso 
tutti gli uomini, suoi fratelli; impegno a seguire 
gli esempi di mitezza, pazienza, misericordia, 
perdono delle offese, abbandono fiducioso nelle 
mani del Padre, che Gesù diede con grande ab­
bondanza ed efficacia nella sua Passione.

Al di fuori della celebrazione liturgica la let­
tura della Passione potrà essere opportunamente 
“drammatizzata”, affidando a vari lettori i testi 
corrispondenti ai vari personaggi; come pure 
potrà essere intervallata da canti e da momenti di 
silenzio meditativo.

La “Via Crucis”
131. Tra i pii esercizi con cui i fedeli venera­

no la Passione del Signore pochi sono tanto amati 
quanto la Via Crucis. Attraverso il pio esercizio i 
fedeli ripercorrono con partecipe affetto il tratto 
ultimo del cammino percorso da Gesù durante la 
sua vita terrena: dal Monte degli Ulivi, dove nel 
«podere chiamato Getsemani» (Me 14,32) il Si­
gnore fu «in preda all’angoscia» (Lc 22,44), fino 
al Monte Calvario dove fu crocifisso tra due mal­
fattori (cfr. Le 23,33), al giardino dove fu depo­
sto in un sepolcro nuovo, scavato nella roccia 
(cfr. Gv 19,40-42).

Testimonianza dell’amore del popolo cristia­
no per il pio esercizio sono le innumerevoli Via 
Crucis erette nelle chiese, nei santuari, nei chio­
stri e anche all’aperto, in campagna o lungo la sa­
lita di una collina, alla quale le varie stazioni con­
feriscono una fisionomia suggestiva.

132. La Via Crucis è sintesi di varie devozio­
ni sorte fin dall’alto Medioevo: il pellegrinaggio 
in Terra Santa, durante il quale i fedeli visitano 
devotamente i luoghi della Passione del Signore; 
là devozione alle “cadute di Cristo” sotto il peso 
della croce; la devozione ai “cammini dolorosi di 
Cristo”, che consiste nell’incedere processionale 
da una chiesa all’altra in memoria dei percorsi 
compiuti da Cristo durante la sua Passione; la de­
vozione alle “stazioni di Cristo”, cioè ai momen­
ti in cui Gesù si ferma lungo il cammino verso il 
Calvario perché costretto dai carnefici, o perché 
stremato dalla fatica, o perché, mosso dall’amo­
re, cerca di stabilire un dialogo con gli uomini e 
le donne che assistono alla sua Passione.

Nella sua forma attuale, attestata già nella 
prima metà del secolo XVII, la Via Crucis, diffu­
sa soprattutto da San Leonardo da Porto Mauri­
zio (t 1751), approvata dalla Sede Apostolica ed 
arricchita da indulgenze29, consta di quattordici 
stazioni.

133. La Via Crucis è una via tracciata dallo 
Spirito Santo, fuoco divino che ardeva nel petto 
di Cristo (cfr. Le 12,49-50) e lo sospinse verso il

21 Cfr. Rituale Romanum, Ordo unctionis infirmorum eorumque pastoralis curae, Editio Typica, Typis Poly- 
glottis Vaticanis 1972, nn. 224-229.

29 Cfr. Enchiridion Indulgentiarum, Aliae concessiones, 13, pp. 59-60.



Atti della Santa Sede 63

Calvario; ed è una via amata dalla Chiesa, che ha 
conservato memoria viva delle parole e degli av­
venimenti degli ultimi giorni del suo Sposo e Si­
gnore.

Nel pio esercizio della Via Crucis confluisco­
no pure varie espressioni caratteristiche della spi­
ritualità cristiana: la concezione della vita come 
cammino o pellegrinaggio; come passaggio, at­
traverso il mistero della croce, dall’esilio terreno 
alla patria celeste; il desiderio di conformarsi 
profondamente alla Passione di Cristo; le esigen­
ze della sequela Christi, per cui il discepolo deve 
camminare dietro il Maestro, portando quotidia­
namente la propria croce (cfr. Le 9,23).

Per tutto ciò la Via Crucis è un esercizio di 
pietà particolarmente adatto al tempo di Quare­
sima.

134. Per un fruttuoso svolgimento della Via 
Crucis potranno risultare utili le indicazioni se­
guenti

- la forma tradizionale, con le sue quattordi­
ci stazioni, deve ritenersi la forma tipica del pio 
esercizio; tuttavia, in alcune occasioni, non è da 
escludere la sostituzione dell’una o dell’altra 
“stazione” con altre riflettenti episodi evangelici 
del cammino doloroso di Cristo, non considerati 
nella forma tradizionale;

- in ogni caso esistono forme alternative 
della Via Crucis, approvate dalla Sede Apostoli­
ca30 o pubblicamente usate dal Romano Pontefi­
ce”: esse sono da ritenersi forme genuine, cui far 
ricorso secondo l’opportunità;

- la Via Crucis è pio esercizio relativo alla 
Passione di Cristo; è, opportuno tuttavia che esso 
si concluda in modo tale che i fedeli si aprano al­
l’attesa, piena di fede e di speranza, della risurre­
zione; sull’esempio della sosta all’Ana^tow al 
termine della Via Crucis a Gerusalemme, si può 
concludere il pio esercizio con la memoria della 
risurrezione del Signore.

135. I testi per la Via Crucis sono innumere­
voli. Essi sono stati composti da pastori mossi da 
sincera stima per il pio esercizio, convinti della 
sua efficacia spirituale; talvolta hanno per autore 
fedeli laici, eminenti per santità di vita o per dot­
trina o per doti letterarie.

La scelta del testo, tenuto conto delle even­

tuali indicazioni dei Vescovi, dovrà essere fatta 
tenendo presenti soprattutto la condizione dei 
partecipanti al pio esercizio e il principio pasto­
rale di contemperare saggiamente continuità e in­
novazione. In ogni caso saranno da preferire testi 
in cui risuoni, correttamente applicata, la parola 
biblica e che siano scritti in un linguaggio nobile 
e semplice.

Uno svolgimento sapiente della Via Crucis, in 
cui parola, silenzio, canto, incedere processiona­
le e sostare riflessivo si alternino in modo equili­
brato contribuisce al conseguimento dei frutti 
spirituali del pio esercizio.

La "Via Matris"
136. Associati nel progetto salvifico di Dio 

(cfr. Le 2,34-35), Cristo crocifisso e la Vergine 
Addolorata sono associati anche nella Liturgia e 
nella pietà popolare.

Come Cristo è l’«uomo dei dolori» (Is 53,3), 
per mezzo del quale piacque a Dio «riconciliare 
a sé tutte le cose, rappacificando con il sangue 
della sua croce [...] le cose che stanno sulla terra 
e quelle dei cieli» (Col 1,20), così Maria è la 
“donna del dolore”, che Dio volle associata a suo 
Figlio come madre e partecipe della sua Passione 
(socia passionis).

Fin dai giorni dell’infanzia di Cristo, la vita 
della Vergine, coinvolta nel rifiuto di cui era og­
getto suo Figlio, trascorse, tutta, sotto il segno 
della spada (cfr Le 2,35). Tuttavia la pietà del po­
polo cristiano ha individuato nella vita dolorosa 
della Madre sette episodi principali e li ha con­
traddistinti come i “sette dolori” della Beata Ver­
gine Maria.

Così, sul modello della Via Crucis, è sorto il 
pio esercizio della Via Matris dolorosae o sem­
plicemente Via Matris, anch’esso approvato dalla 
Sede Apostolica’2. Forme embrionali della Via 
Matris sono individuabili fin dal secolo XVI, ma 
nella sua forma attuale essa non risale oltre il se­
colo XIX. L’intuizione fondamentale è quella di 
considerare l’intera vita della Vergine, dall’an­
nuncio profetico di Simeone (cfr. Le 2,34-35) 
fino alla morte e sepoltura del Figlio, come un 
cammino di fede e di dolore: cammino articolato 
appunto in sette “stazioni”, corrispondenti ai 
“sette dolori” della Madre del Signore.

30 È il caso della "Via Crucis" contenuta nel Libro del pellegrino preparato dal Comitato Centrale per la ce­
lebrazione dell’Anno Santo 1975.

51 Tale è il formulario usato dal Santo Padre Giovanni Paolo II per la "Via Crucis al Colosseo" negli anni 
1991, 1992 e 1994.

” Cfr. Leone XIII. Lett. Ap. Deiparae Perdolentis: Leonis XIII Pontificis Maximi Acta, III, Typographia Va­
ticana, Romae 1884, pp. 220-222.



64 Atti della Santa Sede

137. Il pio esercizio della Via Matris si armo­
nizza bene con alcune tematiche proprie dell’iti­
nerario quaresimale. Infatti, essendo il dolore 
della Vergine causato dal rifiuto di Cristo da parte 
degli uomini, la Via Matris rinvia costantemente 
e necessariamente al mistero di Cristo servo sof­
ferente del Signore (cfr. Is 52,13-53,12), rifiuta­
to dal suo popolo (cfr. Gv 1,11; Le 2,1-7; 2,34- 
35; 4,28-29; Mt 26,47-56; At 12,15). E rinvia 

ancora al mistero della Chiesa: le stazioni della 
Via Matris sono tappe di quel cammino di fede e 
di dolore, nel quale la Vergine ha preceduto la 
Chiesa e che questa dovrà percorrere fino alla 
fine dei secoli.

La Via Matris ha come massima espressione 
la “Pietà”, tema inesauribile dell’arte cristiana 
sin dal Medioevo.

Settimana Santa

138. «Nella Settimana Santa la Chiesa celebra i 
misteri della salvezza portati a compimento da Cri­
sto negli ultimi giorni della sua vita, a cominciare 
dal suo ingresso messianico in Gerusalemme»”.

Forte è il coinvolgimento del popolo nei riti 
della Settimana Santa. Alcuni di essi recano an­
cora le tracce della loro provenienza dall’ambito 
della pietà popolare. E accaduto tuttavia che, nel 
corso dei secoli, si sia prodotta, nei riti della Set­
timana Santa, una sorta di parallelismo celebrati­
vo, per cui si hanno quasi due cicli con diversa 
impostazione: uno rigorosamente liturgico, l’al­
tro caratterizzato da particolari pii esercizi, spe­
cialmente le processioni.

Tale divario dovrebbe essere orientato verso 
una corretta armonizzazione delle celebrazioni 
liturgiche e dei pii esercizi. Relativamente alla 
Settimana Santa, infatti, l’attenzione e l’amore 
verso le manifestazioni di pietà tradizionalmente 
care al popolo devono portare al necessario ap­
prezzamento delle azioni liturgiche, sostenute 
certo dagli atti di pietà popolare.

Domenica delle Palme

Le palme e i rami di ulivo o di altri alberi
139. «La Settimana Santa ha inizio la Dome­

nica delle Palme “della Passione del Signore” 
che unisce insieme il trionfo regale di Cristo e 
l’annuncio della Passione»34.

La processione che commemora l’ingresso 
messianico di Gesù in Gerusalemme ha un ca­
rattere festoso e popolare. I fedeli amano con­
servare nelle loro abitazioni e talora nei luoghi 
di lavoro le palme o i rami di ulivo o di altri al­
beri che sono stati benedetti e portati in proces­
sione.

È necessario tuttavia che i fedeli siano istrui­
ti sul significato della celebrazione, perché sia 
capito il suo senso. Sarà opportuno, ad esempio, 
ribadire che ciò che è veramente importante è la 
partecipazione alla processione e non procurarsi 
soltanto la palma o il ramoscello di ulivo; che 
questi non vanno conservati a guisa di un amu­
leto, o a scopo soltanto terapeutico o apotropai­
co, per tenere lontani cioè gli spiriti cattivi e 
stornare da case e campi i danni da essi causati, 
il che potrebbe essere una forma di supersti­
zione.

Palma e ramoscello di ulivo vanno conser­
vati innanzi tutto come testimonianza della fede 
in Cristo, re messianico, e nella sua vittoria pa­
squale.

Triduo pasquale

140. Ogni anno, nel «sacratissimo triduo del 
crocifisso, del sepolto e del risorto»35 o Triduo 
pasquale, che va dalla Messa vespertina del 
Giovedì nella Cena del Signore fino ai Vespri 
della Domenica di Risurrezione, la Chiesa cele­
bra, «in intima comunione con Cristo suo Spo­

so»36, i grandi misteri dell’umana redenzione.

Giovedì Santo

La visita al luogo della reposizione
141. La pietà popolare è particolarmente sen-

” Congregazione per il Culto Divino, Lettera circolare sulla preparazione e celebrazione delle feste pa­
squali (16 gennaio 1988), 27.

34 Ivi, 28.
” S. Agostino, Epistula 55,24: CSEL 34/2,Vindobonae 1895. p. 195. Cfr. S. Congregazione dei Riti, Decr. 

gen. Maxima redemptionis nostrae mysteria: AAS 47 (1995), 338.
36 Congregazione per il Culto Divino, Lettera circolare sulla preparazione e celebrazione delle feste pa­

squali, 38.



Atti della Santa Sede 65

sibile all’adorazione del Santissimo Sacramento, 
che segue la celebrazione della Messa nella Cena 
del Signore”. Per un processo storico, non anco­
ra del tutto chiarito nelle sue varie fasi, il luogo 
della reposizione è stato considerato quale “santo 
sepolcro”; i fedeli vi accorrevano per venerare 
Gesù che dopo la deposizione dalla Croce fu col­
locato nella tomba, dove rimase per circa Qua­
ranta ore.

È necessario che i fedeli siano illuminati sul 
senso della reposizione: compiuta con austera so­
lennità e ordinata essenzialmente alla conserva­
zione del Corpo del Signore per la Comunione 
dei fedeli nell’Azione liturgica del Venerdì Santo 
e per il Viatico degli infermi”, è un invito all’a­
dorazione, silenziosa e prolungata, del mirabile 
Sacramento istituito in questo giorno.

Pertanto, in riferimento al luogo della reposi­
zione, si eviti il termine di “sepolcro” e, nel suo 
allestimento, non venga conferito ad esso l’a­
spetto di un luogo di sepoltura; infatti il taberna­
colo non deve avere la forma di un sepolcro o di 
un’urna funeraria: il Sacramento venga custodito 
in un tabernacolo chiuso, senza fame l’esposizio­
ne con l’ostensorio”.

Dopo la mezzanotte del Giovedì Santo, l’ado­
razione si compie senza solennità, essendo già 
iniziato il giorno della Passione del Signore*.

Venerdì Santo

La Processione del Venerdì Santo
142. Al Venerdì Santo la Chiesa celebra la 

Morte salvifica di Cristo. Nell’Azione liturgica 
pomeridiana essa medita la Passione del suo Si­
gnore, intercede per la salvezza del mondo, adora 
la Croce e commemora la propria origine dal co­
stato aperto del Salvatore (cfr. Gv 19,34)*'.

Tra le manifestazioni di pietà popolare del Ve­
nerdì Santo, oltre la Via Crucis, spicca la proces­
sione del “Cristo morto”. Essa ripropone, nei mo­
duli propri della pietà popolare, il piccolo corteo 
di amici e discepoli che, dopo aver deposto dalla 
Croce il corpo di Gesù, lo portarono al luogo in 

cui era la «tomba scavata nella roccia, nella quale 
nessuno era stato ancora deposto» (Lc 23,53).

La processione del “Cristo morto” si svolge 
generalmente in un clima di austerità, di silenzio 
e di preghiera e con la partecipazione di numero­
si fedeli, i quali percepiscono non pochi signifi­
cati del mistero della sepoltura di Gesù.

143. E necessario tuttavia che tale manifesta­
zione di pietà popolare né per la scelta dell’ora, 
né per le modalità di convocazione dei fedeli, ap­
paia agli occhi di questi come un surrogato delle 
celebrazioni liturgiche del Venerdì Santo.

Pertanto nella progettazione pastorale del Ve­
nerdì Santo dovrà essere dato il primo posto e il 
massimo rilievo alla solenne Azione liturgica e si 
dovrà illustrare ai fedeli che nessun altro pio 
esercizio deve sostituire oggettivamente nel suo 
apprezzamento questa celebrazione.

Infine è da evitare l’inserimento della proces­
sione del “Cristo morto” nell’ambito della solen­
ne Azione liturgica del Venerdì Santo, perché ciò 
costituirebbe un distorto ibridismo celebrativo.

Rappresentazione della Passione di Cristo
144. In molti Paesi, durante la Settimana 

Santa, soprattutto il Venerdì, hanno luogo rappre­
sentazioni della Passione di Cristo. Si tratta spes­
so di vere “sacre rappresentazioni”, che a buon 
diritto possono essere considerate un pio eserci­
zio. Le sacre rappresentazioni, infatti, affondano 
le loro radici nella stessa Liturgia. Alcune di esse, 
nate per così dire nel coro dei monaci, attraverso 
un processo di progressiva drammatizzazione, 
sono passate al sagrato della chiesa.

In molti luoghi la preparazione e l’esecuzione 
della rappresentazione della Passione di Cristo è 
affidata a Confraternite, i cui membri hanno as­
sunto particolari impegni di vita cristiana. In tali 
rappresentazioni attori e spettatori sono coinvolti 
in un movimento di fede e di pietà genuine. È vi­
vamente auspicabile che le sacre rappresentazio­
ni della Passione del Signore non si discostino da 
questa pura linea di espressione sincera e gratui-

” La processione e la reposizione del Santissimo Sacramento non si facciano in quelle chiese in cui il Venerdì 
Santo non si celebra la Passione del Signore: cfr. Congregazione per il Culto Divino, Lettera circolare sulla pre­
parazione e celebrazione delle feste pasquali, 54.

“ Cfr. Congregazione per il Culto Divino. Lettera circolare sulla preparazione e celebrazione delle feste 
pasquali, 55; S. Congregazione dei Riti, Istr. sul culto eucaristico Eucharisticum mysterium, 49: 445 59 (1967), 
566-567.

” Cfr. Congregazione per il Culto Divino, Lettera circolare sulla preparazione e celebrazione delle feste 
pasquali, 55.

* Cfr. Ivi, 56.
41 Cfr. Sacrosanctum Concilium, 5; S. Agostino, Enarratio in Psalmum 138, 2: CCL 40. Thumholti 1956, 

p. 1991.



66 Atti della Santa Sede

ta di pietà, per assumere i caratteri propri delle 
manifestazioni folkloristiche, che richiamano 
non tanto lo spirito religioso quanto l’interesse 
dei turisti.

In riferimento alle sacre rappresentazioni va 
illustrata ai fedeli la profonda differenza che in­
tercorre tra la “rappresentazione”, che è mimesi e 
1’“azione liturgica”, che è anamnesi, presenza 
misterica dell’evento salvifico della Passione.

Sono da rigettare le pratiche penitenziali che 
portano a farsi crocifiggere con chiodi.

Il ricordo della Vergine Addolorata
145. Per la sua importanza dottrinale e pasto­

rale, si raccomanda di non trascurare «la memo­
ria dei dolori della Beata Vergine Maria»42. La 
pietà popolare, seguendo il racconto evangelico, 
ha rilevato l’associazione della Madre alla Pas­
sione salvifica del Figlio (cfr. Gv 19,25-27; Le 
2,34s.) e ha dato vita a vari pii esercizi, tra cui 
sono da ricordare:

- il Planctus Mariae, intensa espressione di 
dolore, talora avvalorata da alti pregi letterari e 
musicali, in cui la Vergine piange non solo la 
morte del Figlio, innocente e santo, il sommo suo 
bene, ma anche lo smarrimento del suo popolo e 
il peccato dell’umanità;

- ì’Ora della Desolata, nella quale i fedeli, 
con espressioni di commossa devozione, “fanno 
compagnia” alla Madre del Signore, rimasta sola, 
immersa in un profondo dolore, dopo la morte 
del suo unico Figlio; essi, contemplando la Ver­
gine con il Figlio sul grembo -la Pietà -, com­
prendono che in Maria si concentra il dolore del­
l’universo per la morte di Cristo; in lei essi 
vedono la personificazione di tutte le madri che, 
lungo la storia, hanno pianto la morte di un figlio. 
Tale pio esercizio, che in alcuni luoghi dell’A­
merica Latina è chiamato El pesame, non dovrà 
limitarsi tuttavia ad esprimere il sentimento 
umano davanti a una madre desolata ma, nella 
fede della risurrezione, saprà aiutare a compren­
dere la grandezza dell’amore redentore di Cristo 
e la partecipazione ad esso della sua Madre.

Sabato Santo

146. «Il Sabato Santo la Chiesa sosta presso 
il sepolcro del Signore, meditando la sua Passio­

ne e Morte, la discesa agli inferi ed aspettando 
nella preghiera e nel digiuno la sua Risurre­
zione»43.

La pietà popolare non deve rimanere estranea 
al carattere peculiare del Sabato Santo; pertanto 
le consuetudini e le tradizioni festive collegate 
con questo giorno, in cui un tempo veniva antici­
pata la celebrazione pasquale, si devono riserva­
re per la notte e il giorno di Pasqua.

L' “Ora della Madre’’
147. In Maria, secondo l’insegnamento della 

tradizione, è come radunato tutto il corpo della 
Chiesa; ella è la «credentium collectio univer­
sa»**. Perciò la Vergine Maria che sosta presso il 
sepolcro del Figlio, come la rappresenta la tradi­
zione ecclesiale, è icona della Vergine Chiesa che 
veglia presso la tomba del suo Sposo, in attesa di 
celebrarne la Risurrezione.

A questa intuizione del rapporto tra Maria e la 
Chiesa si ispira il pio esercizio dell’Ora della 
Madre: mentre il corpo del Figlio riposa nel se­
polcro e la sua anima è scesa negli inferi per an­
nunciare ai suoi antenati l’imminente liberazione 
dalla regione dell’ombra, la Vergine, anticipando 
e impersonando la Chiesa, attende piena di fede 
la vittoria del Figlio sulla morte.

Domenica di Pasqua

148. Anche nella Domenica di Pasqua, mas­
sima solennità dell’anno liturgico, hanno luogo 
non poche manifestazioni di pietà popolare: esse 
sono tutte espressioni cultuali che esaltano la 
condizione nuova e la gloria del Cristo risorto, 
nonché le energie divine che scaturiscono dalla 
sua vittoria sul peccato e sulla morte.

L’incontro del Risorto con la Madre
149. La pietà popolare ha intuito che l’asso­

ciazione del Figlio alla Madre è costante: nell’o­
ra del dolore e della morte, nell’ora del gaudio e 
della risurrezione.

L’affermazione liturgica, secondo cui Dio ha 
riempito di gioia la Vergine nella risurrezione del 
Figlio45, è stata, per così dire, tradotta e quasi 
rappresentata dalla pietà popolare nel pio eserci­
zio dell’'Incontro della Madre con il Figlio risor­
to: la mattina di Pasqua due cortei, l’uno recante

42 Congregazione per il Culto Divino, Lettera circolare sulla preparazione e celebrazione delle feste pa­
squali, 72.

43 Ivi, 73.
44 Ruperto di Deutz, De glorificatione Trinitatis, VII, 13: PL 169, 155D.
45 Cfr. Liturgia Horarum, Commune Beatae Mariae Virginis, II Vesperae. Preces; Collectio missarum de 

beata Maria Virgine, I, Form. 15: Beata Maria Virgo in Resurrectione Domini, Praefatio.



Atti della Santa Sede 67

l’immagine della Madre addolorata, l’altro quel­
la del Cristo risorto, si incontrano per significare 
che la Vergine fu la prima e piena partecipe del 
mistero della risurrezione del Figlio.

Per questo pio esercizio vale l’osservazione 
fatta per la processione del “Cristo morto”: il suo 
svolgimento non deve assumere aspetti di mag­
giore rilevanza delle stesse celebrazioni liturgi­
che della domenica di Pasqua né dare luogo ad 
inappropriate commistioni*.

La benedizione della mensa familiare
150. Un senso di novità percorre l’intera Li­

turgia pasquale: nuova è la natura, poiché nell’e­
misfero boreale la Pasqua coincide con il risve­
glio primaverile; nuovi il fuoco e l’acqua; nuovi 
i cuori dei cristiani, rinnovati dal sacramento 
della Penitenza e, come è auspicabile, dagli stes­
si sacramenti dell’Iniziazione cristiana; nuova, 
per così dire, l’Eucaristia: sono segni e realtà- 
segno della nuova condizione di vita inaugurata 
da Cristo con la sua risurrezione.

Tra i pii esercizi che si collegano all’evento 
della Pasqua vi sono la tradizionale benedizione 
delle uova, simbolo della vita, e la benedizione 
del desco familiare; quest’ultima, che in molte

Nel Tempo Pasquale

La benedizione annuale delle famiglie 
nelle loro case

152. Durante il tempo pasquale - o in altri 
periodi dell’anno - si svolge l’annuale benedi­
zione delle famiglie, visitate nelle loro case. Rac­
comandata alla cura pastorale dei parroci e dei 
loro collaboratori, questa consuetudine molto 
sentita dai fedeli è una preziosa occasione per far 
risonare nelle famiglie cristiane il ricordo della 
costante presenza benedicente di Dio, l’invito a 
vivere in conformità al Vangelo, l’esortazione a 
genitori e figli di custodire e promuovere il mi­
stero del loro essere «Chiesa domestica»48.

La “Via lucis"
153. In tempi recenti, in varie regioni, si è ve­

nuto diffondendo un pio esercizio denominato 
Via lucis. In esso, a guisa di quanto avviene nella 
Via Crucis, i fedeli, percorrendo un cammino, 
considerano le varie apparizioni in cui Gesù - 
dalla Risurrezione all’Ascensione, in prospettiva 

famiglie cristiane è quotidiana consuetudine da 
incoraggiare47, acquista particolare significato 
nel giorno di Pasqua: con l’acqua benedetta nella 
Veglia pasquale, che lodevolmente i fedeli reca­
no nelle loro abitazioni, il capofamiglia o un altro 
membro della comunità domestica benedice la 
mensa festiva.

Il saluto pasquale alla Madre del Risorto
151. In alcuni luoghi, al termine della Veglia 

pasquale o dopo i II Vespri della Domenica di 
Pasqua, si compie un breve pio esercizio: si be­
nedicono dei fiori, che saranno distribuiti ai fe­
deli in segno di gioia pasquale, e si rende un 
omaggio all’immagine dell’Addolorata, che ta­
lora viene incoronata, mentre si canta il Regina 
caeli. I fedeli, che si erano associati al dolore 
della Vergine per la Passione del Figlio, voglio­
no così rallegrarsi con lei per l’evento della ri­
surrezione.

Tale pio esercizio, che non deve essere fram­
misto all’azione liturgica, è consono ai contenu­
ti del Mistero pasquale e costituisce una ulterio­
re prova di come la pietà popolare percepisca 
l’associazione della Madre all’opera salvifica 
del Figlio.

della Parusia - manifestò la sua gloria ai disce­
poli in attesa dello Spirito promesso (cfr. Gv 
14,26; 16,13-15; Le 24,49), ne confortò la fede, 
portò a compimento gli insegnamenti sul Regno, 
definì ulteriormente la struttura sacramentale e 
gerarchica della Chiesa.

Attraverso il pio esercizio della Via lucis, i fe­
deli ricordano l’evento centrale della fede - la 
Risurrezione di Cristo - e la loro condizione di 
discepoli che nel Battesimo, sacramento pasqua­
le, sono passati dalle tenebre del peccato alla luce 
della grazia (cfr. Col 1,13; £/5,8).

Per secoli la Via Crucis ha mediato la parte­
cipazione dei fedeli al primo momento dell’even­
to pasquale - la Passione - e ha contribuito a fis­
sarne i contenuti nella coscienza del popolo. 
Analogamente, nel nostro tempo, la Via lucis, a 
condizione che si svolga con fedeltà al testo 
evangelico, può mediare efficacemente la com­
prensione vitale dei fedeli del secondo momento 
della Pasqua del Signore, la Risurrezione.

La Via lucis può divenire altresì un'ottima pe-

“ Cfr. sopra n. 143.
47 Cfr. Rituale Romanum, De Benedictionibus, Ordo benedictionis mensae, cit. 782-784. 806-807.
41 Cfr. Ivi, Ordo benedictionis annuae familiarum in propris domibus. 68-89.



68 Atti della Santa Sede

dagogia della fede, perché, come si dice, "per 
crucem ad lucem”. Infatti con la metafora del 
cammino, la Via lucis conduce dalla constatazio­
ne della realtà del dolore, che nel disegno di Dio 
non costituisce l’approdo della vita, alla speran­
za del raggiungimento della vera meta dell’uo­
mo: la liberazione, la gioia, la pace, che sono va­
lori essenzialmente pasquali.

La Via lucis, infine, in una società che spesso 
reca l’impronta della “cultura della morte”, con 
le sue espressioni di angoscia e di annientamen­
to, è uno stimolo per instaurare una “cultura della 
vita”, una cultura cioè aperta alle attese della spe­
ranza e alle certezze della fede.

La devozione alla divina misericordia
154. Connessa con l’ottava di Pasqua, in 

tempi recenti e a seguito dei messaggi della reli­
giosa Faustina Kowalska, canonizzata il 30 apri­
le 2000, si è progressivamente diffusa una parti­
colare devozione alla misericordia divina elargita 
da Cristo morto e risorto, fonte dello Spirito che 
perdona il peccato e restituisce la gioia di essere 
salvati. Poiché la Liturgia della «Domenica II di 
Pasqua o della divina misericordia» - come viene 
ora chiamata4’ - costituisce l’alveo naturale in 
cui esprimere l’accoglienza della misericordia 
del Redentore dell’uomo, si educhino i fedeli a 
comprendere tale devozione alla luce delle cele­
brazioni liturgiche di questi giorni di Pasqua. In­
fatti, «il Cristo pasquale è l’incarnazione defini­
tiva della misericordia, il suo segno vivente: 
storico-salvifico e insieme escatologico. Nel me­
desimo spirito, la Liturgia del tempo pasquale 
pone sulle nostre labbra le parole del Salmo: 
“Canterò in eterno le misericordie del Signore” 
(Sai 89 [88],2)»w.

La novena di Pentecoste
155. La Scrittura attesta che nei nove giorni 

intercorrenti tra l’Ascensione e la Pentecoste, gli 
Apostoli «erano assidui e concordi nella preghie­
ra, insieme con alcune.donne e con Maria, la 
Madre di Gesù, e con i fratelli di lui» (At 1,14), 
in attesa di essere «rivestiti di potenza dall'alto» 

(Lc 24,49). Dalla riflessione orante su questo 
evento salvifico è sorto il pio esercizio della no­
vena di Pentecoste, molto diffuso nel popolo cri­
stiano.

In realtà nel Messale e nella Liturgia delle 
Ore, soprattutto nei Vespri, tale “novena” è già 
presente: testi biblici ed eucologici richiamano, 
in vario modo, l’attesa del Paraclito. Pertanto, 
quando è possibile, la novena della Pentecoste 
sia fatta consistere nella celebrazione solennizza­
ta dei Vespri. Ove invece questa soluzione non 
sia attuabile, si faccia in modo che la novena di 
Pentecoste rispecchi i temi liturgici dei giorni che 
vanno dall’Ascensione alla Vigilia di Pentecoste.

In alcuni luoghi viene celebrata in questi gior­
ni la settimana di preghiera per l’unità dei cri­
stiani51.

Pentecoste

La domenica di Pentecoste
156. Il tempo pasquale si conclude, al 50° 

giorno, con la domenica di Pentecoste, comme­
morativa dell’effusione dello Spirito Santo sugli 
Apostoli (cfr. At 2,1-4), dei primordi della Chie­
sa e dell’inizio della sua missione ad ogni lingua, 
popolo e nazione. Significativa importanza ha as­
sunto, specie nella chiesa Cattedrale ma anche 
nelle parrocchie, la celebrazione protratta della 
Messa della Vigilia, che riveste il carattere di in­
tensa e perseverante orazione dell’intera comu­
nità cristiana, sull’esempio degli Apostoli riuniti 
in preghiera unanime con la Madre del Signore”.

Esortando alla preghiera e al coinvolgimento 
nella missione, il mistero della Pentecoste ri­
schiara la pietà popolare: anch’essa «è una dimo­
strazione continua della presenza dello Spirito 
Santo nella Chiesa. Egli accende nei cuori la 
fede, la speranza e l’amore, virtù eccelse che 
danno valore alla pietà cristiana. Lo stesso Spiri­
to nobilita le numerose e svariate forme di tra­
smettere il messaggio cristiano secondo la cultu­
ra e le consuetudini di ogni luogo in tutti i 
tempi»55.

Con formule note, che provengono dalla cele­
brazione della Pentecoste (Veni, creator Spiritus,

49 Cfr. Notificazione della Congregazione per il Culto divino e la Disciplina dei Sacramenti (5 maggio 2000).
50 Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Dives in misericordia, 8.
51 Cfr. Pontificio Consiglio per l’Unità dei Cristiani, Directoire pour l'application des Principes et des 

Normes sur rOecuménisme (25 marzo 1993), 110: AAS 85 (1993), 1084.
52 Cfr. Congregazione per il Culto Divino, Lettera circolare sulla preparazione e celebrazione delle feste 

pasquali, 107; le modalità, i testi biblici e le orazioni per la veglia di Pentecoste - già presenti in alcune edizioni 
del Messale Romano nelle varie lingue - sono indicati in Notitiae 24 (1988), 156-159.

55 Giovanni Paolo II, Omelia pronunziata durante la Celebrazione della Parola a La Serena (Chile), 2: Inse­
gnamenti di Giovanni Paolo II, X/ì (1987), cit., p. 1078.



Atti della Santa Sede 69

Veni, Sancte Spiritus)* o con brevi suppliche 
(Emitte Spiritum tuum et creabuntur...), i fedeli 
sono soliti invocare lo Spirito soprattutto all’ini­
zio di un’attività o di un lavoro, come in partico­
lari situazioni di smarrimento. Anche il Rosario, 
nel terzo mistero glorioso, invita a meditare l’ef­
fusione dello Spirito Santo. I fedeli poi sanno di 
aver ricevuto, particolarmente nella Conferma­
zione, lo Spirito di sapienza e di consiglio che li 
guida nella loro esistenza, lo Spirito di fortezza e 
di luce che li aiuta a prendere le decisioni impor­
tanti e a sostenere le prove della vita. Sanno che 
il loro corpo, dal giorno del Battesimo, è tempio 

dello Spirito Santo, e dunque va rispettato e ono­
rato, anche nella morte, e che nell’ultimo giorno 
la potenza dello Spirito lo farà risorgere.

Mentre apre alla comunione con Dio nella 
preghiera, lo Spirito Santo spinge verso il prossi­
mo con sentimenti di incontro, riconciliazione, 
testimonianza, desiderio di giustizia e di pace, 
rinnovamento della mentalità, vero progresso so­
ciale, slancio missionario”. In questo spirito, la 
solennità di Pentecoste è celebrata in alcune co­
munità come «giornata della sofferenza per le 
missioni»'6.

Nel Tempo durante l'anno

La solennità della Santissima Trinità
157. La domenica dopo Pentecoste la Chiesa 

celebra la solennità della Santissima Trinità. Nel 
tardo Medioevo, la crescente devozione dei fede­
li verso il mistero di Dio Uno e Trino, la quale fin 
dall’epoca carolingia aveva avuto un posto rile­
vante nella pietà privata e aveva dato origine a 
espressioni di pietà liturgica, indusse Giovanni 
XXII ad estendere, nel 1334, la festa della Trinità 
a tutta la Chiesa latina. Questo avvenimento 
ebbe, a sua volta, un influsso determinante nella 
nascita e nello sviluppo di alcuni pii esercizi.

Relativamente alla pietà popolare verso l’au­
gusta Trinità, «il mistero centrale della fede e 
della vita cristiana»”, non è qui tanto il caso di 
ricordare questo o quel pio esercizio, quanto di 
sottolineare che ogni forma genuina di pietà cri­
stiana deve avere il necessario riferimento al 
solo vero Dio Uno e Trino, «il Padre onnipoten­
te e il suo Figlio unigenito e lo Spirito Santo»”. 
Tale è il mistero di Dio, quale ci è stato rivelato 
in Cristo e per mezzo di Lui. Tale è il suo mani­
festarsi nella storia della salvezza. Essa infatti 
non è altro che «la storia del rivelarsi del Dio 
vero e unico: Padre, Figlio e Spirito Santo, il 
quale riconcilia e unisce a sé coloro che sono se­
parati dal peccato»”.

Effettivamente sono numerosi i pii esercizi 
che hanno un'impronta e una dimensione trinita­
ria. La maggior parte di essi incomincia con il 
segno della croce e «nel nome del Padre e del Fi­

glio e dello Spirito Santo», la stessa forma con 
cui i discepoli di Gesù sono battezzati (cfr. Mt 
28,19) e iniziano una vita di intimità con Dio, 
quali figli del Padre, fratelli del Figlio incarnato, 
tempio dello Spirito. Altri pii esercizi, adottando 
formule iniziali simili a quella dell’attuale Litur­
gia delle Ore, si aprono rendendo «Gloria al 
Padre e al Figlio e allo Spirito Santo». Altri an­
cora si concludono con la benedizione impartita 
nel nome delle tre Persone divine. E non sono 
pochi i pii esercizi le cui preghiere, seguendo lo 
schema tipico della preghiera liturgica, sono ri­
volte «al Padre per Cristo nello Spirito» e pre­
sentano formule dossologiche ispirate ai testi li­
turgici.

158. Come è stato detto nella Prima Parte del 
presente Direttorio, la vita cultuale è dialogo di 
Dio con l'uomo per Cristo nello Spirito Santo6". 
Perciò è necessario che l’orientamento trinitario 
sia un elemento costante anche nella pietà popo­
lare. Ai fedeli deve risultare manifesto che i pii 
esercizi in onore della Beata Vergine, degli Ange­
li e dei Santi hanno come termine ultimo il Padre, 
dal quale tutto procede e al quale tutto conduce; il 
Figlio, incarnato morto risorto, unico mediatore 
(cfr. ITm 2,5) senza il quale è impossibile acce­
dere al Padre (cfr. Gv 14,6); lo Spirito, sola sor­
gente di grazia e di santificazione. E importante 
evitare il pericolo di nutrire l’idea di una “divi­
nità” che faccia astrazione delle Divine Persone.

54 Cfr. Enchiridion Indulgentiarum, Aliae concessiones, 26, pp. 70-71.
” Cfr. Gai 5,16.22; Concilio Vaticano II, Ad gentes, 4; Gaudium et spes. 26.
56 Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Redemptoris missio, 78: AAS 83 (1991), 325.
” Catechismo della Chiesa Cattolica, 234.
” Ivi, 233.
” Ivi. 234.
“ Cfr. nn. 76-80.



70 Atti della Santa Sede

159. Tra i pii esercizi rivolti direttamente al 
Dio Trino ed Uno è da ricordare, accanto alla reci­
ta della piccola dossologia (Gloria al Padre e al 
Figlio e allo Spirito Santo...) e della grande dosso­
logia (Gloria a Dio nell'alto dei cieli), il Trisagio 
biblico (Santo, Santo, Santo) e liturgico (Santo 
Dio, Santo Forte, Santo Immortale; abbi pietà di 
noi), molto diffuso in Oriente ed anche in alcuni 
Paesi, Ordini e Congregazioni dell’Occidente.

Il Trisagio liturgico, che si ispira ad altri canti 
liturgici basati sul Trisagio biblico - come il 
Santo nella celebrazione dell’Eucaristia, nell’in­
no Te Deum negli improperia del rito dell’adora­
zione della Croce il Venerdì Santo, derivati a loro 
volta da Is 6,3 e da Ap 4,8 - è un pio esercizio in 
cui gli oranti, in comunione con le potenze ange­
liche, glorificano ripetutamente Dio Santo, Forte 
e Immortale con espressioni di lode tratte dalla 
divina Scrittura e dalla Liturgia.

La solennità del Corpo e Sangue del Signore
160. Il giovedì che segue la solennità della 

Santissima Trinità la Chiesa celebra la solennità 
del Sacratissimo Corpo e Sangue del Signore. La 
festa, estesa nel 1264 da Papa Urbano IV a tutta 
la Chiesa latina, da una parte costituì una rispo­
sta di fede e di culto a dottrine ereticali sul mi­
stero della presenza reale di Cristo nell’Eucari­
stia, dall’altra fu il coronamento di un movi­
mento di ardente devozione verso l’augusto Sa­
cramento dell’altare.

La pietà popolare, dunque, favorì il processo 
istitutivo della festa del Corpus Domini; a sua 
volta, questa fu causa e motivo del sorgere di 
nuove forme di pietà eucaristica nel popolo di 
Dio.

Per secoli, la celebrazione del Corpus Domini 
è stata il principale punto di convergenza della 
pietà popolare verso l’Eucaristia. Nei secoli 
XVI-XVI1, la fede, ravvivata dal bisogno di rea­
gire alle negazioni del movimento protestante, e 
la cultura - arte, letteratura, folklore - hanno 
concorso a rendere vive e significative molte 
espressioni della pietà popolare verso il mistero 
dell’Eucaristia.

161. La devozione eucaristica, così radicata 
nel popolo cristiano, deve tuttavia essere educata 
a cogliere due realtà di fondo:

- che supremo punto di riferimento della 
pietà eucaristica è la Pasqua del Signore; la Pa­
squa infatti, secondo la visione dei Padri, è la 
festa dell’Eucaristia, come, d’altra parte, l’Euca­
ristia è anzitutto celebrazione della Pasqua, ossia 
della Passione, Morte e Risurrezione di Gesù;

- che ogni forma di devozione eucaristica ha 
un intrinseco riferimento al Sacrifico eucaristico 
o perché dispone alla sua celebrazione o perché 
prolunga gli orientamenti cultuali ed esistenziali 
da essa suscitati.

Perciò il Rituale Romano ammonisce: «I fe­
deli, quando venerano Cristo presente nel Sacra­
mento. ricordino che questa presenza deriva dal 
Sacrificio e tende alla Comunione, sacramentale 
e spirituale»61.

162. La processione nella solennità del 
Corpo e Sangue di Cristo è, per così dire, la 
“forma tipo” delle processioni eucaristiche. Essa 
infatti prolunga la celebrazione dell’Eucaristia: 
subito dopo la Messa, l’Ostia, che in essa è stata 
consacrata, viene portata fuori dall’aula ecclesia­
le perché il popolo cristiano «renda pubblica te­
stimonianza di fede e di venerazione verso il 
Santissimo Sacramento»62.

I fedeli comprendono e amano i valori insiti 
nella processione del Corpus Domini: essi si sen­
tono “Popolo di Dio” che cammina con il suo Si­
gnore proclamando la fede in Lui, divenuto vera­
mente il “Dio-con-noi”.

E necessario tuttavia che nelle processioni eu­
caristiche siano osservate le norme che ne rego­
lano lo svolgimento63, in particolare quelle che 
ne garantiscono la dignità e la riverenza dovuta al 
Santissimo Sacramento64; ed è pure necessario 
che gli elementi tipici della pietà popolare come 
l’addobbo delle vie e delle finestre, l’omaggio 
dei fiori, gli altari dove verrà collocato il Santis­
simo nelle soste del percorso, i canti e le pre­
ghiere, «portino tutti a manifestare la loro fede in 
Cristo, unicamente intenti alla lode del Signo­
re»65, e alieni da forme di competizione.

163. Le processioni eucaristiche si concludo­
no ordinariamente con la benedizione del Santis­
simo Sacramento. Nel caso specifico della pro­
cessione del Corpus Domini, la benedizione 
costituisce la conclusione solenne dell’intera ce-

61 Cfr. Rituale Romanum, De sacra communione et de cultu mysterii eucharistici extra Missam, Editio Ty­
pica, Typis Polyglottis Vaticanis 1973, 80.

62 Ivi, 101; cfr. C.I.C., can. 944.
“ Cfr. Rituale Romanum, De sacra communione et de cultu mysterii eucharistici extra Missam, ciL, 101-108.
64 Cfr. Ivi, 101-102.
65 Ivi, 104.



Atti della Santa Sede 71

lebrazione: al posto della consueta benedizione 
sacerdotale viene impartita la benedizione con il 
Santissimo Sacramento.

È importante che i fedeli comprendano che la 
benedizione con il Santissimo Sacramento non è 
un forma di pietà eucaristica a sé stante, ma è il 
momento conclusivo di un incontro cultuale suf­
ficientemente prolungato. Perciò la norma litur­
gica vieta «l’esposizione fatta unicamente per 
impartire la benedizione»1*.

L’adorazione eucaristica
164. L’adorazione del Santissimo Sacramen­

to è una espressione particolarmente diffusa di 
culto all’Eucaristia, a cui la Chiesa vivamente 
esorta i Pastori e i fedeli.

La sua forma primigenia si può far risalire al­
l’adorazione che, il Giovedì Santo, segue la ce­
lebrazione della Messa nella Cena del Signore e 
la reposizione delle sacre Specie. Essa è alta­
mente espressiva del legame esistente tra la ce­
lebrazione del memoriale del sacrificio del Si­
gnore e la sua presenza permanente nelle Specie 
consacrate. La conservazione delle sacre Specie, 
motivata soprattutto dalla necessità di poter di­
sporre di esse in ogni momento per amministra­
re il Viatico agli infermi, fece sorgere nei fedeli 
la lodevole consuetudine di raccogliersi davanti 
al tabernacolo per adorare Cristo presente nel 
Sacramento67.

Infatti, «la fede nella presenza reale del Si­
gnore conduce naturalmente alla manifestazio­
ne esterna e pubblica di quella fede medesima. 
(...) La pietà, dunque, che spinge i fedeli a pro­
strarsi presso la santa Eucaristia, li attrae a par- ** 
tecipare più profondamente al mistero pasquale 
e a rispondere con gratitudine al dono di Colui 
che con la sua umanità infonde incessantemen­
te la vita divina nelle membra del suo Corpo. 
Trattenendosi presso Cristo Signore, essi godo­
no della sua intima familiarità e dinanzi a Lui 
aprono il loro cuore per loro stessi e per tutti i 

loro cari e pregano per la pace e la salvezza del 
mondo. Offrendo tutta la loro vita con Cristo al 
Padre nello Spirito Santo, attingono da quel mi­
rabile scambio un aumento di fede, di speranza 
e di carità. Alimentano quindi così le giuste di­
sposizioni per celebrare, con la devozione con­
veniente, il memoriale del Signore e ricevere 
frequentemente quel Pane che ci è dato dal 
Padre»66.

165. L’adorazione al Santissimo Sacramento, 
in cui convergono forme liturgiche ed espressio­
ni di pietà popolare di cui non è facile distingue­
re nettamente i confini, può rivestire diverse mo­
dalità69:

- la semplice visita al Santissimo Sacramen­
to riposto nel tabernacolo: breve incontro con 
Cristo suggerito dalla fede nella sua presenza e 
caratterizzato dall’orazione silenziosa;

- l’adorazione dinanzi al Santissimo Sacra­
mento esposto, secondo le norme liturgiche, nel­
l’ostensorio o nella pisside, in forma prolungata 
o breve70;

- la cosiddetta Adorazione perpetua e quella 
delle Quaranta Ore, che investono un’intera co­
munità religiosa, o un’associazione eucaristica, 
o una comunità parrocchiale, e forniscono l’oc­
casione per numerose espressioni di pietà euca­
ristica71.

Per questi momenti di adorazione i fedeli do­
vranno essere aiutati a servirsi della Sacra Scrit­
tura quale impareggiabile libro di preghiera, a 
utilizzare canti e preci idonee, a familiarizzarsi 
con alcune strutture semplici della Liturgia delle 
Ore, a seguire il ritmo dell’Anno liturgico, a so­
stare in preghiera silenziosa. In tal modo essi 
comprenderanno progressivamente che durante 
l’adorazione del Santissimo Sacramento non si 
devono compiere altre pratiche devozionali in 
onore della Vergine Maria e dei Santi72. Tuttavia, 
per lo stretto vincolo che unisce Maria a Cristo, 
la recita del Rosario potrebbe aiutare a dare alla 
preghiera un profondo orientamento cristologico,

66 Ivi, 81.
67 Cfr. Pio XII, Lett. Enc. Mediator Dei'. AAS 39 (1947), 568-572; Paolo VI, Leu. Enc. Mysterium fidei: AAS 

57 (1965), 769-772; S. Congregazione dei Riti, Istr. Eucharisticum mysterium, 49-50: AAS 59 (1967), 566-567; 
Rituale Romanum, De sacra communione et de cultu mysterii eucharistici extra Missam, cit., 5.

“ S. Congregazione dei Riti, Istr. Eucharisticum mysterium, 49 e 50.
" Sulle indulgenze concesse all'adorazione e processione eucaristica, cfr. Enchiridion Indulgentiarum. 

Aliae concessiones, 1, pp. 54-55.
70 Cfr. Rituale Romanum, De sacra communione et de cultu mysterii eucharistici extra Missam, cit., 82-90; 

CJ.C„ can. 941.
71 Cfr. C.I.C., can. 942.
72 Cfr. Risposta al duhium sui n. 62 dell’Istr. Eucharisticum mysterium, in Notitiae 4 (1968), pp. 133-134, 

circa il Rosario vedi la nota seguente.



72 Atti della Santa Sede

meditando in esso i misteri dell'Incarnazione e 
della Redenzione”.

Il Cuore Sacratissimo di Cristo
166. 11 venerdì che segue la seconda domeni­

ca dopo Pentecoste la Chiesa celebra la solennità 
del Sacratissimo Cuore di Gesù. Oltre alla cele­
brazione liturgica, molte altre espressioni di pietà 
hanno come oggetto il Cuore di Cristo. Non v’è 
dubbio infatti che la devozione al Cuore del Sal­
vatore è stata ed è tuttora una delle espressioni 
più diffuse e più amate della pietà ecclesiale.

Intesa alla luce della divina Scrittura, l’e­
spressione “Cuore di Cristo”, designa il mistero 
stesso di Cristo, la totalità del suo essere, la sua 
persona considerata nel suo nucleo più intimo ed 
essenziale: Figlio di Dio, sapienza increata; ca­
rità infinita, principio di salvezza e di santifica­
zione per l’intera umanità. Il “Cuore di Cristo” è 
Cristo, Verbo incarnato e salvatore, intrinseca­
mente proteso, nello Spirito, con infinito amore 
divino-umano verso il Padre e verso gli uomini 
suoi fratelli.

167. Come hanno spesso ricordato i Romani 
Pontefici, la devozione al Cuore di Cristo ha un 
solido fondamento nella Scrittura74.

Gesù, che è uno con il Padre (cfr. Gv 10,30), 
invita i suoi discepoli a vivere in intima comu­
nione con Lui, ad assumere la sua Persona e la 
sua Parola come norma di condotta e rivela se 
stesso come maestro «mite e umile di cuore» (Mt 
11,29). Si può dire, in un certo senso, che la de­
vozione al Cuore di Cristo è la traduzione in ter­
mini cultuali dello sguardo che, secondo la paro­
la profetica ed evangelica, tutte le generazioni 
cristiane volgeranno a Colui che è stato trafitto 
(cfr. Gv 19,37; Zc 12,10), cioè al costato di Cri­
sto, trafitto dalla lancia, dal quale scaturì sangue 
ed acqua (cfr. Gv 19,34), simbolo del «mirabile 
sacramento di tutta la Chiesa»75.

Il testo giovanneo che narra l'ostensione delle 
mani e del costato di Cristo ai discepoli (cfr. Gv 
20,20) e l’invito da Lui rivolto a Tommaso di 
stendere la sua mano e di metterla nel suo costa­

to (cfr. Gv 20,27) ha avuto anch’esso un notevo­
le influsso nell’origine e nello sviluppo della 
pietà ecclesiale verso il Sacro Cuore.

168. Quei testi e altri che presentano il Cristo 
quale Agnello pasquale, vittorioso se pur immo­
lato (cfr. Ap 5,6), furono oggetto di assidua me­
ditazione da parte dei Santi Padri, che ne svela­
rono le ricchezze dottrinali e talora invitarono i 
fedeli a penetrare nel mistero di Cristo per la 
porta aperta nel suo fianco. Così Sant’Agostino: 
«L’ingresso è accessibile: Cristo è la porta. 
Anche per te si aprì quando il suo fianco fu aper­
to dalla lancia. Ricorda che cosa ne uscì; quindi 
scegli per dove tu possa entrare. Dal fianco del 
Signore che pendeva e moriva sulla croce uscì 
sangue ed acqua, quando fu aperto dalla lancia. 
Nell’acqua è la tua purificazione, nel sangue la 
tua redenzione»76.

169. Il Medioevo è stato un’epoca particolar­
mente feconda per lo sviluppo della devozione al 
Cuore del Salvatore. Uomini insigni per santità e 
dottrina, come San Bernardo (t 1153), San Bo­
naventura (t 1274), e mistici come Santa Lutgar­
da (t 1246), Santa Matilde di Magdeburgo (t 
1282), le Sante sorelle Matilde (+ 1299) e Ger­
trude (t 1302) del monastero di Helfta, Ludolfo 
di Sassonia (t 1378), Santa Caterina da Siena (t 
1380) approfondirono il mistero del Cuore di Cri­
sto, in cui videro la “casa di rifugio” ove riparar­
si, la sede della misericordia, il luogo per rin­
contro con Lui, la sorgente dell’infinito amore del 
Signore, la fonte dalla quale sgorga l’acqua dello 
Spirito, la vera terra promessa e il vero paradiso.

170. Nell’epoca moderna il culto al Cuore 
del Salvatore conobbe nuovi sviluppi. In un 
tempo in cui il giansenismo proclamava i rigori 
della giustizia divina, la devozione al Cuore di 
Cristo costituì un efficace antidoto per suscitare 
nei fedeli l’amore al Signore e la fiducia nella sua 
infinita misericordia, di cui il Cuore è pegno e 
simbolo. San Francesco di Sales (t 1622), che 
assunse come norma di vita e di apostolato l’at­
teggiamento fondamentale del Cuore di Cristo,

73 Cfr. Paolo VI, Esort. Ap. Marialis cultus, 46; Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei 
Sacramenti, Lettera (15 gennaio 1997): Notitiae 34 (1998), 506-510; si veda anche Penitenzieria Apostolica, 
Rescritto (8 marzo 1996): Notitiae 34 (1998), 511.

74 Cfr. Leone XIII. Lett. Enc. Annum sacrum (25 maggio 1899), sulla consacrazione del genere umano al 
culto del Sacro Cuore: Leonis XIII Pontificis Maximi Acta, XIX, Typographia Vaticana, Romae 1900, pp. 71-80; 
Pio XII, Lett. Enc. Haurietis aquas: AAS 48 (1956), 311-329; Paolo VI, Lett. Ap. Investigabiles divitias Christi (6 
febbraio 1965): AAS 57 (1965), 298-301; Giovanni Paolo II, Messaggio in occasione del centenario della consa­
crazione del genere umano al Cuore divino di Gesù (11 giugno 1999): L’Osservatore Romano. 12 giugno 1999.

” Sacrosanctum Concilium, 5; cfr. S. Agostino, Enarratio in Psalmum 138, 2: CCL 40, cit., p. 1991.
76 S. Agostino, Sermo 311, 3: PL 38, 1415.



Atti della Santa Sede 73

cioè l’umiltà, la mansuetudine (cfr. Mt 11,29), 
l’amore tenero e misericordioso; Santa Marghe­
rita Maria Alacoque (t 1690), a cui il Signore 
mostrò ripetutamente le ricchezze del suo Cuore; 
San Giovanni Eudes (+ 1680), promotore del 
culto liturgico al Sacro Cuore; San Claudio la 
Colombière (t 1682), San Giovanni Bosco (t 
1888) e altri Santi e Sante sono stati insigni apo­
stoli della devozione al Sacro Cuore.

171. Le forme di devozione al Cuore del Sal­
vatore sono molto numerose; alcune sono state 
esplicitamente approvate e frequentemente rac­
comandate dalla Sede Apostolica. Tra esse sono 
da ricordare:

— la consacrazione personale, che, secondo 
Pio XI, «fra tutte le pratiche riferentisi al culto 
del Sacro Cuore è senza dubbio la principale»77;

- la consacrazione della famiglia, mediante 
la quale il nucleo familiare, già partecipe in virtù 
del Sacramento del matrimonio del mistero di 
unità e di amore fra Cristo e la Chiesa, viene de­
dicato al Signore, perché Egli regni nel cuore di 
ognuno dei suoi membri78;

- le Litanie del Cuore di Gesù, approvate nel 
1891 per tutta la Chiesa, di contenuto segnata- 
mente biblico e arricchite di indulgenze;

- Latto di riparazione, formula di preghiera 
con cui il fedele, memore dell’infinita bontà di 
Cristo, intende implorare misericordia e riparare 
le offese recate in tanti modi al suo Cuore dolcis­
simo”;

- la pratica dei nove primi venerdì del mese, 
che trae origine dalla “grande promessa” fatta da 
Gesù a Santa Margherita Maria Alacoque. In 
un’epoca in cui la comunione sacramentale era 
molto rara presso i fedeli, la pratica dei nove 
primi venerdì del mese contribuì significativa­
mente al ripristino della frequenza ai sacramenti 
della Penitenza e dell’Eucaristia. Nel nostro 
tempo la devozione dei primi venerdì del mese, 
se praticata in modo pastoralmente corretto, può 
recare ancora indubbi frutti spirituali. È necessa­
rio tuttavia che i fedeli siano convenientemente 
istruiti: sul fatto che non si deve riporre in tale 
pratica una fiducia che rasenta la vana credulità, 
la quale, in ordine alla salvezza, annulla le insop­
primibili esigenze della fede operante e l’impe­
gno di condurre una vita conforme al Vangelo; 
sul valore assolutamente predominante della do­
menica, la «festa primordiale»80, che deve essere 

caratterizzata dalla piena partecipazione dei fe­
deli alla celebrazione eucaristica.

172. La devozione al Sacro Cuore costituisce 
una grande espressione storica della pietà della 
Chiesa per Gesù Cristo, suo Sposo e Signore; 
essa richiede un atteggiamento di fondo fatto di 
conversione e riparazione, di amore e gratitudine, 
di impegno apostolico e di consacrazione nei 
confronti di Cristo e della sua opera salvifica. 
Perciò la Sede Apostolica e i Vescovi la racco­
mandano, ne promuovono il rinnovamento: nelle 
espressioni linguistiche ed iconografiche; nella 
presa di coscienza delle sue radici bibliche e del 
suo collegamento con le massime verità della 
fede; nell’affermazione del primato dell’amore a 
Dio e al prossimo, come contenuto essenziale 
della devozione stessa.

173. La pietà popolare tende ad identificare 
una devozione con la sua rappresentazione ico­
nografica. Ciò è un fatto normale, che ha senza 
dubbio aspetti positivi, ma può anche dar luogo 
ad alcuni inconvenienti: un tipo iconografico, 
non più rispondente al gusto dei fedeli, può con­
durre ad un minor apprezzamento dell’oggetto 
della devozione, indipendentemente dal suo fon­
damento teologico e dai suoi contenuti storico­
salvifici.

Così è avvenuto per la devozione al Sacro 
Cuore: certe immagini di tipo oleografico, talvol­
ta sdolcinate, inadeguate ad esprimere il robusto 
contenuto teologico, non favoriscono l'approccio 
dei fedeli al mistero del Cuore del Salvatore.

Nel nostro tempo è visto con favore l’orienta­
mento a rappresentare il Sacro Cuore rapportan­
dosi al momento della Crocifissione, in cui si 
manifesta in sommo grado l’amore di Cristo. Il 
Sacro Cuore è Cristo crocifisso, con il costato 
aperto dalla lancia dal quale scaturiscono sangue 
ed acqua (cfr. Gv 19,34).

Il Cuore Immacolato di Maria
174. All’indomani della solennità del Sacra­

tissimo Cuore di Gesù, la Chiesa celebra la me­
moria del Cuore Immacolato di Maria. La conti­
guità delle due celebrazioni è già in se stessa un 
segno liturgico della loro stretta connessione: il 
mysterium del Cuore del Salvatore si proietta e 
si riverbera nel Cuore della Madre, che è anche 
socia e discepola. Come la solennità del Sacro

77 Pio XII, Lett. Enc. Miserentissimus Redemptor: AAS 20 (1928), 167.
78 Cfr. Enchiridion Indulgentiarum, Aliae concessiones, i, p. 50.
” Ivi, 3, pp. 51-53.
” Sacrosanctum Concilium, 106.



74 Atti della Santa Sede

Cuore celebra i misteri salvifici di Cristo in 
modo sintetico e riconducendoli alla loro sor­
gente - il Cuore, appunto -, così la memoria del 
Cuore Immacolato di Maria è celebrazione 
complessiva dell’associazione “cordiale” della 
Madre all’opera salvifica del Figlio: dall’incar­
nazione, alla morte e risurrezione, al dono dello 
Spirito.

La devozione al Cuore Immacolato di Maria 
si è molto diffusa a seguito delle apparizioni 
della Vergine a Fatima, nel 1917. Nel 25° anni­
versario di esse, nel 1942, Pio XII consacrava la 
Chiesa e il genere umano al Cuore Immacolato di 
Maria, e nel 1944 la festa del Cuore Immacolato 
di Maria veniva estesa a tutta la Chiesa.

Le espressioni della pietà popolare verso il 
Cuore di Maria ricalcano, pur salvando l’invali­
cabile distanza tra il Figlio, vero Dio, e la Madre, 
soltanto creatura, quelle rese al Cuore di Cristo: 
la consacrazione dei singoli fedeli, delle fami­
glie, di comunità religiose, di Nazioni*'; la ripa­
razione, compiuta attraverso la preghiera, la mor­
tificazione, le opere di misericordia; la pratica 
dei cinque primi sabati del mese.

Per quanto concerne la devozione della Co­
munione sacramentale in cinque primi sabati 
consecutivi, valgono le osservazioni fatte a pro­
posito dei nove primi venerdì'12: eliminata ogni 
sopravvalutazione del segno temporale e colloca­
ta correttamente la Comunione nel contesto cele­
brativo dell’Eucaristia, la pia pratica deve essere 
attuata come occasione propizia per vivere inten­
samente, con atteggiamento ispirato alla Vergine, 
il Mistero pasquale che si celebra nell’Eucaristia.

Il Sangue preziosissimo di Cristo
175. Nella rivelazione biblica, sia nella fase 

figurale dell’Antico Testamento sia in quella di 
compimento e di perfezione del Nuovo, il sangue 
appare intimamente connesso con la vita e, per 
antitesi, con la morte, con l’esodo e la pasqua, 
con il sacerdozio e i sacrifici cultuali, con la re­
denzione e l’alleanza.

Le figure veterotestamentarie relative al san­
gue e al suo valore salvifico si sono compiute in 
modo perfetto in Cristo, soprattutto nella sua Pa­
squa di morte e di risurrezione. Perciò il mistero 
del Sangue di Cristo è al centro della fede e della 
salvezza.

Al mistero del Sangue salvifico richiamano o 
ad esso rinviano:

- l’evento dell’incarnazione del Verbo (cfr. 
Gv 1,14) e il rito dell’inserimento del neonato 
Gesù nel popolo dell’Antica Alleanza attraverso 
la circoncisione (cfr. Le 2,21);

- la figura biblica dell’Agnello, ricca di 
aspetti e di implicazioni: «Agnello di Dio, che to­
glie il peccato del mondo» (Gv 1,29.36), in cui 
confluisce l’immagine del «Servo sofferente» di 
Isaia 53 che porta su di sé le sofferenze e il pec­
cato dell’umanità (cfr. Is 53,4-5); «Agnello pa­
squale » (cfr. Es 12,1; Gv 12,36), simbolo della 
redenzione di Israele (cfr. At 8,31-35; ICor 5,7; 
IPt 1,18-20);

- il “calice della passione”, di cui parla Gesù, 
con allusione alla sua imminente morte redentri­
ce, chiedendo ai figli di Zebedeo: «Potete bere il 
calice che io sto per bere?» (Mt 20,22; cfr. Me 
10,38) e il calice dell’agonia dell’orto degli ulivi 
(cfr. Le 22,42-43), accompagnata da sudore di 
sangue (cfr. Le 22,44);

- il calice eucaristico che, nel segno del vi­
no, contiene il Sangue della nuova ed eterna Al­
leanza, versato per la remissione dei peccati, ed è 
memoriale della Pasqua del Signore (cfr. ICor 
11,25) e bevanda di salvezza secondo la parola 
del Maestro: «Chi mangia la mia carne e beve il 
mio sangue ha la vita eterna e io lo risusciterò 
nell’ultimo giorno» (Gv 6,54);

- l’evento della morte perché, con il sangue 
versato sulla croce, Cristo pacificò il cielo e la 
terra (cfr. Col 1,20);

- il colpo di lancia che trafisse l’Agnello im­
molato, dal cui costato aperto sgorgarono sangue 
ed acqua (cfr. Gv 19,34), documento dell’avve- 
nuta redenzione, indicazione della vita sacra­
mentale della Chiesa - acqua e sangue, Battesi­
mo ed Eucaristia -, simbolo della Chiesa nata dal 
Cristo dormiente sulla croce*5.

176. Al mistero del Sangue si riallacciano in 
modo particolare i titoli cristologici di Redento­
re: Cristo, infatti, con il suo sangue innocente e 
prezioso ci ha riscattato dall’antica schiavitù (cfr. 
IPt 1,19) e «ci purifica da ogni peccato» (IGv 
1,7); di Sacerdote sommo «dei beni futuri», poi­
ché Cristo «non con sangue di capri e di vitelli, 
ma con il proprio sangue entrò una volta per sem­
pre nel santuario, procurandoci una redenzione

" Tra le consacrazioni al Cuore Immacolato di Maria spicca quella del mondo compiuta da Pio XII il 31 ot­
tobre 1942 (cfr. AAS 34 11942], 318), rinnovata da Giovanni Paolo II, in comunione con tutti i Vescovi della Chie­
sa, il 25 marzo 1984 (cfr. Insegnamenti di Giovanni Paolo II. VII/1 [1984], Libreria Editrice Vaticana, Città del Va­
ticano 1984, pp. 774-779).

“ Cfr. sopra n. 171.
” Cfr. Sacrosanctum Concilium, 5.



Atti della Santa Sede 75

eterna» (Eh 9,11-12); di Testimone fedele (cfr. 
Ap 1,5), vindice del sangue dei martiri (cfr. Ap 
6,10) che « furono immolati a causa della parola 
di Dio e della testimonianza che gli avevano 
resa» (Ap 6,9); di Re, il quale, Dio, «regna dal 
legno», ornato con la porpora del proprio sangue; 
di Sposo e di Agnello, nel cui sangue i membri 
della comunità ecclesiale - la Sposa - hanno la­
vato le loro vesti (cfr. Ap 7,14; £/5,25-27).

177. La straordinaria importanza del Sangue 
salvifico ha fatto sì che la sua memoria occupi un 
luogo centrale ed essenziale nella celebrazione 
del mistero del culto: anzitutto nel centro stesso 
dell’assemblea eucaristica, in cui la Chiesa innal­
za a Dio Padre, in rendimento di grazie, il «calice 
della benedizione» (ICor 10,16) e lo porge ai fe­
deli come sacramento di reale «comunione con il 
sangue di Cristo» (ICor 10,16); e poi, nel corso 
dell’Anno liturgico. La Chiesa infatti commemo­
ra il mistero del Sangue non solo nella solennità 
del Corpo e Sangue del Signore (Giovedì dopo la 
solennità della Santissima Trinità), ma anche in 
numerose altre celebrazioni, sì che la memoria 
cultuale del Sangue del nostro riscatto (cfr. IPt 
1,18) pervade l’intero arco dell’Anno. Così, ad 
esempio, nel Tempo di Natale, all’Ora del Vespro, 
•a Chiesa, rivolgendosi a Cristo, canta:

«Nos quoque, qui sancto tuo 
redempti sumus sanguine, 
oh diem natalis tui 
hymnum novum concinimus»*4.
Ma soprattutto nel Triduo pasquale, il valore e 

l’efficacia redentrice del Sangue di Cristo sono 
oggetto di costante e adorante memoria. Il Ve­
nerdì Santo, durante l’adorazione della Croce, ri­
suona il canto:

«Mite corpus perforatur, 
sanguis, unda profluit;
terra, pontus, astra, mundus 
quo lavantur flumine! »K;
e nel giorno stesso di Pasqua:
«Cuius corpus sanctissimum 
in ara crucis torridum, 
sed et cruorem roseum 
gustando, Deo vivimus »“.

In alcuni luoghi e in Calendari particolari, la 
festa del Preziosissimo Sangue di Cristo è anco­
ra celebrata il 1° luglio: in essa si ricordano i ti­
toli del Redentore.

178. Dal culto liturgico la venerazione del 
Sangue di Cristo è passata alla pietà popolare, in 
cui essa ha un largo spazio e numerose espres­
sioni. Tra queste sono da ricordare:

- la Corona del Sangue prezioso di Cristo, 
nella quale attraverso letture bibliche e preghiere, 
sono oggetto di pia meditazione “sette effusioni 
di sangue” di Cristo, esplicitamente o implicita­
mente ricordate nei Vangeli: il sangue versato 
nella circoncisione, nell’orto degli ulivi, nella 
flagellazione, nell’incoronazione di spine, nella 
salita al Monte Calvario, nella crocifissione, nel 
colpo inferto dalla lancia;

- le Litanie del Sangue di Cristo: il formula­
rio attuale, approvato da Papa Giovanni XXIII il 
4 febbraio I96087, si snoda su una trama in cui la 
linea storico-salvifica è ben visibile e i riferimen­
ti a passi biblici sono numerosi;

- l'Ora di adorazione al Sangue Prezioso di 
Cristo, che assume una grande varietà di forme, 
ma si prefigge un unico scopo: la lode e l’adora­
zione del Sangue di Cristo presente nell’Eucari­
stia, il ringraziamento per i benefici della reden­
zione, l’intercessione per ottenere misericordia e 
perdono, l’offerta del Sangue prezioso per il bene 
della Chiesa;

- la Via Sanguinis: un pio esercizio di recen­
te istituzione che, per motivi antropologici e cul­
turali, ha avuto origine in Africa, ove oggi è par­
ticolarmente diffuso tra le comunità cristiane. 
Nella Via Sanguinis i fedeli, trasferendosi da un 
luogo all’altro come avviene nella Via Crucis, ri­
vivono i vari avvenimenti in cui il Signore Gesù 
effuse il suo Sangue per la nostra salvezza.

179. La venerazione del Sangue del Signore, 
versato per la nostra salvezza, e la consapevolez­
za del suo valore immenso hanno favorito la dif­
fusione di rappresentazioni iconografiche, accol­
te dalla Chiesa. In esse si distinguono essen­
zialmente due tipi: quello che fa riferimento alla

84 Liturgia Horarum, Tempus Nativitatis I, Ad Vesperas, Hymnus Christe. Redemptor omnium.
” Missale Romanum, Feria VI in Passione Domini, Adoratio sanctae Crucis, Hymnus Crux fidelis.
" Liturgia Horarum, Tempus paschale I, Ad Vesperas, Hymnus Ad cenam Agni providi. Analogamente nel­

l’inno alternativo O rex aeterne. Domine:
Tu crucem propter hominem

suscipere dignatus es;
dedisti tuum sanguinem
nostrae salutis pretium.

87 Testo in AAS 52 (1960), 412-413; cfr. Enchiridion Indulgentiarum, Aliae concessiones, 22, p. 68.



76 Atti della Santa Sede

coppa eucaristica, contenente il Sangue della 
nuova ed eterna Alleanza, e quello che pone al 
centro della rappresentazione Gesù crocifisso, 
dalle cui mani, piedi e costato sgorga il Sangue 
salvifico. Talora il Sangue inonda copioso la 
terra, come torrente di grazia che lava i peccati; 
talora accanto alla croce sono raffigurati cinque 
Angeli, che reggono ciascuno un calice in cui 
raccolgono il Sangue che sgorga dalle cinque 
piaghe; questo ufficio a volte è compiuto da una 
figura femminile, raffigurante la Chiesa Sposa 
dell’Agnello.

L’Assunzione della Beata Vergine Maria
180. Nello svolgimento del Tempo ordinario 

spicca, per i suoi molteplici significati teologici, 
la solennità dell’Assunzione della Beata Vergine 
Maria (15 agosto). Essa è memoria antica della 
Madre del Signore, cifra e sintesi di molte verità 
della fede. Infatti la Vergine assunta al cielo:

- appare come «il frutto più eccelso della re­
denzione»88, testimonianza suprema dell’am­
piezza e dell’efficacia dell’opera salvifica di Cri­
sto (significato soteriologico);

- costituisce il pegno della futura partecipa­
zione di tutti i membri del Corpo mistico, alla 
gloria pasquale del Risorto (aspetto cristologico);

- è per tutti gli uomini «il consolante docu­
mento dell’avverarsi della speranza finale: ché 
tale piena glorificazione è il destino di quanti 
Cristo ha fatto fratelli, avendo con loro “in co­
mune il sangue e la carne” (Eb 2,14; cfr. Gal 
4,4)»” (aspetto antropologico);

- è l’icona escatologica di ciò che la Chiesa 
«tutta, desidera e spera di essere»" (aspetto ec­
clesiologico);

- è la garanzia della fedeltà del Signore alla 
sua promessa: Egli riserva una ricompensa muni­
fica alla sua umile Serva per la sua adesione fede­
le al progetto divino, cioè un destino di pienezza e 
di beatitudine, di glorificazione dell’anima imma­
colata e del corpo verginale, di perfetta configura­
zione al Figlio risorto (aspetto mariologico)’1.

181. Nella pietà popolare la festa mariana del 
15 agosto è molto sentita. In molti luoghi essa è 
ritenuta la festa per antonomasia della Vergine: il 
“giorno di Santa Maria”, così come l’Immacola­
ta per la Spagna e per l’America Latina.

Nei Paesi germanici è diffusa la consuetudine 
di benedire erbe aromatiche il 15 agosto. Tale be­
nedizione, accolta un tempo nel Rituale Ro­
manum''2, costituisce un chiaro esempio di genui­
na evangelizzazione di riti e credenze pre-cri- 
stiane: a Dio, per la cui parola «la terra produsse 
germogli, erbe che producono seme [...] e alberi 
che fanno ciascuno frutto con il seme, secondo la 
propria specie» (Gen 1,12), bisognava rivolgersi 
per ottenere ciò che i pagani intendevano conse­
guire con i loro riti magici: arginare i danni cau­
sati dalle erbe venefiche, potenziare l’efficacia 
delle erbe curative.

A questa visione si riallaccia in parte l’uso an­
tico di applicare alla Santa Vergine, richiamando­
si alla Scrittura, simboli e appellativi tolti dal 
mondo vegetale, quali vite, spiga, cedro e giglio, 
e di veder in essa un fiore olezzante per le sue 
virtù e più ancora il «virgulto germogliato dalla 
radice di lesse» (Is 11,1) che avrebbe generato il 
frutto benedetto Gesù.

Settimana di preghiera per l’unità dei cristiani
182. Cosciente della preghiera di Gesù 

«come tu, Padre, sei me e io in te, siano anch’es- 
si in noi una cosa sola, perché il mondo creda che 
tu mi hai mandato» (Gv 17,21), la Chiesa invoca 
in ogni Eucaristia il dono dell’unità e della 
pace". Lo stesso Messale Romano - tra le Messe 
per varie necessità - contiene tre formulari di 
Messa “per l’unità dei cristiani”. Tale intenzione 
è richiamata pure nelle intercessioni della Litur­
gia delle Ore*1.

Per la diversa sensibilità dei «fratelli da noi 
separati»’5, anche le espressioni della pietà po­
polare devono tener presente il criterio ecume­
nico". In effetti, «la conversione del cuore e la 
santità della vita, insieme con le preghiere pri-

" Sacrosanctum Concilium, 103.
89 Paolo VI, Esort. Ap. Marialis cultus, 6.
90 Sacrosanctum Concilium, 103.
91 Cfr. Paolo VI, Esort. Ap. Marialis cultus, 6.
92 Cfr. Rituale Romanum Pauli V Pontificis Maximi iussu editum ... SS.mi D.N. Pii Papae XII auctoritate 

auctum et ordinatum. Editio iuxta Typicam, Desclée, Romae 1952, pp. 444-449.
” Cfr. Missale Romanum, Ordo Missae, la preghiera Domine lesu Christe, prima dello scambio di pace.
91 Vedi ad esempio: intercessioni ai Vespri della domenica e del lunedì della I settimana, del mercoledì della 

III settimana; le invocazioni alle Lodi del mercoledì della IV settimana.
95 Cfr. Concilio Vaticano II, Decr. Unitatis redintegratio, 3.
96 Cfr. Paolo VI, Esort. Ap. Marialis cultus, 32-33.



Atti della Santa Sede 77

vate e pubbliche per l’unità dei cristiani, si de­
vono ritenere come l’anima di tutto il movimen- 
‘o ecumenico e si possono giustamente chiama­
re ecumenismo spirituale»”. Uno speciale luogo 
di incontro dei cattolici con cristiani appartenen­
ti ad altre Chiese e Comunità ecclesiali, è costi­
tuito dunque dalla preghiera in comune per im­
petrare la grazia dell’unità e per presentare a Dio 

le necessità e le preoccupazioni comuni o per 
rendere grazie a Dio e implorare il suo aiuto. 
«La preghiera comune è particolarmente racco­
mandata durante la “Settimana di preghiera per 
l’unità dei cristiani” o nel periodo che intercorre 
tra l’Ascensione e Pentecoste»”. La preghiera 
per l’unità dei cristiani è arricchita da indul­
genze”.

CAPITOLO V
LA VENERAZIONE PER LA SANTA MADRE DEL SIGNORE

Alcuni principi

183. La pietà popolare verso la Beata Vergi­
ne, varia nelle sue espressioni e profonda nelle 
sue motivazioni, è un fatto ecclesiale rilevante e 
universale. Essa sgorga dalla fede e dall’amore 
del Popolo di Dio verso Cristo, Redentore del 
genere umano, e dalla percezione della missione 
salvifica che Dio ha affidato a Maria di Nazaret, 
per cui la Vergine non è solo la Madre del Signo­
re e del Salvatore ma anche, sul piano della gra­
zia, la Madre di tutti gli uomini.

Infatti «i fedeli comprendono facilmente il le­
game vitale che unisce il Figlio alla Madre. 
Sanno che il Figlio è Dio e che lei, la Madre, è 
anche loro madre. Intuiscono la santità immaco­
lata della Vergine e, pur venerandola quale regi­
na gloriosa in cielo, sono tuttavia sicuri che ella, 
piena di misericordia, intercede in loro favore e 
quindi implorano con fiducia il suo patrocinio. I 
più poveri la sentono particolarmente vicina. 
Sanno che ella fu povera come loro, che soffrì 
molto, che fu paziente e mite. Sentono compas­
sione per il suo dolore nella crocifissione e morte 
del Figlio, gioiscono con lei per la risurrezione di 
Gesù. Celebrano con gioia le sue feste, parteci­
pano volentieri alle processioni, si recano in pel­

legrinaggio ai santuari, amano cantare in suo 
onore, le offrono doni votivi. Non tollerano che 
qualcuno la offenda e istintivamente diffidano di 
chi non la onora»1.

La Chiesa stessa esorta tutti i suoi figli - sacri 
ministri, religiosi, fedeli laici - a nutrire la loro 
pietà personale e comunitaria anche con pii eser­
cizi, che essa approva e raccomanda2. Il culto li­
turgico, infatti, nonostante la sua importanza og­
gettiva e l’insostituibile valore, l’efficacia 
esemplare e il carattere normativo, non esaurisce 
tutte le possibilità espressive della venerazione 
del Popolo di Dio verso la Santa Madre del Si­
gnore3.

184. I rapporti tra Liturgia e pietà popolare 
mariana devono essere regolati alla luce dei prin­
cipi e delle norme più volte enunciati in questo 
documento4. In ogni caso, nei confronti della 
pietà mariana del Popolo di Dio, la Liturgia deve 
apparire quale «forma esemplare»5, fonte di ispi­
razione, costante punto di riferimento e meta ul­
tima.

185. Conviene tuttavia ricordare qui sinteti­
camente alcune istanze che il Magistero della

” Concilio Vaticano II, Decr. Unitatis redintegratio, 8.
“ Pontificio Consiglio per l’unità dei cristiani, Directoire pour l'application des Principes et des Normes 

sur l'Oecuménisme (25 marzo 1993), 110: AAS 85 (1993), 1084.
” Cfr. Enchiridion Indulgentiarum, Aliae concessiones, 11, p. 58.
' Congregazione per il Culto Divino, Lett. circ. Orientamenti e proposte per la celebrazione dell'Anno 

Mariano (3 aprile 1987), 67.
2 Cfr. Lumen gentium, 67; Decr. Presbyterorum Ordinis, 18; Decr. Optatam totius, 8; Decr. Apostolicam ac- 

tuositatem, 4; C.I.C., cann. 276 § 2, 5°; 663 §§ 2-4; 246 § 3.
’ Catechismo della Chiesa Cattolica, 971. 2673-2679.
4 Cfr. sopra nn. 47-59. 70-75.
5 Cfr. Paolo VI, Esort. Ap. Marialis cultus, 1 ; Congregazione per il Culto Divino, Lett. circ. Orientamenti e 

proposte per la celebrazione dell’Anno Mariano, 1; Collectio missarum de beata Maria Virgine, Praenotanda, 9-18.



78 Atti della Santa Sede

Chiesa ha espresso in rapporto ai pii esercizi ma­
riani. Esse sono da tenere presenti nel momento 
in cui ci si accinge alla composizione di nuovi pii 
esercizi o alla revisione di quelli già esistenti6 o, 
semplicemente, alla loro messa in atto cultuale. 
L’attenzione dei Pastori verso i pii esercizi ma­
riani è dovuta alla loro rilevanza, essi infatti, da 
una parte, sono frutto ed espressione della pietà 
mariana di un popolo o di una comunità di fede­
li, dall’altra, sono a loro volta causa e fattore non 
secondario della “fisionomia mariana” dei fedeli, 
dello “stile” cioè che assume la pietà dei fedeli 
verso la Beata Vergine.

186. L’istanza fondamentale del Magistero 
nei confronti dei pii esercizi è che essi siano ri­
conducibili all’«alveo dell’unico culto che a 
buon diritto è chiamato cristiano perché da Cri­
sto trae origine ed efficacia, in Cristo trova com­
piuta espressione e per mezzo di Cristo, nello 
Spirito, conduce al Padre»7. Ciò significa che i 
pii esercizi mariani, se pur non tutti allo stesso 
modo e nella stessa misura, devono:

- esprimere la nota trinitaria, che distingue e 
qualifica il culto al Dio della rivelazione neotesta­
mentaria, il Padre, il Figlio e lo Spirito; la com­
ponente cristologica, che mette in luce l’unica e 
necessaria mediazione di Cristo; la dimensione 
pneumatologica, poiché dallo Spirito proviene e 
nello Spirito è compiuta ogni genuina espressione 
di pietà; il carattere ecclesiale, per cui i battezza­
ti, costituendo il Popolo santo di Dio, pregano riu­
niti nel nome del Signore (cfr. Mt 18,20) e nello 
spazio vitale della Comunione dei Santi*;

- ricorrere costantemente alla divina Scrittu­
ra, intesa nell’alveo della sacra Tradizione; non 
trascurare, pur nella completa professione della 
fede della Chiesa, le esigenze del movimento 
ecumenico; considerare gli aspetti antropologici 
delle espressioni cultuali, in modo che riflettano 
una valida concezione dell’uomo e rispondano 
alle sue esigenze; evidenziare la tensione escato­
logica, essenziale al messaggio evangelico; espli­
citare l’impegno missionario e il dovere di testi­
monianza, che incombono ai discepoli del 
Signore’.

I tempi dei pii esercizi mariani

La celebrazione della festa
187. I pii esercizi mariani si ricollegano quasi 

tutti a una festa liturgica presente nel Calendario 
generale del Rito Romano o nei Calendari parti­
colari delle Diocesi o delle Famiglie religiose.

Talvolta il pio esercizio precede l’istituzione 
della festa (è il caso del santo Rosario), talvolta 
la festa è molto anteriore al pio esercizio (è il 
caso dell’Angelus Domini). Questo fatto eviden­
zia il rapporto esistente tra Liturgia e pii esercizi 
e come questi ultimi trovino il loro momento cul­
minante nella celebrazione della festa. In quanto 
liturgica, la festa si rapporta alla storia della sal­
vezza e celebra un aspetto dell’associazione della 
Vergine Maria al mistero di Cristo. Essa, pertan­

to, deve essere celebrata secondo le norme della 
Liturgia e nel rispetto della gerarchia tra “atti li­
turgici” e “pii esercizi” connessi.

Ma una festa della Beata Vergine, in quanto 
manifestazione popolare, porta con sé valori an­
tropologici che non devono essere trascurati

Il sabato
188. Tra i giorni dedicati alla Beata Vergine 

spicca il sabato, assurto al grado di memoria di 
Santa Maria". Questa memoria risale certamen­
te all’epoca carolingia (secolo IX), ma non ci 
sono noti i motivi che indussero a scegliere il sa­
bato quale giorno di Santa Maria12. In seguito ne 
furono date numerose spiegazionin, le quali tut-

6 Cfr. Paolo VI, Esort. Ap. Marialis cultus, 24.
7 Ivi, Intr.
’ Cfr. Ivi, 25-39; Congregazione per il Culto Divino, Lett. ciré. Orientamenti e proposte per la celebra­

zione dell’Anno Mariano, 8.
’ Cfr. Ivi, 8.

10 Cfr. più avanti n. 232.
" Il Missale Romanum contiene diversi formulari per la celebrazione della Messa in onore della Beata Ver­

gine Maria nelle ore mattutine dei sabati del tempo “per annum", in cui sono permesse le memorie facoltative; si 
veda: Collectio missarum de beata Maria Virgine, Praenotanda, 34-36; similmente anche la Liturgia Hora­
rum, per i sabati del tempo "per annum", in cui è permesso, presenta l’Ufficio di Santa Maria in sabato.

12 Cfr. Alcuino, Le sacramentaire grégorien, II, ed. J. Deshusses, Editions Universitaires Fribourg 1988, pp. 
25-27 e 45; PL 101, 455-456.

11 Cfr. Umberto de Romanis, De vita regulari, II, Cap. XXIV, Quare sabbatum attribuitur Beatae Virgini, 
■typis A. Befani, Romae 1889, pp. 72-75.



Atti della Santa Sede 79

tavia non soddisfano pienamente i cultori della 
storia della pietà.

Oggi, a prescindere dalle sue oscure origini 
storiche, si mettono in risalto giustamente alcuni 
valori di questa memoria ai quali «è più sensibile 
la spiritualità contemporanea: l’essere cioè ricor­
do dell’atteggiamento materno e discepolare della 
“Beata Vergine che ‘nel grande sabato’ quando 
Cristo giaceva nel sepolcro, forte unicamente della 
fede e della speranza, sola fra tutti i discepoli, at­
tese vigile la Risurrezione del Signore”; preludio e 
introduzione alla celebrazione della domenica, 
festa primordiale, memoria settimanale della Ri­
surrezione di Cristo; segno, con la sua cadenza set­
timanale, che la “Vergine è costantemente presen­
te ed operante nella vita della Chiesa”»l4.

Anche la pietà popolare è sensibile alla valo­
rizzazione del sabato quale giorno di Santa Ma­
ria. Non è infrequente il caso di comunità reli­
giose e di associazioni di fedeli i cui Statuti 
prescrivono di rendere ogni sabato particolari os­
sequi alla Madre del Signore, talora con pii eser­
cizi composti appositamente per quel giorno1'.

Tridui, settenari, novene mariane
189. Appunto perché momento culminante, 

la festa di solito è preceduta e preparata da un tri­
duo, un settenario o una novena. Questi “tempi e 
modi della pietà popolare” si devono svolgere in 
armonia coi “tempi e modi della Liturgia”.

Tridui, settenari, novene possono costituire 
occasione propizia non solo per dare vita a pii 
esercizi in onore della Beata Vergine, ma anche 
per offrire ai fedeli una visione adeguata sul 
posto che ella occupa nel mistero di Cristo e della 
Chiesa e sulla funzione che in esso svolge.

I pii esercizi infatti non possono restare estra­
nei alle progressive acquisizioni della ricerca bi­
blica e teologica sulla Madre del Salvatore, anzi 
devono divenire, senza che ne sia alterata la na­
tura, mezzo catechetico per la testimonianza e la 
diffusione di esse.

Tridui, settenari, novene prepareranno vera­
mente la celebrazione della festa, se i fedeli sa­
ranno stimolati ad accostarsi ai sacramenti della 
Penitenza e dell’Eucaristia e a rinnovare il loro 
impegno cristiano sull’esempio di Maria, la 
prima e più perfetta discepola di Cristo.

In alcune regioni, il giorno 13 di ogni mese, a 
ricordo delle apparizioni della Vergine a Fatima, 
i fedeli si incontrano per momenti di preghiera 
mariana.

/ “mesi mariani”
190. Relativamente alla pratica di un “mese 

mariano”», diffusa in varie Chiese sia dell’Orien­
te sia dell’Occidente16, si possono richiamare al­
cuni orientamenti essenziali”.

In Occidente i mesi dedicati alla Vergine, sorti 
in un’epoca in cui si faceva scarso riferimento 
alla Liturgia come a forma normativa del culto 
cristiano, si sono sviluppati parallelamente al 
culto liturgico. Ciò ha posto e pone tuttora alcu­
ni problemi di indole liturgico-pastorale che me­
ritano un’accurata valutazione.

191. Limitatamente alla consuetudine occi­
dentale di celebrare un “mese mariano” in mag­
gio (in novembre, in alcuni Paesi dell’emisfero 
australe), sarà opportuno tenere conto delle esi­
genze della Liturgia, delle attese dei fedeli, 
della loro maturazione nella fede, e studiare la 
problematica posta dai “mesi mariani” nell’am­
bito della “pastorale d’insieme” della Chiesa lo­
cale, evitando situazioni di contrasto pastorale 
che disorientano i fedeli, come accadrebbe, ad 
esempio, se si spingesse per abolire il “mese di 
maggio”.

In molti casi la soluzione più opportuna sarà 
quella di armonizzare i contenuti del “mese ma­
riano” con il concomitante tempo dell’Anno li­
turgico. Così, ad esempio, durante il mese di 
maggio, che in gran parte coincide con i cin­
quanta giorni della Pasqua, i pii esercizi dovran-

14 Congregazione per il Culto Divino, Lett. ciré. Orientamenti e proposte per la celebrazione dell’Anno 
Mariano, 5.

15 E il caso della fortunata Felicitatión sabatina a Marta tmmaculada, composta dal sacerdote Manuel Garcìa 
Navarro, divenuto poi certosino (t 1903).

16 Nel rito bizantino il mese di agosto, la cui liturgia è centrata sulla solennità della Dormizione di Maria (15 
di agosto), costituisce, fin dal secolo XIII, un vero “mese mariano”; nel rito copto il “mese mariano” coincide so­
stanzialmente con il mese di kiahk (dicembre-gennaio) ed è strutturato liturgicamente intorno al Natale. In Occi­
dente le prime testimonianze del mese di maggio dedicato alla Vergine, si hanno verso la fine del secolo XVI. Nel 
secolo XVIII il mese mariano, nel senso moderno dell’espressione, è già ben attestato; ma si tratta di un’epoca in 
cui i pastori incentrano la loro azione apostolica - tranne che per la Penitenza ed il sacrificio eucaristico - non tanto 
sulla Liturgia quanto sui pii esercizi, e verso di essi convogliano di preferenza i fedeli.

17 Cfr. Congregazione per il Culto Divino, Lett. circ. Orientamenti e proposte per la celebrazione del­
l’Anno Mariano, 64-65.



80 Atti della Santa Sede

no mettere in luce la partecipazione della Vergi­
ne al mistero pasquale (cfr. Gv 19,25-27) e all’e­
vento pentecostale (cfr. At 1,14), che inaugura il 
cammino della Chiesa: un cammino che ella, di­
venuta partecipe della novità del Risorto, percor­
re sotto la guida dello Spirito. E poiché i “cin­
quanta giorni” sono il tempo proprio per la 
celebrazione e la mistagogia dei sacramenti del­
l’Iniziazione cristiana, i pii esercizi del mese di 
maggio potranno utilmente dar rilievo alla fun­
zione che la Vergine, glorificata in cielo, svolge 
sulla terra, “qui e ora”, nella celebrazione dei sa­
cramenti del Battesimo, della Confermazione e 
dell’Eucaristia1’.

In ogni caso dovrà essere diligentemente se­

guita la direttiva della Costituzione Sacrosanctum 
Concilium sulla necessità che «l’animo dei fedeli 
sia indirizzato prima di tutto verso le feste del Si­
gnore, nelle quali, durante il corso dell’anno, si 
celebrano i misteri della salvezza»ai quali, 
certo, è stata associata la Beata Vergine Maria.

Un’opportuna catechesi convincerà i fedeli 
che la domenica, memoria ebdomadaria della Pa­
squa, è “il giorno di festa primordiale”. Infine, te­
nendo presente che nella Liturgia romana le quat­
tro settimane di Avvento costituiscono un tempo 
mariano armonicamente inserito nell’Anno litur­
gico, si dovranno aiutare i fedeli a valorizzare 
convenientemente i numerosi riferimenti alla Ma­
dre del Signore offerti da questo intero periodo.

Alcuni pii esercizi raccomandati dal Magistero

192. Non è il caso di dare qui un elenco di 
tutti i pii esercizi mariani raccomandati dal Ma­
gistero. Se ne ricordano tuttavia alcuni meritevo­
li di particolare attenzione, per offrire qualche in­
dicazione relativa al loro svolgimento e suggerire 
eventualmente qualche emendamento.

Ascolto orante della Parola di Dio
193. L’indicazione conciliare di promuovere 

la «sacra celebrazione della Parola di Dio» in al­
cuni momenti significativi dell’Anno liturgico20 
può trovare valida applicazione anche nelle ma­
nifestazioni cultuali verso la Madre del Verbo in­
carnato. Ciò corrisponde perfettamente ad un in­
dirizzo generale della pietà cristiana21 e 
rispecchia il convincimento che è già un eccel­
lente ossequio alla Vergine agire come lei nei 
confronti della Parola di Dio (cfr. Le 2,19.51). 
Come nelle celebrazioni liturgiche, così nei pii 
esercizi, i fedeli devono ascoltare con fede la Pa­
rola, accoglierla con amore e custodirla nel 
cuore; meditarla nell’animo e diffonderla con le 
labbra; metterla fedelmente in pratica e ad essa 
conformare tutta la vita22.

194. «Le celebrazioni della Parola, per le 
possibilità tematiche e strutturali che consento­
no, offrono molteplici elementi per incontri cul­
tuali che siano contemporaneamente espressione 

di genuina pietà e momento adatto per sviluppa­
re una catechesi sistematica sulla Vergine. Ma 
l’esperienza insegna che le celebrazioni della Pa­
rola non devono avere un carattere prevalente­
mente intellettuale o esclusivamente didattico; 
devono invece dare spazio - nei canti, nei testi di 
preghiera, nei modi di partecipazione dei fedeli - 
ai moduli espressivi semplici e familiari, della 
pietà popolare, che parlano con immediatezza al 
cuore dell’uomo»25.

L' "Angelus Domini”
195. L'Angelus Domini è la preghiera tradi­

zionale con cui i fedeli tre volte al giorno, cioè al­
l’aurora, a mezzogiorno, al tramonto, commemo­
rano l’annuncio dell'angelo Gabriele a Maria. 
L’Angelus è quindi ricordo dell’evento salvifico 
per cui, secondo il disegno del Padre, il Verbo, 
per opera dello Spirito Santo, si fece uomo nel 
grembo della Vergine Maria.

La recita dell’Angelus è profondamente radi­
cata nella pietà del popolo cristiano ed è confor­
tata dall’esempio dei Romani Pontefici. In alcuni 
ambienti le mutate condizioni dei tempi non fa­
voriscono la recita dell’Angelus, ma in molti altri 
gli impedimenti sono minori, per cui nulla si 
deve lasciare di intentato perché si mantenga viva 
e si diffonda la devota consuetudine, suggerendo 
almeno la semplice recita di tre Ave Maria. La

Per alcune indicazioni su Maria e i sacramenti dell'Iniziazione cristiana, cfr. Ivi, 23-31.
19 N. 108.
20 Cfr. Sacrosanctum Concilium, 35, 4.
21 Cfr. Paolo VI, Esort. Ap. Marialis cultus, 30.
22 Cfr. Ivi, 17; Collectio missarum de beata Maria Virgine, Praenotanda ad lectionarium, 10.
22 Cfr. Congregazione per il Culto Divino, Lett. circ. Orientamenti e proposte per la celebrazione del­

l'Anno Mariano, 60.



Atti della Santa Sede 81

preghiera dell’Angelus infatti per «la struttura 
semplice, il carattere biblico [...], il ritmo quasi 
liturgico, che santifica momenti diversi della 
giornata, l’apertura al mistero pasquale [...], a di­
stanza di secoli, conserva inalterato il suo valore 
e intatta la sua freschezza»24.

«Anzi è auspicabile che, in alcune occasioni, 
soprattutto nelle comunità religiose, nei santuari 
dedicati alla Beata Vergine, durante lo svolgi­
mento di alcuni Convegni, l’Angelus Domini [...] 
venga solennizzato, ad esempio, con il canto 
delle Ave Maria, con la proclamazione del Van­
gelo dell’Annunciazione»25 e il suono delle cam­
pane.

Il "Regina caeli”
196. Nel tempo pasquale, per disposizione di 

Papa Benedetto XIV (20 aprile 1742), al posto 
deirAngelus Domini si recita la celebre antifona 
Regina caeli. Essa, risalente probabilmente al se­
colo X-XI26, congiunge felicemente il mistero 
dell’incarnazione del Verbo (Cristo, che hai por­
tato nel grembo) con l’evento pasquale (è risor­
to, come aveva promesso), mentre 1’“invito alla 
gioia” (Rallegrati), che la comunità ecclesiale ri­
volge alla Madre per la risurrezione del Figlio, si 
ricollega e dipende dall’“invito alla gioia” («Ral­
legrati, piena di grazia»: Le 1,28), che Gabriele 
rivolse aH’umile Serva del Signore, chiamata ad 
essere la Madre del Messia salvatore.

A guisa di quanto è stato suggerito per l’An- 
gelus, sarà conveniente talvolta solennizzare il 
Regina caeli oltre che con il canto dell’antifona, 
con la proclamazione del Vangelo della Risurre­
zione.

Il Rosario
197. Il Rosario o Salterio della Vergine è una 

delle più eccellenti preghiere alla Madre del Si­

gnore27. Perciò «i Sommi Pontefici hanno esorta­
to ripetutamente i fedeli alla recita frequente del 
santo Rosario, preghiera di impronta biblica, in­
centrata sulla contemplazione degli eventi salvifi­
ci della vita di Cristo, cui fu strettamente associa­
ta la Vergine Madre. E sono anche numerose le 
testimonianze di Pastori e di uomini di santa vita 
sul valore e sull’efficacia di tale preghiera»211.

Il Rosario è una preghiera essenzialmente 
contemplativa, la cui recita «esige un ritmo tran­
quillo e quasi un indugio pensoso, che favorisca­
no all’orante la meditazione dei misteri della vita 
del Signore»29. E espressamente raccomandato 
nella formazione e nella vita spirituale dei chieri­
ci e dei religiosi 7”.

198. La Chiesa mostra la sua stima per la pre­
ghiera del santo Rosario proponendo un rito per 
la Benedizione delle corone del Rosario*'. Tale 
rito rileva il carattere comunitario della preghie­
ra rosariana; in esso la benedizione delle corone 
si accompagna alla benedizione di coloro che 
meditano i misteri della vita, morte e risurrezio­
ne del Signore, perché «possano stabilire una 
perfetta sintonia tra preghiera e vita»12.

Peraltro la benedizione delle corone del Rosa­
rio potrebbe essere lodevolmente compiuta come 
suggerisce il Benedizionale, «con la partecipa­
zione del popolo», in occasione dei pellegrinaggi 
ai santuari mariani, della celebrazione delle feste 
della Beata Vergine, in particolare di quella del 
Rosario, della chiusura del mese di ottobre ”.

199. Vengono qui dati alcuni suggerimenti 
che, salvaguardando la natura propria del Rosa­
rio, possono renderne più proficua la recita.

In alcune occasioni la recita del Rosario potrà 
assumere un tono celebrativo «mediante la pro­
clamazione dei passi biblici relativi a ciascun mi­
stero, l’esecuzione in canto di alcune parti, una

74 Cfr. Paolo VI, Esort. Ap. Marialis cultus, 41.
25 Congregazione per il Culto Divino, Leu. ciré. Orientamenti e proposte per la celebrazione dell'Anno 

Mariano, 61.
24 L’antifona è attestata nell’Antifonario (secolo XII) dell’Abbazia di San Lupo di Benevento. Cfr. R. J. 

Hesbert (ed.). Corpus Antiphonalium Officii, voi. II, Herder, Roma 1965, pp. XX-XXIV; voi. IH, Herder, Roma 
1968, p. 440.

27 Circa le indulgenze concesse cfr. Enchiridion Indulgentiarum, Aliae concessiones, 17, p. 62. Per un 
commento all 'Ave Maria cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, 2676-2677.

21 Cfr. Congregazione per il Culto Divino, Lett. circ. Orientamenti e proposte per la celebrazione del­
l'Anno Mariano, 62.

29 Cfr. Paolo VI, Esort. Ap. Marialis cultus, 47.
* Cfr. C.I.C., cann. 246 § 3; 276 § 2, 5°; 663 § 4; Congregazione per il Clero, Direttorio per il ministero 

e la vita dei presbiteri, Libreria Editrice Vaticana. Città del Vaticano 1994, 39.
11 Cfr. Rituale Romanum, De Benedictionibus. Ordo benedictionis coronarum Rosarii, cit., 1183-1207.
22 Ivi.
” Cfr. Ivi, 1183-1184.



82 Atti della Santa Sede

saggia distribuzione dei vari ruoli, la solennizza- 
zione dei momenti di apertura e di chiusura della 
preghiera»34.

200. Per coloro che recitano una terza parte 
del Rosario, la consuetudine assegna a determi­
nati giorni della settimana i vari misteri: gaudio­
si (lunedì e giovedì), dolorosi (martedì e ve­
nerdì), gloriosi (mercoledì, sabato, domenica).

Questa distribuzione, se rigidamente osservata, 
può talvolta dar luogo a un contrasto tra il conte­
nuto dei misteri e il contenuto liturgico del giorno: 
si pensi alla recitazione dei misteri dolorosi in un 
Natale che cada di venerdì. In questi casi si può ri­
tenere che «la caratterizzazione liturgica di un de­
terminato giorno prevalga sulla sua collocazione 
nella settimana; come pure che non sia estraneo 
alla natura del Rosario compiere, in particolari 
giorni dell’Anno liturgico, appropriate sostituzio­
ni di misteri, che consentano di armonizzare ulte­
riormente il pio esercizio con il momento liturgi­
co»35. Così, ad esempio, agiscono correttamente i 
fedeli che il 6 gennaio, solennità dell’Epifania, re­
citano i misteri gaudiosi e quale “quinto mistero” 
contemplano l’adorazione dei Magi anziché il ri­
trovamento di Gesù dodicenne nel tempio di Ge­
rusalemme. Ovviamente queste sostituzioni van­
no operate con ponderazione, con aderenza alla 
Sacra Scrittura e con proprietà liturgica.

201. Per favorire la contemplazione e perché 
la mente concordi con la voce3'’, è stato più volte 
suggerito dai Pastori e dagli studiosi di ripristina­
re l’uso della clausola, un’antica struttura rosa- 
riana peraltro mai completamente scomparsa.

La clausola, che si armonizza bene con l'in­
dole ripetitiva e meditativa del Rosario, consiste 
in una proposizione relativa che segue il nome di 
Gesù e richiama il mistero enunciato. Una clau­

sola corretta, fissa per ogni decina, breve nell’e­
nunciato, aderente alla Scrittura e alla Liturgia, 
può costituire un valido aiuto per una recita me­
ditativa del santo Rosario.

202. «Nell’illustrare ai fedeli il valore e la 
bellezza della corona del Rosario si evitino 
espressioni che pongano in ombra altre eccellen­
ti forme di preghiera o non tengano sufficiente 
conto dell’esistenza di altre corone mariane, esse 
pure approvate dalla Chiesa»”, oppure che pos­
sano ingenerare un senso di colpa in chi non lo 
recita abitualmente: «Il Rosario è preghiera ec­
cellente, nei riguardi della quale però il fedele 
deve sentirsi serenamente libero, sollecitato a re­
citarlo, in composta tranquillità, dalla sua intrin­
seca bellezza»3'.

Le Litanie della Vergine
203. Tra le forme di preghiera alla Vergine 

raccomandate dal Magistero vi sono le Litanie. 
Esse consistono essenzialmente in una prolunga­
ta serie di invocazioni rivolte alla Vergine, le 
quali, succedendosi l’una all’altra con ritmo 
uniforme, creano un flusso orante caratterizzato 
da una insistente lode-supplica. Le invocazioni, 
infatti, generalmente molto brevi, constano di 
due parti: la prima di lode (“Virgo clemens”), la 
seconda di supplica (“ora pro nobis”).

Due formulari litanici sono inseriti nel libri li­
turgici del Rito Romano: le Litanie lauretane, 
verso le quali i Romani Pontefici hanno profes­
sato ripetutamente la loro stima”; le Litanie per 
il rito di incoronazione di un’ immagine della 
Beata Vergine Maria10, che, in alcune occasioni, 
possono costituire un efficace alternativa al for­
mulario lauretano41.

Una proliferazione di formulari litanici non 
sarebbe utile dal punto di vista pastorale42;

34 Cfr. Congregazione per il Culto Divino, Lett. ciré. Orientamenti e proposte per la celebrazione del­
l’Anno Mariano, 62, a.

” Ivi, 62, b.
36 Cfr. Sacrosanctum Concilium, 90.
” Congregazione per il Culto Divino, Lett. circ. Orientamenti e proposte per la celebrazione dell'Anno 

Mariano, 62, c.
" Cfr. Paolo VI, Esort. Ap. Marialis cultus, 55.
" Le litanie lauretane furono inserite per la prima volta nel Rituale Romanum, in Appendice, nell’Edizione ti­

pica del 1874. Per le indulgenze concesse cfr. Enchiridion Indulgentiarum, Aliae concessiones, 22, p. 68.
40 Cfr. Ordo coronandi imaginem beatae Mariae Virginis, Editio Typica, Typis Polyglottis Vaticanis 1981, n. 

41, pp. 27-29.
41 Cfr. Congregazione per il Culto Divino, Lett. circ. Orientamenti e proposte per la celebrazione del­

l'Anno Mariano, 63, c.
42 Nel secolo XVI si moltiplicarono i formulari litanici, che non di rado erano di cattivo gusto o frutto di una 

pietà poco illuminata. Per arginare l’eccessiva e incontrollata produzione litanica. il 6 settembre 1601 Clemente 
Vili fece pubblicare da parte del Sant’Ufficio il severo decreto Quoniam multi, secondo cui solo le antiche litanie 
contenute nel Breviario, nei Messali, nei Pontificali, nei Rituali nonché le Litanie lauretane erano da ritenersi ap­
provate (cfr. Magnum Bullarium Romanum, III, Lugduni 1656, p. 1609).



Atti della Santa Sede 83

come, d’altra parte, una limitazione rigorosa 
mostrerebbe di non tenere sufficientemente 
conto delle ricchezza di alcune Chiese locali o 
Famiglie religiose. Perciò la Congregazione per 
il Culto Divino ha esortato a «prendere in consi­
derazione alcuni formulari antichi o nuovi in uso 
presso Chiese locali o Istituti religiosi, notevoli 
per il rigore strutturale e la bellezza delle invo­
cazioni»45. Un’esortazione che, ovviamente, ri­
guarda soprattutto ambiti locali o comunitari ben 
definiti.

In seguito alla prescrizione di Papa Leone 
XIII di concludere, nel mese di ottobre, la recita 
del Rosario con il canto delle Litanie lauretane, si 
creò presso molti fedeli l’errata persuasione che 
le Litanie fossero una sorta di appendice del Ro­
sario. In realtà le Litanie sono un atto cultuale a 
sé stante: esse possono costituire l’elemento por­
tante di un omaggio alla Vergine, essere un canto 
processionale, far parte di una celebrazione della 
Parola di Dio o di altre strutture cultuali.

La consacrazione-affidamento a Maria
204. Percorrendo la storia della pietà si in­

contrano varie esperienze, personali e collettive, 
di “consacrazione - consegna - affidamento alla 
Vergine” (oblatio, servitus, commendatio, dedi­
catio). Esse si riflettono nei manuali di preghiera 
e negli Statuti di associazioni mariane, nei quali 
troviamo formule di “consacrazione” e preghiere 
in vista o in ricordo di essa.

Nei confronti della pia pratica della “consa­
crazione a Maria” non sono rare le espressioni di 
apprezzamento dei Romani Pontefici e sono note 
le formule da essi pubblicamente recitate44.

Un ben conosciuto maestro della spiritualità 
sottesa a tale pratica è San Luigi Maria Grignion 
de Montfort, «il quale proponeva ai cristiani la 
consacrazione a Cristo per le mani di Maria, 
come mezzo efficace per vivere fedelmente gli 
impegni battesimali»45.

Alla luce del testamento di Cristo (cfr. Gv 
19,25-27), l’atto di “consacrazione” è infatti ri­
conoscimento consapevole del posto singolare 
che occupa Maria di Nazaret nel mistero di Cri­
sto e della Chiesa, del valore esemplare e univer­
sale della sua testimonianza evangelica, della fi­

ducia nella sua intercessione e nell’efficacia del 
suo patrocinio, della molteplice funzione mater­
na che ella svolge, quale vera madre nell’ordine 
della grazia46, in favore di tutti e di ciascuno dei 
suoi figli.

Si osserva tuttavia che il termine “consacra­
zione” è usato con una certa larghezza e impro­
prietà: «Si dice, per esempio, “consacrare i bam­
bini alla Madonna”, quando in realtà si intende 
solo porre i piccoli sotto la protezione della Ver­
gine e chiedere per essi la sua materna benedi­
zione»47. Si comprende anche il suggerimento 
proveniente da più parti di utilizzare al posto di 
“consacrazione” altri termini, quali “affidamen­
to” o “donazione”. Infatti, nel nostro tempo, i 
progressi compiuti dalla teologia liturgica e la 
conseguente esigenza di un uso rigoroso dei ter­
mini suggeriscono di riservare il termine consa­
crazione all’offerta di se stessi che ha come ter­
mine Dio, come caratteristiche la totalità e la 
perpetuità, come garanzia l’intervento della 
Chiesa, come fondamento i sacramenti del Batte­
simo e della Confermazione.

In ogni caso, relativamente a tale pratica è ne­
cessario istruire i fedeli sulla sua natura. Essa, 
pur presentando le caratteristiche di dono totale 
e perenne, è solo analogica nei confronti della 
“consacrazione a Dio”; deve essere frutto non di 
un’emozione passeggera, ma di una decisione 
personale, libera, maturata nell’ambito di una vi­
sione esatta del dinamismo della grazia; deve es­
sere espressa in modo corretto, in una linea, per 
così dire, liturgica: al Padre per Cristo nello Spi­
rito Santo, implorando l’intercessione gloriosa 
di Maria, alla quale ci si affida totalmente, per 
osservare con fedeltà gli impegni battesimali e 
vivere in atteggiamento filiale nei suoi confron­
ti; deve essere compiuta al di fuori della celebra­
zione del Sacrificio eucaristico, trattandosi di un 
gesto di devozione non assimilabile alla Litur­
gia: l’affidamento a Maria infatti si distingue so­
stanzialmente da altre forme di consacrazione li­
turgica.

Lo scapolare del Carmine e altri scapolari
205. Nella storia della pietà mariana si incon­

tra la “devozione” a vari scapolari, tra cui spicca

45 Congregazione per il Culto Divino, Lett. circ. Orientamenti e proposte per la celebrazione dell'Anno 
Mariano, 63, d.

41 Vedi l'Atto di affidamento alla Beata Vergine Maria pronunciato da Giovanni Paolo II la domenica 8 otto­
bre 2000, in comunione con i Vescovi raccolti a Roma per il Grande Giubileo.

45 Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Redemptoris Mater, 48.
“ Cfr. Lumen gentium, 61; Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Redemptoris Mater, 40-44.
47 Congregazione per il Culto Divino, Lett. circ. Orientamenti e proposte per la celebrazione dell'Anno 

Mariano, 86.



84 Atti della Santa Sede

quello della Beata Vergine del Monte Carmelo. 
La sua diffusione è veramente universale e anche 
ad essa si applicano senza dubbio le parole con­
ciliari sulle pratiche e i pii esercizi «raccomanda­
ti lungo i secoli dal Magistero»18.

Lo scapolare carmelitano è una forma ridotta 
dell’abito religioso dell’Ordine dei Frati della 
Beata Vergine del Monte Carmelo: divenuto una 
devozione molto diffusa, anche al di là di un le­
game con la vita e la spiritualità della Famiglia 
carmelitana, lo scapolare conserva con questa 
una sorta di sintonia.

Lo scapolare è segno esteriore del particolare 
rapporto, filiale e confidente, che si stabilisce tra 
la Vergine, Madre e Regina del Carmelo, e i de­
voti che si affidano a lei in totale dedizione e ri­
corrono pieni di fiducia alla sua materna inter­
cessione; ricorda il primato della vita spirituale e 
la necessità dell’orazione.

Lo scapolare è imposto con un particolare rito 
della Chiesa, in cui si dichiara che esso «richia­
ma il proposito battesimale di rivestirci di Cristo, 
con l’aiuto della Vergine Madre, sollecita della 
nostra conformazione al Verbo fatto uomo, a lode 
della Trinità, perché portando la veste nuziale, 
giungiamo alla patria del cielo»1’.

La consegna dello scapolare del Carmelo, 
come quella di altri scapolari, «va ricondotta alla 
serietà delle sue origini: non deve essere un atto 
più o meno improvvisato, ma il momento con­
clusivo di un’accurata preparazione in cui il fe­
dele è reso consapevole della natura e degli scopi 
dell’associazione a cui aderisce e degli impegni 
di vita che assume»50.

Le medaglie mariane
206. I fedeli amano anche portare su di sé, 

quasi sempre appese al collo, medaglie con l’im­
magine della Beata Vergine Maria. Esse sono te­
stimonianza di fede, segno di venerazione verso 

la Santa Madre del Signore, espressione di fidu­
cia nella sua materna protezione.

La Chiesa benedice questi oggetti di pietà ma­
riana, ricordando che essi «servono a richiamare 
l’amore di Dio e ad accrescere la fiducia nella 
Beata Vergine»51, ma ammonisce i fedeli a non 
dimenticare che la devozione alla Madre di Gesù 
esige soprattutto «una coerente testimonianza di 
vita»52.

Tra le medaglie mariane spicca, per la sua 
straordinaria diffusione, la cosiddetta “medaglia 
miracolosa”. Essa ebbe origine dalle apparizioni 
della Vergine Maria, nel 1830, ad un’umile novi­
zia delle Figlie della Carità, la futura Santa Ca­
terina Labouré. La medaglia, coniata secondo le 
indicazioni fomite dalla Vergine alla Santa, per 
il suo ricco simbolismo, è stata chiamata “mi­
crocosmo mariano”: richiama infatti il mistero 
della Redenzione, l’amore del Cuore di Cristo e 
del Cuore addolorato di Maria, la funzione me­
diatrice della Vergine, il mistero della Chiesa, il 
rapporto tra terra e cielo, vita temporale e vita 
eterna.

Un nuovo impulso alla diffusione della “me­
daglia miracolosa” è stato dato da San Massimi­
liano Maria Kolbe (+ 1941) e dai movimenti che 
da lui hanno avuto origine o a lui si ispirano. Nel 
1917, infatti, egli adottò la “medaglia miracolo­
sa” quale segno distintivo della Pia Unione della 
Milizia dell’Immacolata da lui fondata a Roma, 
quando era giovane religioso dei Frati Minori 
Conventuali.

La “medaglia miracolosa”, come le altre me­
daglie della Vergine e altri oggetti di culto, non 
è un talismano né deve condurre alla vana cre­
dulità5’. La promessa della Vergine, secondo cui 
«le persone che la porteranno riceveranno gran­
di grazie», esige dai fedeli una adesione umile e 
tenace al messaggio cristiano, una preghiera per­
severante e fiduciosa, una coerente condotta di 
vita.

“ Cfr. Lumen gentium, 67; cfr. Paolo VI, Lettera al Card. Silva Henriquez, Legato Pontificio al Congresso 
mariologico di Santo Domingo: AAS 57 (1965), 376-379.

" Rituale Romanum, De Benedictionibus, Ordo benedictionis et impositionis scapularis, cit. 1213.
50 Congregazione per il Culto Divino, Lett. circ. Orientamenti e proposte per la celebrazione dell’Anno 

Mariano, 88.
51 Rituale Romanum, De Benedictionibus, Ordo benedictionis rerum quae ad pietatem et devotionem exer­

cendam destinantur, cit. 1168.
52 Ivi.
55 Cfr. Lumen gentium, 67; Paolo VI, Esort. Ap. Marialis cultus, 38; Catechismo della Chiesa Cattolica, 

2111.



Atti della Santa Sede 85

L’inno “Akathistos”

207. Venerabile inno alla Madre di Dio, detto 
Akathistos — ossia cantato stando in piedi -, rap­
presenta una tra le più alte e celebri espressioni 
di pietà mariana della tradizione bizantina. Capo­
lavoro di letteratura e di teologia, racchiude in 
forma orante quanto la Chiesa dei primi secoli ha 
creduto su Maria con consenso universale. Le 
fonti ispiratrici dell’inno sono le Sacre Scritture, 
la dottrina definita nei Concili ecumenici di 
Nicea (325), di Efeso (431) e di Calcedonia 
(451), la riflessione dei Padri orientali del IV e 
del V secolo. Solennemente celebrato nell’anno 
liturgico orientale il quinto sabato di Quaresima, 

Akathistos è inoltre cantato in molte altre occa­
sioni e raccomandato alla pietà del Clero, dei 
monaci e dei fedeli.

In anni recenti questo inno si è molto diffuso 
anche presso comunità e fedeli di rito latino54. 
Hanno contribuito a farlo conoscere maggior­
mente alcune solenni celebrazioni mariane, avve­
nute a Roma alla presenza del Santo Padre e con 
significativa risonanza ecclesiale55. Quest’inno 
antichissimo56, che costituisce il frutto maturo 
della tradizione più antica della Chiesa indivisa 
in onore di Maria, è appello e invocazione per 
l’unità dei cristiani sotto la guida della Madre del 
Signore: «Tanta ricchezza di lodi, accumulata 
dalle diverse forme della grande tradizione della 
Chiesa, potrebbe aiutarci a far sì che questa torni 
a respirare pienamente con i suoi “due polmoni”: 
l’Oriente e l’Occidente»57.

CAPITOLO VI
LA VENERAZIONE PER I SANTI E I BEATI

Alcuni principi

208. Radicato nella Sacra Scrittura (cfr. Al 
7,54-60; Ap 6,9-11; 7,9-17) e attestato con cer­
tezza fin dalla prima metà del secolo II1, il culto 
dei Santi, anzitutto dei martiri, è un fatto eccle­
siale antichissimo. La Chiesa infatti, sia in Orien­
te sia in Occidente, ha sempre venerato i Santi e 
quando, soprattutto nell’epoca in cui è nato il 
protestantesimo, sono state mosse obiezioni con­
tro alcuni aspetti tradizionali di tale venerazione, 
essa l’ha strenuamente difesa, e ne ha illustrato i 
fondamenti teologici nonché la connessione con 
la dottrina della fede; ha disciplinato la prassi 
cultuale nelle espressioni sia liturgiche sia popo­

lari e ha sottolineato il valore esemplare della te­
stimonianza di questi insigni discepoli e discepo­
le del Signore in ordine a una genuina vita cri­
stiana.

209. La Costituzione Sacrosanctum Conci­
lium, nel capitolo dedicato all’Anno liturgico, il­
lustra efficacemente il fatto ecclesiale e il signifi­
cato della venerazione dei Santi e Beati: «La 
Chiesa ha inserito nel corso dell’anno anche la 
memoria dei Martiri e degli altri Santi che, giunti 
alla perfezione con l’aiuto della multiforme gra­
zia di Dio, e già in possesso della salvezza eterna,

54 Oltre aìV Akathistos ci sono altre preghiere, delle varie tradizioni orientali, arricchite di indulgenze: cfr. En­
chiridion Indulgentiarum, Aliae concessiones, 23, pp. 68-69.

” Con il canto dell 'Akathistos nella Basilica di S. Maria Maggiore a Roma, il 7 giugno 1981, sono stati com­
memorati gli anniversari dei Concili Costantinopolitano I (381) ed Efesino (431); l’inno è risonato anche per il 450° 
anniversario dell’apparizione della Vergine di Guadalupe in Messico, il 10-12 dicembre 1981. Durante l’Anno Ma­
riano, il 25 marzo 1988, nella Basilica di S. Maria sopra Minerva Giovanni Paolo II ha presieduto il Mattutino con 
l’Akathistos, in rito bizantino-slavo. Menzionato espressamente nella Bolla Incarnationis Mysterium tra le pratiche 
giubilali per l’indulgenza dell’Anno Santo, VAkathistos - cantato nelle lingue greca, paleoslava, ungherese, ucrai­
na, romena e araba - è stato motivo di una solenne celebrazione presieduta dal Papa 1’8 dicembre 2000, nella Ba­
silica di S. Maria Maggiore a Roma, con la partecipazione di Rappresentanti di varie Chiese bizantine cattoliche.

* Tramandato anonimo, la critica scientifica odierna propende a datarlo negli anni successivi al Concilio di 
Calcedonia; la versione latina redatta dal Vescovo Cristoforo di Venezia intorno alTanno 800, che tanto influsso 
esercitò sulla pietà del Medioevo occidentale, porta il nome di Germano di Costantinopoli (t 733).

” Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Redemptoris Mater, 34.
1 Cfr. Eusebio di Cesarea, Storia ecclesiastica, V, xv, 42-47: SCh 31, Paris 1952, pp. 189-190.



86 Atti della Santa Sede

in cielo cantano a Dio la lode perfetta e interce­
dono per noi. Nel loro giorno natalizio infatti la 
Chiesa proclama il mistero pasquale realizzato 
nei Santi che hanno sofferto con Cristo e con Lui 
sono glorificati; propone ai fedeli i loro esempi 
che attraggono tutti al Padre per mezzo di Cristo; 
e implora per i loro meriti i benefici di Dio»2.

210. Una corretta intelligenza della dottrina 
della Chiesa sui Santi è possibile solo nell’ambi­
to più vasto degli articoli di fede riguardanti:

- la «Chiesa una, santa, cattolica e apostoli­
ca»3, santa cioè per la presenza in essa di «Gesù 
Cristo, il quale con il Padre e lo Spirito Santo è 
proclamato “il solo Santo”»4, per l’incessante 
azione dello Spirito di santità5; perché dotata di 
mezzi di santificazione. La Chiesa dunque, pur 
comprendendo nel suo seno i peccatori, è «già 
sulla terra adomata di una vera santità, anche se 
imperfetta»6; essa è il « Popolo santo di Dio»’, i 
cui membri, secondo la testimonianza delle Scrit­
ture, sono chiamati «santi» (cfr. At 9,13; ICor 
6,1; 16,1);

- la «comunione dei santi»8, per cui la Chie­
sa del cielo, quella che attende la purificazione fi­
nale «nello stato chiamato Purgatorio»’ e quella 
pellegrina sulla terra comunicano «nella stessa 
carità di Dio e del prossimo»10; infatti, tutti quel­
li che sono di Cristo, avendo il suo Spirito, for­
mano una sola Chiesa e sono uniti in Lui;

- la dottrina dell’unica mediazione di Cristo 
(cfr. 1 Tm 2,5), che tuttavia non esclude altre me­
diazioni subordinate, le quali si esercitano peral­
tro all’interno dell’onnicomprensiva mediazione 
di Cristo".

211. La dottrina della Chiesa e la sua Liturgia 
propongono i Santi e i Beati, che contemplano 
già «chiaramente Dio uno e trino»12, quali:

- testimoni storici della vocazione universale 
alla santità; essi, frutto eminente della redenzio­
ne di Cristo, sono prova e documento che Dio, in 

tutti i tempi e presso tutti i popoli, nelle più sva­
riate condizioni socio-culturali e nei vari stati di 
vita, chiama i suoi figli a raggiungere la perfetta 
statura di Cristo (cfr. Ef 4,13; Col 1,28);

- discepoli insigni del Signore e quindi mo­
delli di vita evangelica13; nei Processi di Cano­
nizzazione la Chiesa riconosce l’eroicità delle 
loro virtù e quindi li propone alla nostra imita­
zione;

- cittadini della Gerusalemme celeste, che 
cantano senza fine la gloria e la misericordia di 
Dio; in essi infatti si è già compiuto il passaggio 
pasquale da questo mondo al Padre;

- intercessori ed amici dei fedeli ancora pel­
legrini sulla terra, perché i Santi, pur immersi 
nella beatitudine di Dio, conoscono gli affanni 
dei loro fratelli e sorelle e accompagnano il loro 
cammino con la preghiera e il patrocinio;

- patroni di Chiese locali, di cui spesso furo­
no fondatori (Sant’Eusebio di Vercelli) o Pastori 
illustri (Sant’Ambrogio di Milano); di Nazioni: 
apostoli della loro conversione alla fede cristiana 
(San Tommaso e San Bartolomeo, per l’India) o 
espressione della loro identità nazionale (San Pa­
trizio, per l’Irlanda); di corporazioni e professio­
ni (Sant’Omobono, per i sarti); in circostanze 
particolari - nell’ora del parto (Sant’Anna, San 
Raimondo Nonato), della morte (San Giuseppe) 
- e per ottenere specifiche grazie (Santa Lucia 
per la conservazione della vista), ecc.

Tutto ciò la Chiesa confessa allorché, ricono­
scente a Dio Padre, proclama: «Nella vita dei 
Santi ci offri un esempio, nell’intercessione un 
aiuto, nella comunione di grazia un vincolo di 
amore fraterno»l4.

212. Occorre infine ribadire che scopo ultimo 
della venerazione dei Santi è la gloria di Dio e là 
santificazione dell’uomo attraverso una vita pie­
namente conforme alla volontà divina e l’imita­
zione delle virtù di coloro che furono eminenti 
discepoli del Signore.

2 N. 104.
’ DS 150; Missale Romanum, Ordo Missae, Symbolum Nicaeno-Costantinopolitanum.
4 Giovanni Paolo II, Cost. Ap. Divinus perfectionis Magister: AAS 75 (1983), 349.
5 Cfr. Lumen gentium, 4.
6 Ivi, 48.
7 Ivi.
’ Symbolum Apostolicum, in DS 19.
’ Catechismo della Chiesa Cattolica, 1472.

10 Lumen gentium, 49.
" Cfr./vi.
12 Concilio di Firenze, Decretum pro Graecis: DS 1305.
15 Cfr. Missale Romanum, Die 1 nov. Omnium Sanctorum sollemnitas, Praefatio.
14 Ivi, Praefatio I de Sanctis.



Atti della Santa Sede 87

Perciò nella catechesi e in altri momenti della 
trasmissione della dottrina si dovrà insegnare ai 
fedeli che: il nostro rapporto con i Santi deve es­
sere concepito alla luce della fede, non deve 
oscurare «il culto latreutico, dato a Dio Padre

I Santi Angeli

213. Con il chiaro e sobrio linguaggio della 
catechesi, la Chiesa insegna che «1’esistenza 
degli esseri spirituali, incorporei, che la Sacra 
Scrittura chiama abitualmente Angeli, è una 
verità di fede. La testimonianza della Scrittura 
è tanto chiara quanto l’unanimità della Tradi­
zione»

Secondo la Scrittura gli Angeli sono messag­
geri di Dio, «potenti esecutori dei suoi comandi, 
pronti alla voce della sua parola» (Sai 103,20), 
posti al servizio del suo disegno salvifico, «in­
viati per servire coloro che devono ereditare la 
salvezza» (Eb 1,14).

214. I fedeli non ignorano i numerosi episodi 
dell’Antica e della Nuova Alleanza in cui inter­
vengono i Santi Angeli. Sanno che gli Angeli 
chiudono le porte del paradiso terrestre (cfr. Gen 
3,24), salvano Agar e il suo bambino Ismaele 
(cfr. Gen 21,17), trattengono la mano di Abramo 
che sta per sacrificare Isacco (cfr. Gen 22,11), 
annunciano nascite prodigiose (cfr. Gdc 13,3-7), 
custodiscono i passi del giusto (cfr. Sai 91,11), 
lodano incessantemente il Signore (cfr. Is 6,1-4) 
e presentano a Dio le preghiere dei Santi (cfr. Ap 
8,3-4). Ricordano pure l’intervento di un Angelo 
in favore del Profeta Elia, fuggiasco e stremato 
(cfr. 1 Re 19,4-8), di Azaria e dei suoi compagni 
gettati nella fornace (cfr. Dn 3,49-50), di Danie­
le chiuso nella fossa dei leoni (cfr. Dn 6,23); ad 
essi è familiare la storia di Tobia, in cui Raffaele, 
«uno dei sette Angeli che sono sempre pronti ad 
entrare alla presenza della maestà del Signore» 
(Tb 12,15), compie molteplici servizi in favore di 
Tobi, di suo figlio Tobia e di Sara, la moglie di 
questi.

I fedeli sanno pure che non sono pochi gli 
episodi della vita di Gesù in cui gli Angeli svol­
gono un particolare ruolo: l’Angelo Gabriele an­
nuncia a Maria che concepirà e darà alla luce il 

mediante Cristo nello Spirito, ma, anzi lo inten­
sifica»; «il culto autentico dei Santi non consiste 
tanto nella molteplicità degli atti esteriori quanto 
piuttosto nell’intensità del nostro amore attivo», 
che si traduce in impegno di vita cristianaIS.

Figlio dell’Altissimo (cfr. Le 1,26-38) e, simil­
mente, un Angelo svela a Giuseppe l’origine so­
prannaturale della maternità della Vergine (cfr. 
Mt 1,18-25); gli Angeli recano ai pastori di Be­
tlemme la lieta notizia della nascita del Salvato­
re (cfr. Le 2,8-14); l’«Angelo del Signore» pro­
tegge la vita del Bambino Gesù minacciata da 
Erode (cfr. Mt 2,13-20); gli Angeli assistono 
Gesù nel deserto (cfr. Mt 4,11 ) e lo confortano 
nell’agonia (cfr. Le 22,43), annunciano alle 
donne recatesi alla tomba di Cristo che Egli «è 
risorto» (cfr. Me 16,1-8) e intervengono ancora 
nell’ascensione per rivelarne ai discepoli il 
senso e per annunciare che « Gesù... tornerà un 
giorno allo stesso modo in cui l’avete visto an­
dare in cielo» (At 1,11).

Ai fedeli non sfugge l’importanza dell’am­
monimento di Gesù di non disprezzare uno solo 
dei piccoli che credono in Lui, «perché i loro 
Angeli nel cielo vedono sempre la faccia del 
Padre» (Mt 18,10), e della consolante parola se­
condo cui «c’è gioia davanti agli Angeli di Dio 
per un solo peccatore che si converte» (Le 
15,10). Essi, infine, sanno che «il Figlio dell’uo­
mo verrà nella sua gloria con tutti i suoi Angeli» 
(Mt 25,31) per giudicare i vivi e i morti e dare 
compimento alla storia.

215. La Chiesa, che nei suoi primordi fu 
custodita e difesa dal ministero degli Angeli (cfr. 
At 5,17-20; 12,6-11) e costantemente ne speri­
menta «l’aiuto misterioso e potente»17, venera 
questi spiriti celesti e fiduciosa ne sollecita l’in­
tercessione.

Nel corso dell’anno liturgico la Chiesa com­
memora la partecipazione degli Angeli agli 
eventi della salvezza'*, e ne celebra la memoria 
in alcuni giorni particolari: il 29 settembre quel­
la degli Arcangeli Michele, Gabriele e Raffaele, 
il 2 ottobre quella degli Angeli Custodi; ad essi

15 Lumen gentium, 51.
14 Catechismo della Chiesa Cattolica, 328.
17 Ivi, 336.
" Così, ad esempio, nella stessa massima solennità della Pasqua e nelle solennità dell’Annunciazione (25 

marzo), del Natale (25 dicembre), dell’Ascensione, dellTmmacolata Concezione (8 dicembre), di San Giuseppe (19 
marzo), dei Santi Pietro e Paolo (29 giugno), dell’Assunzione (15 agosto) e di Tutti i Santi (1 novembre).



88 Atti della Santa Sede

dedica una Messa votiva, il cui prefazio procla­
ma che «la gloria di Dio risplende negli Ange­
li»”; nella celebrazione dei divini misteri si as­
socia al canto degli Angeli per proclamare la 
gloria del Dio tre volte santo (cfr. Is 6,3)“ e in­
voca la loro assistenza perché l’offerta eucaristi­
ca «sia portata sull’altare del cielo; davanti alla 
[...] maestà divina»21; alla loro presenza celebra 
l’ufficio di lode (cfr. Sai 137,l)22; al ministero 
degli Angeli affida le preghiere dei fedeli (cfr. 
Ap 5,8; 8,3), il dolore dei penitenti23; la difesa 
degli innocenti contro gli assalti del Maligno24; 
implora Dio perché mandi, al termine della gior­
nata, i suoi Angeli a custodire gli oranti nella 
pace25; prega perché gli spiriti celesti vengano in 
soccorso degli agonizzanti26 e, nel rito delle ese­
quie, supplica perché gli Angeli accompagnino 
in paradiso l’anima del defunto27 e custodiscano 
il suo sepolcro.

216. Lungo i secoli i fedeli hanno tradotto in 
espressioni di pietà i convincimenti della fede ri­
guardo al ministero degli Angeli: li hanno assun­
ti come patroni di città e protettori di corporazio­
ni; in loro onore hanno innalzato celebri santuari 
come Mont-Saint-Michel in Normandia, San Mi­
chele della Chiusa in Piemonte e San Michele al 
Gargano in Puglia, e stabilito giorni festivi; 
hanno composto inni e pii esercizi.

In particolare la pietà popolare ha sviluppato 
la devozione all’Angelo Custode. Già San Basi­
lio Magno (t 379) insegnava che «ogni fedele ha 
al proprio fianco un Angelo come protettore e 
pastore, per condurlo alla vita»28. Questa antica 
dottrina andò via via consolidandosi nei suoi 
fondamenti biblici e patristici, e diede origine a 
varie espressioni di pietà, fino a trovare in San 
Bernardo di Chiaravalle (t 1153) un grande 
maestro e un apostolo insigne della devozione 
agli Angeli Custodi. Per lui essi sono dimostra­
zione «che il cielo non trascura nulla che ci 

possa giovare», per cui ci mette «a fianco quegli 
spiriti celesti perché ci proteggano, ci istruisca­
no e ci guidino»29.

La devozione agli Angeli Custodi dà luogo 
anche a uno stile di vita caratterizzato da:

- devota gratitudine a Dio, che ha posto al 
servizio degli uomini spiriti di così grande santità 
e dignità;

- atteggiamento di compostezza e pietà, su­
scitato dalla consapevolezza di essere costante- 
mente alla presenza dei Santi Angeli;

- serena fiducia nell’affrontare situazioni 
anche difficili, perché il Signore guida e assiste il 
fedele nella via della giustizia anche attraverso il 
ministero degli Angeli.

Tra le preghiere all’Angelo Custode è partico­
larmente diffusa l’orazione Angele Dei30, che 
presso molte famiglie fa parte delle preghiere del 
mattino e della sera e che, in molti luoghi, ac­
compagna pure la recita dell’Angelus Domini.

217. La pietà popolare verso i Santi Angeli, 
legittima e salutare, può tuttavia dare luogo a de­
viazioni, ad esempio:

- se, come talvolta accade, subentra nell’ani­
mo dei fedeli una concezione erronea per cui ri­
tengono il mondo e la vita come sottoposti a ten­
sioni demiurgiche, alla lotta incessante tra spiriti 
buoni e spiriti cattivi, tra gli Angeli e i demoni, 
nella quale l’uomo viene travolto da potenze a 
lui superiori, nei confronti delle quali egli non 
può fare nulla; questa concezione, in quanto de­
responsabilizza il fedele, non corrisponde alla 
genuina visione evangelica della lotta contro il 
Maligno, che esige dal discepolo di Cristo impe­
gno morale, opzione per il Vangelo, umiltà e pre­
ghiera;

- se le vicende quotidiane della vita vengono 
lette in modo schematico e semplicistico, quasi 
infantile, attribuendo al Maligno anche le mini­
me contraddizioni e, per contro, all’Angelo Cu-

19 Missale Romanum, Praefatio de Angelis.
x Cfr. Ivi, Prex eucharistica, Sanctus.
21 Ivi, Prex eucharistica I, Supplices te rogamus.
n Cfr. S. Benedetto, Regula, 19, 5: CSEL 75, Vindabonae 1960, p. 75.
23 Cfr. Rituale Romanum, Ordo Poenitentiae, Editio Typica, Typis Polyglottis Vaticanis 1974, 54.
24 Cfr. Liturgia Horarum, Die 2 octobris, Ss, Angelorum Custodum memoria, Ad Vesperas, Hymnus Cu­

stodes hominum, psallimus angelos.
25 Cfr. Ivi, Ad Completorium post II Vesperas Dominicae et Sollemnitatum, Oratio Visita quaesumus.
* Cfr. Rituale Romanum, Ordo unctionis infirmorum eorumque pastoralis curae, cit, 147.
27 Cfr. Rituale Romanum, Ordo exsequiarum. Editio Typica, Typis Polyglottis Vaticanis 1969, 50.
28 S. Basilio di Cesarea, Adversus Eunomium, III, 1: PG 29, 656.
29 S. Bernardo di Chiaravalle, Sermo XII in Psalmum "Qui habitat", 3: Sancti Bernardi Opera, IV, Edi­

tiones Cistercienses, Romae 1966, p. 459.
30 Cfr. Enchiridion Indulgentiarum, Normae et concessiones, 18, p. 65.



Atti della Santa Sede 89

stode successi e realizzazioni, le quali poco o 
nulla hanno a che vedere con il progresso del­
l’uomo nel suo cammino verso il raggiungimen­
to della maturità di Cristo. È da riprovare anche

San Giuseppe

218. Iddio nella sua provvidente sapienza, 
per attuare il piano della salvezza, assegnò a 
Giuseppe di Nazaret, «uomo giusto» (cfr. Mt 
1,19), sposo della Vergine Maria (cfr. Ivi; Le 
1,27), una missione di particolare importanza: 
introdurre legalmente Gesù nella stirpe di Davi­
de da cui, secondo la promessa (cfr. 2Sam 7,5- 
16; ICr 17,11-14), doveva nascere il Messia 
Salvatore, e fungere da padre e da custode nel 
suoi confronti.

In virtù di questa missione San Giuseppe in­
tervenne attivamente nei misteri dell’infanzia del 
Salvatore: ebbe da Dio la rivelazione dell’origi­
ne divina della maternità di Maria (cfr. Mt 1,20- 
21) e fu testimone privilegiato della nascita di 
Gesù a Betlemme (cfr. Le 2,6-7), dell’adorazio­
ne dei pastori (cfr. Le 2,15-16) e dell’omaggio 
dei Magi venuti dall’Oriente (cfr. Mt 2,11); 
compì il suo dovere religioso nei confronti del 
Bambino, introducendolo con la circoncisione 
nell’alleanza di Abramo (cfr. Le 2,21) e impo­
nendogli il nome di Gesù (cfr. Mt 1,21); secondo 
le prescrizioni della Legge, presentò il Bambino 
al Tempio, lo riscattò con l’offerta dei poveri 
(cfr. Le 2,22-24; Es 13,2.12-13) e, pieno di stu­
pore, ascoltò il cantico profetico di Simeone (cfr. 
Le 2,25-33); protesse la Madre e il Figlio dalla 
persecuzione di Erode riparando in Egitto (cfr. 
Mt 2,13-23); si recava ogni anno a Gerusalemme 
con la Madre e il Bambino per la festa di Pasqua 
e partecipò, sgomento, alla vicenda dello smarri­
mento di Gesù, dodicenne, nel Tempio (cfr. Le 
2,43-50); visse nella casa di Nazaret, esercitando 
la sua autorità patema nei confronti di Gesù, che 

l’uso di dare agli Angeli nomi particolari, eccet­
to Michele, Gabriele e Raffaele che sono conte­
nuti nella Scrittura.

gli era sottomesso (cfr. Le 2,51), istruendolo 
nella Legge e nell’esercizio del mestiere di fa­
legname.

219. Lungo i secoli, soprattutto i recenti, la 
riflessione ecclesiale ha messo in luce le virtù di 
San Giuseppe, tra le quali rifulgono: la fede, che 
in lui si tradusse in adesione piena e coraggiosa 
al progetto salvifico di Dio; l’obbedienza solerte 
e silenziosa alle manifestazioni della sua volontà; 
l’amore e l’osservanza fedele della Legge, la 
pietà sincera, la fortezza nelle prove; l’amore 
verginale verso Maria, il doveroso esercizio della 
paternità, il nascondimento operoso.

220. La pietà popolare comprende la validità 
e l’universalità del patrocinio di San Giuseppe, 
«alla cui premurosa custodia Dio ha voluto affi­
dare gli inizi della nostra redenzione»’1 e i «suoi 
tesori più preziosi»’2. Al patrocinio di San Giu­
seppe si affidano: l’intera Chiesa, che il Beato 
Pio IX volle posta sotto la speciale protezione del 
Santo Patriarca”; coloro che si consacrano a Dio 
scegliendo il celibato per il Regno dei cieli (cfr. 
Mt 19,12): essi «in San Giuseppe [...] hanno un 
tipo e un difensore della integrità verginale»54; 
gli operai e gli artigiani, dei quali l’umile car­
pentiere di Nazaret è ritenuto singolare model­
lo”; i moribondi, perché secondo una pia creden­
za, San Giuseppe fu assistito, nell’ora del suo 
transito, da Gesù e da Maria*.

221. La Liturgia, celebrando i misteri della 
vita del Salvatore, soprattutto quelli della nascita 
e dell’infanzia, commemora spesso la figura e il

" Missale Romanum, Die 19 martii. Sollemnitas S. loseph sponsi beatae Mariae Virginis, Collecta.
” S. Congregazione dei Rrn, Decr. Quemadmodum Deus: Pii IX Pontificis Maximi Acta, Pars Prima, voi. V, 

Akademische Druck-u. Verlagsanstalt, Graz 1971. p. 282; cfr. Giovanni Paolo II, Esort. Ap. Redemptoris Custos, 
1:445 82(1990), 6.

” La dichiarazione del patrocinio di San Giuseppe sulla Chiesa universale ehbe luogo 1’8 dicembre 1870 con 
il Decr. Quemadmodum Deus, citato nella nota precedente.

“ Leone XIII, Lett. Enc. Quamquam pluries (15 agosto 1889): Leonis XIII Pontifici Maximi Acta, IX, Typo- 
graphia Vaticana, Romae 1890, p. 180.

” Cfr. Pio XII, Allocutio ad adseriptos Societatibus Christianis Operariorum Italicorum (A.C.L.I.) ( 1 ° mag­
gio 1955): 445 47 (1955), 402-407, nella quale dichiarava istituita la festa di San Giuseppe artigiano, fissata al 1° 
maggio (cfr. S. Congregazione dei Riti, Decretum [24 aprile 1956]: 445 48 [1956], 237); Giovanni Paolo li, 
Esort. Ap. Redemptoris Custos, 22-24.

54 Cfr. S. Bernardino da Siena, De sancto Joseph sponso beatae Virginis, art. Il, cap. Ili: 5. Bernardini opera 
omnia, t. VII, Typis Collegii sancti Bonaventurae, Ad Claras Aquas 1959, p. 28.



90 Atti della Santa Sede

ruolo di San Giuseppe: nel tempo di Avvento”; 
nel tempo di Natale, in particolare nella festa 
della Santa Famiglia; nella solennità del 19 
marzo; nella memoria del 1° maggio.

Il nome di San Giuseppe ricorre nel Commu­
nicantes del Canone Romano e nelle Litanie dei 
Santi*. Nella Raccomandazione dei moribondi è 
suggerita l’invocazione del Santo Patriarca” e, 
nella stessa circostanza, la comunità prega per­
ché l’anima del moribondo, partita da questo 
mondo, trovi dimora «nella pace della santa Ge­
rusalemme con la Vergine Maria, Madre di Dio, 
con Sazi Giuseppe, con tutti gli Angeli e i 
Santi»40.

222. Anche nella pietà popolare la venerazio­
ne di San Giuseppe occupa largo spazio: in nu­
merose espressioni di genuino folklore; nella 
consuetudine, stabilitasi almeno fino dal secolo 
XVII, di dedicare il mercoledì al culto di San 
Giuseppe, consuetudine alla quale si richiamano 
alcuni pii esercizi come i Sette mercoledì in 
onore di lui; nelle pie invocazioni che fioriscono 
sulle labbra dei fedeli41; in formule di preghiera,

San Giovanni Battista

224. Sul confine tra l’Antico e il Nuovo Te­
stamento si staglia la figura di Giovanni, figlio 
di Zaccaria ed Elisabetta, ambedue «giusti da­
vanti a Dio» (Lc 1,6), uno dei più grandi perso­
naggi della storia della salvezza. Rinchiuso an­
cora nel grembo della madre, Giovanni rico­
nobbe il Salvatore, anch'egli nascosto nel grem­
bo della Vergine Maria (cfr. Le 1,39-45); la sua 
nascita fu segnata da grandi prodigi (cfr. Le 
1,57-66); crebbe nel deserto, conducendo una 
vita austera e penitente (cfr. Le 1,80; Mt 3,4); 
«profeta dell’Altissimo» (Lc 1,76), su di lui 
scese la parola di Dio (cfr. Le 3,2); « percorse 
tutta la regione del Giordano, predicando un 
battesimo di conversione per il perdono dei pec­
cati» (Lc 3,3); come nuovo Elia, umile e forte, 

quale quella composta da Papa Leone XIII, Ad te, 
beate loseph, che non pochi fedeli recitano quo­
tidianamente42; nelle Litanie di San Giuseppe, 
approvate da S. Pio X43; nel pio esercizio della 
corona delle Sette angosce e sette allegrezze di 
San Giuseppe.

223. Il fatto che la solennità di San Giuseppe 
(19 marzo) cada in Quaresima, in cui la Chiesa è 
tutta intesa alla preparazione battesimale e alla 
memoria della Passione del Signore, determina 
qualche difficoltà di armonizzazione tra Liturgia e 
pietà popolare. Pertanto, le tradizionali pratiche 
del “mese di San Giuseppe” saranno sintonizzate 
con il tempo liturgico dell’Anno. Il rinnovamento 
liturgico, infatti, ha approfondito nei fedeli la co­
scienza del significato del periodo quaresimale. 
Operati i dovuti accomodamenti nelle espressioni 
della pietà popolare, è peraltro da favorire e 
diffondere la devozione a San Giuseppe, avendo­
ne costantemente presente l’«insigne esempio 
[...], che supera i singoli stati di vita e si propone 
all’intera comunità cristiana, quali che siano in 
essa la condizione e i compiti di ciascun fedele»44- 

preparò al Signore un popolo ben disposto (cfr. 
Le 1,17); secondo il progetto di Dio, battezzò, 
nelle acque del Giordano, lo stesso Salvatore 
del mondo (cfr. Mt 3,13-16); ai suoi discepoli 
indicò Gesù come 1'«Agnello di Dio» (Gv 
1,29), come il «Figlio di Dio» (Gv 1,34), come 
lo Sposo della nuova comunità messianica (cfr. 
Gv 3,28-30); per la eroica testimonianza resa 
alla verità (cfr. Gv 5,33), fu imprigionato da 
Erode e da lui fatto decapitare (cfr. Le 6,14-29), 
divenendo così precursore del Signore nella 
morte violenta, come lo era stato nella nascita 
prodigiosa e nella predicazione profetica. Di lui 
Gesù tessè un grandioso elogio, proclamando 
che «tra i nati di donna non c’è nessuno più 
grande di Giovanni» (Lc 7,28).

” Soprattutto nei giorni in cui il tema centrale della Liturgia è la genealogia del Salvatore (Mt 1,1-17: 17 di­
cembre) o l’annuncio dell’Angelo a Giuseppe (Mt 1,18-24: 18 dicembre); Dom. IV Avv. A): ambedue le pericopi 
intendono sottolineare che Gesù è il Messia «figlio di Davide» (Mt 1,1) per mezzo di Giuseppe, che era appunto 
della stirpe di Davide (cfr. Mt 1,20; Le 1,27.32).

31 Cfr. Calendarium Romanum, Litaniae Sanctorum, cit„ 1969, pp. 33-39.
39 Cfr. Rituale Romanum, Ordo unctionis infirmorum eorumque pastoralis curae, cit., 143.
40 Ivi, 146.
41 Cfr. Enchiridion Indulgentiarum, Piae invocationes, p. 83.
42 Cfr. Ivi, Aliae concessiones, 19, p. 66.
43 Cfr. Ivi, 22, p. 68.
44 Giovanni Paolo II, Esort. Ap. Redemptoris Custos, 1.



Atii della Santa Sede 91

225. Fin dall’antichità il culto di San Giovan­
ni è presente nel mondo cristiano, dove presto ha 
assunto anche connotazioni popolari. Oltre alla 
celebrazione nel giorno della morte (29 agosto), 
come normalmente per tutti i Santi, solo di San 
Giovanni Battista, come di Cristo e della Santa 
Vergine, si celebra solennemente la nascita (24 
giugno).

Per la parte che Giovanni ebbe nel battesimo 
di Gesù, a lui sono dedicati molti battisteri e la 
sua figura di battezzatore è presso molti fonti 
battesimali; per la sua dura prigionia e per la 
morte violenta, è patrono di coloro che gemono 
nel carcere, condannati a morte o a dura pena per 
la fede.

Con ogni probabilità la data della nascita di 
San Giovanni (24 giugno) fu fissata in dipenden­
za da quelle del concepimento di Cristo (25

Il culto tributato a Santi e Beati

226. Il reciproco influsso tra Liturgia e pietà 
popolare diviene notevole e particolarmente in­
tenso nelle manifestazioni di culto tributate ai 
Santi e ai Beati. Sembra pertanto opportuno ri­
cordare in modo sintetico le principali forme di 
venerazione che la Chiesa rende ai Santi nella Li­
turgia: esse infatti devono illuminare e guidare le 
espressioni della pietà popolare.

La celebrazione dei Santi
227. La celebrazione di una festa in onore di 

un Santo - quanto si riferisce ai Santi si applica, 
servatis servandis, anche ai Beati - è senza dub­
bio un’espressione eminente del culto che la co­
munità ecclesiale gli rende: implica in molti casi 
la celebrazione stessa dell’Eucaristia. La deter­
minazione del “giorno della festa” è un fatto cul­
tuale rilevante, talvolta complesso, perché ad 
essa concorrono fattori storici, liturgici e cultura­
li di non facile armonizzazione.

Nella Chiesa di Roma e in altre Chiese locali 
la celebrazione della memoria dei martiri nel­
l’anniversario del giorno della loro passione, 
cioè della loro massima assimilazione a Cristo e 
della loro nascita al cielo16, e, successivamente, 
la celebrazione del conditor Ecclesiae, dei Ve­
scovi che l’avevano retta e di altri insigni con­

marzo) e della sua nascita (25 dicembre): secon­
do il segno dato dall’angelo Gabriele, quando 
Maria concepì il Salvatore, la madre del Precur­
sore era già al sesto mese di gravidanza (cfr. Le 
1,26. 36). In ogni caso la solennità del 24 giugno 
è legata al ciclo solare, nell’emisfero Nord. Essa 
si celebra infatti quando il sole, volgendosi verso 
il Sud dello zodiaco, comincia a calare: fatto che 
diventa simbolo della figura di Giovanni che, ri­
ferendosi a Cristo, dichiarò: «Egli deve crescere 
e io invece diminuire» (Gv 3,30).

La missione di Giovanni, venuto per rendere 
testimonianza alla luce (cfr. Gv 1,7), ha dato ori­
gine o ha dato un senso cristiano al falò che si ac­
cendono la notte del 23 giugno: la Chiesa li be­
nedice implorando che i fedeli, oltrepassata la 
tenebra del mondo, giungano a Dio, «luce inde­
fettibile»15.

fessoti della fede nonché della ricorrenza annua­
le della dedicazione della chiesa Cattedrale con­
dusse progressivamente alla formazione di ca­
lendari locali, dove venivano registrati il luogo e 
la data della morte dei singoli Santi o di gruppi 
di essi.

Dai calendari particolari derivarono presto i 
martirologi generali, quali il Martirologio siriaco 
(sec. V), il Martyrologium Hieronymianum (sec. 
VI), quello di San Beda (sec. Vili), di Lione (sec. 
IX), di Usardo (sec. IX), di Adone (sec. IX).

Il 14 gennaio 1584, Gregorio XIII promulgò 
l’edizione tipica del Martyrologium Romanum, 
destinata all’uso liturgico. Giovanni Paolo II ne 
ha promulgato la prima edizione tipica dopo il 
Concilio Vaticano II1’, la quale, richiamandosi 
alla tradizione romana e incorporando i dati dei 
vari martirologi storici, raccoglie i nomi di molti 
Santi e Beati, e costituisce una testimonianza 
straordinariamente ricca della multiforme santità 
che lo Spirito del Signore suscita nella Chiesa di 
tutti i tempi e di tutti i luoghi.

228. Intimamente connessa con la storia del 
Martirologio è quella del Calendario Romano, 
che indica il giorno e il grado delle celebrazioni 
in onore dei Santi.

Attualmente il Calendario Romano Gene-

15 Cfr. Rituale Romanum, Pauli V Pontificis Maximi iussu editum... Pii XII auctoritate ordinatum et auctum. 
Tit. IX, cap. III, 13: Benedictio rogi in Vigilia Nativitatis S. loannis Baptistae.

» La tradizione chiama ‘dies natalis" il giorno della morte dei martiri. L’uso risale almeno al secolo V. Cfr. 
S. Agostino, Sermo 310, 1: PL 38, 1412-1413.

17 Martyrologium Romanum ex decreto Sacrosancti ©ecumenici Concilii Vaticani II instauratum auctorita­
te loannis Pauli PP. II promulgatum. Editio Typica, Typis Vaticanis 2001.



92 Atti della Santa Sede

ralew registra solo, secondo la norma data dal 
Concilio Vaticano II, le memorie dei «Santi di 
importanza veramente universale»49, lasciando ai 
calendari particolari, che siano nazionali, regio­
nali, diocesani, delle Famiglie religiose, la se­
gnalazione delle memorie degli altri Santi.

È conveniente ricordare qui la ragione della 
riduzione del numero delle celebrazioni dei Santi 
e tenerla nel debito conto nella prassi pastorale: 
essa è stata operata perché «le feste dei Santi non 
abbiano a prevalere sulle feste che commemora­
no i misteri della salvezza»50. Nel corso dei seco­
li, infatti, «la moltiplicazione delle feste, delie vi­
gilie e delle ottave, e anche la complicazione 
progressiva delle diverse parti dell’anno liturgi­
co» avevano «spesso portato i fedeli a devozioni 
particolari, così da dare l’impressione di scostar­
si alquanto dai misteri fondamentali della reden­
zione divina»5'.

229. Dalla riflessione sui fatti che hanno de­
terminato l’origine, lo sviluppo e le varie revisio­
ni del Calendario Romano Generale derivano al­
cune indicazioni di sicura utilità pastorale:

- è necessario istruire i fedeli sul legame 
esistente tra le feste dei Santi e la celebrazione 
del mistero di Cristo. Infatti le feste dei Santi, 
ricondotte alla loro intima ragione di essere, 
mettono in luce realizzazioni concrete del dise­
gno salvifico di Dio e «proclamano le meravi­
glie di Cristo nei suoi servi»52; le feste delle 
membra, i Santi, sono in definitiva feste del Ca­
po, Cristo;

- è conveniente abituare i fedeli a discernere 
il valore e il significato delle feste di quei Santi e 
di quelle Sante che hanno avuto una missione 
particolare nella storia della salvezza e un rap­
porto singolare con il Signore Gesù, quali San 
Giovanni Battista (24 giugno), San Giuseppe (19 
marzo), i Santi Pietro e Paolo (29 giugno), gli 
altri Apostoli e i Santi Evangelisti, Sante Maria 
di Magdala (22 luglio) e Marta di Betania (29 lu­
glio), Santo Stefano (26 dicembre);

— è opportuno che i fedeli siano esortati a pre­
diligere le feste dei Santi che hanno svolto un 
ruolo di grazia nei confronti della Chiesa parti­
colare, come i Patroni o quelli che per primi 

hanno annunciato all’antica comunità la Buona 
Novella;

- è utile infine che ai fedeli venga convenien­
temente illustrato il criterio di “universalità” dei 
Santi iscritti nel Calendario Generale, come il si­
gnificato del grado della loro celebrazione litur­
gica: solennità, festa e memoria (obbligatoria o 
facoltativa).

Il giorno della festa
230. Il giorno della festa del Santo riveste 

una grande importanza dal punto di vista sia 
della Liturgia sia della pietà popolare. In un me­
desimo breve spazio di tempo, numerose espres­
sioni cultuali ora liturgiche ora popolari concor­
rono, non senza il rischio di qualche conflit­
tualità, a configurare il “giorno del Santo”.

Le eventuali conflittualità devono essere ri­
solte alla luce delle norme del Messale Romano 
e del Calendario Romano Generale sul grado 
della celebrazione del Santo o del Beato, stabili­
to secondo il suo rapporto con la comunità cri­
stiana (Patrono principale del luogo, Titolo della 
chiesa, Fondatore di una Famiglia religiosa o 
suo Patrono principale); sulle condizioni da ri­
spettare riguardo all’eventuale trasferimento 
della festa alla domenica, sulla celebrazione 
delle feste dei Santi in alcuni tempi particolari 
dell’Anno liturgico55.

Tali norme devono essere osservate non solo 
come forma di ossequio all’autorità liturgica 
della Sede Apostolica, ma soprattutto come 
espressione di rispetto verso il mistero di Cristo e 
di coerenza con lo spirito della Liturgia.

In particolare è necessario evitare che le ra­
gioni che hanno determinato lo spostamento 
della data di alcune feste di Santi o di Beati - ad 
esempio, dalla Quaresima al Tempo ordinario - 
vengano vanificate nella prassi pastorale: cele­
brare in ambito liturgico la festa di un Santo se­
condo la nuova data e continuare a celebrarla, 
nell’ambito della pietà popolare, secondo la data 
precedente, non solo incrina gravemente l’armo­
nia tra Liturgia e pietà popolare, ma, dando luogo 
a un duplicato, genera confusione e disorienta­
mento.

44 II Calendarium Romanum Generale è stato promulgato da Paolo VI il 14 febbraio 1969, con la Lett. Ap- 
Mysterii paschalis: A4S 61 (1969), 222-226.

49 Sacrosanctum Concilium, 111.
50 Ivi.
51 Paolo VI. Lett. Ap. Mysterii paschalis, 1.
52 Sacrosanctum Concilium, ili.
55 Cfr. Calendarium Romanum, cit.. Normae universales, 58-59; S. Congregazione per il Culto Divino, 

Istr. De Calendariis particularibus, 8-12: AAS 62 (1970), 653-654.



Atti della Santa Sede 93

231. È necessario che la festa del Santo sia 
accuratamente preparata e celebrata dal punto di 
vista liturgico e pastorale.

Ciò comporta anzitutto una corretta presenta­
zione della finalità pastorale del culto ai Santi, 
vale a dire la glorificazione di Dio, «mirabile nei 
suoi Santi»54, e l’impegno di condurre una vita 
modellata sull’insegnamento e l’esempio di Cri­
sto, del cui Corpo mistico i Santi sono membra 
eminenti.

E richiede altresì una corretta presentazione 
della figura del Santo. Secondo un sano indirizzo 
della nostra epoca, tale presentazione si soffer­
merà non tanto sugli elementi leggendari che ta­
lora avvolgono la vita del Santo né sul suo pote­
re taumaturgico, quanto sul valore della sua 
personalità cristiana, sulla grandezza della sua 
santità e l’efficacia della testimonianza evangeli­
ca, sul carisma personale con cui arricchì la vita 
della Chiesa.

232. Il “giorno del Santo” ha anche una gran­
de valenza antropologica: è giorno di festa. E la 
festa - è noto - risponde a una necessità vitale 
dell’uomo, affonda le sue radici nell’aspirazione 
alla trascendenza. Attraverso manifestazioni di 
gioia e di giubilo la festa è affermazione del va­
lore della vita e della creazione. In quanto inter­
ruzione della monotonia del quotidiano, delie 
forme convenzionali, dell’asservimento alla ne­
cessità del guadagno, la festa è espressione di li­
bertà integra, di tensione verso la felicità piena, 
di esaltazione della pura gratuità. In quanto testi­
monianza culturale, essa mette in luce il genio 
peculiare di un popolo, i suoi valori caratteristici, 
le espressioni più genuine del suo folklore. In 
quanto momento di socializzazione, la festa è oc­
casione di dilatazione dei rapporti familiari e di 
apertura a nuove relazioni comunitarie.

233. Ma non sono pochi gli elementi che in­
sidiano la genuinità della “festa del Santo” dal 
punto di vista sia religioso sia antropologico.

Dal punto di vista religioso, la “festa del 
Santo” o la “festa patronale” di una parrocchia, 
dove essa è svuotata del contenuto specificamen­
te cristiano che ne era all’origine - l’onore reso a 
Cristo in uno dei suoi membri -, appare trasfor­
mata in una manifestazione meramente sociale o 
folkloristica e, nel migliore dei casi, in un’occa­
sione favorevole di incontro e di dialogo tra i 
membri di una stessa comunità.

Dal punto di vista antropologico, si noti che 

non di rado accade che gruppi o singoli individui, 
credendo di “far festa”, in realtà, per i comporta­
menti che assumono, si allontanano dal suo ge­
nuino significato. La festa infatti è partecipazio­
ne dell’uomo alla signoria di Dio sulla creazione 
e al suo “riposo” attivo, non ozio sterile; è mani­
festazione di gioia semplice e comunicabile, non 
sete smisurata di piacere egoistico; è espressione 
di vera libertà, non ricerca di forme di diverti­
mento ambiguo, che creano nuove e sottili forme 
di schiavitù. Con sicurezza si può affermare: la 
trasgressione della norma etica non solo contrad­
dice la legge del Signore, ma reca una ferita al 
tessuto antropologico della festa.

Nella celebrazione dell'Eucaristia
234. Il giorno della festa di un Santo o di un 

Beato non è tuttavia l’unica forma in cui essi 
sono presenti nella Liturgia. La celebrazione del­
l’Eucaristia costituisce un momento singolare di 
comunione con i Santi del cielo.

Nella Liturgia della Parola le letture dell’An­
tico Testamento ci presentano spesso le figure dei 
grandi Patriarchi, dei Profeti e di altre persone in­
signi per le loro virtù e per l’amore alla legge del 
Signore. Le letture poi del Nuovo Testamento 
hanno frequentemente per protagonisti gli Apo­
stoli e altri Santi e Sante che godettero della fa­
miliarità e amicizia del Signore. Inoltre la vita di 
alcuni Santi rispecchia talmente alcune pagine 
del Vangelo che la sola proclamazione di esse ri­
chiama la loro figura.

Il rapporto costante tra Sacra Scrittura e agio­
grafia cristiana ha dato luogo, nell’ambito stesso 
della celebrazione eucaristica, alla formazione di 
un insieme di Comuni, in cui sono organicamen­
te proposte le pagine bibliche che illuminano la 
vita dei Santi. In riferimento a questo stretto rap­
porto è stato osservato che la Sacra Scrittura 
orienta e segna il cammino dei Santi verso la pie­
nezza della carità e questi, a loro volta, sono ese­
gesi vivente della Parola.

Nella Liturgia eucaristica i Santi sono menzio­
nati in momenti vari. Nell’offerta del sacrificio si 
ricordano «i doni di Abele, il giusto, il sacrificio 
di Abramo, nostro padre nella fede, e l’oblazione 
pura e santa di Melchisedech»55. E la stessa prece 
eucaristica diventa momento e spazio per espri­
mere la nostra comunione con i Santi, per vene­
rarne la memoria e per chiedere la loro interces­
sione, poiché «in comunione con tutta la Chiesa, 
ricordiamo e veneriamo anzitutto la gloriosa e

54 Liturgia Horarum, Commane Sanctorum virorum, Ad Invitatorium.
55 Missale Romanum, Prex eucharistica l, Supra quae propitio.



94 Atti della Santa Sede

sempre vergine Maria, Madre del nostro Dio e Si­
gnore Gesù Cristo, San Giuseppe, suo sposo, i 
Santi Apostoli e martiri: Pietro e Paolo, Andrea 
[...] e tutti i Santi; per i loro meriti e le loro pre­
ghiere donaci sempre aiuto e protezione»56.

Nelle Litanie dei Santi
235. Con il canto delle Litanie dei Santi, 

struttura liturgica agile, semplice, popolare, atte­
stata in Roma fin dagli inizi del secolo VII57, la 
Chiesa invoca i Santi in alcune grandi celebra­
zioni sacramentali e in altri momenti in cui si fa 
più fervida la sua implorazione: nella Veglia pa­
squale, prima di benedire il fonte battesimale; 
nella celebrazione del Battesimo; nel conferi­
mento dell’Ordine sacro dell’Episcopato, del 
Presbiterato e del Diaconato; nel rito della con­
sacrazione delle Vergini e nella professione reli­
giosa; nella dedicazione della chiesa e dell’alta­
re; nelle rogazioni, nelle Messe stazionali e nelle 
processioni penitenziali; quando vuole allontana­
re il Maligno negli esorcismi e quando affida i 
moribondi alla misericordia di Dio.

Le Litanie dei Santi, in cui appaiono elemen­
ti provenienti dalla tradizione liturgica insieme 
con altri di origine popolare, sono espressione 
della fiducia della Chiesa nell’intercessione dei 
Santi e della sua esperienza nella comunione di 
vita tra la Chiesa della Gerusalemme celeste e la 
Chiesa ancora pellegrina nella città terrena. I 
nomi dei Beati, che sono iscritti nei Calendari li­
turgici di diocesi e Istituti religiosi, possono es­
sere invocati nelle Litanie dei Santi*. Ovviamen­
te non sono da inserire nelle Litanie i nomi di 
personaggi che non hanno il riconoscimento del 
culto.

Le reliquie dei Santi
236. Il Concilio Vaticano II ricorda che «la 

Chiesa, secondo la tradizione, venera i Santi e 

tiene in onore le loro reliquie autentiche e le loro 
immagini»59. L’espressione “reliquie dei Santi” 
indica anzitutto i corpi - o parti notevoli di essi - 
di quanti, vivendo ormai nella patria celeste, fu­
rono su questa terra, per la santità eroica della 
vita, membra insigni del Corpo mistico di Cristo 
e tempio vivo dello Spirito Santo (cfr. ICor 3,16; 
6,19; 2Cor 6,16) “. Poi, oggetti che appartennero 
ai Santi, come suppellettili, vesti, e manoscritti, e 
oggetti che sono stati messi a contatto con i loro 
corpi o i loro sepolcri, quali ori, panni di lino 
(brandea), ed anche con immagini venerate.

237. Il rinnovato Messale Romano ribadisce 
la validità dell’«uso di collocare sotto l’altare da 
dedicare le reliquie dei Santi, anche se non mar­
tiri»61. Poste sotto l’altare, le reliquie indicano 
che il sacrificio delle membra trae origine e si­
gnificato dal sacrificio del Capo62, e sono espres­
sione simbolica della comunione nell’unico sa­
crificio di Cristo di tutta la Chiesa, chiamata a 
testimoniare, anche con il sangue, la propria fe­
deltà al suo Sposo e Signore.

A questa espressione cultuale, eminentemen­
te liturgica, se ne aggiungono molte altre di in­
dole popolare. I fedeli infatti amano le reliquie. 
Ma una pastorale illuminata sulla venerazione 
dovuta ad esse non trascurerà di:

- assicurarsi della loro autenticità; là, dove 
essa sia dubbia, le reliquie dovranno, con la do­
vuta prudenza, essere ritirate dalla venerazione 
dei fedeli65;

- impedire l’eccessivo frazionamento delle 
reliquie, non consono alla dignità del corpo 
umano; le norme liturgiche, infatti, avvertono 
che le reliquie devono essere «di grandezza tale 
da lasciare intendere che si tratta di parti del 
corpo umano»64;

- ammonire i fedeli a non lasciarsi prendere 
dalla mania di collezionare reliquie; ciò nel pas­
sato ha avuto talvolta conseguenze deprecabili;

56 Ivi, Communicantes. Un luogo per ricordare il Santo del giorno o patrono è previsto nella Prex euchari­
stica III.

” Cfr. Ordo Romanus XXI, in A. Andrieu (ed.), Les “Ordines Romani" du Haut Moyen-Age, III, Spicilegium 
Sacrum Lovaniense, Louvain 1951, p. 249. Per le indulgenze cfr. Enchiridion Indulgentiarum, Aliae concessio­
nes, 22, p. 68.

51 Cfr. Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, Notificano de cultu Beatorum, 
13: in Notitiae 35 (1999), 446.

59 Sacrosanctum Concilium. Ili; cfr. Concilio di Trento, Decretum de invocatione, veneratione ed reliquiis 
Sanctorum, et sacris imaginibus (3 dee. 1563): DS 1822,

“ Cfr. Ivi.
61 Institutio generalis Missalis Romani, 302.
62 Cfr. Pontificale Romanum, Ordo dedicationis ecclesiae et altaris. Editio Typica, Typis Polyglottis Vati­

canis 1977, cap. IV, Praenotanda, 5.
65 Cfr. Ivi, cap. II, Praenotanda, 5.
64 Ivi.



Atti della Santa Sede 95

- vigilare perché sia evitata ogni frode, ogni 
forma di mercimonio65, e ogni degenerazione su­
perstiziosa.

Le varie forme di devozione popolare alle re­
liquie dei Santi, quali sono il bacio delle reliquie, 
l’omamento con luci e fiori, la benedizione im­
partita con esse, il portarle in processione, non 
esclusa la consuetudine di recarle presso gli in­
fermi per confortarli e avvalorarne la richiesta di 
guarigione, devono essere compiute con grande 
dignità e per un genuino impulso di fede. Si evi­
terà in ogni caso di esporre le reliquie dei Santi 
sulla mensa dell’altare: essa è riservata al Corpo 
e al Sangue del Re dei martiri66.

Le sante immagini
238. Fu in particolare il Concilio Niceno II, 

«seguendo la dottrina divinamente ispirata dei 
nostri Santi Padri e la tradizione della Chiesa cat­
tolica», a difendere con vigore la venerazione 
delle sante immagini: «noi definiamo con ogni ri­
gore e cura che, a somiglianza della raffigurazio­
ne della croce preziosa e vivificante, così le ve­
nerande e sante immagini, sia dipinte che in 
mosaico o in qualsiasi altro materiale adatto, 
debbono essere esposte nelle sante chiese di Dio, 
sulle sacre suppellettili, sui sacri paramenti, sulle 
pareti e sulle tavole, nelle case e nelle vie; siano 
esse l’immagine del Signore Dio e Salvatore no­
stro Gesù Cristo, o quella dell’immacolata Si­
gnora nostra, la Santa Madre di Dio, dei Santi 
Angeli, di tutti i Santi e giusti»67.

I Santi Padri ravvisarono nel mistero di Cri­
sto, Verbo incarnato, «immagine del Dio invisibi­
le» (Col 1,15), il fondamento del culto reso alle 
sante immagini: « è stata l’incarnazione del Fi­
glio di Dio ad inaugurare una nuova “economia” 
delle immagini»68.

239. La venerazione delle immagini, che 
siano dipinti, statue, bassorilievi o altre raffigura­

zioni, oltre che un significativo fatto liturgico, è 
un elemento rilevante della pietà popolare: i fe­
deli pregano dinanzi ad esse, sia nelle chiese sia 
nelle proprie abitazioni. Le ornano con fiori, luci, 
gemme; le salutano con varie forme di religioso 
ossequio, le portano in processione, appendono 
presso di esse ex-voto in segno di riconoscenza; 
le collocano in nicchie o in edicole erette nei 
campi e lungo le vie.

La venerazione delle immagini tuttavia, se 
non è sorretta da una illuminata concezione teo­
logica, può dare luogo a deviazioni. È necessario 
pertanto che venga illustrata ai fedeli la dottrina 
della Chiesa, sancita nei Concili ecumenici66 e 
nel Catechismo della Chiesa Cattolica, sul culto 
alle sante immagini70.

240. Secondo l’insegnamento della Chiesa, 
le immagini sacre sono;

- trascrizione iconografica del messaggio 
evangelico, in cui immagine e parola rivelata si 
illuminano a vicenda; la tradizione ecclesiale 
esige infatti che l’immagine «si accordi con la 
lettera del messaggio evangelico»71;

- santi segni, i quali, come tutti i segni litur­
gici, hanno Cristo come ultimo referente; le im­
magini dei Santi infatti «significano Cristo che in 
loro è glorificato»77;

- memoria dei fratelli Santi, «che continuano 
a partecipare alla storia della salvezza del mondo 
e ai quali noi siamo uniti, soprattutto nella cele­
brazione sacramentale»75;

- aiuto nella preghiera: la contemplazione in­
fatti delle sante immagini facilita la supplica e 
sprona a rendere gloria a Dio per le meraviglie di 
grazia operate nei suoi Santi;

- stimolo all’imitazione, perché «quanto più 
frequentemente l’occhio si posa su quelle imma­
gini, tanto più si ravviva e cresce, in chi le con­
templa, il ricordo e il desiderio di coloro che vi 
sono raffigurati»74; il fedele tende a imprimere

65 Cfr. C./.C., can. 1190.
“ Cfr. S. Ambrogio, Epistula LXXVII (Maur. 22), 13: CSEL 82/3, Vindabonae 1982, pp. 134-135; Pontifi­

cale Romanum, Ordo dedicationis ecclesiae et altaris, cit., cap. IV, Praenotanda, 10.
67 Concilio di Nicea II, Definitio de sacris imaginibus (23 ottobre 787): DS 600.
64 Catechismo della Chiesa Cattolica, 1161.
“ Concilio di Nicea II, Definitio de sacris imaginibus (23 ottobre 787): DS 600-603; Concilio di Trento, 

Decretum de invocatione, veneratione ed reliquiis Sanctorum, et sacris imaginibus (3 dicembre 1563): DS 1821- 
1825; Sacrosanctum Concilium, 111.

76 Cfr.nn. 1159-1162.
71 Concilio di Nicea II. Definitio de sacris imaginibus: Conciliorum Oecumenicorum Decreta, cit.. p. 135 

(non compare in DS).
n Catechismo della Chiesa Cattolica, 1161.
75 Ivi.
u Concilio di Nicea II, Definitio de sacris imaginibus: DS 601.



96 Atti della Santa Sede

nel cuore ciò che contempla con gli occhi: 
un’«immagine vera dell’uomo nuovo», trasfor­
mato in Cristo per l’azione dello Spirito e per la 
fedeltà alla propria vocazione;

- forma di catechesi, perché «attraverso la 
storia dei misteri della nostra redenzione, espres­
sa con i dipinti e altri modi, il popolo viene istrui­
to e confermato nella fede, ricevendo i mezzi per 
ricordare e meditare assiduamente gli articoli di 
fede»75.

241. È necessario soprattutto che i fedeli av­
vertano la relatività del culto cristiano delle im­
magini. L’immagine, infatti, non è venerata per 
se stessa, ma per chi vi è rappresentato. Perciò 
alle immagini «si deve attribuire il dovuto onore 
e la venerazione, non certo perché si crede che vi 
sia in esse qualche divinità o potere che giustifi­
chi questo culto o perché si debba chiedere qual­
che cosa a queste immagini o riporre fiducia in 
loro, come un tempo facevano i pagani, che ripo­
nevano la loro speranza negli idoli, ma perché 
l’onore loro attribuito si riferisce ai prototipi che 
esse rappresentano»76.

242. Alla luce di questi insegnamenti i fedeli 
eviteranno di cadere in un errore che talora si ri­
scontra: quello di istituire paragoni tra le sante 
immagini. Il fatto che alcune immagini siano og­
getto di una particolare venerazione, fino al punto 
da divenire il simbolo dell’identità religiosa e cul­
turale di un popolo, di una città o di un gruppo, va 
spiegato alla luce dell’evento di grazia che è al­
l’origine del culto reso ad esse e dei fattori stori­
co-sociali che hanno concorso a stabilirlo: com­
prensibilmente il popolo fa frequente e grata 
memoria di quell’evento; quindi rafforza la sua 
fede, glorifica Iddio, salvaguarda la propria iden­
tità culturale, eleva con fiducia incessanti suppli­
che, che il Signore, secondo la sua Parola (cfr. Mt 
7,7; Le 11,9; Me 11,24), è pronto ad esaudire; 
così aumenta l’amore, si dilata la speranza e cre­
sce la vita spirituale del popolo cristiano.

243. Le sante immagini, per la loro stessa na­
tura, appartengono sia alla sfera dei santi segni 
sia alla sfera dell’arte. Esse, «non di rado capola­
vori d’arte soffusi di intensa religiosità, sembra­
no il riflesso di quella bellezza che da Dio pro­

viene e a Dio conduce»77. Tuttavia la funzione 
dell’immagine sacra non è in primo luogo quella 
di procurare un godimento estetico ma di intro­
durre al Mistero. Talvolta, l’aspetto estetico pren­
de il sopravvento, facendo sì che l’immagine di­
venti più un “tema” artistico che portatrice di un 
messaggio spirituale.

In Occidente la produzione iconografica, 
molto varia nella tipologia, non è regolata, come 
in Oriente, da sacri canoni vigenti da secoli. Ciò 
non significa che la Chiesa latina abbia trascura­
to di vigilare sulla produzione iconografica: essa 
ha proibito più volte di esporre nelle chiese im­
magini contrarie alla fede, indecorose o tali da 
indurre i fedeli in errore, o che siano espressione 
di un astrattismo disincarnato e disumanizzante; 
certe immagini, infatti, sono esempi di un uma­
nesimo antropocentrico più che di autentica spi­
ritualità. È anche da riprovare la tendenza a eli­
minare le immagini dai luoghi sacri, con grave 
detrimento per la pietà dei fedeli.

La pietà popolare ama le immagini, che reca­
no le tracce della propria cultura; le rappresenta­
zioni realistiche, i personaggi facilmente indivi­
duabili, le rappresentazioni in cui si riconoscono 
momenti della vita dell’uomo: la nascita, la sof­
ferenza, le nozze, il lavoro, la morte. Tuttavia si 
deve evitare che l’arte religiosa popolare scada 
nella pura oleografia: c’è correlazione tra icono­
grafia e arte per la Liturgia e arte cristiana secon­
do le epoche culturali.

244. Per il loro significato cultuale, la Chiesa 
benedice le immagini dei Santi, soprattutto quelle
destinate alla pubblica venerazione78, e chiede 
che, illuminati dall’esempio dei Santi, «procedia­
mo sulle orme del Signore, fino a che si formi in 
noi l’uomo perfetto nella misura piena della sta­
tura di Cristo »”. Così pure la Chiesa ha emanato 
alcune norme sulla collocazione delle immagini 
negli edifici e spazi sacri, che devono essere dili­
gentemente osservate80; sull’altare non si devono 
collocare statue né immagini di Santi; neppure 1e 
reliquie, esposte alla venerazione dei fedeli, si de­
vono deporre sulla mensa dell’altare81. È compito 
dell’Ordinario vigilare che non siano esposte alla 
venerazione immagini che non siano degne o in­
ducano in errore o a pratiche superstiziose. 

75 Concilio di Trento, Decretum de invocatione, veneratione et reliquiis Sanctorum, et sacris imaginibus'- 
DS 1824.

76 Ivi, 1823.
77 Rituale Romanum, De Benedictionibus, Ordo ad benedicendas imagines quae fidelium venerationi publi­

cae exhibentur, cit., 985.
78 CfrJvi, Ordo benedictionis imaginis Sanctorum, cit., 1018-1031.
79 Ivi, 1027.
80 Cfr. C.I.C., can. 1188; Institutio generalis Missalis Romani, 318.
81 Cfr. Pontificale Romanum, Ordo dedicationis ecclesiae et altaris, cit., cap. IV, Praenotanda, 10.



Atti della Santa Sede 97

Le processioni
245. Nella processione, espressione cultuale 

di carattere universale e di molteplice valenza re­
ligiosa e sociale, il rapporto tra Liturgia e pietà 
popolare acquista particolare rilievo. La Chiesa, 
ispirandosi a modelli biblici (cfr. Es 14,8-31; 
2Sam 6,12-19; ICor 15,25-16,3). ha istituito al­
cune processioni liturgiche, le quali presentano 
una variegata tipologia:

- alcune sono evocative di avvenimenti salvi­
fici riguardanti Cristo stesso; tra queste: la proces­
sione del 2 febbraio commemorativa della presen­
tazione del Signore al Tempio (cfr. Le 2,22-38); 
della Domenica delle Palme, che evoca l’ingresso 
messianico di Gesù in Gerusalemme (cfr. Mt 21,1 - 
10; Me 11,1-11; 19,28-38; Gv 12,12-16); della
Veglia pasquale, memoria liturgica del “passag­
gio” di Cristo dal buio del sepolcro alla gloria 
della Risurrezione, sintesi e superamento di tutti 
gli esodi compiuti dall’antico Israele e premessa 
necessaria dei “passaggi” sacramentali che com­
pie il discepolo di Cristo, soprattutto nel rito bat­
tesimale e nella celebrazione delle esequie;

- altre sono votive, quali la processione euca­
ristica nella solennità dei Corpo e Sangue del Si­
gnore: il Santissimo Sacramento passando in 
mezzo alla città degli uomini suscita nel fedeli 
espressioni di grato amore, esige da essi fede- 
adorazione ed è sorgente di benedizione e di gra­
zia (cfr. At 10,38)82; la processione delle rogazio- 
ni, la cui data è stabilita attualmente per ogni 
Paese dalla rispettiva Conferenza dei Vescovi, 
che sono pubblica implorazione della benedizio­
ne di Dio sui campi e sul lavoro dell’uomo, ed 
hanno anche un carattere penitenziale; la proces­
sione al cimitero il 2 novembre, Commemorazio­
ne dei fedeli defunti;

- altre ancora sono richieste dal compimento 
stesso di alcune azioni liturgiche; tali sono: le 
processioni in occasione delle stazioni quaresi­
mali, nelle quali la comunità cultuale si reca dal 
luogo fissato per la collecta alla chiesa della sta­
tio; la processione per ricevere nella chiesa par­
rocchiale il crisma e gli oli santi benedetti il Gio­
vedì Santo nella Messa crismale; la processione 
per l’adorazione della Croce nell’Azione liturgi­
ca del Venerdì Santo; la processione dei Vespri 
battesimali nel giorno di Pasqua, durante la quale 
«mentre si cantano i salmi, si va al fonte»8’; le 
“processioni” che nella celebrazione dell’Eucari­
stia ne accompagnano alcuni momenti, quali l’in­

gresso del celebrante e dei ministri, la proclama­
zione del Vangelo, la presentazione dei doni, la 
comunione al Corpo e Sangue del Signore; la 
processione per portare il Viatico agli infermi, 
nei luoghi in cui essa vige ancora; il corteo fune­
bre che accompagna il corpo del defunto dalla 
casa alla chiesa e da questa al cimitero; la pro­
cessione in occasione di traslazioni di reliquie.

246. La pietà popolare, soprattutto a partire 
dal Medioevo, ha dato largo spazio alle proces­
sioni votive, che nell’età barocca hanno raggiun­
to l’apogeo: per onorare i Santi Patroni di una 
città o contrada o corporazione ne vengono por­
tate processionalmente le reliquie o una statua o 
una effigie per le vie della città.

Nelle forme genuine le processioni sono ma­
nifestazioni di fede del popolo, aventi spesso con­
notati culturali capaci di risvegliare il sentimento 
religioso dei fedeli. Ma sotto il profilo della fede 
cristiana le “processioni votive dei Santi”, come 
altri pii esercizi, sono esposte ad alcuni rischi e 
pericoli: il prevalere delle devozioni sui Sacra­
menti, che vengono relegati in un secondo posto, 
e delle manifestazioni esterne sulle disposizioni 
interiori; il ritenere la processione come momen­
to culminante della festa; il configurarsi del Cri­
stianesimo agli occhi dei fedeli non sufficiente- 
mente istruiti soltanto come una “religione dei 
Santi”; la degenerazione della processione stessa 
per cui, da testimonianza di fede, essa diventa 
mero spettacolo o parata puramente folkloristica.

247. Perché la processione conservi in ogni 
caso il suo carattere di manifestazione di fede è 
necessario che i fedeli siano istruiti sulla sua na­
tura sotto il profilo teologico, liturgico, antropo­
logico.

Dal punto di vista teologico si dovrà mettere 
in luce che la processione è un segno della con­
dizione della Chiesa, popolo di Dio in cammino 
che, con Cristo e dietro a Cristo, consapevole di 
non avere in questo mondo una stabile dimora 
(cfr. Eh 13,14), marcia per le vie della città terre­
na verso la Gerusalemme celeste; segno anche 
della testimonianza di fede che la comunità cri­
stiana deve rendere al suo Signore nelle strutture 
della società civile; segno infine del compito 
missionario della Chiesa, la quale sino dagli 
inizi, secondo il mandato del Signore (cfr. Mt 
28,19-20\ si è messa in marcia per annunciare 
per le strade del mondo il Vangelo della salvezza.

82 Cfr. Rituale Romanum, De sacra communione et de cultu mysterii eucharistici extra Missam, cit., 101; 
CJ.C., can. 944; sopra n. 162.

8! Institutio generalis de Liturgia Horarum, 213.



98 Atti della Santa Sede

Dal punto di vista liturgico si dovranno orien­
tare le processioni, anche quelle di carattere più 
popolare, verso la celebrazione della Liturgia: 
presentando il percorso da chiesa a chiesa come 
cammino della comunità vivente nel mondo 
verso la comunità che dimora nei cieli; provve­
dendo che sia svolta sotto la presidenza ecclesia­
stica, onde evitare manifestazioni irrispettose e 
degenerative; istituendo un momento di preghie­
ra iniziale, in cui non manchi la proclamazione 
della Parola di Dio; valorizzando il canto, prefe­
ribilmente dei Salmi, e l’apporto di strumenti 
musicali; suggerendo di recare in mano, durante 
il percorso, ceri o lampade accese; prevedendo 

delle soste, le quali, per il loro alternarsi ai tempi 
di marcia, danno l’immagine stessa del cammino 
della vita; concludendo la processione con una 
preghiera dossologica a Dio, fonte di ogni san­
tità, e con la benedizione impartita dal Vescovo, 
dal presbitero o dal diacono.

Infine, dal punto di vista antropologico si 
dovrà evidenziare il significato della processione 
quale “cammino compiuto insieme”: coinvolti 
nello stesso clima di preghiera, uniti nel canto, 
volti all’unica meta, i fedeli si scoprono solidali 
gli uni con gli altri, determinati a concretizzare 
nel cammino della vita gli impegni cristiani ma­
turati nel percorso processionale.

CAPITOLO VII
I SUFFRAGI PER I DEFUNTI

La fede nella risurrezione dei morti

248. «In faccia alla morte l’enigma della con­
dizione umana diventa sommo»'. Ma la fede in 
Cristo muta l’enigma in certezza di vita senza 
fine. Egli infatti ha dichiarato di essere stato in­
viato dal Padre «perché chiunque crede in lui non 
muoia, ma abbia la vita eterna» (Gv 3,16) ed an­
cora: «Questa è la volontà del Padre mio, che 
chiunque vede il Figlio e crede in lui abbia la vita 
eterna; io lo risusciterò nell’ultimo giorno» (Gv 
6,40). Perciò nel Simbolo Niceno-Costantinopo- 
litano la Chiesa professa la sua fede nella vita 
eterna: «Aspetto la risurrezione dei morti e la 
vita del mondo che verrà»2.

Fondandosi sulla Parola di Dio, la Chiesa fer­
mamente crede e fermamente spera che «come 
Cristo è veramente risorto dai morti e vive per 
sempre, così pure i giusti, dopo la loro morte, vi­
vranno per sempre con Cristo risorto»’.

249. La fede nella risurrezione dei morti, ele­
mento essenziale della rivelazione cristiana, im­
plica una visione peculiare dell’ineluttabile e mi­
sterioso evento della morte.

La morte è il termine della tappa terrena della 

vita, ma «non del nostro essere»4, essendo l’ani­
ma immortale. «Le nostre vite sono misurate dal 
tempo, nel corso del quale noi cambiamo, invec­
chiamo e, come per tutti gli esseri viventi della 
terra, la morte appare come la fine normale della 
vita»5, dal punto di vista della fede, la morte è 
anche «la fine del pellegrinaggio terreno dell’uo­
mo, è la fine del tempo della grazia e della mise­
ricordia che Dio gli offre per realizzare la sua 
vita terrena secondo il disegno divino e per deci­
dere del suo destino ultimo»6.

Se per un verso la morte corporale è naturale, 
per un altro essa appare come «salario del pecca­
to» (Rm 6,23). Il Magistero della Chiesa infatti, 
interpretando autenticamente le affermazioni 
della Sacra Scrittura (cfr. Gen 2,17; 3,3; 3,19; 
Sap 1,13; Rm 5,12; 6,23), «insegna che la morte 
è entrata nel mondo a causa del peccato dell’uo­
mo»7.

Anche Gesù, Figlio di Dio, «nato da donna, 
nato sotto la legge» (Gal 4,4), ha subito la morte, 
propria della condizione umana; e, malgrado la 
sua angoscia di fronte ad essa (cfr. Me 14,33-34; 
Eh 5,7-8), «egli la assunse in un atto di totale e

' Concilio Vaticano II, Cost. Gaudium et spes, 18.
2 DS 150: Missale Romanum, Ordo Missae, Symbolum Nicaeno-Constantinopolitanum.
’ Catechismo della Chiesa Cattolica, 989.
4 S. Ambrogio, De excessu fratris I, 70: CSEL 73, Vindobonae 1955, p. 245.
5 Catechismo della Chiesa Cattolica, 1007,
6 Ivi, 1013.
7 Ivi, 1008; Cfr. Concilio di Trento, Decretum de peccato originali (17 giugno 1546): DS 1511.



Atti della Santa Sede 99

libera sottomissione alla volontà del Padre suo. 
L’obbedienza di Gesù ha trasformato la maledi­
zione della morte in benedizione»8.

La morte è il passaggio alla pienezza della 
vera vita, per cui la Chiesa, sovvertendo la logi­
ca e le prospettive di questo mondo, chiama il 
giorno della morte del cristiano dies natalis, gior­
no della sua nascita al cielo, dove «non ci sarà 
più la morte, né lutto, né lamento, né affanno, 
perché le cose di prima sono passate» (Ap 21,4); 
è il prolungamento quindi, in modo nuovo, del­
l’evento vita, poiché come dice la Liturgia: «Ai 
tuoi fedeli, o Signore, la vita non è tolta ma tra­
sformata; e mentre si distrugge la dimora di que­
sto esilio terreno, viene preparata un’abitazione 
eterna nel cielo»’.

Infine, la morte del cristiano è un evento di 
grazia avendo, in Cristo e per Cristo, un valore e 
un significato positivo. Esso si fonda nell’inse­

gnamento delle Scritture: «Per me vivere è Cristo 
e il morire un guadagno» (Fil 1,21); «Certa è 
questa parola: se moriamo con lui, vivremo 
anche con lui» (2Tm 2,11).

250. Secondo la fede della Chiesa il “morire 
con Cristo” è già iniziato nel Battesimo: in esso 
il discepolo del Signore è già sacramentalmente 
“morto con Cristo”, per vivere una vita nuova; e 
se egli muore nella grazia di Cristo, la morte fisi­
ca suggella quel “morire con Cristo” e lo porta 
alla sua consumazione incorporandolo piena­
mente per sempre a Cristo Redentore.

La Chiesa, peraltro, nella sua preghiera di suf­
fragio per le anime dei defunti implora la vita 
eterna non solo per i discepoli di Cristo morti 
nella sua pace, ma anche per tutti i defunti, dei 
quali solo Dio ha conosciuto la fedel0.

Significato dei suffragi

251. Nella morte il giusto incontra Dio, il 
quale lo chiama a sé per renderlo partecipe della 
vita divina. Ma nessuno può essere accolto nel­
l’amicizia e nell’intimità di Dio se prima non è 
stato da Lui purificato dalle conseguenze perso­
nali di tutte le sue colpe. «La Chiesa chiama Pur­
gatorio questa purificazione finale degli eletti, 
che è tutt’altra cosa dal castigo dei dannati. La 
Chiesa ha formulato la dottrina della fede relati­
va al Purgatorio soprattutto nei Concili di Firen­
ze e di Trento»".

Da qui la pia consuetudine dei suffragi per le 
anime del Purgatorio, che sono una pressante 
supplica a Dio perché abbia misericordia dei fe­
deli defunti, li purifichi con il fuoco della sua ca-

Le esequie cristiane

252. Nella Liturgia romana, come nelle altre 
Liturgie latine ed orientali, sono frequenti e vari 
i suffragi per i defunti.

rità e li introduca nel suo Regno di luce e di vita.
I suffragi sono una espressione cultuale della 

fede nella comunione dei Santi. Infatti «la Chie­
sa di quelli che sono in cammino, riconoscendo 
la comunione di tutto il corpo mistico di Gesù 
Cristo, fino dai primi tempi della religione cri­
stiana ha coltivato con grande pietà la memoria 
dei defunti e poiché “santo e salutare è il pensie­
ro di pregare per i defunti perché siano assolti dai 
peccati” (2Mac 12,46), ha offerto per loro i suoi 
suffragi»l2. Essi sono in primo luogo la celebra­
zione del sacrificio eucaristico", poi altre espres­
sioni di pietà come preghiere, elemosine, opere 
di misericordia14, acquisto di indulgenze in favo­
re delle anime dei defunti ".

Le esequie cristiane comprendono, a seconda 
delle tradizioni, tre momenti, anche se spesso, 
per le circostanze profondamente mutate della

* Catechismo della Chiesa Cattolica, 1009.
9 Missale Romanum, Praefatio defunctorum, I.

10 Cfr. Ivi, Prex eucharistica IV, Commemoratio pro defunctis.
" Catechismo della Chiesa Cattolica, 1031; cfr. DS 1034. 1820. 1580.
12 Lumen gentium, 50.
12 Cfr. Concilio di Lione II, Professio fidei Michaelis Paleologi (6 iulii 1274): DS 856; S. Cipriano, Epistu- 

1° I, 2: CSEL 3/2, Vindobonae 1871, pp. 466-467; S. Agostino, Confessiones, IX, 12, 32: CSEL 33/1, Vindobonae 
1896, pp. 221-222.

14 Cfr. S. Agostino, De cura prc mortuis gerenda, 6: CSEL 41, Vindobonae 1900, pp. 629-631; S. Giovanni 
Crisostomo, Homiliae in primam ad Corinthios, 41, 5: PG 61,494-495; Catechismo della Chiesa Cattolica, 1032.

15 Cfr. Enchiridion Indulgentiarum, Normae de Indulgentiis, 3, p. 21; Aliae concessiones, 29, pp. 74-75.



100 Atti della Santa Sede

vita nelle grandi aree urbane, essi vengono ridot­
ti a due o a uno solo16:

- la veglia di preghiera in casa del defunto, 
secondo le circostanze, o in altro luogo adatto, 
dove parenti, amici, fedeli si radunano per eleva­
re a Dio una preghiera di suffragio, ascoltare “le 
parole di vita eterna” e, alla luce di esse, supera­
re le prospettive di questo mondo e volgere le 
menti alle autentiche prospettive della fede nel 
Cristo risorto; per recare conforto ai congiunti 
del defunto; per esprimere solidarietà cristiana 
secondo la parola dell’Apostolo: «Piangete con 
quelli che sono nel pianto» (Rm 12,15)17;

- la celebrazione dell’Eucaristia, che è del 
tutto auspicabile quando è possibile. In essa la 
comunità ecclesiale ascolta «la Parola di Dio che 
proclama il mistero pasquale, dona la speranza di 
incontrarci ancora nel Regno di Dio, ravviva la 
pietà verso i defunti ed esorta alla testimonianza 
di una vita veramente cristiana»'8, e colui che 
presiede commenta la Parola proclamata secondo 
le caratteristiche dell’omelia, «evitando tuttavia 
la forma e lo stile dell’elogio funebre»'9. Nel­
l’Eucaristia «la Chiesa esprime la sua comunione 
efficace con il defunto: offrendo al Padre, nello 
Spirito Santo, il sacrificio della Morte e della Ri­
surrezione di Cristo, gli chiede che il suo figlio 
sia purificato dai suoi peccati e dalle loro conse­
guenze e che sia ammesso alla pienezza pasqua­
le della mensa del Regno»20. Una lettura profon­
da della Messa esequiale consente di percepire 
come la Liturgia abbia fatto dell’Eucaristia, ban­
chetto escatologico, il vero refrigerium cristiano 
del defunto;

- il rito del commiato, il corteo funebre e la 
sepoltura: il commiato è l’addio (ad Deum) al 
defunto, la “raccomandazione a Dio” da parte 
della Chiesa, «l’ultimo saluto rivolto dalla comu­
nità cristiana a un suo membro prima che il corpo 
sia portato alla sepoltura»21. Nel corteo funebre 
la madre Chiesa, che ha portato sacramentalmen­

te nel suo seno il cristiano durante il suo pelle­
grinaggio terreno, accompagna il corpo del de­
funto al luogo del suo riposo, in attesa del giorno 
della risurrezione (cfr. ICor 15,42-44).

253. Ognuno dei momenti delle esequie cri­
stiane deve essere compiuto con grande dignità e 
senso religioso. Così è necessario che:

- il corpo del defunto, che è stato tempio 
dello Spirito Santo, sia trattato con grande ri­
spetto;

- l’arredamento funebre sia decoroso, alieno 
dall’ostentazione e dallo sfarzo;

- i segni liturgici, quali la croce, il cero pa­
squale, l’acqua benedetta e l’incenso, siano usati 
con grande proprietà.

254. Distaccandosi dal senso della mummifi­
cazione, dell’imbalsamazione oppure della cre­
mazione, nelle quali si cela talora la concezione 
che la morte segni la distruzione totale dell’uo­
mo, la pietà cristiana ha assunto, come modello 
di sepoltura per il fedele, l’inumazione. Essa da 
una parte ricorda la terra dalla quale egli è stato 
tratto (cfr. Gen 2,6) e alla quale ora ritorna (cfr 
Gen 3,19; Sir 17,1); dall’altra evoca la sepoltura 
di Gesù, chicco di grano che, caduto in terra, ha 
prodotto molto frutto (cfr. Gv 12,24).

Nel nostro tempo, tuttavia, anche per le muta­
te condizioni di ambiente e di vita, vige pure la 
prassi della cremazione del corpo del defunto. A 
questo riguardo la legislazione ecclesiastica di­
spone: «A coloro che avessero scelto la crema­
zione del loro cadavere si può concedere il rito 
delle esequie cristiane, a meno che la loro scelta 
non risulti dettata da motivazioni contrarie alla 
dottrina cristiana»22. In relazione a tale scelta, si 
esortino i fedeli a non conservare in casa le cene­
ri di familiari, ma a dare ad esse consueta sepol­
tura, fino a che Dio farà risorgere dalla terra quel­
li che vi riposano e il mare restituisca i suoi morti 
(cfr. Ap 20,13).

16 Cfr. Rituale Romanum, Ordo exsequiarum, cit.. Praenotanda, 4.
17 Questa veglia, chiamata ancora “wake" nei Paesi anglofoni anche se ogni comprensione del suo significa­

to storico-teologico è andata persa, è un atto di fede nella risurrezione dei morti, a imitazione della veglia delle 
donne “mirofore” del Vangelo, che portarono gli unguenti aromatici per ungere il corpo del Signore, divenendo così 
le prime testimoni della risurrezione.

18 Cfr. Rituale Romanum, Ordo exsequiarum, cit., Praenotanda, 11.
19 Ivi, 41.
20 Catechismo della Chiesa Cattolica, 1689.
21 Cfr. Rituale Romanum, Ordo exsequiarum, cit.. Praenotanda, 10.
22 Ivi, 15; Suprema Sacra Congregazione del S. Uffizio, Istr. De cadaverum crematione, 2-3: AAS 56 

(1964), 822-823; C.I.C., can. 1184 § 1, 2°.



Atti della Santa Sede 101

Altri suffragi

255. La Chiesa offre il sacrificio eucaristico 
per i defunti in occasione non solo della celebra­
zione dei funerali, ma anche nei giorni terzo, set­
timo e trigesimo, nonché nell’anniversario della 
morte; la celebrazione della Messa in suffragio 
delle anime dei propri defunti è il modo cristia­
no di ricordare e prolungare, nel Signore, la co­
munione con quanti hanno varcato la soglia 
della morte. Il 2 novembre, poi, la Chiesa offre 
ripetutamente il santo sacrificio per tutti i fedeli 
defunti, per i quali celebra pure la Liturgia delle 
Ore.

Ogni giorno, nella celebrazione sia dell’Eu­
caristia sia dei Vespri, la Chiesa non manca mai 

di elevare la sua supplice implorazione perché il 
Signore doni ai «fedeli che ci hanno preceduto 
con il segno della fede e [..,] a tutti quelli che ri­
posano in Cristo, la beatitudine, la luce e la 
pace»23.

E importante dunque educare il sentire dei fe­
deli alla luce della celebrazione eucaristica, in 
cui la Chiesa prega affinché siano associati alla 
gloria del Signore risorto tutti i fedeli defunti, di 
qualunque tempo e spazio, evitando il pericolo di 
una visione possessiva o particolaristica della 
Messa per il “proprio” defunto24. La celebrazione 
della Messa in suffragio dei defunti è inoltre oc­
casione per una catechesi sui novissimi.

La memoria dei defunti nella pietà popolare

256. Come la Liturgia, anche la pietà popola­
te è molto attenta alla memoria dei defunti e sol­
lecita ad innalzare per essi preghiere di suffragio.

Nella “memoria dei defunti”, la questione del 
rapporto tra Liturgia e pietà popolare deve esse- 
te affrontata con molta prudenza e tatto pastora­
le, per quanto attiene sia agli aspetti dottrinali 
ria all’armonizzazione tra azioni liturgiche e pii 
esercizi.

257. È necessario anzitutto che la pietà popo­
lare venga illuminata dai principi della fede cri- 
s>iana, quali il senso pasquale della morte di co­
loro che, mediante il Battesimo, sono stati 
Scorporati al mistero della morte e risurrezione 
rii Cristo (cfr. Rm 6,3-10); l’immortalità dell’ani­
ma (cfr. Le 23,43); la comunione dei Santi, per 
cui «l’unione [...] di coloro che sono in cammino 
coi fratelli morti nella pace di Cristo non è mini­
mamente spezzata, anzi, secondo la perenne fede 
risila Chiesa, è consolidata dalla comunione dei 
beni spirituali»25: «La nostra preghiera per loro 
Può non solo aiutarli, ma anche rendere efficace 
la loro intercessione in nostro favore»26; la risur­
rezione della carne; la manifestazione gloriosa di 
Cristo, «che verrà a giudicare i vivi e i morti»27; 
la retribuzione secondo le opere di ciascuno; la 
vita eterna.

Nelle usanze e nelle tradizioni di alcuni popo­
li relative al “culto dei morti” si rilevano elemen- 
ti radicati profondamente nella cultura e in parti­

colari concezioni antropologiche, spesso im­
prontate al desiderio di prolungare i vincoli fami­
liari e, per così dire, sociali con i trapassati. Nel­
l’esame e nella valutazione di tali usanze si dovrà 
procedere con cautela evitando, qualora non 
siano manifestamente in contrasto con il Vange­
lo, di interpretarle sbrigativamente come residui 
del paganesimo.

258. Per quanto concerne gli aspetti dottrina­
li, sono da evitare:

- il pericolo della sopravvivenza nella pietà 
popolare verso i defunti di elementi o aspetti 
inaccettabili del culto pagano degli antenati;

- l’invocazione dei morti per pratiche divi­
natorie;

- l’attribuzione ai sogni, che vertono su 
persone defunte, di significati e di effetti imma­
ginari, il cui timore condiziona spesso l’agire dei 
fedeli;

- il rischio che si insinuino forme di creden­
za nella reincarnazione;

- il pericolo di negare l’immortalità dell’ani­
ma e di disgiungere l’evento morte dalla prospet­
tiva della risurrezione, sì che la religione cristia­
na appaia, per così dire, una religione dei morti;

- l’applicazione delle categorie spazio-tem­
porali alla condizione dei defunti.

259. Molto diffuso nella società moderna e 
spesso causa di dannose conseguenze è l’errore

23 Missale Romanum. Prex eucharistica I. Commemoratio pro defunctis.
24 Circa le Messe dei defunti cfr. Institutio generalis Missalis Romani, 355.
25 Lumen gentium, 49.
26 Catechismo della Chiesa Cattolica, 958.
27 DS 150: Missale Romanum, Ordo Missae. Symbolum Nicaeno-Constantinopolitanum.



102 Atti della Santa Sede

dottrinale e pastorale dell’“occultamento della 
morte e dei suoi segni”.

Medici, infermieri, parenti ritengono spesso 
un dovere nascondere all’ammalato, che per lo 
sviluppo della ospedalizzazione muore quasi 
sempre fuori casa, l’imminenza della morte.

E stato più volte rilevato che nelle grandi città 
dei vivi non c’è spazio per i morti: nelle piccole 
abitazioni dei palazzi urbani non è possibile di­
sporre di una “stanza per una veglia funebre”; 
nelle strade, per il congestionato traffico, non 
vengono consentiti i lenti cortei funebri che crea­
no un intralcio alla circolazione; nell’area urba­
na, il cimitero che un tempo, almeno nei villaggi, 
era spesso attorno o nei pressi della chiesa - 
quindi vero camposanto e segno della comunio­
ne in Cristo tra vivi e defunti - sorge in periferia, 
sempre più lontano dalla città, perché con lo svi­
luppo urbano non venga nuovamente conglobato 
in essa.

La civiltà moderna rifiuta la “visibilità della 
morte”, per cui si sforza di eliminarne i segni. Da 
qui deriva il ricorso, diffuso in un certo numero 
di Paesi, alla tanatoprassi, che mediante un pro­
cesso chimico conserva al defunto il suo incarna­
to naturale: il morto non deve apparire morto, ma 
conservare le apparenze della vita.

Il cristiano, per il quale deve essere familia­
re e sereno il pensiero della morte, non deve 
aderire interiormente al fenomeno dell’“intolle­
ranza verso i morti”, che priva i defunti di ogni 
spazio nella vita della città, né al rifiuto della 
“visibilità della morte”, quando intolleranza e 
rifiuto siano dettati da una irresponsabile fuga 
dalla realtà o da una visione materialista, priva 
di speranza, estranea alla fede nel Cristo morto 
e risorto.

Così pure il cristiano deve opporsi ferma­

mente alle numerose forme di “commercio sul­
la morte”, che, sfruttando i sentimenti dei fe­
deli, va solo in cerca di smisurati e vergognosi 
guadagni.

260. La pietà popolare verso i defunti si 
esprime in molteplici forme, a seconda dei luoghi 
e delle tradizioni:

- la novena dei defunti come preparazione e 
l’ottavario come prolungamento della Comme­
morazione dei 2 novembre; entrambi devono es­
sere celebrati nel rispetto dell’ordinamento litur­
gico;

- la visita al cimitero; essa, in alcune circo­
stanze, è compiuta comunitariamente, come nella 
Commemorazione di tutti i fedeli defunti, al ter­
mine delle missioni popolari, in occasione della 
presa di possesso della parrocchia da parte di un 
nuovo parroco; in altre in forma privata, quando 
i fedeli si recano alla tomba dei propri cari per te­
nerla in ordine, ornata di fiori e di luce; tale visi­
ta deve essere manifestazione dei legami esisten­
ti tra il defunto e i suoi congiunti, non espres­
sione di un obbligo, cui si ha il timore quasi su­
perstizioso di venir meno;

- l’adesione a Confraternite e altre pie Asso­
ciazioni che hanno lo scopo di “seppellire i 
morti” secondo una visione cristiana dell’evento 
morte, offrire suffragi per i defunti, essere fatti­
vamente solidali con i parenti dell’estinto;

- i suffragi frequenti, di cui già è stato detto, 
attraverso elemosine e altre opere di misericor­
dia, digiuni, applicazione di indulgenze e soprat­
tutto preghiere, quali la recita del Salmo De pro­
fundis, della breve formula Requiem aeternam. 
che spesso accompagna la recitazione dell’Ange­
lus, della corona del santo Rosario, la benedizio­
ne della mensa familiare.

CAPITOLO Vili
SANTUARI E PELLEGRINAGGI

261. Il santuario, sia esso dedicato alla San­
tissima Trinità, a Cristo Signore, alla Beata Ver­
gine, agli Angeli, ai Santi o ai Beati, è forse il 
luogo in cui i rapporti tra Liturgia e pietà popola­
re sono più frequenti ed evidenti. «Nei santuari, 
si offrano più abbondantemente ai fedeli i mezzi 
della salvezza, annunciando con zelo la Parola di 
Dio, favorendo convenientemente la vita liturgi­

ca, in specie con l’Eucaristia e la celebrazione 
della Penitenza, nonché coltivando forme appro­
vate di pietà popolare»1.

In stretto rapporto con il santuario è il pelle­
grinaggio, anch’esso espressione diffusa e carat­
teristica della pietà popolare.

Nel nostro tempo l’interesse per i santuari e la 
partecipazione ai pellegrinaggi, lungi dall’essersi

' C./.C., can. 1234 § 1.



Atti della Santa Sede 103

affievoliti a causa del fenomeno del secolarismo, 
incontrano un grande favore presso i fedeli.

Sembra pertanto conveniente, in conformità 
con gli scopi di questo Documento, offrire alcu­

ne indicazioni perché nell’attività pastorale dei 
santuari e nello svolgimento dei pellegrinaggi sia 
instaurato e favorito un corretto rapporto tra azio­
ni liturgiche e pii esercizi.

IL SANTUARIO

Alcuni principi

262. Secondo la rivelazione cristiana il su­
premo e definitivo santuario è Cristo risorto (cfr. 
Gv 2,18-21; Ap 21,22), attorno al quale si raduna 
e organizza la comunità dei discepoli, che a sua 
volta è la nuova casa del Signore (cfr. 1 Pt 2,5; Ef 
2,19-22).

Dal punto di vista teologico il santuario, che 
non di rado è sorto da un moto di pietà popolare, 
è un segno della presenza attiva, salvifica del Si­
gnore nella storia e un luogo di sosta dove il Po­
polo di Dio, pellegrinante per le vie del mondo 
verso la Città futura (cfr. Eh 13,14), riprende vi­
gore per proseguire il cammino2.

263. Il santuario infatti, come le chiese, ha 
una grande valenza simbolica: è icona della «di­
mora di Dio con gli uomini» (Ap 21,3) e rinvia al 
«mistero del Tempio» che si è compiuto nel 
corpo di Cristo (cfr Gv 1,14; 2,21), nella comu­
nità ecclesiale (cfr. IPt 2,5) e nei singoli fedeli 
(cfr. ICor 3,16-17; 6,19; 2Cor 6,16).

Agli occhi della fede i santuari sono:
- per la loro origine, talvolta, memoria di un 

evento ritenuto straordinario che ha determinato 
il sorgere di manifestazioni di duratura devozio­
ne, o testimonianza della pietà e della ricono­
scenza di un popolo per i benefici ricevuti;

- per i frequenti segni di misericordia che vi 

si manifestano, luoghi privilegiati dell’assistenza 
divina e dell’intercessione della Beata Vergine, 
dei Santi o dei Beati;

- per la posizione, spesso elevata e solitaria, 
per la bellezza ora austera ora amena, dei luoghi 
in cui sorgono, segno dell’armonia del cosmo e 
riflesso della divina bellezza;

- per la predicazione che vi risuona, richiamo 
efficace alla conversione, invito a vivere nella ca­
rità e a incrementare le opere di misericordia, 
esortazione a condurre una vita improntata alla 
sequela di Cristo;

- per la vita sacramentale che vi si svolge, 
luoghi di consolidamento nella fede e di crescita 
nella grazia, di rifugio e di speranza nell’affli­
zione;

- per l’aspetto del messaggio evangelico che 
esprimono, peculiare interpretazione e quasi pro­
lungamento della Parola;

- per l’orientamento escatologico, monito a 
coltivare il senso della trascendenza e a dirigere i 
passi, attraverso le strade della vita temporale, 
verso il santuario del cielo (cfr. Eri 9,11; Ap 21,3).

«Sempre e dappertutto, i santuari cristiani 
sono stati o hanno voluto essere segni di Dio, 
della sua irruzione nella storia. Ognuno di essi è 
un memoriale del mistero dell'Incarnazione e 
della Redenzione»3.

Riconoscimento canonico

264. «Per santuario si intendono una chiesa o 
un altro luogo sacro, a cui, per speciali motivi di 
Pietà, con l’approvazione dell’Ordinario del 
luogo, i fedeli fanno pellegrinaggio in grande nu­
mero»4.

Condizione previa perché un luogo sacro sia 
canonicamente considerato santuario diocesa­
no, nazionale o internazionale è l’approvazione 

rispettivamente del Vescovo diocesano, della 
Conferenza dei Vescovi, della Santa Sede. L’ap­
provazione canonica costituisce un riconosci­
mento ufficiale del luogo sacro e della sua spe­
cifica finalità, che è quella di accogliere i 
pellegrinaggi del Popolo di Dio che vi si reca 
per adorare il Padre, professare la fede, riconci­
liarsi con Dio, con la Chiesa e con i fratelli e

2 Cfr. Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti, II Santuario. Memoria, pre­
gna e profezia del Dio vivente (8 maggio 1999), Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 1999.

3 Giovanni Paolo II, Allocuzione ai rettori dei santuari francesi (22 gennaio 1981): Insegnamenti di Giovan­
ni Paolo II, IV/1 (1981), Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 1981, p. 138.

4 C.I.C., can. 1230. Per la concessione di indulgenze cfr. Enchiridion Indulgentiarum, Aliae concessiones, 
3L§ 1,4°, p. 77.



104 Atti della Santa Sede

implorare l’intercessione della Madre del Si­
gnore o di un Santo.

Non si deve dimenticare tuttavia che molti 
altri luoghi di culto, spesso umili - chiesette nelle 
città o nelle campagne - svolgono in ambito lo­
cale, pur senza riconoscimento canonico, una 

funzione simile a quella dei santuari. Anche essi 
fanno parte della “geografia” della fede e della 
pietà del Popolo di Dio5, di una comunità che di­
mora in un determinato territorio e che, nella 
fede, è in cammino verso la Gerusalemme cele­
ste (cfr. Ap 21 ).

Il Santuario luogo di celebrazioni cultuali

265. Il santuario ha una eminente funzione 
cultuale. I fedeli vi si recano soprattutto per par­
tecipare alle celebrazioni liturgiche e ai pii eser­
cizi che ivi si svolgono. Questa riconosciuta fun­
zione cultuale del santuario non deve tuttavia 
oscurare nella coscienza dei fedeli l’insegnamen­
to evangelico secondo cui il luogo non è deter­
minante per il genuino culto al Signore (cfr. Gv 
4,20-24).

Valore esemplare
266. I responsabili dei santuari facciano sì 

che la Liturgia che si svolge in essi sia esempla­
re per la qualità delle celebrazioni: «Tra le fun­
zioni riconosciute ai santuari, anche dal Codice 
di Diritto Canonico, è l’incremento della Litur­
gia. Esso non va inteso tuttavia come aumento 
numerico delle celebrazioni, ma come migliora­
mento della qualità delle medesime. I rettori dei 
santuari sono ben consapevoli della loro respon­
sabilità in ordine al conseguimento di questo 
scopo. Comprendono infatti che i fedeli, che 
giungono al santuario dai luoghi più svariati, de­
vono ripartire confortati nello spirito ed edificati 
dalle celebrazioni liturgiche che in esso si com­
piono: per la loro capacità di comunicare il mes­
saggio salvifico, per la nobile semplicità delle 
espressioni rituali, per l’osservanza fedele delle 
norme liturgiche. Sanno inoltre che gli effetti di 
un’azione liturgica esemplare non si limitano alla 
celebrazione compiuta nel santuario: i sacerdoti e 
i fedeli pellegrini sono portati infatti a trasferire 
nei luoghi di provenienza le esperienze cultuali 
valide vissute nel santuario»6.

La celebrazione della Penitenza
267. Per molti fedeli la visita al santuario co­

stituisce un’occasione propizia, spesso ricercata. 

per accostarsi al sacramento della Penitenza. È 
necessario pertanto che siano curati i vari ele­
menti che concorrono alla celebrazione del Sa­
cramento:

- il luogo della celebrazione: oltre ai confes­
sionali tradizionali posti in chiesa, nei santuari 
molto frequentati è auspicabile che ci sia un 
luogo riservato alla celebrazione della Penitenza, 
che si presti anche a momenti di preparazione co­
munitaria e a celebrazioni penitenziali, e nel ri­
spetto delle norme canoniche e della riservatezza 
richiesta dalla confessione, offra al penitente l’a­
gio di un dialogo con il sacerdote confessore;

- la preparazione al Sacramento: in non 
pochi casi i fedeli hanno bisogno di essere aiuta­
ti a compiere gli atti che sono parte del Sacra­
mento, soprattutto a orientare il cuore a Dio con 
una sincera conversione, «poiché da essa dipen­
de la verità della Penitenza»7. Si prevedano per­
tanto incontri di preparazione, quali sono propo­
sti nell’Ordo Paenitentiae*, in cui, attraverso 
l’ascolto e la meditazione della Parola di Dio i fe­
deli siano aiutati a celebrare fruttuosamente il 
Sacramento; o almeno si pongano a disposizione 
dei penitenti sussidi idonei, che li guidino non 
solo a preparare la confessione dei peccati, ma 
soprattutto a concepire un sincero pentimento:

- la scelta deWazione rituale, che conduca i 
fedeli a scoprire la natura ecclesiale della Peni­
tenza; in questa luce la celebrazione del Rito per 
la riconciliazione di più penitenti con la confes­
sione e l'assoluzione individuale (seconda for­
ma), debitamente organizzata e preparata, non 
dovrebbe costituire un’eccezione, ma un fatto 
normale, previsto soprattutto per alcuni tempi e 
ricorrenze dell’Anno liturgico. Infatti «la cele­
brazione comune manifesta più chiaramente la 
natura ecclesiale della penitenza»’. La riconci­
liazione senza confessione individuale integra e

5 Cfr. Giovanni Paolo II. Lett. Enc. Redemptoris Mater, 28.
6 Congregazione per il Culto Divino, Lett. circ. Orientamenti e proposte per la celebrazione dell'Anno 

Mariano, 75.
7 Rituale Romanum, Ordo Poenitentiae, cit, 6 a.
" Cfr. Ivi, Appendix H. Specimina celebrationum paenitentialium, 1-73.
’ Ivi, Praenotanda, 22.



Atti della Santa Sede 105

con assoluzione generale è una forma del tutto 
eccezionale e straordinaria, non interscambiabile 
con le due forme ordinarie e non giustificabile 
per la sola ragione di una grande affluenza di pe­
nitenti, quale accade in occasione di feste e pel­
legrinaggi ”,

La celebrazione dell’Eucaristia
268. «La celebrazione dell’Eucaristia è il cul­

mine e quasi il fulcro di tutta l’azione pastorale 
dei santuari»"; ad essa pertanto occorre prestare 
la massima attenzione, perché risulti esemplare 
nello svolgimento rituale e conduca i fedeli a un 
incontro profondo con Cristo,

Spesso accade che più gruppi vogliano cele­
brare l’Eucaristia nello stesso tempo, ma separa­
tamente. Ciò non è coerente con la dimensione 
ecclesiale del mistero eucaristico, dal momento 
che in tal modo la celebrazione dell’Eucaristia, 
invece di essere momento di unità e di fraternità, 
diviene espressione di un particolarismo che non 
riflette il senso di comunione e di universalità 
della Chiesa.

Una semplice riflessione sulla natura della ce­
lebrazione dell’Eucaristia, «sacramento di pietà, 
segno di unità, vincolo di carità» ", dovrebbe per­
suadere i sacerdoti che guidano i pellegrinaggi a 
favorire la riunione dei vari gruppi in una mede­
sima concelebrazione, debitamente articolata e 
attenta - se è il caso - alla diversità delle lingue; 
in occasione di riunioni di fedeli di varie nazio­
nalità è opportuno che siano cantati, in lingua la­
tina e nelle melodie più facili, almeno le parti 
dell’Ordinario della Messa, specialmente il sim­
bolo della fede e la preghiera del Signorel3. Una 
tale celebrazione darebbe un’immagine genuina 
della natura della Chiesa e dell’Eucaristia, e co­
stituirebbe per i pellegrini occasione di mutua ac- 
coglienza e di reciproco arricchimento.

La celebrazione dell’ Unzione degli infermi
269. L’Ordo unctionis infirmorum eorumque 

Pastoralis curae prevede la celebrazione comuni­
taria del sacramento dell’Unzione nei santuari, 
soprattutto in occasione di pellegrinaggi di infer- 
miw. Ciò è perfettamente consono alla natura del 

Sacramento e alla funzione del santuario: è giu­
sto che ove l’implorazione della misericordia del 
Signore è più intensa, là divenga più sollecita l'a­
zione materna della Chiesa in favore dei suoi figli 
che per malattia o vecchiaia cominciano a trovar­
si in pericolo15.

Il rito si svolgerà secondo le indicazioni 
dell'Ortto, per cui «se vi sono più sacerdoti, 
ognuno impone le mani e amministra l’unzione 
con la relativa formula ai singoli infermi di un 
gruppo; le orazioni invece vengono recitate dal 
celebrante principale»

La celebrazione di altri Sacramenti
270. Nel santuari, oltre all’Eucaristia, alla 

Penitenza e all’Unzione comunitaria degli infer­
mi, si celebrano anche, più o meno frequente­
mente, altri Sacramenti. Ciò esige che i respon­
sabili dei santuari, oltre all’osservanza delle 
disposizioni impartite dal Vescovo diocesano:

- ricerchino una sincera intesa e una proficua 
collaborazione tra santuario e comunità parroc­
chiale;

- considerino attentamente la natura di ogni 
Sacramento; ad esempio: i sacramenti dell’Ini­
ziazione cristiana, che richiedono una prolungata 
preparazione e operano il radicamento del bat­
tezzato nella comunità ecclesiale, dovrebbero di 
norma essere celebrati nella parrocchia;

- si assicurino che la celebrazione di ogni Sa­
cramento sia stata preceduta da una adeguata pre­
parazione; i responsabili di un santuario non de­
vono procedere alla celebrazione del sacramento 
del matrimonio se non risulta il permesso con­
cesso dall’Ordinario o dal parroco";

- valutino serenamente le molteplici e impre­
vedibili situazioni, per le quali non è possibile 
stabilire a priori norme rigide.

La celebrazione della Liturgia delle Ore
271. La sosta in un santuario, tempo e luogo 

favorevoli per la preghiera personale e comunita­
ria, costituisce un’occasione privilegiata per aiu­
tare i fedeli ad apprezzare la bellezza della Litur­
gia delle Ore e ad associarsi alla lode quotidiana 
che, nel corso del suo pellegrinaggio terreno, la

10 Cfr. C.I.C., can. 961 § 2.
" Collectio missarum de Beata Maria Virgine, Praenotanda, 30.
12 Sacrosanctum Concilium, 47.
" Cfr. Institutio generalis Missalis Romani, 41.
'* Cfr. n. 83.
15 Cfr. C.I.C., can. 1004.
“ Rituale Romanum, Ordo unctionis infirmorum eorumque pastoralis curae, cit„ 90.
" Cfr. C./.C., can. 1115.



106 Atti della Santa Sede

Chiesa eleva al Padre, per Cristo, nello Spirito 
Santo ".

I rettori dei santuari, pertanto, inseriscano op­
portunamente celebrazioni degne e festive delle 
Ore, specialmente delle Lodi e dei Vespri, nei 
programmi indicati ai pellegrini, suggerendo ta­
lora in tutto o in parte, anche un Ufficio votivo 
connesso col santuario ”.

Lungo il pellegrinaggio e nelle tappe di avvici­
namento alla meta, i sacerdoti che accompagnano 
i fedeli non manchino di proporre ad essi la pre­
ghiera di almeno qualche Ora dell’Ufficio Divino.

La celebrazione dei sacramentali
272. Fin dall’antichità esiste nella Chiesa 

l’uso di benedire persone, luoghi, cibi, oggetti. 
Nel nostro tempo tuttavia la prassi delle benedi­
zioni, a motivo di usi inveterati e di concezioni 
profondamente radicate in alcune categorie di fe­
deli, presenta aspetti delicati. Ma essa costituisce 
una questione pastorale abbastanza marcata nei 
santuari, dove i fedeli, accorsi per implorare la 
grazia e l’aiuto del Signore, l’intercessione della 
Madre della misericordia o dei Santi, chiedono 
spesso ai sacerdoti le benedizioni più varie. Per 
un corretto svolgimento della pastorale delle be­
nedizioni, i rettori dei santuari dovranno:

Il santuario luogo di evangelizzazione

274. Innumerevoli centri di comunicazione 
sociale quotidianamente divulgano notizie e 
messaggi di ogni genere; il santuario è invece il 
luogo in cui costantemente viene proclamato un 
messaggio.di vita: il «Vangelo di Dio» (Me 1,14; 
Rm 1,1) o «Vangelo di Gesù Cristo» (Me 1,1), 
cioè la buona notizia che proviene da Dio ed ha 
come oggetto Cristo Gesù: egli è il Salvatore di 
tutte le genti, nella cui morte e risurrezione il 
cielo e la terra si sono riconciliati per sempre.

Al fedele che si reca al santuario devono esse­
re proposti, direttamente o indirettamente, i punti 
fondamentali del messaggio evangelico: il di­
scorso programmatico della montagna, l’annun­
cio gioioso della bontà e paternità di Dio nonché

- procedere con pazienza all’applicazione 
progressiva dei principi stabiliti dal Rituale Ro- 
manumx, i quali perseguono fondamentalmente 
lo scopo che la benedizione costituisca un’e­
spressione genuina di fede in Dio largitore di 
ogni bene;

- dare il giusto rilievo - per quanto possibile 
- ai due momenti che costituiscono la “struttura 
tipica” di ogni benedizione: la proclamazione 
della Parola di Dio, che dà significato al segno 
sacro, e la preghiera con cui la Chiesa loda Dio 
e implora i suoi benefici21, come richiamato 
anche dal segno di croce tracciato dal ministro 
ordinato;

- preferire la celebrazione comunitaria a 
quella individuale o privata ed impegnare i fede­
li ad una partecipazione attiva e consapevole22.

273. È pertanto auspicabile che nei periodi 
di maggiore affluenza di pellegrini i rettori dei 
santuari predispongano, durante la giornata, par­
ticolari momenti per la celebrazione delle bene­
dizioni25; in essi, attraverso un’azione rituale ca­
ratterizzata da verità e da dignità, i fedeli 
comprenderanno il senso genuino della benedi­
zione e l’impegno ad osservare i comandamenti 
di Dio, che la «richiesta di una benedizione» 
comporta24.

della sua amorosa provvidenza, il comandamen­
to dell’amore, il significato salvifico della croce, 
il destino trascendente della vita umana.

Molti santuari sono effettivamente luogo di 
diffusione del Vangelo: nelle forme più svariate 
il messaggio di Cristo è trasmesso ai fedeli come 
monito alla conversione, invito alla sequela, 
esortazione alla perseveranza, richiamo alle esi­
genze della giustizia, parola di consolazione e di 
pace.

Non va dimenticata la cooperazione che molti 
santuari, sostenendo in vario modo le missioni 
“ad gentes”, prestano all’opera evangelizzatrice 
della Chiesa.

" Cfr. Institutio generalis de Liturgia Horarum, 27.
” Cfr. Ivi, 245.
20 Cfr. Rituale Romanum, De Benedictionibus, cit.. Praenotanda, 1-34.
21 Cfr. Ivi, 22-24.
22 Cfr. Ivi, 24 a.
25 Cfr. Ivi, 30.
24 Cfr. Ivi, 15.



Atti della Santa Sede 107

Il santuario luogo della carità

275. La funzione esemplare del santuario si 
esplica anche nell’esercizio della carità. Ogni 
santuario infatti, in quanto celebra la presenza 
misericordiosa del Signore, l’esemplarità e l’in­
tercessione della Vergine e dei Santi, «è per se 
stesso un focolare che irradia la luce e il calore 
della carità»25. Nell’accezione comune e nel lin­
guaggio degli umili «la carità è l’amore espresso 
nel nome di Dio»26. Essa trova le sue concrete 
manifestazioni nell’accoglienza e nella miseri­
cordia, nella solidarietà e nella condivisione, nel­
l’aiuto e nel dono.

Per la generosità dei fedeli e lo zelo dei respon­
sabili, molti santuari sono luogo di mediazione tra 
l’amore di Dio e la carità fraterna da una parte e i 
bisogni dell’uomo dall’altra. In essi fiorisce la ca­
rità di Cristo e sembrano prolungarsi la sollecitu­
dine materna della Vergine e la solidale vicinanza 
dei Santi, che si esprimono, per esempio:

- nella creazione e nel sostegno permanente

Il santuario luogo di cultura

276. Spesso il santuario è già, in se stesso, un 
“bene culturale”: in esso infatti si riscontrano, 
quasi raccolte in sintesi, numerose manifestazioni 
della cultura delle popolazioni circostanti: testimo­
nianze storiche e artistiche, caratteristici moduli 
linguistici e letterari, tipiche espressioni musicali.

Sotto questo profilo il santuario costituisce 
non di rado un valido punto di riferimento per de­
finire l’identità culturale di un popolo. E allorché 
nel santuario si attua una armoniosa sintesi tra 
natura e grazia, pietà ed arte, esso può proporsi 
come espressione della via pulchritudinis per la 
contemplazione della bellezza di Dio, del miste­
ro della Tota pulchra, della meravigliosa vicenda 
dei Santi.

Il santuario luogo di impegno ecumenico

277. Il santuario, in quanto luogo di annuncio 
della Parola, di invito alla conversione, di inter­
cessione, di intensa vita liturgica, di esercizio 
della carità è un “bene spirituale” condivisibile, 
in una certa misura e secondo le indicazioni del 

di centri di assistenza sociale, quali ospedali, isti­
tuti per l’educazione di fanciulli bisognosi e case 
per persone anziane;

- «nell’accoglienza e ospitalità verso i pelle­
grini, soprattutto i più poveri, cui sono offerti, 
nella misura del possibile, spazi e strutture per un 
momento di ristoro;

- nella sollecitudine e premura verso i pelle­
grini anziani, infermi, portatori di handicap, ai 
quali si riservano le attenzioni più delicate, i 
posti migliori nei santuari; per essi si organizza­
no, negli orari più adatti, celebrazioni che, senza 
isolarli dagli altri fedeli, tengono conto della loro 
peculiare condizione; per essi si instaura una fat­
tiva collaborazione con le associazioni che gene­
rosamente curano il loro trasporto;

- nella disponibilità e nel servizio offerto a 
tutti coloro che accedono al santuario: fedeli 
colti e incolti, poveri e ricchi, connazionali e 
stranieri»27.

Inoltre si va sempre più affermando la tenden­
za a fare del santuario uno specifico “centro di 
cultura”, un luogo in cui si organizzano corsi di 
studio e conferenze, dove si assumono interes­
santi iniziative editoriali e si promuovono sacre 
rappresentazioni, concerti, mostre e altre manife­
stazioni artistiche e letterarie.

L’attività culturale del santuario si configura 
come una iniziativa collaterale per la promozione 
umana; essa si affianca utilmente alla sua funzio­
ne primaria di luogo per il culto divino, per l’o­
pera di evangelizzazione, per l’esercizio della ca­
rità. In tal senso, i responsabili dei santuari ve­
glieranno affinché la dimensione culturale non 
abbia il sopravvento su quella cultuale.

Direttorio ecumenico2*, con i fratelli e le sorelle 
che non sono in piena comunione con la Chiesa 
cattolica.

In questa luce il santuario deve essere un 
luogo di impegno ecumenico, sensibile alla grave

25 Comitato Centrale per l’Anno Mariano, / Santuari mariani, 4 (Lett. ciré, del 7 ottobre 1987).
“ Ivi.
27 Congregazione per il Culto Divino, Lett. ciré. Orientamenti e proposte per la celebrazione dell'Anno 

Mariano, 76.
26 Cfr. Pontificio Consiglio per l’Unità dei Cristiani, Directoire pour l’application des Principes et des 

Normes sur TOecuménisme (25 marzo 1993): A4S 85 (1993), 1039-1119.



108 Atti della Santa Sede

e urgente istanza dell’unità di tutti i credenti in 
Cristo, unico Signore e Salvatore.

Pertanto i rettori dei santuari aiutino i pelle­
grini a prendere coscienza di quell’“ecumeni­
smo spirituale”, di cui parlano il decreto conci­
liare Unitatis redintegratio” e il Direttorio 
ecumenico”, per il quale i cristiani devono aver 
sempre presente lo scopo dell’unità nelle pre­
ghiere, nella celebrazione eucaristica, nella vita 
quotidiana31. Perciò nei santuari dovrebbe essere 
intensificata la preghiera a tal fine in alcuni pe­
riodi particolari come la settimana di preghiera 
per l’unità dei cristiani e nei giorni tra l’Ascen­
sione del Signore e la Pentecoste, nei quali si ri­
corda la comunità di Gerusalemme riunita in 
preghiera e in attesa per la venuta dello Spirito 
Santo, che la confermerà nell’unità e nella sua 
missione universale32.

Inoltre, i rettori dei santuari promuovano, 
ogni qualvolta se ne offra l’opportunità, incontri 
di preghiera fra i cristiani delle varie confessioni; 
in tali incontri, preparati con cura e in collabora­
zione, dovrà primeggiare la Parola di Dio e do­
vranno essere valorizzate le espressioni di pre­
ghiera proprie delle varie confessioni cristiane.

Secondo le circostanze, sarà talvolta opportu­
no estendere eccezionalmente l’attenzione anche 
ai membri delle altre religioni: vi sono infatti 
santuari frequentati da non cristiani, che vi ac­
corrono attratti dai valori propri del Cristianesi­
mo. Tutti gli atti di culto che si svolgono nei san­
tuari debbono essere chiaramente coerenti con 
l’identità cattolica, senza mai nascondere ciò che 
appartiene alla fede della Chiesa.

278. L’impegno ecumenico assume aspetti 
particolari quando si tratta di santuari dedicati 
alla Beata Vergine. Sul piano soprannaturale in­
fatti Santa Maria, che ha dato alla luce il Salva­
tore di tutte le genti ed è stata la sua prima e per­
fetta discepola, svolge certamente una missione 
di concordia e di unità nei confronti dei discepo­
li di suo Figlio, per cui la Chiesa cattolica la sa­
luta quale Mater unitatis”, sul piano storico, in­
vece, la figura di Maria, a causa delle diverse 
interpretazioni del suo ruolo nella storia della 
salvezza, è stata spesso motivo di contrasto e di 
divisione fra i cristiani. Si deve tuttavia ricono­
scere che, sul versante mariano, il dialogo ecu­
menico sta oggi dando i suoi frutti.

IL PELLEGRINAGGIO

279. Il pellegrinaggio, esperienza religiosa 
universale34, è un’espressione tipica della pietà 
popolare, strettamente connessa con il santuario, 

della cui vita costituisce una componente indi­
spensabile35; il pellegrino ha bisogno del santua­
rio e il santuario del pellegrino.

Pellegrinaggi biblici

280. Nella Bibbia risaltano per il loro simbo­
lismo religioso, i pellegrinaggi dei patriarchi 
Abramo, Isacco, Giacobbe a Sichem (cfr. Gen 
12,6-7; 33,18-20), Betel (cfr. Gen 28,10-22; 

35,1-15) e Mamre (Gen 13,18; 18,1-15), dove 
Dio si manifestò ad essi e si impegnò a dare la 
“terra promessa”.

Per le tribù uscite dall’Egitto, il Sinai, il

” N. 8.
30 N. 25.
31 Cfr. ivi, 27.
32 Cfr. Ivi, 110.
33 Cfr. Collectio missarum de beata Maria Virgine, Form. 38: «Sancta Maria, mater unitatis»; S. Agostino, 

Sermo 192, 2: PL 38, 1013; Paolo VI, Omelia nella festa della Presentazione di Gesù al Tempio (2 febbraio 1965): 
Insegnamenti di Paolo VI, III (1965), Tipografia Poliglotta Vaticana, Città del Vaticano 1966, p. 68; Giovanni Paolo 
II, Omelia nel Santuario mariano di Jasna Gòra (4 giugno 1979): Insegnamenti di Giovanni Paolo 11, II/l (1979), Li­
breria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 1979, p. 1418; Discorso alla preghiera mariana delì'Angelus (12 giugno 
1988): Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XI/2 (1988), Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 1989, p. 1997.

34 Cfr. Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti, // Pellegrinaggio nel Gran­
de Giubileo del 2000 (25 aprile 1998), Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 1998.

35 Secondo il Codice di Diritto Canonico la frequenza dei pellegrinaggi è un elemento integrante del concet­
to di santuario: «Per santuario si intende una chiesa o un altro luogo sacro, a cui, per speciali motivi di pietà, con 
l'approvazione dell'Ordinario del luogo, i fedeli fanno pellegrinaggio in grande numero» (can. 1230).



Atti della Santa Sede 109

monte della teofania a Mosè (cfr. Es 19-20), di­
venne un luogo sacro e l’intera traversata del de­
serto sinaitico ebbe per esse il senso di un lungo 
viaggio verso la terra sacra della promessa: viag­
gio benedetto da Dio, che, nell’Arca (cfr. Nm 
10,33-36) e nel Tabernacolo (cfr. 2Sam 7,6), 
simboli della sua presenza, cammina con il suo 
popolo, lo guida e lo protegge per mezzo della 
Nube (cfr. Nm 9,15-23).

Gerusalemme, divenuta sede del Tempio e del­
l’Arca, passò ad essere la città-santuario degli 
Ebrei, la meta per eccellenza del desiderato 
«santo viaggio» (Sai 84,6), in cui il pellegrino 
avanza «in mezzo ai canti di gioia di una moltitu­
dine in festa» (Sai 42,5) fino «alla casa di Dio», 
per comparire alla sua presenza (cfr. Sai 84,6-8)’6.

Tre volte all’anno i maschi di Israele doveva­
no «presentarsi al Signore» (cfr. Es 23,17), vale 
a dire recarsi al Tempio di Gerusalemme: ciò 
diede luogo a tre pellegrinaggi in occasione delle

Il pellegrinaggio cristiano

281. Da quando Gesù ha compiuto in se stes­
so il mistero del Tempio (cfr. Gv 2,22-23) ed è 
passato da questo mondo al Padre (cfr. Gv 13,1), 
compiendo nella sua persona l’esodo definitivo, 
per i suoi discepoli non esiste più alcun pellegri­
naggio obbligatorio: tutta la loro vita è cammino 
verso il santuario celeste e la Chiesa stessa sa di 
essere «pellegrina sulla terra»’7.

Tuttavia la Chiesa, per la consonanza esistente 
tra la dottrina di Cristo e i valori spirituali del pel­
legrinaggio, non solo ha ritenuto legittima questa 
forma di pietà, ma l’ha incoraggiata lungo i secoli.

282. Nei primi tre secoli il pellegrinaggio, 
salvo qualche eccezione, non fa parte delle 
espressioni cultuali del Cristianesimo: la Chiesa 
temeva la contaminazione con pratiche religiose 
del giudaismo e del paganesimo, nei quali la pra­
tica del pellegrinaggio era in auge.

Tuttavia in questi secoli si pongono le basi per 
una ripresa, con impronta cristiana, della pratica 
del pellegrinaggio: il culto dei martiri, presso le 
cui tombe si recavano i fedeli per venerare le spo­
glie mortali di questi insigni testimoni di Cristo, 
determinerà progressivamente e logicamente il 
passaggio dalla “visita devota” al “pellegrinaggio 
votivo”.

feste degli Azzimi (la Pasqua), delle Settimane 
(Pentecoste) e delle Tende; e ogni pia famiglia 
israelita si recava, come faceva la famiglia di 
Gesù (cfr. Le 2,41), nella città santa, per la cele­
brazione annuale della Pasqua. Durante la vita 
pubblica, anche Gesù si reca abitualmente pelle­
grino a Gerusalemme (cfr. Gv 11,55-56); è noto 
peraltro che l’Evangelista Luca presenta l’azione 
salvifica di Gesù come un misterioso pellegri­
naggio (cfr. Le 9,51-19,45), la cui meta intenzio­
nale è Gerusalemme, la città messianica, il luogo 
del suo sacrificio pasquale e del suo esodo al 
Padre: «Sono uscito dal Padre e sono venuto nel 
mondo; ora lascio di nuovo il mondo e vado al 
Padre» (Gv 16,28).

E proprio durante un raduno di pellegrini a 
Gerusalemme, di «Giudei osservanti di ogni na­
zione che è sotto il cielo» (At 2,5), per celebrare 
la Pentecoste, la Chiesa inizia il suo cammino 
missionario.

283. Dopo la pace costantiniana, in seguito 
all’identificazione dei luoghi e al ritrovamento di 
reliquie della Passione del Signore, il pellegri­
naggio cristiano conosce una svolta: è soprattut­
to la visita alla Palestina che, per i suoi “luoghi 
santi”, diviene tutta, a cominciare da Gerusalem­
me, Terrasanta. Lo testimoniano i resoconti di fa­
mosi pellegrini, quali Vltinerarìum Burdigalense 
e l’Itinerarium Egeriae, entrambi del IV secolo.

Sui “luoghi santi” si costruiscono basiliche, 
quali I’Anastasis edificata sul Santo Sepolcro e il 
Martyrium sul Monte Calvario, che costituiscono 
un forte richiamo per i pellegrini. Anche i luoghi 
dell’infanzia del Salvatore e della sua vita pub­
blica diventano meta di pellegrinaggi, che si 
estendono pure nei luoghi sacri dell’Antico Te­
stamento, quale il Monte Sinai.

284. Il Medioevo è stata l’epoca aurea per i 
pellegrinaggi; essi, oltre alla preminente funzio­
ne religiosa, hanno svolto un’azione straordinaria 
in rapporto all’edificazione della cristianità occi­
dentale, all’amalgama dei vari popoli, all’inter­
scambio dei valori delle diverse civiltà europee.

I centri di pellegrinaggio sono numerosi. In­
nanzi tutto, Gerusalemme, la quale, nonostante 
l’occupazione islamica, continua ad essere un

* Testimonianza significativa del pellegrinaggio a Gerusalemme è la collezione dei “Cantici delle ascensio­
ni”, i Salmi 120-134, destinati all’uso di chi si reca alla Città santa. Nell'interpretazione cristiana essi cantano la 
gioia della Chiesa, pellegrina sulla terra, in cammino verso la Gerusalemme celeste.

57 Missale Romanum, Prex eucharistica III, Intercessiones.



110 Atti della Santa Sede

luogo di grande attrazione spirituale, anzi è all’o­
rigine del fenomeno delle crociate, il cui motivo 
ispiratore fu appunto quello di permettere ai fe­
deli di visitare il sepolcro di Cristo. Anche le re­
liquie della passione del Signore, come la tuni­
ca, il volto santo, la scala santa, la sindone 
attirano innumerevoli fedeli e pellegrini, A Roma 
si recano i “romei" per venerare le memorie degli 
Apostoli Pietro e, Paolo (ad limina Apostolo- 
rum), per visitare le catacombe e le basiliche, per 
riconoscere il servizio del Successore di Pietro in 
favore della Chiesa universale (ad Petri sedem). 
Frequentatissimo nei secoli IX-XVI, ed anche 
oggi, è Santiago de Compostela, verso il quale 
convergono da diversi Paesi “cammini” vari, co­
stituitisi in seguito ad una visione del pellegri­
naggio a sua volta religiosa, sociale e caritativa. 
Tra altri si possono nominare Tours, dove è la 
tomba di San Martino, venerato fondatore di 
quella Chiesa; Canterbury, dove San Tommaso 
Becket consumò il suo martirio, che ebbe grande 
risonanza in tutta Europa; il Monte Gargano in 
Puglia, S. Michele della Chiusa in Piemonte, il 
Mont Saint-Michel in Normandia, dedicati al 

l’Arcangelo Michele; Walsingham, Rocamadour 
e Loreto, sedi di celebri santuari mariani.

285. Nell’epoca moderna, per il mutato clima 
culturale, per le vicende occasionate dal movi­
mento protestante e per l’influsso dell'illumini- 
smo, il pellegrinaggio subisce un declino: il 
“viaggio al paese lontano” diventa “pellegrinag­
gio spirituale”, “cammino interiore" o “proces­
sione simbolica”, consistente in un breve percor­
so, come nel caso della Via Crucis.

A partire dalla seconda metà dell’Ottocento si 
assiste ad una ripresa del pellegrinaggio, ma 
cambia in parte la sua fisionomia: esso ha come 
meta santuari che sono particolari espressioni 
dell’identità della fede e della cultura di una Na­
zione; tale è il caso, ad esempio, dei santuari di 
Altòtting, Antipolo, Aparecida, Assisi, Caacupé, 
Chartres, Coromoto, Czestochowa, Emakulam- 
Angamaly, Fatima, Guadalupe, Kevelaer, Knock. 
La Vang, Loreto, Lourdes, Mariazell, Marien- 
berg. Montevergine, Montserrat, Nagasaki, Na- 
mugongo, Padova, Pompei, San Giovanni Roton­
do, Washington, Yamoussoukro, ecc.

Spiritualità del pellegrinaggio

286. Nonostante i mutamenti subiti nel corso 
dei secoli, il pellegrinaggio mantiene, anche nel 
nostro tempo, i tratti essenziali che ne determina­
rono la spiritualità.

Dimensione escatologica.
Essa è essenziale e originaria: il pellegrinag­

gio, “cammino verso il santuario”, è momento e 
parabola del cammino verso il Regno; il pelle­
grinaggio infatti aiuta a prendere coscienza della 
prospettiva escatologica in cui si muove il cri­
stiano, homo viator: tra l’oscurità della fede e la 
sete della visione, tra il tempo angusto e l’aspi­
razione alla vita senza fine, tra la fatica del cam­
mino e l’attesa del riposo, tra il pianto dell’esilio 
e l’anelito alla gioia della patria, tra l’affanno 
dell’attività e il desiderio della serena contem­
plazione”.

L’evento dell’esodo, cammino di Israele verso 
la terra promessa, si riflette anche nella spiritua­
lità del pellegrinaggio: il pellegrino sa che «non 
abbiamo quaggiù una città stabile» (Eh 13,14), 
perciò, al di là della meta immediata del santua­
rio, avanza, attraverso il deserto della vita, verso 
il Cielo, vera Terra promessa.

Dimensione penitenziale.
Il pellegrinaggio si configura come un “cam­

mino di conversione”: camminando verso il san­
tuario, il pellegrino compie un percorso che va 
dalla presa di coscienza del proprio peccato e dei 
legami che lo vincolano a cose effimere e inutili 
al raggiungimento della libertà interiore e alla 
comprensione del significato profondo della vita.

Come è stato detto, per molti fedeli la visita al 
santuario costituisce un’occasione propizia, 
spesso ricercata, per accostarsi al sacramento 
della Penitenza” e il pellegrinaggio stesso è stato 
inteso e proposto nel passato - ma anche nel no­
stro tempo - come un’opera penitenziale.

Peraltro, quando il pellegrinaggio è compiuto 
in modo genuino, il fedele ritorna dal santuario 
con il proposito di “cambiare vita”, di orientarla 
più decisamente verso Dio, di dare ad essa una 
più marcata prospettiva trascendente.

Dimensione festiva.
Nel pellegrinaggio la dimensione penitenziale 

coesiste con la dimensione festiva: anch’essa è 
nel cuore del pellegrinaggio, in cui si riscontrano 
non pochi motivi antropologici della festa.

“ S. Agostino, Tractatus CXXIV in lohannis Evangelium, 5: CCL 36, Tumholti 1954, p. 685.
” Cfr. sopra n. 267.



Atti della Santa Sede 111

La gioia del pellegrinaggio cristiano è prolun­
gamento della letizia del pio pellegrino di Israe­
le: «Quale gioia, quando mi dissero: “Andremo 
alla casa del Signore”» (Sal 122,1 ); è sollievo per 
la rottura della monotonia quotidiana nella pro­
spettiva di un momento diverso; è alleggerimen­
to del peso della vita, che per molti, soprattutto 
per i poveri, è fardello pesante; è occasione per 
esprimere la fraternità cristiana, per dare spazio a 
momenti di convivenza e di amicizia, per libera­
re manifestazioni di spontaneità spesso represse.

Dimensione cultuale.
Il pellegrinaggio è essenzialmente un atto di 

culto: il pellegrino cammina verso il santuario 
per andare incontro a Dio, per stare alla sua pre­
senza rendendogli l’ossequio della sua adorazio­
ne e aprendogli il cuore.

Nel santuario il pellegrino compie numerosi 
atti di culto appartenenti alla sfera sia della Li­
turgia sia della pietà popolare. La sua preghiera 
assume forme varie: di lode e adorazione al Si­
gnore per la sua bontà e la sua santità; di ringra­
ziamento per i doni ricevuti; di scioglimento di 
voto, a cui il pellegrino si era obbligato nei con­
fronti del Signore; di implorazione di grazie ne­
cessarie per la vita; di richiesta di perdono per i 
peccati commessi.

Molto spesso la preghiera del pellegrino è ri­
volta alla Beata Vergine, agli Angeli e ai Santi, ri­
conosciuti validi intercessori presso l’Altissimo. 
Peraltro le icone venerate nel santuario sono segno 
della presenza della Madre e dei Santi accanto al 
Signore glorioso, «sempre vivo per intercedere»

Svolgimento del pellegrinaggio

287. Come il santuario è un luogo di preghie­
ra, così il pellegrinaggio è un cammino di pre­
ghiera. In ogni sua tappa la preghiera dovrà ani­
mare il pellegrinaggio e la Parola di Dio esserne 
luce e guida, nutrimento e sostegno.

Il buon esito di un pellegrinaggio, in quanto 
manifestazione cultuale, e gli stessi frutti spiri­
tuali che da esso si attendono sono assicurati dal­
l’ordinato svolgimento delle celebrazioni e da 
una adeguata sottolineatura delle sue varie fasi.

La partenza del pellegrinaggio sarà opportu­
namente caratterizzata da un momento di pre­
ghiera, compiuto nella chiesa parrocchiale oppu­
re in un’altra più adatta, consistente nella 
celebrazione dell’Eucaristia o di una parte della 

(Eh 7,25) in favore degli uomini e sempre presen­
te nella comunità riunita nel suo nome (cfr. Mt 
18,20; 28,20). L’immagine sacra del santuario, sia 
essa di Cristo, della Vergine, degli Angeli o dei 
Santi, è segno santo della divina presenza e dell’a­
more provvidente di Dio; è testimone della pre­
ghiera che di generazione in generazione si è leva­
ta davanti ad essa come voce supplice del 
bisognoso, gemito dell’afflitto, giubilo ricono­
scente di chi ha ottenuto grazia e misericordia.

Dimensione apostolica.
L’itineranza del pellegrino ripropone, in un 

certo senso, quella di Gesù e dei suoi discepoli, 
che percorrono le strade della Palestina per an­
nunciare il Vangelo di salvezza. Sotto questo pro­
filo il pellegrinaggio è un annuncio di fede e i pel­
legrini divengono «araldi itineranti di Cristo»".

Dimensione comunionale.
Il pellegrino che si reca al santuario è in co­

munione di fede e di carità non solo con i com­
pagni con i quali compie il «santo viaggio» (cfr. 
Sai 84,6), ma con il Signore stesso, che cammi­
na con lui come camminò al fianco dei discepoli 
di Emmaus (cfr. Le 24,13-35); con la sua comu­
nità di provenienza e, attraverso di essa, con la 
Chiesa dimorante nel cielo e pellegrinante sulla 
terra; con i fedeli che, lungo i secoli, hanno pre­
gato nel santuario; con la natura, che circonda il 
santuario, di cui ammira la bellezza e che si sente 
portato a rispettare; con l’umanità, la cui soffe­
renza e la cui speranza si manifestano variamen­
te nel santuario, e il cui ingegno e la cui arte, 
hanno lasciato in esso molteplici segni.

Liturgia delle Ore41 o in una peculiare benedizio­
ne dei pellegrini42.

L’ultimo tratto del cammino sarà animato da 
più intensa preghiera; è consigliabile che quel­
l’ultimo tratto, quando il santuario è già in vista, 
sia percorso a piedi, processionalmente, pregan­
do, cantando, sostando presso le edicole che 
eventualmente sorgono lungo il tragitto.

L'accoglienza dei pellegrini potrà dar luogo a 
una sorta di "liturgia della soglia”, che ponga 
rincontro tra i pellegrini e i custodi del santuario 
su un piano squisitamente di fede; ove sia possi­
bile, questi ultimi muoveranno incontro ai pelle­
grini, per compiere con loro l’ultimo tratto del 
cammino.

40 Concilio Vaticano II, Decr. Apostolicam actuositatem, 14.
41 Cfr. Rituale Romanum, De Benedictionibus. Ordo ad benedicendos peregrinos, cit., 407.
42 Cfr./vi, 409-419.



112 Atti della Santa Sede

La permanenza nel santuario dovrà ovvia­
mente costituire il momento più intenso del pel­
legrinaggio e sarà caratterizzata dall’impegno di 
conversione, opportunamente ratificato dal sacra­
mento della Riconciliazione; da peculiari espres­
sioni di preghiera quali il ringraziamento, la sup­
plica o la richiesta di intercessione, in rapporto 
alle caratteristiche del santuario e agli scopi del 
pellegrinaggio; dalla celebrazione dell’Eucari­
stia, culmine del pellegrinaggio stesso43.

La conclusione del pellegrinaggio sarà carat­
terizzata convenientemente da un momento di 
preghiera, nello stesso santuario o nella chiesa da 

cui esso è partito44; i fedeli ringrazieranno Dio 
del dono del pellegrinaggio e chiederanno al Si­
gnore l’aiuto necessario per vivere con più gene­
roso impegno, una volta tornati nelle loro case, la 
vocazione cristiana.

Dall’antichità, il pellegrino desidera portare 
con sé dei “ricordi” del santuario visitato. Si avrà 
cura che oggetti, immagini, libri, trasmettano 
l’autentico spirito del luogo santo. Si deve inoltre 
far sì che i punti vendita non si trovino all’inter­
no dell’area sacra del santuario né abbiano l’ap­
parenza di mercato.

CONCLUSIONE

288. Questo Direttorio, nelle due parti che lo 
compongono, presenta molte, indicazioni, propo­
ste e orientamenti per favorire e illuminare, in ar­
monia con la Liturgia, la variegata realtà della 
pietà e religiosità popolare.

Facendo riferimento a tradizioni e circostanze 
diverse, come a pii esercizi e devozioni di varia 
indole e natura, il Direttorio intende fornire i pre­

supposti fondamentali, ricordare le direttive e 
dare suggerimenti in vista di una fruttuosa azio­
ne pastorale.

E compito dei Vescovi, con l’aiuto dei loro di­
retti collaboratori, in modo speciale i rettori dei 
santuari, stabilire norme e dare orientamenti pra­
tici, tenendo conto delle tradizioni locali e di par­
ticolari espressioni di religiosità e pietà popolare.

Questo Direttorio è pubblicato in apposito volume dalla Libreria Editrice Vaticana (pp. 300); in 
esso vi sono anche gli indici: biblico, dei nomi, analitico. Il volume è aperto dal Messaggio indi­
rizzato dal Santo Padre il 21 settembre 2001 all’Assemblea Plenaria della Congregazione per il 
Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, da noi già pubblicato in RDTo 78 (2001), 1629-1631.

43 Cfr. sopra nn. 265-273.
44 Cfr. Rituale Romanum, De Benedictionibus, Ordo benedictionis peregrinorum ante vel post reditum, cit., 

420-430.



Atti della 
Conferenza Episcopale Italiana

PRESIDENZA

Messaggio agli alunni e alle loro famiglie 
sull’insegnamento della religione cattolica

Annualmente la Presidenza della C.E.I., in occasione delle iscrizioni per l’anno scolastico, indiriz­
za un messaggio agli alunni e alle loro famiglie sull’insegnamento della religione cattolica.
Con tale messaggio intende richiamare la responsabilità di tutta la comunità, docenti, genitori ed 
alunni, nei confronti della scuola, anche per quanto concerne la scelta di avvalersi o non avvaler­
si dell’insegnamento della religione cattolica.

Anche quest’anno ci rivolgiamo a genitori e studenti che saranno chiamati a esprimere 
o a rinnovare, all’atto dell’iscrizione per l’anno scolastico 2002-2003, la scelta di avvalersi 
dell’insegnamento della religione cattolica. Tale scelta, anche se consueta, ha sempre un 
grande valore personale e sociale: riguarda tutti, ragazzi, famiglie e docenti, e trova attenta 
la comunità ecclesiale, consapevole dell’importanza della scuola e della sua missione di ser­
vizio ad ogni persona.

La formazione religiosa che la scuola offre attraverso l’insegnamento della religione 
cattolica è parte integrante del processo scolastico. Per questo motivo tale insegnamento 
viene garantito, anche nel quadro delle riforme scolastiche in atto. Per migliorarne l’ap­
proccio didattico sono previste una semplificazione dei contenuti, una maggiore conoscen­
za delle altre religioni, l’assicurazione di specifiche attenzioni ai problemi esistenziali dei 
ragazzi e delle ragazze che crescono e al mondo che li circonda. Attraverso l’insegnamento 
della religione cattolica viene così offerta la possibilità di un accostamento culturale ai valo­
ri e ai contenuti della fede, patrimonio comune ai cittadini italiani di ogni età.

Non si tratta di guardare soltanto al passato, ma di cogliere la verità sull’uomo, che può 
dare speranza e fiducia per l’oggi e il domani. In una società nella quale sovente dominano 
l’incertezza, la paura e l’angoscia, che spingono i giovani a pericolose fughe dalla realtà, 
l’insegnamento della religione cattolica rappresenta una proposta di valori e l’aggancio a 
sicuri punti di riferimento, capaci di dare risposte alle domande che ragazzi e ragazze si pon- 

113



114 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

gono nel loro cammino di crescita. L’incontro con Cristo e il suo messaggio, mediato dalla 
Chiesa cattolica, ha in sé la capacità di portare alla luce la domanda di significato della vita 
su cui ognuno, spesso senza rendersene conto, s’interroga; ha altresì la possibilità di far 
maturare risposte vere, non superficiali, ispirate da ideali alti. Il tutto ricercando un dialogo 
rispettoso con le diverse culture e instaurando un confronto costruttivo con le altre discipli­
ne e aree del sapere.

L’ora di religione è una possibilità di conoscenza offerta a tutti. Per i credenti tale scel­
ta può costituire un contributo alla crescita della vita di fede, in quanto ne consolida le radi­
ci culturali. Per i non credenti può rappresentare un’opportunità per trovare nuovi stimoli 
culturali e possibilità originali di verifica delle proprie scelte di vita. Siamo convinti infatti 
che non esiste offerta formativa valida e completa se viene ignorata la dimensione religiosa, 
componente essenziale della persona umana.

Invitiamo perciò caldamente tutti a compiere con fiducia la scelta di avvalersi di questo 
insegnamento. Agli insegnanti di religione esprimiamo gratitudine per la dedizione e l’im­
pegno con i quali svolgono il loro compito di concorrere a formare la personalità umana e 
cristiana degli alunni. E poiché essi esercitano anche un ruolo civile, sociale e culturale di 
grande rilievo, auspichiamo una sollecita e positiva soluzione della questione riguardante il 
loro stato giuridico.

Un saluto cordiale a tutti gli operatori scolastici, con l’assicurazione della nostra pre­
ghiera per la scuola italiana.

Roma, 3 gennaio 2002
La Presidenza

della Conferenza Episcopale Italiana



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 115

CONSIGLIO EPISCOPALE PERMANENTE

Sessione del 21-23 gennaio 2002

1. PROLUSIONE DEL CARDINALE PRESIDENTE

Venerati e cari Confratelli,
ci ritroviamo a quattro mesi di distanza dalla nostra riunione di Pisa e dopo un periodo 

caratterizzato da molteplici fatti ed eventi, sul piano sia civile sia ecclesiale. Confortati dai 
legami di fraternità e comunione che ci uniscono, chiediamo al Signore di illuminare e gui­
dare con il dono del suo Spirito la nostra preghiera e i nostri lavori, affinché possano essere 
fecondi di bene per la Chiesa in Italia e per la nostra Nazione.

1. Questa sessione del Consiglio Permanente terminerà, come sapete, con leggero anti­
cipo, per consentirci di accompagnare giovedì il Santo Padre nel suo viaggio ad Assisi, per 
rincontro a cui Egli ha invitato i rappresentanti delle religioni del mondo «a pregare per il 
superamento delle contrapposizioni e per la promozione dell’autentica pace» e «per procla­
mare davanti al mondo che la religione non deve mai diventare motivo di conflitto, di odio 
e di violenza» (“Angelus" di domenica 18 novembre 2001).

In questi mesi che hanno fatto seguito alla tremenda giornata dell’ 11 settembre, la paro­
la del Papa e le iniziative che Egli ha proposto hanno dato voce alla coscienza dell’umanità, 
per guidare tutti sulle vie dell’autentica pace. In particolare con il Messaggio per la Giorna­
ta Mondiale della Pace, “Non c’è pace senza giustizia. Non c’è giustizia senza perdono”, il 
Papa ci ha aiutato a discernere in profondità, alla luce della fede in Cristo Salvatore, le 
vicende che stiamo attraversando e gli interrogativi e le sfide che esse pongono. Così Egli 
ha mostrato come il terrorismo, ormai ramificato in organizzazioni terroristiche su scala 
mondiale, «costituisce esso stesso, in quanto ricorso al terrore come strategia politica ed 
economica, un vero crimine contro l’umanità», che è contrario alla fede in Dio Creatore del­
l’uomo e non può mai essere giustificato, nemmeno prendendo a motivo le ingiustizie esi­
stenti nel mondo: anzi, i suoi effetti negativi finiscono per pesare soprattutto proprio sui 
popoli più poveri. «Nessun responsabile delle religioni, pertanto, può avere indulgenza 
verso il terrorismo e, ancor meno, lo può predicare. È profanazione della religione procla­
marsi terroristi in nome di Dio».

Esiste quindi «un diritto a difendersi dal terrorismo», che va esercitato però secondo 
regole morali e giuridiche e che comporta anche «un particolare impegno sul piano politico, 
diplomatico ed economico per risolvere con coraggio e determinazione le eventuali situa­
zioni di oppressione e di emarginazione che fossero all’origine dei disegni terroristici».

La prospettiva del Messaggio del Santo Padre è però assai più ampia di quella suscita­
ta dal terrorismo e prende in esame le condizioni più profonde per il ristabilimento e con­
solidamento di una autentica pace, individuandole nella giustizia e in «quella particolare 
forma dell’amore che è il perdono». Quest’ultimo non si contrappone in alcun modo alla 
giustizia, perché «non consiste nel soprassedere alle legittime esigenze di riparazione del­
l’ordine leso», ma tende piuttosto a quella pienezza della giustizia che è il «risanamento in 
profondità delle ferite che sanguinano negli animi». La proposta del perdono non è certo 
facile da comprendere e da accettare: ha infatti l'apparenza di un atto di debolezza e del-



116 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

l’accettazione di una sconfitta e di un sopruso, ma in realtà richiede invece una grande misu­
ra di forza spirituale e di coraggio morale e porta alla comprensione reciproca, al rispetto e 
alla fiducia. Perciò «il servizio che le religioni possono dare per la pace e contro il terrori­
smo consiste proprio nella pedagogia del perdono»: l’uomo che perdona e chiede perdono 
capisce infatti che c’è una Verità più grande di lui e si apre ad accoglierla.

Accettiamo dunque di cuore, cari Confratelli, e facciamo nostro l’invito che il Santo 
Padre rivolge per rincontro di Assisi ai rappresentanti delle religioni e in particolare ai «lea­
der religiosi ebrei, cristiani e musulmani» di «introdursi sulla via del perdono» e di «pren­
dere l’iniziativa di una condanna pubblica del terrorismo, rifiutando a chi se ne rende parte­
cipe ogni forma di legittimazione religiosa o morale».

2. Quanto ai diversi focolai di conflitto, in Afghanistan le operazioni militari hanno 
avuto uno svolgimento più rapido del previsto e hanno portato alla caduta del regime che non 
aveva accettato di mettere al bando i terroristi. A tutt’oggi però gli scontri non sono comple­
tamente terminati e restano latitanti i vertici delle organizzazioni terroristiche, mentre il pro­
cesso avviato per ristabilire in quel martoriato Paese una convivenza civile e pacifica si pre­
senta irto di insidie. In questa situazione la nostra Conferenza ha stanziato un primo 
contributo di tre miliardi di lire per sovvenire alle necessità più urgenti della popolazione.

Attualmente il maggiore punto di crisi è però nella Terra Santa, dove la spirale degli 
attentati terroristici e delle rappresaglie militari si aggrava sempre più, in un tragico cre­
scendo che sembrerebbe non lasciare speranze. Ci uniamo, già oggi e con lo sguardo rivol­
to ad Assisi, alla preghiera del Santo Padre e ci associamo alle richieste e proposte che Egli 
ha tante volte avanzate, da ultimo con speciale vigore nel discorso del 10 gennaio al Corpo 
Diplomatico. Esistono infatti sia il diritto del popolo israeliano a vivere nella sicurezza sia 
l’ingiustizia di cui il popolo palestinese è vittima da più di cinquant’anni. Ed esiste anche il 
diritto dei cristiani a continuare a vivere e a testimoniare la propria fede in quelle terre, come 
è stato significativamente affermato nell’incontro dello scorso 13 dicembre in Vaticano sul 
futuro dei cristiani in Terra Santa. Non saranno le armi a sciogliere questi nodi e a garanti­
re efficacemente questi diritti, ma soltanto «il rispetto dell’altro e delle sue legittime aspira­
zioni, l’applicazione del diritto intemazionale, l’evacuazione dei territori occupati e uno sta­
tuto intemazionalmente garantito per le parti più sacre di Gerusalemme».

Un ulteriore e potenzialmente pericolosissimo focolaio di tensione è quello che in que­
sti ultimi tempi si è nuovamente acutizzato tra India e Pakistan. Qui, come per la Terra 
Santa, occorre far appello al senso di responsabilità dei governanti e alla sollecitudine per 
l’effettivo bene dei loro popoli, ma anche alla Comunità Intemazionale e in particolare a 
quei Paesi che in essa hanno maggiore influenza, affinché siano esercitate tutte le pressioni 
doverose e necessarie ad orientare verso sbocchi di pace il corso degli eventi.

Una crisi di altro genere, ma anch’essa assai grave e preoccupante, è quella che sta attra­
versando l’Argentina, dove il disastro dell’economia nazionale ha conseguenze pesantissi­
me sulle condizioni di vita della gente: a questo popolo, lontano geograficamente ma a noi 
assai vicino per vincoli di sangue e di cultura, deve andare la nostra convinta solidarietà, 
attraverso quelle vie che possono essere concretamente percorribili.

Continua intanto il calvario di molte Nazioni africane, tra conflitti armati, carestie ed 
epidemie generalizzate, a cui si aggiungono in vari casi, come da gran tempo nel Sudan ma 
ora anche in vaste aree della Nigeria, sistematiche violazioni della libertà religiosa. Di fron­
te a queste e ad altre situazioni, purtroppo diffuse nel mondo, emergono in tutta la loro 
importanza e urgenza le priorità segnalate dal Santo Padre a conclusione del suo discorso al 
Corpo Diplomatico, quali la difesa integrale della sacralità della vita, la promozione della 
famiglia, l’impegno per lo sviluppo e l’eliminazione delle povertà, con la riduzione del debi­
to estero e l’apertura del commercio intemazionale, il pieno rispetto dei diritti dell’uomo, il 
disarmo e la riduzione della vendita di armi ai Paesi poveri, l’accesso dei più poveri alle cure



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 117

mediche di base, la salvaguardia dell’ambiente e la prevenzione delle catastrofi naturali, 
l’applicazione rigorosa del diritto e delle convenzioni internazionali.

Avendo presenti tutte le concrete sofferenze umane sottese all’elenco di queste priorità, 
ci recheremo all’incontro di Assisi, che conferisce quest’anno uno straordinario rilievo alla 
Settimana di preghiera per l’unità dei cristiani e più ampiamente al dialogo tra le religioni. 
Pregheremo per la pace, per la giustizia, per ottenere il perdono di Dio e per diventare a 
nostra volta più capaci di perdonare. Pregheremo anche - come ha scritto il Santo Padre nel 
Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace - «per la libertà, specialmente per la libertà 
religiosa, che è un diritto fondamentale umano e civile di ogni individuo». Essa è il contra­
rio del sincretismo, è piuttosto la via sulla quale ogni religione è chiamata ad avanzare, se 
vuole contribuire davvero alla pace e all’amicizia tra i popoli e se intende essere all’altezza 
delle sfide morali che sono poste alla coscienza umana in questo tempo in cui i comparti- 
menti stagni tra i popoli e le culture vengono progressivamente a cadere.

La nostra umile preghiera sarà avvalorata dalla potente intercessione di coloro che, 
anche nel corso dell’anno appena terminato, sono stati uccisi per la loro fedeltà a Cristo e 
all’uomo: sono ben 33 quelli accertati, tra i quali 6 italiani, senza contare le vittime di non 
pochi attentati. Il loro sacrificio possa essere il seme della crescita della fede e di un’iden­
tità cristiana consapevole di se stessa e proprio così aperta a tutti i fratelli in umanità, nel 
segno dell’amore.

Il XXX anniversario della fondazione della Caritas Italiana, che abbiamo celebrato in 
novembre, è stato a sua volta un’occasione altamente significativa per fare memoria del ser­
vizio della Chiesa all’uomo nel segno dell’amore di Cristo: un servizio che intendiamo con­
tinuare e intensificare.

3. Un evento di forte rilievo ecclesiale è stato, nell’ottobre scorso, il Sinodo dei Vesco­
vi dedicato al Vescovo stesso come servitore del Vangelo di Gesù Cristo per la speranza del 
mondo. L’ampiezza di questa tematica, se da un lato può aver comportato una certa generi­
cità del dibattito, dall’altra ha certamente consentito un prolungato e fraterno scambio di 
esperienze e di valutazioni su molti degli argomenti di maggior rilievo per la missione del 
Vescovo e per la vita stessa della Chiesa.

Molte delle problematiche che nel nostro tempo toccano più da vicino l’evangelizza­
zione, la pastorale tutta e i rapporti tra fede, vita e cultura ruotano intorno alla cosiddetta 
questione antropologica, cioè alla domanda su chi sia, realmente, l’uomo, con tutte le con­
seguenze che la risposta, o meglio le diverse risposte a questa domanda portano con sé. Al 
Corso di aggiornamento per noi Vescovi sui temi della bioetica, svoltosi con vivo interesse 
ed ampia partecipazione nei giorni 14-16 novembre, è stato osservato infatti come alle gran­
di questioni politico-istituzionale e sociale, che ci hanno accompagnato per oltre due seco­
li, si sia affiancata ormai una, in se stessa assai più radicale, questione antropologica, che 
appare destinata a diventare sempre più acuta e pervasiva nel tempo che sta davanti a noi e 
che chiama in causa in maniera quanto mai diretta la fede cristiana, con la concezione del­
l’uomo, l’etica e gli orientamenti di vita di cui essa è portatrice. Su queste problematiche si 
è interrogato, con vigore e ampiezza di prospettive, anche il IV Forum del Progetto Cultu­
rale, svoltosi a Roma il 30 novembre e 1 ° dicembre.

In concreto risulta ormai tramontato, a proposito dell’essere dell’uomo, quel dualismo 
che ci concepisce costituiti da due sostanze, unite tra loro in forma soltanto accidentale, seb­
bene per altre vie e in altre forme tendenze antropologiche dualiste appaiano largamente pre­
senti nella cultura del nostro tempo. Al dualismo non è subentrata però una concezione del­
l’unità dell’uomo che ne salvaguardi il carattere unico e trascendente, con il connesso 
riconoscimento della sua specifica complessità, ma piuttosto - almeno a livello di posizioni 
oggi di fatto prevalenti - degli orientamenti fortemente naturalistici, per i quali l’unità del 
soggetto umano si ottiene attraverso la sua riduzione, in ultima istanza, alla sola natura o



118 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

materia. Spingono in questa direzione - come fa vedere lo stimolante libretto di Andrea Vac- 
caro “Perché rinunziare all’anima?” - sia alcune interpretazioni dei risultati delle scienze 
neurologiche, che ritengono di poter ricondurre la mente umana al funzionamento dell’or­
gano cerebrale, sia determinate teorie relative alle cosiddette “intelligenze artificiali”, secon­
do le quali sistemi di computer sempre più potenti e perfezionati potrebbero adempiere tutte 
le funzioni della nostra intelligenza. Le “filosofie della mente” oggi in voga, strettamente 
connesse a queste interpretazioni degli sviluppi delle scienze e delle tecnologie oltre che tri­
butarie di una filosofia analitica purtroppo a sua volta largamente caratterizzata da un’im­
pronta scientista e materialista, sono quindi facilmente portate a ritenere ormai improponi­
bile ogni ipotesi di una dimensione propriamente spirituale del nostro essere e a maggior 
ragione di una sopravvivenza oltre la morte.

E fin troppo evidente come simili posizioni mettano radicalmente in questione la sostan­
za stessa della nostra fede, con la vita e salvezza eterne che ci sono promesse in Cristo e con 
l’immagine di Dio impressa in noi dal Creatore, per cui l’uomo, «unità di anima e di corpo», 
«nella sua interiorità... trascende l’universo» e non può essere ridotto a «una particella della 
natura o un elemento anonimo della città umana» (cfr. Gaudium et spes, 14). Come dice il 
Salmo 8, «che cosa è l’uomo perché te ne ricordi e il figlio dell’uomo perché te ne curi? 
Eppure l’hai fatto poco meno degli angeli, di gloria e di onore lo hai coronato: gli hai dato 
potere sulle opere delle tue mani, tutto hai posto sotto i suoi piedi».

E ugualmente evidente come raffinamento della riflessione teologica in ambito di 
antropologia ed escatologia, che giustamente tende a superare i residui di un dualismo onto­
logico riguardo alla nostra natura nonché le rappresentazioni ingenue e “fisiciste” della con­
dizione umana oltre la morte, non possa però condurre in alcun caso a uno svuotamento 
della dimensione spirituale e trascendente del nostro essere ed alla negazione sia della per­
sistenza della nostra vita dopo la morte sia del realismo della nostra partecipazione alla 
risurrezione di Cristo, «primogenito tra molti fratelli» (Rm 8,29).

E chiaro inoltre che la stessa centralità del soggetto umano, decisivo punto di riferi­
mento della moderna civiltà, di fronte al prevalere degli orientamenti che ho prima indicato 
resterebbe priva del proprio fondamento nella realtà e sarebbe quindi consegnata ad un ine­
vitabile tramonto.

Si può certo osservare che le tendenze a negare la trascendenza dell’uomo e la vita oltre 
la morte sono assai antiche e si sono di nuovo diffuse già da alcuni secoli, ma non va igno­
rata la dimensione nuova delle sfide che stanno vieppiù emergendo in questi anni. Si tratta 
infatti di sfide non soltanto teoriche, dato che possono rivendicare, sia pure impropriamen­
te, il fascino e la credibilità delle realizzazioni concrete, in campo sia biologico e medico sia 
informatico, con le modifiche dei nostri stati mentali indotte sempre più ampiamente per via 
farmacologica e con le straordinarie prestazioni delle “intelligenze artificiali”. Aggiungasi 
che le tecnologie stanno sempre più appropriandosi dell’insieme del nostro corpo, e in par­
ticolare della generazione umana, mentre le cosiddette “tecnologie della mente” potenziano, 
ma anche per vari aspetti reprimono le nostre facoltà di esprimerci: l’uomo stesso è messo 
pertanto sempre più profondamente in questione, a livello pratico prima che teoretico, nella 
propria consistenza biologica come nella coscienza di se stesso.

In questa situazione, che oltre a tutto va evolvendosi assai rapidamente, diventa molto 
importante assumere un atteggiamento il più possibile adeguato e consapevole, sia in quan­
to comunità dei credenti sia da parte di tutti coloro che sono solleciti dei destini dell’uma­
nità. In concreto occorre essere ben dentro alla ricerca scientifica ed alle realizzazioni tec­
nologiche, operandovi con ogni solerzia, alla luce di una coscienza morale che tenga fermo 
il proprio riferimento alla dignità inviolabile del soggetto umano in ogni circostanza e in 
ogni fase della sua esistenza; sviluppando parimenti approcci filosofici e teologici capaci di 
interloquire in termini approfonditi e fecondi con il mondo delle scienze, senza rimanere pri­
gionieri di logiche riduzioniste.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 119

4. Sarebbe d’altro canto assai miope non percepire tutti i risvolti affettivi, sociali, com­
portamentali ed anche legislativi, oltre che economici, che la “questione antropologica” 
assume nella realtà del nostro tempo, senza che sia possibile isolare effettivamente un aspet­
to dall’altro. Assistiamo, ad esempio, già da vari decenni all’esaltazione dei “sentimenti”, 
che vengono nettamente separati, e concepiti quasi come alternativi, rispetto ai legami che 
impegnano in maniera stabile e profonda e che implicano pertanto una vera assunzione di 
responsabilità. Ciò accade in particolare non solo nei rapporti di coppia ma anche nei lega­
mi tra le diverse generazioni, con la conseguenza della tendenziale perdita di significato del 
matrimonio e dell’indebolimento o crisi della famiglia.

Questo genere di cambiamenti, oltre alle sue radici culturali ed esistenziali, è certamen­
te indotto anche dalle trasformazioni intervenute nelle forme e nell’organizzazione del lavo­
ro e in tutto il sistema dei rapporti socio-economici. In un tale nuovo contesto, lo stesso 
senso di solidarietà e responsabilità nel vivere i rapporti affettivi e generazionali sembra 
doversi in qualche modo allargare, facendo spazio alla consapevolezza che ciascuno è chia­
mato a portare il proprio contributo ad una società che sia in grado di assicurare un futuro 
umano e vivibile per tutti e che la generazione ed educazione dei figli è parte essenziale di 
tale compito. Questa potrebbe essere una delle vie attraverso le quali pervenire a una rinno­
vata e diffusa comprensione del rapporto profondo che esiste tra i sentimenti autentici e i 
legami responsabili, e quindi del ruolo e del significato della famiglia. Così si potrebbe 
ugualmente cercare di far fronte a quella crisi della natalità che è la più grave ipoteca sul 
futuro di un numero crescente di Paesi e in particolare dell'Italia.

Nello scorso ottobre si è svolto il Convegno Nazionale su “Famiglia soggetto sociale: 
radici, sfide, progetti”, che ha visto un’intensa partecipazione e una serie di interventi di 
forte spessore culturale e propositivo. Subito dopo hanno avuto luogo l’Incontro delle fami­
glie con il Santo Padre in Piazza San Pietro e poi la prima Beatificazione di una coppia di 
coniugi, Luigi e Maria Beltrame Quattrocchi. Il momento non era il più favorevole perché 
questi eventi ricevessero un’adeguata attenzione dall’opinione pubblica, preoccupata per la 
grave crisi intemazionale seguita agli attentati dell’ 11 settembre. Questi appuntamenti però, 
con i quali abbiamo celebrato il ventennale della Familiaris consortio e attualizzato e rilan­
ciato i suoi insegnamenti, in particolare attraverso il Messaggio e il discorso del Santo Padre, 
rappresentano in ogni caso un importante stimolo e contributo per il cammino che sta davan­
ti a noi, sul versante della cura pastorale delle famiglie come della “soggettività” delle fami­
glie stesse, in ambito sia ecclesiale sia sociale e civile, oltre che in rapporto agli indirizzi 
politici, legislativi ed economici da assumere perché la famiglia possa adempiere alla pro­
pria missione, a servizio dell’autentico bene del nostro popolo.

Pur nel continuare e per certi aspetti nell'intensificarsi di comportamenti e di rappre­
sentazioni mediatiche che corrodono il tessuto morale e implicano la negazione del valore 
della famiglia, non mancano i segnali di un qualche cambiamento di tendenza, sul piano sia 
culturale sia sociale e politico. Sta crescendo infatti una nuova consapevolezza dell’insoste­
nibilità di una prospettiva esclusivamente individualista e libertaria, anche nella sfera delle 
relazioni interpersonali e degli affetti, mentre si registrano alcuni provvedimenti a sostegno 
della famiglia, a livello sia di legislazioni regionali - che diventano di grande rilevanza dopo 
l’esito positivo, il 7 ottobre scorso, del referendum confermativo della riforma costituziona­
le sul sistema delle autonomie - sia di provvedimenti degli enti locali sia della legislazione 
nazionale, in particolare per le detrazioni fiscali a favore dei figli inserite nella Legge finan­
ziaria. Rimane comunque l’esigenza di una presa di coscienza da parte dell’intera Nazione 
dell’importanza fondamentale di queste tematiche e dello sviluppo di una legislazione orga­
nica che riconosca concretamente il ruolo centrale della famiglia fondata sul matrimonio.

Un aspetto specifico dell’attuale “questione antropologica” riguarda la costruzione e il 
consolidamento della propria identità personale, che sembrano diventare sempre più diffici­
li e problematici, soprattutto - ma non esclusivamente - tra i giovani. Vi sono qui uno spa-



120 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

zio e una responsabilità speciali del messaggio cristiano: esso infatti, in quanto indica e pro­
pone un significato non effimero per ogni vicenda umana e rende consapevoli dei legami di 
fraternità con i nostri simili, offre il più forte aiuto a scoprire le piene dimensioni della pro­
pria persona, con la vocazione e il mistero che essa porta in sé. E pertanto grande responsa­
bilità della comunità dei credenti dedicarsi con fiducia e passione all’opera educativa e for­
mativa, soprattutto nelle attuali circostanze. La testimonianza invero straordinaria offerta dai 
tantissimi giovani che hanno partecipato alla Giornata Mondiale della Gioventù di Roma - 
e che confidiamo possa ripetersi nel prossimo luglio a Toronto -, ma anche le molteplici 
esperienze positive di associazioni e gruppi giovanili e di iniziative ed istituzioni educative 
variamente presenti in ambito cattolico, rappresentano per tutti noi uno stimolo e un confor­
to a proseguire ed intensificare quest’opera.

Cari Confratelli, in rapporto alla questione antropologica vorrei ancora aggiungere due 
accenni che riguardano la missione della Chiesa. Il primo si riferisce al “Progetto Cultura­
le”: l’intenzionalità che lo anima è rivolta infatti, in maniera privilegiata, a mettere in rap­
porto la fede cristiana con l’antropologia, ritenendo quest’ultima una fondamentale struttu­
ra portante nonché passaggio obbligato dell’approccio alla cultura del nostro tempo. Lo 
sviluppo concreto del Progetto Culturale, nella pluralità delle sue dimensioni - dalla pasto­
rale ordinaria alla vita familiare, professionale, politica ed economica, alla ricerca scientifi­
ca, filosofica e teologica, alla produzione artistica e letteraria ed alla comunicazione socia­
le -, sembra pertanto una via efficace per farsi carico responsabilmente delle domande e 
delle sfide che provengono dall’attuale “questione antropologica”.

L’altro accenno riguarda la missione e il ruolo dei cristiani laici: soltanto attraverso il 
loro impegno quotidiano e a tutto campo sarà possibile infatti imprimere al pensare e all’o- 
perare che coinvolgono il soggetto umano degli orientamenti rispettosi della sua intrinseca 
dignità e in sintonia con il progetto di salvezza che ha il suo centro in Cristo. Dobbiamo dun­
que investire molto, come Chiesa, sulla formazione dei laici, sulla loro responsabilità e crea­
tività di credenti, su una capacità senza frontiere di presenza e testimonianza missionaria: 
anche le iniziative ecclesiali di questo decennio, che prenderemo in esame nella presente 
sessione del Consiglio Permanente, e la Lettera che intendiamo scrivere all’Azione Cattoli­
ca potranno contribuire al perseguimento di questo obiettivo di fondo.

5. Passando a considerare le vicende sociali e politiche, dobbiamo purtroppo costatare 
che la comune assunzione di responsabilità fattasi strada anche in Italia a seguito della tra­
gedia dellT 1 settembre ha di nuovo ceduto il passo, per quanto riguarda i rapporti tra gli 
schieramenti e le varie forze politiche, ad una conflittualità assai acuta e sempre rinnovan- 
tesi. Ciò si è verificato anche a proposito di un tema di grandissima importanza come il con­
tributo dell’Italia alla costruzione dell’unità europea, prendendo spunto in particolare dalle 
dimissioni del Ministro degli Esteri. Già prima però la polemica era stata forte, specialmen­
te in rapporto alla preparazione del “Vertice” di Laeken e all’approvazione della Dichiara­
zione sul futuro dell’Unione Europea ed anche in occasione di un evento di significato alta­
mente positivo come l’inizio della circolazione dell’Euro.

Al di là delle polemiche, e stando alla sostanza dei problemi, non dovrebbe essere dif­
ficile la convergenza di quasi tutte le forze politiche, come della grandissima maggioranza 
dei cittadini, sull’obiettivo di fondo di portare a compimento, sul piano politico, economico 
e istituzionale, e non soltanto monetario, il disegno dell’Unione Europea, promuovendo con­
testualmente il suo allargamento soprattutto verso i Paesi che ne erano rimasti esclusi a 
causa delle vicende della guerra fredda. Questa rimane, in ogni caso, la chiara posizione 
della Chiesa e dei cattolici italiani.

Nello stesso tempo appare indispensabile, proprio per rendere solidi e democratica­
mente ben fondati questi sviluppi, che si tenga conto, nel realizzarli, della realtà storica, 
sociale e culturale dei popoli, per tanti aspetti assai diversi anche se con forti radici e inte-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 121

ressi comuni, che formano l’Europa. Così, accanto alle materie che dovranno essere sempre 
più demandate alla competenza e responsabilità diretta dell’Unione, ve ne sono altre che 
sembra assai più opportuno mantenere nella competenza delle singole Nazioni, secondo la 
logica della sussidiarietà.

Proprio in vista del radicamento popolare dell’Unione Europea è quanto mai importan­
te e significativo il richiamo del Santo Padre, nel discorso del 10 gennaio al Corpo Diplo­
matico, ad esplicitare sempre meglio gli obiettivi della costruzione europea e i valori sui 
quali essa deve basarsi, con la franca denuncia di quella “ingiustizia” ed “errore di prospet­
tiva” che è “la marginalizzazione delle religioni”, purtroppo manifestatasi in varie occasio­
ni, a proposito del riconoscimento sia delle radici cristiane della cultura e società europea 
sia dell’indole propria e dei diritti originari delle comunità religiose, non assimilabili ad altre 
formazioni sociali: un tale riconoscimento, come ha ben osservato il Papa, non contrasta 
affatto con le esigenze di una giusta laicità delle istituzioni europee.

E forte pertanto l’auspicio che la “Convenzione” istituita a Laeken dal Consiglio Euro­
peo sappia tener conto di ciascuna di queste istanze nell’elaborare le linee di un più maturo 
assetto istituzionale dell’Unione Europea.

6. La questione che rende più acceso il confronto politico, e spesso difficili gli stessi 
rapporti istituzionali, è quella della giustizia e delle relazioni tra amministrazione della giu­
stizia ed esercizio delle responsabilità e dei poteri politici. Si tratta di un problema di lungo 
periodo, che è esploso in forme assai gravi ormai da dieci anni e che accompagna e condi­
ziona tutta la cosiddetta “transizione” del nostro sistema politico e istituzionale: dopo le ele­
zioni del 13 maggio esso sta vivendo una nuova fase di peculiare acutezza.

Per queste ragioni diventa sempre più necessario e urgente uscire da una simile infelice 
situazione, anzitutto raffreddando il clima e abbassando i toni delle polemiche, ma più 
sostanzialmente procedendo sulla via del pieno rispetto reciproco tra i diversi poteri dello 
Stato, senza dare appigli al sospetto che nell’esercizio dell’uno o dell’altro potere possano 
essere perseguite finalità improprie. Le parole di avvertimento e di esortazione che il Santo 
Padre scrisse già nella Lettera del 6 gennaio 1994 a noi Vescovi italiani, riguardo ai perico­
li e ai danni che possono essere provocati dagli sconfinamenti e dai conflitti tra i pubblici 
poteri, sono per tutti ancora oggi un ammonimento salutare.

La lentezza dei processi e le tante altre difficoltà quotidiane che rendono precario il fun­
zionamento della giustizia nei confronti dei comuni cittadini confermano d’altronde la 
necessità di una saggia e concreta opera di riforma, e anche di semplificazione, sui diversi 
piani della legislazione, delle procedure, dell’organizzazione pratica e della qualificazione 
del personale. Il curioso paradosso che, mentre rimane scarso l’interesse dell’opinione pub­
blica ai problemi dell'amministrazione della giustizia, la questione della criminalità è inve­
ce l’emergenza forse più acutamente percepita dalla popolazione italiana, dovrebbe indurre 
tutti coloro che sono in posizioni di responsabilità ad una attenta riflessione.

La situazione economica, anche a causa delle difficoltà provocate dagli attentati dell’11 
settembre e dalle emergenze che ne sono seguite, rimane per così dire in bilico, tra diminu­
zione della produzione e fiducia in una prossima ripresa. In questo contesto si inserisce un con­
fronto intenso e a tratti aspro tra il Governo e le parti sociali riguardo alle misure da prendere 
per cercare di risolvere i problemi di lungo periodo della società e dell’economia italiana, par­
ticolarmente in materia di legislazione del lavoro e di previdenza sociale. Ciò che sembra 
meglio rispondere agli interessi reali del Paese, e in concreto delle persone e delle famiglie, è 
un percorso di riforme che si sviluppi con il consenso più vasto possibile, senza pregiudiziali 
ideologiche e scontri di bandiera e al contempo senza rinunciare ad introdurre quelle modifi­
che normative che siano richieste dalle reali trasformazioni dell’economia e del lavoro.

Ogni cambiamento va comunque realizzato in una prospettiva di effettiva solidarietà tra 
le diverse componenti sociali ed aree geografiche della Nazione. In particolare, le comples-



122 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

se problematiche del lavoro e dell’occupazione vanno affrontate tenendo come punto di rife­
rimento il dato di fondo che il lavoro, come del resto il tempo libero, è anzitutto per l’uomo, 
per la sua crescita e realizzazione, e in questo senso costituisce un valore in sé, di cui deve 
poter essere partecipe ciascuna persona. Le logiche economiche e gli sviluppi tecnologici 
vanno pertanto perseguiti tenendo conto di questo valore proprio del lavoro, come anche del 
tempo libero: in caso diverso porterebbero a un deperimento del soggetto umano, con effet­
ti a lungo termine che potrebbero essere devastanti per gli stessi andamenti economici. 
Anche le disposizioni di legge sull’immigrazione, per essere giuste e per tutti vantaggiose, 
non possono prescindere dal valore della persona umana, del suo lavoro e dei suoi legami e 
responsabilità familiari.

Dopo gli “Stati generali della scuola”, che hanno avuto luogo nel dicembre scorso, pre­
ceduti e accompagnati da molte manifestazioni polemiche, sembra imminente l’approvazio­
ne, da parte del Governo, di una nuova proposta di riforma complessiva della scuola italia­
na, i cui contenuti sono già stati largamente notificati e dibattuti, anche se si rimane in attesa 
di conoscere quali saranno, su varie materie, le scelte conclusive.

L’impegno e la sollecitudine per i problemi della scuola sono certamente un fatto posi­
tivo e doveroso: essi dovranno sostenere tutto il cammino, prevedibilmente ancora lungo e 
non facile, per pervenire a tradurre i progetti in realtà effettiva, accogliendo senza preclu­
sioni quelle proposte di modifica che risultassero valide.

L’idea di fondo che sembra più idonea a guidare l’attuale sforzo di riforma è quella di 
mantenere e valorizzare i molti aspetti positivi che appartengono alla storia e alla realtà 
attuale della scuola italiana, coniugandoli con le certamente necessarie e anche profonde 
innovazioni. In ogni caso è di primaria importanza valorizzare il corpo docente e stimolarlo 
ad incrementare la propria qualificazione e il gusto del proprio specifico lavoro.

Un obiettivo essenziale è quello di far sentire all’intera società civile, e in particolare 
alle famiglie e agli stessi alunni, la scuola come un bene proprio e prezioso. Lo sforzo eco­
nomico, indubbiamente grande, che sarà richiesto al Paese per portare ad effettivo compi­
mento il progetto di riforma non deve suscitare perplessità o rifiuti: fra tutti gli investimen­
ti di cui l’Italia ha bisogno per rimediare alle difficoltà e mettere meglio a frutto le proprie 
potenzialità positive, quello per la formazione e l’istruzione è il più importante e fonda­
mentale.

All’interno del disegno di riforma anche la questione della parità scolastica dovrà tro­
vare una piena e stabile soluzione: la scuola libera, cattolica e di altre matrici, è infatti di per 
se stessa orientata a venire incontro alla pluralità delle esigenze delle famiglie e della società 
civile.

Non posso infine non osservare, in rapporto ai lavori del Parlamento, che appare poco 
comprensibile la non concessione dell’urgenza da parte della Camera dei Deputati al dibat­
tito sulla procreazione medicalmente assistita, materia sulla quale pesa drammaticamente, 
da troppo tempo, l’assenza di una normativa di legge.

Cari Confratelli, in attesa di recarci con il Papa a pregare ad Assisi per la pace e per il 
ruolo di pace delle religioni, eleviamo un’intensa preghiera per le vittime dell’eruzione vul­
canica che sta devastando il territorio di Goma nella Repubblica Democratica del Congo. 
Preghiamo anche perché abbiano presto termine le avversità climatiche che travagliano il 
nostro Paese. E come sempre chiediamo al Signore, attraverso l’intercessione di Maria San­
tissima e del suo sposo Giuseppe, dei Santi Francesco e Chiara di Assisi, di Agnese Vergine 
e Martire romana di cui oggi celebriamo la memoria liturgica, di illuminare e guidare con il 
suo Santo Spirito i nostri lavori.

Grazie per il vostro ascolto e per quanto vorrete osservare e proporre.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 123

2. COMUNICATO DEI LAVORI

1. La pace, il dialogo inter-religioso e la libertà religiosa
Profondamente partecipi delle preoccupazioni del Papa e con lo sguardo rivolto alla 

convocazione di Assisi, i Vescovi hanno approfondito il ruolo che la comunità dei credenti 
in Cristo deve assumere nel tempo della crisi e dei conflitti. I tragici fatti dell’ 11 settembre 
e la lotta al terrorismo, che costituisce la risposta a quei crimini contro l’umanità, richiedo­
no un puntuale discernimento. Esso mostra come le esigenze della giustizia si traducono in 
«un diritto a difendersi», che però, come ribadiscono i Presuli, «va esercitato secondo rego­
le morali e giuridiche» e con lo sforzo generoso per soluzioni in grado di individuare ed 
estirpare le cause più profonde. Ma il ristabilimento della giustizia e le stesse prospettive di 
una pace duratura non possono essere disgiunte da «quella particolare forma di amore che è 
il perdono», come ha detto Giovanni Paolo II. Il perdono non sostituisce la giustizia, né eso­
nera dal riparare l’ordine leso, ma conduce la giustizia a pienezza, risanando in profondità 
le ferite che stanno all'origine dell’odio e che sono acuite dalla violenza. Da ciò nasce l’im­
pegno per sostenere la pedagogia del perdono, che costituisce «il servizio che le religioni 
possono dare alla pace e contro il terrorismo».

Di qui la convinta adesione dei Presuli all’invito del Santo Padre ad Assisi: rincontro 
delle religioni in preghiera per la pace costituisce un’importante sconfessione di ogni prete­
sa di giustificare il terrorismo e la violenza in nome di Dio. L’incontro si inserisce in un più 
ampio cammino di impegno per l’unità dei cristiani e di dialogo inter-religioso: il primo è 
risposta all’appello stesso del Signore per l’unità dei suoi; il secondo è oggi una strada senza 
alternative, fondata non sul venir meno della certezza circa la verità del Vangelo ma sul rico­
noscimento della libertà religiosa, radicata - lo ricorda il Concilio Vaticano II - nella dignità 
dell’uomo.

Nel servizio che la religione può rendere alla pace si inserisce anche l’appello per un 
cammino di conversione, a cui con forza richiamano gli eventi tragici di cui continuiamo a 
essere testimoni e che, partendo dal cuore, impegna a costruire le condizioni di una più effet­
tiva giustizia e di una più piena fraternità tra i singoli, le comunità e i popoli.

L’attenzione dei Vescovi si è rivolta, quindi, ai diversi focolai di conflitto e alle situa­
zioni di calamità (Afghanistan, Terra Santa, India, Pakistan, Argentina, Sudan, Nigeria, 
Congo), con un invito alle istituzioni e alle organizzazioni internazionali ad avviare autenti­
ci processi di libertà, di democrazia, di giustizia, di solidarietà. Come già aveva fatto nella 
sua Prolusione il Presidente, S.Em. il Card. Camillo Ruini, il Consiglio Permanente - nella 
viva memoria del sacrificio di ben 33 uomini e donne (tra cui 6 italiani), uccisi nell’anno 
2001 per la loro fedeltà a Cristo - ha espresso un forte appello per la libertà religiosa, «dirit­
to fondamentale umano e civile di ogni individuo» e contributo coerente alla pace e all’a­
micizia tra i popoli. Circa le prospettive della solidarietà è stato ricordato il contributo reso 
dalla Caritas Italiana, giunta al trentesimo anno della sua operosa e apprezzata attività di 
sensibilizzazione e di promozione della carità, segno dell’amore di Cristo per i fratelli.

2. La questione antropologica: i credenti e le sfide culturali
Diversi segnali della vita sociale, come anche talune derive di una cultura che si carat­

terizza sempre più in senso scientista e naturalista, hanno sollecitato i Vescovi a riflettere 
sull’urgenza che i credenti siano pienamente consapevoli di quanto, nel vivere quotidiano 
come pure nelle scelte legislative, sia sempre più in gioco la concezione stessa dell’uomo. 
Il Consiglio Permanente ha ribadito pertanto la centralità che la questione antropologica ha 
oggi per la fede e la sua testimonianza, come già evidenziato nell’ultimo Forum del “Pro-



124 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

getto Culturale” (Roma, 30 novembre - 1 dicembre 2001) e nel Corso di aggiornamento per 
i Vescovi sui temi della bioetica (14-16 novembre 2001).

Superato il pericolo delle antropologie dichiaratamente dualiste, si assiste al diffonder­
si di orientamenti a forte caratterizzazione naturalistica, in cui l’unità del soggetto umano è 
frutto della sua riduzione alla sola dimensione materiale. A ciò contribuiscono certe inter­
pretazioni dei risultati della ricerca neurologica, come pure determinate teorie sulle cosid­
dette “intelligenze artificiali”. La conseguente visione scientista dell’uomo entra in collisio­
ne con la concezione cristiana della persona umana, in quanto costituisce una pratica 
negazione della sua trascendenza e della sua chiamata a una vita personale oltre la morte. 
Nel ribadire la dignità inviolabile del soggetto umano in ogni fase della sua esistenza e in 
ogni circostanza, è stato espresso l’auspicio che si possano sviluppare approcci filosofici e 
teologici «capaci di interloquire con il mondo delle scienze, senza rimanere prigionieri di 
logiche riduzioniste».

La logica riduzionista si manifesta anche nell’ambito delle relazioni, nel quale l’esalta­
zione dei sentimenti è tutta a scapito dei legami che impegnano in modo duraturo. Stanno 
qui le radici ultime della crisi del matrimonio e della famiglia, della stabilità e pubblicità del 
legame interpersonale tra uomo e donna, come pure della responsabilità che si esercita verso 
il futuro della società mediante l’atto umano della procreazione e nel rapporto tra le gene­
razioni.

L’antropologia cristiana — si è ricordato - va riscoperta e valorizzata proprio perché ha 
un significativo contributo da offrire all’uomo di oggi, rispetto alle prospettive parziali del 
biologismo e alla concezione illuministica della libertà. Essa va proposta in modo che non 
venga percepita come una sovrastruttura rispetto alle esigenze di fondo della persona e della 
società, bensì come sua adeguata e piena esplicitazione. E questo il compito proprio del 
“Progetto Culturale”, che della questione antropologica ha fatto, non a caso, il suo interes­
se principale.

3. La “transizione” del sistema politico e istituzionale del Paese
I Vescovi, di fronte all’acceso dibattito politico e alle tensioni emerse nel rapporto tra 

alcune componenti istituzionali dello Stato, hanno espresso un invito forte affinché tutti si 
impegnino a favorire un clima più disteso che aiuti a smorzare i toni della polemica e avvii 
un dialogo più rispettoso e costruttivo. La contrapposizione tra ordine giudiziario e potere 
politico, infatti, dovrebbe essere superata a beneficio di un comune impegno per garantire 
un funzionamento degli organi giudiziari rapido ed efficace, come desiderato da tutti i citta­
dini. Per migliorare i rapporti tra i soggetti istituzionali è inoltre necessario non alimentare 
il sospetto che nell’esercizio dell’una e dell’altra funzione si possano perseguire finalità 
improprie o di parte. Il necessario confronto tra i poteri dello Stato deve avvenire con riguar­
do alle competenze attribuite a ciascuno dalla norma costituzionale, senza prevaricazioni e 
senza delegittimazioni. In un sistema democratico il rispetto dei ruoli e delle funzioni è di 
fondamentale importanza, anche per rassicurare i cittadini sulla tenuta e sull’affidabilità 
delle istituzioni.

11 riemergere della criminalità dovrebbe indurre coloro che sono in posizione di respon­
sabilità ad una più attenta riflessione, per una più incisiva e concorde azione che affermi e 
garantisca la legalità.

Circa il confronto tra il Governo e la parti sociali in materia di legislazione del lavoro e 
di previdenza sociale i Vescovi auspicano che, sgombrato il terreno da pregiudiziali ideolo­
giche e scontri di bandiera, non si rinunci a varare quelle modifiche normative richieste dalle 
reali trasformazioni dell’economia e del lavoro. I principi attorno a cui disegnare il cambia­
mento devono sempre essere la solidarietà e la sussidiarietà, riferimenti indispensabili per



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 125

garantire pari opportunità a tutti i lavoratori e in tutte le zone del Paese con particolare atten­
zione al Sud, ancora segnato dalla piaga sociale della disoccupazione. A tali principi 
dovrebbero ispirarsi anche gli interventi legislativi e amministrativi nell’ambito dell’immi­
grazione e della sanità.

In riferimento al tema della riforma scolastica è stata ribadita la necessità di porre la 
massima attenzione verso questo settore fondamentale per lo sviluppo del Paese e per il suo 
futuro. I Vescovi, pur non esprimendo in merito specifiche opzioni, ribadiscono la necessità 
che la riforma venga realizzata sia nella saggia prospettiva di mantenere e valorizzare gli 
aspetti positivi che appartengono alla storia e alla realtà attuale della scuola italiana, sia nel­
l’ottica di promuovere le innovazioni necessarie per garantire una migliore qualità, con spe­
cifica attenzione alla elaborazione dei curricoli e alla formazione dei docenti. In questo con­
testo si attende anche la realizzazione di una piena ed effettiva parità tra le scuole gestite 
dallo Stato e quelle promosse da altri soggetti della società civile.

Prendendo in esame il delicato, quanto decisivo, tema della vita umana nascente, è stato 
definito incomprensibile il ritardo che si sta registrando in merito alla proposta di legge sulla 
procreazione medicalmente assistita. In considerazione del quotidiano moltiplicarsi di inter­
venti indiscriminati sul versante della procreazione umana, non apparirebbe giustificabile 
ogni ulteriore rinvio del termine della discussione in aula, fissato per la fine di marzo.

Il Consiglio Permanente è stato inoltre informato sul processo di attuazione delle rifor­
me istituzionali, che interessano le competenze e il ruolo delle autonomie locali. I Vescovi 
auspicano che i nuovi Statuti delle Regioni civili facciano riferimento alla garanzia e allo 
sviluppo dei diritti fondamentali della persona, ancorati alla dignità dell’uomo; alla sussi­
diarietà nelle istituzioni, tra le istituzioni e tra queste e gli altri soggetti della società civile, 
garantendo le autonome espressioni della comunità; alla solidarietà congiunta e armonizza­
ta con la sussidiarietà.

4. Il ruolo e la missione dei laici nella Chiesa e nel mondo
Guardando alla situazione del Paese e all’impegno della Chiesa, i Vescovi hanno riba­

dito l’importanza della presenza e dell’opera di laici cristianamente formati. Pertanto è stato 
espresso un deciso orientamento a investire sulla formazione dei laici affinché assumano 
sempre più le responsabilità che sono loro proprie e realizzino l’insostituibile e originale 
vocazione di santificarsi ordinando le realtà terrene verso il regno di Dio. Il compito speci­
fico e originale dei laici oggi si inquadra nell’orizzonte del “Progetto Culturale” e deve assu­
mere come missione per il nostro tempo il coniugare la fede con le diverse interpretazioni 
della persona, del mondo e della storia. Ai laici oggi è chiesto di dedicarsi maggiormente 
all’opera educativa e formativa con fiducia e passione, senza assentarsi dallo spazio sociale, 
soprattutto quando si deve intervenire per stigmatizzare o per promuovere scelte legislative 
o economiche da cui dipende un futuro più umano e vivibile per tutti.

Una particolare attenzione è stata riservata all’Azione Cattolica in vista della Lettera, 
con la quale il Consiglio Permanente intende accompagnare il tratto di cammino che l’As­
sociazione sta percorrendo. L’Azione Cattolica ha infatti un rapporto peculiare con i Pasto­
ri a motivo della sua natura e delle sue finalità - chiaramente espresse dal Concilio Vatica­
no II e dal magistero dei Pontefici -, tese a formare un laicato capace di far proprie e di 
attuare, nelle concrete situazioni del nostro tempo, in chiara prospettiva missionaria, le indi­
cazioni del Magistero, gli orientamenti dell’Episcopato italiano e le linee pastorali di cia­
scun Vescovo diocesano.

Tra gli strumenti più appropriati e validi per la formazione e per una presenza costrutti­
va dei cattolici in Italia, i Vescovi hanno riconfermato il ruolo delle Settimane Sociali, ini­
ziativa che può vantare un’esperienza lunga quasi un secolo e da cui possono venire nuove



126 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

e qualificate indicazioni per l’impegno dei cattolici stessi nella società italiana. Il Consiglio 
Permanente, affidando all’apposito Comitato scientifico-organizzatore il compito di traccia­
re un disegno organico e di ampio respiro, ha ribadito l’importanza sociale e culturale delle 
Settimane Sociali, che, in sintonia con il “Progetto Culturale”, devono configurarsi come 
«uno spazio, uno strumento, una iniziativa coerente capace di tematizzare problemi, sfide, 
eventi a forte valenza sociale affinché diventino acquisizioni condivise nel mondo cattolico 
e coscienza diffusa nel dibattito pubblico».

5. Principali eventi ecclesiali nel decennio
e prossima Assemblea Generale dell’Episcopato

In ordine agli impegni e alle iniziative nazionali che investiranno tutta la Chiesa in Ita­
lia in questo decennio, il Consiglio Permanente ha indicato le date e la collocazione degli 
eventi ecclesiali di più alta convocazione e di più ampia partecipazione della comunità cri­
stiana: il Congresso Eucaristico e il Convegno Ecclesiale. Il Congresso Eucaristico Nazio­
nale si svolgerà a Bari nella primavera del 2005 e avrà come tema “Non possiamo vivere 
senza la domenica”. Il tema raccoglie una delle sottolineature principali degli “Orientamenti 
pastorali”, concernente la celebrazione comunitaria dell’Eucaristia nel giorno del Signore 
come luogo centrale della formazione e della missione della Chiesa, con particolare atten­
zione alla dimensione mistagogica della fede. Il Convegno Ecclesiale Nazionale, di cui non 
sono stati ancora precisati il tema e la sede, si terrà nell’autunno del 2006.1 Vescovi hanno 
voluto ribadire e sottolineare l’intenzione di dare ai due eventi una stretta continuità, inten­
dendoli come tappe di un unico cammino di intensa spiritualità, di riflessione, di comunio­
ne e di progettazione della vita ecclesiale nel nostro Paese.

Circa il tema principale della XLIX Assemblea Generale dell’Episcopato, che si svol­
gerà a Roma dal 20 al 24 maggio, il Consiglio Permanente ha concordemente deciso di dedi­
care la prima parte dell’incontro ad un approfondimento - con specifico riferimento alle 
implicanze pastorali - del contenuto teologico portante della Novo Millennio ineunte e degli 
“Orientamenti pastorali” decennali della C.E.I.: l’annuncio di Cristo, unico Salvatore e 
Redentore, e la missione dei credenti in un contesto interculturale e multireligioso. Alcune 
indicazioni di massima sono state anche offerte circa le prossime Assemblee, che, in suc­
cessione, dovrebbero affrontare, come tematiche principali, la questione antropologica, l’i­
niziazione cristiana e la parrocchia. La proposta, in particolare, di quest’ultimo tema all’As­
semblea dei Vescovi dovrà essere preparata con iniziative di approfondimento e con il 
coinvolgimento dei parroci.

6. Elaborazione di documenti, approvazione di Statuti e progetti in atto
Il Consiglio Permanente ha dato parere favorevole alla revisione degli Orientamenti per 

l’immigrazione Ero forestiero e mi avete ospitato del 1993; è stata accolta la proposta di 
pubblicare un vero e proprio Direttorio pastorale, che si occuperà di tutto il vasto fenomeno 
della mobilità umana. Un parere positivo è stato espresso anche circa l’elaborazione di un 
Direttorio per la pastorale delle comunicazioni sociali.

Un’attenzione particolare è stata rivolta alla proposta, che è allo studio del Comitato 
per gli Istituti di Scienze Religiose, di ripensare la rete di istituzioni dedicate alla forma­
zione teologica, ai diversi livelli, con particolare attenzione agli Istituti Superiori di Scien­
ze Religiose e agli Istituti di Scienze Religiose, in un più stretto collegamento con le 
Facoltà teologiche e gli altri Centri di insegnamento della teologia. Si tratta di prendere atto 
dei cambiamenti che stanno avvenendo nell’ambito della formazione accademica nel 
nostro Paese, nonché di dare una risposta più adeguata alla diversità delle richieste di for-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 127

mazione teologica provenienti dal laicato cattolico, razionalizzando gli interventi e valo­
rizzando al massimo le sinergie.

In riferimento agli interventi caritativi finanziati con i fondi provenienti dall’8 per mille 
dell’IRPEF, è stata data informativa dettagliata di come siano state ripartite le quote desti­
nate in favore di progetti di rilievo nazionale, della cui attribuzione si è occupata la Presi­
denza della C.E.I. I progetti approvati si riferiscono a problematiche quali: l’azione contro 
l’usura tramite lo sviluppo delle Fondazioni antiusura, la lotta contro la tratta di donne e 
minori a scopo di sfruttamento sessuale, il recupero sociale dei detenuti, il sostegno all’a­
zione per l’integrazione culturale e sociale degli immigrati, la promozione del servizio civi­
le per missioni umanitarie e del servizio civile delle ragazze. L’intervento economico della 
Presidenza della C.E.I. in questi ambiti risponde all’invito fatto nel novembre 1999 dalla 
Commissione paritetica Govemo-C.E.I. di incrementare le disponibilità in favore di inizia­
tive di rilievo per la collettività nazionale. A tal fine il contributo complessivo nelle Deter­
minazioni assunte dalla C.E.I. è stato innalzato nell’anno 2001 da 8 a 30 miliardi di lire.

Nel quadro degli adempimenti amministrativi sono state illustrate al Consiglio le pro­
poste di modifica delle disposizioni relative al contributo finanziario della C.E.I. per la 
costruzione di case canoniche nelle diocesi dell’Italia meridionale, che verranno presentate 
all’approvazione dell’Assemblea Generale del prossimo mese di maggio. Il Consiglio Per­
manente ha inoltre approvato l'aggiomamento delle tabelle parametriche per le opere di edi­
lizia di culto per l’anno 2002.

Nel corso dei lavori sono state inoltre approvate alcune modifiche allo Statuto del GRIS 
(Gruppo di Ricerca e Informazione Socio-Religiosa) e allo Statuto dell’OARI (Associazio­
ne nazionale per una pastorale di comunione e di speranza dell’uomo che soffre). È stata 
data approvazione, inoltre, alla richiesta dell’Associazione Cooperatori Paolini e dei Grup­
pi di Preghiera di Padre Pio di essere ammessi nella Consulta Nazionale delle Aggregazio­
ni Laicali.

7. Nomine
Il Consiglio Episcopale Permanente, nel quadro degli adempimenti demandati dallo 

Statuto, per quanto riguarda elezioni di Vescovi membri degli organi collegiali della C.E.I. 
oppure nomine o conferme di presbiteri quali Assistenti o Consulenti ecclesiastici e di 
Responsabili di organismi a livello nazionale, ha proceduto alle seguenti nomine:

- S.E. Mons. Francesco Marinelli, Arcivescovo di Urbino-Urbania-Sant’Angelo in 
Vado, eletto membro della Commissione Episcopale per la liturgia;

- S.E. Mons. Giuseppe Betori, Segretario Generale della C.E.I., eletto membro del 
Consiglio di Amministrazione dell’Università Cattolica del Sacro Cuore in rappresentanza 
della Conferenza Episcopale Italiana;

- don Bruno Stenco, della diocesi di Vicenza, nominato Direttore dell’Ufficio Nazio­
nale per l’educazione, la scuola e l’Università;

- mons. Luigino Petris, dell’arcidiocesi di Udine, confermato Direttore Generale della 
Fondazione “Migrantes”;

— don Francesco Silvestri, della diocesi di Belluno-Feltre nominato Assistente eccle­
siastico nazionale del Movimento Studenti di Azione Cattolica;

- don Pierino De Giorgi, della Società Salesiana di S. Giovanni Bosco, confermato 
Consulente ecclesiastico nazionale dell’Associazione Genitori delle Scuole Cattoliche;

- don Guido Lucchiari, della diocesi di Adria-Rovigo, nominato Consulente ecclesia­
stico nazionale del Centro Turistico Giovanile;

- avv. Gino Doveri, dell’arcidiocesi di Pisa, nominato Segretario Generale della Con­
sulta Nazionale delle Aggregazioni Laicali.



128 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Il Consiglio, inoltre, in considerazione di un numero sempre più crescente di fedeli cat­
tolici provenienti da altri Paesi, su richiesta delle rispettive Conferenze Episcopali, ha prov­
veduto a nominare i Coordinatori pastorali delle seguenti Comunità etniche dimoranti in 
Italia:

- mons. Anton Lucaci, della diocesi di Iasi, nominato Coordinatore pastorale delle 
Comunità romene cattoliche latine;

- don Remo Bati, della Società Salesiana di S. Giovanni Bosco, confermato Coordina­
tore pastorale delle Comunità cattoliche filippine;

- don Agostino Nguyen Van Du, della diocesi di Treviso, confermato Coordinatore 
pastorale delle Comunità cattoliche vietnamite.

Roma, 29 gennaio 2002



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 129

COMMISSIONE EPISCOPALE
PER IL CLERO E LA VITA CONSACRATA

Messaggio per la Giornata Mondiale 
della Vita consacrata 2002

Sorelle e fratelli!
La celebrazione di questa Giornata è un’occasione privilegiata perché la comunità cri­

stiana, riunita in assemblea liturgica nella festa della Presentazione del Signore, esprima con 
voi il ringraziamento a Dio per il dono della vita consacrata alla Chiesa. E anche un’oppor­
tunità preziosa perché le persone consacrate e gli Istituti di vita consacrata vivano il dono 
ricevuto come fondamento di un rinnovato impegno pastorale, in comunione con le indica­
zioni dei Vescovi delle Chiese particolari.

Sappiamo che gli Orientamenti pastorali dell’Episcopato italiano “Comunicare il Van­
gelo in un mondo che cambia" sono stati da voi accolti con gratitudine e sono oggetto di 
meditazione e studio, nel sincero proposito di offrire la vostra generosa collaborazione alla 
realizzazione di ciò che lo Spirito dice alle nostre Chiese. Da tempo la Conferenza Italiana 
dei Superiori Maggiori, l’Unione delle Superiore Maggiori d’Italia e il Coordinamento degli 
Istituti Secolari guardano con attenzione ai cambiamenti culturali in atto nella società ita­
liana, per discernere, nella fedeltà creativa al carisma proprio di ogni Istituto, i modi di pre­
senza e di azione apostolica più consoni alle domande del nostro mondo. In questo conte­
sto, l’invito dell’Episcopato italiano a fare la scelta prioritaria della comunicazione del 
Vangelo, illumina il cammino di fede e di testimonianza delle persone e delle fraternità di 
vita consacrata.

Siamo certi di poter contare su di voi per «dare a tutta la vita quotidiana della Chiesa, 
anche attraverso mutamenti nella pastorale, una chiara connotazione missionaria: fondare 
tale scelta su un impegno in ordine alla qualità formativa in senso spirituale, teologico, cul­
turale e umano; favorire in definitiva, una più efficace e adeguata comunicazione agli uomi­
ni, in mezzo ai quali viviamo, del Mistero di Dio vivente e vero, fonte di gioia e di speran­
za, per l’umanità intera» (Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia, 44). Voi, infatti, 
siete strumenti vivi e vitali della traduzione degli Orientamenti pastorali. Essa esige il vostro 
coinvolgimento corresponsabile ed intelligente nel cammino delle Chiese in cui siete pre­
senti e operanti.

È tempo, dunque, di ripartire. E, come dice il Santo Padre, di ripartire da Cristo. Dalla 
prolungata contemplazione del Suo volto si riceve luce e forza per la vita di santità e per 
individuare le modalità concrete con le quali comunicare il Vangelo agli uomini e alle donne 
del nostro tempo. Nella preghiera imploriamo che comunità religiose e singole persone con­
sacrate, sorrette dalla forza dello Spirito Santo, manifestino il volto gioioso della Pasqua.

Come Maria di Magdala, nel silenzio del grande sabato, siate pronti a udire e a ricono­
scere la voce del Risorto che chiama, per rispondere prontamente a correre e raccontare la 
gioia di un incontro che comunica quella vita che è più forte della morte.

Senza entrare nel merito della pluriforme attività missionaria delle persone e degli Isti­
tuti di vita consacrata in Italia, c’è una forma di comunicazione possibile e doverosa per 
tutti, e che coincide con il vissuto cristiano della propria vocazione. L’adesione alle esigen-



130 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

ze radicali del Vangelo pone interrogativi, scuote gli indifferenti, suscita inquietudini, parla 
direttamente al cuore delle persone e può avere un’incidenza evangelizzatrice più efficace di 
tanta predicazione. La comunicazione del Vangelo per contagio, che è stata determinante nei 
primi secoli del Cristianesimo, che non è venuta mai meno nella bimillenaria storia della 
Chiesa e che resta una possibilità aperta a tutti i cristiani, può trovare nei membri degli Isti­
tuti di vita consacrata un valido ed efficace veicolo. Quanti trovano nel Cristo la gioia della 
vita, non possono tenere per se stessi questo tesoro, ma sentono la necessità interiore di 
comunicarlo agli altri. Voi consacrati, che fate esperienza della vera gioia cristiana, regala­
tela a questa umanità dal volto spesso triste, portatela dove la Provvidenza vi chiama e 
annunciate, con la vita, che le case degli uomini, benché segnate dalla sofferenza, possono 
essere luoghi di gioia se si dà tempo e spazio all’incontro con il Signore Gesù (Gv 20,20).

Voi consacrati vivete la fede cristiana come esperienza di vera libertà. Sotto la Signoria 
di Cristo vivete l’esercizio pieno dell’autentica libertà (Gal 5,1-13). Fate della comunica­
zione del Vangelo una scelta di libertà e annunciate il Vangelo come proposta di vita che 
garantisce il recupero di una libertà liberata dai pericoli che la minacciano.

Ci piace, infine, vedere in voi gli uomini e le donne della speranza: aiutate la gente attor­
no a voi a non arrendersi mai di fronte alle pagine più buie della storia, ad avere una marcia 
in più nel viaggio della vita, a non confondere le cose penultime con quelle ultime, le rela­
tive con le assolute, le speranze umane intramondane con la speranza che ci viene da Dio, 
in una maniera germinale su questa terra e in una maniera piena e definitiva nella gloria del 
suo Regno.

Maria e Giuseppe che portarono il Bambino Gesù a Gerusalemme per offrirlo al Signo­
re (Lc 2,22), custodiscano le vostre persone e le vostre fraternità, mantengano viva nei vostri 
cuori la lampada della speranza, e quanti vi incontrano possano cogliere in voi, al pari di 
Simeone, un riflesso della Salvezza di Dio (Lc 2,30).

Roma, 13 gennaio 2002 - Battesimo del Signore

La Commissione Episcopale 
per il Clero e la Vita consacrata



Atti della
Conferenza Episcopale Piemontese

Assemblea invernale (Pianezza, 10 gennaio 2002)

COMUNICATO DEI LAVORI

I Vescovi del Piemonte e della Valle d’Aosta si sono riuniti in sessione ordinaria giovedì 
10 gennaio 2002 a Villa Lascaris di Pianezza. In preparazione all’incontro inter-religioso e 
alla giornata di preghiera indetta dal Papa ad Assisi, il prossimo 24 gennaio, i Vescovi hanno 
invitato le comunità ecclesiali delle due Regioni a vivere questo evento in profonda comu­
nione con il Santo Padre e a prepararlo in modo particolare con una Veglia di preghiera da 
tenersi la sera della vigilia, mercoledì 23 gennaio*.

L’incontro inter-religioso riveste in questo momento un profondo significato per la pace 
nel mondo ma non si presta certo a interpretazioni di tipo sincretista: ogni confessione reli­
giosa vivrà nel rispetto reciproco la propria esperienza di preghiera per chiedere all’unico 
Dio Creatore di tutti il dono della pace per il mondo, ed insieme, il rispetto del nome di Dio 
che non può essere profanato a sostegno della violenza.

Un’attenzione particolare la Conferenza dei Vescovi intende avere per gli sviluppi del 
cammino spirituale del Continente europeo, che i Vescovi cercheranno di approfondire nei 
prossimi mesi con incontri diretti in occasione del viaggio pastorale previsto in Belgio.

All’esame della Conferenza è posto, inoltre, da qualche tempo il tema della parrocchia 
nella realtà pastorale delle nostre Regioni, parrocchia chiamata ad essere sempre più centro 
di evangelizzazione. In questa prospettiva dovranno essere rivisti schemi tradizionali e pro­
grammazione pastorale, perché l’annuncio del Vangelo possa raggiungere effettivamente 
tutti coloro che vivono nel territorio affidato a ciascuna comunità parrocchiale.

* A Torino la Veglia si è tenuta nel giorno indicato, alle 18, nella Basilica della Consolata.

131





Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia in Cattedrale nella solennità dell’Epifania

La fede è dono
ma deve diventare nostro impegno di vita

Domenica 6 gennaio, solennità dell’Epifania del Signore, il Cardinale Arcivescovo ha presieduto 
in Cattedrale una Concelebrazione Eucaristica con i Canonici nel Capitolo Metropolitano.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eminenza:

Carissimi, cerchiamo di accogliere nel cuore la Parola di Dio che ab­
biamo ascoltato, che ci orienta a sollecitare una sintesi spirituale di tutta 
l'esperienza delle celebrazioni della Natività del Signore che stiamo per con­
cludere.

Ci siamo preparati con l'Avvento a vivere la nascita di Gesù, abbiamo 
celebrato la conclusione di un anno e l'inizio di un nuovo anno civile con 
la solennità di Maria SS. Madre di Dio, e oggi, solennità dell'Epifania, la 
Parola di Dio ci invita a contemplare ancora il mistero della nascita di Gesù, 
ossia la rivelazione di Dio in riferimento a tutta l'umanità. L'Epifania è una 
festa missionaria perché sottolinea la necessità dell'annuncio di Cristo a 
tutti gli uomini, e quindi anche alla nostra Chiesa e alla nostra vita per­
sonale.

Il Profeta Isaia contemplava il mistero del futuro Messia come una luce, 
che viene per illuminare il mondo. Ricordate il prologo di Giovanni: «Veniva 
nel mondo la luce vera..., ma il mondo non l'ha conosciuta». Cristo luce, Cristo 
vita. E il Profeta contemplando questa luce che è Cristo, luce del mondo, 
vede le tenebre che ricoprono la terra e nebbia fitta che avvolge le nazioni. 
Questo testo ci fa riflettere, ci fa pensare: nella visione del Profeta c'è un con­
vergere di tutte le nazioni della terra verso Gerusalemme che egli considera 
come la città della salvezza, la città santa dove il Cristo compirà il mistero 
della sua Pasqua, centro del cosmo e della storia.

San Paolo nella sua Lettera agli Efesini dice: voi conoscete il "mistero". 
Il mistero per noi significa ed evoca tante cose. Ci hanno spiegato nel cate­
chismo che il mistero è una verità che noi non riusciamo a catturare total­
mente con la nostra intelligenza ma faccettiamo perché rivelata da Dio. 
Pensate al mistero della Trinità, dell'Incarnazione del Verbo, il Figlio di Dio

133



134 Atti del Cardinale Arcivescovo

che si fa uomo. Noi non riusciamo a capire che in Cristo c'è una Persona 
sola, la Persona divina, ma due vite: quella divina e quella umana. Pensate 
alla presenza di Gesù nell'Eucaristia... tutte verità che noi conosciamo e che 
non riusciamo sufficientemente a spiegare con la nostra intelligenza, ma che 
accettiamo per fede perché ci sono state rivelate da Dio.

In San Paolo però la parola "mistero" ha anche un altro significato, che 
è quello usato nella Lettera agli Efesini di cui oggi abbiamo ascoltato un 
brano. Esso significa "progetto": il progetto di Dio sull'umanità e sulla sto­
ria, il progetto di mandare il suo Figlio sulla terra perché gli uomini 
seguendo Gesù Cristo imparino la strada della salvezza finale, che è rin­
contro con Lui, la beatitudine eterna, e anche la strada di una salvezza ter­
rena, perché vivendo come ci ha insegnato Gesù noi realizziamo in pienezza 
anche la nostra umanità.

Allora Paolo scrivendo ai cristiani di Efeso dice: «Voi conoscete che a me è 
stato rivelato il mistero» (= il progetto di Dio), che non è quello secondo la 
mentalità del popolo ebraico e forse anche di tanti primi cristiani, che non è 
quello di salvare solo il popolo di Israele, popolo eletto, che non è quello di 
salvare solo i discendenti di Abramo secondo la carne, ma è di salvare tutta 
l'umanità. E Paolo parla appunto dei pagani e dei Gentili.

Il "mistero", cioè il progetto di Dio, è che l'annuncio della salvezza deve 
essere portato a tutti gli uomini. Da qui deriva la caratteristica missionaria 
della festa dell'Epifania. Epifania vuol dire manifestazione di Gesù non solo 
ai pastori, che per primi sono andati come rappresentanti del popolo d'I­
sraele ad incontrare il Messia, questo bambino nato a Betlemme, ma anche 
ai pagani.

I tre personaggi misteriosi di cui parlava la pagina di Matteo indicano 
infatti i Gentili, cioè tutti quelli che non appartenevano al popolo d'Israele 
ma che sono anch'essi misteriosamente avvisati da una stella e vengono ad 
adorare il Messia re, che è nato.

Questa vocazione missionaria della Chiesa porta anche noi di Torino a 
sentire la responsabilità di annunciare Gesù Cristo a tutti: ai battezzati, che 
hanno smarrito il sentiero della fede. Quante persone da noi sono state bat­
tezzate da piccole, hanno fatto la prima Comunione, hanno ricevuto la Cre­
sima, ma poi hanno smarrito la strada della vita cristiana! A queste dob­
biamo portare di nuovo l'annuncio del Vangelo.

Vieni quindi a proposito il Piano Pastorale della nostra diocesi, che nei 
prossimi anni impegna la Chiesa torinese in tutte le sue realtà di città e di 
campagna, ad annunciare il Vangelo a tutti, soprattutto ai lontani e non solo 
a chi viene in chiesa, cioè al piccolo gregge dei frequentanti. La media dei 
frequentanti la Messa festiva nella nostra città si aggira sul 7-8%. Queste 
non sono cose da prendere alla leggera o che ci devono lasciare indifferenti 
ma sono le problematiche fondamentali della Chiesa, costituita da Cristo 
per annunciarlo a tutti. Noi non possiamo rimanere indifferenti di fronte a 
questa situazione.

Ecco allora che il Piano Pastorale - ormai già annunciato, studiato, pro­
grammato e sul quale ci stiamo attivando con questo primo anno della spi­
ritualità - nel prossimo anno si articolerà in "missioni", cioè in annunci



Atti del Cardinale Arcivescovo 135

straordinari del Vangelo ai ragazzi e ai giovani, alle giovani coppie, ai geni­
tori che hanno una responsabilità educativa e agli anziani... Noi deside­
riamo veramente portare il Vangelo a tutti e, ripeto, non solo ai battezzati 
che non credono più ma anche ai non battezzati, che ormai sono tanti anche 
da noi. Quest'anno a Pasqua avremo alcune decine di Battesimi di adulti tra 
cui molti sono italiani.

Inoltre dobbiamo portare il Vangelo anche a chi non è cristiano, a chi non 
appartiene alla nostra fede, certamente non imponendo, ma proponendo 
con un annuncio discreto, schietto, fatto prima di testimonianza e poi di 
parola. Questo a me pare sia un nucleo importante di riflessione nella festa 
dell'Epifania. Il Signore è venuto per essere il salvatore di tutti e non di 
pochi, Egli è morto sulla croce per tutti. E noi che abbiamo ricevuto il dono 
della fede dobbiamo sentire la responsabilità di condividerla con gli altri.

L'ultima riflessione che faccio con voi questa mattina la prendo dalla 
pagina del Vangelo che abbiamo ascoltato e la pongo come domanda. 
Com'è la salute della nostra fede? Noi abbiamo la fede, infatti se siamo qui 
a Messa questa mattina è perché, grazie a Dio, abbiamo il dono della fede e 
sappiamo che l'Eucaristia è il grande sacrificio di Cristo, che si rende pre­
sente nel Sacramento del pane e del vino, che diventano il suo Corpo e il suo 
Sangue per noi. La salvezza realizzata da Cristo sulla croce viene data a me 
nell'Eucaristia.

Ma com'è lo stato di salute della nostra fede? La fede è dono ma deve 
diventare nostro impegno di vita e non deve mai essere data per scontata.

Mi pare allora che la pagina del Vangelo di Matteo ci orienti a gestire un 
cammino di fede personale. La fede nasce dall'annuncio: quindi da una 
luce, da una verità che ci è stata comunicata. Tutti noi abbiamo incominciato 
a credere perché qualcuno ci ha parlato di Dio, di Gesù e della Chiesa, dei 
Sacramenti, dei Comandamenti e delle verità della vita cristiana. La luce che 
brilla davanti alle nostre persone ci ha messo in cammino e con l'aiuto delle 
nostre famiglie e delle nostre comunità cristiane ci ha indirizzato sulla 
strada della vita cristiana. Ma come si è svolto questo cammino? Tanti 
hanno cominciato a credere ma poi hanno lasciato. E perché? Non giudi­
chiamo le persone ma facciamo delle riflessioni. Come per i Magi così è per 
noi: la luce brilla ma poi scompare. Ci sono dei momenti luminosi, di chia­
rezza spirituale e dei momenti di oscurità, di difficoltà in cui la nostra fede 
è messa veramente alla prova. Come hanno fatto i Magi così dovremmo fare 
noi: sentirci in cammino, essi hanno avvertito un segnale, certamente è stata 
una grazia particolare per loro, e si sono messi in cammino per cercare. Fede 
è ricerca, è cammino. «Dov'è il re dei Giudei che è nato?». Dov'è che posso tro­
vare Dio? Per darmi una risposta leggo il Vangelo, approfondisco la Parola 
di Dio, partecipo ai Sacramenti e mi affido anche alla comunità cristiana.

I Magi giunti a Gerusalemme si trovano disorientati perché non vedono 
più la stella. Quando io ho un disorientamento di fede non devo ragionare 
da solo ma devo rivolgermi alla comunità. I Magi si sono rivolti alle auto­
rità civili del tempo, sono andati addirittura da Erode, mettendogli anche 
paura (sarebbe interessante riflettere sulla paura di Erode e sulle paure 
nostre nei confronti di Dio) e domandano, si fanno aiutare ed Erode che non



136 Atti del Cardinale Arcivescovo

sa rispondere e convoca il Sinedrio, i Sommi Sacerdoti, i saggi del tempo, si 
fa spiegare la Scrittura e che cosa i Profeti hanno detto sul Messia futuro e 
così indica loro che è Betlemme la città dove doveva nascere il Signore. Ed 
essi si mettono in cammino verso Betlemme e riappare loro la stella, la luce. 
Se tu cerchi, se tu ti fai aiutare dalla Parola di Dio e dalla comunità cristiana 
- e la prima comunità cristiana è la famiglia, Chiesa domestica, ma poi vi 
sono la parrocchia, la diocesi, l'associazione, la realtà di Chiesa dove tu vivi 
la tua fede - tu ritroverai la luce fino ad incontrare il Signore.

Quanto manca di strada per incontrare il Signore? Questa domanda cia­
scuno di noi la deve rivolgere a se stesso. Quanta strada io devo ancora fare 
per incontrare il Signore? I Magi sono stati guidati dalla stella, che si è fer­
mata sul posto dove Gesù era presente con Maria e Giuseppe. Sono arrivati, 
hanno visto, hanno riconosciuto quel Bambino come il Figlio di Dio, lo 
hanno adorato e hanno offerto doni.

Anche noi oggi in questa Eucaristia dobbiamo vedere, con gli occhi della 
fede certamente, la presenza del Signore e adorarlo come l'unico vero Sal­
vatore, come il Figlio di Dio venuto sulla terra per noi e offrire doni, non oro 
e incenso e mirra ma, come dice la liturgia, ciò che da questi doni è signifi­
cato: il Cristo Salvatore. Nell'Eucaristia infatti noi offriamo al Padre il suo 
stesso Figlio Gesù. l'Eucaristia è la preghiera più alta della Chiesa perché in 
essa non siamo noi che preghiamo ma è Cristo, il Verbo Incarnato, che si 
fa intercessore per noi con il suo sacrificio redentivo operato sulla croce e 
attualizzato nell'Eucaristia.

Ecco l'Epifania per noi. Ciascuno deve accorgersi che oggi, ancora una 
volta, Dio si rivela a lui presentandosi come luce. Non dobbiamo più stare 
nella tenebra del peccato, dell'egoismo, dell'indifferenza e della pigrizia 
spirituale. Dobbiamo accogliere questa rivelazione, questa manifestazione e 
farla diventare oggetto di santificazione della nostra vita, perché Egli viene 
per trasformarci, per santificarci e farci sentire la responsabilità di portare a 
tutti questo annuncio. Noi, a nostra volta, con la vita, con l'esempio cioè con 
la testimonianza dobbiamo essere manifestazione dell'immagine del pugno 
di lievito, al quale Gesù è ricorso per spiegare il modo con cui il Regno di 
Dio si dilata, fermenta la pasta nel silenzio e nella calma.

La Chiesa cresce con la testimonianza dei cristiani, che non fanno 
chiasso, che non urlano, che non impongono nulla ma che, lentamente, tra­
sformano l'umanità come il lievito trasforma la pasta.

Il Signore ci conceda di vivere con gioia questo incontro con Lui, ma ci 
conceda anche la forza di sentire questa responsabilità nella vita di ogni 
giorno e di essere manifestazione della sua presenza e del suo amore.



Atti del Cardinale Arcivescovo 137

Alla Settimana di preghiera per l'unità dei cristiani

L’ecumenismo deve essere 
soprattutto un cammino di santità

La sera di venerdì 18 gennaio, in Cattedrale, si è svolto un incontro di preghiera in occasione del­
l’inizio della Settimana per l’unità dei cristiani. Con il Cardinale Arcivescovo hanno condotto la 
preghiera e le riflessioni padre Vasilescu, ortodosso, e il pastore Platone, evangelico-valdese. 
Questo il testo dell'Intervento di Sua Eminenza:

Siamo invitati, a questo punto della preghiera, a sostare davanti ad una 
pagina del capitolo terzo del Vangelo di San Giovanni. Questa celebrazione 
ecumenica che ci accompagnerà anche nelle prossime sere, nei vari luoghi 
dove è stata programmata, avrà un momento particolare, solenne addirit­
tura, allargata non solo alle comunità cristiane ma a tutte le religioni del 
mondo con la Giornata di Preghiera di Assisi, dove avrò anch'io la gioia di 
partecipare con il Santo Padre.

Queste occasioni di incontro sono un'espressione della nostra volontà di 
cercare dal Signore la luce, come diceva padre Vasilescu, e la grazia della 
giustificazione, come ci ricordava il pastore Platone commentando la Let­
tera ai Romani.

Anche Nicodemo era desideroso di capire. Pur essendo un uomo che 
conosceva le Scritture si è sentito mettere in discussione dai segni, dai mira­
coli che Gesù faceva. Va di notte... perché non ha il coraggio di dire le sue 
difficoltà, quelli che sono i difficili percorsi della verità, e non vuole con­
frontarsi con gli altri. Va di notte per confrontarsi con Gesù e apre il discorso 
con un complimento: «Rabbi, sappiamo che tu sei un maestro venuto da Dio; nes­
suno infatti può fare i segni che tu fai, se Dio non è con lui». E questo è un po' il 
nostro modo di accostarci al Signore e cominciare un discorso. Ma il Signore 
ci risponde: non parlare. Comincia con la vita. Bisogna nascere di nuovo, 
bisogna cambiare vita. Bisogna metterci in comunione con Dio per attingere 
alla fonte della santità, che è Dio e il suo amore trinitario.

Il cambiamento della vita noi lo chiamiamo anche conversione, supera­
mento del male. Il male nel mondo è molto diffuso. Molto male è visibile, è 
sotto i nostri occhi come il terrorismo, la guerra, la povertà... e molto male 
invece è nascosto perché è nel cuore dell'uomo. Gesù infatti dice che è dal 
cuore dell'uomo che esce sia il bene che il male. Ebbene la "catechesi not­
turna" che Gesù fa a Nicodemo, questa sera è rivolta a noi. Bisogna nascere 
di nuovo e cambiare vita. San Giacomo direbbe: «La fede senza le opere è 
morta». Il dono della fede produce la vita nuova e il Cristo risorto non muore 
più. Dice Paolo: «Le cose di prima sono passate».

Bisogna cambiare vita. L'ecumenismo deve essere soprattutto un cam­
mino di santità perché, per trovare l'incontro e l'unità dei cristiani, dob­
biamo confrontarci certamente e anche discutere e darci delle strutture che 
favoriscano il dialogo, ma soprattutto dobbiamo guardare verso un'unica



138 Atti del Cardinale Arcivescovo

direzione, che è il Cristo, altrimenti il dialogo finirebbe con l'essere sterile. 
Tanto più crescerà la santità dei credenti, cattolici e non cattolici, tanto più 
crescerà l'unità.

Di fronte al cambiamento di vita noi constatiamo la nostra povertà per­
sonale, la nostra difficoltà a capire e soprattutto a fare. Allora Gesù ci 
risponde indicandoci chi può aiutarci a cambiare la vita: l'azione dello Spi­
rito, perché bisogna rinascere "da acqua e da Spirito". Gesù non sta parlando 
di una nascita fisica, ma di una nascita spirituale. Bisogna che ci abbando­
niamo all'azione dello Spirito, per avere la forza di uscire dal nostro piccolo 
cerchio per guardare Colui che, innalzato sulla croce, attirerà tutti a sé. Per­
ché «come Mosè innalzò il serpente nel deserto, così bisogna che sia innalzato il 
Figlio dell'uomo, perché chiunque crede in lui abbia la vita eterna». L'opera dello 
Spirito e del Figlio, che offre se stesso in sacrificio sulla croce e risorge, è il 
compimento del progetto del Padre, fonte di ogni dono, «che ha tanto amato 
il mondo da dare il suo Figlio unigenito» per noi. E «Dio non ha mandato il Figlio 
nel mondo per giudicare il mondo, ma perché il mondo si salvi per mezzo di lui». 
Allora davvero io credo che questo è un messaggio di speranza, che richiede 
un'apertura di cuore perché l'azione di Dio in noi trovi spazio, accoglienza 
e forza per stupirci di ciò che Dio compie anche sotto i nostri occhi.

Questa mattina nella liturgia cattolica abbiamo letto un brano del Van­
gelo di Marco dove Gesù prima perdona i peccati a un paralitico e poi lo 
guarisce e la gente alla fine, stupita e meravigliata, dice: «Non abbiamo mai 
visto nulla di simile». Come sarebbe bello se questo nostro incontro, che mette 
insieme fratelli che, pur con differenze, difficoltà e problemi aperti, hanno la 
comune fede in Cristo Signore, suscitasse stupore e meraviglia perché sta 
crescendo la convergenza verso Yunum voluto da Cristo!

È per questo che preghiamo e il Signore che vede questo orientamento, 
al di là dei risultati concreti, ci benedirà per i piccoli passi che ciascuno di 
noi avrà fatto per se stesso e avrà consentito agli altri di fare. Amen.



Atti del Cardinale Arcivescovo 139

Omelia nella festa di S. Giovanni Bosco

Don Bosco ritorna a noi 
nella figura dei suoi successori
Giovedì 31 gennaio, il Cardinale Arcivescovo ha presieduto una Concelebrazione Eucaristica nella 
Basilica torinese di Maria Ausiliatrice, in occasione della solennità liturgica del Fondatore della 
Famiglia Salesiana, a pochi giorni dalla morte di don Juan Edmondo Vecchi, Rettor Maggiore dei 
Salesiani e Vili successore del Santo.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eminenza:

Carissimi, osservando questa nostra assemblea eucaristica, desidero sot­
tolineare la grande devozione e il grande amore che manifestiamo per Don 
Bosco. È una grande devozione che anima tutti voi che siete qui presenti e 
che esprime riconoscenza al Signore per quanto Don Bosco ha rappresen­
tato, con la sua persona, con le sue opere, con la sua santità, e per quanto 
oggi i suoi figli spirituali, i Salesiani e le Figlie di Maria Ausiliatrice, rap­
presentano nella Chiesa. La vostra numerosa presenza indica quindi la 
vostra devozione a questo grande Santo, ma anche affetto e riconoscenza a 
tutta la Famiglia salesiana.

Oggi però in particolare c'è un motivo in più da ricordare, un motivo tri­
ste ma di una tristezza sostenuta dalla speranza e dalla fede nel ricordare don 
Vecchi, Rettor Maggiore scomparso nei giorni scorsi, e nel pregare a suffragio 
della sua anima pensandolo nella gloria davanti a Dio insieme a Don Bosco.

In apertura di questa mia riflessione desidero dire che la festa di Don 
Bosco non è solo la festa dei Salesiani, ma è festa della Chiesa universale ed 
in particolare è festa della Chiesa diocesana di Torino. Non dico questo per 
rivendicare l'appartenenza di Don Bosco al Presbiterio diocesano di Torino, 
ma per non dimenticare che è figlio della Chiesa torinese che nell'Ottocento 
ha visto oltre a lui tantissimi altri grandi Santi. Quindi questa festa è 
"nostra" non solo per il dono che riceviamo e la gioia che suscita, ma anche 
per l'impegno e la responsabilità che abbiamo di continuare nella missione 
che il Signore ha affidato alla Chiesa sull'esempio di Don Bosco.

La Parola di Dio che abbiamo ascoltato ci offre un modo particolare di 
leggere la figura di Don Bosco. Il capitolo 34 del Profeta Ezechiele ci dice che 
il Signore rimprovera i pastori di Israele, le guide del popolo del tempo del 
Profeta, e la Chiesa ci propone nella festa di Don Bosco questa Lettura pro­
prio perché, come abbiamo ascoltato, la scelta di Dio è quella di dare al suo 
popolo un pastore fedele, un pastore secondo il suo cuore. Don Bosco 
potrebbe essere considerato, insieme a tanti altri, uno di questi pastori. Il 
capitolo 34 di Ezechiele si apre proprio con le parole del Signore: «Guai ai 
pastori di Israele che pascolano se stessi». Un pastore non deve forse pascere il 
gregge? Ma il Signore, considerando che il popolo era un po' allo sbando, 
decide di mettersi in prima persona alla testa del popolo: «Io stesso condurrò 
le mie pecore. Io stesso raccoglierò quelle che sono perdute, le guiderò a pascoli uber-



140 Atti del Cardinale Arcivescovo

tosi, quindi le nutrirò, le educherò, le farò crescere secondo il mio progetto. Prowe- 
derò a sostituire questi pastori, che pensano solo a se stessi, con un altro pastore». 
Il riferimento qui è a Davide ma senza tralasciare profeticamente tutte le 
guide sagge che conducono il Popolo di Dio secondo le indicazioni che ven­
gono dal cuore ispirato dalla Sapienza di Dio. Così questa Lettura ci aiuta a 
vedere Don Bosco come un pastore secondo il cuore di Dio.

San Paolo nella Lettera ai Filippesi ci ha raccomandato di “rallegrarci nel 
Signore”. Credo che questa Lettura sia stata scelta per la festa di Don Bosco 
proprio perché lui ha avuto l'intuizione di indicare ai giovani la via della san­
tità collegando l'impegno, il sacrificio, la durezza della vita con la gioia e l'al­
legria dello stare insieme. Don Bosco è riuscito veramente ad armonizzare 
questi due aspetti della vita: l'impegno, la responsabilità, il sacrificio e il 
dovere con la gioia e la felicità. Tutti ricordiamo la frase di San Domenico 
Savio: «Qui - e si riferiva all'Oratorio di Don Bosco - si impara a diventare 
santi stando allegri». Io vorrei proporre a voi, anche perché la maggioranza di 
noi per la propria età non frequenta più l'Oratorio, di sentire il messaggio di 
San Paolo come un invito ad una certa impostazione della nostra vita. “Ralle­
gratevi nel Signore". Fratelli e sorelle, proviamo a esaminarci con sincerità e 
pensiamo se abbiamo l'abitudine di rallegrarci nel Signore. A volte ho l'im­
pressione che ci sia molta gente che si rallegra solo di se stessa, che si vanta di 
se stessa, di quello che fa, di quello che sa, di quello che ha, di quello che dice, 
di quello che realizza. Invece è molto importante cambiare questa prospettiva 
e rallegrarci nel Signore perché siamo amati da Lui, abitati da Lui, perdonati 
da Lui. Così San Paolo, invitandoci a trovare motivo di vanto e gioia nel 
Signore, ci invita a rivolgerci a Lui in tutte le nostre necessità e a orientare 
tutto ciò che Dio ci insegna, tutto ciò che è nobile, vero, amabile,..., tutto ciò 
che merita virtù, a far sì che sia oggetto dei nostri pensieri. Oggetto dei nostri 
pensieri, non solo delle nostre azioni e delle nostre parole. Il Signore infatti ha 
detto che è dal cuore dell'uomo che escono il bene e il male, quindi se io lascio 
purificare dal Signore l'intimo di me sono in grado di offrire agli altri una 
testimonianza positiva con le mie parole e con le mie azioni.

A questo punto penso che quanto Gesù ha detto nel brano di Vangelo 
che abbiamo ascoltato possa essere ancora considerato da noi oggi come un 
invito alla conversione. Gesù per rispondere alla domanda che gli è stata 
posta: «Qual è il più grande nel regno dei cieli?» mette davanti a sé un bam­
bino. Non gli era stato chiesto chi è il più grande nel mondo, nella lista della 
popolarità o dell'audience televisiva o del successo, ma chi è il più grande nel 
Regno di Dio, chi è il più grande secondo i giudizi di Dio, secondo i criteri 
del Signore. E Gesù, come abbiamo ascoltato, presenta un bambino e poi 
soggiunge: «Se non vi convertirete e non diventerete come bambini...». Gesù ci 
invita a prendere il bambino come modello perché il bambino è l'espres­
sione viva del limite, della piccolezza, del bisogno degli altri. E in propor­
zione di come riusciamo a capire che in rapporto a Dio siamo piccoli, siamo 
creature, siamo limitati e abbiamo bisogno di Lui, nasce in noi la conver­
sione del cuore perché ci apriamo al Signore riconoscendo che senza di Lui 
non possiamo vivere, senza di Lui non possiamo neanche trovare una pro­
spettiva positiva per la nostra vita personale, di famiglia e di società.



Atti del Cardinale Arcivescovo 141

Per questo, dopo aver riflettuto brevemente sul messaggio che ci offre 
oggi la Parola di Dio, mi sembra significativo mettere in parallelo Don Bosco 
con la figura del suo VIII successore don Juan Edmondo Vecchi, scomparso 
una settimana fa, sia per esprimere ai confratelli e a tutta la Famiglia sale­
siana la partecipazione mia e della Diocesi di Torino al loro lutto con la pre­
ghiera, la stima e l'affetto, sia per manifestare il mio grande apprezzamento 
per la persona di questo vostro Rettor Maggiore, ottavo successore di Don 
Bosco.

Mettiamo allora in parallelo ciò che Don Bosco è stato per il mondo e per 
la Chiesa del suo tempo, nell'Ottocento, e ciò che don Vecchi è stato per il 
mondo e per la Chiesa oggi. Mi sembra che in don Vecchi, riflettendo anche 
su quanto ho letto in questi giorni di ciò che è stato scritto per tratteggiare 
la sua persona e la sua opera, si possa riconoscere l'erede di tre tipiche pro­
fezie di Don Bosco.

Innanzi tutto la profezia della santità, di una santità intesa come volontà di 
realizzare completamente il progetto di Dio - diceva don Vecchi - all'in­
terno della vita della Comunità, e quindi della Congregazione religiosa, cioè 
nella tipicità del carisma della vita consacrata, ma anche di una santità 
intesa come volontà di perfezione in risposta al dono di Dio che abita e vive 
in noi. E infine di una santità espressa - e questo è l'ultimo grande esempio 
che don Vecchi ci ha lasciato - nella capacità di accettare la prova della 
malattia e della morte con grande dignità, con grande fede e con grande 
forza morale perché don Vecchi fino all'ultimo non ha rinunciato alla sua 
responsabilità di Rettor Maggiore e quindi di responsabile della Congrega­
zione. Lo ricordiamo tutti quando ha partecipato, sebbene fosse seduto in 
carrozzella, alla solenne processione di Maria Ausiliatrice dello scorso anno, 
offrendoci una grande testimonianza del suo amore verso l'Ausiliatrice e 
anche una profonda forza di spirito nel non lasciarsi condizionare dalla 
malattia e spendendo tutte le sue energie per adempiere il proprio dovere.

Don Vecchi ha però realizzato anche una seconda tipica profezia di Don 
Bosco, ossia l'attenzione al mondo dei giovani. Tra le sue diverse pubblicazioni 
di libri la maggior parte riguarda la pastorale giovanile. Per dodici anni è 
stato Consigliere Generale per la pastorale giovanile e i giovani sono stati 
sempre l'oggetto privilegiato delle sue riflessioni, dei suoi studi e del suo 
lavoro pastorale, sia prima che come Rettor Maggiore. La sua capacità di 
investire nei giovani leggendo al di là delle apparenze, perché i giovani 
sono continuamente in evoluzione ed è quindi difficile considerare in modo 
equilibrato la realtà giovanile, e facendo sempre prevalere i principi della 
fiducia e della speranza, perché effettivamente i giovani sono il futuro della 
Chiesa e della società.

E infine la terza profezia che mi sembra di vedere incarnata in don Vec­
chi come eredità di Don Bosco è quella della speranza. Don Vecchi era, in 
riferimento alla Congregazione, alla Chiesa e al mondo sempre ottimista. 
Lui non era un uomo che piangeva sulle calamità del tempo presente, ma 
infondeva sempre coraggio, ottimismo, speranza, investendo anche molto 
nei nuovi mezzi di comunicazione perché lì - diceva - si giocherà la grande 
sfida dell'evangelizzazione nei prossimi anni e dando così alla Congrega-



142 Atti del Cardinale Arcivescovo

zione sempre una spinta in avanti, pur senza dimenticare di cercare nel pas­
sato e nel presente le lezioni migliori che la storia offre.

In questo modo, celebrando oggi la festa di Don Bosco e contemplando 
accanto a lui i suoi successori, noi siamo invitati a raccogliere la sua eredità. 
Don Bosco ritorna! (come dice il canto che poi prosegue: tra i giovani ancor). 
Io dico che Don Bosco ritorna a noi nella figura dei suoi successori. Don Vec­
chi ha impersonato la figura, il carisma e la profezia di Don Bosco, e allora 
invito tutti, ma soprattutto i suoi figli spirituali, a raccogliere la sua eredità, 
espressa come attenzione a Dio, attenzione ai giovani e speranza per il 
futuro. Così camminiamo avanti come Chiesa ed io so e posso dire quanto 
la Congregazione Salesiana sia attenta al Piano Pastorale che la nostra Dio­
cesi sta attuando, perché molti salesiani che lavorano nella Diocesi di Torino 
sono sulla frontiera di tante realtà pastorali importanti, a livello di parroc­
chie, scuole, oratori e altre attività di pastorale giovanile, e, mentre li rin­
grazio per il loro impegno, chiedo loro di manifestare la sensibilità, che sono 
sicuro hanno, di sintonizzarsi con il cammino di tutta la Diocesi perché que­
sta è la volontà di Dio, che ogni carisma si realizzi, si sviluppi e si doni agli 
altri all'interno della comunione ecclesiale. Questa è la ricchezza di una 
Chiesa che ha tanti doni, tanti carismi, ma è il Corpo di Cristo che si pre­
senta al mondo per distribuire quei doni di salvezza che il Signore morendo 
in croce e risorgendo ha procurato a tutta l'umanità.



Atti del Cardinale Arcivescovo 143

Incontro con docenti e ricercatori universitari

Il dialogo tra fede e cultura in questa Città 
è possibile: anzi necessario

Martedì 29 gennaio, nel Seminario Maggiore, si è svolto un incontro di docenti e ricercatori uni­
versitari a cui ha partecipato anche il Cardinale Arcivescovo.
Pubblichiamo l’intervento iniziale di Sua Eminenza e la relazione tenuta da don Ermis Segarti, 
referente diocesano per la cultura e l’Università.

Premessa
a) Dandovi il benvenuto, desidero manifestare la gioia di incontrarvi questa 

sera non solo per esprimere la mia stima nei confronti delle vostre persone e la mia 
grande considerazione per il vostro importante e delicato ruolo che svolgete in que­
sta nostra città, come docenti e ricercatori universitari, ma anche per valutare 
insieme i possibili ambiti di collaborazione tra Chiesa e Università nel fondamen­
tale compito della formazione dei giovani.

b) Vorrei che questo nostro incontro, a lungo desiderato e che ora si realizza 
grazie alla fattiva collaborazione di don Ermis Segatti, responsabile diocesano della 
pastorale della cultura, si svolgesse all'insegna di uno scambio di idee familiare, 
sincero e nello stesso tempo "appassionato" nei confronti di questa variegata realtà 
del mondo giovanile che attende da voi e dalla Chiesa di ricevere indicazioni sicure 
di valori di riferimento per costruire il futuro.

c) Accogliendo il mio invito, mi date la dimostrazione che non siete "altro" 
rispetto alla Chiesa, ma che vi sentite a pieno titolo membra vive e qualificate del 
Popolo di Dio, che con la personale specifica presenza nel mondo accademico date 
testimonianza di quei valori cristiani che animano la vostra vita e la vostra profes­
sione.

E come Chiesa, Pastore e fedeli ci mettiamo questa sera in ascolto gli uni degli 
altri perché, se è vero che io sento il desiderio di comunicarvi alcune cose che mi 
stanno a cuore è altrettanto importante assicurarvi che desidero stare in ascolto di 
tutti voi per accogliere nel mio cuore quanto vorrete dirmi sia con domande o 
richieste di collaborazione sia col manifestare difficoltà o problemi che incontrate 
nella vostra professione.

1. Il fondamentale problema della verità
La mia non vuole essere una relazione su un particolare argomento, ma una 

conversazione familiare per offrire qualche spunto per un successivo confronto tra 
noi.

Tra i vari spunti possibili mi pare importante segnalare quello che considero "il 
fondamentale", cioè quello della verità.

Ricordate Pilato che pone a Gesù la domanda: «Che cos'è la verità?» (Gv 18,38), 
ma poi non si ferma ad ascoltare la risposta. Gesù aveva appena detto a Pilato - che 
gli aveva posto la domanda: «Tu sei il re dei Giudei?» -: «Tu lo dici; io sono re. Per que­
sto sono nato e per questo io sono venuto nel mondo per rendere testimonianza alla verità. 
Chiunque è dalla verità ascolta la mia voce» (Gv 18,37).



144 Atti del Cardinale Arcivescovo

Dove sta la verità tra le tante ipotesi che si fanno sull'uomo e sul mondo, dove 
trovare la risposta vera e sicura ai più profondi interrogativi dell'uomo, quelli che 
il Concilio Vaticano II nella Costituzione Gaudium et spes (n. 10), chiama interroga­
tivi capitali?

Gli interrogativi del testo conciliare sono espressi così: Cos'è l'uomo? Qual è il 
significato del dolore, del male, della morte che malgrado ogni progresso conti­
nuano a sussistere? Cosa valgono queste conquiste (della scienza e della tecnica) a 
così caro prezzo raggiunte? Che reca l'uomo alla società e che cosa può attendersi 
da essa? Poi, e questa è una domanda che inchioda tutti: cosa ci sarà dopo questa 
vita? Andiamo verso il nulla o verso una pienezza di vita così come il Cristo ci ha 
rivelato, che Dio ci ha promesso?

A queste domande fondamentali di senso il Concilio risponde così: «La Chiesa 
crede che Cristo, per tutti morto e risorto, dà sempre all'uomo, mediante il suo Spi­
rito, luce e forza per rispondere alla suprema sua vocazione; né è dato in terra un 
altro nome agli uomini in cui possano salvarsi. Crede ugualmente di trovare nel suo 
Signore e Maestro la chiave, il centro e il fine di tutta la storia umana» (Gaudium et 
spes, 10).

Se per "cultura" in senso più profondo e generale noi intendiamo un modo par­
ticolare di pensare e di valutare i veri valori in rapporto alla persona, alla famiglia, 
alla società ed in ultima analisi in rapporto alla storia dell'umanità, noi vediamo 
come la nostra fede cristiana, che nasce dalla rivelazione che Dio ha fatto di se 
stesso in Gesù, che con l'Incarnazione è diventato uno di noi per insegnare all'uomo 
ad essere più uomo («Chiunque segue Cristo, l'uomo perfetto, si fa lui pure più 
uomo»: Gaudium et spes, 41) non sia assolutamente in contrasto con la ragione 
umana che della cultura è la fonte privilegiata.

Dice ('incipit dell'Enciclica del Papa "Fides et ratio” (14 settembre 1998): «La fede 
e la ragione sono come le due ali con le quali lo spirito umano s'innalza verso la 
contemplazione della verità. E Dio ad aver posto nel cuore dell'uomo il desiderio di 
conoscere la verità e, in definitiva, di conoscere Lui, perché conoscendolo e aman­
dolo, possa giungere anche alla piena verità su se stesso» (n. 1). Perciò Dio non deve 
farci paura, anzi è con Lui e solo con Lui che riusciamo a comprendere in modo 
pieno il significato profondo e misterioso della nostra esistenza. Gesù dice: “Io sono 
la luce del mondo; chi segue me non camminerà nelle tenebre ma avrà la luce della vita" (Gv 
8,12).

2. Il dono della verità che ci viene da Dio non è solo per noi, ma per tutti
Col dono della fede, dono totalmente gratuito, noi sappiamo di aver ricevuto 

per rivelazione l'indicazione della "via" per raggiungere la verità, che è Gesù Cri­
sto, il quale ci ha detto: «Io sono la via, la verità e la vita. Nessuno viene al Padre se non 
per mezzo di me» (Gv 14,6).

Convincerci di questo diventa importante per noi, perché in questo modo riu­
sciamo a dare un senso alla nostra esistenza in tutti i suoi aspetti anche i più pro­
blematici, come il dolore e la morte. Se io ascolto Gesù Cristo riesco a dare una 
risposta, un senso a tutte le difficoltà che incontro. Ma il cristiano sa quanto sia 
importante per se stesso sapere questo e per far conoscere anche agli altri - oserei 
dire a tutti, perché Cristo ci ha mandato a tutti - questa strada verso la verità. Tutti 
hanno il diritto di conoscere Gesù Cristo e di poter partecipare al suo dono di sal­
vezza. E di qui che nasce la missione della Chiesa, anche della nostra Chiesa di 
Torino: il dovere di dire Gesù Cristo a tutti, secondo il mandato (potremmo chia-



Atti del Cardinale Arcivescovo 145

marlo "missione") che Egli stesso ci ha dato: «Andate in tutto il mondo e predicate il 
Vangelo ad ogni creatura» (Me 6,15).

E dalla coscienza di questo dovere che abbiamo come Chiesa che è nato il pro­
gramma di straordinaria evangelizzazione che ci siamo dati per i prossimi anni e 
che io ho presentato alla Diocesi nella mia Lettera pastorale “Costruire insieme", del 
15 aprile 2001.

In questa affascinante avventura di annunciare Gesù Cristo con la parola, ma 
soprattutto con la testimonianza di vita, tutti ci dobbiamo sentire coinvolti, anzi, 
tutti dobbiamo diventare protagonisti, anche voi nella vostra vita personale, nella 
vostra vita familiare e soprattutto nella vostra nobile professione di docenti o ricer­
catori, quindi educatori di giovani.

Nella Lettera dico che questo impegno di evangelizzazione si deve fare con un 
nuovo stile, più evangelico, più prepositivo ma rispettoso della libertà di ognuno, 
perché la verità deve essere sempre "proposta" e mai imposta.

Sono cosciente che enunciare questi principi sia abbastanza facile; non è altret­
tanto semplice tradurli in concreti atteggiamenti di vita. Come credenti ci troviamo 
spesso, forse anche nel mondo accademico, a vivere con un certo disagio la perce­
zione di essere "minoranza", avvertiamo la sofferenza di sentire accanto a noi un 
clima di sufficienza talvolta arrogante di chi proclamandosi ateo o laico crede di 
avere il diritto di screditare il credente come se fosse una persona poco aperta alla 
cosiddetta modernità, quasi che la fede fosse un'umiliazione per la ragione umana, 
mentre ne è l'esaltazione più piena.

Sarebbe pericoloso lasciarci intimorire perché il credente sa che è portatore di 
una risorsa in più di verità, che non viene da lui ma da Gesù Cristo, per cui si 
rimane nell'umiltà, nel rispetto delle idee di tutti, ma nello stesso tempo non ci si 
lascia impigliare in complessi di inferiorità.

L'ambiente culturale condiziona molto la vita delle persone e pone particolari 
sfide alla missione della Chiesa. Leggo una pagina della mia Lettera Pastorale 
“Costruire insieme" dove cerco di sintetizzare l'ambiente culturale che crea una sfida 
alla Chiesa.

«L'ambiente culturale condiziona molto la vita delle persone e pone particolari 
sfide alla missione della Chiesa. Ne ricordiamo alcune:

- l'insieme dei mutamenti sociali e culturali a livello mondiale, che richiedono 
l'assunzione di nuove e inedite responsabilità;

- la rottura con la tradizione, con la conseguente crisi della trasmissione della 
fede soprattutto nelle famiglie e in tante istituzioni religiose, che rende necessaria 
la creazione di nuovi canali di comunicazione del messaggio cristiano;

- il pluralismo e i suoi mille volti, dovuto anche alla rapidità delle informazioni 
e degli scambi, che pone ai credenti l'urgenza di rendere più consapevolmente 
ragione della propria fede e di sviluppare dinamiche evangeliche di dialogo con 
tutti;

- la presa di distanza dalle religioni istituzionalizzate e la conseguente crescita 
di una nebulosa religiosa con la sua grande miscela di credenze, con tendenze che 
possono portare sia al relativismo che all'assolutismo fanatico, che postula un con­
fronto a tutto campo sul significato e la portata specifica della salvezza cristiana;

- le varie forme di individualismo e soggettivismo che inducono a non preoc­
cuparsi più di distinguere tra vero e falso, tra bene e male, le quali tuttavia non 
devono far dimenticare la straordinaria importanza assunta dalla dignità della per­
sona in una significativa parte della società attuale;

- l'indifferenza che si accompagna con l'assenza di grandi ideali e scarsa voglia 
di impegno sia in campo religioso che sociale, la quale deve stimolare nei credenti



146 Atti del Cardinale Arcivescovo

l'attenzione a contrastare questa deriva della libertà in collaborazione con tutti gli 
uomini di buona volontà;

- la presenza di un sottile ma persistente anticlericalismo e anticattolicesimo, 
che trova non di rado espressione nei media, che può essere occasione di suscitare 
nei credenti una coraggiosa demistificazione di preconcetti ingiusti e disporli ad 
assumere con sincerità quanto ci può essere di vero in certe critiche.

Tutto questo ci riporta alla necessità di rievangelizzare i cattolici, la cui forma­
zione lascia ancora molto a desiderare.

È urgente dimostrare capacità di essenzializzare, non ridurre, il messaggio, 
facendo emergere con chiarezza i valori portanti di cui è costituito. Questo significa 
soprattutto tornare a dare il primato alla Parola di Dio attestata nella Scrittura, come 
sapevano fare i grandi Padri e Vescovi dei primi secoli».

Nella mia Lettera parlo anche della necessità di realizzare una "misura alta" 
della vita cristiana attraverso quella che io chiamo "santità moderna", che sa coniu­
gare l'uso di tutti i grandi mezzi e progressi scientifici e tecnologici che il nostro 
tempo mette a nostra disposizione con la coscienza di essere "creature", che stanno 
al loro posto e si sentono in totale dipendenza da Dio, il quale mai oscura la dignità 
della persona, pur ricordandole il suo limite.

Uno dei principi fondamentali dell'etica nei confronti della scienza viene 
espresso così: «Non tutto ciò che è scientificamente possibile è anche moralmente 
lecito». Oggi, tentazioni di onnipotenza in campo scientifico si vedono ogni tanto 
emergere.

Soltanto obbedendo al progetto di Dio su di noi ci realizziamo in pienezza nella 
nostra umanità.

3. La mia grande fiducia in voi
Da quanto finora ho detto voi comprendete quali grandi attese ci siano nel 

mio animo nei confronti di ciascuno di voi. Vi considero gli avamposti privilegiati 
della presenza della Chiesa nella nostra società di Torino. Una presenza discreta, 
ma convinta, che non pretende privilegi per sé, ma offre la sua testimonianza 
ed il suo servizio con la logica evangelica del granello di senape o del pugno di 
lievito.

Vi invito perciò a guardare non solo alla Chiesa ma anche al di fuori di essa, 
verso il mondo che rivolge anche oggi a noi cristiani quella domanda che i disce­
poli del Battista rivolsero a Gesù: «Sei tu colui che deve venire o dobbiamo attenderne un 
altro?» (Mt 11,3).

Ecco quanto desideravo comunicarvi in questo nostro primo incontro, che 
avviene dopo diversi anni da quando si sono fatte iniziative analoghe, soprattutto 
quando si è fatto a Torino un grande Convegno sulla pastorale della cultura. Non 
vi nascondo che attendo sviluppi interessanti dal lavoro che faranno i miei incari­
cati per la cultura e da quanto farete voi con il vostro impegno e con la vostra testi­
monianza.

Vi assicuro la mia stima con la certezza che voi non rappresentate un "potere" 
spesso ambito dai meno provveduti, ma una vera ricchezza, un tesoro che, con la 
sapienza evangelica che suggerisce atteggiamenti di servizio, metterete sempre più 
a disposizione dei giovani, i quali con il vostro aiuto si stanno preparando al futuro 
della loro vita.

Termino con una pagina biblica che spero vi serva di incoraggiamento e di sti­
molo per la vostra testimonianza cristiana. È l'apologo di lotam in Giudici 9,7-15.



Atti del Cardinale Arcivescovo 147

Abimelech fa uccidere tutti i suoi fratelli per farsi proclamare re a Sichem. Ma 
lotam, fratello minore, che era scomparso all'eccidio nascondendosi, venne sul 
monte Garizim e alzando la voce gridò:

«Si misero in cammino gli alberi per ungere un re su di essi. Dissero all'ulivo: 
Regna su di noi". Rispose loro l'ulivo: "Rinuncerò al mio olio, grazie al quale si 

onorano dèi e uomini, e andrò ad agitarmi sugli alberi?". Dissero gli alberi al fico: 
"Vieni tu, regna su di noi". Rispose loro il fico: "Rinuncerò alla mia dolcezza e al 
mio frutto squisito, ed andrò ad agitarmi sugli alberi?". Dissero gli alberi alla 
vite: "Vieni tu, regna su di noi". Rispose loro la vite: "Rinuncerò al mio mosto 
che allieta dèi e uomini, ed andrò ad agitarmi sugli alberi?". Dissero tutti gli 
alberi al rovo: "Vieni tu, regna su di noi". Rispose il rovo agli alberi: "Se in verità 
ungete me re su di voi, venite, rifugiatevi alla mia ombra; se no, esca un fuoco dal 
rovo e divori i cedri del Libano"».

Voi non siete il rovo, ma assomigliate all'olivo, al fico, alla vite: avete doni pre­
ziosi da offrire. Per questo non sognate di agitarvi sugli altri ma nel silenzio del 
vostro dovere quotidiano state dando il meglio di voi stessi, come docenti e ricer­
catori cristiani.

Per questo vi ringrazio di cuore e vi incoraggio nel vostro impegno.

Dopo l’introduzione del Cardinale Arcivescovo, don Ermis Segatti ha tenuto questa relazione:

Carissimi partecipanti, che avete accolto l’invito di questa sera nella prospettiva del 
dialogo e dell’interazione tra Chiesa torinese e mondo universitario, il discorso che inten­
do rivolgervi si presenta piuttosto articolato. Non tutto potrà essere svolto in modo esplicito 
e per esteso, ma il senso di ciò che sto per dire può essere espresso in queste brevi parole: 
è tempo di ripartire!

Di rilanciare, cioè, l’iniziativa e la comunicazione reciproca, di ravvivare il dialogo e il 
confronto tra l’Università e la comunità diocesana, tra la comunità diocesana e l’Università.

Lo esige
• sia la realtà in cui tutti viviamo, che richiede di essere ricompresa,
• sia la particolare e crescente rilevanza del mondo universitario in questa realtà nella 

elaborazione e nella trasmissione della cultura,
• sia la particolare rilevanza che la cultura ha per la fede e la fede per la cultura.
Credo si possa dire che nell’ultimo periodo questa consapevolezza è cresciuta e matu­

rata da ambo le parti.
Un rilevatore così importante quale siete voi, docenti, ricercatori e persone in vario 

modo cointeressate ai problemi della cultura, non manca di farlo notare da tempo in vario 
modo.

Il problema è, semmai, come dare voce ed espressione adeguata a questa presa d’atto. 
Ma è già di per sé un fatto rilevante che tale coscienza sia largamente attestabile.

E tempo di ripartire, ma non si riparte da zero
Molte e significative sono le tracce e le indicazioni di percorsi che stanno alle nostre 

spalle.
Molte sono le iniziative di settore, di centri e di organizzazioni culturali tuttora attive e 

operanti. Iniziative significative stanno alle nostre spalle.



148 Atti del Cardinale Arcivescovo

Sono passati 15 anni da quando la Consulta pastorale della Cultura e Intersegreteria 
Culturale Diocesana organizzò il Convegno Cristiani e cultura a Torino (3-5 aprile 1987), 
un evento - a suo modo - eccezionale nel panorama ecclesiale e civile italiano, che fu intel­
ligentemente organizzato da mons. Pollano e da coloro che collaborarono con lui nella sua 
ideazione e attuazione. A quell’esperienza seguirono due Contributi per la lettura di Torino 
(1990 e 1993), ampia e competente ricognizione dei “luoghi” della cultura nei suoi princi­
pali referenti istituzionali e aggregativi.

Nonostante questi significativi apporti, una constatazione pare oggi largamente condi­
visa e ripetuta: la esprimerei con un lamento che fu di Paolo VI, ripreso dalla Gaudium et 
spes, c. 2, e qui da noi dal Card. Ballestrero: essi parlavano di “rottura” e di “scollamento” 
tra Vangelo e cultura.

Ma il lamento è da intendere secondo il linguaggio della tradizione profetica come il 
pianto di Gesù su Gerusalemme. In realtà:

indica il coraggio della presa d’atto di un problema, 
di cui sta a cuore la soluzione, 
di cui si vuole la soluzione.

Questo lamento nasce, infatti, dalla constatazione che nel momento attuale premono e 
incombono alcune istanze che investono sia il mondo universitario sia il mondo ecclesiale.

Mi riferisco in primo luogo alle problematiche che sono connesse con la presenza di 
nuove generazioni di studenti, una componente significativa dell’intero mondo giovanile e 
di ogni progettualità che si ponga seriamente di fronte al presente e al futuro.

Ma non solo.
E questione anche di alcuni orientamenti di fondo della nostra civiltà, che ci riguar­

dano tutti. Investire strategicamente sulla cultura - cioè in modo serio, motivato e perma­
nente - dovrebbe costituire una componente fissa del nostro orizzonte sia ecclesiale sia 
civile.

Propongo ora una riflessione su due momenti.
Il primo contiene osservazioni di carattere generale in merito al rapporto fra Cristiane­

simo e cultura.
Il secondo è di carattere più strettamente operativo.

Dunque, è tempo di ripartire!
Propongo alcune voci del lamento nelle sue espressioni di quadro generale.
Il lamento non è l’unica voce (anzi, esistono tendenze contrarie, come dirò tra poco), 

ma non è una flebile voce. Non si dirige in una direzione unica, il lamento, ma assume 
inflessioni diverse a seconda delle Facoltà e delle Università. Mi pareva comunque necessa­
rio, dopo averlo ascoltato, riproporlo qui per rendere le risposte meno inadeguate.

Chiunque abbia un minimo di esperienza troverà ampi echi di questo lamento negli 
orientamenti di fede dei credenti oggi in questa diocesi (e non solo).

Ci troviamo, si dice, di fronte ad un mondo:
• segnato dal frammento e dall’effimero,
• connotato da accettazione passiva dell’esistente,
• sovraccarico di sollecitazioni e di opzioni,
• disorientato e fortemente debilitato nelle scelte, soprattutto quelle decisive e definitive, 
• che ama stare alla finestra e declina volentieri le responsabilità,
• che ama le fasi esperenziali, ma non pare maturarne davvero esperienza,
• che è spesso prigioniero del soggettivismo,
• che declina la liberazione e la libertà in termini fortemente individualistici,
• che incontra difficoltà crescente ad accettare regole oggettive,
• che privilegia le ottiche e i punti di vista piuttosto che prospettive definite di senso.



Atti del Cardinale Arcivescovo 149

Un mondo che parrebbe, dunque, segnato da una fluidità preoccupante sul terreno spi­
rituale, etico e culturale.

Anche il sapere universitario sembra essere entrato in una fase di estrema specializza­
zione e compartimentazione che rende oggi più impegnativo creare collegamenti, interdi- 
sciplinarietà e visione d’insieme. La fissione nucleare a cui sono soggetti i vari dipartimenti, 
anche logisticamente, pare ad alcuni la cifra visibile di una possibile dispersione mentale:

• che può rinchiudere e isolare nel proprio gruppo di ricerca,
• nel rifiuto di affrontare la complessità del mondo con uno sguardo d’insieme,
• nella pura trasmissione di nozioni e competenze,
• o, ancor più, nella considerazione del sapere come un puro oggetto d’uso e di consumo.
• determinando così il silenzioso abbandono della funzione pedagogica e della indica­

zione di senso,
• non fornendo strumenti di ricomposizione e di sintesi,
• limitandosi all’esposizione di verità indifferenti,
• lasciando in penombra la ricerca delle verità più profonde del sapere,
• non trasmettendo in definitiva interesse per la ricerca delle verità ultime
• e della verità in se stessa come primario interesse,
• coltivando non tanto la salutare consapevolezza dei limiti della conoscenza umana
• ma la sfiducia sulla conoscenza, sulla cultura, sullo studio in quanto tali.
D’altra parte non si spengono segnali di storiche ostilità culturali nei confronti della 

sfera religiosa:
• quando si afferma una visione della scienza (o di qualche scienza) come unica depo­

sitaria assoluta di certezza,
• escludendo ogni possibile apertura alla dimensione religiosa o di fede,
• non sono pochi a temere che, dopo il crollo delle grandi ideologie dei due secoli pas­

sati, stia rinascendo una forma di neoilluminismo.
Inoltre continuano a manifestarsi, sia pure in forma meno clamorosa, tenaci posizioni di 

tipo anticlericale
• che continuano a nutrire una diffidenza pregiudiziale verso ogni apertura dell’Uni­

versità nei confronti della ricerca teologica;
• alla quale si nega da parte loro ogni carattere di serietà e di credito scientifico,
• per non parlare di qualsiasi eventuale - come dirò tra poco - adito al dialogo e all’in­

terscambio con l’Università.
Queste le varie voci del lamento.
Ma il lamento per un credente, come dicevo, è in grado di assumere una valenza profe­

tica:
• è l’indice puntato verso una utopia del possibile da proporsi,
• è una sfida con cui misurarsi con lealtà e franchezza.
E poi non di solo lamento profetico si tratta, ma di convinzioni che già stanno produ­

cendo in molti docenti prospettive culturali nei confronti delle quali si può e si deve sentire 
fortemente interpellata la comunità ecclesiale nel suo insieme e quella parte della comunità 
che sono, appunto, i credenti all’interno dell’Università o come docenti e ricercatori o come 
studenti.

Si tratta di un forte richiamo etico-culturale:
• ad assumere con responsabilità l’esercizio della cultura, della ricerca, della profes­

sione docente,
• a riappropriarsi, cioè, del senso alto della cultura e del lavoro culturale,
• a riappropriarsi della formazione del senso critico verso la realtà e i percorsi della 

conoscenza,
• a ricuperare l’Università come luogo dell’eccellenza del sapere
• e anche di quel sapere che punta a uscire dall’autoreferenzialità,



150 Atti del Cardinale Arcivescovo

• ad affrontare la complessità del mondo con sguardo d’insieme,
• a cogliere e ad evidenziare dentro a ogni area
• un richiamo al fatto che nessuna materia, in definitiva, è asettica di fronte alla 

coscienza
• e alla responsabilità di come va questo mondo.
Per il credente, in altre parole, la cultura non è un lusso, non è un’accademia, non è un 

privilegio, ma è un dovere a cui bisogna fare posto per il bene di tutti (Card. Ballestrero).
In questo ambito la fede dei credenti e la responsabilità di una Chiesa possono offrire 

un “soccorso” previo, un contributo per la pura sopravvivenza della civiltà e della cultura.
E i cristiani lo devono prestare perché se si degrada la cultura in una civiltà la fede stessa 

potrebbe essere vanificata prima ancora che annunciata.
Ma non è solo un forte richiamo etico a spingere la Chiesa a prestare il suo apporto al 

mondo della cultura, è anche una esigenza di fede e di educazione che viene dalla fede.
Il cristiano, se vuole essere tale, dovrebbe autoeducarsi alla logica del servizio con 

amore come dimensione di fondo della sua vita, poiché in ciò sta la quintessenza di ciò che 
si è visto realizzato in Gesù quale profilo ideale di umanità.

Perciò alcune dimensioni preliminari e irrinunciabili di ogni vera cultura dovrebbero 
essergli familiari:

• il disinteresse, l’umile ascolto della realtà,
• la lotta contro l’idolatria della moda o di quant’altro,
• contro la ricerca di breve respiro e strumentale;
• la fede può insegnare fedeltà e perseveranza,
• può conferire alla cultura la capacità di guardare lontano,
• la vera cultura, infatti, ha sempre qualcosa di inattuale
• contro ogni onnipotenza intellettuale,
• contro la presunzione di credersi padroni di parole e conoscenze,
• contro la dismissione del soccorso ai deboli di conoscenza,
• contro l’insensibilità per la dignità di chiunque (leggasi anche degli studenti e vi­

ceversa),
• contro la cecità dei fini di ciò che si insegna e si opera,
• essa può insegnare ad affermare la verità senza odio per l’interlocutore e l’avversario.
In una parola: la fede di fronte alla cultura assume la prospettiva aperta dalla riflessione 

sul Logos (Vangelo di Giovanni): «Senza di lui nulla è stato fatto di ciò che è stato fatto»;
• ogni cosa, ogni persona è conosciuta da Dio,
• è lo sguardo contemplativo che vede la luce divina in ogni essere,
• la conoscenza umana è partecipazione e comunione attiva con Dio,
• noi siamo in una società che si dice secolare,
• ma per il credente nulla è radicalmente secolare e in relazione indifferente.
E, in altri termini il “pregiudizio ottimistico” del Cristianesimo, che fonda la convin­

zione secondo cui tutto ciò che è bello, vero e buono o semplicemente bello, da chiunque 
venga, non può non essere riconosciuto e stimato dal credente.

E i credenti e la nostra Chiesa come devono atteggiarsi di fronte alla cultura?
• In primis non devono temerla e non devono sottovalutarla,
• non devono presumere di poter fare a meno delle sue acquisizioni,
• non devono temere il confronto,
• anzi devono cercarlo;
• non devono essere ciechi e muti di fronte a ciò che il sapere scopre e matura,
• devono informarsi,
• devono dare il loro contributo di fede e di sapienza,
• non devono cavalcare l’ignoranza,
• non devono sottrarsi alla critica,



Atti del Cardinale Arcivescovo 151

• devono stimolare anche in proprio la ricerca e il sapere,
• devono valorizzare gli intellettuali nella azione pastorale,
• devono evitare la tentazione dell’onniscienza,
• la Chiesa non deve temere la libertà di ricerca.
Il problema oggi è di non rendere la cultura profana di religione e di Cristianesimo e la 

nostra tradizione religiosa, la nostra stessa fede cristiana profana di cultura.

In quale direzione operare, con quali strumenti, come attrezzarci?
Esiste un primo mare aperto e sono le presenti e le nuove giovani generazioni.
In questo nostro incontro, si pone particolare attenzione ai docenti e ai ricercatori uni­

versitari, ma è evidente che l’interlocutore ineludibile resta il mondo dell’Università e della 
cultura nel suo complesso, di cui gli studenti sono destinatario e riferimento preminente.

Chiederei a voi, per quanto vi è noto e possibile, di indicare ciò che la vostra esperienza 
già ritiene praticabile o intravede come possibile.

Certamente qui c’è mare aperto anche all’interno del mondo ecclesiale che, specie nel­
l’ultimo periodo, ha visto crescere enormemente il numero di studenti - e specificamente di 
studenti universitari - nei gruppi giovanili e, in genere, in coloro tra i giovani che frequen­
tano la vita ecclesiale. Attenzione maggiore dovremmo dedicare proprio a questa particolare 
condizione del giovane qui da noi che, nel bagaglio della sua spiritualità, dovrà mettere in 
conto una nuova inculturazione del Cristianesimo, una inculturazione - io ritengo - di pari 
dignità di altre che nel corso dei secoli caratterizzarono la fede cristiana: si tratta di riespri­
mere la fede a fronte della modernità, in modo che non avvenga il fenomeno spiacevole e 
pericoloso di ritenere la fede cristiana loquace solo nell’ambito ecclesiale e silente al suo 
esterno.

Ma anche in vista di ciò, occorre innanzi tutto valorizzare da parte nostra, come comu­
nità ecclesiale, la presenza di docenti che si riconoscono nella visione cristiana della vita 
all’interno delle varie specializzazioni della ricerca universitaria.

Sono molti, certamente.
A questo proposito, se la vostra collaborazione sarà adeguata, vorrei riavviare un orga­

nismo di consultazione e di ricerca che rispetti e rispecchi le aree affini di competenza, una 
struttura duttile di conoscenza reciproca, di consultazione, di lavoro, una struttura proposi­
tiva, in grado di cogliere e di affrontare le questioni emergenti e specifiche delle principali 
aree culturali operanti nelle nostre Università.

Una struttura in grado di diventare propositiva anche verso la Diocesi. Penso che non 
sarebbe impossibile estendere un’esperienza che presenta sin d’ora qualche significativo 
esempio di coesione tra docenti in ambiti affini. Intendo unità adeguatamente specializzate 
in alcune problematiche di rilievo, che siano in grado di fornire mirati specifici di forma­
zione e di informazione, che entrino gradatamente anche nelle dinamiche dell’aggiorna­
mento pastorale della Diocesi e del Clero.

Ma innanzi tutto, ovviamente, occorrerà continuare a tenere come referente primario il 
mondo delle Università. Molti ambiti del sapere sono attivi e aperti oggi a un livello tale di 
problematica che sotto molti aspetti gli interrogativi che si pongono vanno ben oltre la pro­
pria disciplina specifica, postulando un approccio decisamente interdisciplinare e interpel­
lando aree di indagine e di conoscenza proprie - poniamo - anche della teologia, dell’etica. 
Investono cioè la visione globale della vita o della persona o del mondo nel quale stiamo 
operando.

Si intravede qui l’esigenza di “nuove sintesi del sapere”, connesse a nuove potenzialità, 
prima impensabili, di intervento sulle strutture primarie dell’uomo, del pianeta terra e del 
cosmo che richiedono soluzioni - si spera - non di tipo solo asetticamente “scientifiche”, 
ma umanistiche.



152 Atti del Cardinale Arcivescovo

È a questo livello che si può attivare una comunicazione nuova tra i saperi, in cui spe­
cificamente l’etica e la teologia e in generale le scienze che si prefiggono un'ottica globale 
possono diventare necessarie interlocutrici.

La nostra cultura sarebbe ben povera se restasse profana di etica, di pensiero umanistico, 
di spiritualità e, in definitiva, di esperienza religiosa. E, per altro verso, quanto sarebbe 
povera la nostra tradizione cristiana ed ecclesiale se fosse profana dei nuovi orizzonti della 
cultura e non fosse in grado di interagire e di dialogare con coloro che stanno elaborando 
nuove sintesi del sapere.

Quanto detto, per essere brevi, si applica anche all’universo delle nuove relazioni tra le 
religioni e le grandi spiritualità dell’umanità. Non sono più religioni del mondo, ma religioni 
e proposte spirituali di “questo mondo” cioè di Torino. Un approccio cristiano maturo e non 
defilato in questo ambito ha bisogno dell’apporto di una vasta esperienza di confronto cul­
turale e spirituale. La nostra Città e la nostra Diocesi, in particolare per l’Islam, hanno 
saputo avviare un’esperienza pionieristica in questo campo. Esistono pure altri Centri e altre 
iniziative, sia dentro sia fuori della tradizione ecclesiale torinese, la cui esperienza sarà indi­
spensabile. Altre strutture dovranno essere pensate ex novo anche con l’aiuto di esperti - e 
ci sono - dell’Università.

Evidentemente alcune di queste prospettive culturali vanno ben oltre le possibilità di 
una Diocesi e dell’impegno culturale dei credenti all’interno delle nostre Facoltà. E non è 
compito nostro investirci in proprio di ogni dimensione. Occorrerà interagire con organiz­
zazioni a livello nazionale. Non per nulla la C.E.I ha attivato da alcuni anni una serie di ini­
ziative (il Progetto Culturale), che dovrebbero tradursi in supporto di carattere più globale, 
tali che non possono essere rette solo a livello diocesano. Constato, tuttavia, che spesso que­
sti grandi organismi, per non finire in megagalattici apparati di parlato ecclesiale, sono a loro 
volta estremamente bisognosi di contributi che vengono dalle realtà territoriali. E Torino in 
questo campo avrebbe molto da dire.

Intendo che, nell’ambito delle nostre possibilità, faremmo bene a non sottrarci al nostro 
possibile poiché le ricadute di questi problemi ci investono comunque.

No so se condividete la mia esperienza in ciò che sto per dire.
Siamo in un momento di particolare domanda religiosa. Il problema è che questa 

domanda è da un lato esplicita, ma indifferenziata: si orienta in svariate e spesso contrastanti 
direzioni; e dall’altro spesso rimane allo stato di implicita attesa di una sorta di inespresso 
bisogno che le persone stesse non riescono neppure a ben definire. Altrettanto spesso e fre­
quentemente avvertono e lasciano trapelare che questo bisogno no è più o pienamente o del 
tutto corrisposto dal modo tradizionale di comunicare e di vivere la fede cristiana nei luoghi 
ad essa ufficialmente deputati. Non parlo evidentemente di quelli che frequentano (ben­
ché!...), ma di quelli che vi girano attorno o non vi girano affatto (eppure essi continuano ad 
essere destinatari equidistanti rispetto al Vangelo di Gesù Cristo). Il mondo universitario ce 
ne offre un’ampia testimonianza.

Mi pare che qui, nelle Università, si riproponga con forza l’esigenza di ripensare il come 
dire precisamente ad essi il senso della fede, creando uno stile di confronto tra i valori tra­
smessi dalla cultura universitaria nei vari ambiti della ricerca e i valori a cui si ispira la 
visione cristiana del mondo e della vita. Di questo credo - come dicevo - che vi sia una 
discreta richiesta anche esplicita, talora, ma certo dovrebbe essere anche sollecitata dalla 
nostra attiva responsabilità e riflessione.

Attendo da voi indicazioni in merito.
In alcuni ambiti esistono già richieste in proposito. Nella prossima primavera si tenterà 

la loro realizzazione. Si spera davvero di riuscire a rispondere all’aspettativa. Vedo qui pre­
senti alcuni di voi che ne sono convinti promotori. Credo di potervi dire un grazie sincero 
per la vostra iniziativa.



Atti del Cardinale Arcivescovo 153

Noi stessi come docenti, d’altra parte, dobbiamo metterci in atteggiamento di educa­
zione permanente nei confronti della nostra tradizione di fede sia in relazione alle nostre 
competenze sia in generale come persone che operano in particolare nella cultura. In fondo 
è un atto di umiltà che la fede, appunto, ci può opportunamente suggerire nel recepire che 
pure (forse soprattutto) l’educatore deve essere educato.

La tradizione di creare momenti di formazione specifica, che i vari movimenti e le asso­
ciazioni dei docenti cattolici hanno sempre coltivato, ci ha predisposto il terreno.

Anche in questo caso: è tempo di ripartire.
Esiste poi il versus della comunità ecclesiale poiché vari aspetti della cultura che si svi­

luppa, che si elabora o che si percepisce anche all'intemo dell’Università può essere di 
grande rilevanza per la vita ecclesiale, per la trasmissione, l’interpretazione e l’assimila­
zione della fede.

Qui si richiede un lavoro non sempre semplice e (ahimè) non sempre adeguatamente 
apprezzato di mediazione nei confronti delle comunità cristiane della Diocesi.

Sarebbe mia intenzione (ma lo considero un impegno di lungo respiro) creare le condi­
zioni di una presenza più organica, più costante del patrimonio culturale operante sul nostro 
territorio all'interno delle strutture ordinarie della pastorale, della formazione permanente 
del Clero.

Ciò sarà agevolato se si verificherà un’altra condizione che finora si trova solo in uno 
stato incerto e pionieristico: se, cioè, anche da parte di coloro che io chiamo con tutto 
rispetto intellettuali cattolici si diverrà più sensibili alla formazione culturale della loro fede, 
in altri termini se la riflessione religiosa o la teologia diverrà un sapere meno raro e meno 
riservato alla categoria degli ecclesiastici o degli insegnanti di religione per professione che, 
peraltro, a loro volta sono a tutt’oggi una delle maggiori riserve di teologia laica di cui 
disponga la nostra Diocesi.

Ma qui occorre una precisazione: uno sguardo superficiale, fermo alle catalogazioni 
estrinseche, ci impedisce talora di scorgere che il pensiero religioso e la riflessione sulla fede 
sono già presenti all'intemo della nostra realtà universitaria, certo non nei linguaggi tradi­
zionali. Credo che anche a questo proposito occorrerà far apprezzare a livello ecclesiale e 
diocesano la ricchezza di questo patrimonio e farlo conoscere.

Mi chiedo se non sarebbe davvero un buon investimento estendere, su iniziativa dioce­
sana, la pratica di borse di studio all'intemo del mondo universitario per studenti che 
vogliono investire una parte della loro vita all’approfondimento culturalmente rigoroso di 
alcuni aspetti della propria tradizione cristiana.

Di questo abbiamo ampia testimonianza in altre comunità cristiane, persino non molto 
lontano da noi.

Ma come ci possiamo attrezzare per tutto ciò?
Il riferimento a mons. Mario Operti è, a questo punto, di dovere. Ma è anche di 

merito.
Uno dei progetti a cui teneva maggiormente era la creazione di uno strumento culturale 

adeguato di dialogo tra la cultura locale e la Diocesi. Egli aveva preso in mano l’idea di una 
Fondazione le cui caratteristiche avrebbero dovuto essere sostanzialmente due:

— da un lato doveva divenire punto di richiamo di investimenti adeguati, doveva cioè 
divenire il segnale di un impegno culturale di lungo periodo, cioè strategico, della Diocesi;

- dall’altro doveva promuovere intorno a sé la ricerca e il confronto sulle tematiche 
emergenti con una riflessione largamente ospitale sia di credenti sia di persone cultural­
mente preparate ad un dialogo aperto, sistematico e costruttivo.

Mons. Mario Operti aveva già trovato questa ipotesi a buon punto di progettazione per 
opera di mons. Pollano e di alcuni suoi collaboratori, che vedo qui presenti. Questo primo 
progetto decadde per ragioni contingenti e del tutto estrinseche.



154 Atti del Cardinale Arcivescovo

È tempo di riprenderlo. Vorrei però aggiungere che dovrebbe essere innanzi tutto espres­
sione di una iniziativa laica dei docenti di ispirazione cristiana per conservare quella carat­
teristica di ponte lanciato dentro la Città, benché non equidistante e genericamente indiffe­
rente rispetto alla fede.

È attraverso questa struttura di riferimento che si potrebbero meglio pensare e gestire 
iniziative di ampio richiamo e di serio confronto con le varie componenti della nostra Città. 
Non episodiche, ma ricorrenti, in modo da avviare un costume e da creare luoghi di intera­
zione e di contatto.

Se la Fondazione tardasse a partire, questi momenti aperti alla Città dovranno in ogni 
caso essere pensati e creati facendo riferimento ad altre strutture già esistenti.

Esistono già, infatti, come ben sapete, movimenti associazioni gruppi centri fondazioni 
che in vario modo e con lunga esperienza si interessano del mondo universitario e della cul­
tura: tra i maggiori, ne conosco una ventina, senza contare i convitti universitari cattolici, 
che sono più di venti essi pure e, alcuni di loro, si stanno, appunto, attivando per proposte 
di formazione. Qualunque iniziativa rivolta alla Città non potrà non tenere conto del loro 
contributo.

Spero che riusciamo a coordinarci bene e ad uscire, come dicevo, a mare aperto.
E tempo, dunque, di ripartire!



Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Termine di ufficio
CAVION p. Silvano, M.I., nato in Dueville (VI) il 14-3-1953, ordinato il 12-4-1980, ha 

terminato in data 31 gennaio 2002 l’ufficio di assistente religioso nell’Ospedale “S. Vito” in 
Torino.

Trasferimenti
- di parroci

BONIFORTE don Attilio, nato in Pancalieri il 26-7-1942, ordinato il 29-6-1968, è stato tra­
sferito in data 1 febbraio 2002 dalla parrocchia Maria Madre di Misericordia in Torino alla par­
rocchia S. Giovanni Battista in 10029 VILLASTELLONE, v. Rezzia n. 6, tei. 011/961 00 80.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della parrocchia Maria Madre di Misericordia in Torino.

ANDREIS don Quintino, nato in Monterosso Grana (CN) il 13-1-1948, ordinato il 19-10- 
1974, è stato trasferito in data 1 febbraio 2002 dalla parrocchia S. Vincenzo Martire in Noie alla 
parrocchia Maria Madre di Misericordia in 10136 TORINO, v. A. Negri n. 22, tei. 011/36 91 57.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della parrocchia S. Vincenzo Martire in Noie.

- di assistenti religiosi
FRATUS don Giuseppe, nato in Bergamo il 21-12-1940, ordinato il 25-10-1975, è stato 

trasferito in data 1 febbraio 2002 dall’Ospedale “Oftalmico” in Torino all’Ospedale “S. 
Vito” in Torino, continuando l’ufficio di assistente religioso nell’Ospedale “S. Giovanni- 
Antica Sede” in Torino.

GOBBO p. Antonio, C.O., nato in Fara Vicentino (VI) il 19-4-1942, ordinato il 7-6- 
1987, è stato trasferito in data 1 febbraio 2002 dall’Ospedale “Maria Vittoria” in Torino 
all’Ospedale “Oftalmico” in Torino.

Nomine
ROVETTO diac. Giovanni, nato in Torino il 2-6-1940, ordinato il 5-1-1980, è stato nomi­

nato in data 1 gennaio 2002 collaboratore pastorale nella chiesa del S. Sepolcro di N. S. Gesù 
Cristo in Torino.

155



156 Curia Metropolitana - Cancelleria

FAVARO mons. Oreste, nato in Orbassano il 30-12-1930, ordinato il 27-6-1954, è stato 
nominato in data 1 febbraio 2002 - per il quinquennio in corso 2000-31 ottobre 2005 - diret­
tore dell’Ufficio per le Confraternite nella Curia Metropolitana di Torino. Sostituisce don 
Mauro Rivella, dimissionario a seguito dell'incarico affidatogli presso gli Uffici centrali 
della C.E.I.

SAPEI don Angelo, nato in Pinerolo il 27-9-1933, ordinato il 27-6-1959, è stato nomi­
nato in data 1 febbraio 2002 parroco della parrocchia S. Egidio Abate in San Gillio, di cui 
finora era amministratore parrocchiale.

DUTTO p. Giovanni, I.M.C., nato in Peveragno (CN) il 27-9-1930, ordinato il 21-12- 
1957, è stato nominato in data 1 febbraio 2002 rettore della chiesa del Beato Giuseppe Allu­
mano in Torino. Sostituisce p. Ersilio D’Errico, I.M.C., trasferito.

Parrocchia S. Giorgio Martire in Caselette
Con decreto arcivescovile in data 1 gennaio 2002, la parrocchia S. Giorgio Martire in 

Caselette è stata trasferita dalla zona vicariale N. 23-Rivoli alla zona vicariale N. 24-Venaria.

Nomine e conferme in Istituzioni varie
* Istituto “Pro Infantia Derelicta” - Torino

L’Arcivescovo di Torino, a norma di Statuto, con decreto in data 16 gennaio 2002 ha 
nominato membro del Consiglio di Amministrazione dell’Istituto Pro Infantia Derelicta, 
con sede in Torino, v. Asti n. 32, il rev.do sacerdote ISSOGLIO don Aldo, in sostituzione di 
don Giovanni Viotto.

* Istituti Riuniti “Salotto e Fiorito” - Rivoli
L’Ordinario Diocesano, a norma di Statuto, con decreto in data 29 gennaio 2002 ha 

nominato - per il quadriennio 2002-31 gennaio 2006 - membro del Consiglio di Ammini­
strazione degli Istituti Riuniti Salotto e Fiorito, con sede in Rivoli, v. Grandi n. 5, il rev.do 
sacerdote OLIVERO can. Michele.

Sacerdote extradiocesano in diocesi
HEE don Victorin Pierre - del Clero diocesano di Douala -, nato in Wahè Maonda 

Ndokobè (Cameroun) il 25-2-1967, ordinato 1’8-12-2001, è stato autorizzato in data 1 gen­
naio 2002 a dimorare nel territorio dell’Arcidiocesi.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato collaboratore parrocchiale 
nella parrocchia S. Luca Evangelista in Torino.

Sacerdote religioso defunto
BANCHIO p. Michele Valter, C.S.I., nato in Torino 1’8-11-1925, ordinato il 10-3-1951, 

assistente religioso nella Casa di riposo “Ospedale Civile” in Cavour, è deceduto in Torre 
Pellice il 26 gennaio 2002.



Curia Metropolitana 157

UFFICIO LITURGICO

Preghiera per invocare il dono della pioggia

Il periodo attuale è caratterizzato da una lunga siccità, che provoca molti disagi e deter­
mina preoccupazioni per il futuro; altri disagi si aggiungono, causati dal nostro modo di 
vivere, come appunto l’alto grado di inquinamento delle nostre città.

Questa situazione non può essere lasciata fuori dalla nostra relazione con Dio: San 
Paolo anzi ci esorta a pregare in ogni circostanza, esponendo al Signore ogni nostra neces­
sità (Fil 4.6).

L’Arcivescovo invita tutte le comunità della nostra diocesi a pregare nelle chiese dome­
nica prossima, 20 gennaio, inserendo nella “preghiera dei fedeli” una intenzione particolare 
per implorare dal Signore il suo intervento provvidente.

La preghiera che tradizionalmente viene rivolta a Dio per invocare la pioggia non è 
infatti un atto magico o arcaico, ma è la doverosa conseguenza di chi riconosce che il Padre 
è la sorgente di ogni dono, anche nelle piccole e quotidiane cose della nostra vita. Si tratta 
di chiedere al Padre che elargisca quanto è necessario per un sano equilibrio della natura e 
perché Lui, che conosce il cuore degli uomini, spinga tutti ad una sempre maggiore e neces­
saria salvaguardia del creato, dono di Dio affidato alla nostra responsabilità.

L’Ufficio Liturgico Diocesano

L'invocazione
Testo suggerito per la preghiera universale:
«O Padre, che nella tua provvidenza hai cura di ogni uomo, guarda alla nostra 

terra che ha bisogno di acqua e soccorri i tuoi figli, perché possano vivere in fedeltà 
al tuo progetto e impegnarsi nella salvaguardia del creato. Preghiamo...».

La preghiera dei fedeli può concludersi con l’orazione propria, “Per chiedere la 
pioggia", presente nella II edizione del Messale Romano a pag. 825.





Documentazione

LA GIORNATA DI PREGHIERA
PER LA PACE NEL MONDO

(Assisi, 24 gennaio 2002)
Giovedì 24 gennaio, Assisi è stata ancora una volta il cuore del mondo. Giovanni Paolo II vi è giun­
to in treno dalla Città del Vaticano, con lui hanno viaggiato i rappresentanti delle religioni (tra la 
folta rappresentanza dei Vescovi italiani era presente anche il nostro Cardinale Arcivescovo).
In tarda mattinata vi è stato un primo incontro nella piazza San Francesco, appositamente predi­
sposta, in cui sono state espresse varie testimonianze per la pace. Al termine, i rappresentanti 
delle religioni si sono recati nei vari luoghi preparati per la preghiera: quasi una corona intorno 
alla tomba di frate Francesco, presso cui - nella Basilica Inferiore - si sono riuniti con il Papa i cri­
stiani delle diverse Chiese e Comunità.
Nel primo pomeriggio si è svolto il secondo incontro, quasi una liturgia della luce che ha visto 
protagonisti i rappresentanti delle religioni per rinnovare il loro impegno comune per la pace.
A conclusione della giornata, prima del rientro in Vaticano, il Santo Padre ha sostato nella Basilica di 
Santa Chiara e sotto il Crocifisso di San Damiano ha incontrato la comunità delle Clarisse del Pro­
tomonastero; prima di risalire sul treno, ha incontrato i fedeli nella Basilica di S. Maria degli Angeli. 
Venerdì 25 gennaio, in Vaticano vi è stata una piccola e cordiale appendice: il Papa ha incontrato 
i rappresentanti di diverse confessioni cristiane e di altre religioni, con le loro Delegazioni, per 
condividere insieme l’agape fraterna.
Pubblichiamo il testo dei vari interventi di Giovanni Paolo II, inseriti nello svolgimento dei singo­
li incontri.

Domenica 20 gennaio
INTERVENTO DEL PAPA 
IN PREPARAZIONE 
ALL’INCONTRO

Carissimi Fratelli e Sorelle!

1. Dopo il tragico attentato dell'11 settembre scorso, sempre presente alla 
nostra memoria, e di fronte al rischio di nuovi conflitti, i credenti avvertono l'ur­
genza di intensificare la loro preghiera per la pace, perché essa è anzitutto dono di 
Dio. È in tale contesto che si è situata la Giornata di digiuno del 14 dicembre scorso, 
che ha raccolto moltissime adesioni, come pure la Giornata di preghiera per la pace, 
che si terrà ad Assisi il 24 gennaio prossimo. Vi prenderanno parte rappresentanti 
di diverse confessioni cristiane e di altre religioni. Si ripeterà così l'esperienza del 
27 ottobre 1986 quando, per la prima volta, la città di San Francesco vide confluire 
entro le sue mura esponenti delle religioni del mondo per elevare al Cielo una fer­
vida implorazione di pace.

159



160 Documentazione

2. Da allora un nuovo spirito - chiamato spesso lo "spirito di Assisi" - anima il 
dialogo inter-religioso e lo lega indissolubilmente per la giustizia, per la salvaguar­
dia del creato e per la pace. La Giornata di preghiera per la pace non intende in alcun 
modo indulgere al sincretismo religioso. Ogni gruppo religioso, infatti, pregherà in 
luoghi diversi secondo la propria fede, la propria lingua, la propria tradizione, nel 
pieno rispetto degli altri. Ciò che unirà tutti i partecipanti è la certezza che la pace è 
dono di Dio. Come credente, ciascuno sa di essere chiamato a farsi operatore di pace.

Su tale base, uomini e donne di diverse appartenenze religiose non solo possono 
collaborare, ma anzi devono impegnarsi sempre più per difendere e promuovere l'ef­
fettivo riconoscimento dei diritti umani, condizione indispensabile per una pace 
autentica e duratura. Di fronte alla violenza, che in questi tempi infierisce in tante 
regioni della Terra, essi avvertono il bisogno di mostrare che le religioni sono un fat­
tore di solidarietà, sconfessando e isolando quanti strumentalizzano il nome di Dio 
per scopi o con metodi che in realtà lo offendono.

3. Giovedì prossimo, a Dio piacendo, compiremo insieme un pellegrinaggio in 
treno, seguendo l'esempio del Beato Giovanni XXIII, che si recò a Loreto e ad Assisi, 
il 4 ottobre 1962. A questo pellegrinaggio invito ad unirsi i credenti e le persone di 
buona volontà del mondo intero, perché siamo chiamati tutti a costruire insieme la 
pace. Vorrei invitare ad unirsi a noi nella preghiera particolarmente le Comunità 
religiose e monastiche, specialmente quelle di clausura, come pure i bambini, gli 
ammalati e gli anziani.

Maria, Regina della pace, ottenga per l'umanità il dono prezioso della pace e ci 
aiuti ad essere in ogni ambiente, come lo fu Francesco, strumenti di quella pace che Dio 
solo può dare.

Giovedì 24 gennaio 
INTERVENTI 
NELL’INCONTRO 
DEL MATTINO

Saluto del Santo Padre
1. Vi accolgo tutti con gioia e rivolgo a ciascuno il mio cordiale benvenuto. 

Grazie per aver aderito al mio invito, intervenendo, qui ad Assisi, a quest'incontro 
di preghiera per la pace. Esso richiama alla mente quello del 1986, e ne costituisce 
come un significativo prolungamento. Lo scopo è sempre lo stesso, quello cioè di 
pregare per la pace che è anzitutto dono di Dio da implorare con fervorosa e fidu­
ciosa insistenza. Nei momenti di più intensa apprensione per le sorti del mondo, si 
avverte con maggiore vivezza il dovere di impegnarsi personalmente nella difesa e 
nella promozione del fondamentale bene della pace.

2. Un saluto speciale indirizzo al Patriarca ecumenico, Sua Santità Bartolomeo 
I, e a quanti lo accompagnano; al Patriarca di Antiochia e di tutto l'Oriente, Sua 
Beatitudine Ignazio IV; al Catholicos Patriarca della Chiesa Assira dell'Oriente, Sua 
Santità Mar Dinkha IV; all'Arcivescovo di Tirana, Durres e di tutta l'Albania, Sua 
Beatitudine Anastas; ai delegati dei Patriarchi di Alessandria, Gerusalemme,



Documentazione 161

Mosca, Serbia, Romania; delle Chiese ortodosse di Bulgaria, Cipro, Polonia; ai dele­
gati delle Antiche Chiese dell'Oriente: il Patriarcato siro ortodosso di Antiochia, la 
Chiesa Apostolica Armena, il Catholicossato Armeno di Cilicia, la Chiesa ortodos­
sa d'Etiopia, la Chiesa ortodossa sira del Malankar. Saluto il rappresentante 
dell'Arcivescovo di Canterbury, Sua Grazia George Carey, i tanti rappresentanti 
delle Chiese e Comunità ecclesiali, Federazioni, Alleanze cristiane d'Occidente; il 
Segretario Generale del Consiglio Ecumenico delle Chiese e i rappresentanti 
dell'Ebraismo mondiale, che hanno aderito a questa speciale Giornata di preghiera 
per la pace.

3. Desidero, altresì, porgere il più cordiale benvenuto agli esponenti delle 
diverse confessioni religiose: ai rappresentanti dell'Islam, qui convenuti 
dall'Albania, dall'Arabia Saudita, dalla Bosnia, dalla Bulgaria, dall'Egitto, da 
Gerusalemme, dalla Giordania, dall'Iran, dall'Iraq, dal Libano, dalla Libia, dal 
Marocco, dal Senegai, dagli Stati Uniti d'America, dal Sudan, dalla Turchia; ai rap­
presentanti del Buddhismo, giunti da Taiwan e dalla Gran Bretagna, e a quelli 
dell'Induismo, giunti dall'India; ai rappresentanti appartenenti alla religione tradi­
zionale africana, che vengono dal Ghana e dal Benin, come pure a coloro che ven­
gono dal Giappone in rappresentanza di diverse religioni e movimenti; ai rappre­
sentanti Sikh dell'India, di Singapore e della Gran Bretagna; ai delegati del 
Confucianesimo, dello Zoroastrianesimo e del Giainismo. Non mi è possibile nomi­
nare tutti, ma vorrei che il mio saluto non dimenticasse nessuno di voi, gentili e gra­
diti ospiti, che ringrazio ancora una volta per aver accettato di prendere parte a que­
sta significativa giornata.

4. La mia riconoscenza si estende ai venerati Cardinali e Vescovi presenti; in 
particolare al Cardinale Edward Egan, Arcivescovo di New York, città tanto dura­
mente colpita nei tragici eventi dell'll settembre; saluto inoltre i rappresentanti 
degli Episcopati di quelle Nazioni, dove più forte s'avverte l'esigenza della pace. 
Uno speciale pensiero rivolgo poi al Cardinale Lorenzo Antonetti, Delegato 
Pontificio per la Patriarcale Basilica di San Francesco in Assisi, e ai cari Frati Minori 
Conventuali, che, come sempre, ci offrono una generosa accoglienza e una familia­
re ospitalità.

Con deferenza saluto il Presidente del Consiglio Italiano, Onorevole Silvio 
Berlusconi, il Ministro per le Infrastrutture e i Trasporti e le altre Autorità che ci 
onorano della loro presenza, come pure le Forze di Polizia e quanti stanno dispie­
gando ogni sforzo per assicurare il buon andamento di questa giornata.

Il mio saluto, infine, è per voi, carissimi Fratelli e Sorelle presenti, e special- 
mente per voi, cari giovani che avete vegliato tutta la notte. Iddio conceda che dal­
l'odierno incontro scaturiscano quei frutti di pace per il mondo intero, che tutti cor­
dialmente auspichiamo.

Testimonianze per la pace
* Introduzione

Card. Francois Xavier Nguyén Van Thuàn

«Come sono belli sui monti i piedi del messaggero di lieti annunzi che annunzia la 
pace». Come è bello e consolante che la solenne convocazione per la pace, abbia trovato in 
voi tutti qui presenti risposta generosa e disponibile in voi che, per la pace, già vi impegna­
te quotidianamente.



162 Documentazione

Siamo qui convenuti, rispondendo ad un invito di Sua Santità Giovanni Paolo II, per 
testimoniare di fronte agli uomini e alle donne di buona volontà, nell’impegno comune e 
nella preghiera propria a ciascuna esperienza religiosa, la volontà di superare le contrappo­
sizioni tra i popoli a favore di una autentica promozione della pace.

Nello spirito della prima convocazione di Assisi, accogliamo l’invito a proclamare 
davanti al mondo che la religione non deve mai diventare pretesto di conflitti, di odi e di vio­
lenze, quali i nostri giorni nuovamente conoscono. In questo momento storico l’umanità ha 
bisogno di vedere gesti di pace e di ascoltare parole di speranza.

Ancora più belli saranno i piedi del messaggero che annunzia la pace, quando, dopo 
averla proclamata solennemente sulle pendici del monte Subasio, ciascuno di noi ritor­
nerà a proclamarla e a viverla nella pluralità del vivere quotidiano di altri monti, città e 
villaggi.

• Patriarca Ecumenico
Sua Santità Bartolomeo I

«La vera pace viene da Dio» (San Giovanni Crisostomo: PG 61, 14).
La pace di Dio e la pace sulla terra hanno tra loro un rapporto di madre a figlia.
11 nostro Signore Gesù Cristo, “Principe della pace”, secondo il Profeta Isaia (9,6) seb­

bene abbia distinto la pace di Dio dalla pace del mondo (cfr. Gv 14,27), ha chiamato beati 
gli operatori di pace promettendo che «saranno chiamati figli di Dio» (Mt 5,9).

La pace di Dio viene offerta a colui che, riconciliato con Dio per mezzo di Gesù Cristo, 
manifesta realmente la comunione con Lui mediante l’amore, la virtù, la piena fede e fidu­
cia in Lui.

La pace di Dio è la più perfetta delle benedizioni e si presenta come stabilità nella guida 
dell’uomo (Basilio il Grande: PG 30, 305). Come tale, sorpassa ogni intelligenza (cfr. Fil 
4,7) e non ha fine (cfr. Is 9,7). «Si protende lungo ogni secolo, essendo illimitata ed infini­
ta» (Basilio il Grande: PG 30, 513). Non esiste una simile pace «se prima non si è pervenu­
ti alla virtù» (Giovanni Crisostomo: PG 62, 73), perché essa è frutto della grazia, che opera 
in coloro che sono liberati da desideri malvagi e da dissidio interno. Le passioni malvagie 
creano la perturbazione interna, e quando trascinano la volontà ad operare per essere tradotte 
in atto provocano la guerra esterna (cfr. Gc 4,1).

Perciò, per avere la pace nel mondo bisogna essere in pace con Dio e, di conseguen­
za, con noi stessi e tra di noi. La parola di Cristo rivolta alla città di Gerusalemme «se 
avessi compreso anche tu, in questo giorno, la via della pace» (Lc 19,42), si rivolge ugual­
mente oggi al mondo intero. Abbiamo il dovere, soprattutto adesso, dopo lo sterminio di 
vittime ed orrendi olocausti, di conoscere anzitutto i presupposti spirituali, ma anche eco­
nomici e di altro genere della pace sulla terra. E questi presupposti sono la giustizia, il 
rispetto della sacralità della persona umana del prossimo, e della sua libertà e dignità, la 
riconciliazione, la disposizione benevola e altruistica verso l’uomo, e in genere verso la 
vita virtuosa secondo Dio, nella quale è compresa anche la giustizia, l’equilibrata parteci­
pazione di tutti ai beni della terra, della scienza e della tecnologia. Affinché non si ripeta 
sulle nostre generazioni in estensione mondiale la distruzione, prevista da Cristo e realiz­
zata allora, di una sola città, dobbiamo pentirci e ritornare a Dio e conoscere e compiere 
la sua santa volontà. Allora Dio, il quale non è Dio della guerra e della battaglia, ma Dio 
di pace, esaudirà le nostre preghiere e darà a noi e al mondo anche la pace sulla terra. 
Altrimenti, se persistiamo nelle passioni peccaminose e malvagie e nelle aspirazioni per­
sonali avide, interessate e individualiste, le voci delle guerre aumenteranno e la sventura 
colpirà la terra e l’umanità.

Che il Signore della pace ci dia la sua pace. Così sia.



Documentazione 163

• Arcivescovo di Canterbury
Sua Grazia George Carey *

Con grande gioia saluto i leader delle comunità di fede riuniti ad Assisi su invito di Sua 
Santità Giovanni Paolo II. Sono molto dispiaciuto di non poter essere insieme con voi, con­
siderando in modo particolare che i leader religiosi hanno la possibilità di dare un contri­
buto veramente importante alla pace e alla riconciliazione del nostro mondo, sempre più 
instabile e pericoloso.

Negli ultimi mesi abbiamo appreso ancora una volta quanto sia grande il bisogno l’uno 
dell’altro. Abbiamo sperimentato violenza, guerra e odio, ed abbiamo visto come gli errori 
di una generazione possano ripetersi nei figli e nei nipoti. Abbiamo bisogno che la grazia di 
Dio ci tocchi con una generosità che sia più che umana, e liberi noi stessi e il nostro prossi­
mo dai disastri del passato. Non si tratta di un cammino veloce o indolore. Là dove le per­
sone hanno appreso ad essere ostili o sospettose, occorrerà molto per costruire amicizia e 
fiducia. Gesù Cristo, il leader ispiratore di tutti i cristiani, ci ha insegnato che sono beati gli 
afflitti, perché saranno consolati. Ci ha detto che sono beati i misericordiosi, perché trove­
ranno misericordia, e beati gli operatori di pace perché saranno chiamati figli di Dio. 
Occorre perseverare nella speranza, e non lasciarsi prendere dallo sconforto.

Le entità religiose, come pure i leader religiosi, hanno un compito delicatissimo e dif­
ficile in cui impegnarsi. Nonostante le nostre imperfezioni, siamo testimoni della bontà di 
Dio. Noi cerchiamo di dire parole di verità, di amore e di perdono, rimanendo saldi in ciò 
che è il bene. Noi riconosciamo che le nostre tradizioni possono essere stravolte per divide­
re le persone, piuttosto che riunirle insieme. Talvolta ci siamo definiti per ciò che ci divide, 
piuttosto che per quanto ci unisce. Riconosciamo di averci mal compreso e di averci feriti 
l’un l’altro; perciò dobbiamo costruire la nostra pace sul nostro bisogno di accogliere il per­
dono e di offrirlo.

Le nostre preoccupazioni, tuttavia, devono essere allo stesso tempo pratiche, oltre che 
oranti e profetiche. Non possiamo proclamare la libertà ai prigionieri senza liberare i pove­
ri da un debito opprimente. Se vogliamo vivere in armonia con i vicini, significa che dob­
biamo dar da mangiare agli affamati e cure mediche ai malati. Se ci consideriamo membri 
di un’unica famiglia umana, dobbiamo condividere con i molti che sono nell’indigenza le 
cose buone che alcuni di noi possiedono. Dobbiamo farlo in maniera che sia onorevole per 
tutti: rispetti la dignità umana di tutti, e li metta in grado di partecipare alla vita economica 
e politica del mondo.

Fratelli e sorelle, anche se non sono presente insieme a voi, il vostro odierno incontro 
sarà senza dubbio nei miei pensieri e nelle mie preghiere. Questo è un giorno che segna una 
tappa nuova del nostro viaggio, un segno del nostro impegno l’uno per l’altro, e per Iddio 
che ci guida in avanti insieme.

• Dr. Ishmael Noko
(Segretario Generale della Federazione Luterana Mondiale)

Questo è un giorno in cui ci rivolgiamo al Signore, nostra potente fonte di vita dai molti 
nomi, con la nostra supplica per il futuro del mondo. È un’occasione per riflettere su ciò che 
la fede religiosa significa in un mondo di violenza. La domanda che ci sta di fronte è: Dove 
è la nostra fedeltà suprema? Come possiamo rendere testimonianza prima e anzitutto a un 
Dio che ama tutto il mondo, piuttosto che ad uno legato a certe lealtà nazionali, culturali o 
politiche?

Il dialogo inter-religioso e le relazioni tra persone diverse di differenti fedi sono essi 
stessi espressione di genuina fede in Dio. Esse costruiscono ponti di mutua fiducia e rispet-

' La testimonianza dell’Arcivescovo di Canterbury è stata letta dal Vescovo Richard Garrard.



164 Documentazione

to, e abbattono muri di ostilità. Le relazioni inter-religiose non possono essere isolate dalle 
loro implicazioni sociali e politiche. Attraverso il dialogo, l’autoesame, la preghiera e la 
riflessione possiamo comprendere meglio ed essere autorizzati a rispondere alle condizioni 
di disperazione di molte parti del mondo, che aiutano a fomentare l’odio e la violenza. Prego 
che, attraverso questi mezzi, possiamo trovare le giuste vie per alleviare la povertà, le dispa­
rità economiche, le violazioni dei diritti umani, i rapporti di poteri abusivi e altre ingiustizie 
che li sostengono, cose tutte che intensificano quella disperazione.

In un mondo scosso dalla ferocia di odi alimentati da fondamentalismi religiosi, il dia­
logo inter-religioso gode di una rinnovata attenzione e priorità. Lo scopo ultimo di un simi­
le dialogo, come pure della preghiera e della riflessione in cui siamo ora impegnati, è di 
ascoltare ciò che Dio ha da dirci, attraverso le nostre diverse tradizioni. In questo modo pos­
siamo scoprire la grazia e la volontà di Dio e ripudiare atteggiamenti che legittimino i con­
flitti basati sulla religione.

Le Nazioni Unite, che a giusta ragione hanno ricevuto lo scorso anno il Premio Nobel 
per la Pace, devono continuare a svilupparsi ulteriormente in ciò per cui sono state designa­
te ad essere sin dall’inizio, così che possano promuovere sempre più la fraternità fra tutti i 
Paesi, impegnate ad agire e capaci di farlo in modo deciso nei confronti della giustizia inter­
nazionale, della pace e dell’integrità della creazione di Dio. Il ruolo della diplomazia deve 
essere rafforzato per affrontare direttamente le cause che soggiacciono al terrorismo e alla 
violenza. Lo scopo delle relazioni diplomatiche nella situazione attuale è più alto di quello 
di costruire un’alleanza per un’azione militare. Devono contribuire nella sostanza a rettifi­
care e a sanare ingiustizie del passato, come pure ad edificare visioni comuni per un futuro 
migliore.

Una responsabilità grave pesa al presente sui politici del mondo, come pure sulle comu­
nità religiose, sulle istituzioni finanziarie, sulle comunità scientifiche ed educative, sulle isti­
tuzioni e le agenzie di informazione, e sul mondo dello spettacolo. Il mondo globalizzato 
non può essere semplicemente un’arena di competizione brutale, ma un luogo di ricerca del 
futuro comune dell’umanità.

Nella congiuntura critica attuale, le Chiese della Federazione Luterana Mondiale cer­
cheranno di adempiere al loro ruolo di partner per la fraternità umana e per la giustizia nelle 
differenti regioni, specialmente attraverso il dialogo e l’azione comune con gli aderenti ad 
altre fedi.

Che tutti possano essere, mediante il culto e la preghiera, strumenti mediante i quali Dio 
possa operare per la guarigione del mondo.

• Dr. Setri Nyomi
(Segretario Generale dell'Alleanza Mondiale delle Chiese Riformate)

Il Buon Samaritano
E chi è il mio prossimo?
Come Chiese della tradizione della Riforma, non possiamo non iniziare questo momen­

to di testimonianza se non con la Parola di Dio. Il racconto familiare del Buon Samaritano 
è sempre stato narrato con un accento sull’inaspettato soccorritore che ha agito come pros­
simo - spesso senza una profonda analisi delle differenze religiose e culturali esistenti tra il 
soccorritore e colui che venne soccorso. E interessante rilevare che il nostro Signore Gesù 
Cristo ha raccontato questa storia in risposta ad una domanda sulle condizioni per la sal­
vezza; tale vicenda è pervasa da toni di amore, di rispetto, di attenzione e di comunanza di 
condivisione verso quanti possono essere di cultura o religione totalmente differente, piut­
tosto che oltrepassarli, ignorarli o trattarli da nemici.

Racconti simili ci offrono la base per il compito di creare una cultura di pace nel mondo 
odierno. Sfortunatamente, oggi abbiamo ereditato un mondo in cui persone con altre moti-



Documentazione 165

vazioni (spesso politiche o economiche) usano delle religioni come strumenti per le loro 
guerre private, conducendo, pertanto, il mondo ad uno stato di mancanza di pace. Se potes­
simo ascoltare ancora una volta la storia del Buon Samaritano!

In questo tempo di testimonianza, non siamo qui soltanto per lamentarci. Siamo qui 
anche per celebrare i buoni esempi di essere “prossimo”. Ricordiamo con gratitudine l’espe­
rienza del Consiglio Cristiano Liberiano e del Consiglio Supremo Musulmano della Liberia 
che si sono radunati per formare il Comitato interconfessionale. È stato quello l’inizio di un 
cammino di pace in Liberia. Sì, la pace non è completamente realtà in Liberia, ma la risolu­
zione di queste due comunità di operare insieme ha segnato una importante pietra miliare, e 
tale decisione continua a spingere la Liberia verso un aumento della pace. Simile vicenda può 
dirsi della Sierra Leone. In Indonesia, si sente di comunità in cui hanno vissuto insieme per 
anni in pace cristiani e musulmani, sino a tempi recenti, quando forze spesso motivate dal­
l’esterno hanno cominciato ad usare cristiani e musulmani l’uno contro l’altro in qualcuna 
delle isole. Nei mesi scorsi, però, siamo stati informati che in ambedue le comunità vi sono 
forze che desiderano radunarsi per dialogare e opporsi a qualsiasi forza distruttiva. Sono segni 
di speranza che dobbiamo incoraggiare e per i quali dobbiamo pregare.

Il nostro compito è pregare perché questi semi di pace continuino a germogliare. 
Occorrono più samaritani che, ispirati dalla fede, decidano che le differenze religiose non 
dovrebbero permettere di ignorare, o addirittura odiare, quanti sono diversi. Viviamo nelle 
stesse comunità sullo stesso pianeta. Quando ci impegniamo a costruire la pace dentro le 
nostre comunità, ciò non è sleale nei confronti delle nostre religioni o addirittura contrario 
ai nostri spiriti religiosi. Un tale impegno è parte della nostra vocazione.

Continuiamo, perciò, ad unirci e a pregare per la pace.

• Geshe Tashi Tsering
(Buddhismo)

Possa io divenire in ogni momento, ora e sempre, un protettore di quanti sono senza pro­
tezione, una guida per coloro che hanno perso la via, una nave per quanti devono solcare gli 
oceani, un ponte per coloro che devono attraversare i fiumi, un santuario per quanti sono in 
pericolo, una lampada per chi ha bisogno di luce, un luogo di rifugio per quanti hanno biso­
gno di riparo, un servo di quanti sono nella necessità.

Per tutta la durata dello spazio, per il tempo che gli esseri viventi rimangono, sino ad 
allora, possa anch’io restare e sconfiggere le miserie del mondo.

(Da Guida al modo di vivere del Bodhisattva, Shantideva).

• Capo Amadou Gasseto
(Religione Tradizionale Africana)

L'iniziativa del Papa Giovanni Paolo II in favore della pace ha sempre suscitato in me 
molta gioia e speranza per il nostro mondo, spesso lacerato dalla violenza e dalle guerre. 
L’invito, che mi è stato fatto, di partecipare ad Assisi alla preghiera per la pace è un onore 
per me e per tutti i fedeli membri del “Vodun Avélékété”, di cui sono il grande sacerdote. 
Accettando di partecipare a questa preghiera, assumo l’impegno di promuovere presso i miei 
fedeli uno spirito ed un atteggiamento di pace capaci di produrre un impatto favorevole sulla 
società del Benin.

Ma io riconosco anzitutto che la pace è un dono che Dio fa agli uomini. Comunque que­
sto dono è lasciato alla responsabilità dell’uomo chiamato dal suo Creatore a costruire la 
pace in questo mondo. È una responsabilità universale che riguarda tutta la creazione.

Per me, responsabile della religione tradizionale “Vodun”, la pace non è possibile fin­
tanto che sussistono lacerazioni, divisioni e antagonismi tra gli uomini. Dobbiamo comin-



166 Documentazione

ciare a dominare noi stessi per non essere autori di parole che generano sentimenti di riva­
lità, di esclusione e di violenza. Dobbiamo essere responsabili dello spirito che produce le 
nostre parole. Dovrebbe essere uno spirito che crea la concordia, la convivialità e la frater­
nità. Allora la pace avrà un terreno favorevole per attecchire negli uomini.

C’è una cosa della quale sono convinto: la pace nel mondo dipende dalla pace fra gli 
uomini. La responsabilità dell’uomo nel mondo influisce non soltanto sulla società, ma 
anche sull’intera creazione. Quando non c’è la pace tra gli uomini non c’è neanche la pace 
fra il resto della creazione e l’uomo. Le stagioni sono sovvertite e la terra non produce più 
le sementi per dare il nutrimento all’uomo. Ma quando gli uomini lavorano per la pace in 
una Nazione, la loro terra diventa ubertosa e il bestiame si moltiplica per il maggior benes­
sere dell’uomo. Questa è una legge della natura che proviene dal Creatore, che ha legato il 
destino della creazione alla responsabilità dell’uomo. Pertanto è una buona cosa invitare 
ogni anno gli uomini a cambiare il cuore, rinunciando all’odio, alla violenza, all’ingiustizia. 
I responsabili delle religioni nel mondo non dovrebbero dimenticare, né trascurare questa 
consuetudine. Si tratta di riparare il male che è stato fatto contro la creazione per colpa del­
l’uomo, chiedere perdono agli spiriti tutelari delle zone che sono state toccate dalla violen­
za e dal male commesso dall’uomo e domandare perdono, celebrare sacrifici riparatori e 
purificatori al fine di restaurare la pace. Io sono convinto che questa purificazione della natu­
ra è di capitale importanza per riportare la pace tra gli uomini e il resto della creazione. Nei 
tempi antichi, ai tempi dei re, il Benin rispettava scrupolosamente questa prassi e il Paese 
godeva della pace e dei benefici della natura. I capi dei nostri giorni devono preoccuparsi. 
Tutto ciò vogliamo dire loro quando saremo tornati da Assisi per attuare nel Benin quanto 
avremo vissuto insieme a livello mondiale in Italia.

Voglio anche sottolineare una cosa essenziale: il rispetto dei “mani" degli antenati. 
Dobbiamo ricordarci che gli antenati che ci hanno preceduto in questo mondo hanno vissu­
to in un rapporto di rispetto verso Dio e la natura per lasciarci un mondo ancora abitabile e 
accogliente per l’uomo. Il mondo come era organizzato ai loro tempi non era perfetto sotto 
tutti gli aspetti, ma aveva il vantaggio di mantenere una grande coesione fra gli uomini e la 
natura. Alcuni divieti preservavano le sorgenti, le foreste e le zone di rinnovamento della 
fauna e della flora. Altri divieti determinavano i rapporti umani all'intemo della famiglia e 
della società. Il mantenimento dell’ecosistema e un grande equilibrio all'intemo della 
società contribuivano efficacemente a mantenere questa coesione fra la natura e gli uomini. 
Non si può parlare oggi di pace senza il rispetto di questo mondo, lasciato in eredità dagli 
antenati, in uno sforzo costante per migliorarlo a vantaggio degli uomini del nostro tempo.

Fra le consuetudini sociali che ci hanno lasciato in eredità i nostri antenati nella terra afri­
cana del Benin vi è l’arte della “palabre" per risolvere i conflitti intei personali e sociali. In 
essa si impara l’arte del rispetto nei confronti dell’avversario, come pure il saper tollerare la 
sua differenza e capire le convinzioni altrui. Questo metodo deve ispirare i vari responsabili 
della pace nel mondo affinché loro sappiano riportare gli avversari al dialogo, che solo può 
restaurare la pace nei cuori e nelle Nazioni. Niente vale più del dialogo che permette di 
lasciarsi nella comprensione reciproca. Si passa allora dall’ odio alla stima reciproca. Questo 
ruolo importante della “palabre" (colloquio con i capi tribù) deve essere salvaguardato nelle 
istanze intemazionali che decidono della pace fra le Nazioni e nelle Nazioni fra le persone. 
La “palabre" deve portarci oggi il suo apporto per permetterci di gestire il mondo del nostro 
tempo con tutte le sue difficoltà che dipendono sempre dalla responsabilità dell’uomo.

Io ho appena proclamato in ciò che voi avete ascoltato le mie convinzioni religiose sul 
mio impegno in favore della pace nel mio Paese e nel mondo. Io non saprei terminare qui 
senza affermare con forza che la giustizia e l’amore fraterno costituiscono i due pilastri fon­
damentali della vera pace fra gli uomini. Questa terra d’Italia dove mi trovo per rincontro 
spirituale di Assisi è una terra di grandi tradizioni religiose. Noi responsabili religiosi dob­
biamo insistere nei nostri Paesi sul rispetto delle altre Nazioni e sulla solidarietà fra i popoli.



Documentazione 167

Il problema dello sviluppo di Paesi poveri, fra cui il mio, costituisce senza dubbio la più 
grande minaccia contro la pace nel mondo. La solidarietà fra i popoli deve condurre ad una 
più equa distribuzione delle ricchezze del mondo. 1 Paesi più sviluppati devono sostenere i 
Paesi meno avanzati nei loro sforzi verso lo sviluppo. Il commercio intemazionale non deve 
favorire soltanto quelli che hanno un’economia forte, ma rispettare lo sforzo reale di lavoro 
e di produzione di ciascun popolo. Il XXI secolo nel quale siamo entrati deve diventare un 
secolo di costruzione di un mondo più giusto e più fraterno. I valori che dobbiamo promuo­
vere in quanto capi religiosi sono quelli dell’amore e della convivialità in un mondo dove in 
realtà siamo tutti fratelli. E operando così che noi costruiremo la pace nel mondo.

Che Dio benedica rincontro di Assisi e che doni al nostro mondo la pace.

• Didi Talwalkar
(Induismo)

Lasciate che inizi ringraziando il Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso per 
avermi invitato a esprimere il mio pensiero sulla pace nel mondo. Mi sento veramente ono­
rata e benedetta in presenza di Sua Santità, il Papa.

L’Induismo è per me una profonda sorgente di ispirazione, ma non posso pretendere di 
essere nulla più di una studentessa di una tradizione plurimillenaria. Faccio appello pertan­
to alla comprensione di Sua Santità e degli altri venerati fratelli e sorelle qui radunati.

Vari sono i significati che si associano alla nozione di pace. Per i pensatori laici, la pace 
è assenza di violenza e soluzione di conflitti senza violenza. Sembra tuttavia che questa sia 
una comprensione assai limitata della pace. Certo, è auspicabile che non ci sia violenza. 
Varie istituzione e strutture d’ogni livello politico, molti gruppi della società civile e reli­
giosa, ecc., hanno svolto e continuano a svolgere una lodevole opera di pacifica soluzione 
dei conflitti all'intemo e tra comunità. Tuttavia, ancora una volta, questo tipo di pace è giun­
to ad un punto morto. Ci è venuta a mancare sino ad ora una solida base della pace. Per me 
la pace consiste nel mantenere l’equilibrio e l’armonia all'intemo e all’esterno. Fino a quan­
do non riusciremo a raggiungere questa forma di comprensione, continueremo ad essere 
testimoni di intolleranza, miseria, sfruttamento, conflitti e ingiustizia.

La religione, se rettamente compresa, è quella forza propulsiva che può restaurare l’ar­
monia e l’unità tra il mondo interno ed esterno. Sebbene le religioni intendano essere e da 
loro ci si aspetti che siano una forza unificatrice, la storia ripetutamente mostra casi in cui 
alcuni autoproclamatisi salvatori della religione hanno messo la religione al servizio del pote­
re e di forze disgregatrici. Abbiamo visto come l’orientamento religioso della gente può esse­
re molte volte corrotto. Il vero messaggio della religione non è e non può essere il bigottismo.

Io provengo da una cultura nella quale il significato più vicino a religione è ciò che noi 
chiamiamo dharma. Si tratta di una tradizione universale che concerne un ordine morale di 
definire la relazione dell’“io” con “l’altro” e l’energia divina. Questa interrelazione implica 
un “ordine” che permette di espandere la consapevolezza personale da un’esistenza chiusa 
in se stessa a una relazione con il divino.

Tale divinizzazione degli esseri umani ci dà un senso del valore della vita. Non solo io 
sono essenzialmente divina, ma ogni altro è ugualmente divino per essenza, e questo ci uni­
sce gli uni agli altri sotto la paternità di Dio (vasudhaiva kutumbhakam). Con questa com­
prensione, le molteplici appartenenze cessano di essere fonti di conflitto. Quanto il 
Pontificio Consiglio oggi propone, costituisce un modello di rapporti inter-religiosi. È un 
impegno che può aprire il dialogo tra le varie tradizioni religiose alla sviluppo della com­
prensione dell’umanesimo spirituale.

Per me, che appartengo alla Swadhvava parivar (famiglia), ispirata dal Rev. Pandurang 
Shastri Athawale, tale universale fratellanza viene in modo naturale perché egli ha inculca­
to in noi l’idea dell’accettazione di tutte le tradizioni religiose (sarva dharma sweekaar).



168 Documentazione

Esse non si escludono a vicenda. Alla base della Swadhyaya c’è l’idea di un Dio che abita 
in tutti, e noi siamo figli dello stesso Dio. Approfondendo l’eredità classica dell’India, egli 
ha cercato di abbattere le barriere tra uomo e uomo e di liberare l’idea della religione dal 
dogmatismo, dall’isolamento e dalle costrizioni. Per noi l’impegno nelle realtà sociali, la 
rigenerazione e la guarigione della comunità non sono atti di riforma sociale, ma atti di 
manifestazione di gratitudine all’Essere Supremo. Definiamo ciò bhakti, ossia devozione 
verso Dio. Lo chiamiamo forza sociale perché permette all’individuo di superare la picci­
neria, l’odio e la grettezza (kshudrata, krodh e lobha). E questa trasformazione dell’uomo 
ad aiutarlo a volgere gli avvenimenti quotidiani in energie di liberazione dai vincoli d’ogni 
genere e a superare difficoltà, complessi, senso di isolamento, insicurezza e inutilità. Ci per­
mette di passare dalla semplice difesa dei diritti umani al livello superiore della difesa della 
dignità umana e del dovere dell’uomo.

Miei venerati fratelli e sorelle, da molto più in alto della mia condizione di vita, da que­
sto augusto incontro, alla benedetta presenza di Sua Santità il Papa, oso far appello all’u­
manità perché si vada oltre l’isolamento, si sviluppi un amore assoluto, disinteressato e 
incondizionato verso Dio e la sua creazione per superare endemiche situazioni di crisi. Non 
si tratta di una semplice costruzione teoretica. Nella nostra piccola via, abbiamo mostrato 
che è possibile raggiungere un ordine sociale. Nella causa della pace, non cessiamo di far 
ricorso ad ogni nostra interiore risorsa. Il nostro dialogo che celebra l’unità di diverse tradi­
zioni religiose, non è arrivato troppo presto. Da qui possiamo camminare verso una unità 
delle religioni del mondo perché si salvaguardi un futuro condiviso e benedetto da Dio.

• Mohammed Tantawi*
Sceicco di Al-Azhar
(Islam)

Nel nome di Dio, il Tutto Misericordioso, il Molto Misericordioso.
Rivolgo anzitutto un vivo ringraziamento a Sua Santità il Papa Giovanni Paolo II che 

riunisce oggi tutti i Rappresentanti delle diverse tradizioni religiose, animati dallo stesso fer­
vore per costruire un mondo migliore. Per illuminarci in questo cammino verso la pace, la 
fede musulmana ci offre alcuni richiami che vado brevemente a presentarvi.

In primo luogo. Dio ha creato tutti gli esseri umani a partire da un solo padre e da una 
sola madre. Come Dio ha dichiarato nel libro Sacro: «O uomini! Temete il Signore che vi 
ha creato da un solo essere, quindi, da costui, ha creato la sua sposa e ha fatto nascere da 
questa coppia un gran numero di uomini e donne. Temete Dio! Voi vi interrogate a questo 
riguardo e rispettate le viscere che vi hanno portato. Dio vi osserva» (Sura Le donne, 1 ).

In secondo luogo. Tutte le religioni monoteiste rivelate da Dio ai suoi venerabili profe­
ti concordano su due punti essenziali:

- la devozione al culto del Solo e Unico, come Dio ha detto: «Egli ha stabilito per voi, 
riguardo all’obbligo religioso, ciò che aveva prescritto a Noè, ciò che noi ti riveliamo 
(Maometto) e ciò che avevamo prescritto ad Abramo, a Mosè e a Gesù: adempite il culto. 
Non dividetevi in sette! Quanto appare duro ai politeisti ciò a cui tu li chiami! Dio sceglie e 
chiama chi vuole a questa religione e dirige verso di essa chi ritorna pentito a Lui» (Sura La 
deliberazione, 13);

- il rispetto dei valori: Allah ha rivelato la religione monoteista per la felicità dell’u­
manità. Le religioni predicano tutti i valori dell’etica come l’umiltà, la giustizia, la pace e la 
prosperità, come pure lo scambio di tutte le azioni benefiche autorizzate da Allah, la coope­
razione fra tutti i popoli in favore della benevolenza e della pietà, e non per l’offesa e l’ag­
gressione.

* La testimonianza dello Sceicco di Al-Azhar Mohammed Tantawi è stata letta dal Dr. Ali Elsmman (Islam).



Documentazione 169

In terzo luogo. Dio ci ha creati in questa vita perché ci conoscessimo gli uni gli altri, 
come Egli ha detto: «O uomini! Noi vi abbiamo creati da un maschio e da una femmina. 
Vi abbiamo costituiti in popoli e in tribù affinché vi conosceste tra di voi. Il più nobile tra 
voi, presso Dio, è il più pio. Dio è colui che sa e che è ben informato» (Sura Le stanze 
intime, 13).

In quarto luogo. Tutte le religioni monoteiste raccomandano che l’essere umano pro­
muova il diritto e la giustizia, restaurando i legittimi proprietari nei loro diritti. In questa 
occasione, Al Azhar Al Sharif ha il piacere di rendere omaggio allo Stato del Vaticano per il 
suo lodevole sostegno nei confronti del popolo palestinese.

In quinto luogo. In Egitto, musulmani e cristiani hanno vissuto come fratelli per 14 
secoli, sotto uno stesso cielo, sulla stessa terra, uguali nei diritti e nelle responsabilità. 
Ciascuno pratica la propria fede come dice il Santo Corano: «Niente costrizione nella reli­
gione! La via diritta si distingue dall’errore. Colui che non crede agli idoli e crede in Dio ha 
impugnato il manico più solido e senza incrinature. Dio è colui che capisce e sa tutto» (Sura 
La giovenca, 256).

* * *
AI Azhar e i suoi ulema, in questa giornata di preghiera in comune, aderiscono con con­

vinzione all'appello alla pace con un legame immediato e inseparabile dalla giustizia.

• Rabbi Israel Singer
Presidente del Governing Board,World Jewish Congress (U.SA.)
(Ebraismo)

Solo Lei avrebbe potuto mettere insieme qualcosa come questo. Giovanni Paolo II, solo 
Lei avrebbe potuto far sì che ciò accadesse; noi dobbiamo aiutarla a farlo!

«Grande è la pace,
poiché il nome di Dio
viene chiamato Pace».
La storia ci ha dimostrato che mentre i leader delle religioni mondiali hanno sempre 

parlato di pace, e i predicatori hanno pronunciato innumerevoli omelie sul fatto che la pace 
è lo scopo ultimo delle religioni, in realtà, nella pratica, le religioni sono servite per fomen­
tare migliaia di guerre orrende e sanguinose. I numerosi conflitti combattuti in Europa e in 
Asia fra le maggiori religioni, le battaglie condotte lungo la storia fra sette differenti di una 
stessa religione, sono ben conosciuti a tutti gli studenti di storia e di religione. Anche oggi, 
gli uomini continuano a combattersi in Irlanda del Nord, a scontrarsi nel Kashmir e in 
Pakistan e ad uccidere nel Medio Oriente.

Siamo tutti ben coscienti del modo in cui, 1’11 settembre dello scorso anno, dei folli che 
pretendevano di agire in nome della religione hanno lanciato tre aerei nelle due Torri del 
World Trade Center e del Pentagono, uccidendo migliaia di persone in pochi minuti, cau­
sando così il primo conflitto militare intemazionale del XXI secolo.

Noi Ebrei sottolineiamo che le nostre tradizioni religiose non prevedono un ruolo cen­
trale al concetto di guerra religiosa. Ma non vogliamo essere insensati, dato che diverse 
volte durante il nostro tragico e sanguinoso passato, ci siamo difesi e abbiamo combattu­
to contro i nemici quando si presentava la necessità. E quando abbiamo combattuto, abbia­
mo scrutato le nostre Scritture non per cercare una giustificazione per la guerra, ma quale 
base religiosa delle nostre azioni. La Bibbia è colma delle ingiunzioni di Dio agli Ebrei di 
combattere contro i nemici quando è necessario. Nella nostra tradizione vi è il concetto di 
«lo' tehayyun kol neshamah» di guerre contro gruppi specifici, battaglie che devono esse­
re combattute spietatamente e senza misericordia. Un tema simile viene echeggiato in 
maniera fortissima nel continuo imperativo religioso «mah eni meheh et zakar “ama-



170 Documentazione

lek” », il comandamento di combattere una guerra finale contro il male ultimo, rappresen­
tato da Amalek, un conflitto in cui non vengono presi prigionieri e tutti devono essere 
uccisi.

E tuttavia, il combattimento militare non è il cuore del giudaismo. La Bibbia giudaica, 
la Legge orale, il Talmud, i Midrashim e gli Scritti rabbinici sottolineano tutti l’importanza 
della pace, sia tra noi, sia con i vicini. Noi Ebrei siamo impegnati in una ideologia, in una 
religione e in una filosofia centrate sui concetti di pace, di bontà e di fraternità, comuni ad 
altre religioni del mondo, specialmente il Cristianesimo, che ha adottato e ha adattato mol­
tissime idee ebraiche. Le nostre Scritture ebraiche, come pure il Nuovo Testamento cristia­
no, insegnano a non avere rancore contro quanti ci hanno colpito e a cercare sempre la via 
della conciliazione e dell’amore fraterno. Anche quando siamo inviati a far guerra contro i 
nostri nemici, Dio ci ingiunge di offrire in primo luogo l’opportunità di arrendersi pacifica­
mente, e soltanto quando l’offerta viene rifiutata ci è permesso di usare le armi contro di 
loro. Inoltre, i Profeti hanno ripetutamente posto di fronte ai nostri occhi una visione della 
fine dei giorni nella quale le spade vengono trasformate in aratri, e tutte le nazioni vivranno 
in pace.

Perciò la guerra non è la nostra cultura, né compito, né missione, né nostro obiettivo di 
Ebrei. In definitiva, non è neppure compito di altre religioni del mondo. Il discorso della 
pace fatto in nome della religione non deve essere abbandonato, poiché si basa sulla realtà 
di tutti i nostri ideali religiosi ed è il fine ultimo al quale tutti aspiriamo. Dobbiamo rigetta­
re le distorsioni degli insegnamenti religiosi, sorte nel passato e non possiamo ventilare l’i­
dea che la violenza contro i membri di altre religioni o di altre sette religiose sono di origi­
ne religiosa.

Dobbiamo ricordare che nessuna religione ci comanda di uccidere in maniera indiscri­
minata, e quanti hanno insegnato il contrario lo hanno fatto deviando e distorcendo le reli­
gioni nel nome delle quali parlavano. Il Papa Giovanni Paolo II ha corretto gli abusi usati 
storicamente per giustificare la violenza commessa contro non cristiani.

Soltanto attraverso un serio dialogo e mediante l’impegno a una dedizione fisica per la 
pace da parte dei leader delle maggiori religioni, e non soltanto con semplici pronuncia- 
menti, con sacrifici per la pace, possiamo cominciare a cambiare la condizione umana attua­
le. Il Papa Giovanni Paolo II ha giocato un ruolo personale di questo genere, mediante i suoi 
sforzi di riconciliazione con il Giudaismo, ed ha cambiato la storia fra Cristiani ed Ebrei. 
Questo può essere senza dubbio per ciascuno di noi un modello da seguire, il sentiero dei 
pellegrini che cercano la pace.

«Il Midrash dice a riguardo della preghiera: le benedizioni non sono complete, finché 
non contengono in se stesse la parola pace» (Bamidbar Raba).

• Chiara Lubich
Opera di Maria
(Chiesa Cattolica)

Gesù per noi cristiani è il Dio della Pace.
Per questo la Chiesa cattolica fa della pace uno degli obiettivi più sentiti. «Nulla è per­

duto con la pace. Tutto può esserlo con la guerra» esclamava Pio XII. Pacem in terris tito­
lava un’Enciclica di Giovanni XXIII. «Mai più la guerra» ripeteva Paolo VI all’ONU. E 
Giovanni Paolo II, dopo i terribili avvenimenti dell’ 11 settembre, indica la via per raggiun­
gerla: «Non c’è pace senza giustizia, non c’è giustizia senza perdono».

L’intera Chiesa cattolica lavora alla pace. Tante sono le vie che persegue. Efficacissimi 
sono i dialoghi sulla via tracciata dal Concilio Vaticano IL Essi, perché generano fraternità, 
garantiscono la pace. Si attuano a livello universale e nelle Chiese particolari, come attra­
verso gruppi e Associazioni, Movimenti ecclesiali e Nuove comunità.



Documentazione 171

La Chiesa svolge il primo tra i suoi stessi figli e figlie, innescando quella comunione 
richiesta ad ogni livello, che è pace assicurata.

Attua un secondo irreversibile dialogo con le diverse Chiese e Comunità ecclesiali, che 
accresce la pace nella grande famiglia cristiana.

Realizza un ulteriore dialogo con le grandi Religioni del mondo, facendo leva, anche, 
sulla cosiddetta “regola d’oro”, presente in diversi Libri Sacri, che così è espressa nel 
Vangelo: «Tutto quanto volete che gli uomini facciano a voi anche voi fatelo a loro» (Mt 
7,12). Questa “regola d’oro”, sottolineando il dovere di amare i propri fratelli e sorelle, 
effettua porzioni di fraternità universale in cui signoreggia la pace.

E infine il dialogo e la collaborazione in più campi con tutti coloro che, pur senza un 
riferimento religioso, sono uomini e donne di buona volontà per cui si può costruire anche 
con essi la pace.

Varie espressioni, dunque, d’un unico grande dialogo, generatore di quella fraternità che 
può diventare, in questo difficilissimo momento storico, l’anima della vasta comunità mon­
diale, che paradossalmente oggi gente del popolo e governanti cominciano ad auspicare.

• Andrea Ricciardi
Comunità di Sant'Egidio
(Chiesa Cattolica)

«Quell’evento (di Assisi) non poteva rimanere isolato. Aveva, infatti, una forza spiritua­
le dirompente: era come una sorgente...» - così ha scritto Giovanni Paolo II ai leader reli­
giosi presenti a uno dei quindici incontri intemazionali seguiti a quella memorabile giorna­
ta. Nel 1986, il mondo era bloccato nella guerra fredda. Ma non abbiamo pregato invano ad 
Assisi e nello spirito di Assisi! Abbiamo visto come la preghiera libera nuove energie di 
pace. Ci sono stati cambiamenti epocali: le transizioni pacifiche dal comuniSmo nell’Est 
europeo, le pacificazioni in America del Centro e del Sud, in Asia. Ho visto da vicino ritor­
nare la giustizia in Sud Africa, la pace in Mozambico. Nuove energie d’amore preparano la 
pace.

Con la sua preghiera insistente, la Chiesa non accetta che la guerra sia ineluttabile. Sono 
aumentati gli operatori di pace. Nel secondo passato non pochi di essi sono caduti: dal loro 
sangue è germogliata la pace! Il loro sangue ha raggiunto quello di missionari, dei caduti per 
la carità e la giustizia. I nuovi martiri del Novecento testimoniano la forza, umile e debole, 
dei cristiani, più forte del male. Anche per la loro testimonianza, non siamo rassegnati alle 
povertà del mondo e alla guerra, madre di tutte le povertà.

Tanti conflitti sono ancora aperti. La Chiesa non dispera né si rassegna. Ricorda la 
dimensione interiore della pace. Gli operatori di pace saranno chiamati figli di Dio e i miti 
erediteranno la terra.

All’inizio dell’anno i messaggi per la Giornata mondiale della pace svegliano dalla ras­
segnazione alla guerra o dall’irresponsabilità verso il male. Dove è proclamato e vissuto il 
Vangelo, si apprende a non disperdere il gran dono della pace, come diceva il Beato Papa 
Giovanni XXIII. Ogni Chiesa locale, ogni comunità cristiana, ogni famiglia diventa il san­
tuario della pace.

La lezione storica degli ultimi decenni e di tutto il Novecento ci dice: la pace è pos­
sibile e la guerra è un’avventura senza ritorno. Infatti, noi cattolici, con tutti i cristiani, con 
i credenti delle grandi religioni, abbiamo compreso meglio che solo la pace è santa, mai 
la guerra! Per questo, oggi, di fronte alla durezza di questi tempi accogliamo con speran­
za ed entusiasmo l’invito del Papa ad aprire «il cuore e l’intelligenza alle sfide che ci 
attendono».



172 Documentazione

• Patriarca Ortodosso di Romania
S. B. Teoctist*

Vostra Santità, Vostre Beatitudini, Vostre Eminenze ed Eccellenze, Signori Rappresen­
tanti di altre Religioni, Stimati uditori.

Il Signore darà la forza al suo popolo, benedirà il suo popolo con la pace. Le Chiese cri­
stiane e le altre religioni hanno il dovere di alzare insieme la voce per segnalare il calpesta­
re dei principi morali e spirituali che tutte le religioni affermano e che tutti i credenti vivo­
no nella vita quotidiana.

Tra questi valori spirituali la pace occupa un posto primario perché la manifestazione 
della fede è possibile solo in un clima di pace.

Per i cristiani ITncamazione di Dio nella persona di Cristo, che è allo stesso tempo 
Uomo e Dio, è un momento di pace e di riconciliazione universale, al canto della voce degli 
Angeli che annunciano questa nascita dall’Alto: «Gloria a Dio nel più alto dei cieli e pace 
in terra agli uomini che egli ama».

Con questa speranza salvifica della pace dall’Alto salutiamo l’organizzazione della 
Giornata di Preghiera per la Pace, iniziativa di Sua Santità Giovanni Paolo II in questo 
periodo di turbamenti e di preoccupazioni a livello mondiale, quando le religioni devono 
mostrarci di capire i fenomeni complessi e di partecipare, nel loro modo specifico, alla con­
servazione della creazione di Dio e di elevare l’uomo alla dignità che Dio gli ha affidato.

Discorso del Santo Padre

Carissimi fratelli e sorelle!

1. Siamo venuti ad Assisi in pellegrinaggio di pace. Siamo qui, quali rappresen­
tanti delle varie religioni, per interrogarci di fronte a Dio sul nostro impegno per la 
pace, per chiederne a Lui il dono, per testimoniare il nostro comune anelito verso 
un mondo più giusto e solidale.

Vogliamo recare il nostro contributo per allontanare le nubi del terrorismo, del­
l'odio, dei conflitti armati, nubi che in questi ultimi mesi si sono particolarmente 
addensate all'orizzonte dell'umanità. Per questo vogliamo ascoltarci gli uni gli altri; 
già questo - lo sentiamo - è un segno di pace. C'è già in questo una risposta agli inquie­
tanti interrogativi che ci preoccupano. Già questo serve a diradare le nebbie del sospet­
to e dell'incomprensione.

Le tenebre non si dissipano con le armi; le tenebre si allontanano accendendo fari di 
luce. Ricordavo alcuni giorni fa al Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa 
Sede che l'odio si vince solo con l'amore.

2. Ci incontriamo ad Assisi, dove tutto parla di un singolare profeta della pace, 
chiamato Francesco. Egli è amato non solo dai cristiani, ma da tanti altri credenti e 
da gente che, pur lontana dalla religione, si riconosce negli ideali di giustizia, di 
riconciliazione, di pace che furono suoi.

Qui il Poverello di Assisi ci invita anzitutto ad innalzare un canto di gratitudine 
a Dio per tutti i suoi doni. Lodiamo Dio per la bellezza del cosmo e della terra, «giardi­
no» meraviglioso che Egli affidò all'uomo perché lo coltivasse e lo custodisse (cfr. 
Gen 2,15). E bene che gli uomini ricordino di trovarsi in un'"aiuola" dell'immenso

* S. B. Teoctist, Patriarca Ortodosso di Romania, ha inviato questo messaggio che è stato letto da S.E. Ioan 
Salagean, Vescovo di Harghita e Covasna.



Documentazione 173

universo, creata da Dio per loro. È importante che si rendano conto che né loro, né 
le questioni per cui si affannano tanto sono il “tutto". Solo Dio è "il tutto", e a Lui 
ciascuno dovrà, alla fine, presentarsi per rendere conto.

Lodiamo Dio, Creatore e Signore dell'universo, per il dono della vita e special- 
mente della vita umana, sbocciata sul pianeta per un misterioso disegno della sua 
bontà. La vita in tutte le sue forme è affidata in maniera speciale alla responsabilità 
degli uomini.

Con meraviglia ogni giorno rinnovata noi constatiamo la varietà con cui la vita 
umana si manifesta, a partire dalla polarità femminile e maschile, fino a una molte­
plicità di doni caratteristici, propri delle diverse culture e tradizioni, che formano 
un multiforme e poliedrico cosmo linguistico, culturale ed artistico. È una moltepli­
cità chiamata ad integrarsi nel confronto e nel dialogo per l'arricchimento e la gioia di 
tutti.

Dio stesso ha posto nel cuore umano un'istintiva spinta a vivere in pace e armonia. 
È un anelito più intimo e tenace di qualsiasi istinto di violenza, un anelito che insie­
me siamo venuti a riaffermare qui, ad Assisi. Lo facciamo nella consapevolezza di 
interpretare il sentimento più profondo di ogni essere umano.

La storia ha conosciuto e continua a conoscere uomini e donne che, proprio 
in quanto credenti, si sono distinti come testimoni di pace. Con il loro esempio, 
essi ci insegnano che è possibile costruire tra gli individui e i popoli ponti per 
incontrarsi e camminare insieme sulle vie della pace. A loro vogliamo guardare per 
trarre ispirazione nel nostro impegno a servizio dell'umanità. Essi ci incoraggia­
no a sperare che, anche nel nuovo Millennio da poco iniziato, non mancheranno 
uomini e donne di pace, capaci di irradiare nel mondo la luce dell'amore e della 
speranza.

3. La pace! L'umanità ha bisogno della pace sempre, ma ancor più ne ha bisogno 
ora, dopo i tragici eventi che hanno scosso la sua fiducia e in presenza dei persistenti 
focolai di laceranti conflitti che tengono in apprensione il mondo. Nel Messaggio del 
1° gennaio scorso, ho posto l'accento su due "pilastri" sui quali poggia la pace: l'im­
pegno per la giustizia e la disponibilità al perdono.

Giustizia, in primo luogo, perché non ci può essere pace vera se non nel rispet­
to della dignità delle persone e dei popoli, dei diritti e dei doveri di ciascuno e nel­
l'equa distribuzione di benefici ed oneri tra individui e collettività. Non si può 
dimenticare che situazioni di oppressione e di emarginazione sono spesso all'origi­
ne delle manifestazioni di violenza e di terrorismo. E poi anche perdono, perché la 
giustizia umana è esposta alla fragilità e ai limiti degli egoismi individuali e di 
gruppo. Solo il perdono risana le ferite dei cuori e ristabilisce in profondità i rap­
porti umani turbati.

Ascoltiamo le parole, ascoltiamo il vento. Il vento ci ricorda lo spirito: «Spiritus 
flat ubi vult».

Occorre umiltà e coraggio per incamminarsi in questo itinerario. Il contesto del­
l'odierno incontro, quello cioè del dialogo con Dio, ci offre l'opportunità di riaffer­
mare che in Dio troviamo l'unione eminente della giustizia e della misericordia. Egli è 
sommamente fedele a se stesso e all'uomo, anche quando l'essere umano si allon­
tana da Lui. Per questo le religioni sono al servizio della pace. Appartiene ad esse, e 
soprattutto ai loro leaders, il compito di diffondere tra gli uomini del nostro tempo 
una rinnovata consapevolezza dell'urgenza di costruire la pace.

4. Lo hanno riconosciuto i partecipanti all'Assemblea Inter-religiosa tenutasi in 
Vaticano nell'ottobre 1999, affermando che le tradizioni religiose posseggono le



174 Documentazione

risorse necessarie per superare le frammentazioni e per favorire la reciproca amici­
zia e il rispetto tra i popoli. In quella occasione fu pure riconosciuto che tragici con­
flitti sono spesso derivati dall'ingiusta associazione della religione con interessi nazio­
nalistici, politici, economici o di altro genere. Ancora una volta noi, insieme qui riu­
niti, affermiamo che chi utilizza la religione per fomentare la violenza ne contrad­
dice l'ispirazione più autentica e profonda.

È doveroso, pertanto, che le persone e le comunità religiose manifestino il più 
netto e radicale ripudio della violenza, di ogni violenza, a partire da quella che pre­
tende di ammantarsi di religiosità, facendo addirittura appello al nome sacro­
santo di Dio per offendere l'uomo. L'offesa dell'uomo è, in definitiva, offesa di Dio. 
Non v'è finalità religiosa che possa giustificare la pratica della violenza dell'uo­
mo sull'uomo.

5. Mi rivolgo ora in modo particolare a voi, Fratelli e Sorelle cristiani. Il nostro 
Maestro e Signore Gesù Cristo ci chiama a essere apostoli di pace. Egli ha fatto sua 
la regola d'oro nota alla sapienza antica: «Tutto quanto volete che gli uomini faccia­
no a voi, anche voi fatelo a loro» (Mt 7,12; cfr. Le 6,31) ed il comandamento di Dio 
a Mosè: «Ama il prossimo tuo come te stesso» (cfr. Lv 19,18; Mt 22,39 e paralleli), 
portandoli a compimento nel comandamento nuovo: «Amatevi gli uni gli altri 
come io ho amato voi» (Gv 13,34).

Con la morte sul Golgota ha impresso nella sua carne le stigmate della divina 
passione per l'umanità. Testimone del disegno d'amore del Padre celeste, è diventato 
«nostra pace. Colui che ha fatto dei due un popolo solo, abbattendo il muro di sepa­
razione che era frammezzo, cioè l'inimicizia» (Ef 2,14).

Con Francesco, il Santo che ha respirato l'aria di questi colli e percorso queste 
contrade, fissiamo lo sguardo sul mistero della Croce, albero di salvezza irrorato dal 
sangue redentore di Cristo. Dal mistero della Croce fu segnata l'esistenza del 
Poverello, di Santa Chiara e di innumerevoli altri Santi e martiri cristiani. Il loro 
segreto fu proprio questo segno vittorioso dell’amore sull'odio, del perdono sulla ven­
detta, del bene sul male. Sulle loro orme siamo invitati ad avanzare, perché la pace 
di Cristo diventi anelito incessante della vita del mondo.

6. Se la pace è dono di Dio ed ha in Lui la sua sorgente, dove è possibile cer­
carla e come possiamo costruirla se non in un rapporto intimo e profondo con Lui? 
Edificare la pace nell'ordine, nella giustizia e nella libertà richiede, pertanto, l'impe­
gno prioritario della preghiera, che è apertura, ascolto, dialogo e ultimamente unione 
con Dio, fonte originaria della pace vera.

Pregare non significa evadere dalla storia e dai problemi che essa presenta. Al 
contrario, è scegliere di affrontare la realtà non da soli, ma con la forza che viene 
dall'Alto, la forza della verità e dell'amore la cui ultima sorgente è in Dio. L'uomo 
religioso, di fronte alle insidie del male, sa di poter contare su Dio, assoluta 
volontà di bene; sa di poterLo pregare per ottenere il coraggio di affrontare le dif­
ficoltà, anche le più dure, con personale responsabilità, senza cedere a fatalismi o 
a reazioni impulsive.

7. Fratelli e Sorelle qui convenuti da varie parti del mondo! Tra poco ci reche­
remo nei luoghi previsti per invocare da Dio il dono della pace per l'intera umanità. 
Chiediamo che ci sia dato di riconoscere la via della pace, dei giusti rapporti con 
Dio e fra di noi. Chiediamo a Dio di aprire i cuori alla verità su di Lui e sull'uomo. 
Unico è lo scopo e medesima è l'intenzione, ma pregheremo secondo forme diverse, rispet­
tando le altrui tradizioni religiose. Anche in questo, in fondo, c'è un messaggio: 
vogliamo mostrare al mondo che lo slancio sincero della preghiera non spinge alla



Documentazione 175

contrapposizione e meno ancora al disprezzo dell'altro, ma piuttosto ad un costrut­
tivo dialogo, nel quale ciascuno, senza indulgere in alcun modo al relativismo né al 
sincretismo, prende anzi più viva coscienza del dovere della testimonianza e del­
l'annuncio.

È ora di superare decisamente quelle tentazioni di ostilità che non sono man­
cate nella storia anche religiosa dell'umanità. In realtà, quando esse si richiamano 
alla religione, ne esprimono un volto profondamente immaturo. Il genuino senti­
mento religioso infatti conduce a percepire in qualche modo il mistero di Dio, fonte 
della bontà, e ciò costituisce una sorgente di rispetto e di armonia tra i popoli: in 
esso, anzi, risiede il principale antidoto contro la violenza e i conflitti (cfr. 
Messaggio, n. 14).

E Assisi oggi, come il 27 ottobre del 1986, diventa nuovamente il "cuore" di una 
folla innumerevole che invoca la pace. A noi si uniscono tante persone, che da ieri e fino 
a stasera, nei luoghi di culto, nelle case, nelle comunità, nel mondo intero, pregano 
per la pace. Sono anziani, bambini, adulti e giovani: un popolo che non si stanca di 
credere nella forza della preghiera per ottenere la pace.

La pace abiti specialmente nell'animo delle nuove generazioni. Giovani del Terzo 
Millennio, giovani cristiani, giovani di tutte le religioni chiedo a voi di essere, come 
Francesco d'Assisi, "sentinelle" docili e coraggiose della pace vera, fondata nella 
giustizia e nel perdono, nella verità e nella misericordia!

Avanzate verso il futuro tenendo alta la fiaccola della pace. Della sua luce ha biso­
gno il mondo!

Ha parlato l'uomo. Hanno parlato diversi uomini qui presenti. Ha parlato 
anche il vento, un vento forte. Dice la Scrittura: «Spiritus fiat ubi vult». Voglia oggi 
questo Spirito Santo parlare ai cuori di noi tutti qui presenti. Egli è simboleg­
giato da quel vento che accompagnava le parole umane ascoltate da noi tutti. 
Grazie.

INTERVENTI 
NELL’INCONTRO 
DEL POMERIGGIO

• Introduzione
Card. Francis Arinze

«Porgeranno le loro spade in vomeri, le loro lance in falci».
L’arrivo del nostro pellegrinaggio ad Assisi è stato salutato questa mattina dal suono 

festoso di tutte le campane della città, suono di gioiosa speranza.
La speranza della pace si è ravvivata durante l’ascolto delle testimonianze e nella pre­

ghiera dei vari gruppi.
La pace attende di essere confermata dall’impegno comune che ciascuno di noi assume 

di fronte al Dio vivente, ai fratelli e alle sorelle della propria e delle altre religioni, e al 
mondo intero.

La pace attende di guardare al futuro dell’umanità e della creazione con rinnovato 
coraggio.

Pace sia benedizione per tutti.



176 Documentazione

L'impegno comune per la pace
La lettura di questo testo è stata introdotta dal Patriarca Ecumenico Sua Santità Bartolomeo I ed i 
punti successivi hanno visto alternarsi altri lettori, il cui nome è indicato in nota.

Raccolti qui, ad Assisi, abbiamo insieme riflettuto sulla pace, dono di Dio e bene comu­
ne dell’intera umanità. Pur appartenendo a tradizioni religiose diverse, affermiamo che per 
costruire la pace è necessario amare il prossimo rispettando la Regola d’oro: Fa’ agli altri 
ciò che vorresti fosse fatto a te.

Con questa convinzione, non ci stancheremo di lavorare nel grande cantiere della pace 
e per questo:

1. Noi ci impegniamo a proclamare la nostra ferma convinzione che la violenza e il ter­
rorismo contrastano con l’autentico spirito religioso e, nel condannare ogni ricorso alla vio­
lenza e alla guerra in nome di Dio o della religione, ci impegniamo a fare quanto è possibi­
le per sradicare le cause del terrorismo.

2. Noi ci impegniamo ad educare le persone a rispettarsi ed a stimarsi reciprocamente, 
perché si possa realizzare una convivenza pacifica e solidale tra appartenenti ad etnie, cul­
ture e religioni diverse.

3. Noi ci impegniamo a promuovere la cultura del dialogo, perché crescano la com­
prensione e la fiducia reciproca fra gli individui e i popoli, essendo queste le premesse del­
l’autentica pace.

4. Noi ci impegniamo a difendere il diritto di ogni persona umana a vivere una de­
gna esistenza secondo la propria identità culturale e a formarsi liberamente una propria 
famiglia.

5. Noi ci impegniamo a dialogare, con sincerità e pazienza, non considerando quanto ci 
differenzia come un muro invalicabile, ma, al contrario, riconoscendo che il confronto con 
l’altrui diversità può diventare occasione di migliore comprensione reciproca.

6. Noi ci impegniamo a perdonarci vicendevolmente gli errori e i pregiudizi del 
passato e del presente, e a sostenerci nel comune sforzo per sconfìggere l’egoismo e il 
sopruso, l’odio e la violenza e per imparare dal passato che la pace senza la giustizia non 
è vera pace.

7. Noi ci impegniamo a stare dalla parte di chi soffre nella miseria e nell’abbandono, 
facendoci voce di chi non ha voce ed operando concretamente per superare tali situazioni, 
nella convinzione che nessuno può essere felice da solo.

8. Noi ci impegniamo a far nostro il grido di chi non si rassegna alla violenza e al male 
e vogliamo contribuire con tutte le nostre forze per dare all’umanità del nostro tempo una 
reale speranza di giustizia e di pace.

1. Testo letto dal Rev. Dr. Konrad Kaiser (Consiglio Ecumenico delle Chiese).
2. Testo letto da Bhai Sahibji Mohinder Singh (Sikh).
3. Testo letto dal Metropolita Pitirim (Ortodosso).
4. Testo letto dal Metropolita Jovan (Ortodosso).
5. Testo letto da Sheikh Abdel Salam Abushukhaidem (Musulmano).
6. Testo letto dal Vescovo Vasilios (Ortodosso).
7. Testo letto dal Sig. Chang-Gyou Choi (Confuciano).
8. Testo letto da Hojjatoleslam Ghomi (Musulmano).



Documentazione 177

9. Noi ci impegniamo ad incoraggiare ogni iniziativa che promuova l’amicizia fra i 
popoli, convinti che il progresso tecnologico, quando manchi un’intesa solidale tra i popoli, 
espone il mondo a rischi crescenti di distruzione e di morte.

10. Noi ci impegniamo a chiedere ai responsabili delle Nazioni di fare ogni sforzo per­
ché, a livello nazionale e intemazionale, si edifichi e si consolidi, sul fondamento della giu­
stizia, un mondo di solidarietà e di pace.

Noi*, persone di tradizioni religiose diverse, non ci stancheremo di proclamare che 
pace e giustizia sono inseparabili e che la pace nella giustizia è l’unica strada su cui l'uma­
nità può camminare verso un futuro di speranza. Siamo persuasi che in un mondo con con­
fini sempre più valicabili, distanze ravvicinate e relazioni facilitate da una fitta rete di comu­
nicazioni, la sicurezza, la libertà e la pace non potranno essere garantite dalla forza, ma dalla 
fiducia reciproca.

Dio benedica questi nostri propositi e doni al mondo giustizia e pace.

Il Santo Padre ha aggiunto queste parole :

Mai più violenza!
Mai più guerra!
Mai più terrorismo!
In nome di Dio ogni religione porti sulla terra giustizia e pace, perdono e vita, 

amore!

• Conclusione
Card. Walter Rasper

«Gloria, onore e pace per chi opera il bene».
Diventiamo strumenti della pace che viene dall'alto. Ricordiamo che non c’è pace senza 

giustizia, non c’è giustizia senza perdono. Sigilliamo con gesto di pace tra noi l’impegno per 
la pace proclamato a più voci. Rechiamo pace ai vicini e ai lontani, alle creature e al creato.

Parole di congedo del Santo Padre

Ancora una volta Assisi è tornata ad essere oriente di rinnovata speranza. 
Rendiamo grazie al Signore, il Divino Costruttore della casa della pace.

Grazie a tutti voi che avete vissuto questo evento nella testimonianza, nella 
preghiera e nell'impegno comune a servizio della costruzione della pace.

Grazie a tutti coloro che lo hanno reso possibile.
Grazie agli uomini e alle donne di buona volontà che in ogni parte della terra 

sono idealmente uniti a noi in quest'opera.
Da Dio, sorgente di ogni bene, benedizione e pace per i costruttori della pace.
Nel suo nome andiamo, tessiamo la pace con il filo d'oro della giustizia, della 

libertà e del perdono.

9. Testo letto dal Rev. Nichiko Niwano (Buddhista).
10. Testo letto dal Rabbino Samuel-René Sirat (Ebreo).
* Testo letto dal Dr. Mesach Krisetya (Conferenza Mennonita Mondiale).



178 Documentazione

Venerdì 25 gennaio
SALUTO DEL SANTO PADRE 
AL TERMINE
DELL’AGAPE FRATERNA
IN VATICANO

Illustri Ospiti, cari Amici!
Quanto accaduto ieri ad Assisi rimarrà a lungo nei nostri cuori e, lo speriamo, 

avrà un'eco profonda tra i popoli del mondo. Desidero ringraziare ciascuno di voi 
per la generosità con la quale avete risposto al mio invito. Mi rendo conto che per 
voi arrivare sin qui ha significato un grande sforzo. Vi ringrazio soprattutto per la 
vostra volontà di operare per la pace e per il coraggio di dichiarare di fronte al 
mondo che violenza e religione non possono mai camminare insieme.

Dalle colline dell'Umbria siamo giunti ai colli di Roma, e con grande gioia vi do 
il benvenuto in questa che è la mia abitazione. La porta di questa casa è aperta a 
tutti, e voi vi sedete a questa mensa non come stranieri, ma come amici. Ieri ci siamo 
raccolti all'ombra di San Francesco. Qui siamo riuniti all'ombra del pescatore, 
Pietro. Assisi e Roma, Francesco e Pietro: i luoghi e le persone sono diversi. Ma 
ambedue erano latori del messaggio di pace cantato dagli Angeli a Betlemme: Gloria 
a Dio nell'alto dei cieli e pace in terra agli uomini che egli ama!

Con tutte le nostre diversità, noi sediamo a questa tavola, uniti nell'impegno 
per la causa della pace. Tale impegno, scaturito da sincera religiosità, è sicuramen­
te ciò che Dio si attende da noi. E quanto il mondo cerca nelle persone religiose. 
Questo impegno è la speranza che possiamo offrire in questo speciale momento. 
Dio ci conceda di essere umili ed efficaci strumenti della sua pace.

Benedica noi e questo cibo che ci viene dalla provvida bontà della terra da Lui 
creata. Amen.



UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56201 - fax 011/51 56209 - ore 9-12

Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56 271 - E-mail: archivio@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56 203 - fax 011/51 56209
E-mail: sacramenti@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi (tei. ab. 011/74 02 72) su appuntamento
Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56295 (ab. 335/632 35 90) 

ore 9-12 (escluso giovedì e sabato)
Ufficio per l’Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56 360 - fax 011/51 56 369

E-mail: amministrativo@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio delTAwocatura - tei. 011/51 56202 - fax 011/51 56209

E-mail: awocatura@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56 383 - fax 011/51 56209 

ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56286 

ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 011/51 56 310 - fax 011/51 56319

E-mail: catechistico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)
Ufficio Liturgico - tei. 011/51 56 280 - fax 011/51 56289

E-mail: liturgico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18
Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/51 56 410 - fax 011/51 56 419

E-mail: caritas@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 
ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 011/51 56 220 - fax 011/51 56229
E-mail: missionario@torino.chiesacattohca.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 011/51 56 350 - fax 011/51 56 349
E-mail: giovani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/51 56340 - fax 011/51 56349
E-mail: famiglia@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/51 56335
E-mail: anziani@torine^hiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 011/51 56450 - fax 011/51 56459
E-mail: lavoro@torino.chiesacattohca.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dell’Educazione Cattolica, della Cultura, delia Scuola e dell’Università 
tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56239 - E-mail: scuola@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delia Sanità - tei. 011/51 56430 - fax 011/51 56439
E-mail: sanita@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Migranti - tei. 011/246 2092 - fax 011/202542
E-mail: serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it - www.torino.chiesacattolica.it/migranti 
via Ceresole n. 42 - ore 9-12 - 14,30-17,30 (chiuso mercoledì pomeriggio e sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 011/51 56 330
E-mail: turismo@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 martedì e venerdì - ore 15,30-17,30 tutti i giorni (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 011/51 56300 - fax 011/51 56309
E-mail: comunicazioni@torino.chiesacattolica.it - ore 10,30-13 (escluso sabato)

mailto:archivio@torino.chiesacattolica.it
mailto:sacramenti@torino.chiesacattolica.it
mailto:amministrativo@torino.chiesacattolica.it
mailto:awocatura@torino.chiesacattolica.it
mailto:catechistico@torino.chiesacattolica.it
mailto:liturgico@torino.chiesacattolica.it
mailto:caritas@torino.chiesacattolica.it
mailto:missionario@torino.chiesacattohca.it
mailto:giovani@torino.chiesacattolica.it
mailto:famiglia@torino.chiesacattolica.it
hiesacattolica.it
mailto:lavoro@torino.chiesacattohca.it
mailto:scuola@torino.chiesacattolica.it
mailto:sanita@torino.chiesacattolica.it
mailto:serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it
http://www.torino.chiesacattolica.it/migranti
mailto:turismo@torino.chiesacattolica.it
mailto:comunicazioni@torino.chiesacattolica.it


RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= rdto)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Anno LXXIX - N. 1 - Gennaio 2002
Abbonamento annuale per il 2002 € 50,00 - Una copia € 5,00
C.C.P. 25493107 intestato a Rivista Diocesana Torinese - c.so Matteotti n. 11 - 10121 Torino

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Preservazione Fede “Buona Stampa” 
c.so Matteotti n. 11 - 10121 Torino - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 6/2002
Spedito: Agosto 2002


