
RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE

2 ANNO LXXIX
FEBBRAIO 2002



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
— il sabato pomeriggio;
- nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56240 - fax 011/51 56 249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56 333 - fax 011/51 56 209
Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicari Generali - ore 9-12
Fiandino mons. Guido (ab. tei. 011/56828 17 - 349/15741 61)
Lanzetti mons. Giacomo (ab. tei. 011/521 21 73 - 347/24620 67)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TO Città:
Trucco don Giuseppe (ab. tei. 011/48 0261 - 329/21481 26)
venerdì ore 10-12
Distretti pastorali:
TO Nord: Voterà don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - 347/5460594) 
lunedì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Carlo (ab. Carmagnola tei. 011/972 31 71 - 339/359 6870) 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Delbosco don Piero (ab. Alpignano tei. 011/967 63 25 - 335/611 03 39) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 011/58 111) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 011/51 56216

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/311 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/2053474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani.

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/972 00 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità; mi- 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO
Cattaneo don Domenico (tei. uff. 011/51 56360 - ab. 011/521 1557)

(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
UFFICIALE PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA METROPOLITANA

Anno LXX1X Febbraio 2002

SOMMARIO

pag.
Atti del Santo Padre

Messaggio per il XX anniversario del riconoscimento della Fraternità di “Comunione e 
Liberazione" 187

Messaggio per il 150° anniversario di fondazione della Pontificia Commissione di Archeo­
logia Sacra 190

Messaggio alla Famiglia Salesiana in occasione del XXV Capitolo Generale 193
Ai partecipanti all’Assemblea Plenaria della Congregazione per l’Educazione Cattolica (4.2) 196
All’Assemblea Plenaria del Pontificio Consiglio “Cor Unum" (7.2) 199
Alla Fondazione “Centesimus Annus-Pro Pontifice" (9.2) 201
Ai partecipanti al I Forum Intemazionale della Pontificia Accademia di Teologia (16.2) 203
Ai partecipanti al III Forum Intemazionale della Fondazione Alcide De Gasperi (23.2) 205
Ai membri della Lega Italiana per la Lotta contro i Tumori (25.2) 207
Ai partecipanti all’Vili Assemblea Generale della Pontificia Accademia per la Vita (27.2) 209

Atti della Santa Sede

Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali:
- Etica in Internet 215
- La Chiesa e Internet 223

Pontificia Accademia per la Vita:
Comunicato finale dei lavori dell’VIII Assemblea Generale 212

Atti del Cardinale Arcivescovo

Indizione delle elezioni per il rinnovo dei Vicari zonali e la ricostituzione per il quinquen­
nio 2002-2007 del Consiglio Presbiterale e del Consiglio Pastorale Diocesano 231

Costituzione della Cappellania ospedaliera e approvazione dei relativi Orientamenti pro­
grammatici 247

Messaggio agli ammalati e ai sofferenti per la X Giornata Mondiale del Malato 266
Messaggio per la Quaresima di Fraternità 2002 268
Messaggio per la Quaresima 2002 269



186

Messaggio nel viaggio pastorale in Brasile e Argentina per incontrare i nostri sacerdoti 
diocesani ‘‘fidei donum” 275

Omelia in occasione della Giornata per la Vita 276
Omelia nella X Giornata Mondiale del Malato 279
Omelia in Cattedrale nel Mercoledì delle Ceneri 282
Ritiro di Quaresima per le Religiose 285

Curia Metropolitana

Cancelleria:
Rinunce di parroci - Termine di ufficio - Trasferimento di parroco - Nomine - Nomi­
ne e conferme in Istituzioni varie - Comunicazione - Sacerdote diocesano defunto 291

Atti del IX Consiglio Presbiterale

Verbale della XV Sessione (24 ottobre 2001 ) 295

Documentazione

Giornata di studio per il Clero: Chiesa e musulmani: quale missione e dialogo
- I musulmani in Italia (don Andrea Pacini) 299
- Dialogo con i musulmani: sfida del 2000 (don Tino Negri) 317

Convegno in occasione della X Giornata Mondiale del Malato: La preghiera nel tempo 
della malattia
- E si prese cura di lui” (don Carmine Arice, S.S.C.) 333
- La preghiera accanto al malato (p. Angelo Brusco, M.I.) 337
- Le preghiere per ottenere da Dio la guarigione (* Tarcisio Bertone, S.D.B.) 342
- San Giuseppe Moscati e la spiritualità degli operatori sanitari (Irene Mathis) 350

Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese:
Inaugurazione dell’Anno Giudiziario 2002
- Saluto del Moderatore 355
- Relazione del Vicario Giudiziale sull’attività del Tribunale Regionale nell’Anno Giu­

diziario 2001 357
- La rilevanza della nozione essenziale del matrimonio nel sistema giuridico matrimo­

niale (mons. Carlos José Errazuriz Mackenna) 364
- Organico del Tribunale 372
- Albo degli Avvocati 374
- Albo dei Periti 374
- Dati statistici 376

Precisazioni del Vescovo di Pinerolo su Franco Barbero (* Pier Giorgio Debernardi) 392

Dichiarazione del Vescovo di Oria riguardo alle presunte apparizioni in Manduria
(* Marcello Semeraro) 393

Gioco d’azzardo: le implicazioni morali per l’uomo e la famiglia (Card. Dionigi Tet­
tamanzi) 395



Atti del Santo Padre

Messaggio per il XX anniversario del riconoscimento 
della Fraternità di “Comunione e Liberazione”

Cooperate con costante consapevolezza 
alla missione delle Diocesi e delle parrocchie 
dilatandone l’azione missionaria nel mondo

Al Reverendo Monsignore
LUIGI GIUSSANI

Fondatore del movimento
"Comunione e Liberazione"

1. Con intensa partecipazione mi unisco alla gioia della Fraternità di "Comu­
nione e Liberazione", nel 20° anniversario del suo riconoscimento da parte del Ponti­
ficio Consiglio per i Laici come Associazione di fedeli di diritto pontificio. Già nel 
1954, Ella, carissimo Mons. Giussani, aveva dato origine a Milano al movimento 
"Comunione e Liberazione", che era andato poi diffondendosi in altre parti d'Italia e, 
in seguito, anche in altri Paesi del mondo. Di questo movimento la Fraternità costi­
tuisce il frutto maturo.

Nella felice ricorrenza ventennale, mi è particolarmente gradito ripercorrere i 
passi significativi dell'itinerario ecclesiale del movimento, per ringraziare Dio di ciò 
che Egli ha operato attraverso l'iniziativa Sua, Reverendo Monsignore, e quella di 
quanti a Lei si sono uniti nel corso degli anni. E motivo di conforto ricordare le 
vicende attraverso le quali l'azione di Dio si è manifestata e riconoscere insieme la 
grandezza della sua misericordia.

2. Riandando con la memoria alla vita e alle opere della Fraternità e del movi­
mento, il primo aspetto che colpisce è l'impegno posto nel mettersi in ascolto dei 
bisogni dell'uomo di oggi. L'uomo non smette mai di cercare: quando è segnato dal 
dramma della violenza, della solitudine e dell'insignificanza, come quando vive 
nella serenità e nella gioia, egli continua a cercare. L'unica risposta che può appa­
garlo acquietando questa sua ricerca gli viene dall'incontro con Colui che è alla sor­
gente del suo essere e del suo operare.

Il movimento, pertanto, ha voluto e vuole indicare non una strada, ma la strada 
per arrivare alla soluzione di questo dramma esistenziale. La strada, quante volte

187



188 Atti del Santo Padre

Ella Io ha affermato, è Cristo. Egli è la Via, la Verità e la Vita, che raggiunge la per­
sona nella quotidianità della sua esistenza. La scoperta di questa strada avviene 
normalmente grazie alla mediazione di altri esseri umani. Segnati mediante il dono 
della fede dall'incontro con il Redentore, i credenti sono chiamati a diventare eco 
dell'avvenimento di Cristo, a diventare essi stessi "avvenimento".

Il Cristianesimo, prima di essere un insieme di dottrine o una regola per la sal­
vezza, è pertanto 1'"avvenimento" di un incontro. E questa l'intuizione e l'espe­
rienza che Ella ha trasmesso in questi anni a tante persone che hanno aderito al 
movimento. Comunione e Liberazione, più che ad offrire cose nuove, mira a far risco­
prire la Tradizione e la storia della Chiesa, per riesprimerla in modi capaci di par­
lare e di interpellare gli uomini del nostro tempo. Nel Messaggio ai partecipanti al 
Congresso mondiale dei movimenti ecclesiali e nuove comunità, il 27 maggio 1998, ho 
scritto che l'originalità del carisma di ogni movimento «non pretende, né lo potreb­
be, di aggiungere alcunché alla ricchezza del depositum fidei, custodito dalla Chiesa 
con appassionata fedeltà» (n. 4). Tale originalità, tuttavia, «costituisce un sostegno 
potente, un richiamo suggestivo e convincente a vivere appieno, con intelligenza e 
creatività, l'esperienza cristiana. Sta in ciò il presupposto per trovare risposte ade­
guate alle sfide e alle urgenze dei tempi e delle circostanze storiche sempre diver­
se» (Ibidà.

3. Occorre ritornare a Cristo, Verbo di Dio incarnato per la salvezza dell'uma­
nità. Gesù di Nazaret, che ha vissuto l'esperienza umana come nessun altro avreb­
be potuto, si pone quale traguardo di ogni aspirazione umana. Solo in Lui l'uomo 
può giungere a conoscere pienamente se stesso.

La fede appare in tal modo come un'autentica avventura della conoscenza, non 
essendo un discorso astratto, né un vago sentimento religioso, ma un incontro per­
sonale con Cristo, che dà nuovo senso alla vita. L'opera educativa che, nell'ambito 
delle vostre attività e comunità, tanti genitori e insegnanti hanno cercato di svolge­
re, è consistita proprio nell'accompagnare fratelli, figli, amici, a scoprire dentro gli 
affetti, il lavoro, le più differenti vocazioni, la voce che porta ciascuno all'incontro 
definitivo con il Verbo fatto carne. Soltanto nel Figlio unigenito del Padre l'uomo 
può trovare piena e definitiva risposta alle sue attese intime e fondamentali.

Questo dialogo permanente con Cristo, alimentato dalla preghiera personale e 
liturgica, è stimolo per un'attiva presenza sociale, come testimonia la storia del 
movimento e della Fraternità di Comunione e Liberazione. La vostra è, in effetti, sto­
ria anche di opere di cultura, di carità, di formazione e, nel rispetto della distinzione 
tra le finalità della società civile e della Chiesa, è storia anche di impegno nel campo 
politico, un ambito per sua natura ricco di contrapposizioni, in cui arduo risulta 
talora servire fedelmente la causa del bene comune.

4. In questi vent'anni la Chiesa ha visto sorgere e svilupparsi al suo interno 
tanti altri movimenti, comunità, associazioni. La forza dello Spirito di Cristo non smet­
te mai di superare, quasi di rompere, gli schemi e le forme sedimentate della vita 
precedente, per urgere a inedite modalità espressive. Questa urgenza è il segno 
della vivace missione della Chiesa, in cui il volto di Cristo si delinea attraverso i trat­
ti dei volti degli uomini di ogni tempo e luogo della storia. Come non stupirsi 
dinanzi a questi prodigi dello Spirito Santo? Egli compie meraviglie e all'alba di un 
nuovo Millennio spinge i credenti a prendere il largo verso frontiere sempre più 
avanzate nella costruzione del Regno.

Anni fa, in occasione del trentennale della nascita di Comunione e Liberazione, 
ebbi a dirvi: «Andate in tutto il mondo a portare la verità, la bellezza e la pace, che



Atti del Santo Padre 189

si incontrano in Cristo Redentore» (Roma, 29 settembre 1984, n. 4). All'inizio del 
Terzo Millennio dell'era cristiana, con forza e gratitudine vi affido di nuovo lo stes­
so mandato. Vi esorto a cooperare con costante consapevolezza alla missione delle 
Diocesi e delle parrocchie, dilatandone coraggiosamente l'azione missionaria sino 
agli estremi confini del mondo.

Il Signore vi accompagni e fecondi i vostri sforzi. Maria, Vergine fedele e Stella 
della nuova evangelizzazione, sia il vostro sostegno e vi guidi sul sentiero di una 
sempre più audace fedeltà al Vangelo.

Con tali sentimenti, volentieri imparto a Lei, Mons. Giussani, ai suoi collabora­
tori e a tutti i membri della Fraternità come pure agli aderenti al movimento una 
speciale Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 11 febbraio 2002 - festa della Beata Vergine Maria di Lourdes

IOANNES PAULUS PP. Il



190 Atti del Santo Padre

Messaggio per il 150° anniversario di fondazione 
della Pontificia Commissione di Archeologia Sacra

Le catacombe hanno rappresentato in ogni epoca 
per i credenti un cardine di pietà e di umanità

Al Venerato Fratello
Mons. FRANCESCO MARCHISANO 

Presidente della Pontificia Commissione 
di Archeologia Sacra

1. Sono trascorsi centocinquant'anni da quando il mio Predecessore, il Beato 
Pio IX, rese operativo il primo progetto articolato della Pontificia Commissione di 
Archeologia Sacra, istituita poco tempo prima per ampliare la raccolta delle anti­
chità cristiane, riunirle in un apposito locale e formarne un museo, che avrebbe in 
seguito preso il nome di museo Cristiano-Pio.

Lo scopo che egli affidò a tale Commissione fu di occuparsi con saggio discer­
nimento «che rimangano possibilmente al posto nelle catacombe tutte quelle cose, 
le quali senza pericolo di deperimento potrebbero [...] edificare i devoti col richia­
mare alla loro memoria la semplicità delle catacombe stesse» (in: Archivio della 
Società Romana di Storia Patria, 91 [1968], 259). Rendendo note le disposizioni di quel 
venerato Pontefice, l'allora Cardinale Segretario di Stato Giacomo Antonelli, il 6 
gennaio 1852, comunicò la definitiva composizione della Commissione, compren­
dente illustri e lungimiranti studiosi, fra i quali il p. Giuseppe Marchi, S.I., e Gio­
vanni Battista De Rossi.

In così fausta ricorrenza, ho chiesto al Signor Cardinale Angelo Sodano, mio 
Segretario di Stato, di recare ai membri dell'odierna benemerita Pontificia Com­
missione di Archeologia Sacra il mio saluto cordiale e un fervido incoraggiamen­
to, perché proseguano nel conservare, studiare e far conoscere la preziosa eredità 
delle venerande memorie della Chiesa, in particolare delle catacombe dell'Urbe e 
dell'Italia.

2. Come non sottolineare, in questa circostanza, l'attenta premura con cui i 
Romani Pontefici hanno conservato le memorie della comunità cristiana dissemi­
nate nella città di Roma e nella Penisola italiana sin dagli inizi?

È degna di essere menzionata, ad esempio, la decisione di Papa Zefirino, che 
per primo volle creare una catacomba sulla via Appia, affidandone la cura al dia­
cono Callisto. Questo complesso catacombale, che è il più grande, prenderà in 
seguito il nome da Callisto, divenuto Papa e successore di Zefirino. Un altro Ponte­
fice molto impegnato nella valorizzazione delle catacombe fu il Papa Damaso, che, 
durante il suo Pontificato, si pose alla ricerca delle tombe dei martiri, per decorarle 
con splendide epigrafi metriche, a memoria delle gesta di quei primi testimoni della 
fede.

Nel secolo scorso, nel confermare e aggiornare le disposizioni degli immediati 
predecessori, il Papa Pio XI, con il Motu Proprio “I primitivi cemeteri", ampliò e 
rafforzò la Commissione di Archeologia Sacra, «affinché i vetusti monumenti della



Atti del Santo Padre 191

Chiesa siano conservati nel miglior modo allo studio dei dotti, non meno che alla 
venerazione e all'ardente pietà dei fedeli di ogni Paese» (AAS 17 [1925], 621). La 
provvida iniziativa di quel grande Pontefice si inserì nel contesto speciale dell'An­
no Santo del 1925, che vide giungere folle di pellegrini per rendere omaggio alle 
memorie della Chiesa di Roma. Fu pertanto, come sempre, una preminente finalità 
pastorale-spirituale quella che spinse i Successori dell'Apostolo Pietro a infondere 
nuova linfa alla Pontificia Commissione di Archeologia Sacra.

3. Le catacombe hanno rappresentato, in ogni epoca, per i credenti un cardine 
di pietà e di unità. In esse vengono affettuosamente custodite e venerate testimo­
nianze eloquenti della santità della Chiesa, le quali stanno a ricordare la comunio­
ne che unisce i vivi ai defunti, la terra al cielo, il tempo all'eternità. In quei sacri luo­
ghi attendono la venuta gloriosa di Cristo quanti sono stati segnati con il sigillo del 
Battesimo e, non di rado, hanno reso al Vangelo la prova suprema dell'effusione del 
sangue.

Mi piace citare per esteso, fra i molti, l'ammirata epigrafe che il Papa San Dama- 
so compose in onore di San Saturnino martire, di cui oggi ricorre la memoria litur­
gica. Sono parole che possono applicarsi ai molti che, per Cristo, hanno offerto la 
vita e ora dormono nella pace, attendendo il giorno senza fine, quando il Signore 
tornerà nella gloria. E un omaggio che vogliamo rendere a questi nostri fratelli e
sorelle nella fede:
«Incola nunc Christi 
fuerat Chartaginis ante. 
Tempore quo gladius 
secuit pia viscera Matris, 
sanguine mutavit patriam, 
vitamque, genusque 
Romanum civem 
Sanctorum fecit origo. 
Mira fides rerum: docuit 
post exitus ingens.
Cum lacerat pia membra, 
fremit Gratianus ut hostis; 
posteaquam fellis vomuit 
concepta venena, 
cogere non potuit 
Christum te, sancte, negare; 
ipse tuis precibus 
meruit confessus abire. 
Supplicis haec Damasi 
vox est: venerare sepulcrum. 
[Solvere vota licet castasque 
effundere preces, 
Sancti Saturnini tumulus 
quia martyris hic est.] 
Saturnine tibi martyr 
mea vota rependo»

(Epigrammata Damasiana, a cura di A.

«Cittadino ora di Cristo, 
lo fu già di Cartagine. 
Al tempo in cui la spada 
trafisse il pio seno della Madre, 
per merito del suo sangue mutò patria, 
nome e prosapia, 
la nascita alla vita dei Santi 
lo rese cittadino romano.
Mirabile la sua fede: lo dimostrò 
poi l'eroica sua morte.
Freme Graziano come nemico, 
mentre lacera le pie membra; 
ma benché sfoggiasse tutta 
la sua venefica bile, 
non potè indurti, 
o santo, a rinnegare Cristo; 
che anzi egli stesso per le tue preghiere 
meritò di morire cristiano.
È questa la preghiera di Damaso: 
venera questo sepolcro!
[Qui è dato di sciogliere voti 
e di effondere l'animo in caste preghiere, 
perché questo è il sepolcro 
del martire San Saturnino.] 
A te, o martire Saturnino, 
sciolgo i miei voti.»

Ferma, Roma 1942, pp. 188-189).



192 Atti del Santo Padre

Come negare, alla luce anche di questi ispirati versi, che le catacombe siano uno 
dei simboli storici della vittoria di Cristo sul male e sul peccato? Esse stanno ad atte­
stare che le tempeste imperversanti sulla Chiesa mai possono raggiungere lo scopo 
di distruggerla, perché è fondata sulla promessa del Signore: «Portae inferi non prae­
valebunt adversus eam» (Mt 16,18).

4. Mi piace, inoltre, ricordare che la Commissione da Lei degnamente presie­
duta non si occupa soltanto di conservare in modo appropriato queste "vestigia del 
Popolo di Dio", ma si sforza anche di raccogliere e diffondere il messaggio religio­
so e culturale che esse evocano. L'apporto di quanti collaborano con voi abbraccia, 
infatti, aspetti tecnici, scientifici, epigrafici, nonché antropologici, teologici e liturgi­
ci. Questo permette alla Chiesa di conoscere sempre meglio il patrimonio lasciato 
dalle generazioni dei primi cristiani. E, grazie anche al costante messaggio che tale 
patrimonio silenziosamente proclama, il popolo cristiano è aiutato a rimanere fede­
le al depositum fidei, ricevuto quale tesoro prezioso da conservare con cura.

I qualificati interventi degli esperti della Commissione, nel corso dei centocin- 
quant'anni trascorsi, sono stati e rimangono importanti non solo per il loro caratte­
re scientifico, ma specialmente per quello religioso ed ecclesiale. Desidero, in que­
sta felice circostanza giubilare, esprimere la mia più viva gratitudine per il vasto e 
generoso impegno con il quale ciascuno di essi contribuisce a incrementare tale 
opera storica e pastorale.

Faccio voti, altresì, che il lavoro di codesta Pontificia Commissione sia sempre 
più conosciuto, così da andare incontro al desiderio di quanti amano avvicinare le 
testimonianze di coloro che li hanno preceduti nel segno della fede. Le giovani 
generazioni, venendo a contatto con la saldezza della fede dei primi cristiani, attra­
verso questi monumenti e memorie, potranno sentirsi efficacemente stimolate a 
vivere a loro volta con coerenza il Vangelo anche a costo di personale sacrificio.

Con tali sentimenti, confermo a Lei, Venerato Fratello, ai membri della Pontifi­
cia Commissione di Archeologia Sacra, ai collaboratori e a quanti interverranno alle 
manifestazioni programmate il mio costante affetto, e, mentre affido ciascuno a 
Maria, Madre della Chiesa, di cuore imparto a tutti una speciale Benedizione Apo­
stolica, propiziatrice di abbondanti favori celesti.

Dal Vaticano, 12 febbraio 2002 - memoria dei Santi Saturnino e Compagni martiri

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 193

Messaggio alla Famiglia Salesiana 
in occasione del XXV Capitolo Generale

«Siate appassionati maestri e guide, 
santi e formatori di santi»

Carissimi Figli di Don Bosco!

1. Con grande affetto mi rivolgo a voi, convenuti dai cinque Continenti per la 
celebrazione del XXV Capitolo Generale del vostro Istituto. È il primo del Terzo 
Millennio e vi offre l'opportunità di riflettere sulle sfide dell'educazione e dell'e­
vangelizzazione dei giovani, sfide alle quali i Salesiani desiderano rispondere, 
seguendo le orme del Fondatore, San Giovanni Bosco. Vi auguro che il Capitolo sia 
per voi un tempo di comunione e di proficuo lavoro, durante il quale possiate con­
dividere l'ardore che vi accomuna nella missione tra i ragazzi, come pure l'amore 
per la Chiesa e il desiderio di aprirvi a nuove frontiere apostoliche.

Il pensiero in questo momento va spontaneamente al compianto Rettore Mag­
giore, don Juan Vecchi, recentemente scomparso dopo una lunga malattia, offerta a 
Dio per tutta la Congregazione e specialmente per quest'Assemblea Capitolare. 
Mentre ringrazio il Signore per il servizio da lui reso alla vostra Famiglia religiosa 
e alla Chiesa, nonché per la testimonianza di fedeltà evangelica che sempre l'ha 
contraddistinto, assicuro per la sua anima una speciale preghiera di suffragio. A voi 
tocca ora di proseguire l'opera da lui felicemente svolta sulla scia dei suoi prede­
cessori.

Educatori attenti e accompagnatori spirituali competenti quali voi siete, sapre­
te andare incontro ai giovani che anelano a "vedere Gesù". Saprete condurli con 
dolce fermezza verso traguardi impegnativi di fedeltà cristiana. «Due in allumi». Sia 
questo il motto programmatico anche della vostra Congregazione, che con la pre­
sente Assemblea Capitolare stimola tutti i suoi membri a un coraggioso rilancio 
della propria azione evangelizzatrice.

2. Avete scelto come tema del Capitolo: "La comunità salesiana oggi". Siete ben 
consapevoli di dover rinnovare metodi e modalità di lavoro, perché con chiarezza 
emerga la vostra identità "salesiana" nelle attuali mutate situazioni sociali, che esi­
gono, fra l'altro, anche l'apertura all'apporto di collaboratori laici, con i quali con­
dividere lo spirito e il carisma lasciati in eredità da Don Bosco. L'esperienza degli 
ultimi anni ha posto in luce le grandi opportunità di tale collaborazione, che per­
mette ai vari componenti e gruppi della vostra Famiglia Salesiana di crescere nella 
comunione e di sviluppare un comune dinamismo apostolico e missionario. E per 
aprirvi alla cooperazione con i laici è importante per voi focalizzare bene l'identità 
peculiare delle vostre comunità: che siano comunità, come Don Bosco voleva, rac­
colte attorno all'Eucaristia ed animate da profondo amore a Maria Santissima, pron­
te ad operare insieme, condividendo un unico progetto educativo e pastorale. 
Comunità capaci di animare e coinvolgere gli altri anzitutto con l'esempio.

3. In tal modo Don Bosco continua ad essere presente fra di voi. Vive attraver­
so la vostra fedeltà all'eredità spirituale che vi ha lasciato. Egli ha impresso alla sua 
opera un singolare stile di santità. E di santità ha oggi bisogno anzitutto il mondo!



194 Atti del Santo Padre

Opportunamente, pertanto, il Capitolo Generale intende riproporre con coraggio 
"il tendere alla santità" come principale risposta alle sfide del mondo contempora­
neo. Si tratta, in definitiva, non tanto di intraprendere nuove attività e iniziative, 
quanto piuttosto di vivere e testimoniare il Vangelo senza compromessi, sì da sti­
molare alla santità i giovani che incontrate. Salesiani del Terzo Millennio! Siate 
appassionati maestri e guide, santi e formatori di santi, come lo fu San Giovanni 
Bosco.

Cercate di essere educatori della gioventù alla santità, esercitando quella tipica 
pedagogia di santità allegra e serena, che vi contraddistingue. Siate accoglienti e 
paterni, in grado in ogni occasione di chiedere ai giovani con la vostra vita: «Vuoi 
diventare santo?». E non esitate nel proporre loro la «misura alta» della vita cristia­
na, accompagnandoli sulla strada d'una radicale adesione a Cristo, che nel discor­
so della montagna proclama: «Siate voi dunque perfetti come è perfetto il Padre 
vostro celeste» (Mt 5,48).

La vostra è una storia ricca di Santi, molti dei quali giovani. Sul "Colle delle bea­
titudini giovanili", come oggi chiamate il Colle Don Bosco ove nacque il Santo, nel 
corso della mia Visita del 3 settembre 1988, ebbi la gioia di proclamare Beata Laura 
Vicuna, la giovane Salesiana cilena che voi ben conoscete. Altri Salesiani sono in 
cammino verso quella meta: si tratta di due confratelli, Artemide Zatti e Luigi 
Variara, e di una Figlia di Maria Ausiliatrice, suor Maria Romero. In Artemide Zatti 
sono messi in evidenza il valore e l'attualità del ruolo del salesiano coadiutore; in 
don Luigi Variara, sacerdote e Fondatore, si manifesta un'ulteriore realizzazione del 
vostro carisma missionario.

4. Al non piccolo drappello di Santi e Beati salesiani siete chiamati ad unirvi 
anche voi, impegnati a calcare le orme di Cristo, fonte di santità per ogni credente. 
Fate in modo che l'intera vostra Congregazione risplenda per santità e fraterna 
comunione.

All'inizio di questo Millennio, la grande sfida della Chiesa consiste, come ho 
ricordato nella Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte, nel «fare della Chiesa la 
casa e la scuola della comunione» (n. 43). Perché l'apostolato porti frutti di bene, è 
indispensabile che le comunità vivano uno spirito di mutua e reale fraternità. Per 
portare avanti un unico progetto educativo e pastorale, è necessario che tutte le 
comunità siano legate da un saldo spirito di famiglia. Ogni comunità sia vera scuo­
la di fede e di preghiera aperta ai giovani, dove si renda possibile condividere le 
loro attese e difficoltà, e rispondere alle sfide con cui adolescenti e giovani si devo­
no confrontare.

Ma dove sta il segreto dell'unione dei cuori e dell'azione apostolica se non nella 
fedeltà al carisma? Tenete pertanto gli occhi sempre fissi su Don Bosco. Egli viveva 
interamente in Dio e raccomandava l'unità delle comunità attorno all'Eucaristia. 
Solo dal Tabernacolo può scaturire quello spirito di comunione che diviene fonte di 
speranza e d'impegno per ogni credente.

L'affetto per il vostro Padre continui ad ispirarvi e a sostenervi. Il suo insegna­
mento vi invita alla mutua confidenza, al perdono quotidiano, alla correzione fra­
terna, alla gioia del condividere. È questa la strada da lui percorsa, e sulla quale 
pure voi potrete attirare i fedeli laici, specialmente giovani, a condividere la propo­
sta evangelica e vocazionale che vi accomuna.

5. Come vedete, ritorna spesso, anche in questo Messaggio, il riferimento ai 
giovani. Non meraviglia questo legame che unisce i Salesiani alla gioventù. Potrem­
mo dire che i giovani e i Salesiani camminano insieme. La vostra vita, carissimi, si 
svolge in effetti in mezzo ai ragazzi, così come voleva Don Bosco. Siete felici tra loro



Atti del Santo Padre 195

e questi godono della vostra presenza amichevole. Le vostre sono «case» in cui essi 
si trovano bene. Non è questo l'apostolato che vi contraddistingue in ogni parte del 
mondo? Continuate ad aprire le vostre istituzioni specialmente ai ragazzi poveri, 
perché vi si sentano "a casa loro", godendo dell'operosità della vostra carità e della 
testimonianza della vostra povertà. Accompagnateli nel loro inserimento nel 
mondo del lavoro, della cultura, della comunicazione sociale, promovendo un 
clima di cristiano ottimismo nel contesto di una chiara e forte coscienza dei valori 
morali. Aiutateli ad essere a loro volta apostoli dei loro amici e coetanei.

Quest'impegnativa azione pastorale vi pone in relazione con le tante realtà ope­
ranti nel campo dell'educazione delle nuove generazioni. Siate pronti ad offrire 
generosamente il vostro apporto ai vari livelli, cooperando con quanti elaborano le 
politiche educative nei Paesi dove vi trovate. Difendete e promuovete i valori 
umani ed evangelici: dal rispetto della persona all'amore per il prossimo, special- 
mente verso i poveri e gli emarginati. Lavorate perché la realtà multiculturale e 
multireligiosa della società odierna vada verso un'integrazione sempre più armo­
niosa e pacifica.

6. Carissimi Figli di Don Bosco, a voi è affidato il compito di essere educatori 
ed evangelizzatori dei giovani del Terzo Millennio, chiamati ad essere "sentinelle del 
futuro", come ebbi a dir loro a Tor Vergata, in occasione della Giornata Mondiale 
della Gioventù dell'Anno 2000. Camminate insieme con loro, affiancandoli con la 
vostra esperienza e la vostra testimonianza personale e comunitaria. Vi accompagni 
la Vergine Santa, che voi invocate con il bel titolo di Maria Ausiliatrice. Seguendo 
Don Bosco, fidatevi sempre di Lei, proponetene la devozione a quanti incontrate. 
Con il suo aiuto si può fare tanto; anzi, come amava ripetere Don Bosco, nella 
vostra Congregazione è Lei ad aver fatto tutto.

Il Papa vi esprime il suo compiacimento per il vostro impegno apostolico ed 
educativo e prega per voi, perché possiate continuare a camminare in piena fedeltà 
alla Chiesa e in stretta collaborazione fra voi. Vi accompagnino Don Bosco e la 
schiera di Santi e Beati salesiani.

Avvaloro questi voti con una speciale Benedizione Apostolica, che invio a voi, 
Membri del Capitolo Generale, ai Confratelli sparsi in tutto il mondo e all'intera 
Famiglia salesiana.

Dal Vaticano, 22 febbraio 2002 - Festa della Cattedra di San Pietro

IOANNES PAULUS PP. II



196 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti all’Assemblea Plenaria 
della Congregazione per l’Educazione Cattolica

Alimentare nei seminaristi
la gioia della propria vocazione

Lunedì 4 febbraio, ricevendo i partecipanti dell’Assemblea Plenaria della Congregazione per l’E­
ducazione Cattolica, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. È per me motivo di gioia accogliervi all'inizio della Sessione Plenaria del 
vostro Dicastero. Nel rivolgere a ciascuno il mio cordiale saluto, desidero ringra­
ziare in particolar modo il Signor Cardinale Zenon Grocholewski, vostro Prefetto, 
per le nobili e calorose espressioni con cui ha interpretato i vostri sentimenti.

Ho ascoltato quanto il Cardinale Prefetto mi ha esposto circa il programma e ho 
anche visto il materiale preparatorio di questi intensi giorni di riflessione. La Chiesa 
vive del continuo dialogo fraterno tra la Curia Romana e le Conferenze Episcopali. 
Questo dialogo si svolge abitualmente attraverso la corrispondenza ordinaria, ma 
esige a volte anche momenti forti di condivisione e di scambio. La Plenaria è uno di 
questi momenti, grazie ai quali si sviluppa una proficua collaborazione e si rafforza 
l'unità d'intenti nel costante impegno a servizio della comunione ecclesiale.

2. Voi avete in esame alcuni Orientamenti per l’utilizzo delle competenze psicologi­
che nell'ammissione e nella formazione dei candidati al sacerdozio. È un documento che 
si propone come utile strumento per i formatori, chiamati a discernere l'idoneità e 
la vocazione del candidato in vista del bene suo e della Chiesa. Naturalmente l'au­
silio delle scienze psicologiche va inserito con equilibrio all'interno dell'itinerario 
vocazionale, integrandolo nel quadro della formazione globale del candidato, in 
modo tale da salvaguardare il valore e lo spazio propri dell'accompagnamento spi­
rituale. Il clima di fede, nel quale soltanto matura la generosa risposta alla voca­
zione ricevuta da Dio, permetterà una corretta comprensione del significato e del­
l'utilità del ricorso alla psicologia, che non elimina ogni genere di difficoltà e di 
tensioni, ma favorisce una più ampia presa di coscienza e un più sciolto esercizio 
della libertà, per ingaggiare una lotta aperta e franca, con l'aiuto insostituibile 
della grazia.

Per questo motivo, sarà opportuno curare la preparazione di esperti psicologi i 
quali, al buon livello scientifico, uniscano una comprensione profonda della conce­
zione cristiana circa la vita e la vocazione al sacerdozio, così da essere in grado di 
fornire supporti efficaci alla necessaria integrazione tra la dimensione umana e 
quella soprannaturale.

3. Ho notato pure con soddisfazione il grande impegno profuso per portare a 
compimento le Visite Apostoliche ai Seminari di diritto comune e il desiderio di 
offrirne una visione sintetica per assicurarne l'efficacia.

La cura dei Seminari riveste oggi, per la situazione generale in cui versa la Chie­
sa, un'importanza del tutto singolare. E necessario far sì che la formazione in essi 
impartita sia di livello eccellente dal punto di vista sia intellettuale che spirituale. I 
candidati devono essere introdotti alla pratica della preghiera, della meditazione, 
dell'ascesi personale, fondata sulle virtù teologali vissute nel quotidiano.



Atti del Santo Padre 197

Occorrerà, in special modo, alimentare negli alunni la gioia della propria voca­
zione. Lo stesso celibato per il Regno di Dio dovrà essere presentato come una scel­
ta eminentemente favorevole all'annuncio gioioso del Cristo risorto. Sarà impor­
tante, da questo punto di vista, suscitare negli animi dei seminaristi il gusto della 
carità ecclesiale ed apostolica: vivere in comunione con Cristo, con i Superiori, con 
i compagni è la preparazione più adatta ai futuri impegni ministeriali.

4. Voi intendete affrontare anche la discussione circa la formazione degli stu­
denti di Diritto Canonico. Si tratta di un argomento molto attuale: il Diritto Cano­
nico, fondato sull'eredità giuridico-legislativa di una lunga tradizione, va conside­
rato come uno strumento che, poggiando sul primato dell'amore e della grazia, 
assicura il giusto ordine nella vita sia della società ecclesiale sia dei singoli indivi­
dui, che ad essa appartengono in virtù del Battesimo.

Nelle circostanze attuali la Chiesa ha bisogno di specialisti in tale disciplina, per 
affrontare le esigenze giuridico-pastorali, che risultano essere oggi più complesse 
rispetto al passato. Le riflessioni che proporrete al riguardo, con l'apporto dei Padri 
della Plenaria provenienti da diverse parti del mondo, vi consentiranno di elabora­
re indicazioni appropriate per la futura azione del Dicastero.

5. La vostra attenzione, in questi giorni, si concentrerà anche sul ruolo delle 
persone consacrate (religiosi e religiose) nel mondo dell'educazione. La Chiesa ha 
un debito di riconoscenza verso le persone consacrate per le meravigliose pagine di 
santità e di dedizione alla causa dell'educazione e dell'evangelizzazione che esse 
hanno scritto, soprattutto nel corso degli ultimi due secoli. Nell'Esortazione post­
sinodale Vita consecrata ho avuto già modo di sottolineare la loro insostituibilità nel 
mondo dell'educazione. Rinnovo oggi, pur nella consapevolezza delle difficoltà di 
molte Famiglie religiose, l'invito a continuare ad immettere «nell'orizzonte educa­
tivo la testimonianza radicale dei beni del Regno» (n. 96).

Una peculiare caratteristica della comunità educativa, operante nella scuola cat­
tolica, è costituita dalla presenza di persone consacrate e di laici. Le une e gli altri 
possono e devono arricchire il progetto educativo con l'esperienza che è loro pro­
pria. Ciò avverrà se, nella loro formazione spirituale, ecclesiale e professionale, 
sapranno perseguire l'obiettivo di una missione condivisa.

6. Per il settore vocazionale è prezioso il lavoro della Pontificia Opera per le 
Vocazioni Ecclesiastiche, che dal lontano 1941 accompagna e anima la pastorale 
vocazionale. In essa, l'azione princeps è la preghiera, in obbedienza al mandato di 
Cristo: «Pregate dunque il Padrone della messe perché mandi operai nella sua 
messe» (Mt 9,38; Lc 10,2). Per questo, ha grande valore la Giornata Mondiale di pre­
ghiera per le vocazioni, che si celebra ormai da trentanove anni, per coinvolgere 
tutte le comunità cristiane in una corale e intensa preghiera, perché non manchino 
numerose e sante vocazioni sacerdotali e religiose.

Vedo con soddisfazione che, dietro l'impulso della menzionata Pontificia 
Opera, prosegue il programma delle celebrazioni dei Congressi continentali sulle 
vocazioni ai ministeri ordinati e alla vita consacrata. Nel prossimo mese di aprile, 
dopo un proficuo lavoro di coinvolgimento delle comunità diocesane e regionali, si 
celebrerà a Montréal il III Congresso per il Nord America, dopo quelli ben riusciti 
per l'America Latina e l'Europa. E un evento che tutta la Chiesa seguirà con la pre­
ghiera, come ho già invitato a fare nel mio Messaggio per la prossima Giornata 
Mondiale di preghiera per le vocazioni. Confido che questo importante evento 
ecclesiale, provvidenzialmente vicino nel tempo e nel luogo alla celebrazione della 
Giornata Mondiale della Gioventù a Toronto, faccia crescere nelle Chiese locali un



198 Atti del Santo Padre

rinnovato impegno a servizio delle vocazioni e un più generoso entusiasmo tra i cri­
stiani del "Nuovo Mondo".

Continuate il vostro servizio a sostegno della pastorale vocazionale con spirito 
di gioiosa gratitudine al Signore per il continuo dono di vocazioni al ministero ordi­
nato e alla vita consacrata e affrontate con fiducia operosa i motivi di preoccupa­
zione per la mancanza di vocazioni in alcune parti del mondo, nonché per le gravi 
esigenze del discernimento e della formazione dei chiamati.

7. Vi ringrazio, infine, per il quotidiano servizio che come Congregazione ren­
dete alla Chiesa nel campo dei Seminari, delle Università e delle Scuole, in una 
parola nel vasto settore dell'educazione. Dalle istituzioni educative è atteso un con­
tributo fondamentale per l'edificazione di un mondo più umano, fondato sui valo­
ri della giustizia e della solidarietà.

Nell'assicurarvi una speciale preghiera per il vostro lavoro durante la Plenaria, 
su tutti invoco abbondanti lumi celesti, in pegno dei quali di cuore vi imparto la mia 
Benedizione.



Atti del Santo Padre 199

All’Assemblea Plenaria del Pontificio Consiglio “Cor Unum”

I volontari cristiani mostrano in maniera concreta 
che il Redentore è presente nel povero e nel sofferente

Giovedì 7 febbraio, ricevendo i partecipanti dell’Assemblea Plenaria del Pontifìcio Consiglio “Cor 
Unum", che nello scorso luglio aveva ricordato il XXX di fondazione, il Santo Padre ha pronun­
ciato questo discorso:

1. Sono lieto di porgere il mio cordiale benvenuto a ciascuno di voi, in occasio­
ne della XXIV Assemblea Plenaria del Pontificio Consiglio "Cor Unum". Saluto il 
Presidente, Monsignor Paul Joseph Cordes, e lo ringrazio per le cortesi espressioni 
che ha voluto indirizzarmi a nome dei presenti, a cominciare dal Segretario e dai 
collaboratori del Dicastero. Saluto i Signori Cardinali, i Vescovi, i sacerdoti, i reli­
giosi, le religiose e i laici di diversa provenienza che partecipano alla Plenaria; alcu­
ni di essi sono di recente nomina. A tutti e a ciascuno esprimo la mia più sincera 
riconoscenza per la disponibilità e lo spirito di collaborazione di cui danno prova in 
un ambito tanto importante dell'apostolato ecclesiale.

Attraverso il Pontificio Consiglio "Cor Unum", l'amore della Chiesa raggiunge 
tanti poveri e bisognosi nel mondo intero, avvalendosi di molteplici interventi ed ini­
ziative delle Comunità locali e delle Istituzioni caritative internazionali.

2. Nella vostra Assemblea Plenaria avete scelto quest'anno di approfondire il 
tema del volontariato, un fenomeno rilevante che tante energie di bene risveglia oggi 
nella Chiesa e nel mondo. Si tratta di un tema che è stato al centro dell'attenzione 
anche delle Nazioni Unite. Proprio al volontariato l'ONU ha dedicato la sua rifles­
sione l'anno scorso.

Il volontariato, in effetti, frutto di scelte consapevoli, anche se talora sofferte, 
offre alla società, oltre che un servizio concreto, la testimonianza del valore della gra­
tuità. In se stesso altamente eloquente, questo valore si pone in controtendenza 
rispetto all'individualismo, purtroppo diffuso nelle nostre società, specialmente 
quelle opulenti. Di fronte a interessi economici, che sembrano non di rado costitui­
re la categoria dominante dei rapporti sociali, l'azione dei volontari mira a porre in 
evidenza la centralità dell'uomo. È la persona, in quanto tale, che merita di essere ser­
vita e amata sempre, specialmente quando è minata dal male e dalla sofferenza o 
quando viene emarginata e vilipesa.

In tal senso, il volontariato rappresenta un significativo fattore di umanizzazione e 
di civiltà. In occasione della Giornata del Volontariato, lo scorso 5 dicembre, per sot­
tolineare l'interesse con cui la Chiesa guarda a questo vasto fenomeno, ho voluto 
indirizzare un messaggio a quanti sono impegnati sul terreno del servizio all'uomo 
e al bene comune. In esso ho ribadito la validità di questa esperienza, che offre a 
tanti la possibilità di vivere concretamente la chiamata all'amore, insita nel cuore di ogni 
essere umano.

3. Per i cristiani la radice di tale impegno si trova in Cristo. È per amore che Gesù 
ha donato la sua vita ai fratelli, e lo ha fatto gratuitamente. I credenti ne seguono 
l'esempio. Impegnati così in molteplici campi di azione umanitaria, possono diven­
tare per i non credenti un vero e proprio stimolo a sperimentare la profondità del



200 Atti del Santo Padre

messaggio evangelico. Mostrano in maniera concreta che il Redentore dell'uomo è 
presente nel povero e nel sofferente e vuole essere riconosciuto e amato in ogni 
umana creatura.

Perché questa testimonianza sia incisiva, auspico che quanti operano in asso­
ciazioni e istituzioni cattoliche di volontariato prendano a modello i tanti Santi della 
carità, che con la loro esistenza hanno tracciato nella Chiesa una scia di luminoso 
eroismo evangelico. Si preoccupi ciascuno di incontrare personalmente Cristo, che 
colma di amore il cuore di quanti vogliono servire il prossimo.

4. La vostra Plenaria si svolge a pochi mesi dal XXX anniversario di fondazione 
del Pontificio Consiglio "Cor Unum" istituito il 15 luglio 1971 dal Servo di Dio Paolo 
VI. Sono già trascorsi tre decenni, che hanno visto crescere e diffondersi l'azione 
caritativa della Chiesa attraverso il servizio degli organismi ecclesiali e il contribu­
to di innumerevoli fedeli. I risultati ottenuti confermano la validità dell'intuizione 
del mio venerato Predecessore che, accogliendo gli orientamenti emersi nel Conci­
lio Ecumenico Vaticano II, volle istituire presso la Sede Apostolica un'istanza di 
coordinamento e di animazione delle tante istituzioni presenti nella Chiesa, nel­
l'ambito della promozione umana e della cristiana solidarietà.

Anche oggi, nel vostro Pontificio Consiglio, le Diocesi e le organizzazioni catto­
liche deputate all'esercizio della carità trovano un luogo d'incontro, di dialogo e di 
orientamento, perché si possa intervenire più efficacemente negli ambiti delle 
diverse povertà.

5. Nel rendere grazie a Dio per i trent'anni di attività di "Cor Unum", 
sento il bisogno di rinnovare la mia gratitudine per la sollecitudine con la quale in 
numerose occasioni, talora in dolorosi e tragici contesti, esso si è fatto tramite 
della carità del Papa. In particolare, mi è caro ricordare l'impegno recentemente 
profuso nell'assistenza dei profughi dell'Afghanistan, come pure in altre regioni 
della Terra colpite dalla guerra o dalle calamità naturali.

Cari Fratelli e Sorelle, vi incoraggio a proseguire in quest'opera già felicemente 
avviata, con la quale contribuite non poco alla promozione della dignità dell'uomo 
e alla causa della pace. Formulo voti, altresì, che il quotidiano sforzo da voi profu­
so per animare la pastorale caritativa delle Comunità diocesane e per sostenere il 
volontariato cattolico si traduca in un sempre più incisivo annuncio del Vangelo 
della speranza e della carità.

Con tali auspici, mentre vi affido tutti alla materna protezione della Vergine 
Maria, in pegno di spirituale fervore e di ogni desiderato bene, di cuore imparto a 
ciascuno una speciale Benedizione Apostolica.



Atti del Santo Padre 201

Alla Fondazione “Centesimus Annus-Pro Pontifice”

I sentieri della civiltà dell’amore 
iniziano nelle famiglie sane e concordi

Sabato 9 febbraio, ricevendo i membri della Fondazione "Centesimus Annus-Pro 
Pontifice" con i loro familiari, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. È per me motivo di gioia accogliervi in quest'incontro, con cui intendete rin­
novare i sentimenti di affetto che vi legano al Successore di Pietro, manifestando al 
tempo stesso fattiva solidarietà con le necessità della Chiesa. Grazie per la vostra 
visita!

Saluto cordialmente il Signor Cardinale Agostino Cacciavillan, Presidente del­
l'Amministrazione del Patrimonio della Sede Apostolica e lo ringrazio per le no­
bili parole che, a nome vostro, mi ha appena rivolto. Il mio saluto si estende a 
Mons. Claudio Maria Celli, Segretario della medesima Amministrazione, e al dot­
tor Lorenzo Rossi di Montelera, Presidente della Fondazione "Centesimus Annus-Pro 
Pontifice".

A tutti i membri del Sodalizio rivolgo pure un cordiale benvenuto, unito ad una 
parola di vivo compiacimento per l'opera svolta nel corso dell'anno da poco con­
cluso. Un'opera altamente benemerita per il contributo dato alla Santa Sede nella 
sua attività caritativa. Come non cogliere in questa vostra dedizione il desiderio 
costante di partecipare direttamente alla missione dell'intero Popolo di Dio, secon­
do la vocazione specifica di ciascun credente? Anche per questo desidero manife­
starvi la mia riconoscenza, ben conoscendo le motivazioni spirituali sottese alla 
vostra azione benefica.

Rivolgo un saluto particolare a quanti sono venuti dagli Stati Uniti d'America. 
Negli ultimi mesi il vostro amato Paese è stato molto presente nei miei pensieri e 
nelle mie preghiere. Porgo il benvenuto anche a quanti sono venuti qui dal Canada. 
Vi ringrazio per i vostri sforzi nell'unirvi alla Fondazione affinché consegua i suoi 
nobili fini.

Estendo, inoltre, la mia gratitudine agli Arcivescovi e Vescovi che in Italia, in 
Polonia e in altri Paesi, a livello diocesano e di Conferenza Episcopale, hanno offer­
to alla Fondazione, unitamente agli Assistenti ecclesiastici nazionali e locali, il pro­
prio appoggio.

2. La vostra Fondazione, con i suoi interventi nell'ambito economico e sociale, 
costituisce una valida forma di apostolato laicale. Come ebbi a dire nel nostro primo 
incontro, il 5 giugno 1993, la "Centesimus annus-Pro Pontifice" rappresenta «una 
significativa espressione del vostro impegno di fedeli laici». A questi, infatti, è affi­
dato il ministero di «cercare il regno di Dio trattando le cose temporali e ordinan­
dole secondo Dio» (Lumen gentium, 31).

Ancor più attuale è la vostra attività, perché intende dedicare speciale attenzio­
ne alla famiglia e alla valorizzazione del suo ruolo indispensabile nella società. Una 
famiglia serena e operosa diviene una fervida fucina per edificare la pace. In occa­
sione del XX anniversario dell'Esortazione Familiaris consortio, celebrato quasi due 
mesi fa, ricordavo che «la famiglia, quando vive in pienezza le esigenze dell'amore 
e del perdono, diviene baluardo sicuro della civiltà dell'amore e speranza per l'av-



202 Atti del Santo Padre

venire dell'umanità» (L'Osservatore Romano, 24 novembre 2001, p. 9). È nelle fami­
glie sane e concordi che hanno inizio i sentieri della civiltà dell'amore, grazie all'acco­
glienza e all'aiuto reciproco che in esse si sperimentano. Occorre, pertanto, non ces­
sare di pregare e lavorare, affinché la famiglia sia protagonista di un costruttivo 
cammino di pace al suo interno e attorno a sé.

3. Nel mondo vi è oggi un grande desiderio di verità, di giustizia e di concor­
dia. L'ho potuto sperimentare anche due settimane orsono, ad Assisi, quando, in un 
clima di attento ascolto e di dialogo, abbiamo trascorso con i Rappresentanti delle 
religioni un'intera giornata dedicata alla riflessione e alla preghiera per la pace.

Ci siamo sentiti figli di un Dio Creatore e Onnipotente e bisognosi del suo prov­
vido aiuto. Abbiamo constatato con preoccupazione come germi di odio e di vio­
lenza possano corrodere la concordia e la comprensione. C'è invece bisogno di pro­
muovere nella società l'amore, e per fare questo occorre partire dalla cellula pri­
mordiale dell'umanità che è la famiglia. Se non si aiuta il nucleo familiare a vivere 
e prosperare nella sicurezza e nella serenità, esso si indebolisce e si sfalda con grave 
danno dei singoli e della società. È quindi importante che ad ogni nucleo familiare 
sia garantita, tra le altre cose, un'adeguata sicurezza economica, sociale, educativa, 
culturale, così che esso possa assolvere a quei compiti che in prima istanza gli spettano. 
Lo Stato deve favorire e sollecitare positivamente l'iniziativa responsabile delle 
famiglie (cfr. Familiaris consortio, 45).

4. Fratelli e Sorelle carissimi! Durante il Grande Giubileo dell'Anno Duemila 
avete approfondito il tema attinente all'etica e alla finanza, con riferimento alla glo­
balizzazione finanziaria, in costante espansione nel mondo. Quasi a prolungamen­
to di tale riflessione, quest'anno avete deciso di soffermarvi sul principio di sussidia­
rietà, che è un elemento cardine della dottrina sociale della Chiesa. Applicando tale 
principio ai rapporti della famiglia con lo Stato, emerge anzitutto l'urgenza di porre 
in atto ogni strumento possibile per tutelare la promozione di quei valori che arric­
chiscono la famiglia, santuario della vita e ambiente in cui nascono e si formano i 
cittadini di domani. Lo Stato, poi, non può non tener presente che «una società di 
ordine superiore non deve interferire nella vita interna di una società di ordine infe­
riore, privandola delle sue competenze, ma deve piuttosto sostenerla in caso di 
necessità e aiutarla a coordinare la sua azione con quella delle altre componenti 
sociali in vista del bene comune» (Centesimus annus, 48).

La vostra Fondazione non mancherà di continuare a impegnarsi in questa dire­
zione, perché si attui un'autentica solidarietà, che traduca nei fatti il principio di sus­
sidiarietà. Vi sono grato per questo vostro comune sforzo e auspico che possiate tro­
vare rispondenza nelle varie forze che compongono il tessuto della comunità civi­
le. Dinanzi alle tante necessità emergenti nel momento presente, sarà vostra cura 
intensificare, in modo speciale, ogni sforzo per un autentico rinnovamento sociale, 
avendo come riferimento il perenne insegnamento del Vangelo e come barra dire­
zionale la Dottrina sociale della Chiesa. Iddio faccia sì che il vostro benemerito e 
lodevole impegno sia coronato da abbondanti frutti.

Nel rinnovarvi l'espressione della mia stima e vicinanza spirituale, vi affido alla 
celeste protezione della Madre di Dio, affinché vi custodisca sotto il suo materno 
manto di grazia. Vi accompagni anche la mia Benedizione, che di gran cuore impar­
to a voi, alle vostre famiglie e a tutte le persone che vi sono care, specialmente a que­
sti piccoli che si trovano qui in quest'Aula.



Atti del Santo Padre 203

Ai partecipanti al I Forum Internazionale 
della Pontificia Accademia di Teologia

La comunione ecclesiale è il luogo 
che vivifica la riflessione teologica
Sabato 16 febbraio, ricevendo i partecipanti al I Forum Intemazionale della Pontificia Accademia 
di Teologia, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Sono lieto di questo incontro, con il quale avete voluto sottolineare la cele­
brazione del I Forum Internazionale della Pontificia Accademia di Teologia. Rivolgo 
a tutti il mio saluto cordiale, con uno speciale pensiero di gratitudine per il Signor 
Cardinale Paul Poupard, che si è reso interprete dei vostri sentimenti ed ha illu­
strato l'intento del Forum, dal significativo tema: «Gesù Cristo via, verità e vita. Per 
una rilettura della "Dominus lesus"».

L'argomento s'iscrive nella competenza propria della vostra Accademia. Negli 
Statuti rinnovati, da me approvati con Motu Proprio del 28 gennaio 1999, viene infat­
ti indicato come fine dell'Accademia «quello di curare e promuovere gli studi teo­
logici e il dialogo tra le discipline teologiche e filosofiche» (art. II). Ogni sforzo che 
l'essere umano compie per progredire nella conoscenza della verità è, in definitiva, 
orientato alla scoperta di qualche nuovo aspetto del mistero di Dio, "somma e 
prima verità" (San Tommaso d'Aquino, Summa Theologica, I, q. 16, a. 5) e fonte di 
verità: «Ogni verità - dice infatti il Dottore Angelico - è da Dio» (Quaestiones dispu­
tatae, De Veritate, q. 1, a. 8).

Se l'essere umano si può definire «come colui che cerca la verità» (Fides et ratio, 
28), egli sa di aver trovato nell'incontro con Gesù e con la sua divina Rivelazione la 
verità della sua esistenza: «In Gesù Cristo, che è la Verità, la fede riconosce l'ultimo 
appello che viene rivolto all'umanità, perché possa dare compimento a ciò che spe­
rimenta come desiderio e nostalgia» (Ibid., 33).

2. Il compito primario della Pontificia Accademia di Teologia è la meditazione 
del mistero di Gesù Cristo, nostro Maestro e Signore, pienezza di grazia e di verità 
(cfr. Gv 1,16). È da questa sorgente di luce che scaturisce il mandato dell'annuncio, 
della testimonianza e dell'impegno nel dialogo sia ecumenico, sia inter-religioso.

Nell'Enciclica Fides et ratio ho affermato che «le vie per raggiungere la verità 
rimangono molteplici: tuttavia, poiché la verità cristiana ha un valore salvifico, cia­
scuna di queste vie può essere percorsa, purché conduca alla meta finale, ossia alla 
rivelazione di Gesù Cristo» (n. 38). Cultori e testimoni della verità di Cristo nella 
Chiesa e nel mondo, gli Accademici nel loro lavoro di studio e di ricerca sono gui­
dati dalla Rivelazione cristiana, «vera stella di orientamento» (Ibid., 15), in ordine 
alla verità da conoscere, al bene da compiere, alla carità da vivere.

3. Due sono gli aspetti che possono caratterizzare oggi l'apostolato e il servizio 
della verità: la sua dinamicità e la sua ecclesialità. La verità della Rivelazione cristia­
na apre nella storia sempre nuovi orizzonti di intelligenza del mistero di Dio e del­
l'uomo. Questo intrinseco slancio di novità non significa relativismo o storicismo, 
ma suprema concentrazione della verità, la cui comprensione implica un cammino e 
soprattutto una sequela: quella di Cristo, via, verità e vita. La teologia diventa così



204 Atti del Santo Padre

un itinerario in comunione con la Verità-Persona che è Gesù Cristo, in un rapporto di 
fedeltà, di amore e di donazione, sotto l'azione dello Spirito di verità (cfr. Gv 16,13), 
il cui compito non è solo quello di ricordare le parole di Gesù, ma di aiutare i cri­
stiani a comprenderle e a viverle in una sempre maggiore chiarezza interiore, nella 
storia cangiante dell'umanità.

La qualifica di "Pontificia" della vostra "Accademia Teologica" significa, in 
secondo luogo, che il suo servizio a Cristo Verità è caratterizzato dalla sua ecclesia- 
lità. La ricerca libera del teologo si esercita, infatti, all'interno della fede e della comu­
nione della Chiesa. Nella Chiesa, sale della terra e luce del mondo (cfr. Mt 5,13-14), la 
riflessione teologica svolge il suo compito di rispondere alla volontà salvifica uni­
versale di Dio, il quale vuole «che tutti gli uomini siano salvati e arrivino alla cono­
scenza della verità» (lTm 2,4). La comunione ecclesiale, più che un limite, è in realtà 
il luogo che vivifica la riflessione teologica, sostenendone l'audacia e premiandone la 
profezia. In tal modo, la scienza teologica, nell'intelligenza sempre più profonda 
della verità rivelata, diventa un servizio all'intero Popolo di Dio, ne sostiene la spe­
ranza e ne rafforza la comunione.

4. L'adesione a Cristo Verità, manifestata dai teologi nell'obbedienza al Magi­
stero della Chiesa, è una potente forza che unifica ed edifica. Il teologo cattolico è 
consapevole che il Magistero non è una realtà estrinseca alla verità e alla fede, ma, al con­
trario, come elemento costitutivo della Chiesa, è al servizio della Parola di verità, 
che tutela da deviazioni e deformazioni, garantendo al Popolo di Dio di vivere sem­
pre nella storia guidato e sostenuto da Cristo-Verità. Il rapporto tra Magistero e 
lavoro teologico è retto, quindi, dal principio dell'armonia. Essendo entrambi al ser­
vizio della divina Rivelazione, entrambi riscoprono nuovi aspetti e approfondi­
menti della verità rivelata. Là dove si tratta della comunione nella fede si impone il 
principio dell'unità nella verità; dove, invece, è questione di divergenze di opinioni 
vale il principio dell'unità nella carità.

Queste linee ispiratrici sono presenti sia nell'articolazione che avete dato al 
Forum di questi giorni, sia nell'impostazione della nuova rivista dell'Accademia, 
che si intitola PATH, acrostico della denominazione latina della "Pontificia Academia 
Theologica". Ma “path" è anche termine che, nella lingua globalizzata di oggi, indica 
sentiero, via, strada. La ricerca teologica è cammino faticoso e allo stesso tempo gra­
tificante in Cristo Via, Verità e Vita.

5. Dopo più di tre secoli dalla sua fondazione, la Pontificia Accademia di Teo­
logia possa continuare a ricevere dalla vostra riflessione e dalla vostra testimonian­
za nuovo slancio per illustrare cristianamente il Millennio appena iniziato.

Con questo auspicio, invocando l'aiuto di Dio sui vostri lavori, a tutti imparto 
di cuore la mia Benedizione.



Atti del Santo Padre 205

Ai partecipanti al III Forum Internazionale 
della Fondazione Alcide De Gasperi

L’Europa conservi e faccia fruttificare 
la sua eredità cristiana

Sabato 23 febbraio, ricevendo i partecipanti al III Forum Internazionale della Fondazione Alcide 
De Gasperi, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Con soddisfazione vedo che avete scelto l'Europa come oggetto di studio del 
terzo Forum Intemazionale della Fondazione Alcide De Gasperi. E tema in se stes­
so altamente suggestivo. Saluto cordialmente ciascuno di voi e ringrazio, in parti­
colare, il Senatore Angelo Bernassola, Presidente della Fondazione, per le nobili 
parole con cui ha presentato gli intendimenti del Convegno.

Il mio animo, come ben sapete, si volge con speciale affetto al Continente euro­
peo, nel quale sorge questa città di Roma che fu sede dell'Apostolo Pietro e luogo 
del suo martirio. Proprio per questo ho visitato i vari Paesi europei e ne ho riunito 
per due volte in Assemblee sinodali gli Episcopati per discuterne insieme i proble­
mi religiosi. Ho pure reso visita, a Strasburgo, alle Istituzioni europee, volendo 
anche in questo modo manifestare il mio sostegno agli sforzi in atto verso l'unifica­
zione del Continente.

2. L'Europa è nata dall'incontro, non sempre pacifico, e dalla fusione, lenta e 
spesso problematica, tra la civiltà greco-romana e il mondo germanico e slavo, a 
mano a mano convertito al Cristianesimo da grandi missionari, provenienti sia dal­
l'Occidente che dall'Oriente. Ho sempre ritenuto di grande importanza l'apporto 
dei popoli slavi alla cultura del Continente. Certamente, la dolorosa frattura reli­
giosa tra l'Occidente, in gran parte cattolico, e l'Oriente, in gran parte ortodosso, è 
stato uno dei fattori che hanno impedito la piena integrazione di alcuni popoli slavi 
nell'Europa, con riflessi negativi prima di tutto per la Chiesa, la quale ha bisogno di 
respirare "con due polmoni": quello occidentale e quello orientale. Mi sono perciò 
adoperato per il dialogo tra la Chiesa cattolica e le Chiese ortodosse in vista della 
piena unità. In questa prospettiva, ho proclamato Patroni dell'Europa anche i Santi 
slavi Cirillo e Metodio, “Slavorum Apostoli".

Oggi constato con soddisfazione che parecchi Paesi dell'Europa Centrale e 
Orientale chiedono di poter entrare nell'Unione Europea per svolgere in essa un 
loro ruolo creativo. Mi auguro che i responsabili di tale Unione sappiano assecon­
dare questo desiderio, mostrando comprensione nella fase iniziale per quanto con­
cerne l'adeguamento alle condizioni economiche previste, condizioni certamente 
non lievi per le economie ancora deboli dei Paesi dell'Est, usciti di recente da un 
diverso sistema economico.

3. La mia preoccupazione più grande per l'Europa è che essa conservi e faccia 
fruttificare la sua eredità cristiana. Non si può, infatti, negare che il Continente 
affondi le proprie radici, oltre che nel patrimonio greco-romano, in quello giudaico- 
cristiano, che ha costituito per secoli la sua anima più profonda. Gran parte di quel­
lo che l'Europa ha prodotto in campo giuridico, artistico, letterario e filosofico ha 
un'impronta cristiana e difficilmente può essere compreso e valutato se non ci si



206 Atti del Santo Padre

pone in una prospettiva cristiana. Anche i modi di pensare e di sentire, di espri­
mersi e di comportarsi dei popoli europei hanno subito profondamente l'influsso 
cristiano.

Purtroppo, alla metà dello scorso Millennio ha avuto inizio, e dal Settecento in 
poi si è particolarmente sviluppato, un processo di secolarizzazione che ha preteso 
di escludere Dio e il Cristianesimo da tutte le espressioni della vita umana.

Il punto d'arrivo di tale processo è stato spesso il laicismo e il secolarismo agno­
stico e ateo, cioè l'esclusione assoluta e totale di Dio e della legge morale naturale 
da tutti gli ambiti della vita umana. Si è relegata così la religione cristiana entro i 
confini della vita privata di ciascuno. Non è significativo, da questo punto di vista, 
che dalla Carta d'Europa sia stato tolto ogni accenno esplicito alle religioni e, quin­
di, anche al Cristianesimo? Ho espresso il mio rammarico per questo fatto, che 
ritengo antistorico e offensivo per i Padri della nuova Europa, tra i quali un posto 
preminente spetta ad Alcide De Gasperi, a cui è dedicata la Fondazione che voi qui 
rappresentate.

4. Il "vecchio" Continente ha bisogno di Gesù Cristo per non smarrire la sua 
anima e per non perdere ciò che l'ha reso grande nel passato e ancora oggi lo impo­
ne all'ammirazione degli altri popoli. È infatti in virtù del messaggio cristiano che 
si sono affermati nelle coscienze i grandi valori umani della dignità e dell'inviola­
bilità della persona, della libertà di coscienza, della dignità del lavoro e del lavora­
tore, del diritto di ciascuno a una vita dignitosa e sicura e quindi alla partecipazio­
ne ai beni della terra, destinati da Dio al godimento di tutti gli uomini.

Indubbiamente all'affermazione di questi valori hanno contribuito anche altre 
forze al di fuori della Chiesa, e talora gli stessi cattolici, frenati da situazioni stori­
che negative, sono stati lenti nel riconoscere valori che erano cristiani, anche se reci­
si, purtroppo, dalle loro radici religiose. Questi valori la Chiesa li ripropone oggi 
con rinnovato vigore all'Europa, che rischia di cadere nel relativismo ideologico e 
di cedere al nichilismo morale, dichiarando talora bene quello che è male e male 
quello che è bene. Il mio auspicio è che l'Unione Europea sappia attingere nuova 
linfa al patrimonio cristiano che le è proprio, offrendo risposte adeguate ai nuovi 
quesiti che si propongono soprattutto in campo etico.

5. La vostra Fondazione intende lavorare "per la democrazia, la pace e la coo­
perazione internazionale". Tale programma è in piena consonanza con l'azione 
della Chiesa nel mondo di oggi, manifestatasi anche nel mio recente pellegrinaggio 
ad Assisi. Nella promozione della democrazia, della pace e della cooperazione 
internazionale, l'Europa deve impegnarsi in maniera del tutto particolare a motivo 
delle immense ricchezze spirituali e materiali di cui dispone.

Nell'esprimere l'augurio che i lavori del III Forum della Fondazione Alcide De 
Gasperi offrano ulteriore stimolo a questo impegno europeo, a tutti imparto una 
speciale Benedizione Apostolica.



Atti del Santo Padre 207

Ai membri della Lega Italiana per la Lotta contro i Tumori

Suscitare nella pubblica opinione un senso 
di maggiore solidarietà verso chi soffre e favorire 

l’equilibrio tra salute, economia e società
Lunedì 25 febbraio, ricevendo i membri della Lega Italiana per la Lotta contro i Tumori in occa­
sione dell’LXXX di fondazione, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Sono lieto di accogliervi in occasione dell'LXXX anniversario di fondazione 
della vostra benemerita Associazione. Rivolgo un cordiale saluto al Presidente 
nazionale, il professor Francesco Schittulli, che ringrazio per le cortesi parole rivol­
temi a nome di tutti. Estendo il mio saluto al Consiglio Direttivo, come pure a voi 
qui presenti in rappresentanza delle Sezioni provinciali della Lega Italiana per la 
Lotta contro i Tumori.

Nel corso di questi decenni di proficua e intensa attività, la vostra Associazione 
si è distinta nel realizzare speciali iniziative nei settori dell'informazione, dell'edu­
cazione sanitaria, della prevenzione, dell'assistenza e della ricerca. Grazie anche al 
vostro generoso contributo, non poche persone colpite dal tumore possono guar­
dare con speranza al loro futuro. Lo spirito che vi anima si iscrive certamente in 
quel grande processo di umanizzazione, che ben possiamo definire cammino della 
«civiltà dell’amore» (cfr. Salvifici doloris, 30).

2. Dinanzi ai tumori che minacciano la salute dell'uomo, si è tentati talora di 
assumere un atteggiamento sconfortato e fatalista, atteggiamento che deprime il 
malato e rende più difficile la cura stessa. Opportunamente, pertanto, la vostra 
Associazione si adopera affinché il segnale-malattia sia colto senza drammi e 
affrontato con realismo, contando con fiducia sulle risorse dell'organismo umano e 
sulla ricerca medica.

Ringraziamo il Signore perché la scienza sta compiendo molti progressi nella 
prevenzione e nella lotta contro il cancro. In questo ambito, però, come del resto in 
ogni sperimentazione che interessi la persona, tutti debbono operare per far sì che 
gli esperimenti siano compiuti nel pieno rispetto della dignità umana. La ricerca 
scientifica sarà allora un inestimabile dono per tante famiglie e per l'intera umanità.

Accanto allo studio sulle origini dei tumori, voi vi applicate pure a quello sulla 
terapia del dolore. Si tratta d'un campo di ricerca quanto mai attuale perché, miglio­
rando la qualità della vita di coloro che sono afflitti dalla malattia, dà loro la possi­
bilità di essere alleviati e sostenuti validamente.

3. Vasto e complesso è il mondo della sofferenza e del dolore. Esso può, però, 
rappresentare per l'uomo un'occasione di crescita spirituale, aprendo orizzonti più 
ampi di quelli a cui costringono la limitatezza e la precarietà dell'essere fisico. 
Quando viene opportunamente sostenuto, il malato, pur constatando la propria fra­
gilità corporale, è condotto non poche volte a scoprire una dimensione che supera 
la propria corporeità.

Ecco perché nell'impegno medico e assistenziale verso i sofferenti, come pure in 
quello alle frontiere della ricerca, è importante che si tenga sempre presente la cen-



208 Atti del Santo Padre

tralità della persona, a qualunque razza o religione appartenga. Su ogni malato 
dobbiamo chinarci con amorevole premura, seguendo l'esempio dell'evangelico 
Buon Samaritano.

Mai si deve perdere di vista la finalità del vero bene dell'uomo; mai si deve 
cedere alla tentazione di una medicina e di un progresso scientifico senza regole e 
valori, che potrebbe tramutarsi in una pericolosa forma di "controllo tecnologico" 
della vita.

4. Carissimi Fratelli e Sorelle! In un campo talmente importante, non sarebbe 
ammissibile che i credenti e le persone di buona volontà non facessero sentire la 
loro voce. È doveroso, infatti, che la società e quanti sono di essa, a vario titolo, 
responsabili comprendano l'urgenza di finalizzare i fondi della ricerca a cause 
benefiche come la lotta al cancro, e sostengano concretamente quelle iniziative che 
migliorano la salute della gente.

Voi, cari membri della Lega Italiana per la Lotta contro i Tumori, proseguite 
nella vostra attività con costante dedizione. Essa può contribuire a suscitare nella 
pubblica opinione un maggior senso di solidarietà verso chi soffre e a favorire la 
ricerca di un opportuno equilibrio tra salute, economia e società.

Volentieri vi affido all'immacolata Madre di Dio, Sede della Sapienza, unitamen­
te ai vostri progetti. Mentre assicuro un ricordo nella preghiera per gli ammalati e 
per le loro famiglie, di cuore imparto a voi, ai vostri cari, ai numerosi soci volonta­
ri e a quanti incontrate nel vostro quotidiano impegno una speciale Benedizione 
Apostolica.



Atti del Santo Padre 209

Ai partecipanti all'VIII Assemblea Generale 
della Pontificia Accademia per la Vita

La Chiesa rivendica per ogni essere umano 
il diritto alla vita in nome della verità dell’uomo 

e a tutela della sua libertà
Mercoledì 27 febbraio, ricevendo i partecipanti ail’VIII Assemblea Generale della Pontificia Acca­
demia per la Vita, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Ancora una volta si rinnova il nostro incontro, cari e illustri membri della 
Pontificia Accademia per la Vita, un incontro che sempre costituisce per me motivo 
di gioia e di speranza.

Il mio saluto giunga con viva cordialità a ciascuno di voi personalmente. Rin­
grazio in particolare il Presidente, professor Juan de Dios Vial Correa, per le ama­
bili parole con cui ha voluto farsi interprete dei vostri sentimenti. Uno speciale pen­
siero rivolgo anche al Vice-Presidente, Mons. Elio Sgreccia, animatore solerte del­
l'attività della Pontificia Accademia.

2. State celebrando in questi giorni la vostra VIII Assemblea Generale e a que­
sto scopo siete qui convenuti numerosi dai rispettivi Paesi, per confrontarvi su una 
tematica cruciale nell'ambito della più generale riflessione sulla dignità della vita 
umana: "Natura e dignità della persona umana a fondamento del diritto alla vita. Le sfide 
del contesto culturale contemporaneo".

Avete scelto di trattare uno dei punti nodali che stanno a fondamento di ogni 
ulteriore riflessione, sia essa di tipo etico-applicativo nel campo della bioetica, o di 
tipo socio-culturale per la promozione di una nuova mentalità a favore della vita.

Per molti pensatori contemporanei i concetti di "natura" e di "legge naturale" 
appaiono applicabili al solo mondo fisico e biologico o, in quanto espressione del­
l'ordine del cosmo, alla ricerca scientifica e all'ecologia. Purtroppo, in tale prospet­
tiva, riesce difficile cogliere il significato della natura umana in senso metafisico, 
come pure quello di legge naturale nell'ordine morale.

A rendere più arduo questo passaggio verso la profondità del reale, ha certamen­
te contribuito l'aver smarrito quasi del tutto il concetto di creazione, concetto rife­
ribile a tutta la realtà cosmica, ma che riveste un particolare significato in rapporto 
all'uomo. Ha avuto in ciò un suo peso anche l'indebolimento della fiducia nella 
ragione, che caratterizza gran parte della filosofia contemporanea, come ho rileva­
to nell'Enciclica Fides et ratio (cfr. n. 61).

Occorre pertanto un rinnovato sforzo conoscitivo per tornare a cogliere alle 
radici, ed in tutto il suo spessore, il significato antropologico ed etico della legge 
naturale e del connesso concetto di diritto naturale. Si tratta, infatti, di dimostrare 
se e come sia possibile "riconoscere" i tratti propri di ogni essere umano, in termini 
di natura e dignità, quale fondamento del diritto alla vita, nelle sue molteplici for­
mulazioni storiche. Soltanto su questa base è possibile un vero dialogo ed un'au­
tentica collaborazione fra credenti e non credenti.

3. L'esperienza quotidiana evidenzia l'esistenza di una realtà di fondo comune 
a tutti gli esseri umani, grazie alla quale essi possono ri-conoscersi come tali. È



210 Atti del Santo Padre

necessario fare sempre riferimento «alla natura propria e originale dell'uomo, alla 
"natura della persona umana" che è la persona stessa nell'unità di anima e di corpo, nel­
l'unità delle sue inclinazioni di ordine sia spirituale che biologico e di tutte le altre 
caratteristiche specifiche necessarie al perseguimento del suo fine» (Veritatis splen­
dor, 50; cfr. anche Gaudium et spes, 14).

Questa natura peculiare fonda i diritti di ogni individuo umano, che ha dignità 
di persona fin dal momento del suo concepimento. Questa dignità oggettiva, che ha 
la sua origine in Dio Creatore, è fondata nella spiritualità che è propria dell'anima, 
ma si estende anche alla sua corporeità, che ne è componente essenziale. Nessuno 
può toglierla, tutti anzi la devono rispettare in sé e negli altri. È dignità uguale in 
tutti e che permane intera in ogni stadio della vita umana individuale.

Il riconoscimento di tale naturale dignità è la base dell'ordine sociale, come ci 
ricorda il Concilio Vaticano II: «Benché tra gli uomini vi siano giuste diversità, l'u­
guale dignità delle persone richiede che si giunga ad una condizione più umana e 
giusta della vita» (Gaudium et spes, 29).

La persona umana, con la sua ragione, è capace di ri-conoscere sia questa 
dignità profonda ed oggettiva del proprio essere, sia le esigenze etiche che ne deri­
vano. L'uomo può, in altre parole, leggere in sé il valore e le esigenze morali della pro­
pria dignità. Ed è lettura che costituisce una scoperta sempre perfettibile, secondo le 
coordinate della "storicità" tipiche della conoscenza umana.

E quanto ho rilevato nell'Enciclica Veritatis splendor, a proposito della legge 
morale naturale, la quale, secondo le parole di San Tommaso d'Aquino, «altro non 
è che la luce dell'intelligenza infusa in noi da Dio. Grazie ad essa conosciamo ciò 
che si deve compiere e ciò che si deve evitare. Questa luce e questa legge Dio l'ha 
donata nella creazione» (n. 40; cfr. anche Catechismo della Chiesa Cattolica, 1954-1955).

4. E importante aiutare i nostri contemporanei a comprendere il valore positivo e 
umanizzante della legge morale naturale, chiarendo una serie di malintesi e di inter­
pretazioni fallaci.

Il primo equivoco che occorre eliminare è «il presunto conflitto tra la libertà 
e la natura», che «si ripercuote anche sull'interpretazione di alcuni aspetti scien­
tifici della legge naturale, soprattutto sulla sua universalità e immutabilità» 
(Veritatis splendor, 51). Infatti anche la libertà appartiene alla natura razionale 
dell'uomo e dalla ragione può e deve essere guidata: «Proprio grazie a questa 
verità, la legge naturale implica l'universalità. Essa, in quanto iscritta nella natu­
ra razionale della persona, s'impone ad ogni essere dotato di ragione e vivente 
nella storia» (Ibid.).

5. Un altro punto che deve essere chiarito è il presunto carattere statico e fissista 
attribuito alla nozione di legge morale naturale, suggerito forse per una erronea 
analogia con il concetto di natura proprio delle realtà fisiche. In verità, il carattere 
di universalità e obbligatorietà morale stimola e urge la crescita della persona. «Per 
perfezionarsi nel suo ordine specifico la persona deve compiere il bene ed evitare il 
male, vegliare alla trasmissione e conservazione della vita, affinare e sviluppare le 
ricchezze del mondo sensibile, coltivare la vita sociale, cercare il vero, praticare il 
bene, contemplare la bellezza» (San Tommaso, Summa Theologica, I-II, q. 94, a. 2; cfr. 
Catechismo della Chiesa Cattolica, 51).

Di fatto, il Magistero della Chiesa si richiama all'universalità e al carattere dina­
mico e perfettivo della legge naturale in riferimento alla trasmissione della vita, sia per 
mantenere nell'atto procreativo la pienezza dell'unione sponsale, sia per conserva­
re nell'amore coniugale l'apertura alla vita (cfr. Humanae vitae, 10; Istr. Donum vitae,



Atti del Santo Padre 211

II, 1-8). Analogo richiamo il Magistero fa in tema di rispetto della vita umana inno­
cente: qui il pensiero va all'aborto, all'eutanasia, alla soppressione e sperimentazio­
ne distruttiva degli embrioni e dei feti umani (cfr. Evangelium vitae, 52-67).

6. La legge naturale, in quanto regola le relazioni interumane, si qualifica come 
"diritto naturale" e, come tale, esige il rispetto integrale della dignità dei singoli 
individui nella ricerca del bene comune. Un'autentica concezione del diritto natu­
rale, inteso come tutela dell'eminente e inalienabile dignità di ogni essere umano, è 
garanzia di uguaglianza e dà contenuto vero a quei "diritti dell'uomo" che sono 
stati posti a fondamento delle Dichiarazioni internazionali.

I diritti dell'uomo, infatti, debbono essere riferiti a ciò che l'uomo è per natura 
e in forza della propria dignità, e non già alle espressioni delle scelte soggettive pro­
prie di coloro che godono del potere di partecipare alla vita sociale o di coloro che 
ottengono il consenso della maggioranza. Nell'Enciclica Evangelium vitae ho denun­
ciato il pericolo grave che questa falsa interpretazione dei diritti dell'uomo, come di 
diritti della soggettività individuale o collettiva, sganciata dal riferimento alla verità 
della natura umana, possa portare anche i regimi democratici a trasformarsi in un 
sostanziale totalitarismo (cfr. nn. 19-20).

In particolare, tra i diritti fondamentali dell'uomo, la Chiesa cattolica rivendica 
per ogni essere umano il diritto alla vita come diritto primario. Lo fa in nome della 
verità dell'uomo e a tutela della sua libertà, che non può sussistere se non nel rispet­
to della vita. La Chiesa afferma il diritto alla vita di ogni essere umano innocente ed 
in ogni momento della sua esistenza. La distinzione che talora viene suggerita in 
alcuni documenti internazionali tra "essere umano" e "persona umana", per poi 
riconoscere il diritto alla vita e all'integrità fisica soltanto alla persona già nata, è 
una distinzione artificiale senza fondamento né scientifico né filosofico: ogni essere 
umano, fin dal suo concepimento e fino alla sua morte naturale, possiede l'inviola­
bile diritto alla vita e merita tutto il rispetto dovuto alla persona umana (cfr. Donum 
vitae, 1).

7. Carissimi, in conclusione desidero incoraggiare la vostra riflessione sulla 
legge morale naturale e sul diritto naturale, con l'augurio che da questa possa sca­
turire un nuovo, sorgivo slancio di instaurazione del vero bene dell'uomo e di un 
ordine sociale giusto e pacifico. E sempre ritornando alle radici profonde della 
dignità umana e del suo vero bene, è poggiando sul fondamento di ciò che esiste di 
intramontabile ed essenziale nell'uomo, che si può avviare un dialogo fecondo con gli 
uomini di ogni cultura in vista di una società ispirata ai valori della giustizia e della 
fraternità.

Ringraziandovi ancora per la vostra collaborazione, affido le attività della 
Pontificia Accademia per la Vita alla Madre di Gesù, Verbo fatto carne nel suo 
grembo verginale, perché vi accompagni nell'impegno che la Chiesa vi ha affida­
to per la difesa e la promozione del dono della vita e della dignità di ogni essere 
umano.

Con questo auspicio imparto a voi ed ai vostri cari la mia affettuosa Benedizione.



212 Atti del Santo Padre

Al termine dei lavori del’VUl Assemblea Generale della Pontificia Accademia per la Vita, è stato dif­
fuso questo “Comunicato finale dei lavori":

Si è svolta, dal 25 al 27 di febbraio, l’VIII Assemblea Generale della Pontificia Acca­
demia per la Vita, presso l’Aula Vecchia del Sinodo in Vaticano. Per l’occasione, come di 
consuetudine, sono convenuti dai loro diversi Paesi di appartenenza i membri dell’Accade­
mia, per condividere la loro esperienza di testimoni della vita, attraverso una pluridiscipli- 
narità di competenze, a servizio della Chiesa e dell’intera comunità umana.

Nell’ambito delle finalità specifiche dell’Accademia per la Vita, vale a dire studiare, 
formare ed informare circa le tematiche della vita, quest’anno si è scelto di dedicare l’As­
semblea Generale allo studio del tema "Natura e dignità della persona umana a fondamen­
to del diritto alla vita. Le sfide del contesto culturale contemporaneo”.

1. A nessuno sfugge come nel contesto culturale odierno siano presenti diverse corren­
ti di pensiero che tendono, più o meno esplicitamente, a negare 1’esistenza stessa di una 
natura umana o della capacità di conoscerla, con la conseguenza di non ammettere che la 
dignità della persona abbia un valore incondizionato e indisponibile, specialmente all’inizio 
e alla fine della vita umana, quando essa necessita maggiormente di cura e protezione. Infat­
ti - come ha ricordato il Papa nel discorso ai partecipanti all’Assemblea - «per molti pen­
satori contemporanei i concetti di “natura" e di “legge naturale” appaiono applicabili al 
solo mondo fisico e biologico o, in quanto espressione dell’ordine del cosmo, alla ricerca 
scientifica e all’ecologia. Purtroppo, in tale prospettiva, riesce difficile cogliere il significa­
to della natura umana in senso metafisico, come pure quello di legge naturale nell'ordine 
morale» (n. 2). Di fronte a tali paradigmi culturali, l’Accademia per la Vita ha sentito l’esi­
genza di confrontarsi con queste nuove istanze, alla ricerca di una continuità con gli impre­
scindibili contenuti della plurisecolare Tradizione della Chiesa, e più in generale del pen­
siero filosofico classico, nello sforzo di individuare possibili novità di linguaggio, per favo­
rire il dialogo col mondo contemporaneo, così come ha auspicato il Concilio Vaticano II (cfr. 
Gaudium et spes, 3). Inoltre, tale tematica si presenta oggi di fondamentale rilevanza per 
indagare il rapporto che intercorre tra l’elaborazione dei vari codici legislativi, ai diversi 
livelli, e i valori umani a cui essi dovrebbero fare riferimento.

A tal fine, l’Assemblea Generale ha seguito un itinerario articolato in tre aree tematiche: 
la questione antropologica; il tema della legge morale naturale sotto il profilo della sua esi­
stenza e conoscibilità; la tematica del diritto, con particolare riferimento al diritto alla vita.

2. Riguardo alla questione antropologica, riprendendo l’insegnamento della Gaudium 
et spes (n. 14), l’Assemblea ha voluto riaffermare una visione unitaria dell’uomo, “corpore 
et anima unus", rifiutando ogni dualismo o riduzionismo, sia di stampo spiritualista che 
materialista. L’autentico rispetto di ogni soggetto umano, infatti, trova il suo fondamento in 
tale identità corporeo-spirituale, dove la dimensione della corporeità è parte costitutiva della 
persona, che attraverso di essa si manifesta e si esprime (cfr. Donum vitae, 3), così come lo 
è la dimensione spirituale, nella quale l’uomo si apre a Dio, trovando in Lui il fondamento 
ultimo della sua dignità.

Un aspetto problematico riguarda il riconoscimento dell’esistenza di una natura umana 
universale dalla quale derivare la legge morale naturale. A tal proposito, le relazioni succe­
dutesi hanno rilevato come, nella cultura contemporanea, alcune correnti di pensiero, insi­
stendo esclusivamente sulla dimensione storico-evolutiva dell’uomo, giungano a negare re­
sistenza di una natura umana universale. Tuttavia essa, intesa come “natura razionale”, è 
apparsa agli Accademici - in continuità con l’insegnamento della Chiesa - come un princi­
pio irrinunciabile per comprendere pienamente la legge morale naturale. Infatti, che cosa



Atti del Santo Padre 213

può fondare la dignità della persona umana se non le sue dimensioni ed esigenze essenzia­
li, vale a dire la sua natura?

Il Papa stesso ha voluto ribadire ai membri dell’Accademia che «la persona umana, con 
la sua ragione, è capace di ri-conoscere sia la dignità profonda ed oggettiva del proprio 
essere, sia le esigenze etiche che ne derivano. L’uomo può, in altre parole, leggere in sé il 
valore e le esigenze morali della propria dignità. Ed è lettura che costituisce una scoperta 
sempre perfettibile, secondo le coordinate della “storicità" tipiche della conoscenza 
umana» (n. 3).

3. Sulla base di questa visione antropologica, la riflessione degli Accademici si è quin­
di incentrata sul tema della legge morale naturale. Essa «altro non è che la luce dell’intelli­
genza infusa in noi da Dio. Grazie ad essa conosciamo ciò che si deve compiere e ciò che 
si deve evitare. Questa luce e questa legge Dio l'ha donata nella creazione» (Veritatis splen­
dor, 12 e 40). Dunque, la sua esistenza è diretta conseguenza dell’esistenza della natura 
umana.

Più in particolare, richiamando la dottrina di S. Tommaso d’Aquino sulla legge morale 
naturale, si è voluto sottolineare il fatto che ogni uomo è naturalmente capace di conoscere 
con chiarezza i dettami fondamentali (principi primi) di tale legge, che risuonano nel suo 
cuore chiamandolo sempre a fare il bene e ad evitare il male (cfr. Gaudium et spes, 16). 
Appartiene alla natura dell’uomo la capacità di conoscere anche le norme morali derivate - 
tali sono le norme etiche che riguardano la tutela della vita umana -, anche se la loro deter­
minazione, in qualche caso, appare più difficoltosa a causa degli inevitabili condizionamen­
ti culturali e personali che segnano la storia di ogni individuo.

Perciò, sia in ordine alla conoscenza che all’agire, di grande aiuto risulta la pratica delle 
virtù morali, intese come l’abitudine acquisita a compiere un determinato bene, mentre i 
vizi, al contrario, rappresentano un ostacolo ulteriore al compimento del bene.

4. Le esigenze che appartengono alla legge morale naturale, come dimostra chiara­
mente la storia dei popoli, richiedono anche di essere riconosciute e tutelate nella vita socia­
le attraverso il diritto. In questo senso, si può parlare di “diritto naturale”, con le conseguenti 
codificazioni legislative, i cui fondamenti non risiedono in un mero atto di volontà umana, 
bensì nella stessa natura e dignità della persona.

È per questa ragione che, nella storia del diritto, quasi costantemente fino alla fine del 
XVIII secolo, i diritti fondamentali dell’uomo sono stati considerati come inviolabili e non­
negoziabili, sottratti quindi all’arbitrarietà di ogni patto sociale o del consenso della mag­
gioranza.

Successivamente, al contrario, si assiste ad un progressivo cambiamento, contrassegna­
to da una esasperazione della rivendicazione del diritto alla libertà individuale, per cui molte 
forme di attentati alla vita nascente e terminale «presentano caratteri nuovi rispetto al pas­
sato e sollevano problemi di singolare gravità per il fatto che tendono a perdere, nella 
coscienza collettiva, il carattere di “delitto” e ad assumere paradossalmente quello di 
“diritto”» (Evangelium vitae, 11). Una parte dell’opinione pubblica, partendo da un tale 
presupposto, ritiene addirittura che lo Stato debba non soltanto rinunciare a punire tali atti, 
ma debba anzi garantirne la libera pratica, anche attraverso il supporto delle sue strutture.

Di fronte a tali mutamenti, tra tutti i diritti fondamentali dell’uomo, «la Chiesa cattolica 
rivendica per ogni essere umano il diritto alla vita come diritto primario. Lo fa in nome della 
verità dell’uomo e a tutela della sua libertà, che non può sussistere se non nel rispetto della 
vita. La Chiesa afferma il diritto alla vita di ogni essere umano innocente ed in ogni momen­
to della sua esistenza. La distinzione che talora viene suggerita in alcuni documenti interna­
zionali tra “essere umano" e “persona umana”, per poi riconoscere il diritto alla vita e 
all’integrità fisica soltanto alla persona già nata, è una distinzione artificiale senza fonda-



214 Atti del Santo Padre

mento né scientifico né filosofico: ogni essere umano, fin dal suo concepimento e fino alla 
sua morte naturale, possiede l’inviolabile diritto alla vita e merita tutto il rispetto dovuto alla 
persona umana (cfr. Donum vitae, 1)» (Giovanni Paolo II, Discorso ai partecipanti, 6).

Pertanto, l’Assemblea degli Accademici si appella ai legislatori di ogni Paese, perché si 
sforzino di elaborare norme giuridiche coerenti con l’autentica verità dell’uomo, soprattut­
to riguardo al primario diritto alla vita.

5. In conclusione, questo documento finale vuole fare proprio l’auspicio del Santo 
Padre, che ha incoraggiato l’Assemblea a continuare la sua «riflessione sulla legge morale 
naturale e sul diritto naturale, con l’augurio che da questa possa scaturire un nuovo, sor­
givo slancio di instaurazione del vero bene dell’uomo e di un ordine sociale giusto e paci­
fico. E sempre ritornando alle radici profonde della dignità umana e del suo vero bene, è 
poggiando sul fondamento di ciò che esiste di intramontabile ed essenziale nell'uomo, che 
si può avviare un dialogo fecondo con gli uomini di ogni cultura in vista di una società ispi­
rata ai valori della giustizia e della fraternità» (n. 7).



Atti della Santa Sede

PONTIFICIO CONSIGLIO
DELLE COMUNICAZIONI SOCIALI

ETICA IN INTERNET

I. INTRODUZIONE

«Lo sconvolgimento che si verifica oggi nella 
comunicazione presuppone, più che una sempli­
ce rivoluzione tecnologica, il rimaneggiamento 
completo di ciò attraverso cui l’umanità appren­
de il mondo che la circonda, e ne verifica ed 
esprime la percezione. La disponibilità costante 
di immagini e di idee, così come la loro rapida 
trasmissione, anche da un Continente all’altro, 
hanno delle conseguenze, positive e negative in­
sieme, sullo sviluppo psicologico, morale e so­
ciale delle persone, sulla struttura e sul funziona­
mento delle società, sugli scambi fra una cultura 
e l’altra, sulla percezione e la trasmissione dei 
valori, sulle idee del mondo, sulle ideologie e le 
convinzioni religiose»1.

Negli ultimi dieci anni, la verità di queste pa­
role è apparsa sempre più chiara. Non c’è biso­
gno di grandi sforzi di immaginazione per consi­
derare la terra come un globo ronzante di 
trasmissioni elettroniche, un pianeta blaterante, 
annidato nel silenzio dello spazio. In conseguen­
za di ciò, le persone sono più felici e migliori? 
Questa è la questione etica che si pone.

Per molti versi lo sono. I nuovi mezzi di co­
municazione sociale sono strumenti potenti di 
educazione e di arricchimento culturale, di com­

mercio e partecipazione politica, di dialogo e 
comprensione interculturali, e, come abbiamo 
sottolineato nel documento allegato al presente2, 
servono anche la causa della religione. Tuttavia 
vi è un’altra faccia della medaglia: i mezzi di co­
municazione sociale, che possono essere utiliz­
zati per il bene delle persone e delle comunità 
possono anche essere utilizzati per sfruttare, ma­
nipolare, dominare e corrompere.

2. Fra i mezzi di comunicazione, quali il tele­
grafo, il telefono, la radio, la televisione, che du­
rante lo scorso secolo e mezzo hanno progressi­
vamente eliminato il tempo e lo spazio come 
ostacoli alla comunicazione fra un gran numero 
di persone, Internet è il più recente e per molti 
aspetti il più potente. Il suo impatto sugli indivi­
dui, sulle Nazioni, e sulla Comunità delle Nazio­
ni è già enorme ed aumenta di giorno in giorno.

In questo documento desideriamo esporre il 
punto di vista cattolico di Internet quale punto di 
partenza per la partecipazione della Chiesa nel 
dialogo con altri settori della società, special- 
mente con altri gruppi religiosi, riguardo all’evo­
luzione e all’utilizzo di questo meraviglioso stru­
mento tecnologico. Internet sta facendo del bene

1 Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali, Istr. past. Aetatis novae sulle Comunicazioni Sociali 
nel XX anniversario della Communio et progressio, 4.

2 Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali, La Chiesa in Internet.

215



216 Atti della Santa Sede

e promette di fame ancora di più. Tuttavia è 
anche certo che può fare del male. Il bene o il 
male che ne deriverà dipenderà da alcune scelte, 
per la messa in atto delle quali la Chiesa offre 
due contributi molto importanti: il suo impegno a 
favore della dignità della persona umana e la sua 
lunga tradizione di saggezza morale’.

3. Così come accade per gli altri mezzi di co­
municazione sociale, la persona e la comunità di 
persone sono elementi centrali per la valutazione 
etica di Internet. Per quanto concerne il messag­
gio trasmesso, il processo di comunicazione e le 
questioni strutturali e sistematiche insite nella 
comunicazione, «il principio etico fondamentale 
è il seguente: la persona umana e la comunità 
umana sono il fine e la misura dell’uso dei mezzi 
di comunicazione sociale. La comunicazione do­
vrebbe essere fatta da persone a beneficio dello 
sviluppo integrale delle persone»4.

Il bene comune, «l’insieme di quelle condi­
zioni della vita sociale che permettono ai gruppi, 
come ai singoli membri, di raggiungere la pro­
pria perfezione più pienamente e più spedita- 
mente»’, offre un secondo principio utile per una 
valutazione etica delle comunicazioni sociali. 
Esso dovrebbe essere inteso in modo integrale 
come l’insieme degli obiettivi per i quali i mem­
bri di una comunità si impegnano e alla realizza­
zione e al sostegno dei quali la comunità deve la 
sua esistenza. Il bene degli individui dipende dal 
bene comune delle loro comunità.

La virtù che dispone la gente a tutelare e a 
promuovere il bene comune è la solidarietà. Non 
è un sentimento di «vaga e superficiale compas­
sione» di fronte alle altrui difficoltà, ma è «la de­
terminazione ferma e perseverante di impegnarsi 
per il bene comune: ossia per il bene di tutti e di 
ciascuno, perché tutti siamo veramente responsa­
bili di tutti»6. Soprattutto oggi, la solidarietà ha 
assunto una dimensione intemazionale chiara e 
forte. Parlare di bene comune intemazionale è 
corretto ed è obbligatorio adoperarsi per esso.

4. Il bene comune intemazionale, la virtù 
della solidarietà, la rivoluzione nei mezzi di co­
municazione sociale, la tecnologia informatica e

Internet sono tutte realtà attinenti al processo di 
globalizzazione.

In larga misura, la nuova tecnologia guida e 
promuove la globalizzazione, creando una situa­
zione nella quale «il commercio e le comunica­
zioni non sono più costretti entro i confini del 
Paese di appartenenza»7.

Le conseguenze rivestono un’importanza fon­
damentale. La globalizzazione può accrescere il 
benessere e promuovere lo sviluppo. Essa offre 
vantaggi quali «l’efficienza e l’incremento della 
produzione ... l’unità fra i popoli... e un miglio­
re servizio alla famiglia umana»8. Tuttavia, fino­
ra questi benefici non sono condivisi in maniera 
uniforme. Alcuni individui, imprese commerciali 
e Paesi hanno visto aumentare enormemente il 
loro benessere mentre altri sono rimasti indietro. 
Intere Nazioni sono state escluse quasi del tutto 
dal processo, private di un posto nel nuovo 
mondo che va prendendo forma. «La mondializ­
zazione, che ha trasformato profondamente i si­
stemi economici creando insperate possibilità di 
crescita, ha anche fatto sì che molti siano rimasti 
ai bordi del cammino: la disoccupazione nei 
Paesi più sviluppati e la miseria in troppe Nazio­
ni del Sud dell'emisfero continuano a trattenere 
milioni di donne e di uomini lontano dal pro­
gresso e dal benessere»’.

E chiaro, senza alcun dubbio, che le società 
che sono entrate nel processo di globalizzazione 
lo hanno fatto operando una scelta libera e infor­
mata. Invece «molte persone, in particolare quel­
le più svantaggiate, la vivono come un’imposi­
zione piuttosto che come un processo al quale 
possono partecipare attivamente»l0.

In molte parti del mondo, la globalizzazione 
sta favorendo cambiamenti sociali rapidi e tra­
volgenti. Questo processo non è solo economico, 
ma anche culturale e presenta aspetti sia positivi 
sia negativi. «Le persone che ne sono soggette 
spesso considerano la globalizzazione come 
un’inondazione distruttiva che minaccia le norme 
sociali che le hanno tutelate e i punti di riferi­
mento culturali che hanno dato loro un orienta­
mento di vita ... I cambiamenti nella tecnologia e 
nei rapporti di lavoro sono troppo veloci perché 
le culture possano stare al passo con esse»".

’ Cfr. Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali, Etica nelle comunicazioni sociali, 5.
4 Ibid.,2\.
’ Concilio Vaticano II, Gaudium et spes, 26; cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, 1906.
6 Giovanni Paolo II, Sollicitudo rei socialis, 38.
’ Giovanni Paolo II, Discorso alla Pontificia Accademia delle Scienze Sociali (27 aprile 2001), 2.
" Giovanni Paolo II, Esort. Ap. post-sinodale Ecclesia in America, 20.
’ Giovanni Paolo II, Discorso al Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede (10 gennaio 2000), 3.

16 Giovanni Paolo II, Discorso alla Pontificia Accademia delle Scienze Sociali, 2.
" Ibid., 3.



Atti della Santa Sede 217

5. Una delle principali conseguenze della de­
regolamentazione degli ultimi anni è stata un 
passaggio di potere dagli Stati nazionali alle 
Compagnie transnazionali. È importante aiutare 
e incoraggiare queste Compagnie a mettere il 
proprio potere al servizio del bene dell’umanità. 
Ciò evidenzia la necessità di una comunicazione 
e di un dialogo maggiori fra loro e gli organismi 
implicati come la Chiesa.

Un impegno risoluto a praticare la solidarietà 
a servizio del bene comune all'intemo delle Na­
zioni e fra di esse, dovrebbe dar forma e guidare 
il nostro uso della nuova tecnologia informatica e 
di Internet. Questa tecnologia può essere uno 
strumento per risolvere problemi umani, pro­
muovendo lo sviluppo integrale delle persone, 
creando un mondo governato da giustizia, pace e 
amore. Come, più di trent’anni fa, sottolineò l’I­
struzione pastorale sui mezzi di comunicazione 
sociale Communio et progressio, i succitati 
mezzi hanno la capacità di far sì che tutti gli uo­
mini, in ogni luogo della terra, «diventino parte­
cipi dei gravi problemi e delle difficoltà che in­
combono su ciascun individuo e su tutta la 
società» '2.

Ciò è sorprendente. Internet può contribuire a 
far sì che questa idea diventi realtà per le perso­
ne, i gruppi, le Nazioni e per tutta la razza

umana, se viene utilizzato alla luce di principi 
etici chiari e sani, in particolare della virtù della 
solidarietà. Ciò andrà a beneficio di tutti perché 
«lo sappiamo oggi più di ieri, non saremo mai fe­
lici e in pace gli uni senza gli altri, ed ancor meno 
gli uni contro gli altri»13. Sarà espressione di 
quella spiritualità di comunione che implica «la 
capacità di vedere innanzi tutto ciò che di positi­
vo c’è nell’altro, per accoglierlo e valorizzarlo 
come dono di Dio» insieme alla capacità «di fare 
spazio al fratello, portando “i pesi gli uni degli 
altri” (Gal 6,2) e respingendo le tentazioni egoi­
stiche che continuamente ci insidiano»l4.

6. La diffusione di Internet solleva anche un 
certo numero di questioni etiche circa la riserva­
tezza, la sicurezza e la confidenzialità dei dati, il 
diritto d’autore e la proprietà intellettuale, la por­
nografia, siti che incitano all’odio, la diffusione 
di pettegolezzi e di diffamazioni mascherati da 
notizie e molto altro. Ne affronteremo brevemen­
te alcune che richiedono un’analisi e un dibattito 
costanti da parte di tutte le parti in causa.

Comunque non pensiamo che Internet sia 
solo fonte di problemi, piuttosto lo consideriamo 
fonte di benefici per la razza umana, benefici che 
si realizzeranno pienamente solo dopo la solu­
zione dei problemi esistenti.

II. INTERNET

7. Internet possiede caratteristiche ecceziona­
li. È infatti caratterizzato da istantaneità e imme­
diatezza, è presente in tutto il mondo, decentrato, 
interattivo, indefinitamente espandibile per quan­
to riguarda i contenuti, flessibile, molto adattabi­
le. È egualitario, nel senso che chiunque, con gli 
strumenti necessari e una modesta abilità tecnica, 
può essere attivamente presente nel ciberspazio, 
trasmettere al mondo il proprio messaggio e ri­
chiedere ascolto. Permette l’anonimato, il gioco 
di ruoli e il perdersi in fantasticherie nell’ambito 
di una comunità. Secondo i gusti dei singoli uten­
ti, si presta in egual misura a una partecipazione 
attiva e a un assorbimento passivo in un mondo 
«di stimoli narcisistico e autoreferenziale»ls.

Può essere utilizzato per rompere l’isolamen­
to degli individui e dei gruppi oppure per intensi­
ficarlo.

8. La configurazione tecnologica che sottin­
tende ad Internet è strettamente legata ai suoi 
aspetti etici: le persone furono portate ad usarlo 
nel modo in cui era stato progettato e a proget­
tarlo in modo che fosse adatto a quel tipo di uti­
lizzazione. In effetti questo “nuovo” sistema risa­
le agli anni ’60, ossia agli anni della guerra 
fredda, quando si volevano sventare attacchi nu­
cleari creando una rete decentrata di computer 
contenenti dati essenziali. La decentralizzazione 
fu la chiave del sistema, poiché in tal modo, al­
meno così si ragionò, la perdita di un computer o 
perfino di molti di essi non avrebbe significato 
automaticamente la perdita di tutti i dati.

Una visione idealistica del libero scambio di 
informazioni e di idee ha svolto un ruolo positivo 
nello sviluppo di Internet. Tuttavia la sua configu­
razione decentralizzata e l’elaborazione parimenti

12 N. 19.
13 Giovanni Paolo II, Discorso al Corpo Diplomatico, 4.
“ Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Novo Millennio ineunte, 43.
” Etica nelle comunicazioni sociali, 2.



218 Atti della Santa Sede

decentralizzata della Rete Mondiale degli ultimi 
anni ’80 si sono dimostrate congeniali a un pen­
siero che si opponeva in via di principio a qualsia­
si cosa sapesse di legittima regolamentazione della 
responsabilità pubblica. A proposito di Internet si 
delineo un individualismo esagerato. Questo, si 
disse, è un nuovo regno, il meraviglioso paese del 
ciberspazio, dove è possibile ogni sorta di espres­
sione e dove l’unica legge è la totale libertà indivi­
duale di fare ciò che si vuole. Questo significò che 
la sola comunità, della quale nel ciberspazio si sa­
rebbero riconosciuti veramente diritti e interessi, 
sarebbe stata quella dei libertari radicali. Ancora 
oggi, questa concezione influenza alcuni circoli, 
supportata dai tipici argomenti libertari utilizzati 
per difendere la pornografia e la violenza nei 
mezzi di comunicazione in generalel6.

Sebbene sia ovvio che gli individualisti radi­
cali e gli imprenditori rappresentano due gruppi 
diversi, esiste una convergenza di interessi fra 
quanti desiderano che Internet divenga la sede di 
quasi qualsiasi tipo di espressione, indipendente­
mente da quanto sia abietta e distruttiva, e quan­
ti desiderano che Internet sia un canale commer­
ciale di modello neo-liberista «che considera il 
profitto e le leggi del mercato come parametri as­
soluti a scapito della dignità e del rispetto della 
persona e dei popoli»17.

9. Lo sviluppo eccezionale dell’informatica 
ha accresciuto moltissimo le capacità di comuni­
cazione di alcune persone e gruppi privilegiati. 
Internet può aiutare le persone ad usare responsa-

bilmente la libertà e la democrazia, a espandere la 
gamma di scelte disponibili nei diversi campi 
della vita, ad ampliare gli orizzonti culturali ed 
educativi, a eliminare le divisioni, a promuovere 
lo sviluppo umano in una moltitudine di modi. «Il 
libero flusso delle immagini e delle parole su 
scala mondiale sta trasformando non solo le rela­
zioni tra i popoli a livello politico ed economico, 
ma la stessa comprensione del mondo. Questo fe­
nomeno offre molteplici potenzialità»l8. Se basa­
to su valori condivisi, radicati nella natura della 
persona, il dialogo interculturale, reso possibi­
le da Internet e da altri mezzi di comunicazione 
sociale, può essere «strumento privilegiato per 
costruire la civiltà deiramore»1’.

Ma non è tutto. «Paradossalmente, proprio le 
forze che portano a una migliore comunicazione 
possono condurre anche all’aumento dell’aliena­
zione e dell’egocentrismo»20. Internet può unire 
le persone, ma può anche dividerle, sia come in­
dividui sia come gruppi diffidenti l’uno nei con­
fronti dell’altro e separati dall’ideologia, dalla 
politica, da passioni, dalla razza, dall’etnia, da 
differenze intergenerazionali e perfino dalla reli­
gione. E già stato utilizzato in modo aggressivo, 
quasi come un’arma di guerra, e si parla già del 
pericolo rappresentato dal «ciber-terrorismo». 
Sarebbe amaramente ironico che questo strumen­
to di comunicazione, con un tale potenziale di 
aggregazione umana, tornasse alle proprie origi­
ni, risalenti alla guerra fredda, e divenisse un’a­
rea di conflitto intemazionale.

III. ALCUNI MOTIVI

10. Quanto abbiamo detto finora contiene 
alcuni motivi di preoccupazione circa Internet.

Uno fra i più importanti è quello che oggi 
viene definito "digitai divide", una forma di di­
scriminazione che divide i ricchi dai poveri, fra le 
Nazioni e al loro interno, sulla base dell’accesso 
o dell’impossibilità di accesso alla nuova tecno­
logia informatica. In questo senso, si tratta di una 
versione aggiornata dell’antico divario fra i ric­
chi e i poveri di informazioni.

DI PREOCCUPAZIONE

L’espressione "digitai divide" evidenzia il 
fatto che gli individui, i gruppi e le Nazioni devo­
no avere accesso alla nuova tecnologia per non ri­
manere in arretrato e poter godere dei benefici che 
la globalizzazione e lo sviluppo promettono. E 
necessario che «il divario tra coloro che benefi­
ciano dei nuovi mezzi di informazione e di 
espressione e coloro che non hanno ancora acces­
so ad essi non diventi una incontrollabile, ulterio­
re fonte di disuguaglianza e di discriminazione»2’.

16 Cfr. Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali, Pornografia e violenza nei mezzi di comunica­
zione: una risposta pastorale, 20.

17 Ecclesia in America, 56.
'* Giovanni Paolo II, Messaggio per la X Giornata Mondiale della Pace 2001, 11.
" Ibid., 16.
70 Giovanni Paolo II. Messaggio per la XXXIII Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali (24 gennaio 

1999), 4.
21 Giovanni Paolo II, Messaggio per la XXXI Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali (1997).



Atti della Santa Sede 219

È necessario individuare modi per rendere In­
ternet accessibile ai gruppi meno avvantaggiati, 
sia direttamente sia collegandolo a mezzi di co­
municazione tradizionali a più basso costo. Il ci­
berspazio dovrebbe essere una fonte di informa­
zioni e servizi accessibili a tutti gratuitamente e 
in una vasta gamma di lingue. Le istituzioni pub­
bliche hanno la responsabilità particolare di crea­
re e conservare siti di questo tipo.

Mentre prende forma la nuova economia glo­
bale, la Chiesa opera affinché «in questo proces­
so vinca l’umanità tutta e non solo un'élite ricca 
che controlla la scienza, la tecnologia, la comu­
nicazione e le risorse del pianeta». La Chiesa de­
sidera «una globalizzazione al servizio di tutta la 
persona umana e di tutte le persone»22.

A questo proposito è necessario tener presen­
te che le cause e le conseguenze di questo divario 
non sono soltanto economiche ma anche tecni­
che, sociali e culturali. Così, ad esempio, un altro 
«divide» esiste a danno delle donne e anch’esso 
va eliminato.

11. Siamo preoccupati per le dimensioni cul­
turali di quanto accade. In particolare, quali stru­
menti potenti del processo di globalizzazione, la 
nuova tecnologia informatica e Internet trasmet­
tono e contribuiscono a inculcare un insieme di 
valori culturali, e modi di pensare sui rapporti so­
ciali, sulla famiglia, sulla religione, sulla condi­
zione umana, il cui fascino e la cui novità posso­
no sfidare e schiacciare le culture tradizionali.

Il dialogo e rarricchimento interculturale 
sono senza dubbio molto desiderabili. Infatti «il 
dialogo fra le culture è particolarmente necessa­
rio oggi a motivo dell’impatto dei muovi mezzi 
di comunicazione sociale sulla vita degli indivi­
dui e dei popoli»23. Tuttavia esso deve fluire in 
due direzioni. I sistemi culturali hanno molto da 
imparare l’uno dall’altro e imporre a una cultura 
la visione del mondo, i valori e perfino la lingua 
propri di un’altra, non è dialogo. È imperialismo 
culturale.

Quello del dominio culturale diviene un pro­
blema particolarmente grave quando la cultura 
dominante trasmette valori falsi e contrari al bene 
autentico delle persone e dei gruppi. Così come 
stanno le cose, Internet, insieme ad altri mezzi di

comunicazione sociale, sta trasmettendo messag­
gi carichi di valori proprii della cultura secolare 
occidentale a persone e società che in molti casi 
non sono in grado di valutarli e di confrontarli. 
Ciò causa problemi gravi, ad esempio nell’ambi­
to del matrimonio e della vita familiare, che stan­
no sperimentando «una crisi diffusa e radicale»24 
in molte aree del mondo.

In tali circostanze la sensibilità culturale e il 
rispetto per i valori e le credenze degli altri sono 
indispensabili. Il dialogo interculturale che salva­
guarda le culture, come «espressioni storiche 
varie e geniali dell'originaria unità della famiglia 
umana» e «la loro reciproca comprensione e co­
munione»25, è necessario per costruire e mante­
nere il senso di solidarietà intemazionale.

12. Complessa e fonte di ulteriori preoccupa­
zioni è anche la questione della libertà di espres­
sione su Internet.

Sosteniamo con vigore la libertà di espressio­
ne e il libero scambio delle idee. La libertà di cer­
care e conoscere la verità è un diritto umano fon­
damentale26 e la libertà di espressione è una 
pietra d’angolo della democrazia. «Tutto questo 
esige che l’uomo, nel rispetto dell’ordine morale 
e della comune utilità, possa liberamente investi­
gare il vero, manifestare e diffondere la sua opi­
nione ... ed infine, informarsi secondo verità su­
gli eventi di carattere pubblico»27. E l’opinione 
pubblica, «una espressione essenziale della natu­
ra umana organizzata in società», esige assoluta- 
mente «la libertà di manifestare il proprio senti­
mento e il proprio pensiero»28.

Alla luce di queste esigenze del bene comune, 
deploriamo i tentativi da parte delle autorità pub­
bliche di bloccare l’accesso all'informazione su 
Internet o su altri mezzi di comunicazione socia­
le perché li ritengono pericolosi o imbarazzanti 
per loro, di manipolare l’opinione pubblica a 
scopo di propaganda e di disinformazione o di 
impedire la legittima libertà di espressione e di 
pensiero. A questo riguardo i regimi autoritari 
sono i peggiori trasgressori, ma il problema esi­
ste anche nelle democrazie liberali, dove l’acces­
so ai mezzi di comunicazione sociale per fare po­
litica spesso dipende dalla ricchezza e dove i 
politici e i loro consiglieri non rispettano la verità

22 Etica nelle comunicazioni sociali, 22.
21 Ibid., 11.
24 Novo Millennio ineunte, 47.
25 Giovanni Paolo II, Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 2001, 10.
24 Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Centesimus annus, 47.
27 Concilio Vaticano II, Gaudium et spes, 59.
28 Communio et progressio, 25. 26.



220 Atti della Santa Sede

e la lealtà, calunniando i propri oppositori e ridu­
cendo i problemi a dimensioni insignificanti.

13. Come è stato sottolineato spesso, il gior­
nalismo sta attraversando cambiamenti profondi 
in questo nuovo ambiente. La combinazione di 
nuove tecnologie e globalizzazione ha «aumenta­
to le capacità dei mezzi di comunicazione socia­
le, ma ha anche accresciuto la loro esposizione 
alle pressioni ideologiche e commerciali»2’ e 
questo vale anche per il giornalismo.

Internet è uno strumento di informazione 
molto efficiente e rapido. Tuttavia la competiti­
vità economica e la presenza giorno e notte del 
giornalismo on-line contribuiscono anche al sen­
sazionalismo e alla diffusione del pettegolezzo, 
alla mescolanza di notizie, pubblicità e spettaco­
lo, e a una diminuzione, almeno apparente, delle 
cronache e dei commenti seri. Un giornalismo 
onesto è essenziale per il bene comune delle Na­
zioni e della Comunità Intemazionale. Questi 
problemi evidenti nella pratica del giornalismo 
su Internet esigono una soluzione rapida da parte 
dei giornalisti stessi.

Un problema per molti è l’incredibile quantità 
di informazioni su Internet, di gran parte delle 
quali non ci si preoccupa di controllare se siano 
giuste e appropriate. Siamo preoccupati anche per 
il fatto che gli utenti di Internet utilizzano la tec­

nologia che permette di creare notizie su coman­
do, semplicemente per fabbricare barriere elettro­
niche contro idee poco familiari. Ciò non sarebbe 
salutare in un mondo pluralistico nel quale è ne­
cessaria una crescente comprensione reciproca 
fra le persone. «Sempre più, la tecnologia per­
mette alle persone di raccogliere informazioni e 
servizi, creati unicamente per loro. In questo vi 
sono vantaggi reali, ma inevitabilmente sorge una 
domanda: il pubblico del futuro sarà costituito da 
una moltitudine di persone che ascoltano uno 
solo? ... Che cosa ne sarebbe della solidarietà, che 
cosa ne sarebbe dell’amore in un mondo così?»50.

14. Oltre alle questioni concernenti la libertà 
di espressione, quello dell’integrità e dell’accura­
tezza delle notizie e della condivisione di idee e 
informazioni è un’altra serie di motivi di preoc­
cupazione generati dal libertarismo. L’ideologia 
del libertarismo radicale è sbagliata e dannosa, 
soprattutto per legittimare la libera espressione al 
servizio della verità. L’errore sta nell’esaltare la 
libertà «al punto da fame un assoluto, che sareb­
be sorgente di valori ... Ma in tal modo l’impre­
scindibile esigenza di verità è scomparsa, in fa­
vore di un criterio di sincerità, di autenticità, di 
accordo con se stessi»51. Questo modo di pensa­
re non lascia alcuno spazio alla comunità auten­
tica, al bene comune e alla solidarietà.

IV. RACCOMANDAZIONI E CONCLUSIONE

15. Come abbiamo visto, la virtù della soli­
darietà è la misura del servizio che Internet pre­
sta al bene comune. È il bene comune che crea il 
contesto per considerare la questione etica: «I 
mezzi di comunicazione sociale vengono usati 
per il bene o per il male?»52.

Molte persone e gruppi hanno responsabilità 
in questa materia. Tutti gli utenti di Internet sono 
obbligati a utilizzarlo in un modo informato e di­
sciplinato, per scopi moralmente buoni. I genito­
ri dovrebbero guidare e supervisionare l’uso che 
i loro figli fanno di Internet”. Le scuole e altre 
istituzioni e programmi educativi dovrebbero in­
segnare l’uso perspicace di Internet quale parte 
di un’educazione mass-mediologica completa,

che includa non solo l’acquisizione di abilità tec­
niche — prime nozioni di informatica e tutto ciò 
che si supporta ad essa — ma anche l’acquisizio­
ne della capacità di valutare in modo informato e 
sagace i contenuti. Coloro le cui decisioni e azio­
ni contribuiscono a forgiare la struttura e i conte­
nuti di Internet hanno il dovere di praticare la so­
lidarietà al servizio del bene comune.

16. Bisognerebbe evitare una censura a prio­
ri da parte dei Governi. «La censura dovrebbe 
quindi venire applicata in casi estremi»54. Inter­
net non è esente più di altri mezzi di comunica­
zione sociale dall’osservanza di leggi giuste che 
si oppongano a espressioni di odio, alla diffama-

29 Giovanni Paolo II, Discorso in occasione del Giubileo dei giornalisti (4 giugno 2000), 2.
50 Etica nelle comunicazioni sociali, 29.
51 Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Veritatis splendor, 32.
52 Etica nelle comunicazioni sociali, 1.
55 Cfr. Giovanni Paolo II, Esort. Ap. post-sinodale Familiaris consortio, 76.
54 Communio et progressio, 86.



Atti della Santa Sede 221

zione, alla frode, alla pornografia infantile e non 
e ad altri illeciti. Il comportamento criminale in 
altri contesti lo è anche nel ciberspazio e le auto­
rità civili hanno il dovere e il diritto di applicare 
queste leggi. Potrebbero rendersi necessari anche 
nuovi Regolamenti per affrontare reati più stret­
tamente legati a Internet quali la diffusione di 
virus, il furto di dati personali memorizzati su 
disco rigido, ecc.

Una regolamentazione di Internet è auspica­
bile e in linea di principio l’auto-regolamentazio- 
ne è il metodo migliore. «La soluzione ai proble­
mi nati da questa commercializzazione e da 
questa privatizzazione non regolamentate non 
consiste tuttavia in un controllo dello Stato sui 
media, ma in una regolamentazione più impor­
tante, conforme alle norme del servizio pubblico, 
così come in una maggiore responsabilità pubbli­
ca»”. I codici etici dell’industria svolgono un 
ruolo utile, sempre che siano presi sul serio, 
coinvolgano i rappresentanti del pubblico nella 
loro formulazione e nella loro applicazione, e, 
oltre a offrire un positivo incoraggiamento ai co­
municatori responsabili, prevedano sanzioni ap­
propriate contro le violazioni, inclusa la censura 
pubblica”. A volte, le circostanze richiedono 
l’intervento dello Stato: per esempio costituendo 
Commissioni di vigilanza sui mezzi di comuni­
cazione che rappresentino ogni movimento di 
opinione nell’ambito della comunità”.

17. Il carattere transnazionale e di collega­
mento di Internet e il suo ruolo nella globalizza­
zione richiedono una cooperazione intemaziona­
le per stabilire modelli e meccanismi volti alla 
promozione e la tutela del bene comune intema­
zionale58. A proposito della tecnologia dei mezzi 
di comunicazione sociale, così come di molte 
altre cose, «l’equità a livello intemazionale è ne­
cessaria» ”.

E necessaria un’azione risoluta nei settori pub­
blico e privato per eliminare il "digitai divide”.

Molte questioni difficili, legate a Internet, esi­
gono un consenso intemazionale: per esempio, 
come garantire la riservatezza di individui e grup­
pi osservanti della legge senza impedire ai fun­
zionari incaricati di applicare la legge e di garan­

tire la sicurezza di esercitare la sorveglianza dei 
criminali e dei terroristi? Come tutelare i diritti 
d’autore e di proprietà intellettuale senza limitare 
l’accesso delle persone a materiale di pubblico 
dominio? Come definire il concetto stesso di 
“pubblico dominio”? Come creare e mantenere 
disponibili a tutti gli utenti di Internet le informa­
zioni in varie lingue? Come tutelare i diritti delle 
donne a proposito dell’accesso a Internet e di altri 
aspetti della nuova tecnologia informatica? In 
particolare, la questione di come eliminare il "di­
gitai divide" fra i ricchi e i poveri di informazio­
ni richiede un’attenzione seria e urgente nei suoi 
aspetti tecnico, educativo e culturale.

Oggi esiste un «senso crescente di solidarietà 
intemazionale» che offre in particolare al sistema 
delle Nazioni Unite «l’opportunità unica di con­
tribuire alla globalizzazione della solidarietà, 
fungendo da luogo di incontro per gli Stati e per 
la società civile e da punto di convergenza dei 
vari interessi e delle varie necessità ... La coope­
razione fra le agenzie intemazionali e le organiz­
zazioni non governative contribuirà a garantire 
che gli interessi degli Stati e dei diversi gruppi al­
l’interno di essi, per quanto legittimi, non venga­
no invocati o difesi a detrimento degli interessi o 
dei diritti di altri popoli, in particolare dei meno 
fortunati»40. A questo proposito auspichiamo che 
il Summit Mondiale della Società Informatica, 
che si svolgerà nel 2003, offra un contributo po­
sitivo al dibattito su tali questioni.

18. Come abbiamo detto più sopra, un docu­
mento allegato al presente, “La Chiesa e Inter­
net”, tratta in maniera specifica dell’uso che la 
Chiesa fa di Internet e del molo di quest’ultimo 
nella sua vita. Desideriamo sottolineare che la 
Chiesa cattolica, insieme ad altri organismi reli­
giosi, dovrebbe essere attivamente presente su In­
ternet e partecipare al dibattito pubblico sulla sua 
evoluzione. «La Chiesa non pretende di imporre 
queste decisioni e queste scelte, ma cerca di dare 
un aiuto reale indicando i criteri etici e morali ap­
plicabili in questo campo, criteri che si troveran­
no sia nei valori umani sia nei valori cristiani»41.

Internet può offrire un prezioso contributo 
alla vita umana. Può promuovere la prosperità e

” Aetatis novae, 5.
“ Cfr. Communio et progressio, 79.
57 Cfr. Ibid., 88.
38 Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso alla Pontificia Accademia delle Scienze Sociali, 2.
” Etica nelle comunicazioni sociali, 22.
40 Giovanni Paolo II, Discorso al Segretario Generale delle Nazioni Unite e al Comitato amministrativo di 

coordinamento dell’ONU (7 aprile 2000), 2. 3.
41 Aetatis novae, 12.



222 Atti della Santa Sede

la pace, lo sviluppo intellettuale ed estetico, la 
comprensione reciproca fra i popoli e le Nazioni 
su scala globale.

Può anche aiutare gli uomini e le donne nella 
loro continua ricerca di autocomprensione. In 
ogni epoca, inclusa la nostra, la gente si pone 
sempre le stesse domande fondamentali: «Chi 
sono? Da dove vengo e dove vado? Perché la pre­
senza del male? Cosa ci sarà dopo questa vita?»42. 
La Chiesa non può imporre le sue risposte, ma 
può e deve proclamare al mondo le risposte che 
ha ricevuto. Oggi, come sempre, offre l’unica ri­
sposta totalmente soddisfacente agli interrogativi

più profondi della vita: Gesù Cristo, che «svela 
pienamente l’uomo all’uomo e gli fa nota la sua 
altissima vocazione»43. Come il mondo contem­
poraneo, quello dei mezzi di comunicazione so­
ciale, di cui Internet fa parte, è presente, in ma­
niera imperfetta e tuttavia autentica, dentro i 
confini del Regno di Dio e posto al servizio della 
parola di salvezza. Tuttavia «l’attesa di una terra 
nuova non deve indebolire, bensì piuttosto stimo­
lare la sollecitudine nel lavoro relativo alia terra 
presente, dove cresce quel corpo dell’umanità 
nuova che già riesce a offrire una certa prefigura­
zione che adombra il mondo nuovo»44.

Città del Vaticano, 22 febbraio 2002 - Festa della Cattedra di San Pietro Apostolo

* John Patrick Foley
Arcivescovo tit. di Neapoli di Proconsolare 

Presidente

* Pierfranco Pastore
Vescovo tit. di Forontoniana 

Segretario

42 Giovanni Paolo II, Leu. Enc. Fides et ratio, 1.
45 Gaudium et spes, 22.
44 Ibid., 39.



Atti della Santa Sede 223

PONTIFICIO CONSIGLIO
DELLE COMUNICAZIONI SOCIALI

LA CHIESA E INTERNET

I. INTRODUZIONE

1. L’interesse della Chiesa per Internet è un 
aspetto particolare dell’attenzione che essa riser­
va da sempre ai mezzi di comunicazione sociale. 
Considerandoli il risultato del processo storico 
scientifico per mezzo del quale l’umanità avanza 
«sempre più nella scoperta delle risorse e dei va­
lori racchiusi in tutto quanto il creato»1, la Chie­
sa si è spesso dichiarata convinta del fatto che i 
mezzi di comunicazione sociale sono, come ha 
affermato il Concilio Vaticano li, «meravigliose 
invenzioni tecniche»2 che pur facendo già molto 
per soddisfare le necessità umane, possono fare 
ancora di più.

Quindi l’approccio della Chiesa ai mezzi di 
comunicazione sociale è stato essenzialmente 
positivo'. Anche quando ne condannano i gravi 
abusi, i documenti del Pontificio Consiglio delle 
Comunicazioni Sociali si sono preoccupati di 
chiarire che «un atteggiamento meramente re­
strittivo o censorio da parte della Chiesa ... non è 
né sufficiente né appropriato»4.

Citando la Lettera Enciclica Miranda prorsus 
di Papa Pio XII del 1957, l’Istruzione pastorale 
sui Mezzi di Comunicazione Sociale Communio 
et progressio, pubblicata nel 1971, ha sottolinea­
to questo aspetto: «La Chiesa riconosce in questi

strumenti dei “doni di Dio” destinati, secondo il 
disegno della Provvidenza, a unire gli uomini in 
vincoli fraterni, per renderli collaboratori dei 
suoi disegni di salvezza»'. Rimaniamo di questa 
opinione anche a proposito di Internet.

2. Secondo la Chiesa la storia delle comuni­
cazioni umane somiglia a un lungo viaggio che 
conduce l’umanità «dall’orgoglioso progetto di 
Babele, con la sua carica di confusione e di 
mutua incomprensione (cfr. Gen 11,1-9), fino 
alla Pentecoste e al dono delle lingue: la restau­
razione della comunicazione si incentra su Gesù 
per l’azione dello Spirito Santo»6. Nella vita, 
nella morte e nella risurrezione di Cristo, la co­
municazione fra gli uomini ha trovato il suo più 
alto ideale e supremo modello in Dio, il quale è 
diventato uomo e fratello’.

I moderni mezzi d; comunicazione sociale so­
no fattori culturali che svolgono un ruolo in questa 
storia. Come osserva il Concilio Vaticano li, «ben­
ché si debba accuratamente distinguere il pro­
gresso terreno dallo sviluppo del Regno di Cri­
sto, tuttavia nella misura in cui può contribuire a 
meglio ordinare l’umana società, tale progresso è 
di grande importanza per il Regno di Dio»". Con-

1 Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Laborem exercens, 25; cfr. Concilio Vaticano II, Cost. past. sulla Chiesa nel 
mondo contemporaneo Gaudium et spes, 34.

2 Concilio Vaticano II, Decr. sui mezzi di comunicazione sociale Inter mirifica, 1.
5 Per esempio. Inter mirifica', i Messaggi di Papa Paolo VI e Papa Giovanni Paolo II in occasione delle Gior­

nate Mondiali delle Comunicazioni Sociali; Pontificia Commissione delle Comunicazioni Sociali, Istr. past. 
Communio et progressio'. Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali, Pornografia e violenza nei mezzi 
di comunicazione sociale: una risposta pastorale', Istr. past. Aetatis novae'. Etica nella pubblicità; Etica nelle co­
municazioni sociali.

4 Pornografia e violenza nei mezzi di comunicazione sociale, 30.
’ N. 2.
6 Giovanni Paolo II, Messaggio in occasione della XXXIV Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali 

(24 gennaio 2000).
’ Cfr. Communio et progressio, 10.
" Gaudium et spes, 39.



224 Atti della Santa Sede

siderando da questo punto di vista i mezzi di co­
municazione sociale, scopriamo che essi «contri­
buiscono efficacemente a sollevare e ad arricchi­
re gli animi, nonché ad estendere e consolidare il 
Regno di Dio»’.

Oggi ciò vale in modo particolare per Inter­
net, che contribuisce ad apportare cambiamenti 
rivoluzionari nel commercio, nell’educazione, 
nella politica, nel giornalismo, nel rapporto fra 
Nazione e Nazione e cultura e cultura, cambia­
menti riguardanti non solo il modo in cui le per­
sone comunicano, ma anche quello in cui inter­
pretano la propria vita. In un documento allegato, 
"Etica in Internet”, affrontiamo la dimensione 
etica di tali questionil0.

In questa sede consideriamo le implicazioni 
che Internet ha per la religione e in particolare 
per la Chiesa cattolica.

3. La Chiesa ha un duplice scopo a proposito 
dei mezzi di comunicazione sociale. Uno è quel­
lo di incoraggiare la loro giusta evoluzione e il 
loro giusto utilizzo per il bene dello sviluppo 
umano, della giustizia e della pace, per l’eleva­
zione della società a livello locale, nazionale e 
comunitario, alla luce del bene comune e in spi­
rito di solidarietà. In considerazione della grande 
importanza delle comunicazioni sociali, la Chie­
sa cerca un «dialogo onesto e rispettoso con i re­
sponsabili dei media», un dialogo che si rivolga 
in primo luogo all’elaborazione della politica che 
li riguarda". «Questo dialogo implica che la 
Chiesa faccia uno sforzo per comprendere i 
media - i loro obiettivi, i loro metodi, le loro re­
gole di lavoro, le loro strutture interne e le loro 
modalità - e che sostenga e incoraggi coloro che 
vi lavorano. Basandosi su questa comprensione e 
su questo sostegno diventa possibile fare delle 
proposte significative per poter allontanare gli 
ostacoli che si oppongono al progresso umano e 
alla proclamazione del Vangelo» '2.

Tuttavia la Chiesa si preoccupa anche della 
propria comunicazione e di quella al suo interno.

Questa comunicazione è qualcosa di più che un 
esercizio tecnico perché comincia nella comu­
nione di amore fra le Persone divine e nella Loro 
comunicazione con noi nonché nella compren­
sione del fatto che la comunicazione trinitaria «si 
estende all’umanità: il Figlio è il Verbo, eterna­
mente “pronunciato” dal Padre e, in Gesù Cristo 
e attraverso di Lui, Figlio e Verbo incarnato, Dio 
comunica se stesso e la sua salvezza alle donne e 
agli uomini» '3.

Dio continua a comunicare con l’umanità at­
traverso la Chiesa, portatrice e custode della Sua 
Rivelazione, al cui Magistero soltanto Egli ha af­
fidato il compito di interpretare in maniera au­
tentica la Sua Parola14. Inoltre, la Chiesa stessa è 
communio, una comunione di persone e di comu­
nità eucaristiche che derivano dalla comunione 
trinitaria e la riflettono15. Quindi, la comunica­
zione è essenziale per la Chiesa.

Questa motivazione, più di ogni altra, spiega 
perché «la pratica ecclesiale della comunicazione 
dovrebbe essere esemplare, rispecchiando i più 
alti modelli di veridicità, affidabilità, sensibilità ai 
diritti umani e altri principi e norme rilevanti»l6.

4. Trent’anni fa la Communio et progressio 
evidenziò che «le recenti invenzioni offrono al­
l’uomo nuove modalità di incontro con la verità 
evangelica»l7. Papa Paolo VI disse: «La Chiesa si 
sentirebbe colpevole davanti al suo Signore», se 
non adoperasse questi mezzi per l’evangelizzazio­
ne Papa Giovanni Paolo II ha definito i mezzi di 
comunicazione sociale «il primo Aeropago del 
tempo moderno» e ha dichiarato «non basta, quin­
di, usarli per diffondere il messaggio cristiano e il 
Magistero della Chiesa, ma occorre integrare il 
messaggio stesso in questa “nuova cultura” creata 
dalla comunicazione moderna»'9. Fare questo è 
importantissimo oggi, poiché i mezzi di comuni­
cazione sociale non solo influenzano fortemente 
ciò che le persone pensano della vita, ma anche, e 
in larga misura, «l’esperienza umana in quanto 
tale è diventata una esperienza mediatica»20.

’ Inter mirifica, 2.
10 Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali, Etica in Internet.
" Aetatis novae, 8.
'2 Ibid.
15 Etica nelle comunicazioni sociali, 3.
14 Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. dogm. sulla Divina Rivelazione Dei Verbum, 10.
15 Cfr. Aetatis novae, 10.
16 Etica nelle comunicazioni sociali, 26.
17 N. 128.
" Esort. Ap. Evangelii nuntiandi, 45.
19 Lett. Enc. Redemptoris missio, 37.
20 Aetatis novae, 2.



Atti della Santa Sede 225

Tutto ciò vale anche per Internet. Sebbene il 
mondo delle comunicazioni sociali «possa a volte 
sembrare in contrasto con il messaggio cristiano, 
offre anche opportunità uniche per proclamare la 
verità salvifica di Cristo a tutta la famiglia umana. 
Consideriamo ... la capacità positiva di Internet di 
trasmettere informazioni e insegnamenti di carat­

tere religioso oltre le barriere e le frontiere. Quan­
ti hanno predicato il Vangelo prima di noi non 
avrebbero mai potuto immaginare un pubblico 
così vasto ... i cattolici non dovrebbero aver paura 
di lasciare aperte le porte delle comunicazioni so­
ciali a Cristo affinché la sua Buona Novella possa 
essere udita dai tetti del mondo!»21.

IL OPPORTUNITÀ E SFIDE

5. «La comunicazione che avviene nella 
Chiesa e attraverso la Chiesa consiste essenzial­
mente nell’annuncio della Buona Novella di 
Gesù Cristo. E la proclamazione del Vangelo 
come parola profetica e liberatrice rivolta agli 
uomini e alle donne del nostro tempo è la testi­
monianza resa, di fronte ad una secolarizzazione 
radicale, alla verità divina ed al destino trascen­
dente della persona umana; è, di fronte ai conflit­
ti ed alle divisioni, la scelta della giustizia, in so­
lidarietà con tutti i credenti al servizio della 
comunione fra i popoli, le Nazioni e le culture»22.

Poiché annunciare la Buona Novella a persone 
immerse nella cultura dei mezzi di comunicazio­
ne sociale richiede l’attenta considerazione delle 
peculiarità dei mezzi di comunicazione stessi, ora 
la Chiesa ha bisogno di comprendere Internet. 
Ciò è necessario al fine di comunicare efficace­
mente con le persone, in particolare quelle giova­
ni, immerse nell’esperienza di questa nuova tec­
nologia, ma anche per utilizzarla al meglio.

I mezzi di comunicazione sociale offrono im­
portanti benefici e vantaggi dal punto di vista re­
ligioso: «Offrono notizie e informazioni su even­
ti, idee e personaggi relativi alla religione. Sono 
veicoli di evangelizzazione e di catechesi. Offro­
no ispirazione, incoraggiamento e opportunità di 
culto a persone costrette nelle loro case o in Isti­
tuti»23. Oltre a questi benefici, ve ne sono alcuni 
più o meno specifici di Internet. Questo sistema 
permette accesso immediato e diretto a impor­
tanti fonti religiose e spirituali, a grandi bibliote­
che, a musei e luoghi di culto, a documenti ma- 
gisteriali, a scritti dei Padri e Dottori della Chiesa 
e alla saggezza religiosa di secoli. Ha la preziosa 
capacità di superare le distanze e l’isolamento, 
mettendo le persone in contatto con i loro simili 
di buona volontà, che fanno parte delle comunità 
virtuali di fede per incoraggiarsi e aiutarsi reci­

procamente. La Chiesa può prestare un impor­
tante servizio ai cattolici e ai non cattolici sele­
zionando e trasmettendo dati utili su Internet.

Internet è importante per molte attività e nu­
merosi programmi ecclesiali quali l’evangelizza­
zione, la ri-evangelizzazione, la nuova evangeliz­
zazione e la tradizionale opera missionaria ad 
gentes, la catechesi e altri tipi di educazione, no­
tizie e informazioni, l’apologetica, governo, am­
ministrazione e alcune forme di direzione spiri­
tuale e pastorale.

Sebbene la realtà virtuale del ciberspazio non 
possa sostituire una comunità interpersonale au­
tentica o la realtà dei Sacramenti e della Liturgia 
o l’annuncio diretto e immediato del Vangelo, 
può completarli, spingere le persone a vivere più 
pienamente la fede e arricchire la vita religiosa 
dei fruitori. Essa è per la Chiesa anche uno stru­
mento per comunicare con gruppi particolari 
come giovani e giovani adulti, anziani e persone 
costrette a casa, persone che vivono in aree re­
mote, membri di altri organismi religiosi, che al­
trimenti non sarebbe possibile raggiungere.

Un numero crescente di Parrocchie, Diocesi, 
Congregazioni religiose e Istituzioni legate alla 
Chiesa, programmi e organizzazioni di tutti tipi 
utilizzano Internet per questi e altri scopi. In al­
cuni luoghi, a livello sia nazionale sia continen­
tale, sono in corso progetti creativi promossi 
dalla Chiesa. La Santa Sede è attiva in quest’area 
da diversi anni e continua a espandere e a svilup­
pare la sua presenza su Internet. Incoraggiamo i 
gruppi legati alla Chiesa che non hanno ancora 
compiuto il passo per entrare nel ciberspazio a 
prendere in considerazione la possibilità di farlo 
al più presto. Raccomandiamo con forza lo scam­
bio di idee e informazioni su Internet fra coloro 
che hanno esperienza in questo campo e coloro 
che invece sono principianti.

21 Giovanni Paolo II, Messaggio in occasione della XXXV Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali 
(27 maggio 2001), 3.

22 Aetatis novae, 9.
23 Etica nelle comunicazioni sociali, 11.



226 Atti della Santa Sede

6. La Chiesa deve anche comprendere e uti­
lizzare Internet come strumento di comunicazio­
ne interna. Per questo bisogna tener presente la 
sua natura speciale di mezzo diretto, immediato, 
interattivo e partecipativo.

L’interattività bidirezionale di Internet sta già 
facendo svanire la vecchia distinzione fra chi co­
munica e chi riceve la comunicazione24, e sta 
creando una situazione nella quale, almeno po­
tenzialmente, tutti possono fare entrambe le cose. 
Non si tratta dunque più della comunicazione del 
passato che fluiva in una sola direzione e dall’al­
to verso il basso. Poiché sempre più persone 
prendono confidenza con questo aspetto peculia­
re di Internet in altri settori della loro vita, ci si 
può aspettare che ricorrano a Internet anche a 
proposito della religione e della Chiesa.

È nuova la tecnologia, ma non l’idea. Il Con­
cilio Vaticano II ha affermato che i membri della 
Chiesa dovrebbero manifestare ai loro Pastori «le 
loro necessità e i loro desideri, con quella libertà 
e fiducia che si addice ai figli di Dio e ai fratelli 
in Cristo»; infatti, nella misura della scienza, 
della competenza e del prestigio di cui godono 
«essi hanno il diritto, anzi anche il dovere, di far 
conoscere il loro parere su ciò che riguarda il 
bene della Chiesa»25. La Communio et progressio 
ha osservato che la Chiesa, in quanto «Corpo 
vivo », « è un corpo vivo che ha bisogno dell’o­
pinione pubblica che è alimentata dal colloquio 
fra le diverse membra»26. Sebbene le verità di 
fede «non possano in nessun caso essere lasciate 
alla arbitraria interpretazione dei singoli», l’I­
struzione pastorale ha osservato che «vastissima 
è la zona di ricerca, nella quale può attuarsi que­
sto dialogo interno»27.

Idee simili sono contenute nel Codice di Di­
ritto Canonico2* e in documenti più recenti del 
Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Socia­
li2’. Aetatis novae definisce la comunicazione bi­
direzionale e l’opinione pubblica «il mezzo per 
realizzare concretamente il carattere di “comu­
nione” della Chiesa»30.

In Etica nelle comunicazioni sociali si affer­

ma: «Un flusso bidirezionale di informazioni e 
opinioni fra Pastori e fedeli, la libertà di espres­
sione sensibile al benessere della comunità e al 
ruolo del Magistero nel promuoverlo, e un’opi­
nione pubblica responsabile sono tutte espressio­
ni importanti del “diritto fondamentale al dialogo 
e all’informazione in seno alla Chiesa”»31. Inter­
net è un efficace strumento tecnologico per com­
prendere questo concetto.

Abbiamo dunque uno strumento che può es­
sere usato in maniera creativa per vari aspetti del­
l’amministrazione e del governo. Oltre all’aper­
tura di canali di espressione dell’opinione 
pubblica, pensiamo all’opportunità di consultare 
esperti, preparare incontri e collaborare con le 
Chiese particolari e con le Istituzioni religiose a 
livello locale, nazionale e intemazionale.

7. Quella dell’educazione e della formazione 
è un’altra area opportuna e necessaria. «Oggi 
tutti hanno bisogno di alcune forme di costante 
educazione ai media, sia per studio personale sia 
per poter partecipare a un programma organizza­
to o per entrambe le cose. Più che insegnare tec­
niche, l’educazione dei mezzi di comunicazione 
sociale contribuisce a suscitare nelle persone il 
buon gusto e il veritiero giudizio morale. Si trat­
ta di un aspetto di formazione della coscienza. 
Attraverso le sue scuole e i suoi programmi di 
formazione, la Chiesa dovrebbe offrire un’educa­
zione in materia di media di questo tipo»32.

L’educazione e la formazione relative a Inter­
net dovrebbero essere parte di programmi com­
pleti di educazione ai mezzi di comunicazione 
sociale, rivolti ai membri della Chiesa. Per quan­
to possibile, la programmazione pastorale delle 
comunicazioni sociali dovrebbe provvedere a 
questa formazione nell’istruzione dei seminari­
sti, dei sacerdoti, dei religiosi e dei laici così 
come degli insegnanti, dei genitori e degli stu­
denti33.

Ai giovani in particolare bisogna insegnare 
«non solo a essere buoni cristiani quando sono 
lettori, ascoltatori o spettatori, ma anche a utiliz­
zare attivamente tutte le possibilità che offrono

24 Cfr. Communio et progressio, 15.
25 Cost. dogm. sulla Chiesa Lumen gentium, 37.
26 N. 116.
27 Ibid., 117.
28 Cfr. can. 212 §§ 2 e 3.
29 Cfr. Aetatis novae, 10; Etica nelle comunicazioni sociali, 26.
» N. 10.
31 N. 26.
32 Etica nelle comunicazioni sociali, 25.
33 Cfr. Aetatis novae, 28.



Atti della Santa Sede 227

gli strumenti di comunicazione ... Così i giovani 
diventeranno a pieno titolo cittadini dell’era delle 
comunicazioni sociali, che sembra aver preso ini­
zio nel nostro tempo»54, nel quale i mezzi di co­
municazione sociale sono considerati «piuttosto 
come parte di una cultura tuttora in evoluzione le 
cui piene implicazioni ancora non si avvertono 
con precisione»”.

Trasmettere nozioni relative a Internet e alla 
nuova tecnologia significa molto più che applica­
re tecniche di insegnamento. I giovani devono 
imparare come vivere bene nel mondo del ciber­
spazio, saper giudicare quanto vi trovano secon­
do sani criteri morali e utilizzare la nuova tecno­
logia per il proprio sviluppo integrale e per il 
bene degli altri.

8. Internet pone alla Chiesa anche alcuni pro­
blemi particolari, oltre a quelli di natura genera­
le affrontati nel documento allegato, Etica in In­
ternet*.

Pur enfatizzando gli aspetti positivi di Inter­
net, è importante essere chiari su quelli negativi.

A livello profondo «il mondo dei mezzi di co­
municazione sociale può a volte sembrare indif­
ferente e perfino ostile alla fede e alla morale cri­
stiana. Questo è dovuto in parte al fatto che la 
cultura dei mezzi di comunicazione sociale è così 
profondamente imbevuta di un senso tipicamen­
te post-moderno che la sola verità assoluta è che 
non esistono verità assolute o che, se esistessero, 
sarebbero inaccessibili alla ragione umana e 
quindi irrilevanti»”.

Fra i problemi specifici che Internet crea c’è 
la presenza di siti denigratori, volti a diffamare e 
ad attaccare i gruppi religiosi ed etnici. La Chie­
sa cattolica è il bersaglio di alcuni di essi. Come 
la pornografia e la violenza nei mezzi di comuni­
cazione sociale, questi siti Internet sono «la di­
mensione più buia della natura ferita dal 
peccato»5’ e anche se il rispetto per la libertà d’e­
spressione può richiedere, fino a un certo punto, 
la tolleranza perfino di voci ostili, l’auto-censura, 
e, se necessario, l’intervento della pubblica auto­
rità, dovrebbe stabilire e applicare limiti ragione­
voli a ciò che si può dire.

La proliferazione di siti web che si definisco­
no cattolici crea un problema di tipo diverso. 
Come abbiamo detto, i gruppi legati alla Chiesa 
dovrebbero essere presenti in modo creativo su 
Internet. Parimenti, hanno diritto di esservi pre­
senti anche individui e gruppi non ufficiali, ben 
motivati e ben informati, che agiscono di propria 
iniziativa. Tuttavia è motivo di confusione, come 
minimo, non distinguere dalle posizioni autenti­
che della Chiesa interpretazioni dottrinali eccen­
triche, pratiche devozionali stravaganti e procla­
mi ideologici che recano l’etichetta “cattolico”.

Suggeriamo un approccio a questo problema.

9. Anche altre questioni richiedono una ri­
flessione. A questo proposito, esortiamo a ricer­
che e studi costanti, che includano «un’antropo­
logia e una vera teologia della comunicazione»5’ 
esplicitamente riferite a Internet. Oltre allo stu­
dio e alla ricerca, è necessario promuovere una 
positiva programmazione pastorale per l’uso di 
Internet40.

Si è insinuato, per esempio, che la vasta 
gamma di scelta di prodotti e servizi su Internet 
abbia un effetto propulsore anche a proposito 
della religione e promuova un approccio di tipo 
consumistico agli argomenti di fede. I dati fanno 
pensare che alcuni visitatori di siti web religiosi 
si trovino in una sorta di supermercato, indivi­
duino e scelgano gli elementi di confezioni reli­
giose che meglio si adattano ai loro gusti. La 
«tendenza da parte di alcuni cattolici a essere 
elettivi nella loro adesione» alla dottrina della 
Chiesa è un problema noto anche in altri conte­
sti4'. Sono necessarie maggiori informazioni sul­
l’entità di questo problema su Internet.

Parimenti, come abbiamo detto sopra, la 
realtà virtuale del ciberspazio ha alcune preoc­
cupanti implicazioni per la religione come anche 
per altri settori della vita. La realtà virtuale non 
può sostituire la reale presenza di Cristo nel­
l’Eucaristia, la realtà sacramentale degli altri Sa­
cramenti e il culto partecipato in seno a una co­
munità umana in carne e ossa. Su Internet non ci 
sono Sacramenti. Anche le esperienze religiose 
che vi sono possibili per grazia di Dio, sono in-

54 Communio et progressio, 107.
55 Giovanni Paolo II, Messaggio in occasione della XXIV Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali.
54 Cfr. Etica in Internet.
” Giovanni Paolo II, Messaggio in occasione della XXXV Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali 

(2001), 3.
“ Pornografia e violenza nei mezzi di comunicazione sociale, 7.
* Aetatis novae, 8.
" Cfr. Giovanni Paolo li, Lett. Ap. Novo Millennio ineunte, 39.
41 Giovanni Paolo II, Discorso ai Vescovi degli Stati Uniti (Los Angeles, 16 settembre 1987), 5.



228 Atti della Santa Sede

sufficienti se separate dall’interazione del 
mondo reale con altri fedeli. Questo è un altro 
aspetto di Internet che richiede studio e rifles­
sione. Al contempo, la programmazione pastora­
le dovrebbe riflettere su come condurre le perso­

ne dal ciberspazio alla comunità autentica e su 
come, mediante l’insegnamento e la catechesi, 
Internet possa essere utilizzato successivamente 
per sostenerle e arricchirle nel loro impegno cri­
stiano.

III. RACCOMANDAZIONI E CONCLUSIONE

10. Le persone religiose, come persone fa­
centi parte dell’ampia utenza di Internet, con 
propri interessi, speciali e legittimi, desiderano 
far parte del processo che orienta gli sviluppi fu­
turi di questo nuovo strumento.

Senza dubbio, a volte, saranno obbligate a 
modificare il proprio modo di pensare e di agire.

È importante anche che le persone, a tutti i li­
velli ecclesiali, utilizzino Internet in modo crea­
tivo per adempiere alle proprie responsabilità e 
per svolgere la propria azione di Chiesa. Tirarsi 
indietro timidamente per paura della tecnologia o 
per qualche altro motivo non è accettabile, so­
prattutto in considerazione delle numerose possi­
bilità positive che Internet offre. «Metodi per 
agevolare la comunicazione e il dialogo fra i suoi 
stessi membri possono rafforzare i legami di 
unità tra di loro. L’immediato accesso all’infor­
mazione rende possibile alla Chiesa di approfon­
dire il dialogo col mondo contemporaneo ... la 
Chiesa può più rapidamente informare il mondo 
del suo “credo” e spiegare le ragioni della sua po­
sizione su ogni problema o evento. Può ascoltare 
più chiaramente la voce dell’opinione pubblica, 
ed entrare in un continuo dibattito con il mondo 
circostante, impegnandosi così più tempestiva­
mente nella ricerca comune di soluzioni ai molti, 
pressanti problemi dell’umanità»42.

11. Pertanto, nel concludere queste riflessio­
ni, rivolgiamo parole di incoraggiamento a diver­
si gruppi: ai responsabili ecclesiali, agli agenti 
pastorali, agli educatori, ai genitori e in partico­
lare ai giovani.

Ai responsabili ecclesiali
Chi svolge funzioni direttive in tutti i settori 

della Chiesa deve comprendere i mezzi di comu­
nicazione sociale, applicare questa comprensione 
all’elaborazione dei piani pastorali sulle comuni­
cazioni sociali43, con politiche e programmi con­

creti in questo settore, e fare un uso appropriato 
dei mezzi di comunicazione sociale. Dove ne­
cessario, i responsabili ecclesiali stessi dovreb­
bero ricevere una formazione mass-mediale. 
Infatti «la Chiesa riceverebbe un servizio miglio­
re se quanti detengono cariche e svolgono fun­
zioni a suo nome venissero formati nella comu­
nicazione»44.

Ciò vale per Internet come per i vecchi mezzi 
di comunicazione sociale. I responsabili eccle­
siali sono obbligati ad utilizzare «le potenzialità 
“dell’era del computer” al servizio della vocazio­
ne umana e trascendente dell’uomo, così da glo­
rificare il Padre dal quale hanno origine tutte le 
cose buone»45. Dovrebbero impiegare questa no­
tevole tecnologia per molti aspetti diversi della 
missione ecclesiale, esplorando anche opportu­
nità di cooperazione ecumenica e inter-religiosa.

Un aspetto particolare di Internet, come ab­
biamo osservato, riguarda la proliferazione, che a 
volte crea confusione, di siti web non ufficiali 
che si definiscono “cattolici”. A questo proposito 
potrebbe essere utile una certificazione volonta­
ria a livello locale e nazionale con la supervisio­
ne di rappresentanti del Magistero a proposito di 
materiale di natura specificatamente dottrinale o 
catechetica. Non si tratta di imporre la censura, 
ma di offrire agli utenti di Internet una guida af­
fidabile su quanto è in accordo con la posizione 
autentica della Chiesa.

Agli agenti pastorali
Sacerdoti, diaconi, religiosi e operatori laici 

di pastorale dovrebbero studiare i mezzi di co­
municazione sociale per comprenderne meglio 
l’impatto sugli individui e sulla società e aiutarli 
ad acquisire metodi di comunicazione adatti alla 
sensibilità e agli interessi delle persone.

Oggi ciò implica ovviamente lo studio di In­
ternet al fine di utilizzarlo anche nello svolgi­
mento del proprio lavoro. I siti web possono

42 Giovanni Paolo II, Messaggio in occasione della XXIV Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali.
45 Cfr. Aetatis novae, 23-33.
44 Etica nelle comunicazioni sociali, 26.
45 Giovanni Paolo II, Messaggio in occasione della XXIV Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali.



Atti della Santa Sede 229

anche essere utilizzati per offrire aggiornamenti 
teologici e suggerimenti pastorali.

Per quanto riguarda il personale ecclesiale 
coinvolto direttamente nei mezzi di comunica­
zione sociale, è superfluo affermare che deve 
possedere una formazione professionale. Ma 
deve anche aver acquisito una formazione dottri­
nale e spirituale perché «per testimoniare Cristo 
è necessario incontrarlo personalmente, e colti­
vare questa relazione con Lui attraverso la pre­
ghiera, l’Eucaristia e il sacramento della Ricon­
ciliazione, la lettura e la meditazione della Parola 
di Dio, lo studio della Dottrina cristiana, il servi­
zio agli altri»*.

Agli educatori e ai catechisti
L’Istruzione pastorale Communio et progres­

sio ha affrontato il “dovere urgente” delle scuole 
cattoliche di formare comunicatori e recettori 
delle comunicazioni sociali sulla base dei princi­
pi cristiani pertinenti47. Questo messaggio è stato 
ripetuto molte volte. Nell’era di Internet, con la 
sua enorme diffusione e il suo forte impatto, que­
sta necessità è più urgente che mai.

Le Università, i collegi, le scuole e i program­
mi educativi cattolici a tutti i livelli dovrebbero 
offrire corsi a vari gruppi, «seminaristi, sacerdo­
ti, religiosi e religiose o animatori laici... inse­
gnanti, genitori, studenti»48, così come una for­
mazione più avanzata in tecnologia, gestione, 
etica e politica delle comunicazioni a coloro che 
si preparano a operare nell’ambito dei mezzi di 
comunicazione sociale o a svolgere ruoli decisio­
nali, inclusi quanti operano nel campo delle co­
municazioni sociali della Chiesa. Inoltre affidia­
mo agli studiosi e ai ricercatori che si occupano 
di discipline pertinenti nelle istituzioni cattoliche 
di istruzione superiore le questioni e i problemi 
menzionati sopra.

Ai genitori
Per il bene dei loro figli e proprio, i genitori 

devono «imparare ad essere spettatori, ascoltato­
ri e lettori consapevoli, agendo da modello di uso 
prudente dei media in casa»49. Per quanto riguar­
da Internet, i bambini e i giovani hanno spesso 
più familiarità con questo mezzo che i propri ge­

nitori. Ciononostante, i genitori hanno l’obbligo 
di guidare e sorvegliare i loro figli mentre lo uti­
lizzano50. Se questo significa dover imparare di 
più su Internet di quanto non abbiano fatto fino­
ra, tanto meglio.

I genitori dovrebbero accertarsi del fatto che i 
computer dei loro figli siano provvisti di filtri, 
quando ciò è possibile tecnicamente ed economi­
camente, in modo da proteggerli il più possibile 
dalla pornografia, dai maniaci sessuali e da altri 
pericoli. L’utilizzo incontrollato noti dovrebbe 
essere consentito. Genitori e figli dovrebbero di­
scutere insieme di cosa hanno visto e vissuto nel 
ciberspazio. Sarà anche utile scambiare opinioni 
con altre famiglie che condividono gli stessi va­
lori e gli stessi interessi. Il dovere fondamentale 
dei genitori consiste nell’aiutare i figli a divenire 
utenti di Internet responsabili e capaci di discer­
nimento.

Ai bambini e ai giovani
Internet è una porta aperta su un mondo affa­

scinante ed eccitante con una grande influenza 
formativa, ma non tutto ciò che esiste al di là di 
questa porta è sano, sicuro e vero. «Secondo l’età 
e le circostanze, i bambini e i giovani dovrebbe­
ro essere avviati alla formazione circa i mezzi di 
comunicazione sociale, resistendo alla tentazione 
semplificatoria della passività acritica, a pressio­
ni esercitate dai loro compagni e allo sfruttamen­
to commerciale»51. I giovani hanno il dovere di 
utilizzare bene Internet per riguardo a se stessi, ai 
propri genitori, parenti, amici, Pastori, insegnan­
ti, e infine per obbedire a Dio.

Internet offre a persone giovanissime la possi­
bilità immensa di fare il bene e il male, a se stes­
si e agli altri. Può arricchire la loro vita in un 
modo che le generazioni precedenti non avrebbe­
ro mai potuto immaginare, e dare loro la facoltà 
di arricchire quella degli altri. Può anche spin­
gerli al consumismo, suscitare fantasie incentra­
te sulla pornografia e sulla violenza e relegarli in 
un isolamento patologico. I giovani, come si dice 
spesso, sono il futuro della società e della Chie­
sa. Un buon uso di Internet può contribuire a pre­
pararli ad adempiere alle proprie responsabilità 
in entrambi gli ambiti. Tuttavia ciò non accadrà 
automaticamente. Internet non è soltanto uno

46 Giovanni Paolo II, Messaggio in occasione delta XXXIV Giornata Mondiale delle Comunicazioni So­
ciali.

47 Cfr. n. 107.
48 Aetatis novae, 28.
49 Etica nelle comunicazioni sociali, 25.
50 Cfr. Giovanni Paolo II, Esort. Ap. post-sinodale Familiaris consortio, 76.
51 Etica nelle comunicazioni sociali, 25.



230 Atti della Santa Sede

strumento di svago e di gratificazione consumi­
stica. È uno strumento per svolgere un’attività 
utile e i giovani devono imparare a considerarlo e 
usarlo come tale. Nel ciberspazio, come in ogni 
altro luogo del resto, i giovani possono essere 
chiamati ad andare controcorrente, a esercitare 
controcultura, perfino a subire persecuzione per 
il vero e il buono.

A tutte le persone di buona volontà
12. Infine, spendiamo una parola su alcune 

virtù che devono essere coltivate da chiunque de­
sideri fare un buon uso di Internet. Il loro eserci­
zio dovrebbe basarsi su una valutazione realisti­
ca dei contenuti di Internet.

È necessaria molta prudenza per individuare 
con chiarezza le implicazioni, il potenziale di 
bene e di male di questo muovo mezzo e per af­
frontare in maniera creativa le sfide che pone e le 
opportunità che offre.

E necessaria giustizia, in particolare per eli­
minare il “digitai divide”, il divario di informa­
zione fra i ricchi e i poveri nel mondo di oggi52. 
Ciò richiede un impegno, in favore del bene co­

mune intemazionale e la «globalizzazione della 
solidarietà»53.

Sono necessari forza e coraggio. Ciò significa 
difendere la fede contro il relativismo religioso e 
morale, l’altruismo e la generosità contro il con­
sumismo individualistico e la decenza contro la 
sensualità e il peccato.

E necessaria la temperanza, un approccio 
auto-disciplinato a questo importante strumento 
tecnologico che è Internet, per utilizzarlo saggia­
mente e soltanto per fare il bene.

Riflettendo su Internet, così come su altri 
mezzi di comunicazione sociale, ricordiamo che 
Cristo è il «perfetto Comunicatore»54, la norma e 
il modello dell’approccio della Chiesa alle co­
municazioni e il contenuto che la Chiesa è ob­
bligata a comunicare. «Che i cattolici impegnati 
nel mondo delle comunicazioni sociali predichi­
no la verità di Gesù ancor più gioiosamente e 
coraggiosamente dai tetti cosicché tutti gli uo­
mini e tutte le donne possano conoscere l’amore 
che è il centro della comunicazione che Dio fa di 
se stesso in Gesù Cristo, lo stesso, ieri, oggi e 
sempre»55.

Città del Vaticano, 22 febbraio 2002 - Festa della Cattedra di San Pietro Apostolo

* John Patrick Foley
Arcivescovo tit. di Neapoli di Proconsolare 

Presidente

* Pierfranco Pastore
Vescovo tit. di Forontoniana 

Segretario

” Cfr. Etica in Internet, 10 e 17.
53 Giovanni Paolo II, Discorso al Segretario Generale delle Nazioni Unite e al Comitato Amministrativo di 

Coordinamento dell’O.N.U. (7 aprile 2000), 3.
54 Communio et progressio, 11.
55 Giovanni Paolo II, Messaggio in occasione della XXXV Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali, 4.



Atti del Cardinale Arcivescovo

INDIZIONE DELLE ELEZIONI
PER IL RINNOVO DEI VICARI ZONALI

E LA RICOSTITUZIONE
PER IL QUINQUENNIO 2002-2007
DEL CONSIGLIO PRESBITERALE

E DEL CONSIGLIO PASTORALE DIOCESANO

PREMESSO che, con decreto in data 5 settembre 1999, avevo confermato 
"fino ad eventuale nuova disposizione" il mandato del IX Consiglio Presbi­
terale e del IX Consiglio Pastorale Diocesano, che a norma dei canoni 501 
§ 2 e 513 § 2 erano cessati a seguito dell'accettazione della rinuncia del 
Signor Cardinale Giovanni Saldarini dall'ufficio di Arcivescovo Metropo­
lita di Torino:

CONSIDERATO con riconoscenza il prezioso lavoro da essi compiuto per 
quasi un quinquennio con senso di grande responsabilità, che mi ha gene­
rosamente affiancato nei primi anni del mio servizio episcopale alla Chiesa 
Torinese:

INTENDENDO procedere al rinnovo dei Vicari zonali, del Consiglio Pre­
sbiterale e del Consiglio Pastorale Diocesano prima dell'avvio operativo 
delle "Missioni" previste dal Piano Pastorale Diocesano, al fine di non 
dover compiere operazioni che potrebbero distrarre l'attenzione da queste 
iniziative straordinarie di annuncio:

TENUTO CONTO che le rispettive scadenze quinquennali, inizialmente 
Previste, non sono comunque lontane:

VISTI i canoni 553-555. 495-502. 511-514 del Codice di Diritto Canonico:

231



232 Atti del Cardinale Arcivescovo

CON IL PRESENTE DECRETO

1. STABILISCO

CHE LA SCADENZA DEL MANDATO
DEI VICARI ZONALI

INIZIALMENTE PREVISTA PER IL GIORNO 31 AGOSTO 2002
VENGA ANTICIPATA AL GIORNO 31 MAGGIO 2002

CHE LA SCADENZA DEL MANDATO
DEL IX CONSIGLIO PRESBITERALE

E DEL IX CONSIGLIO PASTORALE DIOCESANO
VENGA FISSATA AL GIORNO 31 AGOSTO 2002

2. INDÌCO LE ELEZIONI

PER IL RINNOVO DEI VICARI ZONALI

E LA RICOSTITUZIONE PER IL QUINQUENNIO 2002-2007 
DEL CONSIGLIO PRESBITERALE

E DEL CONSIGLIO PASTORALE DIOCESANO.

Le elezioni si dovranno svolgere secondo le allegate Norme per il rinnovo dei 
Vicari zonali e la ricostituzione per il quinquennio 2002-2007 del Consiglio Presbi­
terale e del Consiglio Pastorale Diocesano.

In particolare:
a) le elezioni per la nomina dei nuovi Vicari zonali avvengano in 

modo tale che le operazioni di voto abbiano luogo in ciascuna zona vica­
riale entro il giorno 21 aprile 2002; i nuovi Vicari zonali, da me nominati, 
entreranno in carica il giorno 1 giugno 2002;

b) le operazioni di voto per la ricostituzione dei due Consigli Dio­
cesani si dovranno concludere, sia per il Clero che per i laici, entro il gior­
no 15 giugno 2002; i nuovi Consigli entreranno in funzione il giorno 1 set­
tembre 2002;

c) al fine di coordinare le operazioni di preparazione, svolgimento e 
scrutinio dei voti, costituisco la Commissione Elettorale Centrale. Essa ha 
sede presso la Cancelleria della Curia Metropolitana ed è composta dal Can­
celliere Arcivescovile, mons. Giacomo Maria Martinacci, in qualità di Presi­
dente, coadiuvato da don Valerio Andriano e da don Silvio Cora. Il manda­
to di tale Commissione è temporaneo e scade con il termine delle operazio­
ni elettorali e la proclamazione dei nuovi eletti.



Atti del Cardinale Arcivescovo 233

All'intera comunità diocesana chiedo di accompagnare con incessante e 
fiduciosa preghiera questo delicato momento di discernimento e di unirsi 
alla mia grande riconoscenza per quanti - sacerdoti, diaconi permanenti, 
consacrati e consacrate, laici e laiche - hanno fatto parte nel quinquennio 
passato di questi Consigli Diocesani, offrendo un generoso servizio con 
tanto zelo e disponibilità.

Affido alla Vergine Consolata e al nostro protovescovo S. Massimo questo 
nuovo tratto di cammino della amata Chiesa torinese, che coinciderà con la 
concreta attuazione delle "Missioni" previste dal Piano Pastorale Diocesano 
come impegno di rinnovata "prima evangelizzazione".

Dato in Torino, il giorno quattordici del mese di febbraio - festa dei Santi 
Cirillo e Metodio, Patroni d'Europa - dell'anno del Signore duemiladue

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile



234 Atti del Cardinale Arcivescovo

ALLEGATO

NORME PER IL RINNOVO DEI VICARI ZONALI 
E LA RICOSTITUZIONE PER IL QUINQUENNIO 2002-2007 

DEL CONSIGLIO PRESBITERALE
E DEL CONSIGLIO PASTORALE DIOCESANO

1. DESIGNAZIONE DEI VICARI ZONALI

1.1. Entro il giorno 21 aprile 2002, in tutte le zone vicariali sono indette, dal Vicario 
Episcopale territoriale, riunioni dei sacerdoti per procedere alla fase iniziale del rinnovo dei 
Vicari zonali.

7.2. Il Vicario zonale - che è un sacerdote - viene scelto dal Cardinale Arcivescovo 
entro una terna di nominativi, costituita dai sacerdoti della zona mediante elezione.

I Vicari zonali sono membri di diritto del Consiglio Presbiterale per il quinquennio 
2002-2007; pertanto non possono essere eletti nel Consiglio Pastorale Diocesano.

1.3. Sono elettori, per la formazione della tema suddetta, tutti i sacerdoti diocesani 
dimoranti nel territorio dell’Arcidiocesi; a loro si uniscono i sacerdoti extradiocesani, che 
hanno il domicilio e/o l’attività pastorale preminente nella zona, stabilmente e legittima- 
mente operanti nell’Arcidiocesi ed i sacerdoti religiosi che nella zona hanno ministeri sta­
biliti nella pastorale parrocchiale o in altri settori pastorali (per l’ammissione dei sacerdoti 
extradiocesani o religiosi si tenga conto delle precisazioni contenute nella Appendice III).

1 sacerdoti ricordino che non è concesso ad alcuno di votare in più di una zona ed abbia­
no presenti eventuali suggerimenti sia dei diaconi permanenti, che svolgono attività pasto­
rale nella zona, sia del Consiglio Pastorale zonale.

1.4. L’elenco dei sacerdoti diocesani, con gli extradiocesani ed i religiosi che hanno 
diritto di voto, viene preparato dal Vicario zonale uscente d’intesa con il Vicario Episcopa­
le territoriale e consegnato entro il giorno 20 marzo 2002 alla Commissione Elettorale 
Centrale, presso la Cancelleria della Curia Metropolitana, per le opportune verifiche. Esso, 
a cura del Vicario zonale uscente, verrà inviato a tutti i sacerdoti elettori in tempo utile e 
potrà fungere da scheda elettorale.

Nell’elenco, i sacerdoti siano indicati secondo la seguente suddivisione:
1. diocesani
2. extradiocesani
3. religiosi

Si indichino in ordine alfabetico, all'intemo di ciascun gruppo:
a) i parroci
b) i vicari parrocchiali
c) i sacerdoti con altri incarichi

Tra i parroci vanno considerati anche tutti i parroci “in solido” e gli amministratori par­
rocchiali; sono considerati vicari parrocchiali solo coloro che hanno ricevuto una regolare 
nomina.

L’ammissione ulteriore di altri religiosi nell’elenco degli elettori in occasione della 
votazione deve essere autorizzata dal Vicario Episcopale territoriale, sentito eventualmente 
il Vicario Episcopale per la vita consacrata. / nominativi di questi religiosi devono essere 
registrati nel verbale della riunione in cui si compie la votazione.



Atti del Cardinale Arcivescovo 235

1.5. Possono essere eletti tutti i sacerdoti che sono elettori, compreso il Vicario zonale 
uscente. All’elezione si può partecipare anche mediante la consegna del proprio voto - in 
busta chiusa non identificabile - al Vicario zonale uscente entro e non oltre il momento della 
votazione.

1.6. La data della riunione in cui avverranno le operazioni di voto viene concordata, 
zona per zona, tra il Vicario Episcopale territoriale e il Vicario zonale uscente.

Si procede alla composizione della tema mediante votazione segreta. Ogni sacerdote 
elettore può esprimere due nominativi. Non sono ammesse deleghe a votare.

Nel risultato devono essere computate - salvaguardando l’anonimato dell’elettore - 
anche le schede giunte in busta chiusa al Vicario zonale uscente.

1.7. Lo spoglio delle schede va fatto al termine delle operazioni di voto e in presenza 
di tutta l’assemblea del Clero.

In caso di parità di voti ottenuti, viene incluso nella tema il sacerdote più anziano di età.

1.8. Il verbale della votazione, sul modulo predisposto dalla Commissione Elettorale 
Centrale, deve essere redatto in duplice copia al termine delle operazioni di voto.

Una copia si conserva nell’archivio zonale, l’altra entro il giorno 23 aprile 2002 viene 
trasmessa - a cura del Vicario Episcopale territoriale - alla Commissione Elettorale Centra­
le, presso la Cancelleria della Curia Metropolitana.

1.9. L’esito della votazione deve rimanere riservato: è assolutamente vietato darne noti­
zia con comunicati su giornali o bollettini, con circolari o con qualunque altra modalità.

Il Cardinale Arcivescovo viene informato dell’esito dal Vicario Episcopale territoriale, 
che gli comunica i nominativi dei tre che hanno ricevuto il maggior numero di voti, elenca­
ti per ordine alfabetico e senza l’indicazione del numero di voti da loro ricevuti.

1.10. Le nomine dei nuovi Vicari zonali, che inizieranno il loro mandato il giorno 1 giu­
gno 2002, saranno comunicate all’Arcidiocesi sul settimanale La Voce del Popolo e su Rivi­
sta Diocesana Torinese.

1. COSTITUZIONE DEL X CONSIGLIO PRESBITERALE

2.1. Il Consiglio Presbiterale dura in carica cinque anni.
Compongono il Consiglio:
* i membri del Consiglio Episcopale ed i Coordinatori diocesani per la pastorale;
* l’Economo diocesano; il Presidente dell’Istituto diocesano per il Sostentamento del 

Clero; il Rettore del Seminario Maggiore; i Direttori degli Uffici diocesani: dell’Avvocatu­
ra, Catechistico, Liturgico, Missionario, per la Pastorale della famiglia, per la Pastorale del­
l’educazione cattolica, della cultura, della scuola e dell’Università; l’Assistente diocesano 
dell’Azione Cattolica;

* i ventisei Vicari zonali;
* venti sacerdoti eletti dai sacerdoti diocesani, dai sacerdoti extradiocesani stabilmente 

e legittimamente operanti nell’Arcidiocesi, nonché dai sacerdoti religiosi addetti alla pasto­
rale parrocchiale o impegnati in attività e organizzazioni diocesane;

* quattro sacerdoti religiosi designati con iter proprio;
* i rappresentanti eletti alla Commissione Presbiterale Piemontese, durante il loro 

mandato.
Il Cardinale Arcivescovo si riserva di accrescere la rappresentatività del Consiglio con 

la nomina di alcuni membri.



236 Atti del Cardinale Arcivescovo

2.2. Salvo i membri in forza dell’ufficio e quelli che saranno nominati direttamente dal 
Cardinale Arcivescovo, non possono far parte del Consiglio Presbiterale per il prossimo 
quinquennio 2002-2007 i sacerdoti che - per elezione o designazione - hanno fatto parte del 
IX Consiglio Presbiterale dall’inizio fino al presente (cfr. Appendice /).

A. ELEZIONE DEI SACERDOTI
2.3. Tutti i sacerdoti diocesani dimoranti nel territorio dell’Arcidiocesi, i sacerdoti 

extradiocesani stabilmente e legittimamente operanti nell’Arcidiocesi ed i sacerdoti religio­
si addetti alla pastorale parrocchiale o impegnati in attività e/o organizzazioni diocesane, 
ricevono entro il giorno 15 maggio 2002, a cura del proprio Vicario zonale, una scheda per­
sonale (per l’ammissione dei sacerdoti extradiocesani o religiosi si tenga conto delle preci­
sazioni contenute nella Appendice III).

I sacerdoti diocesani residenti fuori Diocesi sono tempestivamente invitati dalla Com­
missione Elettorale Centrale a far conoscere, direttamente alla Commissione stessa, per 
posta, le proprie indicazioni. I loro voti confluiscono nello scrutinio per la proclamazione 
dei nuovi membri del Consiglio.

Nella formulazione del voto si abbia l’avvertenza di non votare quanti fanno già parte 
di diritto del Consiglio, compresi i nuovi Vicari zonali, ricordando che gli eletti al Consiglio 
Pastorale Diocesano non possono essere eletti al Consiglio Presbiterale nel medesimo quin­
quennio.

2.4. L’elenco degli elettori e degli eleggibili si ricava dall'Annuario dell’Arcidiocesi.

2.5. La votazione avviene parte su base distrettuale e parte su base diocesana.
Ogni elettore, seguendo le indicazioni della scheda, può votare:
- esclusivamente all’interno del Distretto pastorale di appartenenza;

* due sacerdoti scelti fra i parroci (sono compresi anche tutti i parroci “in solido” 
e gli amministratori parrocchiali);

- su lista unica diocesana, cioè indipendentemente dal Distretto pastorale di apparte­
nenza:
* un sacerdote scelto tra i vicari parrocchiali (che godono di regolare nomina);
* quattro sacerdoti scelti fra gli addetti a tutti gli altri servizi pastorali.

I sacerdoti diocesani residenti fuori Diocesi possono partecipare unicamente per espri­
mere su base diocesana le quattro preferenze fra gli addetti ai servizi pastorali non diretta- 
mente parrocchiali.

2.6. Risultano eletti:
fra i parroci, i due sacerdoti di ciascun Distretto pastorale (quattro per Torino Città) 

che hanno ottenuto il maggior numero di voti;
fra i vicari parrocchiali, i due sacerdoti che hanno ottenuto il maggior numero di voti;
fra gli addetti a tutti gli altri servizi pastorali, gli otto sacerdoti che hanno ottenuto il 

maggior numero di voti.
In caso di parità di voti ottenuti, risulta eletto il più anziano di età.
Durante il quinquennio, a norma degli Statuti del Consiglio Presbiterale:
- il parroco che cessa da questo ufficio o muta Distretto pastorale,
- il vicario parrocchiale che cessa da questo ufficio,
- l’addetto ad altri servizi pastorali che diventa parroco o vicario parrocchiale, 
sono automaticamente sostituiti, fino al compimento del quinquennio stesso, dal primo 

dei non eletti.



Atti del Cardinale Arcivescovo 237

2.7. Le schede, in busta sigillata, possono essere consegnate:
* entro il giorno 31 maggio 2002 al proprio Vicario zonale che provvederà a farle per­

venire - sigillate - alla Commissione Elettorale Centrale prima della data di inizio dello 
scrutinio;

* entro il giorno 10 giugno 2002 direttamente alla Commissione Elettorale Centrale, 
presso la Cancelleria della Curia Metropolitana.

2.8. Lo scrutinio delle schede avrà luogo presso la Cancelleria della Curia Metropoli- 
tana a partire da martedì 11 giugno 2002.

Non saranno scrutinate le schede che, per qualsivoglia motivo, giungeranno oltre il ter­
mine stabilito.

2.9. La Commissione Elettorale Centrale interpella i sacerdoti eletti, per averne l’ac­
cettazione, fino al quorum previsto al n. 2.5.

In caso di elezione simultanea al Consiglio Pastorale Diocesano, è concesso all’eletto il 
diritto di opzione.

Eventuali non accettazioni dovranno essere trattate direttamente con il Cardinale Arci­
vescovo.

I nominativi dei sacerdoti eletti saranno comunicati all’Arcidiocesi sul settimanale La 
Voce del Popolo e su Rivista Diocesana Torinese.

B. DESIGNAZIONE DEI RELIGIOSI
2.10. Entro il giorno 10 giugno 2002, il Segretario diocesano della C.I.S.M., tramite il 

Vicario Episcopale per la vita consacrata, indica al Cardinale Arcivescovo i nominativi di 
quattro sacerdoti religiosi che operano nell’Arcidiocesi.

3. COSTITUZIONE DEL X CONSIGLIO PASTORALE DIOCESANO

3.1. Il Consiglio Pastorale Diocesano dura in carica cinque anni.

3.2. Compongono il Consiglio:
* i membri del Consiglio Episcopale ed i Coordinatori diocesani per la pastorale;
* i Direttori degli Uffici diocesani: per il Servizio della carità, per la Pastorale dei gio­

vani e dei ragazzi, per la Pastorale degli anziani e pensionati, per la Pastorale sociale e del 
lavoro, per la Pastorale della sanità, per la Pastorale dei migranti, per la Pastorale del turi­
smo, tempo libero e sport, per la Pastorale delle comunicazioni sociali; il Presidente dioce­
sano dell’Azione Cattolica;

* sei sacerdoti e quattro diaconi permanenti eletti congiuntamente dai sacerdoti dioce­
sani, dai sacerdoti extradiocesani stabilmente e legittimamente operanti nell’Arcidiocesi, dai 
sacerdoti religiosi addetti alla pastorale parrocchiale o impegnati in attività e/o organizza­
zioni diocesane, nonché dai diaconi permanenti;

* quattro religiosi designati con iter proprio;
* sei religiose designate con iter proprio;
* cinquantaquattro laici così ripartiti:

ventisei dalle zone vicariali,
dodici dalle aree pastorali, 
otto dai movimenti laicali, 
otto dalle comunità etniche cattoliche.

Il Cardinale Arcivescovo si riserva di accrescere la rappresentatività del Consiglio con 
la nomina di alcuni membri.



238 Atti del Cardinale Arcivescovo

3.3. Salvo i membri in forza dell’ufficio e quelli che saranno nominati direttamente dal 
Cardinale Arcivescovo, non possono far parte del Consiglio Pastorale Diocesano per il pros­
simo quinquennio 2002-2007 coloro che - per elezione o designazione - hanno fatto parte 
del IX Consiglio Pastorale Diocesano dall’inizio fino al presente (cfr. Appendice II).

A. ELEZIONE DEI SACERDOTI E DEI DIACONI PERMANENTI
3.4. Tutti i sacerdoti diocesani dimoranti nel territorio dell’Arcidiocesi, i sacerdoti extra­

diocesani stabilmente e legittimamente operanti nell’Arcidiocesi, i sacerdoti religiosi addetti 
alla pastorale parrocchiale o impegnati in attività e/o organizzazioni diocesane e i diaconi per­
manenti dimoranti nel territorio dell’Arcidiocesi ricevono entro il giorno 15 maggio 2002. 
a cura del proprio Vicario zonale, una scheda personale (per l’ammissione dei sacerdoti extra­
diocesani o religiosi si tenga conto delle precisazioni contenute nella Appendice III).

Nella formulazione del voto si abbia l’avvertenza di non votare i nuovi Vicari zonali né 
quanti fanno parte di diritto del Consiglio, ricordando che i sacerdoti eletti al Consiglio Pre­
sbiterale non possono essere eletti al Consiglio Pastorale Diocesano nel medesimo quin­
quennio.

I sacerdoti diocesani residenti fuori Diocesi non partecipano alla votazione.

3.5. L’elenco degli elettori e degli eleggibili si ricava dall’Annuario dell’Arcidiocesi.

3.6. Ogni elettore, seguendo le indicazioni della scheda, può votare, indipendentemen­
te dal Distretto pastorale di appartenenza e quindi su base diocesana:

* tre sacerdoti (qui non si tiene conto delle distinzioni previste per il Consiglio Presbi­
terale);

* due diaconi permanenti.

3.7. Risultano eletti i sei sacerdoti e i quattro diaconi permanenti che hanno otte­
nuto il maggior numero di voti. In caso di parità di voti ottenuti, risulta eletto il più anziano 
di età.

Durante il quinquennio, a norma degli Statuti del Consiglio Pastorale Diocesano, qua­
lora uno di questi membri decada, viene automaticamente sostituito, fino al compimento del 
quinquennio stesso, dal primo dei non eletti.

3.8. Le schede, in busta sigillata, possono essere consegnate:
* entro il giorno 31 maggio 2002 al proprio Vicario zonale che provvederà a farle per­

venire - sigillate - alla Commissione Elettorale Centrale prima della data di inizio dello 
scrutinio;

* entro il giorno 10 giugno 2002 direttamente alla Commissione Elettorale Centrale, 
presso la Cancelleria della Curia Metropolitana.

3.9. Lo scrutinio delle schede avrà luogo presso la Cancelleria della Curia Metropoli- 
tana a partire da martedì 11 giugno 2002.

Non saranno scrutinate le schede che, per qualsivoglia motivo, giungeranno oltre il ter­
mine stabilito.

3.10. La Commissione Elettorale Centrale interpella i sacerdoti eletti, per averne l’ac­
cettazione, fino al quorum previsto al n. 3.7.

In caso di elezione simultanea al Consiglio Presbiterale, è concesso all’eletto il diritto 
di opzione.

Eventuali non accettazioni dovranno essere trattate direttamente con il Cardinale Arci­
vescovo.

I nominativi dei sacerdoti eletti saranno comunicati all’Arcidiocesi sul settimanale La 
Voce del Popolo e su Rivista Diocesana Torinese.



Atti del Cardinale Arcivescovo 239

B. DESIGNAZIONE DEI RELIGIOSI E DELLE RELIGIOSE
3.11. Entro il giorno 10 giugno 2002, tramite il Vicario Episcopale per la vita con­

sacrata:
* il Segretario diocesano della C.I.S.M. indica al Cardinale Arcivescovo quattro nomi­

nativi di religiosi che operano nell’Arcidiocesi;
* la Segretaria diocesana dell’U.S.M.I indica al Cardinale Arcivescovo sei nominativi 

di religiose che operano nell’Arcidiocesi.

C. ELEZIONE DEI LAICI
3.12. L’art. 4.1. degli Statuti del Consiglio Pastorale Diocesano precisa le condizioni 

inderogabili che i membri devono possedere per potervi essere eletti: «Il Consiglio Pasto­
rale è composto da fedeli maggiorenni che abbiano ricevuto la Confermazione e che siano 
in piena comunione con la Chiesa cattolica, in modo che per mezzo loro sia veramente rap­
presentata tutta la porzione di Popolo di Dio che costituisce la Diocesi...».

3.13. Per la designazione dei laici si seguono specifici itinerari:
26 laici dalle zone vicariali,
12 laici dalle aree pastorali,
8 laici dai movimenti laicali,
8 laici dalle comunità etniche cattoliche.

3.14. 26 laici dalle zone vicariali
Ciascun Vicario zonale convoca entro il giorno 10 giugno 2002 la riunione del Consi­

glio Pastorale zonale (nel caso che il Consiglio non sia attualmente in funzione, convocherà 
l’Assemblea dei Consigli Pastorali parrocchiali dell’intera zona vicariale), ponendo all’or­
dine del giorno l’elezione del rappresentante zonale laico (uomo o donna) nel Consiglio 
Pastorale Diocesano. Questi può essere scelto anche al di fuori del gruppo dei consiglieri, 
ina deve comunque appartenere a quella zona vicariale.

La votazione deve avvenire a scrutinio segreto, seguendo le disposizioni del can. 119, 
1° del Codice di Diritto Canonico. Possono votare tutti (non solo i laici) i consiglieri pre­
senti, ma sono eleggibili solo i laici; non sono ritenuti validi voti per delega o inviati prece­
dentemente in busta chiusa. Lo spoglio delle schede va fatto al termine delle operazioni di 
voto e in presenza di tutta l’assemblea degli elettori. In caso di parità di voti ottenuti, risul­
ta eletto il più anziano di età.

Durante il quinquennio, a norma degli Statuti del Consiglio Pastorale Diocesano, qua­
lora uno di questi membri decada, viene automaticamente sostituito, fino al compimento del 
quinquennio stesso, dal primo dei non eletti della medesima zona vicariale.

Ci si assicuri che la persona eletta abbia le qualifiche riportate al n. 3.12. e sia disponi­
bile a far parte del Consiglio per l’intero quinquennio 2002-2007.

Il verbale della votazione, sul modulo predisposto dalla Commissione Elettorale Cen­
trale, deve essere redatto in duplice copia al termine delle operazioni di voto. Una copia si 
conserva nell’archivio zonale, l’altra entro il giorno 15 giugno 2002 viene trasmessa - a 
cura del Vicario zonale - alla Commissione Elettorale Centrale, presso la Cancelleria della 
Curia Metropolitana.

I nominativi degli eletti saranno comunicati all’Arcidiocesi sul settimanale La Voce del 
Popolo e su Rivista Diocesana Torinese.

3.15. 12 laici dalle aree pastorali
Sono espressi da tre aree pastorali, corrispondenti ai settori affidati a ciascun Coordina­

tore diocesano per la pastorale. Da ogni area vengono eletti quattro consiglieri.



240 Atti del Cardinale Arcivescovo

Le aree pastorali sono così raggruppate:
a) Iniziazione cristiana e catechesi - Liturgia - Carità - Missione - Patrimonio arti­

stico e storico;
b) Fanciulli e ragazzi - Adolescenti e giovani - Famiglia - Adulti e anziani;
c) Pastorale sociale e del lavoro - Scuola e Università - Educazione e cultura - 

Sanità - Migranti e itineranti - Turismo, tempo libero e sport - Comunicazioni sociali.
* Il competente Coordinatore diocesano per la pastorale convoca per ogni area una riu­

nione al fine di definire i criteri di compilazione dell’elenco degli aventi diritto al voto trat­
ti dalle Segreterie, dai Consigli, dalle Consulte dei settori pastorali inclusi nell’area stessa - 
con l’avvertenza che non vi si potranno includere coloro che fanno riferimento ai movimenti 
laicali, di cui più oltre - e per allestire nel loro ambito una lista di eleggibili che non deve 
superare i venti nominativi.

I compilatori della lista degli eleggibili devono garantirsi che quanti accettano di esser­
vi inclusi abbiano le qualifiche riportate al n. 3.12. e siano disponibili a far parte del Consi­
glio per l’intero quinquennio 2002-2007.

* Le liste degli eleggibili e i criteri di compilazione dell’elenco degli aventi diritto al 
voto devono essere presentati per l’approvazione al Vicario Generale incaricato della pasto­
rale entro il giorno 20 maggio 2002. Solo dopo la sua approvazione possono aver luogo le 
assemblee per area.

Ciascun Coordinatore diocesano per la pastorale entro il giorno 11 giugno 2002 
convoca un’assemblea degli elettori, a cui sarà stata inviata in antecedenza la lista dei can­
didati.

La votazione deve avvenire a scrutinio segreto, seguendo le disposizioni del can. 119, 1° 
del Codice di Diritto Canonico. Ogni elettore può indicare due nominativi. Possono votare 
tutti e solo i presenti, non sono ritenuti validi voti per delega o inviati precedentemente in 
busta chiusa. Lo spoglio delle schede va fatto al termine delle operazioni di voto e in presenza 
di tutta l’assemblea degli elettori. Risultano eletti i quattro candidati che hanno ottenuto il 
maggior numero di voti (in caso di parità di voti ottenuti, risulta eletto il più anziano di età).

Durante il quinquennio, a norma degli Statuti del Consiglio Pastorale Diocesano, qua­
lora uno di questi membri decada, viene automaticamente sostituito, fino al compimento del 
quinquennio stesso, dal primo dei non eletti della medesima area pastorale.

Il verbale della votazione, sul modulo predisposto dalla Commissione Elettorale Cen­
trale, deve essere redatto in duplice copia al termine delle operazioni di voto. Una copia è 
conservata nell’archivio del Coordinatore diocesano, l’altra entro il giorno 15 giugno 2002 
viene da lui trasmessa alla Commissione Elettorale Centrale, presso la Cancelleria della 
Curia Metropolitana.

I nominativi degli eletti saranno comunicati all’Arcidiocesi sul settimanale La Voce del 
Popolo e su Rivista Diocesana Torinese.

3.16. 8 laici dai movimenti laicali
Sono espressi dalla Consulta diocesana delle aggregazioni laicali, che fa riferimento al 

Vicario Generale incaricato della pastorale.
* I criteri di compilazione dell’elenco degli aventi diritto al voto e della lista degli eleg­

gibili - tra i quali comunque non potranno essere inclusi coloro che fanno riferimento alle 
aree pastorali, di cui sopra - sono stabiliti entro il giorno 10 maggio 2002 dal Vicario Gene­
rale incaricato della Pastorale.

* Il Vicario, successivamente, convoca una riunione per allestire la lista degli eleggibi­
li, che non deve superare i venticinque nominativi.

I compilatori di questa lista devono garantirsi che quanti accettano di esservi inclusi 
abbiano le qualifiche riportate al n. 3.12. e siano disponibili a far parte del Consiglio per l’in­
tero quinquennio 2002-2007.



Atti del Cardinale Arcivescovo 241

* Il Vicario Generale incaricato della pastorale entro il giorno 11 giugno 2002 convo­
ca l’assemblea degli elettori, a cui sarà stata inviata in antecedenza la lista dei candidati.

La votazione deve avvenire a scrutinio segreto, seguendo le disposizioni del can. 119, 
1° del Codice di Diritto Canonico. Ogni elettore può indicare due nominativi. Possono 
votare tutti e solo i presenti, non sono ritenuti validi voti per delega o inviati precedente- 
mente in busta chiusa. Lo spoglio delle schede va fatto al termine delle operazioni di voto 
e in presenza di tutta l’assemblea degli elettori. Risultano eletti gli otto candidati che 
hanno ottenuto il maggior numero di voti (in caso di parità di voti ottenuti, risulta eletto il 
più anziano di età).

Durante il quinquennio, a norma degli Statuti del Consiglio Pastorale Diocesano, qua­
lora uno di questi membri decada, viene automaticamente sostituito, fino al compimento del 
quinquennio stesso, dal primo dei non eletti.

Il verbale della votazione, sul modulo predisposto dalla Commissione Elettorale Cen­
trale, deve essere redatto in duplice copia al termine delle operazioni di voto. Una copia è 
conservata nell’archivio del Vicario Generale incaricato della pastorale, l’altra entro il gior­
no 15 giugno 2002 viene da lui trasmessa alla Commissione Elettorale Centrale, presso la 
Cancelleria della Curia Metropolitana.

I nominativi degli eletti saranno comunicati all’Arcidiocesi sul settimanale La Voce del 
Popolo e su Rivista Diocesana Torinese.

3.17. 8 laici dalle comunità etniche cattoliche
Sono espressi da ognuna delle quattro comunità etniche cattoliche esistenti nell’Arci- 

diocesi:
- fedeli di origine filippina,
- fedeli di origine romena,
- fedeli di origine africana,
- fedeli di origine latino americana,
facendo riferimento al Vicario Generale incaricato della pastorale per le modalità riguar­

danti i criteri di compilazione dell’elenco degli aventi diritto al voto e della lista degli eleg­
gibili nonché delle modalità per la votazione (che dovranno ispirarsi, in quanto applicabili, 
a quelle stabilite per l’elezione degli altri laici). Ogni comunità etnica dovrà eleggere due 
rappresentanti.

Bisogna garantirsi che quanti accettano di essere inclusi nella lista degli eleggibili 
abbiano le qualifiche riportate al n. 3.12. e siano disponibili a far parte del Consiglio per l’in­
tero quinquennio 2002-2007.

* La votazione deve avvenire a scrutinio segreto, seguendo le disposizioni del can. 119, 
1° del Codice di Diritto Canonico. Ogni elettore può indicare un nominativo. Possono vota­
re tutti e solo i presenti, non sono ritenuti validi voti per delega o inviati precedentemente in 
busta chiusa. Lo spoglio delle schede va fatto al termine delle operazioni di voto e in pre­
senza di tutta l'assemblea degli elettori. Risultano eletti, per ciascuna comunità etnica, i due 
candidati che hanno ottenuto il maggior numero di voti (in caso di parità di voti ottenuti, 
risulta eletto il più anziano di età).

Durante il quinquennio, a norma degli Statuti del Consiglio Pastorale Diocesano, qua­
lora uno di questi membri decada, viene automaticamente sostituito, fino al compimento del 
quinquennio stesso, dal primo dei non eletti della medesima comunità etnica.

Il verbale della votazione, sul modulo predisposto dalla Commissione Elettorale Cen­
trale, deve essere redatto in duplice copia al termine delle operazioni di voto. Una copia è 
conservata nell’archivio del Vicario Generale incaricato della pastorale, l’altra entro il gior­
no 15 giugno 2002 viene da lui trasmessa alla Commissione Elettorale Centrale, presso la 
Cancelleria della Curia Metropolitana.



242 Atti del Cardinale Arcivescovo

4. DISPOSIZIONE FINALE

Negli adempimenti per l’elezione dei Vicari zonali e per il rinnovo del Consiglio Pre­
sbiterale e del Consiglio Pastorale Diocesano, per ogni situazione non contemplata nelle 
presenti Norme ci si rimetterà a quanto stabilito di volta in volta dalla Commissione Eletto­
rale Centrale.

VISTO, si approvano le presenti Norme per il rinnovo dei Vicari zonali e la ricostituzione 
per il quinquennio 2002-2007 del Consiglio Presbiterale e del Consiglio Pastorale Dio­
cesano.

Torino, 14 febbraio - festa dei Santi Cirillo e Metodio, Patroni d’Europa - dell’anno del 
Signore 2002

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino 

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile



Atti del Cardinale Arcivescovo 243

APPENDICE I

ELENCO DEI SACERDOTI NON ELEGGIBILI 
AL CONSIGLIO PRESBITERALE

PER IL QUINQUENNIO 2002-2007

a) Quanti vi partecipano in forza dell'ufficio:
i membri del Consiglio Episcopale; i Coordinatori diocesani per la pastorale; l’Econo­
mo diocesano; il Presidente dell’Istituto diocesano per il Sostentamento del Clero; il 
Rettore del Seminario Maggiore; i Direttori degli Uffici diocesani: dell’Avvocatura, 
Catechistico, Liturgico, Missionario, per la Pastorale della famiglia, per la Pastorale 
dell’educazione cattolica, della cultura, della scuola e dell’Università; l’Assistente dio­
cesano dell’Azione Cattolica:

AMORE don Antonio 
ANDRIANO don Valerio 
AVATANEO can. Gian Carlo 
BARAVALLE don Sergio 
CATTANEO don Domenico 
COLETTO don Alberto 
CRAVERO don Domenico 
DANNA don Valter 
DELBOSCO don Piero 
FIANDINO mons. Guido

FOIERI don Antonio
FONTANA don Andrea
GAMBALETTA don Marino
LANZETTl mons. Giacomo
PERLO don Bartolo
PORTA don Bruno
RIPA BOSCHETTI di MEANA don Paolo, S.D.B.
TERZARIOL don Pietro
TRUCCO don Giuseppe 

b) Quanti partecipano in forza dell’ufficio al Consiglio Pastorale Diocesano:
oltre a quanti già elencati precedentemente (in corsivo) come membri del Consiglio Epi­
scopale o Coordinatori diocesani per la pastorale, sono i seguenti sacerdoti:

BERTINETTI don Aldo 
BRUNETTI don Marco 
CHIADÒ don Alberto 
DEMARIE don Livio, S.D.B.

FORNERO don Giovanni 
OLIVERO don Chiaffredo 
RAIMONDI don Filippo

c) I ventisei nuovi Vicari zonali.

d) Quanti hanno fatto parte del IX Consiglio Presbiterale - per elezione o designazione - 
dall’inizio e fino al presente:

AVATANEO don Giacomo
BAGNA don Giuseppe
BONINO don Guido
BOSCO don Giovanni Battista, S.D.B.
BRAIDA don Benigno
CASETTA don Enzo
CASETTA don Renato
CASTO don Lucio
CAVALLO can. Francesco

COHA don Giuseppe 
COSTA p. Eugenio, S.I. 
FANTIN don Luciano 
FASANO don Giuseppe 
FORADINI don Mario 
GINESTRONE don Dante 
GOSMAR don Giancarlo 
LARATORE don Piero 
LUCIANO don Marco



Atti del Cardinale Arcivescovo244

MADDALENO don Osvaldo 
MAGGIONI p. Emanuele, I.M.C. 
MARCATO Giuseppe p. Pio, O.P. 
MARCHESI don Giovanni 
MIGLIORE don Matteo 
MIRABELLA don Paolo 
MITOLO don Domenico 
MOLINAR don Renato

NEGRI don Augusto 
PIOVANO don Giorgio 
RAGLIA don Giuseppe 
SALIETTI can. Giovanni 
SIBONA don Giuseppe 
STAVARENGO don Pierino 
VARELLO don Marco 
VIRONDA don Marco

APPENDICE II

ELENCO DEI SACERDOTI NON ELEGGIBILI 
AL CONSIGLIO PASTORALE DIOCESANO 

PER IL QUINQUENNIO 2002-2007

a) Quanti vi partecipano inforza dell’ufficio:
i membri del Consiglio Episcopale; i Coordinatori diocesani per la pastorale; i Direttori 
degli Uffici diocesani: per il Servizio della carità, per la Pastorale dei giovani e dei ragaz­
zi, per la Pastorale degli anziani e pensionati, per la Pastorale sociale e del lavoro, per la 
Pastorale della sanità, per la Pastorale dei migranti, per la Pastorale del turismo, tempo 
libero e sport, per la Pastorale delle comunicazioni sociali; il Presidente diocesano del­
l’Azione Cattolica:

AMORE don Antonio 
AVATANEO can. Gian Carlo 
BERTINETTI don Aldo 
BRUNETTI don Marco 
CHIADÒ don Alberto 
CORTESE Roberto 
CRAVERO don Domenico 
DELBOSCO don Piero 
DEMARIE don Livio, S.D.B. 
DOVIS Pierluigi

FIANDINO mons. Guido
FOIERI don Antonio
FORNERO don Giovanni
LANZETTI mons. Giacomo
OLIVERO don Chiaffredo
RAIMONDI don Filippo
RIPA BOSCHETTI di MEANA don Paolo, S.D.B
TERZARIOL don Pietro
TRUCCO don Giuseppe

b) Quanti partecipano in forza dell’ufficio al Consiglio Presbiterale:
oltre a quanti già elencati precedentemente (in corsivo) come membri del Consiglio Epi­
scopale o Coordinatori diocesani per la pastorale, sono i seguenti sacerdoti:

ANDRIANO don Valerio 
BARAVALLE don Sergio 
CATTANEO don Domenico 
COLETTO don Alberto 
DANNA don Valter

FONTANA don Andrea 
GAMBALETTA don Marino 
PERLO don Bartolo 
PORTA don Bruno



Atti del Cardinale Arcivescovo 245

c) I ventisei Vicari zonali.

d) Quanti hanno fatto parte del IX Consiglio Pastorale Diocesano — per elezione o desi­
gnazione — dall’inizio e fino al presente:

- sacerdoti: 
AIME don Oreste 
CARLEVARIS don Carlo 
CHIOMENTO don Carlo 
CIOTTI don Pio Luigi 
D'ALESSIO p. Gervasio, M.I.
- diaconi permanenti: 
BRUNATTO diac. Aldo 
CHIESA diac. Edmondo 
GIARLOTTO diac. Lodovico
- consacratile:
GIOVANNONI sr. M. Cristina 
LENTI sr. Amelia 
MEOLI sr. Ilaria 
PALLAVICINI sr. Modestina

- laici e laiche: 
BALSAMO Enrico 
BARBERIS Pier Carlo 
BERSANO Giovanni Maria 
BOSCHERO Pier Paolo 
CAIANELLO Paolo 
CAMOLETTO Marcella 
CARITÀ Enrico 
CERAVOLO Fedele 
CHICCO BAZOLI CANARDI Daniela 
CHIODI Mario 
COSTANTINO Mario 
DE MARCHI Mario 
DETTONI Lorenzo 
FILIPPA Franco 
FINATTI Luca 
GAMBA Giuseppe 
GARDINO Paolo 
garelli Piero 
GERMANO Danilo 
GHIRARDI SCAGLIA Renata 
GRESINO Catterina 
IMBALZANO Giovanni 
LABANCA Antonio

D’ARIA don Daniele 
FEDRIGO don Sergio 
FRIGATO don Sabino, S.D.B. 
SAVARINO mons. Renzo 
SEGATTI don Ermis

LONGHI diac. Oreste 
SCAGLIA diac. Franco

PANIER BAGAT sr. Giovanna 
RAIMONDO fr. Angelo 
SALBEGO sr. Costanza 
SILVESTRI Angela

LABASIN Sara
LOMBARDI SERTORIO Cristina 
MASOERO Alberto 
MASONE Gian Paolo 
MATHIS Maria Luisa 
MICHELOTTI Marco 
MOCCHIO Annamaria 
MONFORTE GRANATA Lucia 
NARDONE BARZAGHI Maria 
PANZIA OGLIETTI Aldo 
PAVANATI Luca 
PETTIGIANI Mario
POGGI FEDERICI Anna Maria 
REYNAUDI PICCOLO Maria Grazia 
RICCADONNA Alberto 
SARACCO Paolo 
SEGRADO Mario 
TIBAUDI Alberto
TINA Marco
TRIPOLI Maria Paola 
TURCO Emilia 
VALENTE Mario 
VERGANI Elena



246 Atti del Cardinale Arcivescovo

APPENDICE III

SACERDOTI EXTRADIOCESANI E RELIGIOSI 
"IMPEGNATI IN ATTIVITÀ DIOCESANE"
QUALI SOGGETTI ATTIVI E PASSIVI

NELLE ELEZIONI DEI VICARI ZONALI 
DEL CONSIGLIO PRESBITERALE 

E DEL CONSIGLIO PASTORALE DIOCESANO

Vengono qui di seguito indicati i criteri di ammissione all’elettorato attivo e passivo dei 
sacerdoti extradiocesani (stabilmente e legittimamente operanti nell’Arcidiocesi) o apparte­
nenti a Istituti religiosi o Società di vita apostolica - oltre ai parroci, ai vicari parrocchiali 
ed ai collaboratori parrocchiali regolarmente nominati - che esercitano un ufficio in favore 
dell’Arcidiocesi (cfr. can. 498 §1, 2°).

Godono il diritto di elettorato attivo e passivo i seguenti sacerdoti:
1. i superiori locali in rappresentanza della comunità, delle opere dei rispettivi Istituti 

e dei diversi impegni pastorali occasionali nell’Arcidiocesi;
2. tutti coloro che sono impegnati in attività e organizzazioni diocesane:

* sia territoriali;
* sia facenti capo alle strutture diocesane o collegate a iniziative dirette dall’Arcidio- 

cesi;
* sia di movimenti, associazioni e gruppi riconosciuti ecclesiali e collegati con la 

comunità diocesana.

Esemplificazione dei criteri indicati al n. 2:
a) Vicari Episcopali, addetti agli Uffici della Curia Metropolitana oppure a Organismi 

dipendenti direttamente dal Cardinale Arcivescovo;
b) componenti di Consigli o Commissioni diocesane;
c) delegati zonali di settore;
d) docenti della Sezione parallela di Torino della Facoltà Teologica dell’Italia Setten­

trionale e della sede torinese dell'Istituto Superiore di Scienze Religiose;
e) rettori di chiesa pubblica non parrocchiale;
f) cappellani di ospedale, di casa di cura e/o di riposo pubblica o privata, di carceri;
g) insegnanti di religione in scuola pubblica o privata;
h) collaboratori parrocchiali stabili presso parrocchie, chiese succursali, chiese non par­

rocchiali, siano esse dirette da religiosi o da sacerdoti diocesani, chiese di borgate, ecc., nelle 
quali si prestano stabilmente per la celebrazione dell’Eucaristia e delle Confessioni, la cate­
chesi, l’assistenza ai malati, l’animazione dei gruppi, ecc., purché si verifichino simultanea­
mente almeno due delle condizioni qui accennate',

i) incaricati di oratori o di centri giovanili;
l) animatori a livello zonale o diocesano di associazioni, movimenti o gruppi ricono­

sciuti come ecclesiali.



Atti del Cardinale Arcivescovo 247

COSTITUZIONE DELLA

CAPPELLANIA OSPEDALIERA
E APPROVAZIONE DEI RELATIVI

ORIENTAMENTI PROGRAMMATICI

PREMESSO che il vivo interesse sempre mostrato dalla Chiesa nel settore 
della sanità è un'espressione specifica della missione affidatale dal suo 
Fondatore e Maestro, manifestando la tenerezza di Dio verso l'umanità sof­
ferente:

CONSIDERATO che nel corso dei secoli è fiorita in molti modi l'attuazio­
ne delle opere di misericordia, anche con specifiche istituzioni aventi la 
finalità di promuovere, organizzare, migliorare ed estendere l'assistenza 
agli infermi:

VALUTATE le concrete proposte per favorire l'integrazione del servizio dei 
Pastori d'anime con quello di operatori sanitari cristiani, allo scopo di testi­
moniare ai sofferenti la presenza di amore operoso che trae l'ispirazione 
dalla fede nel Signore Gesù e dall'immagine evangelica del Buon Sama­
ritano:

VISTO il Protocollo d'Intesa sottoscritto in data 22 luglio 1998 tra Regione 
Piemonte e Conferenza Episcopale Piemontese, concernente i criteri genera­
li di esercizio delle funzioni di assistenza religiosa presse le strutture di rico­
vero del Servizio Sanitario Regionale:

IN ATTUAZIONE di quanto espressamente stabilito nel recente Sinodo 
Diocesano Torinese (Libro Sinodale, 70) circa l'assistenza spirituale ai degen­
ti e al personale:

CON IL PRESENTE DECRETO

COSTITUISCO
NELL'ARCIDIOCESI DI TORINO

LA CAPPELLANIA OSPEDALIERA 
E CONTESTUALMENTE

APPROVO
"AD EXPERIMENTUM"

GLI ORIENTAMENTI PROGRAMMATICI

NEL TESTO ANNESSO AL PRESENTE DECRETO.



248 Atti del Cardinale Arcivescovo

Affido alla Vergine Maria, Salute dei malati e Consolatrice nostra, questa 
nuova iniziativa pastorale chiedendole di concedere la sua protezione amo­
revole a chi è ferito nel corpo e nello spirito, di intercedere l'abbondanza dei 
doni di Dio per quanti si prendono cura dei loro fratelli più deboli e di soste­
nere la fatica di ogni sofferente verso la salvezza della Casa del Padre.

Dato in Torino, il giorno undici del mese di febbraio - memoria della Beata 
Vergine Maria di Lourdes e Giornata Mondiale del Malato - dell'anno del Signo­
re duemiladue, con decorrenza immediata.

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile



Atti del Cardinale Arcivescovo 249

ALLEGATO

ORIENTAMENTI PROGRAMMATICI 
DELLA CAPPELLANIA OSPEDALIERA

Premessa
La pastorale della salute si propone di promuovere la presenza e l’azione pastorale della 

Chiesa nel mondo della Sanità e di curare la formazione umana e cristiana degli operatori 
socio-sanitari.

Questa azione pastorale è compito di tutta la comunità cristiana, perché il tempo della 
malattia o lo sforzo di preservare e di curare la salute, sono ambiti privilegiati della testi­
monianza cristiana: infatti gli operatori sanitari e pastorali, «promuovendo progetti intesi a 
rendere più umani gli ambienti di salute o cooperando a quelli già in atto, sono chiamati a 
offrirvi il contributo specifico della loro visione cristiana dell’uomo» (C.E.I., Nota La pasto­
rale della salute nella Chiesa italiana, 1989, n. 21).

Nella pratica quotidiana la pastorale della salute comprende azioni e gesti molteplici: dalla 
visita e accompagnamento religioso dei malati, familiari e personale sanitario, al loro coinvol­
gimento nella catechesi, nell’animazione liturgica e sacramentale ed in altre attività pastorali.

Questo impegnativo sforzo di evangelizzazione e di testimonianza non può essere con­
siderato e vissuto come opera solitaria di alcuni incaricati, né può essere improvvisato. Solo 
un impegno, comune e progettuale, di persone motivate potrebbe portare risultati innovativi 
e soddisfacenti: «L’assistenza amorevole agli ammalati raggiungerà più efficacemente il suo 
scopo se si eviteranno facili deleghe a pochi individui o gruppi e se si organizzeranno 
sapientemente gli interventi della comunità» (C.E.I., op. cit., n. 24).

In quest’ottica, l’assistente religioso che opera nelle istituzioni sanitarie «deve possede­
re una competenza e preparazione professionali che gli permettano ... di praticare una vali­
da collaborazione interdisciplinare» (C.E.I., op. cit., n. 40).

La Chiesa, d’altra parte, più ancora che pratica di singoli, è testimonianza di uno spiri­
to comunitario.

Una azione pastorale rinnovata presuppone necessariamente sacerdoti, religiosi e laici 
capaci di progettare e di lavorare insieme.

L’attitudine al lavoro in équipe si acquisisce solo gradualmente e a fatica ma va conside­
rata un’obiettivo prioritario, non solo perché richiesto dalla nuova sensibilità culturale e scien­
tifica odierna, ma anche perché fortemente voluto dalla ecclesiologia di comunione del Vati­
cano II che molto insiste sulle dimensioni di comunione (koinonia), di testimonianza (marty­
ria) e di spirito di servizio (diaconia) della vita della Chiesa, ponendo queste caratteristiche 
in stretta relazione tra di loro, come aspetti indisgiungibili di ogni servizio ecclesiale riuscito.

In questo cammino socio-ecclesiale si colloca la novità della Cappellania ospedaliera 
che è «espressione del servizio religioso prestato dalla comunità cristiana nelle istituzioni 
sanitarie. È composta da uno o più sacerdoti cui possono essere aggregati anche diaconi, 
religiosi e laici» (C.E.I., op. cit., nn. 79-80).

La Cappellania non va intesa come un semplice organismo di partecipazione e di colla­
borazione tra operatori pastorali e sanitari ma come una precisa metodologia di lavoro in 
grado di valorizzare tutte le componenti del Popolo di Dio nell’ambito della ministerialità 
verso i malati e il mondo sanitario in generale: lavorando insieme e con compiti ben defini­
ti e verificabili, l’impegno pastorale diventa più armonico e meno faticoso e la testimonian­
za ecclesiale più autentica.



250 Atti del Cardinale Arcivescovo

Sono due gli organismi che si ispirano ai valori della complementarità dei doni, della 
comunione e della partecipazione ecclesiale nell’ambito della pastorale sanitaria: il Consi­
glio Pastorale Ospedaliero e la Cappellania.

Il primo ha una composizione più vasta e articolata ed ha l’obiettivo generale di pro­
muovere l’evangelizzazione degli ambienti ospedalieri, coinvolgendo le diverse realtà e pro­
fessioni.

La Cappellania è, invece, un’istituzione più ristretta, con finalità più precise e pretta­
mente pastorali, dove diaconi, religiose, religiosi e laici, adeguatamente formati, affiancano 
l’impegno pastorale quotidiano dei cappellani.

Non è ancora tutto chiaro nella definizione e nella organizzazione di questi importanti 
strumenti perché la sperimentazione è appena agli inizi.

Anche il nostro sforzo e la nostra iniziativa potranno contribuire ad arricchire di nuovi 
elementi ed esperienze il cammino della Chiesa che vuole farsi vicina a chi vive il dolore ed 
a chi si spende nel curarlo.

Parte 1
SITUAZIONE, CONTENUTI E FINALITÀ

DI UNA PASTORALE SANITARIA RINNOVATA

1. La situazione: urgenze, nodi irrisolti e difficoltà della pastorale sanitaria
Alcuni fenomeni nuovi caratterizzano il contesto in cui la pastorale sanitaria oggi è 

chiamata ad operare.

L’aziendalizzazione dei Servizi Sanitari
Si tratta di un fenomeno legato strettamente alla riorganizzazione istituzionale che ha 

investito tutta la sanità in questi ultimi anni, attribuendo agli ospedali il titolo e il ruolo di 
“azienda” e quindi concedendo piena autonomia organizzativa, amministrativa, patrimonia­
le, contabile, gestionale e tecnica. Questo fenomeno, se da una parte vuole incentivare la 
qualità dei servizi e ridurre gli sprechi, dall’altra potrebbe creare condizioni di competizio­
ne e di gestione delle risorse non sempre a vantaggio del cittadino ammalato.

L'iperspecializzazione della medicina
Il progresso della medicina e le sue nuove (e fino a poco tempo fa inimmaginabili) pos­

sibilità di intervento e di cura hanno aperto nuove speranze ma anche nuovi timori, se l’in­
cremento delle conoscenze scientifiche non si accompagnasse ad altrettanti progressi sul 
piano etico. Anche nel rapporto diretto con la persona ammalata si può riportare, a volte, 
l’impressione che il malato sia trattato più come “caso clinico”, “cartella” o “numero” che 
come “persona da aiutare e sostenere”. Senza nulla togliere all’importanza della professio­
nalità di chi pratica la cura, servizi ben organizzati e specialistici non garantiscono da soli il 
rispetto alla dignità e al mistero della persona.

Una forte domanda di qualità del servizio
Nelle nostre società è giustamente molto viva la domanda e l’attesa di qualità nel servi­

zio sanitario. Viene posta, in fondo, una domanda di umanizzazione: che nei servizi di acco­
glienza, di degenza, di informazione sia data la giusta importanza alla correttezza del rap­
porto umano. Anche (e soprattutto) agli operatori pastorali è chiesto un riscontro di sensibi­
lità e di paziente attenzione alle persone.



Atti del Cardinale Arcivescovo 251

La secolarizzazione della società
I processi di secolarizzazione avanzano e i loro effetti si ritrovano, naturalmente, anche 

negli ambienti ospedalieri. La fede cristiana, esplicita, convinta e praticata, è minoritaria sia 
tra i degenti che tra gli operatori sanitari.

La presenza di persone straniere negli ospedali pone, poi, l’accento sul tipo di acco­
glienza che viene loro riservata, sul come si è preparati a capirli nei loro usi, costumi e reli­
gione, sulla conoscenza che gli operatori hanno dei loro reali problemi di inserimento nella 
nostra società o nel districarsi nei complessi meccanismi delle nostre strutture.

La secolarizzazione segna concretamente il coinvolgimento e la considerazione del ser­
vizio religioso a tutti i livelli, sia dalla parte del personale che dei degenti, ponendo non 
pochi problemi per la missione pastorale.

La pastorale sanitaria, se vuole porsi in termini consapevoli e rinnovati, deve ripensare 
se stessa a partire da queste specifiche condizioni.

Se è vero che lungo i secoli l’impegno dei cristiani per l’assistenza umana, morale e reli­
giosa dei malati ha svolto un servizio di supplenza rispetto alle istituzioni civili, oggi, in con­
dizioni culturali particolari, l’evangelizzazione e la catechesi rivolte al mondo della salute 
vanno ripensate ed affrontate in maniera nuova e sistematica, sia a livello teorico e cultura­
le che nella pratica pastorale.

È facile costatare, invece, come siano ancora rare e poco condivise le riflessioni organi­
che sull’approccio, i contenuti, la metodologia dell’evangelizzazione e della pastorale sani­
taria. Ancora molta strada deve essere fatta perché l’ambiente ospedaliero possa contare su 
una pastorale sanitaria, accettata e ben integrata con una specificità ed eccellenza all’inter­
no dei diversi servizi offerti al degente.

Questa condizione, che l’operatore di pastorale sanitaria sente come necessaria, non può 
oggi venire semplicemente “pretesa” dalla direzione dell’Azienda Sanitaria: dipende molto 
da come viene presentato e offerto il servizio pastorale e, ancor di più, dalla testimonianza 
personale di chi lo gestisce, cioè dai cappellani, o più precisamente dalla Cappellania ospe­
daliera.

Una seria riflessione sulla pastorale sanitaria non può esimersi da una riflessione 
approfondita sulle motivazioni e sulle cause dell’estraneità crescente fra mondo sanitario 
(soprattutto nei suoi risvolti scientifici e metodologici) e la proposta cristiana, così come è 
doveroso e urgente ricercare le possibili forme di “inculturazione sanitaria” dell’annuncio 
cristiano, della liturgia e della catechesi negli ambienti ospedalieri.

2.1 contenuti prioritari dell’evangelizzazione nell’ambito della pastorale sanitaria
La parola chiara e diretta di Gesù: «Io sono venuto perché abbiano la vita e l’abbiano in 

abbondanza» (Gv 10,10) condensa perfettamente l’annuncio essenziale e prioritario che la 
pastorale sanitaria deve rendere esplicito nella pratica di ogni giorno.

Si tratta del significato stesso del mistero dell’Incarnazione: Dio, venendo nel mondo, 
si schiera a favore dell’uomo e della sua vita. La gloria di Dio è infatti l’uomo nella pienez­
za della sua vita. È esistenza che suppone la vita, in tutte le sue dimensioni: biologica, socia­
le e spirituale e che rimanda, al contempo, alla vita di Dio, donata in pienezza nella “rina­
scita dall’acqua e dallo Spirito”.

Di questa esistenza creaturale tutti i momenti sono propizi e opportuni per la salvezza e 
la lode, ogni momento può diventare tempo di grazia.

Il primo contenuto dell’evangelizzazione verso chi vive la prova e l’angoscia della sof­
ferenza è l’umile e discreta testimonianza del valore della vita, dono di Dio, anche quando 
essa è sconvolta dalla sofferenza.



252 Atti del Cardinale Arcivescovo

La pastorale sanitaria ritrova la sua identità e il suo servizio ministeriale nelle indicazioni 
offerte dalla Parola, dalla riflessione teologica e dall’insegnamento catechistico sui grandi temi 
della sofferenza, della malattia, della guarigione e della salute, secondo l’annuncio evangelico 
di Gesù Cristo, nostra salvezza per tutto il corso della storia, nel tempo e al di là del tempo.

E significativo come il Cristianesimo si sia presentato fin dagli inizi anche con una pro­
posta terapeutica, oltre che come messaggio di salvezza. Gesù è inviato a sanare i cuori 
affranti, a liberare gli oppressi, a dare la vista ai ciechi. Ha testimoniato, non solo con la 
Parola liberatrice ma anche con i gesti della guarigione fisica e psichica, la possibilità di una 
salvezza e di un risanamento totali, per chi si consegna all’amore di Dio. Fin dall’inizio i 
discepoli hanno invocato il loro Signore come medico che soccorre chi è colpito da ferite 
mortali. La salvezza può essere totale e definitiva - annuncia la Chiesa - solo se riguarda la 
persona nella sua integralità ed esclusivamente se è compiuta da Colui che ne ha il potere, 
da chi, cioè, può perdonare i peccati.

I Vangeli testimoniano l’efficacia curativa del messaggio di Gesù: della sua presenza, 
della sua opera e delle sue parole. L’insegnamento sulla guarigione è evidente nel suo atteg­
giamento nei confronti dei malati e degli emarginati. Gesù non indugia in discussioni sulle 
origini e sulla natura del dolore, snoda i cavilli che si costruiscono intorno alla sofferenza, 
mette a nudo le difese, i tradimenti, le curiosità.

La malattia viene invece collegata al manifestarsi delle opere di Dio (Gv 9,2). Gesù 
accoglie i malati e gli “indemoniati”, li trae fuori dalla loro condizione di disperazione e di 
passività, provoca il cambiamento del loro atteggiamento nei confronti della vita.

Il messaggio delle Beatitudini, condizioni per essere cittadini del Regno, apre prospet­
tive straordinarie e assolutamente nuove per vivere da uomini risanati.

Per Gesù la guarigione è conversione, malattia liberata dalla sua angoscia, capacità di 
accogliere la realtà e di ricominciare ad amare. La guarigione non è solo restaurazione delle 
forze fisiche, ma è accoglienza di una vitalità (spesso trasmessa per contatto) che ridona 
senso e gusto alla vita e che apre al totalmente Altro.

Fin dalla prima missione, Cristo associa gli Apostoli e i discepoli al suo potere di gua­
rire le malattie (Mt 10,1; Le 9,1-6). Questa è ancora la sua ultima e definitiva missione prima 
di lasciarli, dopo la Pasqua (Me 16,17).

Nella tradizione cristiana (ma non solo) è sempre stata riconosciuta una connessione 
misteriosa tra la santità della vita e la capacità di guarigione, tra la visione religiosa dell’e­
sistenza e del mondo e le doti terapeutiche (intese come carismi) verso il prossimo soffe­
rente (le sofferenze dell’anima e quelle del corpo).

Che questo legame si vada perdendo per alcuni versi e, per altri, venga stravolto nel suo 
significato evangelico di segno, per essere lasciato a interpretazioni miracolistiche o saluti- 
ste, non è solo indice di secolarizzazione ma costituisce anche un nodo che interroga e sol­
lecita la riflessione e la missione pastorale della Chiesa.

È vero che la secolarizzazione sembra aver oscurato l’apporto della religione, ma la 
nostalgia per un ritorno, sia pure tra minoranze, si fa sensibile anche nella ricerca civile: 
«C’è una domanda di senso che circola, anche nella società del Duemila». «Pur ricono­
scendo alla medicina moderna indubbi successi nella diagnostica e nella terapia, bisogna 
constatare che, alla sua base, sta la rinuncia alla metafisica e alla religione. Ciò produce un 
vuoto, non delimitato dalla tecnica, che può ricevere spiegazioni irrazionali. L’incapacità di 
accettare la malattia, la sofferenza e la morte porta a ricercare mezzi miracolosi, al di fuori 
della medicina ufficiale». Invece, «la malattia non è solo una manifestazione fisica, psichi­
ca e sociale, ma anche spirituale» (Engelhardt von D., citato in Ardigò A., Un approccio 
sociologico in tema di prevenzione, 18).

Le comunità cristiane sono dunque depositarie di una “valenza terapeutica” ed hanno la 
responsabilità di viverla.



Atti del Cardinale Arcivescovo 253

Con la parola: nell’ascolto e nella vicinanza empatica, la parola guarisce perché solle­
cita le energie della fiducia, perché conduce verso orizzonti che “stanno oltre’’, perché 
accompagna il malato ad accettare il proprio destino e quindi se stesso, dal momento che in 
Cristo anche la sofferenza trova senso.

Con i gesti e le azioni, conseguenti ad una concezione della vita intesa come servizio e 
amore. Si tratta di spendere la vita con dedizione e generosità, di ridare fiducia alla persona 
e di credere nelle sue capacità.

L’annuncio della guarigione cristiana deve, però, fare i conti con il rischio costante di 
un suo stravolgimento.

L’esperienza religiosa può nascere dove si avverte il limite e il vuoto e, quindi, quando 
il sentimento di angoscia si apre di fronte all’attesa di qualcosa di più grande.

La fede, però, non è terapia psicologica, anche se la sua accoglienza ha sicuramente 
effetti positivi sul cammino delle persone, sul loro senso di appartenenza e sulla loro guari­
gione. L’insegnamento della teologia tradizionale è un puntuale e sicuro riferimento, anche 
nel complesso rapporto tra fede e guarigione: la grazia non distrugge ma presuppone e per­
feziona la natura. La ricerca e la disposizione alla fede è uno dei processi più originali e più 
profondi nella persona. Guarigione autentica è quella che orienta all’equilibrio e all’armo- 
nia personale, che libera coraggiose capacità di accoglienza e di dono, che rende capace la 
volontà di misurarsi, senza fughe, con la realtà, che fa della vita un progetto, che spinge al 
servizio del prossimo. L’amore cristiano esprime la pienezza della legge (Rm 13,10). È vera 
liberazione sia dalla sottomissione che dalla paura.

La carità riassume tutta la forza della liberazione e della guarigione operata dalla gra­
zia: è fermento di novità perché “fa nuove tutte le cose’’. La sua energia (non cosmica ma 
spirituale, cioè opera dello Spirito) trasforma anche il nostro tempo; la sua azione imma- 
nente-trascendente si radica nelle caratteristiche della cultura dell’oggi per liberarle dalla 
loro inesorabilità e dalla paura e farle evolvere verso i nuovi orizzonti della creazione in 
costruzione (Rm 8,18 ss.).

I grandi contenuti teologici della fede cristiana vanno poi tradotti nella catechesi ordina­
ria o, più spesso in ospedale, occasionale. Si può partire da una particolare situazione (in que­
sto caso dalla situazione di malattia) per illuminarla dal punto di vista della fede. Ma la cate­
chesi, anche nella realtà sanitaria, non viene rivolta solo ai malati, ma anche ai sani, ispiran­
do una cultura più sensibile alla sofferenza, all’emarginazione ed ai valori della vita e della 
salute. Anche se appare sporadico ed occasionale, l'incontro con la forza della verità evange­
lica, in un tempo così denso umanamente come quello della malattia, può innescare un pro­
cesso di riavvicinamento alla fede che potrà avere un seguito nella comunità parrocchiale.

Sono soprattutto i gesti sacramentali della Chiesa, celebrati in ospedale, a manifestare 
il carattere di totalità della salvezza di Cristo e ad attualizzare il rapporto misterioso di inte­
razione profonda e reciproca tra salute e salvezza, in modo che il tema della salute appaia 
come luogo teologico dell’evento cristiano della salvezza.

3. Elaborazione e definizione delle priorità della pastorale sanitaria
La pastorale sanitaria si propone non tanto di fare quanto di essere: creare le condizio­

ni umane spirituali per poter celebrare, nell’incontro con il malato, una vera ed autentica 
relazione pastorale di aiuto.

È qui chiamata in causa la capacità di testimonianza dell’operatore pastorale. Innanzi 
tutto personale e umana: l’attitudine della compassione, cioè la capacità di entrare in empa­
tia con il dolore umano, evitando la tentazione di confortare, consolare o incoraggiare in 
termini che più che alla condivisione rimandano alla rimozione dell’angoscia e del dolore.



254 Atti del Cardinale Arcivescovo

Il dolore va affrontato con la saggezza che nasce dalla riflessione e dall’attenzione profon­
da alle persone e alle situazioni e che rende l’operatore pastorale competente nel capire e 
nell’offrire indicazioni e risposte discrete alle persone che sono nel dolore o che pongono le 
grandi domande sul senso del vivere, del patire e del morire.

Un’altra attitudine umana fondamentale, che coinvolge direttamente il mandato della 
missione, riguarda la fedeltà dell’operatore: la sua capacità di ascoltare e di prestare atten­
zione alle persone e alle situazioni concrete, senza facili scappatoie consolatorie di fronte 
all’angoscia del dolore, testimoniando, in questo modo, nella sua essenza la fedeltà stessa di 
Dio, che in nessuna situazione abbandona i suoi figli, anche quando, come è avvenuto per il 
Figlio Gesù, permette il dramma e la sconfitta.

Il servizio agli ammalati è la strada maestra della spiritualità (della santità) dell’opera­
tore pastorale; la sua testimonianza, infatti, è basata esclusivamente su un evento, su un fatto 
reale: l'incontro con il Cristo che lo ha coinvolto in tutta la sua persona. La sua vita di pre­
ghiera, l’attitudine al silenzio, l’esperienza di crescita all’intemo della fraternità nella Cap- 
pellania, ne fanno un contemplativo, profondamente motivato e capace di uscire da sé e di 
consegnarsi a quell’Amore che lo rende capace di darsi totalmente al suo servizio.

Sicuramente la pastorale sanitaria deve poi avere chiari anche i contenuti del cammino 
formativo: stabilendo le priorità, cioè le mete irrinunciabili sulle quali costantemente con­
frontarsi per realizzare un programma di catechesi sui temi più specifici della sofferenza, 
della malattia e della morte a partire dagli incontri personali, dalle celebrazioni sacramenta­
li ordinarie e dagli eventi che riguardano, spesso in termini drammatici, la vita delle perso­
ne incontrate.

Quando la formazione catechistica e teologica si intreccia con la capacità umana di 
ascolto empatico delle persone, si creano le condizioni per l’interazione profonda e dinami­
ca tra la cura della salute e l’annuncio cristiano della salvezza e della grazia, in modo che la 
celebrazione dei Sacramenti esprima, nei termini più chiari, l’evento della benevolenza di 
Dio che si fa vicino all’uomo e diventi segno visibile di quella guarigione invisibile che libe­
ra l’uomo dal suo vero male e lo reintegra nella comunione con Dio.

Nel contesto della secolarizzazione avanzata di oggi, nel costante impatto con persone 
segnate da esperienze di Chiesa non sempre positive o portatrici di domande religiose non 
sempre chiare, la testimonianza personale, la cura delle celebrazioni liturgiche, la profondità 
e l’efficacia della catechesi, all’intemo di un progetto unitario e coerente, costituiscono le 
priorità sulle quali verificare costantemente l’efficacia della pastorale della salute: se essa è 
evangelizzatrice, significativa, visibile, apprezzata, desiderata e accolta da tutti.

Parte II
OBIETTIVI E METODO DELLA PASTORALE SANITARIA

4. Obiettivi della pastorale sanitaria riportati alle situazioni particolari e concrete
Nella pastorale sanitaria le celebrazioni liturgiche sono un aspetto rilevante: gran parte 

degli incontri e dei contatti con i malati sono determinati dalla “amministrazione dei Sacra­
menti”. In molti casi, i modi in cui si svolgono i riti non consentono di parlare propriamen­
te di “celebrazione”: certe Comunioni distribuite a chi ne fa richiesta, certe Confessioni 
ascoltate nelle ore più impensate, le Unzioni degli infermi date spesso in condizioni tali da 
ridurre i gesti rituali all’essenziale, sono azioni ministeriali spesso frammentarie che non 
rendono possibile stabilire un vero dialogo con il malato richiedente.



Atti del Cardinale Arcivescovo 255

I Sacramenti, tuttavia, sono i canali privilegiati attraverso i quali scorre l’amore risana­
tore di Dio, il cui primo dono è celebrato nel Battesimo.

Per questo si impone la responsabilità di vagliare le richieste non corrette da parte del 
malato e dei parenti e di orientarle nella direzione del significato autentico dei gesti cele­
brati. Non è però sempre facile discernere: da una parte è necessario adottare prudenza nel 
proporre i Sacramenti, dato l’ambiente secolarizzato in cui viviamo, dall’altra la degenza in 
ospedale sembrerebbe favorire, in alcuni malati, la riflessione sulla loro vita, aprendoli ad 
un incontro, da lungo tempo trascurato, con la dimensione della trascendenza. Questo tempo 
opportuno va individuato come occasione della grazia.

Potrà essere utile, in questo sforzo di evangelizzazione, approntare sussidi per le diver­
se situazioni (per i malati secondo le età, il luogo di degenza, la gravità della malattia, per 
gli operatori nel campo della sanità, per i volontari,...) e organizzare occasioni di catechesi 
sistematiche ed occasionali, tenendo conto delle condizioni concrete delle singole unità 
sanitarie.

Il cappellano, poi, normalmente gestisce la chiesa o la cappella annessa all’ospedale, 
nella quale si celebra l’Eucaristia o altre funzioni (Rosario, benedizioni eucaristiche, adora­
zione): è un’opportunità preziosa da curare con attenzione.

Un altro obiettivo fondamentale, a partire da numerose costatazioni concrete, riguarda 
la formazione e la verifica della capacità di accoglienza da parte degli operatori pastorali. 
Quest’attitudine riveste un’importanza strategica fondamentale nella configurazione della 
Cappellania. Infatti, se l’altro, che avviciniamo nel nostro servizio, non è riconosciuto e 
accolto come persona ma è sentito come un peso, la Cappellania con le sue finalità di acco­
glienza, dialogo, incontro, evangelizzazione e celebrazione dell’incontro con Cristo è desti­
nata ad un sicuro insuccesso.

Ogni Cappellania dovrà dedicare tempo sia alla formazione che alla verifica dei propri 
operatori pastorali, a proposito della capacità di accoglienza e di empatia nei confronti delle 
Persone con cui vengono in contatto nei servizi ospedalieri, in particolare delle persone alle 
quali sono chiamati a dare una relazione di aiuto.

Non bisognerebbe mai sottovalutare la necessità di una costante preparazione (non con­
fidando solo sulla propria buona volontà) all’incontro interpersonale con il malato, con il 
Personale, con i familiari. Sono, infatti, numerosi e complessi i fattori che entrano in gioco 
in una buona relazione di aiuto: l’atteggiamento di ascolto di tutta la persona, i contenuti che 
si comunicano, i sentimenti espressi ed inespressi (le paure, i silenzi, i significati), il rispet­
to profondo della persona incontrata, la disponibilità alla confidenza, l’atteggiamento della 
gratuità,... su ognuno di essi occorre formarsi ed esercitarsi a lungo.

Più in generale occorre ribadire che la formazione interseca tutti i momenti e le dimen­
sioni della Cappellania: riguarda la relazione pastorale di aiuto, la capacità di comunicazio­
ne, la competenza e l’arte del celebrare, l’aggiomamento teologico e pastorale, la spiritua­
lità dell’approccio alla salute e alla malattia.

5. Individuazione della metodologia del servizio pastorale in équipe
La Cappellania è fondamentalmente una nuova modalità di servizio pastorale basato sul 

lavoro in équipe e sulla continua ricerca delle sinergie a tutti i livelli, sia all’interno del­
l’ambiente ospedaliero che nella pastorale che si apre al territorio.

Questo obiettivo non potrà essere raggiunto senza acquisire una metodologia di pro­
grammazione e di verifica del servizio pastorale, attento alle dimensioni costitutive del lavo­
ro in équipe.

Possiamo ricordarne le caratteristiche essenziali.



256 Atti del Cardinale Arcivescovo

La reciprocità
Ogni membro della Cappellania si impegna ad instaurare, nei confronti dell’intero grup­

po e di ogni suo singolo, un rapporto alla pari, basato sul dare e sul ricevere, in uno scambio 
che rifiuta di porsi in simmetria, di chiudersi nell’autosufficienza e nell’individualismo, di sca­
dere nella competizione ma riconosce che ognuno si arricchisce e migliora insieme all’altro.

La complementarità
In équipe non tutti fanno le stesse cose: ognuno ha il suo compito e la sua responsabi­

lità. Non si cerca l’unanimità ma si valorizzano le differenze perché ogni operatore è consi­
derato nella sua originalità. I diversi contributi e le diverse funzioni si integrano in un lavo­
ro comune che non annulla le originalità e le specificità.

La corresponsabilità
La Cappellania si realizza nella costruzione di uno spazio umano di scambio e di con­

fronto libero e paritario, il cui risultato finale appare come comune (senza quindi dare adito 
a forme di protagonismo o di arroganza, favorendo all’opposto forme mature di “anonima­
to”). Ognuno ha “messo del suo”, ha offerto il suo impegno e la sua competenza, ma del ser­
vizio svolto rispondono tutti, in modo condiviso e unitario.

La metodologia del lavoro pastorale della Cappellania diventa così un processo forma­
tivo e simbolico costante che traduce operativamente una condizione umana fondamentale: 
quella dell’ “essere-con-gli-altri”, uguali e diversi, nel contesto della pluralità. L’impegno di 
operare in équipe, superando l’ambito ecclesiale, diventa, così, testimonianza di modalità di 
lavoro adeguato ai tempi che si ripercuote anche nel contesto civile. Allo stesso tempo tra­
duce in atto un dato teologico per noi essenziale: impariamo dalla nostra fede trinitaria a 
camminare insieme, senza la ricerca affannosa dell’efficientismo o del pragmatismo a tutti 
i costi, ma offrendo il nostro umile servizio, consapevoli che è dando che si riceve.

Parte III 
ORIENTAMENTI OPERATIVI 

PER LA REALIZZAZIONE CONCRETA DELLE CAPPELLANIE

1. FORMAZIONE

a) Si richiede a sacerdoti, diaconi, suore o laici che si impegneranno nella pastorale 
sanitaria (secondo una buona abitudine instaurata in questi ultimi anni dall’Ufficio diocesa­
no per la Pastorale della Sanità) la frequenza ad un Corso propedeutico di Pastorale Sani­
taria della durata di almeno due anni (3 ore settimanali).

b) Cappellania (cappellani e collaboratori)
- Corso annuale con esperti (2 o 3 mattinate, pomeriggi o serate) su temi inerenti la 

pastorale sanitaria, la sanità o l’ambiente ospedaliero.
- Una giornata annuale di ritiro, con la presenza degli Uffici diocesani e/o dell’Arci­

vescovo: solo riflessione, preghiera e agape.

c) Personale dipendente
- Incontro settimanale proposto a tutti, in cappella.
- Convegno annuale su temi inerenti la sanità, etica professionale,...



Atti del Cardinale Arcivescovo 257

d) Consiglio Pastorale Ospedaliero
- Nel corso di un anno (2002) individuare tra il personale medico o infermieristico 5 o 

6 persone che accettino di affiancare i cappellani e di “consigliarli” su nuove vie da tentare 
per fare una buona pastorale sanitaria.

- Gli incontri con il Consiglio Pastorale Ospedaliero saranno 2 o 3 all’anno, ma mira­
ti a raggiungere degli obiettivi specifici e quindi propositivi e concreti.

2. ACCOGLIENZA - INCONTRO
a) Degenti

- Visita nei reparti almeno a giorni alterni, privilegiando i reparti dove ci sono le pato­
logie più a rischio (oncologie ed ematologie) e i pazienti più gravi e/o terminali.

- Per quanto è possibile, nel colloquio con il degente, fare riferimento alla comunità 
parrocchiale di appartenenza e, se si ritiene opportuno, avvisare il parroco della presenza di 
un suo parrocchiano in ospedale, specialmente per i casi più gravi.

- Ai fini di una verifica comunitaria [vedi punto 5 b)] è bene periodicamente “verba­
lizzare" alcuni incontri con gli ammalati (quelli che il cappellano o chi per lui ritiene più 
interessanti da un punto di vista pastorale) per esporli e confrontarsi nelle riunioni di Cap- 
pellania.

- Passare singolarmente da ogni degente, qualificandosi e dedicando tutto il tempo 
necessario al colloquio. Evitare di salutare frettolosamente gli ammalati dalla porta della 
camera solo per chiedere chi desidera la Comunione alla domenica.

- Predisporre un libriccino che illustra il “servizio di assistenza religiosa” in ospeda­
le e darlo ai pazienti nei primi giorni di ricovero in occasione della prima visita del cap­
pellano.

- D’intesa con la caposala, avere la possibilità di uno spazio sulla bacheca del reparto 
per poter affiggere avvisi vari riguardanti il servizio religioso.

b) Familiari
- Dedicare anche tutto il tempo necessario al colloquio con i parenti, specialmente con 

quelli di ammalati gravi o terminali.
- Non evitare di soffermarsi a parlare con i familiari anche quando si incontrano nei 

corridoi dell’ospedale.
- Invitare i familiari a fare presente al proprio parroco la notizia del ricovero in ospe­

dale del loro caro, specialmente per i casi più gravi.
- Prendere in considerazione il progetto di avere a disposizione delle camere o dei 

minialloggi per i familiari dei lungodegenti. Potrebbe essere una proposta da fare anche ai 
responsabili dell’Azienda Ospedaliera e magari gestire insieme questo servizio.

3. ANNUNCIO - CATECHESI - SACRAMENTI

a) Degenti e familiari
- Nei tempi forti dell’anno liturgico proporre degli incontri settimanali di catechesi sui 

Sacramenti, spiegando bene soprattutto i Sacramenti: Unzione degli infermi, Confessione, 
Eucaristia.

- In Quaresima, in accordo con le caposala, si potrebbe provare a fare degli incontri nei 
reparti soprattutto dove i degenti non possono uscire e dove sia possibile avere uno spazio 
adeguato; se si ritiene opportuno, si potrebbe terminare il ciclo di incontri con la Confes­
sione e l'amministrazione del sacramento dell’Unzione degli infermi.



258 Atti del Cardinale Arcivescovo

- In prossimità del Natale e/o della Pasqua si può proporre la S. Messa in reparto.
- In occasione della Pasqua o nel tempo pasquale si può proporre la benedizione del 

reparto.
- È bene dare un’ampia disponibilità per la Confessione in chiesa con orari precisi.
— Una buona occasione di annuncio e catechesi potrebbero essere le feste nell’anno 

liturgico dando un ampio spazio alla loro preparazione: la novena di Natale, la novena del- 
l’Immacolata, la festa del Patrono dell’ospedale, la Giornata Mondiale del Malato, la Setti­
mana Santa,...

- Preparare con cura la Giornata Mondiale del Malato, magari con un triduo e con una 
catechesi sul sacramento dell’Unzione degli infermi, lettura e meditazione del messaggio 
del Papa, ...

b) Personale
- Si può proporre al personale, specie nei tempi forti dell’anno liturgico o in qualche 

particolare occasione, un ritiro di mezza giornata o una “tre sere” in chiesa per una cate­
chesi, per esempio in occasione della Pasqua.

4. LITURGIA (quotidiana - festiva - occasionale)

a) Degenti e familiari
- La liturgia sia sempre ben curata e mai frettolosa, in particolare la liturgia dome­

nicale.
- Per la domenica si potrebbe pensare ad una unica Messa solenne concelebrata a metà 

mattinata.
- Durante la settimana, in alternativa alla Messa o oltre ad essa, si potrebbero offrire 

anche altre forme di preghiera guidate come l’adorazione eucaristica, meditazione della 
Parola di Dio, Rosario meditato,...

- Si dia ampio spazio alla Giornata Mondiale del Malato preparandola con cura, par­
landone per tempo sia ai degenti, sia ai familiari e al personale, cercando di coinvolgerli il 
più possibile sia nella preparazione che nella gestione. Potrebbe anche essere un’occasione 
in cui si possono invitare a partecipare gli amministratori dell’Ospedale.

b) Personale
- In occasione del Natale e/o della Pasqua si potrebbe invitare tutto il personale e l’am­

ministrazione per la S. Messa e lo scambio di auguri, occasione propizia per consolidare i rap­
porti di conoscenza e collaborazione tra la Cappellania, i dipendenti e gli amministratori.

- Si dia spazio e siano ben preparate anche tutte le altre occasioni di incontro e di cele­
brazione richieste dai vari gruppi: anziani ex dipendenti, gruppi di volontariato, associazio­
ni, ministri straordinari della Comunione eucaristica,...

5. ORGANIZZAZIONE INTERNA DELLA CAPPELLANIA

a) Consiglio Pastorale Ospedaliero
- Il Consiglio Pastorale Ospedaliero è un gruppo di persone che affianca la Cappellania 

e con essa collabora per “consigliare” i cappellani ed i loro collaboratori, e per proporre e/o 
trovare insieme vie nuove per una pastorale sanitaria ospedaliera attiva e coinvolgente.

- Il Consiglio Pastorale Ospedaliero può essere costituito anche da poche persone (5 o 
6) dipendenti dell’ospedale (medici, infermieri, volontari,...) interessate alla pastorale sani­
taria, cioè che “credono” in una presenza di Chiesa all’interno dell’ospedale e con i cappel-



Atti del Cardinale Arcivescovo 259

lani cercano di dare una testimonianza cristiana nell’ambiente in cui lavorano, a fianco del 
malato e di fronte ai loro colleghi.

- 1 cappellani individueranno queste persone e faranno loro la proposta di costituire il 
Consiglio Pastorale Ospedaliero spiegandone bene le finalità.

b) Verifica
Dedicare 1 o 2 ore settimanali (preferibilmente in mattinata) per una verifica dell’anda­

mento della Cappellania con particolare attenzione all’aspetto pastorale:
* confronto sulle visite agli ammalati;
* presentare a turno “il verbale” di un incontro;
* verificare gli obiettivi proposti;
* proporre eventuali cambiamenti o idee nuove;
* prevedere per tempo alcuni momenti significativi (novena di Natale, Natale, Quare­

sima, Pasqua, Giornata del Malato, festa del Patrono dell’ospedale,...).

c) Rapporti con l’Amministrazione
Siccome la Cappellania agisce all’interno di una Azienda Ospedaliera con un direttore 

e dei responsabili nei vari settori dell’amministrazione:
* la Cappellania eviti di avere un rapporto puramente burocratico con l’Amministra­

zione; cerchi invece di tenerla costantemente al corrente delle iniziative proposte con l’o­
biettivo di coinvolgerla nel maggior numero possibile di occasioni e non solo per la festa del 
Patrono dell’ospedale;

* si faccia un incontro annuale con il direttore o con altri responsabili amministrativi 
per aggiornare l’Amministrazione sull’operato dei cappellani e dei loro collaboratori all’in- 
temo dell’ospedale;

* ogni iniziativa o attività particolarmente significativa che la Cappellania propone 
venga portata a conoscenza dell’Amministrazione anche soltanto facendo pervenire al diret­
tore generale, o chi per lui, il materiale prodotto che illustra l’iniziativa in cantiere;

* ci sia un cappellano (il cappellano coordinatore della Cappellania) che mantiene i 
rapporti con l’Amministrazione a nome di tutti e fa pervenire in tempo utile ogni documen­
tazione, inviti, richieste, ...

d) Rapporti con il Volontariato
Data una apprezzabile presenza di associazioni di volontariato che operano all’intemo 

dell’ospedale, la Cappellania cerchi di mantenere il più possibile rapporti di conoscenza e 
di collaborazione con tutte:

* quando è possibile il cappellano sia presente all’intemo dell’associazione stessa;
* si proponga un Convegno annuale tra tutti i gruppi di volontariato per trovare insie­

me vie nuove nell’assistenza e nell’umanizzazione della struttura ospedaliera;
* se si ritiene opportuno si proponga anche, nei tempi significativi dell’anno liturgico, 

un incontro di preghiera e/o di riflessione;
* tra i volontari si scelgano le persone più assidue e che si ritengono più adatte per i 

diversi servizi di appoggio alla Cappellania, come il ministero straordinario della Comunio­
ne eucaristica, la lettura della Parola di Dio nelle liturgie, ... avendo cura di seguirle nella 
preparazione con incontri periodici e facendole partecipare agli incontri diocesani.

e) Rapporti con la Diocesi, le parrocchie, il territorio
Se i sacerdoti, diaconi, religiosi/e e laici impegnati nelle strutture sanitarie testimonia­

no la presenza della Chiesa che si prende cura di chi soffre, secondo il comando di Gesù,



260 Atti del Cardinale Arcivescovo

essi non devono agire da soli e non devono sentirsi soli, ma sostenuti da tutta la Chiesa loca­
le ed essere in dialogo costante con essa:

* è bene fare una verifica almeno semestrale con i responsabili della pastorale sanitaria 
della Diocesi;

* tra i cappellani sia nominato un “coordinatore per la pastorale” che sarà anche quel­
lo che mantiene i rapporti con l’Ufficio diocesano per la Pastorale della Sanità;

* partecipare il più possibile agli incontri con gli altri cappellani ospedalieri 
(A.I.PA.S.);

* organizzare, d’intesa con i parroci, incontri nella varie parrocchie per una maggiore 
sensibilizzazione e catechesi su temi di cui forse si parla troppo poco: sofferenza, malattia, 
dolore, morte,...;

* coinvolgere e lasciarsi coinvolgere specialmente dalle parrocchie della zona territo­
riale di cui fa parte l’ospedale.

f) Pubblicazioni
E' opportuno che la realtà di Chiesa in ospedale sia anche manifestata in modo adegua­

to e discreto attraverso pubblicazioni, come strumento di comunicazione e di annuncio:
* fare una pubblicazione (bimestrale o trimestrale) curata dai cappellani con l’inter­

vento di dipendenti (medici o infermieri) per far conoscere la presenza del servizio religio­
so in ospedale, le iniziative che si propongono ai degenti, ai familiari e ai dipendenti, aven­
do così anche l’opportunità di trasmettere messaggi illuminati dalla fede sulla sofferenza, 
dolore, malattia;

* chiedere all’Amministrazione uno spazio sulla pubblicazione mensile dell'ospedale 
con le stesse finalità descritte sopra;

* usufruire delle bacheche interne dell’ospedale e dei reparti per una informazione 
capillare delle attività proposte.

g) Resoconti
Tutti i componenti della Cappellania hanno uguale diritto di essere a conoscenza del 

denaro offerto (Sante Messe, offerte nelle cassette in chiesa, servizi funebri o altre eventua­
li offerte extra) e di sapere come viene gestito e dove è depositato; per cui è necessario che 
ci sia un responsabile della Cappellania, che tenga conto delle entrate e delle uscite dando­
ne periodicamente un preciso resoconto, e che insieme si stabilisca l’uso del denaro offerto.

VISTO. Si approva ad experimentum.

Torino, 11 febbraio 2002

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino 

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile



Atti del Cardinale Arcivescovo 261

ALLEGATO "A"

LA PASTORALE DELLA SALUTE NELLA CHIESA ITALIANA
(Consulta Nazionale della C.E.I. per la pastorale della sanità [30 marzo 1989)]

La pastorale sanitaria è espressione della missione della Chiesa

[13] L’attività svolta dalla Chiesa nel settore 
della sanità è espressione specifica della sua mis­
sione e manifesta la tenerezza di Dio verso l’u­
manità sofferente.

[14] Nella persona e nell’azione di Cristo, 
Dio si avvicina a chi soffre e ne redime la sof­
ferenza.

Tale movimento dell’iniziativa di Gesù rivive 
nella Chiesa, nel compito affidatole di evangeliz­
zazione, santificazione e servizio fraterno presta­
to ai sofferenti.

[16] Lungo tutto il cammino, la Chiesa ha 
manifestato la sua fedeltà all’insegnamento di 
Cristo e degli Apostoli, garantendo una presenza 
significativa nel mondo della sofferenza, con isti­
tuzioni religiose dedicate a questo scopo, con 
opere di assistenza nelle aree più difficili e deli­
cate della sanità.

[17] Il Santo Padre ... richiama frequente­
mente questa verità: «L’assistenza agli infermi 
fa parte della missione della Chiesa ... La Chie­
sa, come Gesù suo redentore, vuol essere sem­
pre vicina a coloro che soffrono. Essa li eleva 
al Signore con la preghiera. Offre loro con­
solazione e speranza. Li aiuta a trovare un sen­
so nelle apprensioni e nel dolore, insegnan­
do loro che la sofferenza non è una punizione 
divina...».

[18] Il Cristianesimo ha un messaggio di 
vita da annunciare non solo a coloro che soffro­
no, ma anche a quanti scelgono di assistere e 
accompagnare i malati. Il loro servizio prestato 
con spirito di fede assume un valore autentica­
mente evangelico; la solidarietà umana e l’al­
truismo sociale si trasformano in espressione di 
religiosità.

Che cosa è la pastorale sanitaria

[19] La pastorale della sanità è stata va­
riamente intesa e realizzata dalla comunità 
cristiana lungo i secoli, in sintonia con l’evo­
luzione della cultura e della medicina e lo svi­
luppo della riflessione teologica sulla prassi 
ecclesiale.

[La pastorale sanitaria] può essere descritta 
come la presenza e l’azione della Chiesa per 
recare la luce e la grazia del Signore a coloro 
che soffrono e a quanti se ne prendono cura.

[La pastorale sanitaria] non viene rivolta solo 
ai malati, ma anche ai sani, ispirando una cultura 
più sensibile alla sofferenza, all’emarginazione e 
ai valori della vita e della salute.

[20] La pastorale sanitaria persegue i seguen­
ti obiettivi generali:

- illuminare con la fede i problemi del 
mondo della sanità,...;

- svolgere opera di educazione sanitaria e 
morale nella prospettiva del valore inestimabile e 
sacro della vita, per promuovere e costruire nella 
società una “cultura della vita”, dalla nascita alla 
morte;

- contribuire all’umanizzazione delle struttu­
re ospedaliere,...;

- sollevare moralmente il malato, aiutandolo 
ad accettare e valorizzare la situazione di soffe­
renza in cui versa e accompagnandolo con la 
forza della preghiera e la grazia dei Sacramenti;

- aiutare coloro che si trovano in una situa­
zione di disabilità e di handicap a recuperare il 
senso della vita anche in condizioni di minora­
zione, ...;

- aiutare la famiglia ed i familiari a vivere 
senza traumi e con spirito di fede la prova della 
malattia dei propri cari;

- favorire la formazione degli operatori sani­
tari ad un senso di professionalità basato sulla 
competenza, sul servizio e sui valori fondamen­
tali della persona del sofferente;

- sensibilizzare le istituzioni e gli organismi 
pastorali presenti nel territorio (parrocchie. Con­
sigli pastorali) alle problematiche delia salute e 
dell’assistenza agli infermi,...

[21 ] Nella pastorale sanitaria emergono alcu­
ne priorità che meritano particolare attenzione:



262 Atti del Cardinale Arcivescovo

- Priorità dell’evangelizzazione e della catechesi
La frattura fra Vangelo e cultura esistente 

nella società italiana si riflette anche nel mondo 
della sanità. Il processo di secolarizzazione ha 
attutito la sensibilità spirituale e morale anche di 
non pochi credenti, ponendoli in atteggiamento 
di difesa se non di rifiuto verso la trascendenza e 
i valori spirituali e morali. Ne sono state investi­
te alcune realtà tipiche del mondo sanitario: la 
presenza e la finalità del dolore nella vita umana, 
il significato della morte, il valore del servizio 
verso chi soffre. ...

- Celebrazione dei Sacramenti
La pastorale sanitaria, sia nelle parrocchie 

come nelle strutture di ricovero, trova uno dei 
cardini fondamentali nella celebrazione dei 
Sacramenti. ...

È attraverso un’illuminata celebrazione che i 
segni sacramentali possono essere compresi e 
vissuti in tutto il loro senso profondo. Molti sono 
i fattori che contribuiscono a rendere significati­
va la celebrazione dei Sacramenti nelle famiglie 
e nelle istituzioni sanitarie: le condizioni ambien­
tali favorevoli, il sereno rapporto tra malati e 
quanti li assistono, la partecipazione dei familia­
ri, degli operatori sanitari e dei volontari, la scel­
ta di testi liturgici appropriati e di riflessioni 
adatte alla situazione vissuta dal malato.

- Umanizzazione della medicina
e dell’assistenza ai malati
La denuncia d’un degrado d’umanità nel 

mondo sanitario raccoglie consensi generali e 
trova espressione in un diffuso disagio da parte 
dei malati e degli stessi operatori sanitari. Le 
cause invocate per spiegare tale fenomeno sono 
molteplici: interessi politici ed economici [azien- 
dalizzazione], eccessiva burocratizzazione del 
sistema assistenziale, inadeguata efficienza 
amministrativa, conflitti contrattuali, deteriora­
mento della scala dei valori che rende più ardua 
la considerazione del malato come persona ...

Per la sua valenza evangelizzatrice, l’umaniz-

zazione entra tra le funzioni specifiche della 
pastorale. Promuovendo progetti intesi a rendere 
più umani gli ambienti di salute o cooperando a 
quelli già in atto, gli operatori sanitari e pastora­
li sono chiamati a offrirvi il contributo specifico 
della loro visione cristiana dell’uomo.

- Rilevanza dei problemi morali
Il progresso scientifico e tecnico verificatosi 

nel mondo della sanità ha sollevato gravi proble­
mi di ordine morale, che riguardano il rispetto 
della vita umana in tutte le sue fasi: fecondazio­
ne in vitro, manipolazioni genetiche, nuove prati­
che abortive, sterilizzazione, sperimentazione 
clinica e trapianti, “accanimento terapeutico” e 
eutanasia ... Anche l’insorgere di nuove malattie 
(alcoolismo, tossicodipendenza, AIDS,...) la cui 
propagazione è collegata con il comportamento e 
la cultura dominante, pone delicati interrogativi 
morali.

Per un’efficace proposta di valori nel mondo 
sanitario, è necessario che la comunità cristiana 
si doti di strumenti idonei a formare eticamente 
gli operatori sanitari (scuole di etica, centri di 
ricerca,...) e partecipi, con competenza e respon­
sabilità, alle iniziative o strutture già presenti e 
operanti nel settore della sanità (insegnamento 
dell’etica nelle scuole per operatori sanitari, 
comitati etici,...).

- Estensione della pastorale 
dall'ospedale al territorio
Il raggio di azione della pastorale sanitaria 

non può esaurirsi nell’area delle strutture di rico­
vero, ma deve estendersi a tutto il territorio nel 
quale si svolge la vita del cittadino,...

Le concrete implicazioni pastorali di questo 
spostamento d’accento dall’ospedale al territorio 
sono numerose e investono di nuove responsabi­
lità sia gli operatori pastorali impegnati nelle strut­
ture di ricovero che quelli operanti nelle comunità 
parrocchiali. E' esigito un modo nuovo di impo­
stare la pastorale sanitaria, che domanda un 
rinnovamento tempestivo e creativo.

Chi è l’assistente religioso

[38] Tra i sacerdoti che, a nome del Vescovo, 
hanno il compito di guidare la comunità cristiana 
ad aprirsi a forme creative di pastorale sanitaria, 
occupa un posto speciale l’assistente religioso o 
cappellano delle istituzioni sanitarie.

A lui viene affidata in modo stabile la cura 
pastorale di quel particolare gruppo di fedeli.

costituito dai malati e loro familiari e dagli ope­
ratori sanitari.

Il suo compito principale è di annunciare la 
buona novella e di comunicare l’amore redentivo 
di Cristo a quanti soffrono nel corpo e nello spi­
rito le conseguenze della condizione finita del­
l’uomo, accompagnandoli con amore solidale.



Atti del Cardinale Arcivescovo 263

[39] La presenza e l’azione del cappellano 
s’iscrivono in quella visione globale dell’uomo 
che caratterizza significative correnti della 
moderna medicina. In tale prospettiva la dimen­
sione spirituale e morale della persona umana ha 
un ruolo insostituibile nella conservazione e nel 
ricupero della salute.

Ne consegue che l’intervento dell’operatore 
pastorale risponde a dei bisogni specifici del 
malato e s’inserisce, così, legittimamente nell’or­
chestrazione delle cure prestate ai pazienti.

In questa linea si muove il riconoscimento 
giuridico dell’assistente religioso da parte dello 
Stato.

[40] Per uno svolgimento adeguato della sua 
missione accanto ai malati, oltre a una profonda 
spiritualità il cappellano deve possedere una 
competenza e preparazione professionali che 
gli permettono sia di conoscere adeguatamente la 
psicologia del malato e di stabilire con lui una 
relazione significativa, sia di praticare una valida 
collaborazione interdisciplinare.

È sulla base di una calda umanità che trova 
il suo primo appoggio l’accompagnamento pa­
storale del malato. Rispettando i bisogni e i tempi 
del paziente, il cappellano saprà anche essere 
propositivo di un conforto e di una speranza che 
vengano dalla Parola di Dio, dalla preghiera e dai 
Sacramenti.

141] Per raggiungere lo scopo primario della 
sua presenza nell’istituzione sanitaria - l’assi­
stenza pastorale ai malati - il cappellano deve 
farsi centro e propulsore di un’azione tesa a

risvegliare e sintonizzare tutte le forze cristia­
ne presenti nell’ospedale, anche quelle poten­
ziali e latenti.

Assumono grande importanza, in quest’ottica, 
la cura pastorale del personale, il coinvolgi­
mento nei progetti tesi a rendere più umano il 
clima dell’istituzione (Comitato etico,...), l’inse­
gnamento dell'etica professionale, l'animazio­
ne della pastorale sanitaria nel territorio, la 
promozione e formazione del volontariato.

[42] Uno degli strumenti più efficaci per 
esprimere la comune responsabilità nella pasto­
rale di un’istituzione sanitaria è il “Consiglio 
Pastorale Ospedaliero”.

Le finalità del Consiglio possono essere così 
sintetizzate:

- programmare un’efficace evangelizzazione 
e umanizzazione a tutti i livelli;

- promuovere un’accurata preparazione della 
vita sacramentale e liturgica;

- favorire la formazione di una fraternità cri­
stiana nella vita ospedaliera;

- collaborare con le Vicarie e i Consigli 
Pastorali parrocchiali.

Fanno parte del Consiglio rappresentanti di 
tutte le categorie operanti in ospedale: oltre i cap­
pellani, saranno rappresentate le suore, i medici, 
gli infermieri, personale della scuola, tecnici, 
rappresentanti delle associazioni di volontariato 
e di categoria (A.C.O.S., A.M.C.I.,...). Non man­
cheranno alcuni rappresentanti dei malati. La 
presenza, anche se non stabile, di questi ultimi, 
mette in rilievo il loro ruolo di “soggetti attivi” 
della pastorale sanitaria.

La Cappellania ospedaliera

[79] La Cappellania ospedaliera è espressio­
ne del servizio religioso prestato dalla comunità 
cristiana nelle istituzioni sanitarie.

[80] È composta da uno o più sacerdoti cui 
possono essere aggregati anche diaconi, religiosi 
e laici.

[81] Gli obiettivi principali della Cappella­
nia ospedaliera sono i seguenti:

- fare esistere nell’istituzione sanitaria un 
segno ecclesiale reperibile, che renda possibile 
un’azione missionaria;

- essere un luogo dove, attraverso delle per­
sone, delle attitudini e dei gesti, compresi quelli 
sacramentali, Dio rivela la sua tenerezza e si 
mette al servizio dell’uomo per accompagnarlo 
nella prova, aiutandolo a vivere fino alla fine;

- promuovere e coordinare tutte le forze pre­
senti nella comunità ospedaliera, attraverso ido­
nei strumenti e iniziative (Consiglio Pastorale 
[Ospedaliero],...);

- contribuire al coinvolgimento dei cristiani, 
presenti nel territorio, nella promozione della 
salute e nell’assistenza dei malati.



264 Atti del Cardinale Arcivescovo

ALLEGATO "B"

LIBRO SINODALE
(Sinodo Diocesano Torinese 1994-1997)

Pastorale della sanità [70]

Il mondo della sanità esige una particolare 
attenzione formativa, non solo perché chi opera 
in esso è chiamato a delicati compiti a sostegno 
della qualità della vita, ma anche perché il tempo 
della malattia è per tutti occasione di interrogati­
vi profondi sulle questioni cruciali della soffe­
renza e sul significato ultimo della propria esi­
stenza. A questo scopo in tutti i cammini di for­
mazione deve essere favorito un accostamento 
sistematico alla pastorale sanitaria, anche me­
diante l’attivazione di specifici corsi scolastici e 
la possibilità di tirocinio negli ospedali e nelle 
case di cura. Si provveda a istituire Cappellanie 
ospedaliere, nelle quali diaconi, religiosi, reli­
giose e laici specificamente preparati affian­
chino il sacerdote nell’assistenza spirituale ai 
degenti e al personale.

La presenza fraterna accanto al malato costi­
tuisce per il cristiano - operatore sanitario, ammi­
nistratore o volontario - oltre che un mezzo per 
curare la malattia e lenire il dolore, una via da 
percorrere per annunciare Colui che ha preso su

Cura pastorale degli infermi [71]

Accanto a un grande rispetto per il malato, 
che non deve sentirsi obbligato a compiere gesti 
religiosi da lui non richiesti, nel contesto pasto­
rale va data particolare attenzione ai Sacramenti 
destinati agli infermi: la Comunione eucaristica, 
la Penitenza e l’Unzione. Ai malati che lo desi­
derano, sia degenti nella propria casa sia in strut­
ture sanitarie, va offerta “la possibilità di riceve­
re spesso e, specialmente nel tempo pasquale, 
anche tutti i giorni la Comunione eucaristica”, 
avvalendosi dell’aiuto di un adeguato numero di 
ministri straordinari della Comunione, che inte­
grino opportunamente l’opera prestata in prima 
persona dal parroco e dagli altri sacerdoti.

In casi di infermità prolungata il parroco valu­
ti l’opportunità di celebrare qualche volta la 
Messa - escludendo sempre la domenica e i gior­
ni festivi - in casa del malato. Altri sacerdoti che 
fossero invitati a celebrare nella casa di un infer­
mo avvertano sempre il parroco.

L’Unzione degli infermi, preceduta e accom­
pagnata da adeguata catechesi rivolta anche ai 

di sé le nostre sofferenze e per realizzare un rap­
porto interpersonale di condivisione e di autenti­
co servizio alla persona ammalata, che attraversa 
un momento molto delicato per la stessa vita di 
fede. In un mondo che facilmente emargina chi 
non è attivo ed efficiente, questa presenza è testi­
monianza particolarmente significativa della 
dignità e del valore di ogni persona davanti a Dio.

// dramma della speranza diventa decisivo 
quando la persona umana sembra in condizione 
di massima difficoltà a immaginare un “futuro”: 
parlo della condizione di sofferenza quando 
tocca soglie di disperazione, sia questa sofferen­
za provocata da malattie fìsiche sia essa provo­
cata dai dolori della vita.

Fedele alla parola di Gesù, la Chiesa ha sem­
pre cercato di porre attenzione all’uomo che sof­
fre. Essa riconosce nel malato il volto di Cristo 
sofferente (cfr. Mt 25,36) e annuncia che il suo 
dolore, unito a quello del Redentore, completa 
«ciò che manca ai patimenti di Cristo a favore del 
suo corpo, che è la Chiesa» (Col 1,24).

familiari del malato, è una vera e propria cele­
brazione liturgica e richiede che il sacerdote uti­
lizzi con sapienza le possibilità pastorali offerte 
dal Rituale. È un gesto anche di sana pedagogia 
che questo Sacramento sia celebrato in forma 
comunitaria alcune volte nell’anno, soprattutto in 
occasione di Giornate dell’ammalato. Si abbia 
l’avvertenza di designare precedentemente i 
malati che - debitamente preparati - riceveranno 
l’Unzione, evitando tuttavia che il Sacramento 
venga amministrato a persone che sono unica­
mente avanti negli anni, ma non vivono una con­
dizione di malattia che in qualche modo prefigu­
ri il declino della vita, e ai fedeli che hanno 
malattie non gravi.

Nel caso della sofferenza possiamo cogliere 
maggiormente le valenze di comunicazione di 
speranza, che sono insite in una corretta e appro­
priata celebrazione del sacramento dell'Unzione 
degli infermi: quando è possibile, la celebrazio­
ne in chiesa di tale Sacramento è momento di 
grande ricchezza.



Atti del Cardinale Arcivescovo 265

ALLEGATO "C"

COSTRUIRE INSIEME
(Lettera Pastorale del Card. Severino Paletto, Arcivescovo di Torino [15 aprile 2001])

L’Arcivescovo di Torino, Card. Severino 
Poletto, nella sua Lettera pastorale alla Diocesi, 
che ha come scopo primario quello di invitare 
tutti i cristiani della Chiesa di Torino a intrapren­
dere con lui una "grande missione”: annunciare il 
Signore Gesù, parla, sia pure indirettamente, 
della pastorale sanitaria e del grande valore della 
sofferenza e della attenzione che la Chiesa deve 
sempre avere verso i più poveri e sofferenti, poi­
ché questo atteggiamento del cristiano è ciò che 
qualifica ed evidenzia la “missionarietà” della 
Chiesa.

«Il nostro cammino pastorale avrà sempre 
bisogno del sostegno, che sgorga dalla sofferen­
za e dai sacrifìci di tantissime persone, le quali, 
con la loro accettazione serena della croce, 
danno un contributo prezioso all’opera evange­
lizzatrice della Chiesa intera». [57 - 532] *

«Tra [i] soggetti attivi delle nostre comunità 
devono acquistare maggior evidenza quelle per­
sone che o per povertà o per malattia o perché 
portatrici di handicap sono spesso considerate 
prevalentemente nel ruolo di chi ha bisogno di 
aiuto, mentre è molto di più ciò che questi fratel­

li e sorelle possono insegnare e donare rispetto a 
quello che ricevono». [66 - 537s.]

«Compito della Chiesa è quello di accettare 
di camminare insieme a questa società facendosi 
carico di tutte le realtà faticose che sono davan­
ti ai suoi occhi: giovani, anziani, ammalati, 
disoccupati, immigrati, ...in un impegno d’amo­
re non solo suppletivo delle strutture sociali, 
talora insufficienti, ma soprattutto integrativo a 
livello di qualità». [99 - 554s.]

«È nel rispetto e nell’annuncio della verità sul­
l’uomo e sul suo destino di salvezza che la nostra 
Chiesa di Torino è stata in passato, e può ancora 
oggi continuare ad essere, uno dei più significati­
vi laboratori della solidarietà sia in favore della 
vita, dal suo inizio fino al suo tramonto, sia a 
sostegno di chi fatica per povertà, per malattia o 
per altri disagi personali». [101 - 556]

«La nostra comunità cristiana si sente in pre­
muroso ascolto di tutte le voci che giungono ad 
essa da questa Città: [...] la voce di coloro che 
vivono nell’emergenza quotidiana, come i pove­
ri, i disoccupati, gli immigrati e i sofferenti di 
ogni specie». [105s. - 558]

* Il primo numero indica la pagina corrispondente al testo citato nel libretto con cui la Lettera Pastorale è 
stata diffusa nell’Arcidiocesi; il secondo indica la pagina di Rivista Diocesana Torinese 78 (2001) in cui la Lettera 
Pastorale è stata pubblicata ufficialmente IN.d.R ].



266 Atti del Cardinale Arcivescovo

Messaggio agli ammalati e ai sofferenti 
per la X Giornata Mondiale del Malato

Vi sento vicini al cammino pastorale 
della Diocesi e partecipi 

dell’impegno di evangelizzazione

Carissimi ammalati,
nell'occasione della celebrazione della Giornata Mondiale del Malato 

desidero rivolgermi a ciascuno di voi con questa Lettera, con la quale voglio 
manifestarvi la mia sincera vicinanza di affetto e di preghiera affinché il 
Signore vi sostenga e vi conforti nella vostra sofferenza.

Lo so che quando si è provati da una croce pesante da portare, o perché 
si è da tempo nel Ietto o su una sedia a rotelle o provati da una lunga espe­
rienza di sofferenza, le parole di chi desidera dare solidarietà possono sem­
brare superflue. Ma per me, vi assicuro, non è così. Come vostro Arcivesco­
vo sento il bisogno di dirvi non parole mie, ma la Parola di Gesù, la sola 
capace di infondere speranza e coraggio a tutti, specialmente a chi soffre.

Sono convinto che la mia preghiera può arrivare al vostro cuore perché 
essa è per voi, ma è rivolta a Gesù, dal quale tutti ci sentiamo amati, accolti 
e consolati.

Vorrei anche dirvi che il desiderio della salute, doveroso e condivisibile, 
non vi deve far dimenticare il valore salvifico che la vostra sofferenza, unita 
a quella di Cristo, può avere per voi, per la Chiesa e per tutta l'umanità. Il 
vostro soffrire ha un merito particolare se riuscite a portare la vostra croce 
con fede e con amore. Dio vi ama in modo personale e infinito perché è 
Padre, e vi dimostra la sua paternità non perché vi toglie le croci, ma perché 
vi aiuta a portarle. Inoltre bisogna ricordare che segno prezioso e visibile di 
questo amore di Dio per voi sono le tante persone che vi assistono, vi aiuta­
no e vi curano. Anche a loro va il mio grazie a nome vostro.

In questo Anno della Spiritualità, che ci prepara alle grandi iniziative 
delle Missioni diocesane previste dal Piano Pastorale, io vi chiedo di unire 
alla preghiera di tutti anche la vostra, che è particolarmente preziosa ed effi­
cace perché valorizzata dalla sofferenza, affinché tutti si aprano all'ac­
coglienza della Parola di Dio e si orientino verso un cammino di vera con­
versione.

Desidero ringraziarvi in modo del tutto particolare perché vi sento vera­
mente vicini al cammino pastorale della nostra Diocesi e partecipi del 
nostro impegno di evangelizzazione.

Affido questa mia Lettera per voi ai Parroci, ai Cappellani, ai Sacerdoti 
e ai Diaconi loro collaboratori affinché ve la facciano pervenire visitandovi



Atti del Cardinale Arcivescovo 267

nelle vostre case, negli ospedali o nelle case di cura e di riposo, e mi augu­
ro che la possiate accogliere come un segno di attenzione e di vicinanza a 
ciascuno di voi.

Vi metto sotto la materna protezione della Vergine Maria, Consolata e 
Consolatrice, così che guardando a Lei, che ha saputo "stare" presso la croce 
di Gesù, possiate trovare conforto ed incoraggiamento.

Vi saluto tutti con grande affetto ed una particolare benedizione.

Torino, 11 febbraio 2002

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino



268 Atti del Cardinale Arcivescovo

Messaggio per la Quaresima di Fraternità 2002

Carissimi,
la Quaresima dello scorso anno invitava tutta la Chiesa di Torino a rin­

novare la propria conversione a Cristo per aprirsi con disponibilità e corag­
gio all'impegno dell'evangelizzazione: era la premessa per sostenere l'avvio 
del Piano Pastorale diocesano.

Nel tempo di Quaresima di quest'anno tutta la Chiesa di Torino è invi­
tata a risottolineare la Bibbia e l'Eucaristia come pilastri portanti della pasto­
rale, per rivitalizzare l'entusiasmo della "Prima Evangelizzazione", aiutan­
doci a mantener chiare le ragioni della speranza che ci sostengono nella vita 
di ogni giorno. In questo tempo siamo anche invitati a fortificare e a molti­
plicare i segni concreti, i frutti di tale speranza, sia offrendo i criteri etici di 
comportamento per la costruzione di una società più fraterna e solidale, sia 
nel rispondere alle esigenze e alle necessità fondamentali di tanti nostri fra­
telli e sorelle che sono in seria difficoltà e che vivono lontano o vicino a noi.

La Quaresima di Fraternità vuole offrire, anche quest'anno, con le pro­
prie iniziative un momento importante di collaborazione concretizzando 
queste riflessioni. Le necessità presenti nel mondo e la nostra preghiera e 
partecipazione concreta ai diversi progetti proposti sono una piccola rispo­
sta personale e comunitaria perché l'amore di Dio, in cui crediamo e che 
predichiamo, si manifesti in gesti di liberazione nel cammino verso una 
totale soddisfazione dei diritti di ogni uomo e di tutti gli uomini, verso la 
realizzazione di "cieli nuovi e terra nuova".

Il Signore, che conosce nel profondo i nostri cuori, benedica e sostenga 
l'impegno personale e di tutte le comunità cristiane per la Quaresima di Fra­
ternità dì quest'anno, alla quale assicuro il mio incoraggiamento unito alla 
mia preghiera.

* Severino Card. Poletto 
Arcivescovo Metropolita di Torino



Atti del Cardinale Arcivescovo 269

Messaggio per la Quaresima 2002

«Il Signore è vicino 
a chi ha il cuore ferito» (Sai 34,19)

Carissimi,
nella successione dei vari periodi dell'anno liturgico il tempo di Quare­

sima e di Pasqua deve essere considerato un'occasione straordinaria per 
entrare con amore confidente nel più importante mistero della nostra fede, 
il mistero della passione, morte e risurrezione di Cristo. Ci sentiamo solleci­
tati dalla Parola di Dio e dall'insegnamento della Chiesa ad avvicinarci con 
fiducia al dono della salvezza realizzata dal Signore sulla croce dando com­
pimento così alla parola del Profeta: «Attingerete acqua con gioia alle sorgenti 
della salvezza» (Is 12,3).

Accostarci a Gesù crocifisso e risorto significa testimoniare la convinzio­
ne che solamente da Lui noi aspettiamo la salvezza globale delle nostre per­
sone perché da Lui il nostro peccato è stato espiato, la nostra preghiera 
viene esaudita ed ogni nostra sofferenza trova conforto. E proprio sul tema 
del dolore e della sofferenza, che in modi diversi tutti sperimentiamo, tal­
volta anche in modo drammatico, che vorrei fermarmi a fare per voi e con 
voi qualche riflessione con questo mio Messaggio.

Ritengo importante parlarvi di questo argomento perché ho la convin­
zione che troppe persone siano tribolate senza riuscire a dare una spiega­
zione ragionevole alle loro croci, con la conseguenza di sentirsi in perenne 
clima di scoraggiamento, se non di disperazione, mentre è importante per 
tutti scoprire che accanto a noi, a condividere le nostre tribolazioni, c'è sem­
pre la persona di Gesù. Davvero «Il Signore è vicino a chi ha il cuore feri­
to» (Sai 34,19).

1. «I miei occhi si consumano nel dolore» (Sai 6,8)
Queste parole del Salmista mi accompagnano mentre il mio sguardo si 

posa sulle tante situazioni di sofferenza e di dolore che affliggono molte per­
sone vicine e lontane. In questo tempo di Quaresima la Chiesa ci invita a 
salire con Gesù a Gerusalemme per trovare nella sua passione e morte moti­
vo di consolazione e di speranza, perché è dalla sua morte in croce che sgor­
ga la vita nuova della risurrezione. In questo momento vorrei accostarmi a 
ciascuna persona che soffre e realizzare idealmente un silenzioso pellegri­
naggio spirituale verso i numerosi santuari del dolore umano, che vedo 
intorno a me, per portare un annuncio di salvezza e di speranza che ci viene 
dato da queste parole di Gesù: «Venite a me, voi tutti, che siete affaticati e 
oppressi, e io vi ristorerò» (Mt 11,28).



270 Atti del Cardinale Arcivescovo

I santuari del dolore ai quali vorrei avvicinarmi per incontrare e confor­
tare fratelli e sorelle crocifissi dal dolore sono numerosi e molto diversifica­
ti, ma tutti ugualmente segnati dalla presenza di volti di uomini e donne, 
che con la loro sofferenza mi richiamano il dovere di riconoscere nella loro 
vicenda umana la persona stessa di Cristo affamato, assetato, forestiero, 
nudo, malato, carcerato (cfr. Mt 25), che chiede a me e a voi di essere accol­
to e confortato.

Vorrei perciò entrare nelle case dove tante famiglie vivono situazioni 
drammatiche di povertà o di malattia grave di qualche congiunto, oppure 
affrontano la fatica quotidiana di sostenere con eroico amore un figlio han­
dicappato o che sono lacerate al loro interno da situazioni di fallimento di 
quell'amore, che doveva garantire un clima di serenità e di aiuto reciproco 
per tutta la vita.

Vorrei avvicinarmi al letto dei molti ammalati dei nostri ospedali e case 
di cura, farmi presente accanto agli anziani, che vivono spesso in solitudine 
psicologica ed affettiva nelle case di riposo o anche in famiglia.

Vorrei varcare la porta di ferro delle carceri dove, al di là degli errori 
compiuti, si vive comunque una situazione di sofferenza e di pena.

Penso con commossa tenerezza alla sofferenza dei numerosi bambini 
ammalati, anche gravemente, oppure abbandonati e privi dell'affetto dei 
loro genitori.

Guardo alla moltitudine di persone che passano per strada con appa­
rente tranquillità, ma che sovente hanno la morte nel cuore per gravi diffi­
coltà personali o familiari.

E se poi il mio sguardo si allarga sull'orizzonte del mondo intero non 
posso non avvertire nel mio cuore come un peso negativo il dramma di inte­
ri popoli o Continenti dove la povertà, la fame, il terrorismo, la guerra e una 
diffusa ingiustizia producono masse di vittime innocenti. Queste situazioni 
dovrebbero scuotere la coscienza dell'umanità e suscitare in tutti, special- 
mente in coloro che hanno le responsabilità di governare gli altri, l'impegno 
di lavorare con sincerità per costruire le basi di una convivenza globale giu­
sta e pacifica.

In questo momento vorrei personalmente venerare, con grande rispetto 
e silenziosa preghiera, la croce che affligge il cuore di tante persone e con 
questo atto di venerazione riconoscere la presenza di un mistero. L'immane 
sofferenza dell'umanità, sovente tenuta nascosta dai mezzi d'informazione, 
ma non per questo meno grande e diffusa, resta comunque per tutti noi una 
realtà misteriosa, per cui, mentre penso al peso che tante persone devono 
sopportare nel vivere schiacciate da continue tribolazioni, sento il bisogno 
di rivolgermi al Signore con le parole del Salmista: «I miei occhi si consumano 
nel dolore» (Sai 6,8), perché il dolore di tutti diventa sofferenza personale nel 
mio cuore di Pastore.

Pensando a quanto si soffre in questa vita nasce in me e in voi un inter­
rogativo fondamentale e drammatico: «Perché?». È una domanda finalizza­
ta a capire una causa, uno scopo, un senso del soffrire. Questo interrogativo 
lo poniamo a noi stessi e molto sovente lo presentiamo anche a Dio: «Per-



Atti del Cardinale Arcivescovo 271

ché. Signore, il male e tanta sofferenza nel mondo? Perché "i nostri anni sono 
quasi tutti fatica e dolore" (Sai 90,10)? Perché così numerose tragedie perso­
nali, familiari, nazionali? Perché anche bambini innocenti sono spesso 
inchiodati per sempre in una vita di povertà o malattia? Perché? C'è una 
ragione, c'è un fine buono, può nascere qualcosa di positivo dalla sofferen­
za dell'umanità?».

Questa problematica è oggi all'origine di una convinzione molto diffusa 
che troppo grande sia la sofferenza dell'umanità e questo genera paura, sva­
lutazione della vita, sciupio e sterilità dell'esistenza.

2. «Per le sue piaghe noi siamo stati guariti» (Is 53,5).
Prima di noi già il giusto Giobbe, prostrato da una drammatica espe­

rienza di dolore, si era posto questi interrogativi giungendo perfino a sfida­
re Dio, talmente si sentiva senza colpa davanti al Signore, per cui conside­
rava immeritate ed ingiuste tutte le disgrazie che gli erano capitate. La sua 
sfida l'ha espressa così: «Oh, avessi uno che mi ascoltasse! Ecco qui la mia firma! 
L'Onnipotente mi risponda!» (Gb 31,35).

Scrive il Santo Padre nella Lettera Apostolica "Salvifici doloris" (11 feb­
braio 1984): «Alla fine Dio rimprovera gli amici di Giobbe per le loro accuse 
e riconosce che Giobbe non è colpevole. La sua è la sofferenza di un inno­
cente; deve essere accettata come un mistero, che l'uomo non è in grado di 
penetrare fino in fondo con la sua intelligenza... Se è vero che la sofferenza 
ha anche un senso come punizione quando è legata alla colpa, non è vero, 
invece, che ogni sofferenza sia conseguenza della colpa ed abbia il carattere 
di punizione» (n. 11). Anche Gesù ha esplicitamente rifiutato il binomio 
"colpa-sofferenza", quando, rispondendo ai discepoli che chiedevano 
davanti alla situazione di un uomo cieco dalla nascita se avesse peccato lui o 
i suoi genitori per nascere così, disse in modo categorico: «Né lui ha peccato 
né i suoi genitori, ma è così perché si manifestassero in lui le opere di Dio» (Gv 9,3).

Esiste perciò la realtà della sofferenza di persone innocenti che può 
avere carattere di prova ma che, comunque, ha sempre un suo significato 
salvifico perché può ottenere per sé e per gli altri un bene più grande.

Per comprendere la verità di quanto sto affermando è necessario saper 
guardare con attenzione di fede alla vicenda umana di Gesù.

Egli, Figlio di Dio, l'innocente per eccellenza, assolutamente senza pec­
cato, ha scelto di sperimentare con la sua passione e morte il livello più 
profondo della sofferenza umana. La sua è stata una scelta libera. Infatti 
disse: «Io offro la mia vita, per poi riprenderla di nuovo. Nessuno me la toglie, ma 
Li offro da me stesso» (Gv 10,17-18).

Quando noi consideriamo la sofferenza di tante persone innocenti, 
soprattutto bambini, ci sentiamo sempre lacerati da questo drammatico 
interrogativo: «Perché questa sofferenza? Che male hanno fatto queste per­
sone per vivere certe terribili prove?».

A queste domande non si riesce a trovare una risposta convincente con 
1 soli ragionamenti umani. E necessario fare un salto di qualità ed entrare



272 Atti del Cardinale Arcivescovo

nell'ambito della fede, la quale mi aiuta a dire: «Io non so spiegare per quale 
ragione una creatura innocente debba vivere una situazione di sofferenza, 
ma se guardo a Gesù in croce e considero che Lui, innocente più di tutti noi, 
ha liberamente scelto di soffrire vuol dire che la sofferenza, anche di perso­
ne innocenti, ha sempre un grande valore». A questa convinzione arrivo 
solo con la fede che mi rivela che «per le piaghe di Cristo noi tutti siamo stati 
guariti, cioè salvati» (cfr. Is 53,5) e che ogni nostra croce, unita alla sua ed in 
forza della sua, acquista un valore salvifico per noi e per tutta l'umanità. 
Gesù ha sofferto volontariamente e innocentemente e la sua scelta libera di 
soffrire diventa la risposta a tutti i nostri perché. Nella croce di Cristo sta la 
salvezza di tutti gli uomini e in essa trovano giustificazione anche tutte le 
nostre tribolazioni.

A coloro che vivono sulla loro pelle o vedono in persone care i segni 
della passione di Cristo, resi presenti da malattie, prove o drammi di altro 
genere, vorrei suggerire di cercare conforto non in ragionamenti umani, 
sempre poveri ed inadeguati, ma nella Parola di Dio che ci viene donata da 
una pagina del Profeta Isaia, conosciuta come il quarto Carme del servo di 
Jahvè (Is 52,13-53). Qui è presentata in prospettiva la sofferenza che Gesù ha 
affrontato nella sua passione e morte, e la meditazione di questo testo può 
diventare per noi un aiuto efficace per trovare conforto e forza nelle nostre 
prove quotidiane. In quella pagina si possono identificare i momenti più 
significativi della passione del Signore ed apprendere dal suo esempio come 
costruire in noi un atteggiamento fiducioso e forte quando viviamo l'espe­
rienza della croce. Fermiamoci in preghiera su queste parole:

«Non ha apparenza né bellezza 
per attirare i nostri sguardi... 
Disprezzato e reietto dagli uomini, 
uomo dei dolori che ben conosce il patire, 
come uno davanti al quale ci si copre la faccia, 
era disprezzato e non ne avevamo alcuna stima. 
Eppure egli si è caricato delle nostre sofferenze, 
si è addossato i nostri dolori...
Egli è stato trafitto per i nostri delitti, 
schiacciato per le nostre iniquità ... 
per le sue piaghe noi siamo stati guariti... 
Maltrattato, si lasciò umiliare 
e non aprì la sua bocca ...
Dopo il suo intimo tormento vedrà la luce ... 
il giusto mio servo giustificherà molti, 
egli si addosserà la loro iniquità ...» (cfr. Is 53, passim).

3. «Nella mia angoscia ho gridato al Signore» (Sai 120,1)
Da quanto siamo venuti dicendo fin qui risulta chiaro che l'unica pos­

sibilità che abbiamo per dare un senso alla sofferenza umana è di rivolger­
si al Signore presentando a Lui il grido della nostra angoscia per trovare nel



Atti del Cardinale Arcivescovo 273

Cristo crocifisso e risorto una risposta di senso ed un forte motivo di con­
solazione e di speranza. Ci aiutano nella nostra preghiera le parole del 
Salmo 42:

«Dirò a Dio, mia difesa:
"Perché mi hai dimenticato?
Perché triste me ne vado oppresso dal nemico?".
Per l’insulto dei miei avversari
sono infrante le mie ossa;
essi dicono a me tutto il giorno: "Dov'è il tuo Dio?".
Perché ti rattristi anima mia, 
perché su di me gemi?
Spera in Dio: ancora potrò lodarlo, 
lui, salvezza del mio volto e mio Dio».

Anche in noi, come nel Salmista, possono nascere domande drammati­
che: «Dov'è Dio? Perché non vede la mia sofferenza e non ascolta il mio 
grido?». Nella fede e nella preghiera possiamo arrivare veramente a questa 
certezza: Gesù ci ha rivelato che Dio è Padre ed il suo amore paterno non si 
esprime sempre col toglierci le nostre croci, ma col darci la forza per portar­
le anche a lungo, perché ci fa capire che, se unite alla croce di Cristo, esse 
sono un'enorme risorsa di grazia per noi e per l'umanità intera. San Paolo 
afferma: «Perciò sono lieto delle sofferenze che sopporto per voi e completo nella 
mia carne quello che manca ai patimenti di Cristo, a favore del suo corpo che è la 
Chiesa» (Col 1,24).

Ciascuno di noi deve sentire l'impegno e la responsabilità di offrire a 
coloro che soffrono un segno particolare della vicinanza di Dio Padre attra­
verso una presenza di affetto e di servizio. Quale straordinaria ricchezza di 
carità esprimono le tantissime persone sensibili e generose che sanno, come 
buoni samaritani, accostarsi alle sofferenze altrui. Davanti a questi edifican­
ti esempi, che sono sempre più numerosi, si arriva ad esclamare con stupo­
re: «Qui c'è Dio!».

In questa Quaresima, tempo di grazia e di conversione verso un nuovo 
modo di interpretare e di vivere le nostre situazioni personali, anche le più 
difficili, il Signore ci aiuti ad abbracciare la nostra croce per camminare fidu­
ciosi insieme con Gesù. In questo modo si ha la certezza che non si va verso 
il nulla, il non senso, ma verso la risurrezione che è la vera luce della 
Pasqua, la quale ci offre una nuova prospettiva per accettare con amore l'e­
sistenza terrena così come si presenta, nell'attesa di giungere a quella feli­
cità senza fine, per garantirci la quale Gesù è morto per tutti.

A questa meta ci orienta un testo della Lettera agli Ebrei: «Anche Gesù, 
per santificare il popolo con il proprio sangue, patì fuori della porta della città. 
Usciamo dunque anche noi dall'accampamento (dalla nostra situazione di vita) 
e andiamo verso di lui, portando il suo obbrobrio (cioè il suo patibolo, la croce), 
perché non abbiamo quaggiù una città stabile, ma cerchiamo quella futura» (Eb 
13,12-13).

Nelle nostre prove quotidiane ci conforta il contemplare la passione e 
morte di Gesù perché la sua è stata la sofferenza più grande. Ben a ragione



274 Atti del Cardinale Arcivescovo

dall'alto della croce Egli può rivolgere a noi queste parole: « Voi tutti che pas­
sate per la via, considerate e osservate se c'è un dolore simile al mio dolore» (Latti 
1,12).

La Vergine Maria, che ha saputo stare accanto alla croce di Gesù pro­
vando in se stessa il dolore di una spada che trafiggeva la sua anima (cfr. Lc 
2,23) e che noi veneriamo come Consolata dall'amore di Dio e nostra Con­
solatrice, ascolti ora la nostra fiduciosa preghiera:

«Sotto la tua protezione cerchiamo rifugio, 
santa Madre di Dio:
non disprezzare le suppliche 
di noi che siamo nella prova, 
e liberaci da ogni pericolo, 
o Vergine gloriosa e benedetta».

Con una grande benedizione per tutti.

Torino, 13 febbraio 2002 - Mercoledì delle Ceneri

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino



Atti del Cardinale Arcivescovo 275

Messaggio nel viaggio pastorale in Brasile e Argentina 
per incontrare i nostri sacerdoti diocesani “fidei donum"

Un pezzo di Torino che è missionaria, 
in continuità con la tradizione torinese 

dei grandi Istituti missionari

Inizio questo viaggio pastorale di visita ai nostri sacerdoti "fidei donum", 
che sono in Brasile e Argentina, insieme a don Bartolo Perlo, Direttore dell'Uf­
ficio Missionario diocesano, e il motivo per cui ho sentito il dovere di intra­
prendere questo viaggio è proprio per portare ai nostri missionari la testimo­
nianza dell'affetto e della vicinanza della Chiesa di Torino al loro impegno, al 
loro sacrificio, alla loro vita tra queste popolazioni dell'America Latina.

La loro vita, mi preme sottolinearlo, è donata totalmente all'annuncio di 
Gesù Cristo. I missionari non sono degli avventurieri o delle persone che 
hanno desiderio di cambiare solo per il gusto di cambiare, ma sono persone 
che hanno sentito nel loro cuore accendersi una fiamma particolare, un 
entusiasmo per portare il Signore a tutti, per cui offrire il loro servizio sacer­
dotale in zone aove scarseggiano i sacerdoti diventa un modo concreto per 
vivere il loro essere preti.

Così la mia presenza accanto a loro, come Vescovo della Chiesa di Tori­
no, ha il significato di sostenerli in questo ardore missionario, che è evan­
gelizzatore, per ricordare loro che sono qui a nome di Gesù Cristo, per dire 
il Signore a tutti, per portare una parola di speranza e una risposta di senso 
alla loro vita in base all'insegnamento di Gesù Cristo. Sono venuto, però, 
anche per far sentire loro che sono mandati dalla Chiesa di Torino, perché è 
importante questo legame tra noi che non è fatto solo di notizie sulle perso­
ne della nostra Diocesi, bensì di comunione profonda, per cui in queste zone 
c'è un pezzo di Torino che evangelizza, che è missionaria, in continuità con 
la tradizione torinese dei grandi Istituti missionari.

La mia è quindi, insieme a quella di don Perlo, una missione pastorale e 
anche spirituale. Sono venuto per confortare e incoraggiare la loro fede, il 
loro ardore apostolico, ma anche per motivare di più me stesso per il Piano 
Pastorale diocesano perché, incontrando uomini che sono di "frontiera", 
anch'io senta il bisogno di diventare più zelante a Torino a riguardo della 
missionarietà, cioè a riguardo dell'annuncio del Signore a tutti, soprattutto 
ai più lontani, agli allontanati o alle persone che ancora hanno bisogno della 
prima evangelizzazione.

Questo è lo spirito con il quale ci muoviamo, augurandoci che tutto si 
svolga secondo le intenzioni di Dio, perché facciamo queste cose per obbe­
dire a Lui, in preghiera e in comunione con i nostri sacerdoti "fidei donum" 
in terre lontane.

Belém, 18 febbraio 2002
* Severino Card. Poletto

Arcivescovo Metropolita di Torino



276 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia in occasione della Giornata per la Vita

Noi difendiamo la vita umana:
non solo quella nascente

ma in ogni istante della sua esistenza
Venerdì 1 febbraio, in preparazione all’annuale Giornata Nazionale per la Vita, il Cardinale Arcive­
scovo ha presieduto una Concelebrazione Eucaristica nel Santuario Basilica della Consolata ed ha 
proposto ai fedeli presenti questa omelia:

Carissimi, la nostra Celebrazione di questa sera potrebbe assumere il 
significato del piccolo seme di cui parlava il Vangelo che abbiamo ascoltato 
e che viene gettato nel campo. Poi, l'agricoltore che fa questo gesto vive, 
dorme, si alza, lavora, e non sa nemmeno che cosa avvenga di quel seme che 
ha gettato. Ad un certo punto, però, si accorge che germoglia e cresce, fino 
a giungere alla maturazione e al tempo della mietitura.

Di fronte al problema della vita, qual è la missione della Chiesa? Quale 
il compito di un cristiano?

Se noi parliamo della Chiesa in generale, o se volete della Chiesa consi­
derando soprattutto i suoi Pastori, il suo compito è quello di annunciare la 
"verità" del Vangelo della vita in un mondo che, un po' alla volta, sta 
distruggendo nella mente delle persone la stima del valore della vita.

Quando noi vediamo attraverso il telegiornale certe immagini relative a 
persone uccise in modo violento, non abbiamo la percezione che un po' per 
volta ci abituiamo e non ci fa neanche più effetto?

Quella di domenica prossima è la XXIV Giornata per la Vita. Proviamo 
a pensare, andando indietro negli anni, quando abbiamo celebrato la Prima 
Giornata per la Vita. Troviamo che è stata celebrata nel 1979, l'anno succes­
sivo all'introduzione in Italia della legge sull'aborto, la famosa legge 194.

I Vescovi italiani hanno sentito il bisogno di introdurre ogni anno una 
Giornata di preghiera e di riflessione sul valore della vita, perché gli aborti 
sono uccisione di persone.

Se io affermo questa verità davanti a certe persone di nostra conoscen­
za, mi sento dire che non è vero che con l'aborto si uccide una persona. È la 
grande questione dell'origine della vita e del valore dell'embrione, dove 
incontriamo delle contrapposizioni addirittura culturali perché esiste una 
tendenza - che tutti conosciamo - in opposizione alla Chiesa, che grazie a 
Dio è ancora il baluardo di difesa di valori fondamentali come la vita e il 
matrimonio.

Io devo comunicarvi certe amarezze, più che altro per condividerle con 
voi che siete sensibili a questi temi. Il Santo Padre, nei giorni scorsi rivol­
gendo il proprio discorso ai membri del Tribunale della Rota Romana, ha 
parlato dell'indissolubilità del matrimonio e, facendo riferimento alla legi­
slazione sul divorzio, ha detto che gli avvocati, se sono credenti e cattolici 
coerenti, essendo liberi professionisti dovrebbero declinare le cause di



Atti del Cardinale Arcivescovo 277

divorzio per le quali vengono interpellati. Un libero professionista infatti 
non è obbligato ad accettare di lavorare per una certa causa. Quello del Papa 
è un discorso sul quale dobbiamo riflettere, ma solo dopo averlo letto con 
attenzione. L'unica possibilità che lui prevede per un avvocato di lavorare a 
riguardo di una causa di divorzio corrisponde al caso previsto dal Catechi­
smo della Chiesa Cattolica, quando cioè si lavora per la tutela dei figli o per la 
tutela del patrimonio della parte più debole.

Quindi il discorso del Papa non ha alcun riferimento all'obiezione di 
coscienza. Eppure noi abbiamo sentito da tutte le televisioni e abbiamo letto 
su tutti i giornali che il Santo Padre incitava gli avvocati cattolici all'obie­
zione di coscienza. E stata diffusa una falsità, così come quando si sostiene 
che fino ad un certo giorno della gravidanza non c'è presenza di persona, di 
essere umano, mentre gli stessi biologi affermano che a partire dal primo 
istante del concepimento c'è la persona.

Il problema quindi è culturale, oltre che morale e religioso, e noi cattoli­
ci che difendiamo la vita umana, non solo quella nascente ma in ogni istan­
te della sua esistenza, siamo considerati conservatori.

Io credo che sia molto importante, proprio considerando la pagina del 
Libro di Samuele che abbiamo ascoltato nella prima Lettura - che presenta 
Anna la mamma di Samuele che va al Tempio di Silo dove in quel tempo 
c'era l'arca dell'Alleanza e rivolge al Signore la sua preghiera parlando con 
il cuore, senza dire parole, manifestando al Signore la propria amarezza per­
ché non aveva figli e promettendo al Signore che se le avesse donato un 
figlio lei lo avrebbe offerto per il servizio del Tempio (sarà poi Samuele, 
grande profeta e guida del popolo d'Israele) - dirvi che pochi giorni fa nella 
sacrestia di una chiesa, tra le molte persone che sono venute a salutarmi, mi 
si è avvicinato un papà di famiglia che mi ha detto: «Faccia una preghiera 
per me e per mia moglie. Desideriamo un bambino e invece mia moglie ha 
già avuto tre gravidanze che si sono interrotte per diversi problemi di salu­
te». In quella famiglia si piange, si prega, si supplica per avere un figlio, 
mentre in tante nostre cliniche, in tanti nostri ospedali, ogni settimana si 
uccidono numerosi bambini. E quindi importante pregare, gettare questo 
piccolo seme del messaggio sulla sacralità, sulla intangibilità del valore 
della vita.

Noi cristiani non dobbiamo mai stancarci di pregare per questo e, sicco­
me ci accorgiamo di un certo rifiuto culturale del valore della vita, dobbia­
mo chiedere a Dio di rimanere coerenti, per non diventare possibilisti, per­
ché questo è il grande rischio che un po' alla volta corriamo sempre di più, 
abituandoci alla mentalità corrente e per cui non ci fa più effetto sentire che 
nel mondo ogni anno vengono praticati cinquanta milioni di aborti, mentre 
allo stesso modo in cui abbiamo ragione a rabbrividire per l'uccisione di un 
bambino, dobbiamo rabbrividire ogni volta che viene ucciso un bambino 
che è nel grembo della mamma.

So che voi siete già convinti di quanto ho detto, però dobbiamo vera­
mente credere che con l'aiuto di Dio siamo qui per dare un segnale forte, che 
speriamo abbia una ricaduta in tutte le Comunità parrocchiali domenica 
prossima.



278 Atti del Cardinale Arcivescovo

Per questo preghiamo la Madonna, perché ci aiuti prima di tutto ad esse­
re rispettosi della nostra vita, riconoscenti al Signore per il dono della vita, 
e poi veri difensori del valore della vita, lavorando in aiuto ad essa, per 
difendere la vita contro chi la vorrebbe eliminare. Colgo quest'occasione per 
ringraziare tutti coloro che come volontari si mettono a disposizione per 
aiutare tante mamme in difficoltà, offrendo il proprio servizio nei Centri di 
aiuto alla vita e con il Movimento per la vita, oltre che collaborando con 
l'Ufficio diocesano per la Pastorale della Famiglia. Desidero ringraziarvi e 
incoraggiarvi perché davvero nelle nostre famiglie e nelle nostre case cri­
stiane ci sia la convinzione profonda sul valore della vita, unito alla pre­
ghiera e all'impegno di solidarietà e di carità verso chi è in difficoltà.

Uniamoci al cantico di Anna, che ringrazia Dio per aver ricevuto in dono 
il bambino Samuele e che Maria riprende nel cantico del Magnificat, per rin­
graziare il Signore del fatto che noi esistiamo e perché tutti abbiano la pos­
sibilità di stimare e di riconoscere la vita, come valore, come dono, che non 
deve essere assolutamente né sprecato, né annullato.



Atti del Cardinale Arcivescovo 279

Omelia nella X Giornata Mondiale del Malato

«Per coloro che vedono la vostra malattia, 
la vostra sofferenza e soprattutto 

la serenità con cui portate la vostra croce, 
anche voi siete luce»

Domenica 10 febbraio, in occasione della X Giornata Mondiale del Malato, il Cardinale Arcivesco­
vo ha presieduto una Concelebrazione Eucaristica nella chiesa grande del Cottolengo con larga 
partecipazione di malati, disabili, operatori sanitari e volontari.
Questo il testo dell'omelia di Sua Eminenza:

Carissimi, nella preghiera che abbiamo recitato all'inizio della Messa, 
che si chiama "colletta" perché raccoglie le aspirazioni che la Chiesa pre­
senta al Signore, ho pronunciato queste parole: «Signore, tu che hai voluto 
attraverso la follia della croce confondere la sapienza di questo mondo...», e penso 
che oggi, Giornata Mondiale del Malato, noi dobbiamo veramente iniziare 
la nostra riflessione considerando la preziosità della presenza degli amma­
lati nelle nostre famiglie, nelle nostre parrocchie, nelle nostre comunità, 
nella società e nel mondo intero. La loro preziosità nasce da una lettura di 
fede della malattia e della sofferenza. Proviamo a guardare i nostri fratelli 
infermi e chiederci: «Che significato ha quel tipo di vita?» (qualche volta 
certe persone trascorrono la vita intera nella sofferenza).

Che significato ha una vita così?
Il testo della preghiera "colletta" che ho letto dice proprio che lo sco­

priamo considerando la vicenda umana di Gesù.
San Paolo nella Lettera ai Filippesi dice che Cristo, pur essendo di natu­

ra divina, non ha tenuto per sé la sua uguaglianza con Dio, ma si è umilia­
to assumendo la condizione umana, facendosi simile agli uomini e sottopo­
nendosi alla sofferenza e alla morte in croce.

Qui è il segreto, fratelli carissimi, per una lettura sapienziale e sopran­
naturale della sofferenza e del dolore. Ciò che per il mondo è fallimento e 
inutilità, per Dio diventa strumento di salvezza. Ecco perché San Paolo, scri­
vendo ai cristiani di Corinto con il brano che abbiamo ascoltato nella secon­
da Lettura, ricorda che lui è arrivato a Corinto non offrendo la sapienza del 
tempo, ma conoscendo solo Cristo e questi crocifisso. Paolo aveva da offri­
re solo la grazia del Cristo crocifisso e risorto.

Per questo nella celebrazione di oggi desidero proporvi in sintesi quello 
che è non solo il contenuto della mia Lettera che ho scritto a voi, cari amma­
lati, in occasione di questa Giornata, ma che è il contenuto del Messaggio 
che ho rivolto a tutta la Diocesi per la Quaresima di quest'anno, intitolato: 
"Il Signore è vicino a chi ha il cuore ferito", e che sarà distribuito in tutte le Par­
rocchie e in tutte le Comunità.

In questo messaggio ho espresso tre pensieri fondamentali.



280 Atti del Cardinale Arcivescovo

Innanzi tutto il mio cuore di Pastore, pensando alle persone ammalate e 
a tante che sono sofferenti per altri motivi - per povertà, per preoccupazioni 
o lacerazioni familiari, per essere anziane e sole -, sente l'esigenza di andare 
in pellegrinaggio verso i tanti e molteplici "santuari" della sofferenza, nelle 
case degli ammalati, nelle case di cura, negli ospedali, nelle famiglie o negli 
istituti per la vecchiaia, nelle carceri dove è necessario portare conforto, ma 
pensa anche alla sofferenza di tante persone che passano per la strada e, pur 
apparendo serene, hanno invece la morte nel cuore. Se poi il mio sguardo si 
allarga sul mondo intero, penso alla sofferenza dei popoli che vivono in luo­
ghi dove c'è la guerra, o nell'oppressione, nella povertà e nella fame.

Vorrei, con il mio Messaggio per la Quaresima, portare una parola di 
speranza, che però non può prescindere da una domanda fondamentale che 
nasce anche nella malattia: «Perché a me questa sofferenza?».

Quante volte, di fronte a sofferenze o malattie, mi sono sentito rivolgere 
questa domanda, altre volte espressa dicendo: «Che cosa ho fatto di male 
perché il Signore mi mandasse questa sofferenza, questo castigo?». Dobbia­
mo essere molto prudenti, perché non possiamo mai parlare di castigo divi­
no di fronte alla malattia o alla sofferenza.

Quando, incontrando un cieco nato, i discepoli posero a Gesù questa 
domanda: «Maestro, chi ha peccato, lui o i suoi genitori, perché egli nasces­
se cieco?» (Gn 9,2), Lui rispose: «Né lui ha peccato né i suoi genitori, ma è 
così perché si manifestassero in lui le opere di Dio» (Gv 9,3) e poi lo guarì- 
Gesù non ha mai accettato il binomio peccato-castigo, peccato-malattia, pec­
cato-sofferenza. È vero che, come conseguenza del peccato originale, abbia­
mo tante tribolazioni, ma non dobbiamo abbinare l'interpretazione del 
significato della sofferenza o della malattia con il castigo di Dio a seguito del 
nostro peccato. Dio è Padre, non castiga, sostiene anche e soprattutto nella 
sofferenza e nella malattia.

Penso allora che anche per noi, come per Giobbe che ha vissuto un pro­
prio smarrimento di fronte alle disgrazie che gli sono capitate e che il Signo­
re ha permesso quasi per misurare la sua fedeltà a Lui, Dio interviene facen­
doci capire che, pur essendo innocenti, non abbiamo il diritto di sfidare la 
sua pazienza e aiutandoci a comprendere il significato della sofferenza.

Carissimi, il problema è proprio questo: riuscire da parte nostra a trova­
re una risposta al perché della sofferenza, soprattutto a quella dei bambini 
innocenti. Ci proviamo attraverso due considerazioni:

- anche alla luce della Parola di Dio la sofferenza, per la nostra limitata 
possibilità umana di ragionamento e di esperienza, resta comunque un 
mistero. Io non so perché una certa persona ha avuto una malattia, una tri­
bolazione che l'ha segnata per tutta la.vita e un'altra invece sta benissimo;

- però anche di fronte alla sofferenza di un bambino noi possiamo fare 
una seconda considerazione: quella sofferenza resta un mistero, ma rimane 
aperta la possibilità di capirne il significato guardando Gesù Cristo, croci­
fisso e risorto. Parliamo del dolore degli innocenti, ma chi è più innocente 
del Signore Gesù? Che cosa ha fatto di male il Signore Gesù? Eppure Lui 
totalmente innocente, senza peccato originale perché è il Figlio di Dio, ha 
scelto liberamente la sua passione e la sua morte, si è sottomesso a tutte le 
sofferenze dell'umanità, ha offerto la sua vita per noi.



Atti del Cardinale Arcivescovo 281

In questo modo, guardando e meditando sulla passione e sulla morte di 
Cristo, riesco ad intuire che, se Lui innocente, Figlio di Dio, ha scelto la sof­
ferenza e la morte, vuol dire che la sofferenza e la morte, anche degli inno­
centi come sono i bambini, hanno un valore salvifico per tutta l'umanità.

Non so dire attraverso quali percorsi la sofferenza ha valore salvifico per 
tutta l'umanità, ma sicuramente attraverso i percorsi della Grazia di Dio che 
ricapitola nelle persone morte nel suo Figlio Gesù la sofferenza di tutti gli 
uomini e di tutte le donne che sono sulla terra.

E quindi molto importante quello che ho richiamato nella conclusione 
del Messaggio per la Quaresima, l'invito che troviamo nella Lettera agli 
Ebrei: «Usciamo dunque anche noi dall’accampamento (dalla nostra situazione 
di vita) e andiamo verso di lui portando il suo obbrobrio (cioè il suo patibolo, la 
croce) perché non abbiamo quaggiù una città stabile, ma cerchiamo quella futura» 
(Eb 13,13-14). Andiamo incontro al Cristo che è la nostra salvezza e la Ver­
gine Maria, Consolata da Dio e Consolatrice nostra, è nostro sostegno e 
aiuto in ogni tribolazione.

Così di fronte alla sofferenza deve nascere in noi quella risposta di soli­
darietà che qui nella Piccola Casa è testimoniata in modo mirabile, qui al 
Cottolengo che, oserei dire, è il regno della carità.

«Spezza il tuo pane con l'affamato» ci diceva Isaia nella prima Lettura, 
«vesti chi è nudo, introduci in casa chi è senza tetto», e allora la tua luce bril­
lerà davanti al nostro Dio. Ogni cristiano, praticando la carità, lancia un 
grido di annuncio della presenza di Dio nel proprio cuore, si apre alla soffe­
renza di un fratello ed è portato a prendersi cura di lui. In questo modo riu­
sciamo davvero a realizzare l'affermazione di Gesù che il Vangelo di Matteo 
ci ha proposto: «Voi siete il sale della terra» (Mt 5,13). Il sale se diventa insi­
pido viene buttato via, il sale dà gusto alle vivande. Gesù ci dice che siamo 
il sale della terra, ma anche che dobbiamo diventarlo sempre più, diventare 
cioè persone che danno gusto alla vita, anche alla vita di chi è malato, di chi 
soffre, di chi è tribolato. «Voi siete la luce del mondo; non può restare nasco­
sta una città collocata sopra un monte (tutti la devono vedere)... Così risplen­
da la vostra luce davanti agli uomini, perché vedano le vostre opere buone e 
rendano gloria al vostro Padre che è nei cieli» (Mt 5,14-16).

Carissimi, tutti voi che vi prendete cura dei malati, come il buon sama­
ritano che si è fermato a soccorrere quel povero sfortunato assalito lungo la 
strada, come il buon samaritano che è il Cristo che essendo Dio si fa uomo 
per prendersi cura di noi, tutti voi siete questa luce! Gli uomini, anche quel­
li lontani da Dio, vedono la vostra carità e renderanno gloria al Padre!

Per tutti coloro che vedono, care sorelle e cari fratelli ammalati, la vostra 
Malattia e la vostra sofferenza e soprattutto la serenità con cui portate la 
Vostra croce, anche voi siete luce, perché chi vi vede innalza la propria lode 
a Dio e vede il miracolo di una grazia che vi sostiene, di una presenza che vi 
conforta e di una forza interiore che vi dà la possibilità di perseverare nella 
fiducia e nell'abbandono nelle mani di Dio, nonostante le vostre tribolazioni.

Carissimi, presto o tardi la croce bussa alla porta di ciascuno, dipende da 
boi sapere che insieme a noi c'è Gesù che ci aiuta a portarla e a sentirla come 
strumento di redenzione e di salvezza.



282 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia in Cattedrale nel Mercoledì delle Ceneri

Orientare il nostro cammino verso la Pasqua 
per rinnovare la nostra vita cristiana

La sera di mercoledì 13 febbraio, primo giorno di Quaresima, il Cardinale Arcivescovo ha presie­
duto in Cattedrale una Concelebrazione Eucaristica con i Vicari Generali, i Canonici del Capitolo 
Metropolitano e molti altri sacerdoti. Nel corso della Liturgia si è compiuto anche il Rito della ele­
zione o iscrizione del nome per alcune decine di catecumeni, candidati ai Sacramenti dell’Inizia­
zione cristiana durante la Veglia Pasquale.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eminenza:

Ci fermiamo a fare una riflessione sul significato del primo giorno della 
Quaresima, che apre il cammino della comunità cristiana verso la Pasqua 
del Signore, lasciandoci illuminare dalla Parola di Dio che è stata procla­
mata; ma nello stesso tempo vorrei poi dire una parola specifica a voi, caris­
simi catecumeni, che vi preparate a ricevere i Sacramenti dell'Iniziazione 
cristiana nella prossima Veglia Pasquale.

A me sembra che questa sera, almeno noi che siamo qui presenti per ini­
ziare la Quaresima partecipando all'Eucaristia, dovremmo sentire l'invito 
chiaro che il Signore ci rivolge per una svolta che dobbiamo compiere nel 
cammino della nostra vita spirituale, Nella nostra Diocesi siamo nell'Anno 
della Spiritualità, il primo anno previsto dal programma del Piano Pasto­
rale diocesano e ci stiamo preparando per un impegno straordinario di 
annuncio del Vangelo a tutte le persone. È questo quindi un anno nel quale 
ci sono proposte di preghiera più intensa nelle comunità parrocchiali, nelle 
varie realtà ecclesiali, ed è un anno nel quale la spiritualità deve essere inte­
sa non solo come un aumento della preghiera, della nostra attenzione a Dio 
in senso orante, ma dell'attenzione a Dio manifestando una conversione 
della nostra vita, un miglioramento dei nostri comportamenti concreti.

Così la parola del Profeta Gioele che ci diceva a nome di Dio: «Ritorna­
te a me con tutto il cuore ... radunate un'assemblea straordinaria. Tutti si rivolga­
no al Signore piangendo e dicendo: "Perdona, Signore, i nostri peccati!"» deve 
essere intesa non solo come un invito ad alcune osservanze esteriori, come 
per esempio il digiuno, l'astinenza dalle carni, qualche mortificazione cor­
porale, ma soprattutto come un invito alla conversione del cuore. Il rito 
stesso dell'imposizione delle ceneri - che un tempo veniva conferito 
accompagnandolo sempre con la stessa espressione, estremamente signifi­
cativa: «Ricordati che sei polvere, e in polvere tornerai» - prevede oggi anche 
questa formula: «Convertitevi, e credete al Vangelo». Le due espressioni sono 
collegate tra loro perché la necessità della conversione e di credere all'an­
nuncio della salvezza che viene dal Signore Gesù è collegata anche ad una 
coscienza viva, convinta che siamo polvere, che siamo creature, che siamo 
di passaggio, e proprio perché siamo di passaggio dobbiamo concentrarci 
su ciò che veramente è importante, definitivo, cioè la nostra vita di comu-



Atti del Cardinale Arcivescovo 283

nione con Dio, nell'oscurità della fede qui sulla terra ma poi nella visione 
nell'aldilà.

Ci invitano alla conversione anche la parola di San Paolo, rivolta ai cri­
stiani di Corinto, con la quale l'Apostolo chiede di cogliere questo tempo 
come un tempo favorevole, un tempo di salvezza, un tempo di straordina­
ria riconciliazione con Dio, e la pagina evangelica dove Gesù ricorda le tre 
caratteristiche fondamentali della vita del discepolo: la preghiera, il digiuno 
e l'elemosina, che non devono essere vissute con ostentazione, con il desi­
derio che gli altri vedano le opere di bene che facciamo, ma piuttosto nel 
segreto della nostra coscienza, là dove solo Dio vede e solo Lui ci darà la 
ricompensa, mentre noi a volte cerchiamo riconoscenza dagli uomini e così 
viene a mancare la motivazione soprannaturale del nostro agire cristiano.

È quindi molto importante questa sera, iniziando i quaranta giorni del 
tempo di Quaresima, orientare il nostro cammino verso la Pasqua con delle 
buone intenzioni, con dei buoni propositi, traducendoli poi in scelte concre­
te di vita per rinnovare la nostra vita cristiana.

A questo riguardo ricordo anche la riflessione che ho voluto proporre a 
tutta la Comunità diocesana sul tema del dolore e della sofferenza nel Mes­
saggio che ho scritto per la Quaresima di quest'anno: "I/ Signore è vicino a chi 
ha il cuore ferito". Penso che tutti noi, per un motivo o per un altro, piccolo o 
gravissimo, avvertiamo che la sofferenza è quotidianamente compagna 
della nostra vita. In quel Messaggio ho voluto invitare tutti i fedeli, e quin­
di anche noi, a riflettere sul significato del dolore umano, sia per manifesta­
re come Pastore, come Vescovo, la mia solidarietà, la mia vicinanza a tutte 
le categorie di persone che soffrono - soprattutto gli ammalati, i morenti, i 
bambini colpiti dalla malattia o portatori di handicap -, sia per aiutare ad 
intravedere un significato, un senso, un valore alla nostra sofferenza, tro­
vandoli nella Passione e nella Morte di Cristo. Soltanto col’.egando la nostra 
sofferenza con quella di Cristo, il vero innocente, il senza peccato perché 
Figlio di Dio, noi riusciamo a trovare un senso della sofferenza delle creatu­
re innocenti che vivono accanto a noi.

Così il nostro cammino di Quaresima 2002, inserito nel Piano Pastorale 
diocesano, deve rendere più profonda la nostra fede e più generosa la nostra 
carità, e soprattutto deve fondare una scelta nuova e convinta nei confronti 
del Signore, come l'unico Signore della nostra vita.

* * *

Carissimi catecumeni, che questa sera sarete presentati a me, Pastore 
della Chiesa di Torino, per essere scelti, chiamati, eletti, per il conferimen­
to dei Sacramenti dell'Iniziazione cristiana nella notte della Veglia Pasqua­
le, desidero dirvi che scegliere Gesù Cristo come l'unico Signore della 
vostra vita è la condizione per fare con serietà e responsabilità il passo che 
vi preparate a compiere. Io vi farò tre domande - davanti a tutta la Comu­
nità cristiana presente - per introdurre questo Rito di elezione, che segna 
l'ultimo tratto del catecumenato. Le tre domande si esprimono, più o 
meno, così:



284 Atti del Cardinale Arcivescovo

- vi siete davvero messi in ascolto di ciò che il Signore, attraverso 
la sua Parola, ha detto, sta dicendo o dirà a voi?

- preparandovi al Battesimo, alla Cresima e all'Eucaristia, avete 
incominciato a cambiare vita? (perché non è possibile chiedere il 
Battesimo con sincerità se non c'è il desiderio altrettanto sincero 
di cambiare vita e di cominciare a vivere veramente da cristiani);

- avete iniziato a vivere nella comunione, nella fraternità ecclesia­
le, con gli altri credenti e battezzati? soprattutto avete iniziato a 
pregare insieme con loro?

E quindi molto importante - anche per noi che siamo già battezzati - 
capire su quali valori deve costruirsi il vostro tempo conclusivo della pre­
parazione ai Sacramenti dell'Iniziazione cristiana:

- l'ascolto della Parola di Dio, perché il Signore ci parla per inse­
gnarci come vivere e la sua Parola è regola di vita per noi, i suoi 
Comandamenti sono dieci parole fondamentali per orientarci 
nella scelta del bene e nel rifiutare il male;

- l'ascolto della Parola di Dio non deve però essere solo materiale, 
ma ascolto di vita, per cui ascolto e metto in pratica, ascolto e 
vivo come il Signore mi dice, comportandomi come Lui si è com­
portato. Come sapete con il Battesimo vi vengono perdonati tutti 
i peccati fatti fino ad ora, però bisognerà promettere di non pec­
care più, di vivere custodendo la vita di Dio dentro di noi, ossia 
la grazia santificante, la presenza di Dio che santifica la nostra 
vita;

- la preghiera con la comunità cristiana, perché verrete battezzati, 
cresimati e parteciperete all'Eucaristia non individualmente, ma 
all'interno di una comunità cristiana che è la Chiesa.

Per questo io desidero manifestare a voi, già da stasera, la mia gioia per 
questo grande dono che viene fatto alla Chiesa di Torino attraverso il vostro 
cammino verso i Sacramenti dell'Iniziazione cristiana. Nello stesso tempo 
desidero anche assicurarvi il mio ricordo al Signore e la mia speranza, come 
Pastore, che il Vostro inserimento nelle diverse comunità di appartenenza 
possa veramente arricchire la presenza cristiana nella nostra società.

Vi raccomando, come faceva l'Apostolo Paolo, a non accogliere invano 
la Grazia di Dio. Il Signore è sempre generoso con noi, non sempre noi lo 
siamo con Lui, però questa sera siamo qui insieme per animarci in un cam­
mino più impegnato, che diventi più credibile per gli altri, e soprattutto sia 
di sostegno per questi nostri fratelli e sorelle che ricevendo il Battesimo 
diventeranno membra vive del Popolo di Dio che è la Chiesa



Atti del Cardinale Arcivescovo 285

Ritiro di Quaresima per le Religiose

Crocifìsse con Cristo
Domenica 17 febbraio, le Religiose dell’Arcidiocesi hanno iniziato il Tempo di Quaresima con un 
pomeriggio di ritiro spirituale nella sede torinese dell’Università Pontifìcia Salesiana.
Il Cardinale Arcivescovo ha proposto la seguente meditazione:

Premessa

Facciamo una breve premessa per cogliere lo spirito della Quaresima che è l’invito di 
conversione che Dio fa a tutti noi. Quante volte abbiamo già sentito questo invito eppure 
ogni volta abbiamo bisogno di convertirci, di fare un passo in più. Nessuno, finché siamo su 
Questa terra, può dire di aver già completato il proprio cammino di conversione.

Quaresima è:
a) Tempo di riconvocazione che Dio fa di tutti noi. Il Profeta Gioele, nel mercoledì 

delle Ceneri, diceva:
«Suonate la tromba in Sion, 
proclamate un digiuno, 
convocate un’adunanza solenne. 
Radunate il popolo, indite un’assemblea, 
chiamate i vecchi, riunite i fanciulli... 
Tra il vestibolo e l'altare piangano 
i sacerdoti, ministri del Signore e dicano: 
"Perdona, Signore, al tuo popolo 
Perché si dovrebbe dire tra i popoli: 
“Dov’è il loro Dio?”».

E 1’adunanza solenne è questa in cui sono convocate tutte le Suore della Diocesi o alme­
no le rappresentanti delle loro comunità. Dobbiamo farci voce di tutta l’umanità e chiedere 
Perdono delle tante cose che nel mondo non piacciono a Dio, perché non sono secondo il 
suo progetto, e costituiscono una calamità per l’umanità intera. Il peccato è una calamità per 
tutta l’umanità. Il Signore vuole che si chieda perdono e che ci presentiamo come persone 
riconciliate con Lui, perdonate da Lui, perché i popoli non debbano dire: "Dov’è il loro 
Dio?”. La gente ci osserva nel nostro modo di agire, di essere, nel nostro stile di vita e temo 
che, qualche volta, i nostri comportamenti suscitino la domanda: «Ma dov’è il loro Dio? Per 
chi vive quella suora?». La sua scelta di vita indica che il Signore è tutto per lei, ma non pare 
che, in concreto, ella viva esclusivamente per Dio. Quindi, voi capite che il testo di Gioele 
ci provoca ancora una volta, in questa Quaresima, a metterci con serietà di fronte alle nostre 
responsabilità. Quindi è tempo di “riconvocazione” per incontrare il Signore, per rinnovar­
ci e perché gli altri possano dire che noi siamo concentrati su Dio. Queste cose sono facili 
da dirsi, ma non sono facili da attuare anche per me e per tutti. Richiedono un salto di qua­
lità che è la fede.

b) Tempo di “svolta” nella nostra vita spirituale: svoltare vuol dire conversione, ritor­
nare sui nostri passi perché siano giusti, sulle nostre scelte perché siano più perfette, cioè 
Quelle secondo le attese di Dio.

c) Tempo di “ricominciamento”: dobbiamo sentirci persone che hanno sempre biso­
gno di ricominciare da capo a cercare il Signore, a ripercorrere i sentieri della fede e della 
speranza, a rinnovare il nostro impegno di ascetica e di vita cristiana. Ricominciare quindi



286 Atti del Cardinale Arcivescovo

ancora una volta il cammino dietro a Gesù, che sale a Gerusalemme, che va ad immolarsi, 
a farsi crocifiggere, inchiodare sulla croce ed attendere che noi saliamo con Lui per farci 
crocifiggere con Lui, senza recalcitrare come Pietro.

Gesù dice: «Ecco, noi saliamo a Gerusalemme e il Figlio dell’uomo sarà consegnato ai 
sommi sacerdoti e agli scribi: lo condanneranno a morte... e lo uccideranno; ma dopo tre 
giorni risusciterà» (Me 10,33-34). Gesù dice: “noi” saliamo a Gerusalemme e non “io”  
salgo a Gerusalemme. Quindi siamo tutti invitati a metterci in cammino dietro a Lui per per­
correre i suoi stessi passi. San Basilio quando vuol spiegare chi è il monaco dice che egli è 
colui che mette i piedi sulle stesse orme lasciate impresse da Gesù.

Questa vuol essere una piccola premessa alla nostra meditazione che verte su un impor­
tante versetto della Lettera ai Galati (2,20):

«Sono stato crocifisso con Cristo e non sono più io che vivo, ma Cristo vive in 
me. Questa vita nella carne, io la vivo nella fede del Figlio di Dio, che mi ha 
amato e ha dato se stesso per me».

Su questo importante versetto vogliamo “imbastire” la nostra meditazione. Ho detto 
“imbastire” perché tocca poi a ciascuna di voi fare la cucitura definitiva.

Il mio lanciare qualche spunto di riflessione richiede da parte vostra interiorizza­
zione, approfondimento e soprattutto stabilità nella volontà di camminare nella direzione 
che questa Parola di Dio, comunicata a noi attraverso Paolo, ci indica e ci sollecita a per­
correre.

1. «Sono stato crocifisso con Cristo»
Che cosa ha significato per Paolo questa espressione? Che cosa ha voluto dire per Paolo 

essere crocifisso con Cristo? Secondo la tradizione Paolo è morto decapitato e non crocifis­
so. Ma noi dobbiamo guardare la vita; noi pure dobbiamo essere crocifissi nel senso spiri­
tuale. Vediamo cosa ha significato per Paolo questa espressione.

a) La sua è stata una vita di dedizione apostolica ma accompagnata da sofferenze, prove 
e persecuzioni.

Scrivendo la sua seconda Lettera ai Corinzi, Paolo si vede costretto a fare l’elogio di se 
stesso nei confronti di chi, spacciandosi per apostolo, divide la comunità. Allora l’Aposto­
lo prende le difese del suo insegnamento e porta i titoli per cui egli ha autorità sui Corinzi 
e dice: «Però in quello in cui qualcuno osa vantarsi, lo dico da stolto, oso vantarmi anch'io. 
Sono Ebrei? Anch'io! Sono Israeliti? Anch’io! Sono stirpe di Abramo? Anch’io! Sono mini­
stri di Cristo? Sto per dire una pazzia, io lo sono più di loro: molto di più nelle fatiche, 
molto di più nelle prigionie, infinitamente di più nelle percosse, spesso in pericolo di morte-  
Cinque volte dai Giudei ho ricevuto i trentanove colpi; tre volte sono stato battuto con le  
verghe, una volta sono stato lapidato, tre volte ho fatto naufragio, ho trascorso un giorno 
e una notte in balìa delle onde. Viaggi innumerevoli, pericoli di fiumi, pericoli di briganti- 
pericoli dai miei connazionali, pericoli dai pagani, pericoli nella città, pericoli nel deser­
to, pericoli sul mare, pericoli da parte di falsi fratelli; fatica e travaglio, veglie senza nume­
ro, fame e sete, frequenti digiuni, freddo e nudità. E oltre a tutto questo, il mio assillo quo­
tidiano, la preoccupazione per tutte le Chiese. Chi è debole, che anch’io non lo sia? » (2Cor 
11, 21-29). 

b) Dal momento in cui Paolo ha incontrato Gesù sulla via di Damasco non si è più vol­
tato indietro e ha dato alla sua esistenza, a qualunque prezzo, l’unico scopo di essere al ser­
vizio del Vangelo.

Egli ha pagato di persona. Questo suo impegno per il Vangelo e per il Signore è stato 
coronato col martirio, quindi la massima prova di fedeltà, ma anche la più grande configu­
razione a Cristo crocifisso.



Atti del Cardinale Arcivescovo 287

Paolo aveva scritto ai Filippesi esprimendosi così: «Abbiate in voi gli stessi sentimenti 
che furono in Cristo Gesù, il quale, pur essendo di natura divina, non considerò un tesoro 
geloso la sua uguaglianza con Dio; ma spogliò se stesso assumendo la condizione di servo 
e divenendo simile agli uomini; apparso in forma umana, umiliò se stesso facendosi obbe­
diente fino alla morte e alla morte di croce» (Fil 2,5-8).

Paolo sente di essere animato dagli stessi sentimenti che furono in Cristo Gesù, cioè 
dagli stessi atteggiamenti interiori del Signore.

c) Come riusciamo a collocare noi stessi dentro a questa prospettiva che l’Apostolo ci 
offre con l’espressione: «Sono stato crocifìsso con Cristo»? Cosa vuol dire per me lasciar­
mi crocifiggere con Cristo?

Essere disposti a lasciarsi crocifiggere con Cristo significa:
• Entrare nella logica dell’offerta finale della nostra vita, anche con il martirio, se fosse 

necessario; ma comunque, al di là del martirio, con la donazione totale della nostra esisten­
za. In questo momento mi ricordo una suora, giovane missionaria, che avevo accompagna­
to nei momenti finali della sua vita, la quale parlando della morte, mentre io cercavo di aiu­
tarla a sentirsi serena in questo passo finale, concludeva così la sua riflessione: «Di fronte 
alla morte mi sento tranquilla, perché il Signore sa che io gli ho dato tutto». La scelta della 
vita consacrata significa dare tutto a Lui e vivere solo per Lui.

«Nessuno di noi, infatti, vive per se stesso e nessuno muore per se stesso, perché se noi 
viviamo, viviamo per il Signore; se noi moriamo, moriamo per il Signore. Sia che viviamo, 
da che moriamo, siamo dunque del Signore» (Rm 14,7-8).

• Comprendere che c’è un morire quotidiano a noi stessi che deve caratterizzare il 
nostro impegno ascetico: «Se qualcuno vuol venire dietro a me rinneghi se stesso, prenda la 
sua croce e mi segua. Perché chi vorrà salvare la propria vita, la perderà; ma chi perderà 
la propria vita per causa mia, la troverà» (Mt 16,24-25). Capire questo significato dell’es­
sere crocifisso con Cristo nell’oggi della nostra vita quotidiana è importante, ma è impor­
tante anche cogliere come mai Paolo usa questa parola “crocifisso” anche se lui non è stato 
inchiodato in croce.

• Nella Lettera ai Galati Paolo usa il verbo crocifiggere col significato di “rinunciare”, 
ripudiare: «Quanto a me non ci sia altro vanto che nella croce del Signore nostro Gesù Cri­
sto, per mezzo della quale il mondo per me è stato crocifisso, come io per il mondo» (Gal 
6,14). Crocifiggere il mondo vuol dire “ripudiare” il mondo, così come essere crocifissi noi 
Per il mondo significa essere ripudiati dal mondo. Non deve rincrescervi di essere ripudiate 
dal mondo perché questa è la logica del mondo. Il mondo ci ripudia perché siamo altro 
rispetto alle sue scelte. Il mondo va inteso non come le altre persone ma come realtà che si 
oppone a Cristo, ed è questa realtà che noi dobbiamo crocifiggere, ripudiare. È allora impor­
tante specificare cosa vuol dire conoscere e vivere un rapporto con il mondo che sia coerente 
con la vostra condizione di consacrate. Rispuntano qui le tre tentazioni di Gesù delle quali 
ci parlava il Vangelo di oggi. Noi dobbiamo:

- crocifiggere le cose materiali, e quindi anche il nostro corpo nel senso di non accon­
tentarlo in tutte le sue voglie, in tutti i suoi capricci. Crocifiggere le cose materiali: «Di’ che 
queste pietre diventino pane». Hai fame? Soddisfa questa fame, mangia, prenditi il piacere 
di mangiare. E il Signore risponde rifiutando questa proposta (1- tentazione);

- crocifiggere la voglia del successo, dell’applauso anche a costo di tentare, cioè di 
strumentalizzare, Dio (2e tentazione);

- crocifiggere la nostra sete di possedere. Per voi, che avete fatto il voto di povertà, 
crocifiggere significa rinunciare, cioè prendere le distanze da ogni voglia di possesso nei 
confronti di tutte le cose e anche nei confronti delle proprie idee, del proprio punto di vista 
(3- tentazione).

La difesa eccessiva del mio punto di vista va contro la povertà perché lo considero



288 Atti del Cardinale Arcivescovo

come la mia ricchezza a cui non voglio rinunciare. Allora il Signore dice a Satana e a noi: 
«Adora il Signore Dio tuo e a lui solo rendi culto». Quindi il “crocifiggere” acquista il 
significato ascetico di rinunciare. «Il mondo per me è stato crocifisso, come io per il 
mondo».

• Un’ultima sottolineatura di questa prima parte del versetto riguarda il “con Cristo”: 
è con Lui e per Lui che noi accettiamo, cerchiamo questo tipo di crocifissione. Non si sce­
glie la croce per il gusto della croce, sarebbe da stolti; come non si sceglie il morire per il 
gusto di morire ma per un bene più grande, per una vita più piena e più vera. È Cristo la 
motivazione per cui accetto di immolarmi per tutta la vita.

2. «Non sono più io che vivo, ma Cristo vive in me»
Questa espressione di Paolo merita qualche approfondimento. Nella Lettera ai Filippe- 

si (1,21) Paolo diceva: «Per me il vivere è Cristo e il morire un guadagno». Il morire è un 
guadagno perché incontro Cristo nella visione. La morte mi apre la porta alla pienezza della 
vita, ad una vita più perfetta che è la visione beatifica del Signore.

Il «per me vivere è Cristo» comporta una profondità della comprensione della vita con 
sacrata intesa come svuotamento di se stessi per rivestirsi di Cristo Gesù.

Avendo conosciuto e creduto con tutto se stesso a Gesù, Paolo ormai considera tutto il 
resto «una perdita di fronte alla sublimità della conoscenza di Cristo Gesù, mio Signore, per 
il quale ho lasciato perdere tutte queste cose e le considero come spazzatura, al fine di gua­
dagnare Cristo e di essere trovato in lui» (Fil 3,8-9).

Per Paolo l’adesione totale di fede a Gesù Cristo lo porta ad espropriarsi.
Espropriarci della nostra vita e lasciarci abitare dal Signore significa che, a livello di 

pensieri, parole e comportamenti, noi dobbiamo sintonizzarci con Cristo.
a) 1 pensieri: «Ora noi non abbiamo ricevuto lo spirito del mondo, ma lo Spirito di 

Dio per conoscere tutto ciò che Dio ci ha donato ... L’uomo naturale però non comprende 
le cose dello Spirito di Dio; esse sono follia per lui, e non è capace di intenderle, perché 
se ne può giudicare solo per mezzo dello Spirito. L'uomo spirituale invece giudica ogni 
cosa, senza poter essere giudicato da nessuno. Chi infatti ha conosciuto il pensiero del 
Signore in modo da poterlo dirigere? Ora, noi abbiamo il pensiero di Cristo» (ICor 2.12- 
16). Ora noi non abbiamo ricevuto lo spirito del mondo ma lo Spirito di Dio per conosce­
re tutto ciò che Dio ci ha donato. L’uomo naturale, quello che tiene le sue idee, non com­
prende le cose dello Spirito di Dio. Esse sono follia per lui e non è capace d’intenderle per­
ché solo chi si ispira alle cose del Signore può capire le cose di Dio. L'uomo spirituale inve­
ce giudica ogni cosa senza poter essere giudicato da nessuno. «Chi infatti ha conosciuto il 
pensiero del Signore in modo da poterlo dirigere?». Paolo si sente talmente sicuro di mani­
festare il pensiero del Signore al punto di dire: «Io ho il pensiero di Cristo, cioè quello che 
vi dico viene dal Signore. Perché io non sono un uomo naturale, chiuso alla comprensione 
del mistero di Dio, ma ho lo Spirito Santo che mi dà la possibilità di capire il pensiero di 
Cristo». Questo dobbiamo tenerlo presente nel nostro lavoro ascetico perché non dobbia­
mo lottare col Signore affinché Egli venga dalla nostra parte, ma dobbiamo assimilarci al 
suo pensiero, alle sue intenzioni, ai suoi progetti su ciascuno di noi. D’altra parte quando 
Paolo è andato a Corinto dice: «Io ritenni infatti di non sapere altro in mezzo a voi se non 
Gesù Cristo, e questi crocifisso» (ICor 2,2).

b) Le parole: «La mia parola e il mio messaggio non si basarono su discorsi persua­
sivi di sapienza, ma sulla manifestazione dello Spirito e della sua potenza, perché la vostra 
fede non fosse fondata sulla sapienza umana, ma sulla potenza di Dio» (ICor 2,4).

Qui esaminiamo velocemente la qualità delle nostre parole, quelle che si dicono da mat­
tina a sera.



Atti del Cardinale Arcivescovo 289

Ecco le varie situazioni che si creano quando una persona non parla perché ha il cuore 
ricolmo della sapienza cristiana ma perché esprime se stessa e tante volte il suo vuoto inte­
riore:

- parla a vanvera, come si dice, cioè le sue parole non hanno sostanza e non esprimo­
no idee ma il nulla;

- o si ferma per lo più su banalità;
- oppure dice addirittura cose sbagliate.
Qui desidero veramente richiamare la vostra attenzione: si pensi a certi discorsi che si 

sentono in giro e che toccano spesso problematiche teologiche o ecclesiali o spirituali senza 
il minimo sforzo di discernimento o di equilibrio. Vorrei davvero che si prendesse sul serio 
quanto sto dicendo. Non pronunciate con troppa fretta giudizi positivi o entusiasti su certe 
forme di spiritualità che sono deformate, per non dire sbagliate. Siamo molto esposti a que­
sto pericolo e non si fa discernimento, si corre, si va secondo la moda, si leggono i giorna­
letti di cui non si conosce l’autore. Tanti gruppi, in cui ci si ritrova sovente diventano luoghi 
in cui raccogliere denaro e questo non so se sia secondo Dio... Bisogna far discernimento. 
Voi, care Suore, nella vostra vita consacrata, nella tradizione spirituale delle vostre Congre­
gazioni, nel nutrimento quotidiano della Parola di Dio, nelle attività di formazione che rice­
vete dalla Congregazione trovate quanto vi è necessario per essere brave Suore. Quindi non 
dovrebbe esserci più la necessità di cercare altrove. Non siate come chi va al supermercato 
col bisogno di vedere sempre cose nuove... Non tutto ciò che è nuovo è giusto, a volte le 
novità sono bizzarrie di persone un po’ scervellate. Non intendo parlare di nessuno in parti­
colare, ma desidero mettervi davanti il rischio e la necessità del discernimento. La Chiesa vi 
indica nella spiritualità delle vostre Congregazioni, da essa approvate, strade sicure e queste 
sono da percorrere.

c) I comportamenti: «Chi dice di dimorare in Cristo, deve comportarsi come lui si è 
comportato» (1 Gv 2.6). E nel discorso della montagna Gesù ci dice: «Così risplenda la 
vostra luce davanti agli uomini, perché vedano le vostre opere buone e rendano gloria al 
vostro Padre che è nei cieli» (Mt 5,16).

- Quante persone abbiamo avvicinato a Dio con la nostra testimonianza?
- Quante persone abbiamo allontanato da Dio con la nostra controtestimonianza?
Se non sono più io che vivo ma è Cristo che vive in me, cioè se io esproprio la mia vita 

e metto Lui nei miei pensieri e comportamenti allora porto la gente a Dio. Se al contrario 
sono io che vivo e non sono sufficientemente ispirati a Lui allora forse allontano da Dio.

3. «Questa vita nella carne io la vivo nella fede del Figlio di Dio,
che mi ha amato e ha dato se stesso per me»
Vorrei davvero che queste parole, come diceva Giobbe, si imprimessero nella pietra, si 

fissassero nella mente.
La vita terrena (nella carne) deve essere illuminata dalla fede. La fede non annulla la 

nostra umanità ma la realizza in pienezza: «La gloria di Dio è l’uomo vivente!» (S. Ireneo). 
Questo vale anche per la nostra specifica condizione di persone consacrate.

«Dilexit me et tradidit semetipsum prò me» (Mi ha amato e ha dato se stesso per me).
- Il dilexit che si concretizza nel tradidit; «Non c’è amore più grande di questo: dare 

la vita per i propri amici».
- Il "me" in rapporto al “noi”. Paolo qui non usa il noi, ma il me, perché personal­

mente devo prendere coscienza di questo paradosso: Cristo sarebbe morto sulla croce anche 
per salvare soltanto me. Questo aver dato la vita per tutti ha una valenza personalissima.

- La mia risposta dovrebbe essere proporzionata a questo immenso dono. Se Lui ha 
dato la vita per me anch’io la devo dare per Lui.



290 Atti del Cardinale Arcivescovo

Conclusione
Mi piace ricordare quei Greci che andarono da Filippo e gli dissero: «Vogliamo vedere 

Gesù». La Quaresima è un’occasione per metterci alla ricerca di Gesù. Devo dare una rispo­
sta a chi mi chiede che vuole vedere Gesù. Ma quale Gesù? Un Gesù autentico e non modi­
ficato secondo i nostri criteri, che è il Gesù crocifisso.

«Quando sarò elevato da terra, attirerò tutti a me!» (Gv 12,32). Vi lascio su questa 
espressione e domando: «La senti questa calamita? Ti senti attirata da questo interesse? Con­
verge lì la tua testa, il tuo cuore, la tua attenzione?».

Non perdiamo il fascino del Crocifisso!



Cuna Metropolitana

CANCELLERIA

Rinunce di parroci
FERRERO don Domenico, nato in Trinità (CN) 1’1-5-1950, ordinato il 5-6-1977, ha 

Presentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia Santi Giovanni Battista e Bartolo­
meo in Rivara. La rinuncia è stata accettata con decorrenza dal 12 febbraio 2002.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della stessa parrocchia.

RIVALTA can. Francesco, nato in Buttigliera d’Asti (AT) 1’8-5-1925, ordinato il 
26-6-1949, ha presentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia Santi Pietro e Paolo 
Apostoli in Berzano di San Pietro (AT). La rinuncia è stata accettata con decorrenza dall’ 1 
marzo 2002.

Termine di ufficio
FASSINO don Fabrizio, nato in Rivoli il 19-5-1963, ordinato il 22-5-1988, parroco della 

Parrocchia S. Martino Vescovo in Rivoli, ha terminato in data 26 febbraio 2002 l’ufficio di 
consulente per il settore sport presso l’Ufficio diocesano per la pastorale del turismo, tempo 
libero e sport.

Trasferimento di parroco
GOLZIO don Igino, nato in Torino il 30-7-1949, ordinato il 17-11-1984, è stato trasfe­

rito in data 15 febbraio 2002 dalla parrocchia Gesù Maestro in Beinasco alla parrocchia S. 
Nazario Martire in 10090 VILLARBASSE, p. delle Chiese n. 2, tei. 011/95 21 12.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato anche nominato amministratore parroc­
chiale della parrocchia Gesù Maestro in Beinasco.

Nomine
- di parroci

AIROLA don Giancarlo, nato in Torino il 17-1-1958, ordinato il 7-6-1987, è stato no­
minato in data 15 febbraio 2002 parroco della parrocchia S. Vincenzo Martire in 10076 
NOLE, p. Vittorio Emanuele II n. 5, tei. 011/929 71 00.

291



292 Curia Metropolitana -Cancelleria

MONDINO don Giovanni, nato in Cervere (CN) il 29-9-1946, ordinato il 29-6-1970, 
parroco della parrocchia S. Giacomo Apostolo in Beinasco, è stato anche nominato in data 
15 febbraio 2002 parroco della parrocchia Gesù Maestro in Beinasco.

- di amministratori parrocchiali
SPAGNOLO don Flaviano, S.D.B., nato in Mason Vicentino (VI) il 23-1-1939, ordina­

to il 29-6-1970, è stato nominato in data 4 febbraio 2002 amministratore parrocchiale della 
parrocchia Maria Madre di Misericordia in Torino, vacante per il trasferimento del parroco 
don Attilio Boniforte.

SARTORIO p. Ernesto, S.S.S., nato in Arsago [ora Arsago Seprio] (VA) il 16-8-1946. 
ordinato il 23-12-1974, è stato nominato in data 25 febbraio 2002 amministratore parroc­
chiale della parrocchia S. Vincenzo Martire in Noie, vacante per il trasferimento del parro­
co don Quintino Andreis.

BURZIO don Francesco, S.D.B., nato in Poirino il 29-5-1952. ordinato il 31-5-1980. è 
stato nominato in data 1 marzo 2002 amministratore parrocchiale della parrocchia Santi Pie­
tro e Paolo Apostoli in Berzano di San Pietro (AT), vacante per la rinuncia del parroco can- 
Francesco Rivalla.

- altre
D’ARIA don Daniele, nato in Torino il 19-2-1955, ordinato il 14-10-1979, è stato nomi­

nato in data 15 febbraio 2002 assistente diocesano dell’Azione Cattolica - Settore Adulti- 
Sostituisce don Fiorenzo Lana, dimissionario.

MASOERO don Claudio, nato in Torino il 23-5-1970, ordinato il 10-6-1995, vicario 
parrocchiale nella parrocchia S. Giacomo Apostolo in Beinasco, è stato anche nominato io 
data 1 marzo 2002 vicario parrocchiale nella parrocchia Gesù Maestro in Beinasco.

BASTIANEL diac. Adriano, nato in Susegana (TV) il 19-4-1948, ordinato il 18-11' 
2001, collaboratore pastorale nella parrocchia S. Giacomo Apostolo in Beinasco, è stato 
anche nominato in data 1 marzo 2002 collaboratore pastorale nella parrocchia Gesù Maestro 
in Beinasco.

Nomine e conferme in Istituzioni varie
* Fondazione Istituto della Sacra Famiglia - Torino

L’Arcivescovo di Torino, in data 15 febbraio 2002, ha nominato - per il quadriennio 
2002-31 dicembre 2005 - membri del Consiglio di Amministrazione della Fondazione Isti- 
tuto della Sacra Famiglia in Torino i signori:

ARATA Giovanni
BAROERO Lorenzo
GNACCARINI Francesco
VESPA Angela

* Consiglio di Aiuto Sociale presso il Tribunale di Torino
L’Ordinario Diocesano, in data 25 febbraio 2002, ha nominato consigliere nel Consigli0 

di Aiuto Sociale presso il Tribunale di Torino il diacono GIARLOTTO Lodovico.

* Istituto “Alfieri-Carrù” - Torino
L’Arcivescovo di Torino, in data 25 febbraio 2002, ha nominato - per il quinquenni0 

2001-31 dicembre 2005 - membro del Consiglio di Amministrazione dell'Istituto “Alfieri- 
Carrù” in Torino il sig. BARBERIS Vincenzo.



Curia Metropolitana -Cancelleria 293

Comunicazione
La Segreteria Generale della C.E.I., con lettera in data 13 febbraio 2002, ha trasmesso 

•1 seguente invito alla prudenza nei confronti di persone che si presentano come Vescovi:
1) Sig. EDMOND (ANDRÉ) IBRAHIM HADDAD, cittadino giordano, si presenta in 

case ecclesiastiche o religiose come Vescovo, chiedendo denaro, offerte per la celebrazione 
di Messe e ospitalità e cercando di vendere oggetti e vasi sacri, nonché paramenti liturgici.

In realtà, si tratta di un impostore di circa 60 anni, originario della città di Irbed, che si 
spaccia per Presule cattolico al fine di carpire la buona fede della gente. Sembra, peraltro, 
che questo signore abbia problemi con le Autorità del suo Paese d’origine.

2) Sig. ANTONIO DE ROSSO, già sacerdote cattolico, dice di appartenere alla Chiesa 
Ortodossa Bulgara. Il Segretario Generale del Santo Sinodo del Patriarcato di Bulgaria ha 
dichiarato ufficialmente: «Il De Rosso, cosiddetto Metropolita della Chiesa ortodossa italia­
na, non è un ecclesiastico della Chiesa ortodossa bulgara; essa non è in comunione canoni­
ca ed eucaristica con lui e si conforma in tal modo alla posizione del Patriarcato ecumenico 
e del Vaticano sulla questione».

Quest’ultima affermazione circa la posizione del Patriarcato ecumenico e della Santa 
Sede potrebbe riferirsi al fatto che il De Rosso afferma di essere riconosciuto dalla frazione 
scismatica bulgara che, in quanto non-canonica, non ha rapporti con la Chiesa cattolica.

SACERDOTE DIOCESANO DEFUNTO

VIRETTO don Luigi.
È deceduto in Cavour, nella Casa di riposo “Ospedale Civile”, il 22 febbraio 2002, 

all’età di 83 anni, dopo 57 di ministero sacerdotale.
Nato in Bussoleno il 19 febbraio 1919, dopo il normale curriculum nel Seminario di 

Susa, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale a Susa dal Vescovo Mons. Umberto Uglien- 
go il 3 giugno 1944, come membro del Clero diocesano valsusino. L’anno successivo all’Or­
dinazione fu nominato parroco nell’alta Valle e gli fu assegnata la parrocchia S. Pietro Apo­
stolo in Rochemolles di Bardonecchia, dove rimase per otto anni. Successivamente si tra­
sferì nel territorio dell’Arcidiocesi di Torino - dove poi il 17 aprile 1969 ottenne l’incardi- 
nazione - e fu cappellano successivamente delle frazioni S. Giovanni di Riva presso Chieri 
(la località dove S. Domenico Savio era nato), di Tetti Grandi in Casanova di Carmagnola, 
di Ceretto di Carignano e, da ultimo, di Gemerello in Cavour.

Nel 1979 fu nominato parroco di S. Pietro in Vincoli ad Airali di Chieri, che resse per 
cinque anni; ma volle rinunciare all’incarico: la salute delicata gli rendeva ancora più diffi­
coltoso affrontare gli inevitabili problemi che sovente emergono nelle varie situazioni locali. 
Così nel 1984 passò alla Casa del Clero “Giovanni Maria Boccardo” di Pancalieri e l’anno 
successivo si trasferì in diocesi di Pinerolo per aiutare il parroco di San Secondo di Pinerolo 
nell’assistenza ai malati di “Casa Turina” e nel ministero delle Confessioni. Vi rimase fino 
allo scorso autunno, quando fece ritorno a Cavour.

Di carattere semplice e mite, sempre disponibile alla collaborazione con i confratelli, 
don Viretto lascia di sé il buon ricordo del sacerdote che vive accanto alla sua gente, annun­
ciando il Vangelo attraverso i consueti ripetitivi gesti della vita quotidiana e quindi, appa­
rentemente, non fa storia; ma è proprio attraverso questi eroi nascosti, che neanche imma­
ginano di poter essere eroi e il cui ricordo svanisce presto, che il Regno di Dio si radica nel 
vissuto delle nostre comunità.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Meana.





Atti del IX Consiglio Presbiterale

Verbale della XV Sessione
Pianezza, 24 ottobre 2001

Il Consiglio, riunito a Villa Lascaris di Pianezza, ha dato inizio al proprio lavoro con la 
preghiera dell’Ora media. Tutti i Consiglieri erano presenti, tranne i seguenti, giustificati: 
don Bonino, don Bosco G.B., don Casale, don Cattaneo, don Coletto, padre Costa, don Fer­
rerò, don Garberò, don Ginestrone, padre Marcato, don Mirabella, don Negri, don Raglia, 
don Ripa Buschetti di Meana, don Vietto, don Vironda.

Prima di affrontare l’o.d.g. sono stati approvati i verbali delle sessioni del 18 aprile 2001 
e del 30 maggio 2001.

L’Arcivescovo ha introdotto i lavori con una precisazione sulla questione aperta dal 
progetto della costituenda parrocchia del Santo Volto e dell’annesso centro pastorale dio­
cesano, comunicando che la consultazione del Presbiterio ha dato il seguente esito: 431 
risposte, 52,4% sì. 47,6% no, 15 schede bianche. In merito ha aggiunto che, ottenuto a suo 
tempo il parere favorevole del Consiglio Presbiterale, interpellato in base al can. 515 del 
Codice di Diritto Canonico, ha desiderato anche coinvolgere tutti i preti nella decisione, 
impegnandosi ad attenersi al parere della maggioranza. Ha quindi informato che il progetto 
verrà realizzato, sebbene con un ridimensionamento di spazi e spese. Ha inoltre informato 
che è in via di realizzazione un museo diocesano per la tutela delle opere d’arte, che avrà 
sede nell’antico Seminario di via XX Settembre e nei sotterranei della Cattedrale. Ha 
ancora ricordato ai vicari zonali l’importanza d’individuare le chiese penitenziali, come 
iniziativa propria dell’Anno della Spiritualità in preparazione alle Missioni. In riferimento 
all’o.d.g. ha chiesto di analizzare i principali nodi che la pastorale ordinaria deve affron­
tare, nodi che stanno a cuore all’intero Presbiterio. In proposito ha distinto tre generi di 
questioni: quelle fondamentali, bisognose di lunga meditazione; quelle di tipo burocratico, 
suscettibili di veloci decisioni; quelle complesse, affrontabili soltanto con la pazienza evan­
gelica. Ha raccomandato di non tradire le grandi aspettative dell’assemblea diocesana del 
21 ottobre al Palavela e di considerare l’unità d’intenti per la prossima Missione diocesana. 
Infine ha dato alcune preziose indicazioni per il dialogo con gli islamici, invitando tutti alla 
prudenza.

Mons. Lanzetti, Vicario per la pastorale, ha svolto una relazione evidenziando l’oppor­
tunità di avviare il Piano Pastorale in concomitanza con la meditazione sui nodi della pasto­
rale ordinaria. Ha fatto riferimento al Libro sinodale e alla Lettera pastorale dell’Arcive­
scovo, che fa proprie le decisioni del primo documento e ci invita a vedere nelle iniziative 
della Missione una modalità di attuazione del Sinodo. Ha proseguito con l’indicazione di 
alcune priorità pastorali: la necessità di operare una scelta qualitativa tra le attività e di riqua- 

295



296 Atti del IX Consiglio Presbiterale

lificare quelle esistenti, in modo da parlare di Dio non astrattamente ma da testimoni, capaci 
di rispondere alle domande del proprio tempo. La necessità di favorire un cambio di menta­
lità, che superi efficientismo ed individualismo, per costruire una pastorale d’insieme, che 
sia esperienza di comunione. La necessità di un’urgente riflessione sulla funzione delle par­
rocchie, per far maturare atteggiamenti positivi nei confronti delle future unità pastorali e 
per avvicinare pensatori solitari, che rischiano l’astrattezza, ed operatori che rischiano il 
pragmatismo. La necessità di una formazione spirituale sia dei preti sia dei laici, sottratta al 
rischio dell’individualismo e collegata all’impostazione diocesana, che consenta anche la 
valorizzazione delle competenze acquisite.

All’intervento del Vicario per la pastorale sono seguite le relazioni dei tre Coordinatori 
diocesani per la pastorale, i cui testi scritti sono stati messi a disposizione dei consiglieri.

Don Terzariol si è soffermato sui nodi della pastorale dei ragazzi, i quali si presentano 
dispersivi, deconcentrati, agitati, anche se vispi e intelligenti. La comunità parrocchiale 
delega di fatto ogni compito alle catechiste e agli animatori e non presta attenzione alla 
fatica di vivere dei ragazzi d’oggi. Le catechiste, in gran parte, sono prigioniere di una cate­
chesi verbalistica e preoccupata di svolgere i programmi, a scapito dell’incidenza del mes­
saggio. I genitori, a loro volta, sarebbero bisognosi di evangelizzazione, ma risultano 
assenti. Questa realtà ha ridotto i sacramenti dell’Eucaristia e della Cresima a un evento 
mondano, incapace di tradursi in vita religiosa familiare coerente. La dimensione esperien- 
ziale e quella veritativa rimangono indispensabili alla pastorale dei ragazzi, al servizio dello 
sviluppo integrale della loro personalità: mente, cuore, mani dovrebbero essere sempre coin­
volti per realizzare il “sapere, saper essere, saper fare”.

Don Amore, seguendo il criterio dell’analisi secondo le età della vita, ha rilevato che 
alcune procedure ecclesiastiche della pastorale ordinaria (quali, ad esempio, ammissione di 
padrini e madrine, concessioni di nulla osta, istruttorie matrimoniali) fanno correre il rischio 
di ripiegamento su problemi del ministero, come se in essi si esaurisse la vita ecclesiale, 
impedendo ai preti di aiutare i fedeli a cogliere appieno il senso delle loro richieste. In pro­
posito ha osservato che il primo punto di contatto tra il popolo e la Parola di Dio spesso non 
è la celebrazione del Sacramento, ma il dialogo preliminare tra il prete e i richiedenti. Si tratta 
di ridimensionare le attese della gente e di essere espliciti nella semina della Parola di Dio- 
senza irrigidire le procedure e senza rinunciare all’essenziale della disciplina dei Sacramenti-

Don D. Cravero ha affrontato i nodi a partire dagli ambienti di vita: tra la gente che fre­
quenta le parrocchie c’è il forte rischio della dimenticanza di tutto ciò che riguarda la vita 
quotidiana, il lavoro, la società. Allora la religione dell’incarnazione del Verbo diventa, pur­
troppo, sale insipido, fermento spento, etica astratta. Per rimediare occorre riportare la 
Parola di Dio alle esperienze fondamentali della vita nella liturgia, nei servizi pastorali, nel­
l’educazione dei fedeli. Solo in tal modo essi sapranno interrogarsi sulla propria vocazione, 
che non va subordinata al criterio della carriera, ma a quello della testimonianza. È quanto 
chiese il Concilio Vaticano II: assumere, purificare, elevare gli eventi in modo positivo e 
comprensibile in tempi di secolarismo. Solo un programma formativo, dotato di contenuti 
evangelici, di obiettivi chiari, di strumenti e criteri di verifica, può rendere i laici idonei alla 
missione nel mondo, altrimenti si constaterà la persistenza di nodi pastorali irrisolti (come 
l’esempio penoso del rapporto tra fede e politica). Nell’esperienza parrocchiale i nodi sono 
anzitutto costituiti da omelie, da numerosi servizi (nella catechesi, nella liturgia, nell’assi­
stenza) e da celebrazioni di Sacramenti (in particolare quello della Penitenza e quello del­
l’Unzione degli infermi) che non interagiscono con gli ambienti di appartenenza delle per­
sone. Tutte queste difficoltà convergono nel difficile obiettivo di dare centralità alla 
vocazione cristiana. Per realizzarlo le prossime Missioni saranno utilissime; per ora serve 
collegare le questioni aperte con quanto emerge nelle realtà parrocchiali, facendo funzionare 
bene i Consigli pastorali parrocchiali.



Atti del IX Consiglio Presbiterale 297

La riunione è proseguita in tre gruppi di lavoro, a conclusione dei quali i Coordinatori 
hanno presentato in assemblea le seguenti sintesi.

Il gruppo coordinato da don Terzariol ha indicato una risposta al problema dell'ini­
ziazione cristiana dei fanciulli nel “modello di ogni itinerario di formazione cristiana”, pre­
sente nel Direttorio generale per la catechesi, sperimentato già da anni per gli adulti che 
richiedono il Battesimo. Tale proposta è disponibile anche in riferimento ai ragazzi dai sette 
ai quattordici anni con un documento della Chiesa italiana e un’apposita guida. L’itinera­
rio può perciò essere occasione opportuna di sperimentazione e di cambiamento di menta­
lità, nel quale anche i preti devono essere coinvolti. In riferimento alla proposta catecume- 
nale emergono altri elementi per una revisione pastorale: la cura di ogni processo di 
conversione personale come esperienza fondamentale; l’attenzione al dialogo intergenera­
zionale nelle famiglie, che porti a forme di catechesi che coinvolgano le varie fasce di età; 
la valorizzazione dell’età giovanile come tempo di una nuova iniziazione cristiana. Gli iti­
nerari dovranno essere differenziati, anche se la centralità della Parola di Dio dovrà sem­
pre emergere ed il collegamento con l’anno liturgico dovrà caratterizzare il percorso cate­
chistico.

Il gruppo coordinato da don Amore ha indicato alcune soluzioni, relative ai problemi 
legati alle procedure dell’azione pastorale: l’autocertificazione, presentata al parroco della 
celebrazione, sia sufficiente per l’idoneità di padrini e madrine, senza l’avallo del parroco di 
residenza; il catechista del cresimando adulto possa sostituirsi a padrini o madrine, qualora 
questi non siano designati (però i Vescovi s’interroghino ancora sul significato dei padrini e 
delle madrine nel nostro tempo); i confini parrocchiali non siano relativizzati fino al loro 
annullamento, poiché il rapporto di una famiglia con la Chiesa non dev’essere puramente 
emotivo, ma nella concessione dei nulla osta i parroci viciniori stabiliscano delle conven­
zioni; si superi, ove sia possibile, la consuetudine di funerali in giorno domenicale; si diano 
delle regole per la divulgazione dei bilanci parrocchiali.

Il gruppo coordinato da don D. Cravero ha indicato come imprescindibile la riflessione 
sull’identità della parrocchia, perché essa superi i rischi di autoreferenzialità; i Consigli 
pastorali parrocchiali siano luogo di progettazione e, a questo scopo, valorizzino i laici nelle 
loro competenze; nell’elaborazione di risposte pastorali, si chieda l’aiuto per contestualiz­
zare storicamente le varie questioni, evitando di partire sempre da zero; si approfitti delle 
prossime Missioni, come momento forte ed opportuno per ripensare tutta la realtà parroc­
chiale.

Al termine delle relazioni mons. Lanzetti ha ribadito la necessità di un Direttorio sem­
plificatore per la tempestiva soluzione di alcune questioni minori di natura amministrativa, 
emerse nella discussione dei gruppi, e ha affidato alla Segreteria il compito di redigere una 
bozza di tale Direttorio, da sottoporre al Consiglio nella seduta del 6 febbraio 2002. L’Ar­
civescovo ha sottolineato che la seduta del Consiglio non pretendeva di giungere a soluzioni 
definitive, ma si proponeva di raccogliere un inventario di problemi, a cui solo il Piano 
Pastorale potrà dare soluzioni adeguate. Ha inoltre informato che il punto della retribuzione 
mensile dei preti è stato aumentato di sole trecento lire, per compensare l’avvenuto sposta­
mento della pensione del Clero dai sessantacinque ai sessantotto anni. Don M. Gambaletta 
è intervenuto in proposito sottolineando la necessità di fornire adeguate informazioni ai 
fedeli, poiché le offerte volontarie coprono attualmente solo il 5% delle necessità e ha sug­
gerito di mettere questo tema all’o.d.g. di un prossimo Consiglio.

A conclusione dei lavori il Consiglio ha eletto i delegati nella rinnovata Commissione 
Presbiterale Regionale. Sono risultati eletti: don Fantin, don G. Avataneo, don Tuninetti 
Giuseppe Angelo e don Migliore che, subito dimissionario, è stato sostituito da don Gosmar.

La seduta si è conclusa alle ore 16,30.





Documentazione

Giornata di studio per il Clero

CHIESA E MUSULMANI:
QUALE MISSIONE E DIALOGO

Mercoledì 27 febbraio, a Villa Lascaris di Pianezza, vi è stata una giornata di studio per il Clero sul 
tema: Chiesa e musulmani: quale missione e dialogo. Agli interventi fondamentali - che qui 
pubblichiamo - di don Andrea Pacini, del Centro studi religiosi comparati “Edoardo Agnelli”, e di 
don Tino Negri, del Centro Peirone, si sono unite le testimonianze di don Paolo Alesso, già ‘fidei 
donum" in Algeria, e di don Mario Marin, parroco di S. Gioacchino in Torino, la parrocchia che 
raccoglie forse il maggior numero di residenti di origine islamica.
Lo scopo della giornata, moderata da don Ermis Segatti nella sua qualità di referente diocesano 
per la cultura, era di riflettere sulla situazione dell’islam torinese e internazionale.

I MUSULMANI IN ITALIA

1- Visibilità e richieste dell'islam in Europa
L’emergere dell’islam come categoria di appartenenza collettiva all’interno degli Stati 

europei di più antica immigrazione, quali la Francia, la Germania, i Paesi del Benelux e la 
Gran Bretagna, inizia a manifestarsi in modo evidente a partire dagli anni Settanta, in con­
comitanza con la presa di coscienza da parte delle popolazioni immigrate che l’Europa dive­
niva ormai per esse il contesto definitivo di vita.

La metà degli anni Settanta segna infatti un fondamentale mutamento della politica 
migratoria dei Paesi europei. La recessione economica di quegli anni e il crescente tasso di 
disoccupazione interna, spinse infatti i diversi Paesi dell’Europa Occidentale, che erano stati 
meta di consistenti flussi immigratori a partire dagli anni ’50 del secolo XX, a chiudere le 
frontiere a nuova immigrazione economica. Il blocco dell’immigrazione per motivi econo­
mici ebbe una prima conseguenza: si offrì agli immigrati già presenti sul territorio naziona­
le l’opzione di rientrare nel Paese di origine o rimanere nello Stato europeo di immigrazio­
ne. La maggior parte della popolazione immigrata, costituita in prevalenza da uomini adul­
ti, decise di rimanere in Europa. Questa scelta innescò una seconda conseguenza: l’istaurar­
si di forti flussi di una nuova immigrazione motivati dal ricongiungimento familiare, essen­
zialmente costituiti da donne e bambini. La decisione di rimanere in Europa, resa concreta­
mente evidente dal ricongiungimento delle famiglie sul suolo europeo, mutò l’orizzonte 
mentale di riferimento degli immigrati. Se in precedenza l’immigrazione era vissuta, alme­
no teoricamente, come un’esperienza temporanea, in cui l’orizzonte di riferimento restava

299



300 Documentazione - Chiesa e musulmani

la società di origine dove le famiglie degli immigrati continuavano a vivere in vista di un 
ritorno in patria dei propri membri all’estero, ora l’immigrazione diviene una scelta defini­
tiva, non più solo individuale ma familiare, e le società europee divengono l’orizzonte defi­
nitivo in cui inserirsi.

La consapevolezza della definitività del trasferimento in Europa, ha innescato nuove 
dinamiche di inserimento nello spazio sociale europeo, verso cui gli immigrati cercano di 
sviluppare rapporti più complessi, finalizzati a garantire un loro inserimento stabile. In que­
sto quadro l’islam appare un vettore attivato in modo preferenziale da almeno una parte di 
immigrati musulmani per attuare la loro inserzione nella società europea: dalla fine degli 
anni Settanta, con un’accentuazione crescente negli anni Ottanta e Novanta, nei Paesi euro­
pei si è assistito all’espressione variegata dell’appartenenza islamica, intesa come insieme 
di pratiche connesse all’islam intorno a cui gli immigrati strutturano la propria identità indi­
viduale e collettiva e si pongono come interlocutori di fronte alle società europee.

Le relazioni che gli immigrati musulmani hanno sviluppato con la società di accoglien­
za, non si sono limitate allo spazio della società civile, ma hanno raggiunto anche lo spazio 
istituzionale. I musulmani in Europa si sono cioè rivolti in forma organizzata alle istituzio­
ni per vedersi riconosciute richieste specifiche relative alla pratica dell’islam connessa alla 
loro stabilizzazione in Europa. Come vedremo, le organizzazioni musulmane appartengono 
a diverse tipologie e sono strutturate prevalentemente a livello locale, soprattutto nella prima 
fase della loro formazione: i primi interlocutori istituzionali europei sono essi prevalente­
mente a livello locale - amministrazioni comunali, scuole. In un secondo momento, quando 
l’organizzazione dei musulmani diviene più articolata, parallelamente al piano locale ven­
gono avanzate richieste anche a livello nazionale, in cui le istituzioni centrali dello Stato 
vengono identificate come interlocutori. I rapporti tra i due livelli e la diversa importanza 
degli stessi all’interno dei diversi Stati europei dipendono non solo dalla situazione concre­
ta dell’islam organizzato nei diversi Paesi, ma anche, e soprattutto, dal tipo di rapporto isti­
tuzionale con cui i diversi Stati europei gestiscono il rapporto con le confessioni religiose- 
Sotto questo aspetto si va dalla netta laicità francese, che non riconosce alcun ruolo alle reli­
gioni nello spazio pubblico formale, al metodo pattizio tipico di Italia e Spagna, cui è assi­
milabile il Belgio, al modello tedesco che prevede ampi spazi per le confessioni religiose, 
purché previamente riconosciute come soggetti corporativi di diritto pubblico. Schematiz­
zando si potrebbe dire che le richieste dei musulmani in Europa investono due grandi ambi­
ti: lo spazio pubblico informale, proprio della società civile, e lo spazio pubblico formale 
soggetto a una competenza e gestione diretta delle istituzioni.

Al primo ambito appartengono richieste come quelle relative alla costituzione di asso­
ciazioni, all’apertura di luoghi di culto, alle varie iniziative culturali o assistenziali tipiche 
del volontariato.

Al secondo ambito appartiene una gamma varia di richieste avanzate dalle organizza­
zioni musulmane, il cui espletamento ricade nella competenza o delle amministrazioni lo­
cali - nel quadro delle leggi nazionali - o degli organi centrali dello Stato. Esempi di richie­
ste gestibili a livello locale sono la domanda di avere spazi cimiteriali propri o la disponi­
bilità di avere menu specifici nelle mense scolastiche; è invece di competenza delle autorità 
centrali tutta una serie di questioni quali la possibilità di macellare gli animali secondo le 
prescrizioni islamiche, così da poter disporre di carne halal e poterla commercializzare, 
l’insegnamento dell’islam nelle scuole, la possibilità di avere riconosciuti come festivi i 
giorni di specifiche festività islamiche, fino alla richiesta che l’islam sia riconosciuto uffi­
cialmente dallo Stato, per i Paesi in cui tale riconoscimento delle confessioni religiose è 
previsto dalla legislazione nazionale. A questo livello si pone anche la richiesta particolar­
mente problematica di avere riconosciuto per i musulmani residenti nel Paese europeo le 
norme del diritto familiare islamico, in deroga al diritto comune dello Stato in cui risiedo­
no. L’esempio più esplicito in questo senso è offerto dalla Gran Bretagna, in cui l’Unione



Documentazione - Chiesa e musulmani 301

delle Organizzazioni Musulmane (una federazione di associazioni islamiche e di moschee), 
a partire dal 1983 ha domandato ripetutamente al Parlamento l’applicazione del diritto di 
famiglia islamico, basato sulla shari’a, ai musulmani cittadini del Regno Unito, nell’inten­
to di sottrarli al diritto di famiglia comune applicabile ai cittadini britannici, e sostituendo 
così per l'applicazione del diritto il criterio comunitario, basato sull’appartenenza religiosa, 
al criterio della cittadinanza. Questa richiesta ha avuto risposta negativa per tre motivi: per 
la conflittualità esistente tra norme del diritto islamico e del diritto familiare britannico - 
quest’ultimo, a differenza del diritto islamico, recepisce infatti integralmente i diritti del­
l’uomo della Dichiarazione Universale delle Nazioni Unite del 1948 per l’incompatibi­
lità esistente tra modello giuridico britannico, basato sui diritti dell’individuo - cittadino o 
residente - e modello giuridico di tipo comunitario, che riconosce diritti e doveri ai singoli 
in base alla loro appartenenza comunitaria specifica; perché infine non vi era alcuna prova 
che la popolazione di appartenenza musulmana residente in Gran Bretagna - in particolare 
la componente femminile - richiedesse l’applicazione delle norme della shari’a in ambito 
familiare.

In sintesi si può quindi concludere questo breve quadro notando che i musulmani in 
Europa hanno dato prova di una notevole capacità organizzativa a livello locale, nonché di 
una notevole abilità nel perseguire proprie strategie di inserimento attivando prassi cultura­
li islamiche. Riguardo alle risposte ottenute dalle istituzioni europee, senza voler scendere 
in dettagli, si può dire che generalmente esse sono state positive per tutte quelle richieste 
gestibili a livello locale e riguardanti l’ambito della società civile. Tra queste sono l’apertu­
ra di moschee (per lo più senza finanziamenti pubblici), la costituzione di associazioni, in 
qualche caso la concessione di spazi cimiteriali propri, l’abilitazione di strutture per la 
macellazione halal, menu appositi nelle mense scolastiche. Per quel che riguarda l’insegna­
mento dell’islam nelle scuole esso è possibile in Belgio, Austria e Spagna, i tre Paesi che 
finora hanno dato riconoscimento ufficiale all’islam nel quadro delle rispettive legislazioni 
nazionali; corsi di islam sono stati effettuati anche in alcuni Lander della Germania, con 
valutazioni non completamente positive, collegate al fatto che la gestione dei corsi era stata 
affidata al Ministero degli Affari Religiosi della Turchia: i corsi erano quindi tenuti in lin­
gua turca, da insegnanti inviati dal Governo con missioni biennali, secondo programmi sta­
biliti dallo Stato turco.

La gestione diretta dei corsi da parte della Turchia non è stata però gradita a una parte 
consistente della popolazione musulmana: essa è infatti stata criticata in generale da tutti gli 
immigrati non turchi, che non riconoscevano una particolare autorità in materia religiosa 
allo Stato turco, ma anche da una parte consistente dei musulmani turchi praticanti. Questi 
ultimi, che erano i più interessati ad avere l’insegnamento dell'isìam nelle scuole, apparten­
gono spesso a movimenti e confraternite assai critici verso il Governo, cui rimproverano 
un’impostazione laica ostile alla religione. Di qui la contestazione dello Stato turco come 
organizzatore dei corsi, giudicando questo ruolo come un’azione per controllare l’islam 
degli emigrati turchi, così come vengono controllate le organizzazioni e le espressioni reli­
giose in Turchia.

Una situazione analoga si era verificata in Belgio dalla seconda metà degli anni Settanta 
fino alla fine degli anni Ottanta, quando, dopo il conferimento all’islam da parte dello Stato 
dello statuto di religione ufficialmente riconosciuta, si era posto il problema di identificare 
un referente per gestire le attività connesse al culto e all’insegnamento dell’islam nelle scuo­
le. In mancanza di interlocutori locali organizzati in modo unitario, lo Stato belga scelse 
come interlocutore il Centro islamico e culturale, basato presso la grande moschea di 
Bruxelles, nel cui Consiglio di amministrazione, come nelle analoghe "grandi moschee” di 
Europa, figurano ambasciatori e diplomatici di Paesi musulmani accreditati presso il Belgio 
o l’Unione Europea. Le attività del Centro sono finanziate in modo significativo dall’Arabia 
Saudita tramite la Lega del Mondo Islamico, che esercita dunque un’influenza notevole sul-



302 Documentazione - Chiesa e musulmani

l’indirizzo del Centro. Anche in questo caso l’iniziativa è stata progressivamente votata 
all’insuccesso per le forti critiche ad essa rivolte sia da molti gruppi di immigrati musulma­
ni sia dall’opinione pubblica belga. Gli immigrati non si sono sentiti rappresentati da un 
Centro controllato dagli Stati musulmani e dall’Arabia Saudita. Inoltre forti problemi nasce­
vano dal fatto che i corsi fossero tenuti da docenti che ruotavano nel tempo, e che propone­
vano un islam molto tradizionale e rigido, senza niente conoscere del contesto europeo in 
cui vivevano i figli degli immigrati, entro cui l’islam doveva pur prendere una sua forma spe­
cifica. Forti critiche vennero poi avanzate dall’opinione pubblica perché si permetteva a Stati 
stranieri l’ingerenza in un settore così delicato come quello scolastico, che è il vettore pri­
vilegiato attraverso cui le giovani generazioni vengono socializzate ai valori fondamentali 
che strutturano la vita associata nello Stato nazionale. Il rischio reale che sia gli insegnanti 
sia i programmi veicolassero valori, contenuti e visioni ben diverse dei rapporti sociali e isti­
tuzionali da quelli propri delle società europee. In seguito, pur senza risolvere in modo defi­
nitivo la questione, in Belgio si è costituito un Comitato rappresentativo delle varie orga­
nizzazioni islamiche presenti sul territorio per gestire sia l’insegnamento dell’islam sia la 
nomina degli imam come assistenti spirituali negli ospedali e nelle carceri, e lo Stato ha 
comunque cessato di riconoscere il Centro culturale e islamico come rappresentante unita­
rio dell’islam. Quanto alle scuole private islamiche ve ne sono di funzionanti nei Paesi Bassi 
e in Danimarca, una a Bruxelles, e recentemente ne sono state aperte alcune nel Regno 
Unito. Per quel che riguarda la fruizione di giorni festivi nella ricorrenza delle maggiori 
feste islamiche e la festività settimanale del venerdì, la Spagna è l’unico Paese che, in virtù 
dell’Acuerdo stipulato con la Comunità Islamica di Spagna nel 1992, garantisce ai lavorato­
ri musulmani il diritto di una pausa prolungata il venerdì per poter partecipare alla preghie­
ra di mezzogiorno, fatte salve le esigenze dell’organizzazione del lavoro e il dovere di recu­
perare il tempo e permette l’assenza da scuola per l’intera giornata agli studenti. L'Acuerdo 
prevede anche che, nell’ambito della contrattazione tra le parti, le principali festività isla­
miche possano essere considerate festività retribuite e non recuperabili in sostituzione di 
altre festività previste a livello nazionale per i lavoratori.

Le difficoltà per gli Stati europei di gestire i corsi di islam nelle scuole, di cui sopra si 
è detto, rinviano a un problema più generale riguardante i musulmani in Europa, che è quel­
lo della loro capacità di produrre una rappresentanza unitaria con cui gli Stati possano trat­
tare. Questa difficoltà è dovuta a un fatto strutturale interno all’islam, in cui non esiste, ad 
eccezione che nell’islam sciita, alcuna forma di clero o di gerarchia connessa al culto- 
Poiché tradizionalmente nell’islam la sfera prettamente religiosa e la sfera temporale sono 
strettamente unite e si legittimano reciprocamente, in concreto è l’autorità politica, religio­
samente legittimata, a controllare e gestire tutto l’apparato religioso. Negli Stati musulmani 
questo avviene tramite il Ministero per gli Affari Religiosi. Nell’ambito dell’emigrazione 
musulmana in Europa le situazioni tuttavia diventano assai complesse: da un lato nelle 
società europee la sfera dello Stato e quella delle confessioni religiose sono distinte e indi­
pendenti, per cui lo Stato europeo non gestisce organismi o attività religiose. Dall'altra i 
musulmani presenti in Europa provengono da una molteplicità di Stati e appartengono a una 
varietà di movimenti e correnti diverse, per cui diventa arduo per loro esprimere una rap­
presentanza unitaria. Gli Stati europei tuttavia, quando si tratta di gestire rapporti a livello 
nazionale con le confessioni religiose, chiedono una rappresentanza ufficiale che sia in 
grado di esprimere la comunità religiosa di appartenenza. L’esigenza degli Stati si scontra 
però con la situazione strutturale dei musulmani, che, in assenza di uno Stato che gestisca 
direttamente l’organizzazione religiosa, è naturalmente aperta alla frammentazione organiz­
zativa. Questo spiega perché in Europa le strutture organizzative dei musulmani siano molto 
sviluppate a livello locale, grazie alle ampie possibilità offerte dalla legislazione riguardan­
te l’associazionismo. E invece molto più difficile per gli enti musulmani gestire rapporti a 
livello nazionale con le istituzioni centrali dello Stato, a causa della loro endemica fram-



Documentazione - Chiesa e musulmani 303

mentazione interna, da cui spesso si sviluppano dinamiche di forte competizione reciproca 
che impediscono l’espressione di una rappresentanza unitaria stabile e affidabile. Questa dif­
ficoltà è emersa sia in Belgio sia, in epoca recente, in Spagna: in entrambi questi Stati, che 
pure hanno dato un riconoscimento ufficiale all’islam, la realizzazione concreta di quanto 
previsto dalla legislazione per le confessioni religiose aventi con lo Stato un rapporto uffi­
ciale, è stata paralizzata o resa molto difficile dai dissidi interni sorti tra i vari organismi 
musulmani che avrebbero dovuto costituire la rappresentanza ufficiale dell’islam nei due 
Stati. Generalmente dunque il riconoscimento ufficiale dell’islam da parte degli Stati euro­
pei è reso difficile dalla mancanza di una rappresentanza unitaria e stabile in ambito islami­
co, per cui gli Stati stentano a trovare interlocutori veramente dotati dei requisiti di rappre­
sentatività richiesti. E interessante notare come l’islam ponga agli Stati europei il problema 
di rinegoziare in qualche modo la propria laicità. L’endemica difficoltà dei musulmani in 
Europa a esprimere una rappresentanza unitaria all’intemo dei singoli Stati, e l’esigenza che 
gli Stati avvertono di gestire i rapporti con l’islam in modo organico, ha spinto alcuni Stati 
europei a prendersi carico in modo diretto dell’urgenza di promuovere una rappresentanza 
ufficiale dei musulmani residenti all’intemo del proprio spazio nazionale. È in questo qua­
dro che bisogna leggere i ripetuti tentativi di vari Governi francesi, che dagli inizi degli anni 
1990 hanno cercato di dare vita a Comitati consultivi nazionali (quali il CORIF) cui hanno 
chiamato a partecipare esponenti autorevoli dei musulmani residenti in Francia, con l’obiet­
tivo di dare vita a tale rappresentanza unitaria ufficiale. Finora questi tentativi non hanno 
avuto esito, perché si sono scontrati con le competizioni esistenti tra le diverse organizza­
zioni musulmane in Francia. È singolare tuttavia che lo Stato francese, fondato sulla più 
netta laicità, oltrepassi la sua neutralità rispetto alle confessioni religiose, fino a occuparsi 
di promuoverne l’organizzazione in un senso consono alle tradizioni istituzionali francesi. 
Lo stesso interesse statale si è avuto in Belgio, dove dopo oltre un ventennio di diversi ten­
tativi - sempre senza esiti positivi - nel 1999 si sono tenute le prime elezioni interne alla 
popolazione musulmana, perché quest’ultima scegliesse i propri rappresentanti sul piano 
delle relazioni tra lo Stato e la confessione religiosa islamica. Si è trattato di un processo 
elettivo controllato dallo Stato, preoccupato - a ragione - di verificare l’idoneità dei candi­
dati proposti, per bloccare personalità più interessate alla dimensione politica dell’islam in 
senso integralista, che al fatto religioso.

Seppure riportati in forma schematica, questi esempi presi dall’esperienza dei Paesi 
europei sono sufficientemente eloquenti per mostrare la complessità dei rapporti tra Stati e 
società europee e la popolazione musulmana residente al loro interno, in particolare in rela­
zione alle varie forme di islam organizzato. Si tratta di una complessità da tenere presente 
nel valutare la situazione italiana e le iniziative da prendere per coordinare i rapporti tra 
organizzazioni musulmane e Stato/società italiana.

2.1 musulmani nella società italiana
Nella prospettiva di definire la situazione attuale dell’islam in Italia e le dinamiche prin­

cipali che caratterizzano la popolazione di appartenenza musulmana residente sul territorio 
italiano, è bene precisare subito la consistenza numerica di questa popolazione, per la mag­
gior parte di origine immigrata. Prendendo come base affidabile i dati sulle presenze immi­
grate di anno in anno fomiti dal Ministero degli Interni, e aggiungendo ad essi la stima di 
una quota di presenze irregolari e di musulmani di nazionalità italiana, si può ragionevol­
mente affermare che la popolazione di appartenenza musulmana in Italia è all’incirca di 
650.000 persone. Tratto caratteristico della componente musulmana in Italia è la pluralità 
dei Paesi di origine. È questo uno dei tratti che contraddistingue la popolazione musulmana 
in Italia da quella degli altri Paesi europei, caratterizzati invece da due o tre nazionalità net­
tamente prevalenti. Così in Francia sono prevalenti i maghrebini (marocchini, algerini e



304 Documentazione - Chiesa e musulmani

tunisini), nel Regno Unito i pakistani e i bangladeshi, in Germania i turchi. In Italia i prin­
cipali Paesi di provenienza sono invece almeno otto: Marocco, Albania, Tunisia, Senegai. 
Egitto, Algeria, Somalia, Pakistan e Bangladesh, cui bisogna aggiungere una molteplicità di 
gruppi di minore consistenza (vedi Tab. 1 ). La differenza di composizione interna alla popo­
lazione musulmana si spiega con la diversità dei cicli migratori che hanno interessato a dif­
ferenti scansioni temporali i vari Paesi europei. Francia, Germania, Regno Unito e altri Paesi 
dell’Europa Settentrionale sono stati infatti interessati fin dagli anni Cinquanta e Sessanta 
del secolo XX da flussi migratori favoriti da accordi interstatali, tramite i quali i Paesi euro­
pei riconoscevano ad alcuni specifici Paesi un ruolo privilegiato come fonte di immigrazio­
ne economica per sopperire alle necessità del mercato del lavoro interno ai diversi Stati 
europei. Lo sviluppo di questi accordi interstatali quasi sempre - tranne nel caso evidente 
della Germania e dei suoi rapporti con la Turchia - avveniva sulla base di antichi rapporti 
coloniali, attraverso i quali si era instaurato un rapporto di familiarità tra i Paesi interessati- 
Diverso è invece il caso dell’Italia - assimilabile a quello della Spagna. L’Italia viene inte­
ressata dal fenomeno migratorio in epoca molto più recente - a partire dalla metà degli anni 
Ottanta -, senza una politica che incentivi e controlli l’immigrazione, ma, al contrario, inve­
stita da flussi spontanei che, non trovando più sbocco in altri Paesi economicamente più 
appetibili, si dirigono verso quei Paesi in cui gli ingressi sono possibili e facili.

Tab. 1. I musulmani in Italia (2001)

Principali
Paesi di provenienza

n°
assoluto %

MAROCCO 159.600 31,2%
ALBANIA 139.400 26.4%
TUNISIA 46.000 9,0%
SENEGAL 39.000 7,6%
EGITTO 28.000 5,4%
BANGLADESH 18.000 3,5%
PAKISTAN 18.000 3,5%
ALGERIA 13.200 2,5%
SOMALIA 10.000 1,9%
NIGERIA 9.000 1,7%
TURCHIA 7.000 1,3%
IRAN 6.800 1,3%
MACEDONIA 6.600 1,2%
JUGOSLAVIA 6.500 1,2%
BOSNIA 6.000 1,1%
IRAQ 4.500 0,8%
INDIA 3.200 0,2%

Totale 511.000
circa il 36,8% degli immigrati regolari in Italia

Fonte: Elaborazione propria su dati della Caritas di Roma, Dossier Immigrazione '01, e su dati del 
Ministero degli Interni aggiornati al 15 giugno 2001.



Documentazione - Chiesa e musulmani 305

Il Marocco è a tutt’oggi il Paese da cui proviene la componente musulmana più nume­
rosa, con circa 159.600 presenze regolari. Segue l’Albania, con circa 139.400 presenze di 
origine musulmana. Queste due nazionalità sono tra quelle maggiormente cresciute nel 
triennio 1999-2001 sia in termini assoluti sia percentuali. Per quel che riguarda la composi­
zione demografica per sesso, la popolazione musulmana presenta ancora un tasso basso di 
presenze femminili: queste non superano il 20% tra gli immigrati originari dai Paesi del 
Nord Africa, e raggiungono circa il 30% tra gli albanesi. Sono tuttavia in crescita sia i ricon­
giungimenti familiari - in particolare per le nazionalità marocchina e albanese - sia il nume­
ro dei minori (nel 2000 dovuto per il 50% dei casi a nuove nascite in Italia). L’insieme dei 
dati demografici, relativi alle migrazioni musulmane in Italia, conferma le caratteristiche del 
ciclo migratorio in cui l’Italia è coinvolta: alto tasso di irregolarità che emerge in concomi­
tanza con le iniziative legislative di regolarizzazione; influsso rilevante della nuova immi­
grazione proveniente da Paesi destrutturati o percorsi da conflitti: prova evidente ne è l’im- 
migrazione albanese in Italia, che è passata da 2.000 presenze nel 1991 alle 142.000 pre­
senze nel 2002. Inoltre i comportamenti sono ancora differenziati rispetto all’esperienza 
migratoria: crescono i ricongiungimenti familiari per alcune nazionalità, mentre per altre 
prevale ancora la tendenza a considerare l’immigrazione un’esperienza non definitiva.

Passando ad analizzare in modo più dettagliato il piano culturale e religioso occorre 
affermare subito che l’islam in Italia non è un monolite. Esso è una realtà plurale a causa di 
almeno tre elementi di differenziazione. Il primo, di cui si è appena detto, è costituito dalla 
molteplicità delle provenienze nazionali. Esse veicolano una grande complessità anche per 
quel che riguarda la tipologia di islam professato e vissuto. Se è vero in fatti che l’apparte­
nenza religiosa può avere un’innegabile potere aggregante, è anche vero che essa nel caso 
dell’islam è lungi dall’avere espressioni omogenee, ma risulta profondamente filtrata dalle 
diverse culture etniche e nazionali. Si tratta di una diversità che va ben oltre la tradizionale 
grande suddivisione tra islam sciita e islam sunnita. Un secondo elemento di pluralismo è il 
tipo d’interpretazione di islam che i vari gruppi, organismi, individui seguono. Qui si ha una 
grande varietà di interpretazioni dell’islam, da quelle più tradizionali a quelle di origine più 
moderna. Un terzo elemento di complessità e pluralismo, meno facilmente quantificabile in 
termini precisi, ma la cui importanza è fondamentale per comprendere le dinamiche dell’i­
slam in Italia e in Europa, è poi costituito dalle diverse tipologie di appartenenza individua­
le all’islam. Sarebbe infatti indebito operare un’equivalenza tra cittadino straniero prove­
niente da Paese di tradizione musulmana e individuo religioso che si autodefinisce come 
musulmano praticante e che esprime tale identità con l’affiliazione diretta alle organizza­
zioni musulmane dell’emigrazione. L’appartenenza culturale a) mondo musulmano racchiu­
de invece una pluralità di tipologie di relazione individuale all’islam, che in Italia e in 
Europa, ancor più che nei Paesi di origine, hanno modo di esprimersi.

3. L’islam organizzato in Italia
Ai fini di proporre un quadro della situazione dell’islam in Italia, per valutare le sfide 

che esso pone alla società italiana, è di primaria importanza trattare dell’islam organizzato. 
Sono infatti essenzialmente le organizzazioni musulmane - di tipo associativo o statale - a 
esercitare il ruolo di interlocutori verso lo Stato e la società italiana, sia a livello locale sia 
nazionale. Diviene allora essenziale analizzare di quali istanze le diverse organizzazioni 
siano portatrici e, soprattutto, quale interpretazione facciano propria e propongano nel con­
testo italiano. Da quest’ultimo punto dipende in modo essenziale la possibilità di inserirsi in 
modo armonico nel tessuto sociale, istituzionale e culturale italiano.

L’emergere dell’islam organizzato in Italia ha le sue radici più lontane negli anni 
Settanta, quando nelle principali città della penisola sedi di centri universitari vennero aperte



306 Documentazione - Chiesa e musulmani

sezioni locali dell’USMI (Unione degli Studenti Musulmani in Italia). L’USMI è un’asso­
ciazione nata per iniziativa di studenti stranieri provenienti da Paesi musulmani, molto 
numerosi allora in Italia. Essa fa parte de\V International Islamic Federation of Student 
Organizations, la cui sede centrale si trova in Kuwait. Dato il carattere nettamente confes­
sionale dell’associazione, una delle sue prime finalità è stata quella di aprire luoghi di culto 
fruibili dagli studenti musulmani. L’USMI è così all’origine dell’apertura di tutta una serie 
di sale di preghiera nelle principali città italiane: Milano, Genova, Torino, Pavia, Perugia, 
Padova, Parma, Ferrara, Bologna, Napoli, Bari, Siena, L’Aquila, Camerino. Accanto all’am­
bito culturale, l’USMI ha avuto iniziative sul piano culturale, promuovendo in particolare la 
pubblicazione in lingua italiana di opere di autori musulmani in formato economico. La 
scelta dei libri pubblicati esprime in modo significativo l’orientamento culturale e ideologi­
co dei suoi membri: tra le pubblicazioni si trovano gli scritti di due principali ideologi del­
l’islam politico radicale, il pakistano Al-Maududi, fondatore del movimento radicale 
Jama’at-al-lslami e l’egiziano Sayyed Qutb, già membro dei Fratelli Musulmani, divenuto 
poi l’ispiratore dei movimenti radicali contemporanei come al-Jihad, al-Jama'a al-isla- 
miyya, Hamas. L’USMI si proponeva dunque chiaramente di rafforzare l’identità islamica 
tra gli studenti o di promuoverne una reislamizzazione che includeva una coscientizzazione 
politica sulla base dell’ideologia islamica radicale. Per comprendere il significato di questo 
dinamiche occorre contestualizzarle storicamente: si tratta degli anni Settanta e Ottanta, 
quando erano in pieno corso nei Paesi arabi del Mediterraneo sia l’organizzazione e l’azio­
ne dei nuovi movimenti dell’islam radicale, che riproponevano di rovesciare con la violen­
za i Governi vigenti, sia l’azione del più antico movimento dell’islam politico moderno, 
l’Associazione dei Fratelli Musulmani, che pur prendendo progressivamente le distanze dal­
l’uso della violenza come strumento di lotta politica, intensificava gli sforzi nei vari Paesi 
per l’instaurazione dello Stato islamico. In questo contesto l’orientamento ideologico degli 
studenti dell’USMI, un certo numero dei quali erano affiliati o simpatizzanti dei Fratelli 
Musulmani, riflette le dinamiche politiche e religiose in corso nei Paesi arabi di provenien­
za, e ad essi era essenzialmente rivolto.

Con l’istaurarsi dei flussi migratori provenienti dai Paesi musulmani si ha una decisa 
evoluzione nell’organizzazione dell’islam in Italia. La proporzione degli studenti subisce 
una diminuzione vistosa di fronte ai nuovi flussi di immigrati, composti in grande prevalen­
za da persone con basso livello di istruzione spinte da ragioni economiche. Inoltre se tra gl* 
studenti erano prevalenti le origini mediorientali, egiziana e somala, all’intemo dei nuovi 
flussi sono decisamente maggioritari i maghrebini - soprattutto i marocchini - i senegalesi, 
gli egiziani, cui si aggiungono, dopo il 1991, gli albanesi e i musulmani provenienti dalla ex 
Jugoslavia, fino a includere alla fine degli anni Novanta flussi provenienti dal Pakistan, dal 
Bangladesh e dalla Turchia. Di fronte al nuovo volto assunto dal fenomeno migratorio 
l’USMI cessa rapidamente di esercitare un ruolo diretto in Italia, anche se le sale di pre­
ghiera da essa aperte sono nella maggior parte dei casi all’origine di Centri islamici più 
strutturati rivolti ai nuovi immigrati musulmani. Nello stesso tempo antichi membri 
dell’USMI, stabilizzatisi in modo definitivo in Italia, sono stati molto attivi nell’offrire il 
proprio contributo per sviluppare in forme più articolate le varie organizzazioni musulmane 
di nuova nascita, in cui spesso continuano a esercitare ruoli di rilievo. In alcuni casi il pas­
saggio dalla gestione dell’USMI a una gestione condivisa con nuovi attori si è svolta con fri­
zioni interne, che hanno portato a ulteriori divisioni organizzative con la nascita di nuovi 
Centri islamici. Certamente la grande diffusione di organismi e associazioni di matrice isla­
mica in Italia si è sviluppata a partire dalla fine degli anni Ottanta, per raggiungere il suo 
pieno sviluppo negli anni Novanta, secondo ritmi di crescita assai forti. Se nel 1993 si sti­
mava che le moschee e sale di preghiera fossero in Italia poco più di cinquanta, oggi si può 
stimare che il loro numero sia almeno triplicato: nuovi Centri islamici vengono aperti sia in 
centri urbani che ne erano finora sprovvisti, sia nelle città in cui erano già attivi Centri fon-



Documentazione - Chiesa e musulmani 307

dati nel primo periodo. Si assiste quindi da un lato a una diffusione più capillare dell’islam 
organizzato sul territorio; dall’altro lato si assiste a un processo di frammentazione a livello 
organizzativo, per cui vengono aperti Centri nuovi e nuove moschee nelle città in cui la pre­
senza musulmana è più consistente, per la volontà di esprimere nello spazio sociale le diver­
se interpretazioni dell’islam, proprie dei vari gruppi che fondano le diverse associazioni e 
sale di preghiera. Questa tendenza alla moltiplicazione dei Centri islamici è stata tipica di 
tutti i Paesi europei, ed è attualmente la fase che è in corso in Italia. Per interpretare corret­
tamente questa fase bisogna dunque tenere presente che l’aumento in termini quantitativi 
delle organizzazioni islamiche in Italia, non è in primo luogo una risposta alla crescita 
numerica della popolazione musulmana, ma è piuttosto espressione della sua complessità 
interna e sintomo di un processo di radicamento in Italia. La varietà di interpretazioni influi­
sce d'altra parte sull’atteggiamento verso la società italiana e la cultura europea, incidendo 
dunque direttamente sulle modalità e prospettive di inserimento nella società italiana.

Dal punto di vista delle attività effettuate dai Centri islamici e dalle moschee, viene 
ovviamente al primo posto la pratica del culto collettivo, che è spesso l’unico scopo delle 
niolte sale di preghiera presenti in Italia: i Centri più organizzati, specialmente nelle grandi 
città, hanno anche proprie pubblicazioni e riviste, offrono corsi di islam e di lingua araba, 
nonché servizi di carattere assistenziale; in taluni casi viene organizzato anche il pellegri­
naggio annuale alla Mecca. Per quel che riguarda altre pratiche fondamentali per l’osser­
vanza islamica, in Italia i musulmani non hanno avuto difficoltà ad ottenere i permessi per 
macellare gli animali secondo il rito islamico, e nelle principali città italiane sono state aper­
te macellerie in cui viene commercializzata carne halal macellata localmente. In alcune 
località sono stati richiesti e ottenuti dall’amministrazione locale spazi cimiteriali propri 
all’interno dei cimiteri esistenti. Gli stessi imam ottengono spesso riconoscimenti semi-pub­
blici sul piano locale, e vengono ammessi a visitare ospedali e carceri in qualità di assisten­
ti spirituali. Seguendo un modello già sperimentato in altri Paesi europei, anche in Italia si 
assiste dunque al diffondersi delle strutture dell’associazionismo musulmano, i cui espo­
nenti diventano in primo luogo interlocutori delle istituzioni locali, per poi rivolgersi anche 
alle istituzioni centrali dello Stato. In Italia i tempi sono stati anzi più brevi rispetto agli altri 
Paesi europei: infatti la ricerca di un rapporto diretto con lo Stato è cominciata già agli inizi 
degli anni Novanta, con la presentazione di quattro domande di Intesa. Si tratta di iniziative 
decisamente precoci rispetto al processo globale di insediamento e di organizzazione della 
Popolazione musulmana in Italia, che rivelano però 1’esistenza di dinamiche competitive e 
conflittuali tra le diverse tendenze dell’islam organizzato.

L’islam in Italia si esprime, come nel resto di Europa, in forma diversificata e con mol­
teplici attori. L’appartenenza islamica organizzata riproduce la varietà di interpretazioni e 
correnti dell’islam contemporaneo, classificabili schematicamente in tre tipologie: iniziati­
ve più o meno dirette degli Stati musulmani o che comunque fanno riferimento all’islam 
ufficiale degli Stati di origine, confraternite religiose, movimenti che uniscono strettamente 
la dimensione religiosa all’ideologia politica. Questa triplice ripartizione è utile per com­
prendere in modo schematico le diverse forze in gioco nell’islam in Italia, anche se occorre 
tenere presente che sul piano delle iniziative locali possono verificarsi sovrapposizioni o 
sinergie, talora momentanee, talora di più lunga durata.

Li. L’azione degli Stati musulmani
L’azione degli Stati musulmani include tutte le diverse iniziative attuate dagli Stati 

musulmani, che tendono a promuovere l’islam ufficiale da essi sostenuto e su cui non rara­
mente basano la propria legittimazione politica. L’esempio più eloquente di questa azione è 
la grande moschea di Roma che, come le analoghe moschee di Madrid e Bruxelles, è diret­
tamente collegata alla diplomazia e ai Governi di vari Stati musulmani. La moschea di Roma 
è sede del Centro culturale islamico di Italia, unico Centro islamico riconosciuto come ente



308 Documentazione - Chiesa e musulmani

morale dallo Stato italiano. Il Consiglio di amministrazione del Centro è composto preva­
lentemente da ambasciatori degli Stati musulmani sunniti presso la Santa Sede o presso lo 
Stato italiano. Recentemente sono stati inseriti anche alcuni rappresentanti di altri organismi 
associativi musulmani presenti in Italia, nel tentativo di coinvolgerli per ottenere una loro 
convergenza che in qualche modo preluda a un riconoscimento del ruolo centrale della 
moschea di Roma in Italia. Questa convergenza e questo riconoscimento sono tuttavia ben 
lungi dall’essere acquisiti. La moschea, i cui progetti iniziarono nel 1974, è stata edificata 
su un terreno ceduto dal Comune di Roma, ed è stata ufficialmente inaugurata nel 1995. Le 
spese finanziarie, come nel caso delle analoghe grandi moschee in Europa, sono state in gran 
parte sostenute dall’Arabia Saudita tramite la Lega del Mondo Islamico. La Lega del Mondo 
Islamico è un’organizzazione in cui è prevalente il ruolo saudita. Essa è promotrice di tre 
linee di azione: assicurare il sostegno all’islam sul piano intemazionale, soprattutto dove i 
musulmani rappresentano una minoranza; promuovere la missione islamica presso i non 
musulmani in Europa e altrove; controllare il “tipo” di islam praticato dai musulmani, 
influenzandolo per quanto possibile in senso conservatore. Queste tre finalità vengono per­
seguite proponendo l’interpretazione dell’islam propria della dottrina wahabita, di cui 
l’Arabia Saudita, sia direttamente sia tramite la Lega del Mondo Islamico, è il massimo 
sostenitore. La dottrina islamica wahabita sostiene un’interpretazione particolarmente con­
servatrice dell’islam, basata sull’interpretazione letterale del Corano e sulla rigida applica­
zione della shari’a (legge islamica): per la dottrina wahabita l’islam non può che essere un 
insieme onnicomprensivo di dimensione religiosa, Stato e società, per cui la prassi legisla­
tiva e politica degli Stati e le norme del vivere sociale devono essere strettamente conformi 
alla dottrina islamica classica (interpretata in senso conservatore), e trovare così una legitti­
mazione diretta sul piano religioso. Il Regno dell’Arabia Saudita si propone come modello 
politico concreto dell’applicazione della dottrina wahabita, ed è in effetti strutturato sul­
l’applicazione rigida della shari’a, rifiutando le nuove interpretazioni dell’islam aperte alla 
modernità, alla democrazia, al pluralismo, al rispetto dei diritti universali dell’uomo sanciti 
nei documenti delle Nazioni Unite. Si noti a questo proposito che l’Arabia Saudita ha sem­
pre opposto un netto rifiuto alle reiterate richieste di sottoscrivere la Dichiarazioni 
Universale dei Diritti dell’Uomo del 1948 e i successivi documenti delle Nazioni Unite in 
materia, ritenendoli in contrasto con l’islam e la shari’a. Proprio perché sostenitrice di un 
islam così conservatore, su cui la dinastia saudita basa la propria legittimità politica sia sul 
fronte interno sia sul piano intemazionale islamico, il suo molo di leadership all’interno del 
Centro Culturale Islamico di Italia è stato contestato da altri Stati musulmani come l’Egitto 
e il Marocco. Questa opposizione non ha avuto tuttavia grande successo, dal momento che 
nel 1999 è stato eletto presidente del Centro l’ambasciatore saudita. Egitto e Marocco per­
seguono da parte loro strategie politiche interne che uniscono a iniziative di progressiva e 
prudente democratizzazione un forte controllo sui movimenti islamici integralisti di ogni 
tendenza. Essi, insieme alla Tunisia, sono dunque interessati a promuovere tra gli immigra­
ti in Italia un islam non integralista e non troppo conservatore, da cui non si inneschino 
ripercussioni negative nei Paesi di origine. A giustificazione delle proprie iniziative in rap­
porto all’islam in Italia, questi Stati portano il fatto che i musulmani presenti in Italia sono 
loro propri cittadini, e questo conferisce loro diritti maggiori, se non esclusivi, di controlla­
re e rappresentare l’islam in Italia. In queste affermazioni è palese la polemica contro 
l’Arabia Saudita che non ha propri emigrati né in Italia né in altri Paesi - in quanto lo Stato 
saudita è semmai meta di immigrazione, a causa delle necessità di manodopera del suo mer­
cato del lavoro interno per le attività estrattive petrolifere. Tuttavia la forte disponibilità 
finanziaria dell’Arabia Saudita, coniugata con la sua palese volontà di controllare la “dimen­
sione islamica intemazionale”, ne rende assai facile l’influenza sulle strutture dell'Iislam 
organizzato in Italia e a più ampio livello intemazionale.

L’azione degli Stati musulmani e della Lega del Mondo Islamico si realizza in Italia non



Documentazione - Chiesa e musulmani 309

solo tramite la moschea di Roma, ma anche attraverso una diversificata azione di sostegno 
a moschee e Centri culturali minori diffusi sul territorio. Si tratta in questo caso di un’azio­
ne più indiretta, che si innesta su iniziative nate localmente. Spesso moschee e associazioni 
minori hanno un’appartenenza di tipo nazionale, e attraverso di esse gli Stati favoriscono 
l’assistenza religiosa ai propri emigrati controllandone le forme di islam praticato. In Italia 
il Marocco sembra particolarmente attivo nel sostenere l’islam dei propri emigrati, tramite 
sale di preghiera annesse ad associazioni marocchine che sono diffuse sul territorio, sia nelle 
grandi città sia nei centri minori, con una presenza particolarmente capillare nell’Italia 
Settentrionale. Lo Stato tunisino esercita un controllo sui propri immigrati soprattutto in 
Sicilia: celebre è il caso di Mazara del Vallo, in cui risiede una popolosa colonia tunisina, 
dotata dal Governo di origine di una scuola elementare che segue i curricula ufficiali della 
Tunisia, con insegnamento in lingua araba e francese. A Mazara tuttavia l’ambiente tunisi­
no è nettamente laicizzato e non esiste alcuna moschea. La mancanza di luoghi di culto isla­
mici è dovuta probabilmente al fatto che i residenti tunisini continuano ad avere molti rap­
porti con il Paese di origine, in cui si recano per le principali festività religiose, e d’altra 
Parte lo Stato tunisino sembra non incoraggiare l’apertura di moschee per timore che diven­
tino luoghi di integralismo. Il caso di Palermo si presenta allora come l’eccezione, in cui su 
Pressione di richieste locali una moschea è stata aperta, ma lo Stato tunisino si è garantito il 
controllo della sua gestione tramite un accordo con il Governo regionale siciliano: l’amba­
sciata di Tunisia in Italia ne nomina l'imam e ne segue le attività attraverso l’Associazione 
Culturale Islamica di Palermo. Anche l’Egitto esercita una certa influenza sui propri emi­
grati attraverso le associazioni di amicizia italo-egiziane, e promuove un islam non politi­
cizzato, spesso in antagonismo con iniziative organizzative intraprese da propri emigrati 
affiliati o simpatizzanti dei vari movimenti dell’islam politico.

Una quantità di iniziative “a pioggia” a sostegno finanziario dell’islam in Italia sono 
anche promosse dai Paesi arabi del Golfo, che pur non avendo propri emigrati si preoccu­
pano di sostenere l’islam in Europa. La Libia sembra oggi meno attiva del passato: l’orga­
nizzazione libica Al-Da ’wa al-islamiyya sostiene l’Unione Islamica in Occidente, che ha 
sede a Roma. Infine per l’islam sciita occorre ricordare il ruolo dell’Iran: il coordinamento 
religioso degli sciiti in Italia è affidato al Centro Culturale Islamico Europeo, presieduto 
dall’ Ambasciatore della Repubblica Islamica dell'Iran presso la Santa Sede. Il Centro pub­
blica la rivista “Per un mondo nuovo” nonché molte opere sull’islam sciita. Ad esso fanno 
riferimento vari gruppi di sciiti presenti in diverse località italiane, di cui fa parte anche un 
certo numero di convertiti italiani. Meno rilevante è il ruolo dell’Iran verso gli iraniani resi­
denti in Italia: gran parte di essi infatti aderisce a posizioni laiche o è membro della confes­
sione Bahai, che ha grande diffusione in Iran, ma considerata eretica dall’attuale Governo 
islamico e da altri Stati musulmani.

Il panorama dell’azione degli Stati è dunque variegato e gli stessi Stati risultano in con­
correnza nell’esercitare un ruolo di rappresentanza dell’islam in Italia. Si tratta d’altra parte 
di una concorrenza non limitata all’Italia e all’Europa ma riguarda in termini più generali il 
molo di leadership all’interno della comunità islamica internazionale. Una competizione 
Particolarmente evidente si manifesta tra la dinastia saudita e la dinastia marocchina: la 
Prima legittima le proprie pretese sul fatto che esercita il proprio governo sull’Arabia, la 
regione in cui l’islam è nato e dove si trovano le sue città sante principali, mentre la secon­
da legittima la propria posizione dichiarandosi erede diretta della famiglia di Maometto. Se 
il titolo ufficiale del re saudita è quello di Protettore delle due Moschee, il titolo di re del 
Marocco è Condottiero dei Credenti. Questa competizione, come si è detto, si riflette sul 
piano locale, anche italiano, come si è visto molto bene nel 1998-99, quando si è trattato di 
scegliere il nuovo presidente del consiglio di amministrazione del Centro culturale islamico 
di Roma, considerato il trampolino di lancio per esercitare un’egemonia sull’islam in Italia 
tramite eventuali accordi da contrarre con lo Stato italiano. Nel 1999 l’elezione a presiden-



310 Documentazione - Chiesa e musulmani

te del Centro Culturale dell’Ambasciatore dell’Arabia Saudita in sostituzione di quello del 
Marocco, ha segnato un punto a favore dell’Arabia Saudita. Questo spiega la crescita del­
l’attivismo della Lega del Mondo Islamico sul territorio italiano, in cui cerca di guadagnare 
il consenso delle moschee. Un consenso da parte della base e una rete di moschee diffuse 
sul territorio sembrano infatti indispensabili alla moschea di Roma per legittimare le proprie 
pretese di esercitare un ruolo egemonico sull’islam italiano e contrastare l’accusa, spesso ad 
essa rivolta da molti organismi islamici, di rappresentare l’islam di Stati stranieri e di non 
avere radicamento tra i musulmani presenti in Italia. Ma, è bene ripeterlo, la competizione 
per la guida dell’islam è alta tra gli stessi Stati. Non è un caso che negli ultimi due anni il 
Marocco abbia aperto diversi nuovi Consolati sul territorio italiano, in città che ne erano 
prive. Questa strategia è certamente un segno che esprime la volontà di tenere i contatti con 
i propri emigranti e, non da ultimo, di contrastare un’eventuale reislamizzazione in senso 
conservatore ad opera della Lega e dell’Arabia Saudita.

3.2. Le confraternite
Un altro tipo di appartenenza organizzata, spesso poco visibile ma diffusa, che oscilla tra 

forme di islam domestico e forme di maggiore espressione organizzativa è rappresentata dalle 
confraternite. Le confraternite sono numerose e diffuse ovunque nel mondo musulmano- 
dall’India alla Turchia al Maghreb. Esse si distaccano dall’islam ufficiale perché danno molta 
importanza alla dimensione affettiva del rapporto con Dio, fondata sul messaggio spirituale 
proposto dai vari fondatori. Alla coesione spirituale corrisponde anche una forte coesione 
organizzativa dei membri, che si esprime di solito sul piano religioso mediante l’apertura di 
proprie sale di preghiera. Per lo più le confraternite si limitano ad offrire proposte riguardan­
ti la vita religiosa e la pratica della solidarietà tra i propri membri. Talvolta però esercitano 
anche un ruolo politico o di pressione sociale nei Paesi musulmani, come nel caso de' 
Suleymanci in Turchia - emanazione più impegnata politicamente della confraternita 
Naqshabandiyya - che sono stati banditi proprio perché conducevano un’opposizione al 
Governo. Le confraternite trovano fecondo terreno di sviluppo anche nell’Africa subsaharia­
na, dove danno origine a forme di islam inculturato localmente, che rifiuta l’egemonia culti1' 
rale araba. Un esempio sono le confraternite tiggiani e muride del Senegai, cui appartengono 
la maggior parte dei Senegalesi immigrati in Italia. In tutte le città italiane meta di immigra' 
zione senegalese si sono formate dature muridi, vale a dire riunioni stabili dei membri della 
confraternita presenti localmente, in cui si effettua la preghiera collettiva. Particolarmente 
vivaci sono le dature di Milano, Brescia, Quercianella, Genova, ma altre dature sono attive a 
Torino, Roma, Napoli, Riccione, Cagliari e in altri centri minori in cui vi sia una presenza 
senegalese di una certa consistenza. I muridi conservano legami stretti con i centri senegale­
si della confraternita, e a più riprese hanno organizzato visite di famosi marabuti in Italia. per 
ravvivare spiritualmente la vita dei propri affiliati. Caratteristica della confraternita muride è 
poi il forte accento posto sul lavoro come mezzo per progredire nella vita religiosa e sulla 
solidarietà economica tra i membri, con il risultato di favorire una forte coesione e controllo 
reciproco, riducendo al minimo i casi di marginalità e di devianza.

Alle confraternite tradizionali bisogna poi aggiungere alcuni gruppi di ispirazione sufi 
costituiti prevalentemente da convertiti italiani. L’esempio più noto è l’Associazione per 
l’Informazione sull’Islam in Italia-CO.RE.IS (Comunità Religiosa Islamica), guidata dallo 
shaykh Pallavicini, con sede a Milano. A differenza di altri gruppi simili, che conservano un 
carattere spiccatamente esoterico e iniziatico, lo shaykh Pallavicini e la sua associazione 
conducono un’intensa attività pubblica tramite un’attiva presenza nel campo editoriale e la 
partecipazione a iniziative culturali, promosse anche in ambito istituzionale - ad esempio 
esponenti della CO.RE.IS partecipano ai lavori sull’educazione inter-culturale promossi dal 
Ministero della Pubblica Istruzione -, con il fermo proposito di presentarsi tra l’altro come 
interlocutori autorevoli dell’islam italiano presso le istituzioni dello Stato.



Documentazione - Chiesa e musulmani 311

L’islam sunnita ufficiale considera le confraternite forme più o meno eterodosse e dun­
que i rapporti tra le varie tendenze possono essere piuttosto tesi. In particolare l’islam waha- 
hita ha rispetto alle confraternite un atteggiamento di rigido rifiuto, che è giunto ad espri­
mersi addirittura nella distruzione nel territorio saudita dei santuari meta delle devozioni 
delle confraternite, e a bandirne la presenza e l’attività.

13.I movimenti dell’islam politico
I moderni movimenti dell’islam politico costituiscono una terza importante tipologia 

all’intemo dell’islam organizzato. Loro tratto caratteristico è unire strettamente la dimen­
sione religiosa a quella socio-politica, proponendosi di condurre un’azione che miri a restau­
rare la pratica integrale dell’islam nella società e nello Stato, in opposizione ai Governi 
vigenti nei Paesi di origine. Movimenti di questo tipo sono i Fratelli Musulmani o il turco 
Milli Gorus, o i movimenti più radicali come il FIS algerino, gli egiziani al-Jama'a al- 
hlamiyya e al-Jihad, ìaJama’at al-lslami pakistana, il palestinese Hamas, che presenta però 
anche coloriture più nazionalistiche connesse al conflitto israelo-palestinese. Una delle 
Preoccupazioni degli Stati musulmani, specie dell’Egitto, della Tunisia, del Marocco e 
dell’Algeria, è proprio che i movimenti islamismi radicali trovino in Occidente libertà di 
organizzazione per poi intervenire con forza e mezzi nei Paesi di origine. Questi movimen- 
ti in effetti possono liberamente creare in Europa proprie associazioni locali, aprendo Centri 
culturali e sale di preghiera, godendo i loro affiliati, come tutti i residenti, del diritto alla 
libertà di associazione. In Europa sono particolarmente attivi i Fratelli Musulmani, movi­
mento islamico fondato in Egitto nel 1928 per combattere l’occidentalizzazione del Paese e 
Promuoverne il ritorno alla prassi islamica integrale sul piano etico, politico e giuridico. I 
Catelli Musulmani e i più recenti movimenti islamisti, come al-Jama'a al-lslamiyya e al- 
^had, hanno la stessa finalità, quella cioè di lottare per trasformare gli Stati arabi nazionali 
moderni in Stati islamici retti secondo le regole della shari’a. Ciò che oggi li differenzia, 
tuttavia, è che i Fratelli Musulmani rifiutano l’uso della violenza e si propongono di rag­
giungere lo scopo promuovendo l’islamizzazione degli individui e della società - ritenendo 
che solo da una società islamica possa svilupparsi uno Stato islamico; i più recenti movi- 
menti islamisti radicali propugnano invece un’ideologia di tipo rivoluzionario, per cui riten­
gono che la situazione politica dei Paesi musulmani sia così degradata che l’unico mezzo 
Per instaurare lo Stato islamico sia la conquista del potere tramite la violenza. Sarà poi lo 
Stato islamico, una volta istituito, a realizzare la reislamizzazione della società imponendo 
Prassi e costumi conformi alla shari’a.

Tutti questi movimenti, spesso banditi nei Paesi musulmani o soggetti a forti controlli, 
l’anno dato vita a propri organismi in Europa. I Fratelli Musulmani hanno i loro principali 
Centri di coordinamento europeo ad Aquisgrana e a Ginevra. Sono stati promotori del 
Consiglio Islamico di Cooperazione in Europa di cui fanno parte moschee presenti in vari 
stati dell’Unione, per lo più rette da simpatizzanti o membri dell’Associazione. In Europa la 
strategia maggioritaria dei Fratelli Musulmani potrebbe essere definita di “rivendicazione 
Progressiva” per ottenere un inserimento in Europa di tipo comunitario. Essi cioè tendono a 
aprire moschee e Centri culturali in modo diffuso sul territorio in modo da crearsi uno spazio 
$ influenza tra la popolazione immigrata, cui propongono una pratica islamica tradizionale 

integrale, accompagnata spesso da forti critiche verso la cultura occidentale. Nello stesso 
tempo essi tendono a proporsi come interlocutori rispetto alle amministrazioni locali e alle 
'Citazioni dello Stato, con l’intento finale di ottenere il massimo per quel che riguarda la pra- 
llca dell’islam, fino a giungere all’applicazione della shari’a nell’ambito del diritto familia- 
re- A livello europeo la loro ambizione sembra essere quella di ottenere il riconoscimento 
della popolazione musulmana come minoranza religiosa retta - almeno per taluni aspetti - da 
Propri statuti speciali. Si tratta in effetti dell’applicazione dell’ideologia dei Fratelli Musul-



312 Documentazione - Chiesa e musulmani

mani in un contesto sociale in cui l’islam non è maggioritario, per cui alla finalità di costi­
tuire lo Stato islamico si sostituisce la finalità di costituire una comunità islamica con statuti 
giuridici propri, inserita in Europa non solo tramite i diritti di cittadinanza dei singoli indivi­
dui, bensì tramite uno statuto comunitario specifico, inclusivo del diritto di famiglia, che non 
potrebbe non presentare notevoli contraddizioni rispetto al diritto comune.

In Italia le moschee i cui dirigenti si ispirano in qualche modo all’ideologia dei Fratelli 
Musulmani sono numerose, soprattutto tra quelle che sono simpatizzanti o aderenti al­
l’Unione delle Comunità e delle Organizzazioni Islamiche in Italia (UCOII). Anche i movi­
menti islamici radicali hanno in Italia i loro seguaci, che hanno aperto proprie sale di pre­
ghiera per esercitare la loro influenza tra gli immigrati. Per fare solo alcuni esempi, a Torino, 
accanto a una moschea retta da un imam somalo affiliato ai Fratelli Musulmani, vi è una sala 
di preghiera retta da un imam marocchino simpatizzante di al-Jihad (recentemente sposta­
tosi verso la Lega del Mondo Islamico) e un’altra moschea affiliata all’UCOII.

Analoghi esempi di moschee i cui imam e dirigenti sono simpatizzanti dei Fratelli Mu­
sulmani e di altri movimenti islamisti si hanno a Milano, a Roma, nel Triveneto e in altre città 
di provincia. Sempre a Milano è attestato su posizioni affini a quelle dei Fratelli Musulmani 
il Centro islamico di Milano e Lombardia, in cui è attivo, accanto a musulmani di origine stra­
niera, un nucleo di convertiti italiani. Il Centro islamico di Milano è forse l’organismo isla­
mico più attivo della penisola sul piano regionale e nazionale: pur avendo subito nell'area 
metropolitana di Milano la concorrenza progressiva del Centro culturale islamico e della cul­
tura islamica, esso ha saputo creare Centri affiliati in alcune delle città minori della Lombardia 
(Cremona, Mantova, Varese, Pavia), e a livello italiano è stato il promotore dell’Unione delle 
Comunità e delle Organizzazioni Islamiche in Italia (UCOII). Questa è un’associazione costi­
tuita nel 1990 tramite l’adesione di circa quindici moschee sparse sul territorio nazionale- 
alcune delle quali sono a loro volta a capo di piccole reti regionali. Nell’ambito dell’UCOII 
sono particolarmente attivi sul rispettivo piano regionale i Centri islamici di Bologna e di 
Imperia, e tentativi nella medesima direzione sta attuando il Centro islamico di Napoli.

3.4.I convertiti italiani all’islam
Bisogna infine dare risalto specifico al ruolo dei convertiti italiani all’islam. Benché non 

siano molto numerosi, tuttavia alcuni di loro svolgono un ruolo chiave all’intemo delle 
diverse strutture organizzative. Sono infatti attivi con ruoli di dirigenza sia nell’ambito 
dell’UCOII, sia in alcune associazioni di ispirazione sufi (confraternite), sia presso la segre­
teria della Lega del Mondo Islamico in Italia, con sede a Roma. In particolare i convertiti- 
conoscendo bene la società italiana, cercano di svolgere un ruolo di mediazione diretta nei 
rapporti con le istituzioni dello Stato. Si tratta sempre di una mediazione di carattere orga­
nizzativo, che non sempre assume il carattere di mediazione culturale. Spesso, cioè, i con­
vertiti italiani assumono posizioni rigide nell’interpretazione dell’islam, che non promuo­
vono un cammino di dialogo con la cultura italiana e di inserimento equilibrato nel tessuto 
sociale e istituzionale italiani.

3.5. Una valutazione dell'islam organizzato in Italia
Il panorama dell’islam organizzato in Italia è dunque molto complesso e nello stesso 

tempo ancora molto fluido. Nonostante i tentativi di creare reti regionali, in nessun caso si 
è riusciti ad avere risultati esaustivi in questo senso. Accanto a Centri islamici collegati diret­
tamente o indirettamente all’UCOII, non solo continuano ad esistere numerosi Centri auto­
nomi che rifiutano l’adesione, ma ne vengono aperti di nuovi che rivendicano la propria 
indipendenza, con l’effetto di moltiplicare la complessità del panorama. In effetti la maggior 
parte delle moschee sono indipendenti da qualsiasi federazione. Questa frammentazione è 
conseguenza, come si è detto, della stessa struttura interna all’islam, in cui manca qualsiasi



Documentazione - Chiesa e musulmani 313

tipo di magistero o di ministero gerarchico ufficiale. Lo stesso imam, che in Europa viene 
spesso sovraccaricato di significati che non gli sono riconosciuti nei Paesi musulmani, non 
è altro che la persona deputata a guidare la preghiera, compito che può espletare qualsiasi 
musulmano che abbia una preparazione minima, e che non diviene l’impegno in uno stato 
di vita o in un ministero determinato. In questo senso l’islam non conosce la figura del mini­
stro di culto analoga a quella delle confessioni cristiane. Che questo sia vero è dimostrato 
dalla grande facilità con cui in Italia e in Europa si aprono nuove moschee, dirette da imam 
autoproclamatisi tali, e che rimangono in funzione finché godono di un consenso sufficien­
te o finché dispongono dei mezzi per tenere aperte le proprie moschee. A parte poche ecce- 
zioni anche il livello culturale degli imam in Italia è per ora piuttosto scarso, proprio perché 
essi provengono dalle file dei comuni immigrati e normalmente, anche qualora abbiano tito­
li di studio, non hanno compiuto studi specifici in campo dottrinale islamico.

Un’ultima osservazione merita di essere fatta a proposito delle forme dell’islam orga­
nizzato in Italia in relazione alle nazionalità immigrate presenti sul territorio: sono del tutto 
assenti in questo campo gli albanesi e i musulmani provenienti dall’ex Jugoslavia, che pure 
rappresentano una quota rilevante della popolazione di origine musulmana stanziata in 
Italia. Questa osservazione ci conduce ad analizzare un’altra variabile che introduce ele­
menti di ulteriore differenziazione nel già complesso mondo dell’islam in Italia: si tratta 
delle tipologie di appartenenza individuale all’islam.

^•Appartenenza individuale all’islam
Vi è un terzo elemento di complessità che occorre tenere presente nell’analisi della 

Popolazione musulmana in Italia e in Europa: si tratta delle diverse tipologie di apparte­
nenza individuale all'islam. Se infatti statisticamente vengono computati come musulmani 
tutti i residenti provenienti o originari da Paesi di cultura musulmana maggioritaria, non 
bisogna però dimenticare che, anche nel caso dell’islam, l’appartenenza religiosa passa 
attraverso una scelta e un’adesione individuale la cui espressione presenta un'ampia 
gamma di differenziazioni. Si passa infatti da un’appartenenza puramente culturale, non 
Poco diffusa tra tunisini e algerini, pesantemente influenzata da un forte processo di seco­
larizzazione che la rende talora assai superficiale, come nel caso degli albanesi, a forme di 
Pratica individuale senza collegamenti stabili con organismi istituzionalizzati, alla pratica 
frequente limitata alla stretta dimensione religiosa, fino all’impegno attivo nell'associazio­
nismo religioso comunitario e alla militanza politico-religiosa. Se è certo che esiste tale 
spettro differenziato di appartenenza individuale all’islam, più difficile, per mancanza di 
ricerche sociologiche sul terreno, è quantificare le percentuali delle varie forme di esplici- 
tezione della propria appartenenza islamica tra gli immigrati presenti in Italia. Si possono 
tuttavia avanzare alcune ipotesi realistiche sulla base di un’osservazione diretta di talune 
aree. In Italia negli anni Novanta il numero delle associazioni islamiche e delle sale di pre­
ghiera si è certamente moltiplicato. Tale moltiplicazione, come si è già notato, non è però 
di per sé solo una risposta all’aumento della popolazione musulmana, quanto l’espressio­
ne di una volontà di organizzazione propria e indipendente messa in atto da vari gruppi, 
ognuno dei quali intende gestire propri spazi e proprie strategie. Di qui il proliferare delle 
iniziative, che è essenzialmente espressione della frammentarietà interna all’islam. 
Un’osservazione della frequenza alle moschee di Milano, Torino e dell’area di Treviso, 
Porta a stimare che i praticanti settimanali (che partecipano almeno alla preghiera del 
venerdì) non siano superiori al 3% dei musulmani residenti sul territorio; la percentuale 
sale al massimo 6-7% in occasione della massima festività dell’anno, la conclusione del 
mese di Ramadan. Alcune considerazioni permettono probabilmente di spiegare, almeno 
parzialmente, questa situazione. La popolazione immigrata da Paesi musulmani in Italia



314 Documentazione - Chiesa e musulmani

presenta certamente tratti di secolarizzazione soprattutto in relazione ad alcune nazionalità. 
Gli albanesi, computati per il 70% come musulmani, sono in effetti nella quasi assoluta 
totalità completamente secolarizzati, e hanno perso qualsiasi radice religiosa in seguito a 
cinquanta anni di regime marxista particolarmente duro verso le religioni. In effetti gli 
albanesi generalmente non frequentano le moschee e non praticano l’islam nella vita quo­
tidiana. Segni meno evidenti, ma molto diffusi di secolarizzazione emergono anche tra i 
tunisini. I senegalesi, la quarta nazionalità di appartenenza musulmana presente in Italia, 
non frequentano generalmente le moschee e non si identificano con le altre forme di islam 
organizzato: come si è detto, essi vivono una forma di islam profondamente religioso, 
all’interno della struttura delle confraternite, e non cercano altre forme di espressione reli­
giosa collettiva. Infine è importante considerare che un numero consistente delle moschee 
in Italia sono gestite da imam e da dirigenti associativi simpatizzanti o affiliati a movimenti 
islamici che propongono un islam conservatore o caratterizzato da un netto orientamento 
integralista sul piano religioso ed etico-sociale. È plausibile ipotizzare che queste forme di 
islam non trovino il consenso della maggioranza della popolazione musulmana immigrata 
in Italia, interessata a un’integrazione armonica nella società italiana, perseguita a livello 
individuale e familiare, pur nella fedeltà alla propria identità religiosa. Quest’ultima non 
viene però enfatizzata sul piano pubblico e politico in antagonismo ai valori e alle pratiche 
socio-politiche che strutturano la società italiana.

5. La competizione per la leadership e il problema della rappresentanza
Se il problema della rappresentanza ufficiale dell’islam è un problema aperto in tutti i 

Paesi europei, l’Italia non costituisce un’eccezione. All'intemo del panorama molto varie­
gato dell’islam organizzato in Italia, negli anni Novanta si è sviluppata una forte competi­
zione tra i diversi Centri che tentano di assumere la leadership nazionale dell’islam, soprat­
tutto nei rapporti con lo Stato italiano, verso il quale cercano di porsi come interlocutori uffi­
ciali e reciprocamente esclusivi.

E interessante notare come i principali Centri in competizione in Italia appartengono a 
ognuna delle tre grandi categorie in cui trova espressione l’islam organizzato: l’islam degl' 
Stati è infatti rappresentato dal Centro culturale islamico d’Italia (moschea di Roma); l’islam 
militante è variamente rappresentato dalle moschee e Centri islamici che aderiscono 
all’UCOII; l’ambito dell’islam sufi e l’area delle confraternite è rappresentato dall’Asso­
ciazione per l’Informazione sull’islam in Italia-CO.RE.IS. A questi enti bisogna aggiungere 
l’Associazione dei Musulmani Italiani, che ha come proprio carattere specifico quello di 
accettare come membri effettivi solo cittadini italiani, e che si proclama seguace dell'islam 
sunnita moderato, in aperta polemica contro i Fratelli Musulmani e gli altri movimenti inte­
gralisti che vede rappresentati nell'UCOIl. La competizione dei vari organismi per la rappre­
sentanza dell’islam in Italia ha avuto un’espressione concreta nelle diverse domande di Intesa 
con lo Stato italiano presentate in modo del tutto autonomo alla Presidenza del Consiglio dei 
vari enti musulmani in questione. La prima bozza di Intesa è stata formulata e presentata nel 
1992 dall’UCOII, subito seguita nel 1993 da una lettera ufficiale del Centro culturale islami­
co di Italia in cui si avanzava la stessa richiesta. Nel 1994 si è proposta come interlocutore 
nei confronti dello Stato l’Associazione dei Musulmani Italiani, proponendo anch’essa una 
propria bozza di Intesa; infine un’ulteriore iniziativa dello stesso tipo è stata presa nel 1996 
dall’Associazione per l’Informazione sull’Islam in Italia-CO.RE.IS. È significativo richia­
mare l’attenzione che all’interno di ogni bozza l’organismo proponente si presenta come l’u­
nico interlocutore per lo Stato e l’unico in grado di rappresentare l’islam in Italia.

Una novità in questo senso è emersa nel giugno 1998, quando il segretario generale 
della Lega del Mondo Islamico, partecipando a un Convegno sui diritti dell’uomo organiz-



Documentazione - Chiesa e musulmani 315

zato presso il Centro culturale islamico di Roma, ha approfittato della presenza al Convegno 
dell’allora Presidente del Consiglio Romano Prodi, per annunciare che grazie alla sua 
Mediazione le varie componenti dell’islam in Italia erano pronte a costituire una federazio­
ne unitaria, che si sarebbe denominata Consiglio Islamico d’Italia, per presentare un’unica 
domanda d’Intesa.

In effetti l’UCOII, il Centro culturale islamico di Italia e la sezione italiana della Lega 
del Mondo Islamico - con la partecipazione a livello personale del presidente del CO.RE.IS 
' hanno sottoscritto una bozza di accordo in questo senso, che non ha però avuto sviluppi 
significativi per il permanere di posizioni divergenti tra i dirigenti dei diversi enti. La legit­
timità del nuovo Consiglio a rappresentare l’islam in Italia è stata infatti subito aspramente 
contestata sia da parte di ambasciatori di Paesi arabi - in particolare dal Marocco e 
dall’Egitto -, sia da altri Centri islamici e imam attivi sul territorio nazionale: al Consiglio 
si contesta di non rappresentare che una quota assai ridotta dei musulmani in Italia e di esse­
re espressione delle tendenze più conservatrici e integraliste.

Lo stesso intervento mediatore della Lega del Mondo Islamico è stato interpretato come 
"n’azione dell’Arabia Saudita per assumere l’egemonia dell’islam in Italia, e non è stato 
"aiutato positivamente, visto l’islam wahabita cui essa si ispira e che propone. In effetti 
^l’influenza della Lega sulla nomina degli imam, sulla loro formazione e, più in generale, 
nell’ambito dell’associazionismo religioso e nella formazione delle giovani generazioni non 
Potrebbe che avere esiti assai problematici rispetto a un inserimento armonico in Italia della 
Popolazione musulmana e allo sviluppo di un islam europeo, aperto ai valori della demo­
crazia, del pluralismo, dei diritti universali dell’uomo. Come si è visto, nel 1999 l’Arabia 
Saudita ha segnato un punto a suo favore, con l’elezione a Presidente del Centro Culturale 
^lamico di Roma del suo Ambasciatore.

Nel settembre 2000 è stata di nuovo annunciata la costituzione del Consiglio Islamico 
L’Italia. Il suo Consiglio direttivo avrebbe il 50% dei membri appartenenti dall’UCOII, men- 
tie il restante 50% sarebbero membri della Lega del Mondo Islamico e del Centro culturale 
'slamico di Roma. La CO.RE.IS è rimasta tagliata fuori, e ha allora realizzato una federa­
tone con l’Unione islamica in Occidente per proseguire nella domanda di Intesa in compe­
tizione con il Consiglio Islamico d’Italia.

ti- Riflessioni sintetiche sulle prospettive istituzionali e culturali 
delle relazioni tra islam organizzato e istituzioni e società italiana
Al di là della frammentazione esistente all’intemo dell’associazionismo musulmano in 

'talia, resta la domanda fondamentale se i tempi in Italia siano veramente maturi perché la 
Popolazione musulmana possa esprimere una propria rappresentanza unitaria in grado di 
trattare con le istituzioni dello Stato. L’immigrazione in Italia è infatti ancora molto recen­
te, e la maggior parte degli immigrati è alle prese con problemi più concreti di natura eco­
nomica e sociale. D’altra parte la maggior parte di loro deve ancora comprendere meglio il 
contesto italiano, il rapporto che intende vivere con esso, le modalità con cui sintetizzare la 
Propria appartenenza all’islam con l’adesione ai valori fondamentali della società italiana. 
La stessa scarsa frequenza alle moschee dimostra in modo evidente che gli stessi organismi 
islamici esistenti non ottengono l’adesione della maggioranza della popolazione. La distan­
za che si manifesta tra gli enti dell’associazionismo islamico e la maggioranza della popo­
lazione musulmana residente in Italia è un dato di fatto che occorre prendere in doverosa 
considerazione nella prospettiva di sviluppare iniziative sul piano politico. Pare chiaro come 
la via migliore da seguire non sia quella di legittimare istituzionalmente organismi la cui 
rappresentatività reale è dubbia - magari stipulando un’Intesa prematura tra lo Stato italia­
no e una “confessione musulmana” rappresentata da enti scarsamente rappresentativi -, ma



316 Documentazione - Chiesa e musulmani

lasciare spazio e tempo al confronto e al dibattito all’interno delle varie correnti e organismi 
musulmani e nel più vasto ambito della popolazione musulmana di origine immigrata, per­
ché possa emergere gradualmente una rappresentanza reale in grado di rispecchiare realisti­
camente le esigenze dei musulmani nel contesto italiano. Il diritto comune italiano garanti­
sce del resto ampiamente la libertà di culto e di espressione culturale e religiosa nel quadro 
dell’ordinamento giuridico e sociale vigente in Italia, indipendentemente dall’attuazione di 
un’Intesa.

In questa prospettiva è fondamentale un’ultima considerazione. Il futuro dell’islam in 
Italia dipende certamente dai musulmani e dal loro atteggiamento sia verso l’islam sia verso 
la società e la cultura italiane. Ma dipende in larga misura anche dalla società italiana e 
dalle scelte di politica culturale che verranno attuate.

La presenza crescente di immigrati con diverse appartenenze culturali e religiose, pone 
infatti in termini nuovi la sfida di come gestire tale pluralismo. Le risposte possono essere 
almeno di tre tipi, e conducono a diversi modelli di società.

Una prima risposta, di tipo assimilazionista, rifiuta la diversità culturale e tende a omo­
logare in tutto le diversità alla cultura autoctona. I limiti di questa risposta emergono subi­
to: essa non rispetta a sufficienza il pluralismo, che è un valore nella cultura europea.

Agli antipodi vi è la risposta del multiculturalismo, per il quale tutte le culture sono 
sullo stesso piano e devono essere attivamente sostenute dallo Stato, perché gli individui non 
possono realizzarsi pienamente senza un’appartenenza culturale forte alla propria comunità 
di origine, identificata su base etnica, culturale, religiosa. // multiculturalismo propone un 
relativismo culturale forte. I limiti di questa impostazione sono dunque altrettanto evidenti: 
essa finisce per sopravvalutare il ruolo della cultura e della comunità rispetto alla persona, e 
ha della cultura una visione piuttosto fissa e non dinamica; soprattutto non si pone il pro­
blema di come gestire concretamente in una società il rapporto tra le diverse culture, che 
possono trasmettere paradigmi valoriali reciprocamente conflittuali. Il modello del multi­
culturalismo si preoccupa di garantire la “differenza” tra le culture e le comunità, ma non si 
pone il problema ineludibile di promuovere la convergenza da parte di tutte le culture e delle 
comunità che ad esse fanno riferimento su un nucleo fondamentale di valori condivisi - non 
contrattabili -, che permettano 1’esistenza di una società integrata e in grado di gestire al suo 
interno pluralismo e conflittualità.

In questa prospettiva si pone invece il modello pluralista, che da un lato afferma là 
legittima espressione del pluralismo religioso e culturale, nel quadro però di una serie di 
valori condivisi su cui tutti devono convergere, e di una serie di meccanismi sociali e istitu­
zionali che traducono concretamente tali valori sul piano della vita associata a cui tutti 
devono attenersi. In questo senso i valori fondamentali condivisi - che non possono non 
essere identificati con i diritti fondamentali dell’uomo e con i diritti e doveri costituzionali 
- fungono da quadro di espressione della diversità con valenza sia positiva, in quanto la 
garantiscono, sia negativa, in quanto esercitano una funzione critica verso quelle “diversità” 
che sono conflittuali rispetto ai valori fondamentali che sono ritenuti essenziali per la vita 
associata.

don Andrea Pacini



Documentazione - Chiesa e musulmani 317

DIALOGO CON I MUSULMANI: SFIDA DEL 2000

A. DATI ESSENZIALI: STRANIERI E MUSULMANI A TORINO 

31 dicembre 2000. Gli stranieri a Torino - Circoscrizioni

Torino 
Circoscrizioni

Torino 
Quartieri

Densità 
stranieri

I Centro - Crocetta 6,2%

II S. Rita - Mirafiori Nord 1,2%

III S. Paolo - Pozzo Strada - Cenisia - Cit Turin - Borgata Lesna 3,5%
IV S. Donato - Campidoglio - Parelia 4,0%
V Vailette - Madonna di Campagna - Lucento - Borgo Vittoria 2,4%

VI
Barriera di Milano - Regio Parco - Barca - Bertolla - Falcherà 
- Rebaudengo - Villàretto 4,4%

VII Aurora - Vanchiglia - Madonna del Pilone 7,2%
Vili S. Salvario - Cavoretto - Borgo Po 7,6%
IX Nizza - Lingotto 3,5%
X Mirafiori Sud 2,3%

C’è una densità di stranieri soprattutto in alcune zone di Torino: 42,21% a Villàretto; 
15,02% a Borgo Dora; 14,38% a S. Salvario-Valentino; 12,91 in zona Municipio; 10.67% a 
Borgo Nuovo.

Stranieri nelle Circoscrizioni: non musulmani/musulmani

■ Non 
Musulmani

■
Musulmani

CIRCOSCRIZIONI



318 Documentazione - Chiesa e musulmani

31 dicembre 2000. Musulmani a Torino (prime 10 nazionalità)

Posizione Cittadinanza % dei musulmani 
complessivi

N.ro Stima

1 Marocco 55% 8.965 11.200

2 Albania 9% 1.414 1.767

3 Egitto 7% 1.145 1.431

4 Tunisia 6% 954 1.192

5 Somalia 5% 811 1.014

6 Senegai 5% 758 947

7 Nigeria 4% 639 799

8 Iran 2% 366 457

9 Algeria 1% 179 224

10 Bosnia-Erzegovina 1% 150 187

Il 31 dicembre 2000 nel Comune di Torino gli stranieri complessivi ammontavano a 
37.185 (20.174 maschi e 17.011 femmine). In questo universo, i minori stranieri erano 6.876 
(3.516 maschi e 3.160 femmine) cioè il 18,5% sulla popolazione straniera.

La stima dei musulmani nel Comune di Torino è di 16.368 (10.577 maschi e 5.791 
femmine). La stima degli effettivi è 20.460. I musulmani sono il 44% degli stranieri conv 
plessivi, a Torino.

Tra gli stranieri, circa il 37% ha un titolo di studio basso, il 42% un titolo di studi0 
medio-alto; il 21,38% è senza titolo di studio o ha titolo ignoto. Ma, degli Africani, i lau- 
reati sono solo il 5%; il 25% ha un diploma superiore; il 30% il diploma di scuola media 
inferiore; il 13% la licenza elementare; gli altri (27%) non hanno titoli. Tra i musulmani lau­
reati spiccano gli Iraniani, poi Egiziani, Somali, Algerini e Albanesi. Tra i musulmani con 
licenza elementare ci sono al primo posto i Senegalesi, poi i Tunisini, i Nigeriani e* 
Marocchini. Tra i musulmani senza titolo di studio anzitutto i Bosniaci, poi Marocchina 
Egiziani, Tunisini e Senegalesi.

Gli immigrati musulmani residenti nel Comune di Torino, fatta eccezione per gl* 
Egiziani e gli Iraniani, sono meno secolarizzati tra gli immigrati.

B. LA CHIESA E I MUSULMANI

La nostra è una riflessione “ecclesiale” e il punto di partenza ineludibile è il Concili0 
Vaticano II, i paragrafi di Lumen gentium n. 16 e Nostra aetate n. 3. Essi rappresentano la 
svolta “storica" nel rapporto conflittuale fra islam e Cristianesimo, la scelta del “dialogo 
invece del conflitto. In particolare, il paragrafo n. 3 della Nostra aetate (1965) consta di du° 
parti: la prima, dottrinale, è una sintesi essenziale di quei punti della dottrina islamica posti 
a fondamento delle relazioni cristiano-islamiche: Dio, Uno e Unico, Creatore, misericor­
dioso, che si è rivelato; inoltre sono menzionate tre delle cinque “obbligazioni cultuali” isla­
miche: preghiera, elemosina, digiuno; si sottolinea il rispetto per Gesù profeta e Maria ver­
gine. Si parla della fede in Abramo. La seconda parte del paragrafo, esortativa, invita a 
dimenticare il passato, a comprendersi reciprocamente, a promuovere i valori della giusti­
zia, della pace e della libertà.

In quarant'anni circa di post-Concilio, sono sorte iniziative, incontri, confronti cristia­
no-islamici, di varia natura ed esito. Nello specifico documento postconciliare, Dialogo e



Documentazione - Chiesa e musulmani 319

Annuncio (1991), emanato congiuntamente dal Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter- 
Religioso e dalla Congregazione per l’Evangelizzazione dei Popoli, la questione del dialo­
go è articolata: al n. 42 si parla di dialogo della vita, dialogo delle opere, dialogo degli scam­
bi teologici, dialogo dell’esperienza religiosa.

Senza dimenticare che i musulmani si considerano e si sentono Utnma (comunità uni­
versale di credenti) e che la da’wa (l’“appello” all’islam, o la “missione”) lanciata da orga­
nismi intemazionali e nazionali, o da movimenti, rende sempre provvisoria la libertà sog­
gettiva, i cristiani e i musulmani possono cercare punti d’incontro nella vita quotidiana, nei 
luoghi e nei tempi consueti della vita: casa, quartiere, scuola, lavoro, strutture pubbliche. 
Questo dialogo di base è il più importante per favorire i cambiamenti di mentalità. Momenti 
particolari d’incontro possono diventare le feste, i momenti del dolore, la scuola e l’educa­
zione.

Dopo anni di speranza, il dialogo ufficiale e teologico incontra invece maggiori diffi­
coltà e conosce battute d’arresto. Ad Assisi Papa Giovanni Paolo II ha inaugurato la via 
nuova della preghiera, nello stile del “con-venire per pregare”, ridando fiato all'iniziativa 
universale vaticana, praticamente esauritisi per “via diplomatica”.

•I nostro impegno ecclesiale: dialogo o annuncio?
Sinteticamente affermiamo che Chiesa vive la “missione" indivisa. I documenti eccle­

siali basilari per la riflessione della Chiesa sono due. La Redemptoris missio (1990), 
Enciclica del Papa Giovanni Paolo II, definisce la missio ad gentes “attività essenziale” 
della Chiesa. In questa epoca, le “genti” sono venute da noi, a casa nostra. Questo interro­
ga la generale missione della Chiesa italiana. In secondo luogo, il già citato documento 
Dialogo e Annuncio (1991) correla fruttuosamente e senza equivoci i due termini essenziali 
della “missione”. La Chiesa, purificando la memoria della missione, sottolinea l’importan­
te svolta dell’inculturazione del Vangelo, per far germogliare i “semi del Verbo” presenti 
nelle culture.

L’attitudine nuova, denominata missione evangelizzatrice, si apre all’azione dello 
Spirito Santo, il vero protagonista della missione, ed esige da parte dei cristiani la compe­
tenza nelle culture e il discernimento evangelico. Il dialogo non sostituisce né esaurisce la 
missione, appartiene invece alla missione, come prima inalienabile tappa, per non scadere 
nel “proselitismo”, e d’altra parte, in certi Paesi (dell’Africa e dell’Asia) o ambienti, è la sola 
attività missionaria possibile: quella della testimonianza silenziosa dell’amore di Cristo. In 
quasi tutti i Paesi a maggioranza islamica, l’unico stile possibile è questo. Però, dialogo e 
annuncio sono correlati ma non interscambiabili. Il dialogo tende per sua natura all’annun­
cio pieno di Gesù Cristo. Così potremmo riassumere: «Non c’è dialogo senza confessione di 
fede e testimonianza di vita, così come non c'è annuncio della Buona Novella senza testi­
monianza evangelica e dialogo interpersonale, come Gesù stesso fece nel suo tempo. Tutto 
questo permette di comprendere che c’è un’armonia organica»'.

Da un lato voglio ricordare i precursori della “missione” della Chiesa nel mondo isla­
mico, nei Paesi a maggioranza islamica, che nel loro complesso compongono una sinfonia 
di “stile” della missione: Il Card. Lavigerie (1825-1892) e la Società missionaria dei 
Padri Bianchi. La missione è compresa come trasformazione interiore delle culture, dei 
popoli e degli individui grazie al Vangelo, cioè l’inculturazione, partendo dai valori religio­
si autentici delle popolazioni cui la Chiesa è inviata ad evangelizzare. In particolare, l’in- 
culturazione del Cristianesimo nelle società musulmane avviene a tappe, cioè anzitutto 
conoscenza e rispetto, poi accoglienza dei valori religiosi dei musulmani, testimonianza vis­
suta del Vangelo e dialogo, catecumentato e iniziazione. Il Battesimo è l’approdo personale

M. Borrmans, conferenza a S. Luigi dei Francesi, Roma 1989.



320 Documentazione - Chiesa e musulmani

del neofita, dopo lunga ricerca, al Dio di Gesù Cristo, che colma le attese religiose vive dello 
stesso, se e quando esistano le condizioni socioeconomiche e giuridiche per garantire que­
sta scelta.

Charles de Foucauld (1858-1916), approdato da miscredente con l’esercito in Ma­
rocco, fu affascinato dall’islam. Ma, leggendo il Corano, percepì l’insufficienza di questa 
religione. Tornato alla vita cristiana, dopo varie esperienze in Nord Africa, nel 1897 si sta­
bilì a Bèni Abbès, in Algeria, alternando la “vita nascosta” sul modello di Nazaret e l'apo­
stolato. Seguendo la penetrazione militare dei Francesi fra i Tuareg, si stabilì fra loro accen­
tuando la testimonianza silenziosa, per far conoscere a tutti l’amore di Gesù.

Louis Massignon (1883-1962), universitario francese, specialista di Lingua araba e di 
Mistica musulmana, studiò a fondo alcuni grandi sufi dell’epoca classica dell’islam. Lo 
Spirito di Cristo, a suo dire, si serve di varie strade per condurre l’uomo a Dio. Alla Chiesi 
spettava il primo passo per comprendere i musulmani e far conoscere Gesù. Doveva acco­
gliere i musulmani nel cuore e nella preghiera, e offrire la comunità islamica a Dio 
nell’Eucaristia. Nel 1934 diede vita ad un movimento spirituale, detto Badaliyya (sostitu- 
zione): come Cristo si è “sostituito” all’umanità nel prendere la croce, per la salvezza di 
tutti, così i cristiani offrono la loro vita quotidiana a Dio nell’Eucaristia, per i musulmani6 
per la loro salvezza, in unione al Cristo crocifisso.

Certamente restano modelli “spirituali” anche per noi che “accogliamo” i musulmani i" 
Italia. Ma, evidentemente, la nostra “prospettiva” è diversa: essi incontrarono i musulmani ne1 
loro Paesi, dove i cristiani erano minoranza, ospiti, senza possibilità di parlare apertamente-

In Europa, dunque in Italia, i musulmani sono una minoranza, sono accolti in Paesi d1 
tradizioni cristiane, che sono in cammino per diventare multireligiosi.

Perciò la “missione" della Chiesa necessariamente cambia orientamento, anche se 1° 
“stile" dovrà attingere ai pionieri.

Intanto, esperienze peculiari sono maturate in Paesi islamici mentre in Europa la "mis' 
sione” tra i musulmani, a partire dal “dialogo”, ha già una breve storia, che si profila orni31 
anche nei suoi esiti: ad esempio, in Algeria sta nascendo una Chiesa “algerina”, di convef' 
titi, e così in Tunisia. La lunga presenza di “testimonianza” e di “dialogo” ha portato alle' 
vangelizzazione (anche se, per prudenza, non se ne parla). Viceversa, in Francia, da qualc^ 
anno circa 400 musulmani/anno iniziano il catecumenato. E nata una piccola “Chiesa 
araba". Per prudenza, anche qui la Chiesa non sbandiera risultati (ricordo che l’apostw 
incorre nella pena coranica, la morte, talora commutata, in certi Paesi, nel carcere; compof' 
ta sempre il rinnegamento da parte della famiglia, lo scioglimento dell’eventuale matrimO" 
nio islamico, la perdita dei diritti successori).

Fatte queste premesse, dobbiamo chiederci concretamente come agire tra i rnusulmani 
in quanto Chiesa.

Poiché l’islam ha amato definirsi, con una lapidarietà non ancora smentita “religione. 
stato e società", siamo obbligati a percorrere due piste della nostra riflessione: il rapporto 
con i musulmani “cittadini” e quello con i musulmani “credenti”. Cioè, distinguiamo i 
blemi dell’integrazione nella cultura italiana dai rapporti più peculiarmente “pastorali”.

C. TORINO: I MUSULMANI E L’INTEGRAZIONE

11 problema dell’integrazione, in linea generale, è quello di favorire nell’immigrato 1 aC' 
quisizione progressiva della cultura italiana, senza dall’altra parte scadere nell’assimilazione- 
La complessa questione non possiamo esaurirla. Precisiamo comunque che l’integrazione noi) 
è riducibile ad un’incontro marginale o folcloristico, in cui, salvo opposizioni patologiche, g'1 
scambi sono scontati (comunichiamo la musica, le tradizioni alimentari, i costumi, ecc.).



Documentazione - Chiesa e musulmani 321

Vogliamo invece sottolineare le questioni nodali, in discussione in Italia, e dunque a 
Torino, dell’accoglienza o meno di parametri d’identità musulmana, e tentarne una critica 
come “cittadini”. Molti aspetti sociopolitici, che noi consideriamo “secolari”, nel mondo isla­
mico sono, poco o tanto (dipende da molti fattori concorrenti), collegati con la religione e talo­
ra confliggono con le norme della nostra convivenza civile, oppure con criteri di “opportunità”.

1. La libertà religiosa e di culto
In Italia la libertà religiosa è riconosciuta a tutti, anche ai non cittadini, senza vincoli di 

“reciprocità” (Costituzione italiana, art. 8 e art. 19). Le richieste dei musulmani, che esige­
rebbero nuova legislazione, sono: il riconoscimento delle feste religiose e i “permessi” di 
assentarsi dal lavoro per la preghiera. Altre questioni possono essere regolate solo per via 
d’Intesa, come l’insegnamento della religione nella scuola di Stato e la ripartizione dell’8%o.

La domanda è: a Torino, in base alle leggi vigenti, è rispettata la libertà di culto dei 
musulmani?

I musulmani a Torino, circa 20.000, hanno sette “sale di preghiera” (1/3.000 persone), 
con una frequenza attorno al 5-10%. Le sette sale di preghiera esprimono leaders (imam) 
che sono un’indebita commistione di una sorta di “clero” islamico (aberrante, legittima- 
mente) e di personalità politica, quasi partitica. Le ideologie di riferimento sono il wahha- 
bismo (Bouchta, Piazza della Repubblica), il salafismo (Sharqawi, e altri di Corso Giulio 
Cesare), i Fratelli Musulmani (’Abdurrashid, San Salvario). La sala di preghiera di Via 
Piossasco non è facilmente “identificabile”, nella sua “ideologia”. Poi ci sono: una sala di 
preghiera per sole donne e una sala per la scuola coranica dei bambini. In Via Chiasso, è 
stato aperto un Centro islamico culturale (N.B.: è “islamico”, dunque religioso, non “seco­
lare”: in esso c’è anche una piccola sala di preghiera. La leadership è una frazione dei 
Fratelli Musulmani marocchina, cioè “Al-ihsàn wa-l-°adl”). Le ideologie insegnate e pro­
pagandate sono anti-moderne, talora “radicali”, comunque sempre di rifiuto di un progetto 
“integrativo” italiano. Le moschee propongono anche “corsi di lingua araba” per italiani: 
trattasi sempre di insegnamento del Corano in arabo e la loro finalità è di fare proseliti, come 
realmente avviene.

All 'Istituto Casale, per periti chimici, alla domenica si svolge una “scuola di catechismo”, 
pubblicata come “scuola di lingua araba”, per circa 350 ragazzi/e . I musulmani ricevono le 
aule, il personale e un finanziamento (non cospicuo) per gli insegnanti. La moschea promotri­
ce, quella di Corso Giulio Cesare, n. 6, appartiene all’U.C.O.I.L, organizzazione italiana che 
sul piano della scuola non chiede, né desidera, l’insegnamento della religione nella scuola, 
considerandolo un compromesso culturale inaccettabile ed un’intromissione dello Stato nel­
l’insegnamento islamico. Concludiamo dunque che l’islam a Torino è libero, ha il suo culto, 
propaga la sua fede, fa proseliti liberamente, ha persino un certo sostegno strutturale.

La questione della moschea “cattedrale” di Torino, la cui assenza lamentano i musul­
mani, è pretestuosa e prematura, non aggrega gli imam né fa sparire le moschee presenti 
(tutte resterebbero e l’altra si aggiungerebbe), non esiste una leadership culturale in grado 
di gestirla con moderazione, nel tessuto culturale cittadino e italiano, e sarebbe finanziata e 
influenzata da colossi esteri potenti, anti-occidentali e anticristiani (Arabia Saudita). La 
moschea non è mai semplicemente un luogo di culto ma di conservazione e di produzione 
di pensiero politico e ideologia socio-religiosa. Bisogna dunque che anche noi distinguiamo 
fra “diritti in astratto” e opportunità culturali e politiche.

Da quanto detto, discende che chi si assume l’onere di “dialogare” con le moschee e gli 
imam, si assume l’impegno di rendere effettivo il dialogo, cioè bi-direzionale. Finora, si è 
svolto praticamente in un’unica direzione. Se i musulmani amano “comparire” nelle nostre 
assemblee, anche noi dobbiamo comparire nelle loro. Se vogliono parlarci, anche noi dob­
biamo parlare loro. Se non ce lo concedono, non c’è volontà di dialogo.



322 Documentazione - Chiesa e musulmani

Quanto alle sepolture, a Torino i musulmani hanno ottenuto un’area cimiteriale separa­
ta. Dunque la Città è stata sensibile alle loro esigenze di sepoltura. Ovviamente, non si può 
derogare alle leggi mortuarie che si chiedono agli italiani.

2. La scuola
2.1. La scuola e i ruoli familiari

Nei Paesi a maggioranza islamica, la scuola è la naturale prosecuzione dell’opera educa­
tiva della famiglia, che spetta al padre e agli insegnanti che ne fanno le veci. L’educazione non 
consiste solo nell’apprendimento ma nella formazione del credente musulmano, è confessio­
nale. Ma in emigrazione, il padre non trasmette la “tradizione” sociale né la scuola è il pro­
lungamento della tradizione del padre. Inoltre il momento didattico italiano prevede un sape­
re esplicito, critico, creativo e scritto. Il musulmano è abituato piuttosto al sapere mnemonico, 
ripetitivo e acritico e identifica la “razionalità” con la cultura occidentale, dunque non ri-espri- 
me criticamente e culturalmente la propria tradizione religiosa. La pedagogia italiana, da una 
parte dei musulmani, è giudicata troppo “permissiva” moralmente, libertaria, dialogica e atea. 
Insomma, il contrario della pedagogia della scuola confessionale. L’insegnante “donna” è 
delegittimata agli occhi del maschio, perché abusa di un ruolo naturalmente “maschile”.

Si aggiunga inoltre che il/la ragazzo/a dovrà misurarsi con la tappa dell’adolescenza, sco­
nosciuta in patria. Per mancanza di soldi e a causa della disoccupazione, il maschio dovrà dila­
zionare il matrimonio, ovvero la tappa adulta più importante della vita2. La ragazza invece, che 
patisce maggiormente il peso della tradizione, a confronto con la libertà delle coetanee italia­
ne, si getta nella competizione scolastica, nella speranza di una buona riuscita scolastica e di 
una buona occupazione in modo da dilazionare il suo matrimonio, incombente come una 
minaccia. La sua adolescenza non sarà gradita alla famiglia e la ragazza subirà pressioni per­
ché si sposi molto giovane. Talvolta, essa è rinviata in patria e costretta a sposarsi, appena supe­
rata l’adolescenza, per prevenire rivendicazioni e situazioni ingestibili dalla famiglia.

Questa condizione dev’essere nota a tutti gli educatori, sia scolastici sia parrocchiali.

2.2. La scuola e le questioni interculturali

L' educazione interculturale, mentre cerca di recepire i valori, i sentimenti e le espe­
rienze dei ragazzi e dei giovani, non corrisponde ad una visione neutrale del mondo. La 
scuola infatti deve trasmettere anche il patrimonio culturale e i valori fondamentali della 
società di accoglienza, la capacità critica e la tolleranza reciproca. Tutte le materie d’inse­
gnamento concorrono all’unico obiettivo educativo.

Nei numerosi Paesi di provenienza degli emigrati musulmani, la scuola ha attuato nel­
l’ultimo secolo riforme scolastiche, variamente ispirate ai modelli occidentali, diverse pef 
valore, scelte pedagogiche e curricolo. Ne consegue che in Italia i ragazzi musulmani pre­
sentano diversi “vissuti scolastici” di partenza, differenti tra Marocchini, Albanesi, Tunisini, 
Egiziani, Somali, ecc. Inoltre, le riforme dello “Statuto della persona” dei vari Stati hanno 
introdotto parziali innovazioni nella concezione globale della famiglia e dell’educazione del 
ragazzo/a. Un problema complesso dunque, che ci impone di distinguere tra le richieste dei 
rappresentanti “ufficiali” delle diverse comunità islamiche e le esigenze reali delle famiglie- 
Gli imam, essi stessi “emigrati della prima generazione”, sono a disagio nel coniugare tra­
dizione e modernità ed hanno solo esperienza di un ambiente “islamico” che tutela solo l’i­
dentità islamica.

Se le proposte d’Intesa di A.M.I., U.C.O.I.I. e CO.RE.IS. concordano nel chiedere “non 
ingerenza” nell’“educazione” scolastica ed esenzione per i musulmani dai momenti di culto

2 II mantenimento della famiglia, negli ambienti islamici tradizionali, spetta solo al maschio.



Documentazione - Chiesa e musulmani 323

di altre religioni, cose del resto già garantite (art. 19 e 21 della Costituzione e Legge 467/91, 
arti. 2 e 19), non concordano invece circa l’ora d'insegnamento di cultura religiosa: l’A.M.I. 
propone l’insegnamento dottrinale e confessionale, il CO.RE.IS. propone l’insegnamento 
culturale e critico del fatto religioso islamico, mentre l’U.C.O.I.I. non vuole l’insegnamen­
to dell’islam a scuola.

Ci sono insomma due attitudini fondamentali dei musulmani in Italia: i convertiti ita­
liani (A.M.I. e CO.RE.IS) scelgono, in modo diverso, l’inserimento dei ragazzi nella scuo­
la pubblica, mentre l’U.C.O.I.I. (cioè i non-italiani, la grande maggioranza) accusa il siste­
ma scolastico italiano di “secolarizzazione”, “laicismo” e “sessismo”, e desidererebbe scuo­
le private islamiche. I tentativi di creare scuole islamiche in Italia sono sporadici e poco 
convinti, e sono stati sbandierati anche a Torino, senza seguito, per la mancanza delle neces­
sarie risorse intellettuali, e per il fallimento scolastico a cui condannerebbero i ragazzi 
musulmani. Esistono invece le “scuole straniere” (previste dalle leggi ordinarie) a Roma, 
Milano, Mazara del Vallo e a Torino (la scuola “Cleopatra”). Esse seguono il curriculum del­
l’insegnamento statale, nella prospettiva del “rientro” dei ragazzi nel Paese d’origine, assai 
improbabile. Dunque, è necessario rivedere i progetti di queste scuole, ai fini dell’integra­
zione dei ragazzi in contesto italiano.

Il Consiglio d’Europa, riguardo alla scuola, propone il modello interculturale, basato sia 
sul rispetto delle particolarità sia sulla salvaguardia dei valori dei Diritti Umani promulgati in 
Occidente, in particolare la libertà religiosa personale, la parità e la pari opportunità 
uomo/donna, il valore del pluralismo. Sono questioni che i Paesi islamici sentono e regolano 
in modo diverso, rilanciando addirittura negli anni ’80 una concezione “islamica” dei Diritti 
dell’Uomo, basata sulla shari’a (legge islamica). Questo sta creando non pochi problemi. 
L’impatto degli immigrati musulmani con la scuola occidentale è assai problematico.

Generalmente gli imam, a Torino e in Italia, affrontano questi problemi in modo dottri­
nale e avulso, incapaci d’interpretare il disagio sociale della seconda generazione musulma­
na. Così, in tutta l’Europa, i giovani musulmani sono alla disperata ricerca d’identità, privi 
del sostegno del “padre”. Nel contesto di una conclamata intercultura, in realtà si stanno 
verificando in Italia, e certamente a Torino, prese di posizione contraddittorie e “laiciste”. 
Ad esempio, in nome dell’intercultura, si toglie il crocifisso dalle aule. Non ha senso, per­
ché già nei loro Paesi i musulmani non tollerano il crocifisso e, così facendo, noi accettia­
mo la loro intolleranza. L’intercultura significa invece far convivere pacificamente i simbo­
li, non eliderli. Ai ragazzi musulmani si deve chiedere di portare a scuola i loro simboli e di 
rispettare quelli degli altri.

È un brutto segnale che delle mamme musulmane, certamente indottrinate in moschea, 
facciano una richiesta corale, alla scuola di Via Cecchi a Torino, di togliere il crocifisso.

Riguardo alle feste a scuola i musulmani accampano diritti in astratto. Se guardiamo la 
realtà, nei Paesi islamici, si celebrano feste islamiche. C’è una possibile soluzione senza sca­
dere negli eccessi del preside di Mondovì?

Si potrebbe concedere ai ragazzi musulmani vacanza, un giorno, per la Festa di fine 
Ramadàn e un giorno per la Festa del sacrificio del montone, mentre gli altri alunni italiani 
svolgono regolarmente lezione. Nell’occasione, i ragazzi musulmani possono spiegare la 
loro festa ma reciprocamente deve avvenire in occasione delle feste cristiane, accettando da 
parte loro i riti e i costumi che le accompagnano (presepe, recita, ecc.). Tranne pochi intel­
lettuali o ideologi, tutti sanno che la cultura di massa e i ragazzi non possono esimersi dai 
‘simboli”. La nostra “laicità” non è quella illuminista francese.

Quando i missionari, i lavoratori, i turisti, i visitatori, soggiornano in un Paese islami­
co, non fanno richieste di tale assurdità come i musulmani, o gli anticlericali, qui in Italia.

Ovviamente, le maestre spesso prendono decisioni immediate, o per mancanza di cul­
tura specifica, o per scelte ideologiche. A loro chiediamo di confrontarsi con la realtà, che 
presume una conoscenza della cultura altra, sia libresca sia essenziale.



324 Documentazione - Chiesa e musulmani

La vacanza scolastica del venerdì, anche in futuro, è improbabile, perché riduce a quat­
tro giorni effettivi la frequenza scolastica. Nei loro Paesi, eccetto la Tunisia (festeggia la 
domenica), il giorno festivo è il venerdì.

Altre richieste riguardano le mense (distribuzione di carni halàl), i corsi di nuoto e di 
ginnastica separati per sesso, il velo per le ragazze. Il problema lo affronteremo tra poco. La 
altre questioni pongono problemi di compatibilità con i valori della società italiana, coma 
l’uguaglianza tra i sessi (ad esempio, la separazione fra maschi e femmine, a scuola, in certi 
momenti - ginnastica, nuoto - veicola una concezione ideologica d’inferiorità della donna): 
il problema del velo non è reale, finché il velo non è strumentalizzato a fini politici ed è una 
libera scelta della ragazza. In caso contrario, è una violenza.

La posizione “laicista”, quando propone “aperture” cita la Francia. La situazione della 
Francia è ben diversa dalla nostra e, in campo educativo e scolastico, certamente peggiore- 
Essa relega il religioso all’ambito del “privato”. Come conseguenza, tra l’altro, non c’è inse­
gnamento della religione a scuola. Il Governo francese e i corpi sociali, sollecitati da anni­
dai cattolici, a introdurre l’insegnamento della religione nella scuola, stanno considerando 
l’opportunità di un insegnamento religioso scolastico, che consenta il confronto culturale 
razionale... sotto la pressione dei musulmani. Ciò che si è rifiutato lungamente agli “inte­
gristi cattolici” (sic), adesso sembra la soluzione per disarmare l’ignoranza religiosa, causa 
di violenza e di rivendicazioni insostenibili, da parte islamica, che accusa lo Stato di atei­
smo. Insomma, nella patria della “ragione”, vince la prepotenza...

Invece in Italia i musulmani non vogliono l’insegnamento della religione a scuola 
Appunto, temono di sottoporre la loro religione al confronto culturale razionale. E dove e 
quando siano stati obbligati a partecipare all’insegnamento comune della religione, come i# 
Inghilterra, disertano la lezione.

Pertanto, dobbiamo disarmare i “laicisti” cristiani nostrani (per non restare nel vago: 
don Leonardo Zega dalle colonne de La Stampa, i ragazzi delle ACLI con fax e Internet,1 
valdesi in varie dichiarazioni e interventi televisivi, altri cattolici torinesi vari) che si sbrac­
ciano a predicarci che siamo retrogradi, perché non vogliamo mutare l’insegnamento dell3 
religione in “Storia delle religioni”, che affratelli tutti i popoli religiosi d’Italia. Ebbene.1 
musulmani italiani non vogliono l’insegnamento della religione a scuola (si leggano 1 
Documenti d’Intesa presentati dall’U.C.O.I.l. e dal C.l.C.L). I valdesi, non hanno mai volu­
to l’insegnamento della religione a scuola, e poi sono molto limitati di numero (20.000 iu 
tutt’Italia). Gli ebrei, salvo eccezioni, frequentano le loro scuole confessionali, dove impar­
tiscono l’insegnamento confessionale. Se riforma dev’essere dell’insegnamento della reli­
gione, non è perché l’insegnamento cattolico fa torto ai musulmani o agli ebrei o ai valdesi- 
ma perché magari merita una ristrutturazione, in sé, oggettiva. Ma non lasciamoci incantare 
dalle varie sirene, che in realtà cercano solo il dispetto dei cattolici.

Invitare i musulmani come conferenzieri nelle scuole!
In sé è una contraddizione, appunto perché le “associazioni” italiane importanti dell'i­

slam non vogliono mettersi in gioco nella scuola. Inoltre, è il solito “dialogo monofasico"- 
loro parlano e noi ascoltiamo. Non si dà il contrario, non c’invitano a presentare la nostra 
cultura ai loro ragazzi. Non c’è compartecipazione culturale, non è inter-cultura. È un atteg­
giamento di “rapina”: mordi, prendi e fuggi... ma non t’impegni.

Ma, volendo fare “i buoni”, chi chiamare? Mi sento spesso porre questa domanda. È dif­
ficile rispondere, perché immediatamente nasce la questione: quale immagine daremo del­
l’islam a scuola? Quella “buonista”? (allora cercheremo col lumicino quelle poche persone 
“adatte” allo scopo...). Quella delle moschee? Ma quale immagine daranno di sé e dell’i' 
slam, se non fatta di slogans accattivanti?

Da parte dei cattolici, in ossequio al rispetto personale, religioso e culturale, i program­
mi in generale e d’insegnamento della religione cattolica in particolare, cercheranno di 
favorire la creazione di un ambiente interculturale e accogliente, rivedendo alcuni contenu-



Documentazione - Chiesa e musulmani 325

ti peculiari, attinenti l’islam, ma senza scadere nel sincretismo né nel revisionismo storico 
diffuso. Non sembra invece superabile il metodo comparativo, perché nessun approccio è 
neutro ed è giusto evidenziare convergenze e differenze.

Evidentemente, penso che su queste cose ci sia materia per ragionare con l’Ufficio dio­
cesano Scuola, gli Insegnanti di Religione, gli Insegnanti, le Organizzazioni dei genitori. 
Perché, se vogliamo integrare, dobbiamo farlo insieme. Lo stesso dicasi per la valutazione 
dell’ora integrativa: ad esempio, invece di far nulla, per i musulmani e altri stranieri in gene­
re, sarebbe utilissima l’Educazione Civica.

3. Macellazione e alimentazione
La questione dei cibi leciti (halàl) non è materia di “libertà di religione” ma appartiene 

alla pratica di vita con motivazioni religiose. Tuttavia rientra nel capitolo del “rispetto” della 
religione.

La questione è duplice: si può macellare ritualmente l’animale, in deroga ai costumi di 
macellazione vigenti in Italia e in Europa? In secondo luogo, nei luoghi pubblici (detenzio­
ne, scuola, malattia, ecc.) i musulmani hanno diritto al cibo halàl (lecito)?

La macellazione “religiosa” islamica avviene per iugulazione, recidendo d’un sol colpo 
trachea ed esofago, in modo che l’animale muoia dissanguato. Il musulmano abilitato dalla 
comunità religiosa, che compie il rito, orienta l’animale verso la Mecca e pronuncia la for­
mula rituale. Dunque, un modo diverso dallo “stordimento” previsto dalla legislazione dei 
Paesi europei e successiva uccisione. La Legge italiana a sua volta ha elaborato una serie di 
norme a tutela dell’animale, per evitare sofferenze. La normativa dell’abbattimento rituale 
dell’animale è già in vigore per le comunità ebraiche (Intesa con l’Unione delle comunità 
ebraiche del 27 febbraio 1987 e Legge n. 101/1989, che riprendono il D.M. 11 giugno 1980) 
ed autorizza la macellazione rituale senza preventivo stordimento, eseguita da personale 
qualificato, con vari accorgimenti pratici per non creare sofferenze all’animale. I commenti 
furono positivi da parte delle comunità religiose, negativi da parte degli animalisti. Le diret­
tive più recenti in tema di macellazione sono la legge n. 497/1991 della CEE, riprese in Italia 
dal d.l. n. 333/1998, che riproduce praticamente le norme europee e non introduce sostan­
ziali modifiche rispetto alle leggi passate. Nelle rispettive bozze d’Intesa i musulmani non 
riprendono l’argomento macellazione.

La macellazione deve però avvenire nei macellatoi pubblici: non possiamo condividere 
i1 fai da te dei musulmani che macellano in casa o nel cortile (vari episodi a Porta Palazzo) 
o sul greto del fiume (vedi La Stampa del 23 febbraio 2002, episodio di Chivasso).

La distribuzione di carne halàl nelle mense pubbliche deve seguire criteri economici, di 
facilità di approvvigionamento e di non-condizionamento politico.

Negli Stati europei, le mense pubbliche forniscono ai musulmani cibi “leciti” e di pari 
valore nutrizionale: pesce, uova, formaggi. Senza tacere che il diritto islamico è in se com­
prensivo verso il credente e lo invita a mangiare quei cibi che realmente può procurarsi. Il 
musulmano di per sé non deve trasgredire mangiando carne “illecita” e non invece mangia­
re necessariamente la carne halàl. Questo serva anche da orientamento per le varie mense 
della Caritas e del volontariato cristiano in Italia.

Un gesto di umanità potrebbe essere, in occasione due Feste principali (Ramadàn e festa 
del Sacrificio del montone), chiedere a musulmani delegati di portare il montone anche ai 
carcerati.

Se le moschee, anche a Torino, fanno della carne halàl un casus belli, cioè di “identità 
religiosa”, non hanno ragioni. I nostri vicini Francesi, che non garantiscono carne halàl nelle 
mense pubbliche, se ne fanno una ragione sociale, così enunciata: «Potremo ancora man­
giare insieme in futuro?». Connessa alla questione c’è l’indottrinamento da parte degli imam 
verso le colf musulmane, cui impongono di non toccare né lavare piatti e stoviglie che siano 
venuti a contatto con carne di maiale e vino, causando licenziamenti e “antipatia”.



326 Documentazione - Chiesa e musulmani

D. CHIESA TORINESE E PASTORALE CRISTIANO-ISLAMICA

L’incontro dei musulmani con le strutture cristiane, parrocchiali o associative è limita­
to, a Torino come in Italia. Generalmente essi frequentano la parrocchia per chiedere assi­
stenza di vario genere. La Caritas (nel suo senso ampio, cioè “struttura di carità”) è stata in 
questi anni una mano tesa a qualsiasi persona in difficoltà, con lo stile della diaconia total­
mente gratuita, anche per i musulmani. La parabola del Samaritano invita a non distingue­
re, di fronte all’uomo che giace moribondo. E così sarà in futuro.

Ma la domanda sull’opportunità dell’assistenza è lecita quando l’assistenza diventa l'or- 
dinarietà. Come non ci si può sottrarre alla domanda sull’educazione alla “gratuità”, cioè se 
l’esperienza del volontariato e l’impiego di risorse gratuite da parte della comunità cristia­
na hanno “contagiato” positivamente i musulmani, nella stessa direzione.

I musulmani, nei loro Paesi, non fanno esperienze di questa natura: la zakat (elemosina 
legale islamica), non ha il significato di “carità” disinteressata, gratuita e universale. Pos­
siamo trovare più o meno “ospitalità”, ma questa non riguarda il povero “universale”.

Consideriamo seriamente la “missione”, dobbiamo interrogarci se anche attraverso que- 
sta diaconia cerchiamo di “elevare” quei germi imperfetti del Regno di Dio che incontriamo 
nelle culture. D’altra parte, cominciamo ad accogliere ragazzi e giovani musulmani nelle 
parrocchie. Sembra giunto il momento di preparare operatori pastorali cristiani, solidi, i" 
grado di interagire con i musulmani. Occorrono persone di fede, preparate nella conoscen­
za di entrambe le religioni. Infatti, è anche da queste relazioni rinnovate che possiamo spe­
rare in un futuro di rapporti migliori nel nostro Paese. In termini ideali, la presenza di ragaZ' 
zi musulmani è positiva, è un’opportunità per rompere le barriere. Non mancano tuttavia 
motivi di preoccupazione: talora questa presenza si trasforma in occupazione di spazi e 
genera problemi disciplinari e sociali, che richiedono presenze autorevoli e norme sicure.

Trattandosi di ragazzi e di minori, il primo obiettivo non può essere la conversione m3 
l’accoglienza disinteressata. Porre il problema “conversione” nel caso di minorenni cree­
rebbe una ripulsa senza appello nei musulmani.

Ma, posto questo fondamento, dobbiamo scoprire, come Chiesa, i lati peculiari del'3 
relazione cristiano-islamica, da quello “educativo”, all’incontro di dialogo, alla testini 
nianza cristiana. Senza disdegnare di far conoscere obiettivamente il Cristianesimo, la e*11 
conoscenza, da parte dei musulmani, è scarsa e deformata.

I mezzi educativi sono numerosi, dal doposcuola, al gioco, allo sport, alla discussione 
dei problemi giovanili (come ad es. i pericoli della droga o la disoccupazione), alla parziale 
condivisione di momenti di festa e di dolore, cioè quelli più autenticamente umani, in cui- 
se siamo convinti, si può seminare il “Regno di Dio”. Essendo i musulmani uomini dell3 
“legge”, abbiamo nel Vangelo di Matteo una pedagogia autorevole per incontrare i musul­
mani, soprattutto nei cc. 5-7: Gesù è colui che porta la Legge nuova, che eleva l’antica- 
Dovremo far sorgere, dall’interno della loro osservanza, il desiderio di un’osservanza più 
perfetta, che genera figliolanza.

Vediamo ora alcuni ambiti specifici.

1. Il matrimonio
a) La famiglia islamica e la Legge italiana

In base alle norme di diritto intemazionale privato, il diritto di famiglia che il giudice 
italiano è tenuto ad applicare ai cittadini stranieri, dimoranti in Italia, è quello dello Stato del 
cittadino straniero, salvo incompatibilità conclamata col diritto di famiglia italiano, cioè sal­
vando il principio di “ordine pubblico”. La Legge italiana consente la trascrizione in Italia 
del matrimonio celebrato all’estero islamicamente (oppure celebrato in Italia, da cittadini



Documentazione - Chiesa e musulmani 327

stranieri, presso il proprio Consolato), ma non il matrimonio poligamico, non il “ripudio”, 
che sia pronunciato in Italia o in patria. Al contrario, l’Italia riconosce la filiazione “natura­
le” e l’accertamento della filiazione, anche coatta, non ammessa dalle diverse Leggi della 
famiglia islamica. L’Italia ammette l’adozione, che nei Paesi islamici esiste solo in Tunisia 
(con la limitazione che il bambino musulmano dev’essere adottato da famiglia musulmana).

Non mi addentro ulteriormente nelle questioni. Tanto basta a comprendere che uno dei 
servizi importanti, nei prossimi anni, sarà la tutela giuridica e la solidarietà umana con la 
parte debole della famiglia islamica, la donna, che subirà la poligamia, sarà ripudiata, ecc. e 
sarà all’oscuro delle garanzie che la Legge italiana offre.

b) I matrimoni misti cristiano-islamici5

Nel 1999, secondo stime dell’ISTAT, in Italia sono 150.000 le coppie miste (binaziona- 
li), di cui le coppie islamo-cristiane sono circa 11/12.000. Di questi, i matrimoni islamo-cri- 
stiani, celebrati in chiesa con dispensa per disparità di culto, sono compresi fra i 1.000 e 
1.200, il 10% del totale. Sono generalmente le donne italiane a scegliere come partner stra­
niero un musulmano, solitamente maghrebino, inferiore alla donna socio-culturalmente. 
Aumentano anche i matrimoni tra donne musulmane e uomini occidentali, senza la neces­
saria conversione all’islam (presunta dal diritto islamico) dunque trasgredendo il diritto 
(sebbene la percentuale maggiore di queste donne siano albanesi, cioè seguaci di un diritto 
di famiglia assai diverso da quelli arabi). Sempre l’ISTAT rileva che la solidità dei matri­
moni misti è bassa e che separazioni e divorzi sfiorano 1’80%.

Un’indagine del CADR di Milano, riguardante i matrimoni misti islamo-cristiani, con­
dotta in 120 Diocesi italiane, celebrati in chiesa con dispensa per disparità di culto, ci con­
sente di elaborare il seguente quadro riassuntivo della parte islamica che sceglie il matri­
monio misto cristiano-islamico4:

Anno Maschi Femmine Totale Nazionalità principali

1995 95 29 124 Albania (17); Marocco (40);
Tunisia (15); Iran (9); Libano (6)

1996 76 27 103 Albania (17); Marocco (20);
Tunisia (16); Iran (9); Turchia (6)

1997 79 28 107 Albania (19); Marocco (24);
Iran (11); Tunisia (9)

1998 71 29 100 Albania (21); Marocco (23);
Tunisia (10); Egitto (8)

Totale 321 113 434 Marocco (107); Albania (74);
Tunisia (50)

Le coppie cristiano-islamiche ci costringono a misurarci con diverse concezioni antro­
pologiche della sessualità e della famiglia, ancorate da un lato nella tradizione della Chiesa 
e della società italiana e nel Diritto Civile italiano, dall’altro lato nella tradizione islamica, 
nel Corano e nel Diritto islamico, salve alcune “modernizzazioni” del diritto, differenti nei 
vari Paesi.

A Torino le coppie che scelgono il matrimonio cristiano-islamico sono circa 5-7 l’anno. 
La parte musulmana in genere è maschile. La prevalenza è di marocchini, poi albanesi, tuni­
sini, ecc. Talora, raramente, la parte islamica è donna.

’ Dossier sui matrimoni islamocristiani, in Lettera di Collegamento C.E.I. n. 36/2000, Roma.
* Solo una metà delle Diocesi italiane ha risposto al questionario inviato. Tuttavia questo dato confermereb­

be le stime dell’ISTAT.



328 Documentazione - Chiesa e musulmani

In tal caso, il proprio Consolato nega il nulla osta matrimoniale, se non con la previa 
conversione del marito. Questo avviene spesso. In tal caso, quando si presenta la questione 
del Battesimo dei figli, giuridicamente trattasi di due musulmani che chiedono il Battesimo- 
Competente a sciogliere la questione è solo l’Ufficio per la disciplina dei Sacramenti della 
Curia.

A volte la donna accetta di sposarsi senza nulla osta. Occorre che i parroci non diano a 
priori consigli sbagliati. La Legge italiana, basandosi su una sentenza del Tribunale di 
Bologna, avvia l'iter del matrimonio in assenza di nulla osta della parte islamica, perché le 
motivazioni della mancata concessione contrastano con l’ordinamento italiano. Tuttavia, 
bisogna avvertire la coppia che, per lo Stato d’origine musulmano, essi sono concubini.e 
quindi valutare le conseguenze. Ad esempio, tre donne iraniane, a Torino, hanno scelto di 
non rientrare al Paese, perché incorrerebbero in gravi sanzioni.

La procedura è la seguente. La coppia ha bisogno della dispensa canonica. Ne fa richie- 
sta al Vescovo, che interviene attraverso l’Ufficio per la disciplina dei Sacramenti. Don 
Maritano è incaricato dal Vescovo di valutare la concessione della dispensa. Tuttavia, que- 
sto iter comporta l’ascolto previo della coppia da parte del sottoscritto, che si preoccupa di 
alcune questioni essenziali: illustrare la diversa disciplina del matrimonio nei rispettivi dirit­
ti; evidenziare le diversità, al fine di elaborarle prima del matrimonio, perché non siano 
causa di sottintesi e malintesi durante la vita di coppia; verificare il progetto dei coniugi (i® 
Italia, altrove, ecc.); chiedere l’attitudine educativa maturata rispetto agli eventuali figli' 
spiegare che il matrimonio in Chiesa comporta l’osservanza dei fini e delle proprietà del 
matrimonio cristiano.

È difficile per il musulmano sintonizzarsi con l’indissolubilità del matrimonio e con l'e- 
ducazione cristiana dei figli. La sua tradizione gli consente il ripudio e l’educazione dei fig'1 
è, in linea di principio, islamica. Si può sperare nell’esempio della famiglia di appartenen­
za, che talora ha vissuto un matrimonio unico de facto.

Questioni più abbordabili sono la fedeltà (che il Corano richiede, almeno finché esiste 
il matrimonio) e la poligamia (nel senso che è teoricamente ammessa, mentre praticamente 
è costosa, appannaggio di un 5% effettivo di musulmani). Bisogna sempre consigliare d1 
verificare la preesistenza di un legame matrimoniale ancora in atto al Paese.

La maggioranza delle coppie è di estrazione modesta, operaia. Talvolta c’è qualche lega' 
me stabile della parte cristiana con la parrocchia, molte volte no. La preparazione cristiana 
è talora accettabile, spesso discutibile.

Tuttavia, questi incontri non sono adatti a fare una “selezione”, che deve avvenire inve­
ce nelle normali strutture cioè le parrocchie. La C.E.I. consente il matrimonio misto cristia­
no-islamico.

Personalmente, insieme ad un piccolo gruppetto di esperti dell’islam, sto lavorando per 
la C.E.I. per preparare un documento “ufficioso”, valido per l’Italia, che necessiterà di un 
iter di verifica, prima dell’approvazione. Dunque, la C.E.I. stima che si debba continuare in 
questa scelta. La preoccupazione maggiore, mi pare, è che solo così si può dire una parola 
per salvare la fede della madre (in genere) e l’educazione dei figli (talora cristiana, anche se 
il padre è musulmano; o perlomeno mista).

Alla C.E.I. dunque sta a cuore la fede. Questo è l’essenziale. Non è dunque il colloqui0 
con le coppie miste il momento di respingere il matrimonio, se non per motivi attinenti la 
res specifica. Il parroco, che conosce la parte cristiana, se ha dei dubbi sull’effettiva capa­
cità della parte cristiana a contrarre, deve esprimere le sue perplessità prima e indipenden­
temente dalla scelta del matrimonio misto.

Del resto, la parte cristiana resta obbligata a frequentare la preparazione cristiana al 
matrimonio. Bisognerebbe accompagnare le coppie anche dopo, per sostenerle umanamen­
te e per corroborare la fede cristiana. Paventando sempre - e non si può mai escludere - che 
le tensioni nella coppia conducano alla sottrazione indebita di minore, all’estero, da parte



Documentazione - Chiesa e musulmani 329

del padre. Soprattutto si cercherà di garantire, il meglio possibile, la felicità dei figli, costret­
ti a subire un’esperienza interiore a volte lacerante.

Il Centro Peirone sta cercando di darsi strutture per affrontare meglio tutte queste que­
stioni. Anche se, evidentemente, rimane la parrocchia il primo luogo di riferimento.

Se la coppia si trasferisce in un Paese islamico, è bene che la donna stabilisca rapporti 
con la Chiesa locale, per ottenere consiglio e aiuto.

2. Conversione e Battesimo
a) Il Battesimo dei figli di coppie miste islamo-cristiane

Tra le garanzie di liceità, per la concessione della dispensa di matrimonio per disparità 
di culto, c’è l’impegno della parte cattolica di fare “tutto il possibile’’ per battezzare i propri 
figli ed educarli nella fede cattolica. La parte musulmana viene informata di questo dovere 
della parte cattolica. A sua volta l’islam esige che i figli professino la religione del padre. 
Dunque, ci sono due norme in contrasto.

L’accettazione previa almeno della duplice educazione, non è tuttavia una garanzia. Il 
musulmano, può ricredersi o avere scrupoli, in ogni momento della vita, e imporre l’educa­
zione islamica. Del resto, nella sua mentalità è lui il “capo” della famiglia, colui che decide.

Non possiamo escludere nemmeno che, diventato musulmano il figlio, anche la madre 
ceda, per non sentirsi “separata” dalla famiglia.

Il problema dev’essere ben illustrato durante la preparazione. Ma questo non autorizza 
la moglie cattolica, o la di lei famiglia, a battezzare i bambini in segreto. Anche se conosco 
più di un caso in cui ciò è avvenuto, è assolutamente sconsigliabile. Qualora il marito lo sco­
pra, sentendosi tradito, certamente sottrarrebbe i figli alla moglie.

La parte cattolica deve impegnarsi con tutte le sue forze, secondo le sue possibilità reali. 
Alcuni musulmani si adeguano ad una sorta di jus soli religioso e accettano il Battesimo dei 
figli (questo avviene quasi certamente con gli Albanesi, raramente con gli Arabi). Nei matri­
moni in cui il padre è cristiano e la moglie musulmana, normalmente si battezzano i figli. 
Resta il problema della loro educazione cristiana, che la madre musulmana non può ogget­
tivamente impartire.

Se la coppia si stabilisce nel Paese d’origine del coniuge musulmano, i figli saranno ine­
vitabilmente musulmani. Ma resta almeno l’obbligo della madre cristiana di testimoniare la 
fede ai figli e di pregare.

b) La conversione e il Battesimo dei musulmani adulti

In Europa, i musulmani delle moschee esibiscono con fierezza le conversioni all’islam 
dei cittadini autoctoni. In Italia i convertiti sono 5.000? O 10.000? Difficile contarli. Non 
sempre queste conversioni sono libere né autentiche: ad esempio sono frequenti le conver­
sioni a scopo-matrimonio (cioè il marito cristiano, per sposare validamente e lecitamente la 
donna musulmana, pronuncia la shahada e poi talora chiede di rientrare nella Chiesa catto­
lica). Tuttavia in Europa ci sono anche conversioni dall’islam al Cristianesimo. L’unico 
Paese ben organizzato, con i convertiti dall’islam e i neofiti, è la Francia, per mezzo del 
Servizio Nazionale di Catecumenato. In Italia, è nato da qualche anno un servizio naziona­
le analogo, per volere della C.E.I., che è ancora un po’ marginale. La conversione dall’islam 
al Cristianesimo deve considerarsi, ancor oggi, una chiamata personalissima di Dio, non è 
un fenomeno di massa. Tuttavia le comunità cristiane in Europa non possono ignorare il pro­
blema della missione verso i musulmani.

Come ovunque, anche a Torino i musulmani albanesi sono più sensibili alla proposta 
cristiana, che ai loro occhi è talora uno strumento d’integrazione in Italia. Difficilmente 
invece gli Arabi passano dall’islam al Cristianesimo. D’altra parte, in piena libertà i musul-



330 Documentazione - Chiesa e musulmani

mani a Torino esercitano la da°wa (“appello all’islam”, missione), ed operano conversioni- 
Lo strumento principale, oltre ai matrimoni misti (per i quali impongono un tempo di “cale- 
cumenato islamico”) è la scuola di lingua araba per i torinesi.

La Chiesa torinese deve porsi la questione della missione evangelizzatrice, nei suoi 
aspetti complementari del dialogo e dell’annuncio evangelico. Non si dà evangelizzazione 
senza dialogo. Ma, ai musulmani che più frequentemente incontriamo nelle strutture, biso­
gna dare qualche conoscenza ulteriore, oltre l’inevitabile testimonianza. Ad esempio, illu­
strare con depliant le feste parrocchiali. Spiegare i motivi della carità, che deriva da Cristo | 
(troppo spesso i musulmani pensano che sia un “obbligo” della Chiesa, che usa soldi dello 
Stato, come analogamente avviene per la zakàt islamica). O ancora, far conoscere la vita di 
persone cristiane esemplari (figure cristiane giovani esemplari, Santi della carità, il carisma 
del Patrono o del Santo Fondatore dell’Istituto, ecc.). Ancora, presentare le attività della par­
rocchia (momenti di preghiera, Caritas, ecc.). Coinvolgere nella Caritas parrocchiale (cioè, 
invitare il musulmano a universalizzare la sua solidarietà). Invitare i musulmani alle discus­
sioni “laiche” dei gruppi parrocchiali, su tematiche impellenti. Pensare percorsi educativi in 
cui sia possibile far emergere i valori cristiani. Anche se la via della proposta “diretta” è 
ancora improbabile.

Se qualcuno aderisce ad un cammino, abbiamo una serie di aiuti scritti, anche da parte 
della C.E.I. Vedremo, al Centro Peirone, di rendere disponibile una certa scelta di questi 
strumenti. Come anche, se qualcuno vuole, esistono Vangeli in arabo o bilingui.

Ma, anzitutto, occorre che c’interroghiamo, senza evidentemente falsi eccessi né cadu­
te di stile proselitiste, come potremo far conoscere di più e meglio Gesù Cristo.

Ripeto che questo significa comunque un’importanza maggiore e un maggior impegno 
del catecumenato diocesano, se vogliamo “progettare" la futura “Chiesa araba”.

3.1 musulmani nella scuola cattolica
Capita già che in certe classi di una scuola cattolica (materna, elementare, media) vi 

siano bambini musulmani. Perché le scuole cattoliche fanno loro condizioni economiche 
particolari o perché i genitori musulmani scelgono la scuola cattolica in alternativa alla scuo­
la pubblica, considerata “atea”, capace di sviare i loro ragazzi.

I responsabili della scuola, gli educatori e i genitori, devono diventare esperti della reli- 
gione islamica: norme e comportamenti, culto, valori e costumi, regole alimentari, la fami' 
glia e i rapporti tra i sessi, ecc.

La scuola cattolica non deve tuttavia rinunciare al proprio modello educativo cristiano- 
Ai contrario, deve favorire la conoscenza del Cristianesimo, studiando occasioni e formule 
appropriate.

Stiamo preparando al Centro Peirone un libretto di confronto fra islam e Cristianesimo, 
riguardante argomenti comuni (luogo di culto, feste, gioco, ecc.), adatto all’educazione mista 
di ragazzi cristiani e musulmani. Nell’educazione, non basterà separare i ragazzi nei momen­
ti peculiari. Occorre creare occasioni per farli interagire positivamente riguardo a tematiche 
comuni del mondo giovanile: i valori nel mondo moderno, il futuro, il lavoro, lo studio, lo 
sport, l’arte, l’ambiente, il rischio della droga e dell’alcool, la prostituzione, i giochi, ecc.

La scuola cattolica cioè cercherà soprattutto di testimoniare ai musulmani i valori auten­
tici del Regno di Dio e, contemporaneamente, dovrà insegnare a tutti i ragazzi il rispetto 
della religione altrui, cercando una maturazione umana comune, laddove è possibile.

Nessun bambino o ragazzo musulmano deve però essere obbligato a partecipare a litur­
gie cristiane, alle preghiere o a compiere gesti non graditi dai genitori musulmani.

Il fine cristiano dell’educazione della scuola non pone invece il problema dell’educa­
zione islamica del ragazzo, che sarà demandato alla sua famiglia. L’intromissione di imam 
vari, come è capitato in provincia, è certamente da escludere.



Documentazione - Chiesa e musulmani 331

La scuola dovrà favorire momenti di discussione e di attività comune fra i genitori, 
anche se i genitori musulmani non sono abituati a questo stile e forse non parteciperanno. 
Talvolta, i genitori non parlano italiano, a differenza del/la loro ragazzo/a.

Particolare attenzione si dovrà porre (vale anche nei gruppi giovanili) ai rapporti pro­
miscui fra gli adolescenti o i giovani, per le implicazioni delle rispettive famiglie e le rica­
dute umane sugli stessi ragazzi. In modo particolare, si dovrà curare l’educazione senti­
mentale delle ragazze italiane.

4. Dare luoghi di culto?
Nell’intento di soccorrere le esigenze di culto dei musulmani, talora alcuni parroci hanno 

concesso le chiese cattoliche in disuso, o altri locali, stabilmente, per le scuole islamiche. Il 
Card. Francis Arinze, Presidente del Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso, ha 
indirizzato una lettera ai Vescovi, il 26 febbraio 1992, per dirimere la questione.

In essa invita i Parroci a conformarsi alle indicazioni dell’Ordinario del luogo, per la 
concessione temporanea e provvisoria ai musulmani di locali parrocchiali ad uso profano, 
mai di luoghi destinati al culto, anche se in disuso, nel rispetto del C.I.C., canoni 1210-1211. 
Non si deve ingenerare confusione nella coscienza dei cattolici. La donazione di chiese 
dimesse, per il culto dei musulmani, è in particolare percepita dagli stessi come un cedi­
mento del Cristianesimo ed una vittoria dell’islam. Infine, una tradizione normativa, risa­
lente al secolo califfo °Umar, considera questi locali, sacralizzati dalla preghiera islamica, 
acquisiti per sempre dai musulmani.

5, La carità e l’evangelizzazione
La Caritas finora ha rappresentato buona parte della relazione cristiano-islamica nella 

Chiesa. Da quanto precede, bisogna chiedersi come rendere più proficuo il dialogo, anche 
nei luoghi della gestione della “carità” e la conoscenza del Cristianesimo. Valgono tutte le 
osservazioni e proposte di soluzione già enunciate prima. Ovviamente, non tutti gli inter­
venti caritativi sono identici. Alcuni favoriscono maggiormente lo scambio, altri continuano 
ad essere “assistenza”, sulla cui evoluzione, riguardo ai musulmani, a mio parere, occorre 
interrogarsi. Una questione particolare è l’elemosina ai bambini mendicanti musulmani. È 
bene evitarla e istruire la gente. Anzitutto per i motivi che riguardano tutti i ragazzi mendi­
canti e inoltre perché, manovrati da persone che vivono assolutamente ai margini della 
nostra società, riproducendo modelli tradizionali incompatibili, sottraggono i ragazzi dal­
l’unica chance di evolvere culturalmente, la scuola.

6- Il cappellano del carcere
Tante volte sono interpellato su “musulmani” da inviare in carcere come persone “spi­

rituali” di riferimento per i musulmani.
Dobbiamo sforzarci di entrare nella cultura “altra”. Nei loro Paesi, non esiste il cappel­

lano musulmano delle carceri. Perché il carcerato è semplicemente e giustamente nelle mani 
dello Stato, perché inoltre la pena è la giusta punizione dei delitti ed è voluta da Dio, infine 
perché ciascun individuo, nell’islam, risponde di se stesso davanti a Dio e alla società.

Inoltre, l'imam, torniamo a ripeterlo, non è l’inviato di una comunità religiosa. È sem­
plicemente la guida della preghiera, che deve dettare i gesti e le parole giuste nella preghie­
ra rituale. Il venerdì può fare la predica, che ha contenuti politici (la predica si fa in nome 
dello Stato o contro lo Stato, nel caso dei musulmani radicali), sociali (come dev’essere la 
figura della “società musulmana”) e morali (invito ad osservare la shari’a). Fatta la predica,



332 Documentazione - Chiesa e musulmani

l’imam non diventa un “padre spirituale”, che accompagnerà le persone. Semmai, riproporrà 
astrattamente e stereotipatamente la shari’a. Basterà dunque al massimo invitarlo nel 
momento delle due feste islamiche. Le altre esigenze “spirituali” sono una preoccupazione 
“cattolica”, nascono dalla nostra sensibilità e cultura religiosa. Come ovviare? Ho già avuto 
modo di ripeterlo, ma mi accorgo che pervicacemente si continua a predicare l’alterità e osti­
natamente la si riduce all’identità.

Sarebbe certamente auspicabile che un musulmano si preoccupasse “gratuitamente” dei 
rapporti dei carcerati con le famiglie, anche se è quasi un miracolo: in genere, vorrà essere 
pagato. Si potrebbe ovviare con il “mediatore” culturale, ma mi rendo conto che questi rap­
porti devono essere ratificati dal sistema penitenziario. Se il carcerato desidera parlare con 
qualcuno, bisognerà valutare di volta in volta, perché qualcuno vorrà Bouchta, qualcun altro 
Sharqawi e qualcuno nessuno dei due.

Appunto, l'imam non equivale al “prete islamico”.
Per una vicinanza “spirituale”, il prete cattolico deve ovviare da sé, senza proselitismo, 

con grande apertura di spirito e soprattutto conoscendo l’islam. Ho avuto modo di parlare 
ad un gruppo di rappresentanti dei cappellani italiani. Bene, questa conoscenza si deve 
incrementare, per poter rispondere ai bisogni di “accompagnamento” spirituale/morale.

D’altra parte, vale anche in questo caso l’esigenza di testimonianza di Cristo, anche da 
parte del prete cattolico: la legge islamica va sorpassata verso 1’“oltre” della legge del Regno 
e del grande senso del perdono e della conversione che troviamo in Matteo 5-7, e che non 
troviamo nell’islam. Il cappellano non ha esaurito il suo dovere quando ha rispettato l’islam, 
deve essere evangelizzatore, nel senso nobile del termine.

7. Pastorale giovanile e delle famiglie
Da quanto precede, c’è poco da aggiungere nel merito specifico della pastorale giova­

nile. Solo qualche richiamo.
Sarà bene che anche il prete e gli animatori che trattano con i musulmani conoscano fi' 

slam e non suppongano di conoscerlo. Ed evidentemente, che abbiano conoscenza chiara e 
adesione compiuta al fatto cristiano.

Se insisto è perché mi sono reso conto che talora trattano problemi così complessi pel' 
sone immature, che non hanno maturato una propria identità di fede o, peggio, confondono 
il Cristianesimo con la generica ideologia multiculturale, per cui una fede vale l’altra, una 
morale vale l’altra, ecc.

Non tutti gli animatori sono adatti a trattare con i musulmani. Sembra un’affermazione 
lussuosa, in un tempo certamente avaro di figure giovanili formate, convinte, aperte. Ma 
questo semmai esalta il problema ulteriore della formazione degli animatori e dei catechisti- 
Perché siamo già in una società pluriculturale e plurireligiosa.

Il rischio è epocale e comune. Ho constatato in Belgio, e ne ho parlato esplicitamente con 
responsabili della pastorale, che certi gruppi cristiani hanno equiparato l’educazione sempli' 
cernente accantonando l’identità cristiana. Con il trascorrere del tempo si sono ridotti al lumi­
cino e sono spariti... ma i musulmani sono ancora tutti presenti. Questa è una lezione gene­
rale: non si affronta una cultura fortemente identitaria senza una corrispettiva forte identità-

Evidentemente, con gli educatori si dovrà poi trattare del rapporto con i ragazzi e ado­
lescenti musulmani, dei rapporti con le famiglie, ecc. come ho parzialmente accennato 
prima.

Per concludere, continuando nel progetto che già in parte avevo intrapreso negli scorsi 
anni, propongo che con i viceparroci e le associazioni e i movimenti giovanili, troviamo un 
giorno all’anno per discuterne insieme.

don Tino Negri



Documentazione 333

Convegno in occasione della X Giornata Mondiale del Malato

LA PREGHIERA
NEL TEMPO DELLA MALATTIA

Sabato 9 febbraio, presso il salone della Piccola Casa della Divina Provvidenza in Torino, l’Ufficio 
diocesano per la pastorale della sanità ha organizzato un Convegno nel contesto dell’Anno dio­
cesano della Spiritualità sul tema: La preghiera nel tempo della malattia.
Pubblichiamo il testo delle quattro relazioni fondamentali.

«... E si prese cura di lui»
Presentazione del documento dell’Ufficio Nazionale C.E.I. per la Pastorale della Sanità 

in occasione della X Giornata Mondiale del Malato (11 febbraio 2002)*

Introduzione
Fin dalla sua istituzione 10 anni fa, la Giornata Mondiale del Malato vuole essere un’oc­

casione non solo per pregare con e per malati, con e per gli operatori nel mondo della salu­
te. Essa vuole anche essere un’occasione per riflettere sul mandato che il Signore ha dato 
alla sua Chiesa: «Annunciate il Vangelo e curate gli infermi».

Riflettendo proprio questa esigenza, il nostro documento cerca di rispondere alla 
domanda: «Come la comunità cristiana deve attuare oggi la consegna data da Gesù nella 
nota parabola del buon samaritano “Va’ e anche tu fa’ lo stesso”, - parafrasando: “Va’ e 
anche tu prenditi cura del tuo fratello sofferente"».

Nella sua introduzione, il nostro documento inizia con un invito che deve farci riflette­
re. Si legge: «La Giornata Mondiale del Malato vuole essere un momento importante di for­
mazione delle comunità cristiane nel loro compito di farsi attente ai bisogni delle persone 
sofferenti, per prendersene effettivamente cura».

Mi ha colpito l’espressione “prendersi effettivamente cura dell’uomo che soffre”. 
Per essere fedeli al mandato del Signore non basta una astratta e teorica attenzione al fra­
tello malato. Non bastano parole, sono necessari fatti! E necessaria una effettiva, concreta 
e operosa risposta ai bisogni della persona sofferente.

La storia della carità della Chiesa, fin dalle sue origini, ha visto Santi che hanno saputo 
congiungere all’annuncio della Buona Novella, una risposta efficace alla domanda di aiuto 
dell’uomo sofferente che incontrarono nel loro cammino. Nomi come S. Basilio, S. Gre­
gorio Magno, S. Francesco, S. Giovanni di Dio, S. Camillo de Lellis, S. Vincenzo de Paoli, 
S. Giuseppe Benedetto Cottolengo (di cui ricordiamo quest’anno i 170 anni di fondazione 
della Piccola Casa), don Orione, don Guanella, Madre Teresa, e tantissimi altri, sono astri 
nel cielo della storia che insegnano cosa significa prendersi effettivamente cura del fra­
tello sofferente.

La loro presenza nella storia della Chiesa è una salutare provocazione, un invito a farsi 
concretamente prossimo dei più sofferenti, per rendere sempre più credibile il Vangelo della 
carità. Come loro dobbiamo saper guardare ai bisogni dell’uomo di oggi (alcuni nuovi, altri 
antichi) perché tocca a noi oggi scrivere la nostra pagina di storia della carità.

* Il documento è pubblicato in RDTo 78 (2001), 1759-1764 [N.d.RJ.



334 Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato

Ed ecco il documento in sintesi
Inizia presentando alla nostra riflessione la parabola del buon samaritano definendola 

una “parabola laica” in cui ogni uomo può rispecchiarsi o come soccorritore o come soc­
corso. Già Giovarmi Paolo II nella Salvifici doloris ricordava che «buon samaritano è ogni 
uomo che si ferma accanto alla sofferenza di un altro uomo qualunque essa sia» (n. 28).

Nella seconda parte ci invita poi a guardare a Cristo, al suo modo umano-divino di pren­
dersi cura dell’umanità intera e del singolo uomo che ha incontrato sul suo cammino.

Nella terza parte esorta la comunità cristiana a vedere in Gesù il modello da imitare nel 
prendersi cura dei sofferenti, diventando capaci di promuovere oggi una nuova fantasia 
della carità, come indicano i Vescovi italiani negli Orientamenti pastorali per gli anni 2000" 
2010, il documento intitolato “Annunciare il Vangelo in un mondo che cambia”.

Nella quarta parte la riflessione è incentrata sulla persona ammalata e sulla relazione 
con lei. Il documento invita poi a considerare il malato soggetto della pastorale sanitaria- 
capace non solo di ricevere ma anche di donare esperienza cristiana vissuta e di provocare 
una riflessione sulla vita e sulla morte, sul finito e ITnfinito. La comunità cristiana è invita­
ta a mettersi in attento ascolto della persona sofferente e della sua esperienza.

Conclude il documento l’invito ad essere testimoni della speranza, scaturita da Cristo 
Risorto, che passando attraverso la sofferenza e la morte ha vinto il peccato, ha redento il 
dolore e ha donato lo Spirito perché questa Pasqua sia esperienza di tutti.

Riflettendo insieme
Considerando ciascuna delle parti del documento, condivido con voi alcune sottolinea­

ture del testo e alcune riflessioni che mi sembrano importanti.

Prima riflessione: una parabola laica
Il documento definisce la parabola del buon samaritano “una parabola laica” in cui

ogni uomo può identificarsi con lo sfortunato malcapitato e ogni uomo di qualsiasi razzae 
religione può identificarsi con lo straniero soccorritore. Ciò che diventa discriminante e fon- 
damentale è la qualità umana della risposta al bisogno.

Ogni uomo è mio fratello perché per ogni uomo il sangue di Cristo è stato versato- 
Questa verità, già sottolineata da S. Tommaso d’Aquino, deve farci riflettere. Ogni uomo a 
qualsiasi lingua, popolo, Nazione o religione appartenga, ha il diritto di essere curato.

Non solo: in ogni uomo possiamo anche riconoscere e accogliere bene che i semi del 
Verbo hanno portato frutto.

Con ogni uomo dobbiamo instaurare un’alleanza verso i più deboli, diventando capaci 
di unire le forze a servizio dell’uomo sofferente.

Un campo in cui dobbiamo e possiamo trovare un terreno comune di intesa e collabo- 
razione è certamente quello dell’umanizzazione del mondo della salute definito dal nostro 
documento un problema urgente e avvertito.

La comunità cristiana in modo particolare non può dimenticare questo impegno di uma­
nizzazione della medicina e della cura, ricordando che evangelizzare e umanizzare sono un 
binomio inscindibile.

Seconda riflessione: Cristo il Buon Samaritano
Sappiamo bene che la parabola del buon samaritano prima ancora di dirci il nostro dover 

essere per i fratelli sofferenti, ci dice chi è Cristo. Il documento afferma che è Gesù il buon 
samaritano che si china sulla nostra umanità ferita per risanarla e sollevarla. E Gesù, con 
tratti di dolcezza e umanità, si rapporta agli uomini, mescolandosi alle loro miserie, assu­
mendo le loro malattie, commuovendosi per il loro dolore, facendo propria la sofferenza di



Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato 335

chi incontra con forte e intensa emotività, lottando per vincere il male e la malattia, salvan­
dolo dalla solitudine e diventando segno dell’amore di Dio e, attraverso alcune guarigioni, 
segno anche dell’umanità futura pienamente risanata. Culmine del suo prendersi cura del­
l’umanità è stata la sua passione e morte in cui, come ci ricorda l’Evangelista Matteo: «Egli 
ha preso le nostre infermità, si è addossato le nostre malattie» (Mt 8,17). Dalla sua Risur­
rezione è fiorita la nostra speranza, forza e luce nei momenti della prova.

Contemplare Cristo che salva l’umanità entrando in essa con rapporti di forte empatia 
deve spronare l’intera comunità cristiana ad un rinnovato impegno nel farsi “carico” di ogni 
umana sofferenza.

L’operatore nel mondo della sanità non deve temere di soffrire per il suo ministero. Anzi 
è certo che soffrirà, e questo almeno per due motivi:

1. perché è proprio dell’Amore soffrire per l’amato. Farci empaticamente uno con chi 
soffre richiede il suo prezzo, che può giungere fino al sacrificio della vita;

2. perché la profezia è sempre accompagnata dalla croce. È certo che promuovere oggi 
una cultura della vita e difendere la vita dal suo concepimento naturale al suo termine natu­
rale richiede un prezzo da pagare non indifferente, un impegno che a volte può sembrare 
troppo gravoso e qualche volta scoraggiante. Oggi più che mai è necessario far sentire con 
forza, attraverso le parole e le opere, il Vangelo della vita in ogni ambito ecclesiale, sociale 
e politico con passione e competenza per essere fedeli a quel mandato ricevuto dal Signore: 
«Curate gli infermi e annunciate loro che il Regno di Dio è vicino».

È auspicabile che sempre di più i cristiani siano presenti là dove si decide e si governa, nel 
mondo politico e amministrativo, perché la cultura della vita possa ispirare scelte concrete.

Solo attraverso la nostra amorosa vicinanza l’infermo potrà veramente credere che il 
Regno di Dio è in mezzo a noi.

Terza riflessione: la comunità cristiana
E la comunità cristiana, afferma il nostro documento, che ha il compito di continuare e 

attualizzare l’azione risanante di Cristo risorto. Come Lui deve avere occhi per vedere, 
cuore per farsi vicino a chi soffre e mani per prendersene cura. E questo non solo negli 
ospedali ma anche nel tessuto quotidiano della nostra vita, nelle realtà del territorio, nelle 
parrocchie, nelle famiglie dove tutti sono chiamati a donare e ricevere.

Alla parrocchia in modo particolare spetta il compito di formare in modo permanente 
tutti i battezzati ad affrontare le nuove esigenze della pastorale sanitaria che i redattori del 
documento individuano in nove compiti:

1. l'evangelizzazione della cultura intorno alla salute, alla vita, alla sofferenza;
2. formare, attraverso la catechesi, i cristiani a rendere ragione della loro speranza nel­

l’ambito della cura della salute;
3. \a formazione degli operatori sanitari e pastorali;
4. l'umanizzazione del mondo della salute;
5. la promozione di una pastorale di compagnia che tolga i malati e le famiglie da con­

dizioni di solitudine;
6. la promozione di una adeguata assistenza spirituale;
7. l'educazione al senso della diaconia e la promozione di forme di volontariato;
8. l’attenzione ai problemi etici;
9. promuovere e sostenere iniziative di collaborazione con la società civile.
Tre osservazioni a proposito.
L La prima: è vero che ogni dimensione della pastorale è importante (catechesi, giova­

ni, bambini, adulti, fidanzati, ...) ma è altrettanto vero che in un modo tutto particolare il 
tema della salute e della malattia attraversa tutte le stagioni della vita. È questa sua peculia­
rità che rende opportuna e necessaria una riflessione sui temi del nascere e del morire, della 
salute e della malattia ad ogni età e in ogni ambito.



336 Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato

2. La seconda riflessione: è proprio nel territorio che la comunità cristiana deve far sen­
tire e vedere la sua attenzione ai problemi del mondo della salute, fedele al mandato rice­
vuto da Cristo stesso; è sul territorio che il nostro impegno deve essere attivo fino al punto 
di generare opinione.

3. È la comunità cristiana che è chiamata a prendersi cura del fratello sofferente. Peto 
questa comunità potrà essere “comunità samaritana” solo nella misura in cui sarà luogo d 
fraternità vissuta. La carità non si improvvisa! Quanto più forte saprà essere comunità di fra' 
telli, tanto più sarà efficace, credibile e vero il suo annunciare l’Amore di Dio per l’uomo-

Quarta riflessione: la persona del malato
Il nostro documento invita la comunità cristiana a prendersi cura del malato riconoscen­

do in lui una persona che non si identifica con la sua malattia e che non si esprime nella sol* 
fisicità. Non si può dimenticare che l’uomo è una realtà pluridimensionale ricca di emotività­
capace di relazioni sociali, con una funzione intellettiva e una dimensione spirituale. U 
nostra cura sarà tanto più efficace quanto più saprà servire la totalità della persona malata.

È proprio questa ricchezza della persona umana che fa del malato un soggetto di pasto' 
rale sanitaria capace di relazione, di condivisione della sua esperienza alla luce della fede & 
se lo vuole, di condivisione della passione di Cristo per la salvezza del mondo. L’esperienza 
della malattia diventa così una scuola di vita e di senso per chi la vive e per chi sta accanto

Accogliendo l’invito che i Vescovi italiani fanno nel documento “Annunciare il Vangelo 
in un mondo che cambia", in un modo tutto particolare gli operatori nel mondo della salo' 
te sono chiamati a diventare esperti di relazione, capaci di instaurare rapporti autentici co* 
il sofferente fino a generare una comunione che porta in sé una impronta della comunicò 
trinitaria.

Quinta riflessione: testimoni della speranza
Nell’ultima parte il nostro documento invita la comunità cristiana ad essere testimon£ 

della speranza, una speranza che nasce dalla presenza in mezzo a noi del Signore Risorto ch£ 
ha vinto il male, il peccato e la morte ed ha effuso il suo Spirito su di noi rendendoci capa01 
di annunciare l’Amore di Dio Padre Provvidente attraverso la concretezza del nostro amore-

Incontrato Cristo Risorto, il cristiano non vive più per se stesso ma offre la sua vitaa 
Dio affinché il suo Amore possa rendersi visibile a tutti gli uomini.

L’esercizio professionale e pastorale nel mondo della salute diventa così sacramente 
dell’Amore di Dio. E questo senso ultimo del nostro agire e del nostro operare non dev° 
essere mai dimenticato né sottinteso. Anzi: deve spronarci ad un agire sempre più qualific*' 
to e sempre più impegnato.

Parlando a medici, infermieri, operatori sanitari, qui al Cottolengo il 13 aprile 1980 i' 
Papa Giovanni Paolo II disse: «Siate consapevoli di rendere un servizio, che trascende i limi' 
ti della semplice professione ed attinge la dignità di una vera e propria missione».

Testimoni della speranza sono chiamati ad esserlo anche i malati. «Dio che ha risu­
scitato il Signore risusciterà anche noi» (ICor 6,14). Questa certezza dell’Apostolo Pad0 
genera in colui che è provato dalla malattia, pur nella difficoltà della prova, serenità, f°r- 
tezza d’animo e confidenza in Dio.

Conclusione

L’odierno Convegno ci vede riuniti a riflettere sul tema della preghiera nel tempo della 
malattia. E proprio dall’incontro personale e comunitario con Cristo che nasce in noi la 
capacità e la forza di prenderci cura del nostro prossimo sofferente riconoscendo nel pove­
ro il volto di Colui che alla sera della nostra vita ci giudicherà sull’Amore. È dall’incontro



Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato 337

orante con il Signore che potrà nascere perseveranza e forza nei momenti in cui, cessato 
l’entusiasmo, il prenderci cura del nostro fratello diventerà faticoso e provato.

La preghiera, anima della vita cristiana, sosterrà i nostri malati nel tempo della prova e 
ci sosterrà nel dire a Dio sempre e comunque: “Sei tu, Signore, l’unico mio bene”.

Deo gratias!
don Carmine Arice, S.S.C.

La preghiera accanto al malato

Quando la sofferenza bussa alla porta, suscita numerose reazioni. Esse sono dirette ai 
propri cari sia per comunicare loro la propria pena sia per ricevere sostegno affettivo, o al 
destino per esprimere sorpresa e disappunto. Anche Dio è spesso destinatario di tali reazio­
ni. Tra i modi di rivolgersi a Lui, quando la malattia colpisce il corpo e si riflette acutamen­
te nello spirito, ne evidenziamo tre, ricavandoli da concrete esperienze di persone che hanno 
conosciuto la stagione del soffrire.

L La dissociazione tra fede ed esperienza
Un assistente spirituale incontra una signora ricoverata da poco in ospedale per sospet­

to di tumore al seno. Il colloquio si svolge in forma molto appropriata. L’assistente spirituale 
si mostra capace di ascolto per cui l’ammalata riesce a comunicare sufficientemente il pro­
prio vissuto emotivo. Ad un certo momento, l’assistente spirituale chiede in modo rispetto­
so alla signora: «La fede le è di qualche aiuto in questa situazione?». La risposta è la seguen­
te: «Lei tocca un tasto che ha risonanza in me. Devo essere sincera. Il dubbio che è in me, 
a proposito del possibile male, mi ha colto impreparata. Non me la sono presa con Dio cui 
poco ho pensato, soprattutto in questo periodo. Mi pare di vivere due fasi del tutto separate 
e diverse. L’esperienza del mio tormento e l’esperienza della fede. Non collego le due cose 
e così la fede non influenza il mio vivere quotidiano e ora il mio soffrire»'.

2. L’aggressività
Nello sfogo di un’inferma colpita da cancro pare di risentire il grido di Giobbe: «Sto 

male, molto male, non faccio che piangere. Sono arrivata oggi in quest’ospedale ma sono 
stata prima in altri; è da un anno che soffro; ho un tumore all’osso sacro, che ha già rag­
giunto la regione pelvica; da tre mesi non riesco ad alzarmi né a camminare; l’unica forma 
per evitare il dolore è di mantenere la posizione laterale. Io domando a Dio continuamente: 
“Perché a me? Perché mi fa soffrire tanto? Perché mi castiga così?”. Sono sempre stata 
buona, sono cattolica, anche se non vado a Messa regolarmente ma solo di tanto in tanto; 
non faccio del male a nessuno, non litigo con nessuno ... ma Egli non risponde; io voglio 
che Egli risponda, che in qualche modo mi faccia sapere qualcosa ...»2.

1 A. Brusco, La relazione pastorale di aiuto, Camilliane, Torino, 1992, p. 45.
2 Nel volume di G. Colombero, La malattia, una stagione per il coraggio (Paoline, Milano, 1981) è possi­

bile trovare numerose reazioni di malati nei confronti della loro situazione.



338 Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato

3. L’abbandono fiducioso
Coraggio e fede traspaiono nel diario di Bianca Porro, una giovane donna colpita da 

neurofibromatosi diffusa. Dopo aver perduto l’udito, l’odorato, il gusto, questa giovane 
intelligente studentessa di medicina rimane paralizzata, e infine vive gli ultimi undici mesi 
completamente cieca. Comunica con il mondo esterno unicamente per la sensibilità tattile 
di una mano attraverso la quale dà e riceve messaggi in alfabeto muto. In questo modo rice­
ve e “scrive” lettere, “parla” con i familiari e gli amici, diffondendo un’inaudita speranza. 
Ecco alcune delle sue parole:

«Credo ogni volta di non farcela più, ma il Signore, che fa grandi cose, mi sostie­
ne pietoso, e io mi trovo sempre ritta ai piedi della croce.
Lo scoraggiamento è una forma segreta di amor proprio che dispera alla vista 
delle proprie miserie. Anche se le mie giornate sono eternamente lunghe e buie, 
sono pur dolci di un’attesa infinitamente più grande del dolore.
Prima nella poltrona, ora nel letto, che è la mia dimora, ho trovato una sapienza 
che è più grande di quella degli uomini. Ho trovato che Dio esiste ed è amore, 
fedeltà, gioia, certezza, fino alla consumazione dei secoli.
Vincere lasciando che il senso della nostra vita lo sappia e lo conosca Lui solo, e 
ce lo faccia a volte intravedere, se così a Lui piace...
E io penso che tutto sia come la primavera che sboccia, rifiorisce, profuma, dopo 
il freddo e il gelo dell’inverno»3.

Chi ha esperienza di accompagnamento spirituale dei malati ha certamente avuto modo 
di incontrare persone abitate dagli atteggiamenti ricordati sopra. A volte tali stati d’animo 
convivono nella stessa persona. In altri casi è possibile assistere ad un’evoluzione dall’in­
differenza all’aggressività e dall’aggressività all’abbandono fiducioso nel Signore.

Come pregare accanto a questi fratelli e sorelle, avvolti dal dolore, in maniera che l’o­
razione si trasformi in una fonte di energia spirituale, aiutandoli non solo a sopportare ma 
anche ad assumere la sofferenza fino a fame uno strumento di redenzione?

Per rispondere a tale interrogativo, offrirò brevi linee descrittive della preghiera, com è 
intesa nella tradizione cattolica, indicherò poi i soggetti che sono chiamati ad accompagna­
re il malato nella preghiera e, infine, cercherò di identificare alcuni passi di un itinerario da 
seguire.

a) La preghiera
Quando prego comunico con Dio, attraverso un dialogo che è una risposta al Signore, 

rivelatosi come Dio di salvezza. Tale dialogo trova il suo fondamento nella fede (prego Dio 
perché credo nel suo amore), il suo slancio nella speranza (prego Dio perché spero nella sua 
soccorrevole misericordia) e il suo dinamismo nella carità.

È ciò che intende Santa Teresa quando presenta la preghiera come un rapporto d’amici­
zia con il Signore «nel quale l’anima parla spesso intimamente con Colui di cui conosce l’a­
more per lei». Si tratta di comprendere l’amore di Dio e di rispondervi con un parlare inti­
mo con Lui.

Questa risposta assume vari nomi: adorazione, lode, riconoscenza, pentimento, doman­
da ... Vi è la preghiera pubblica, quella liturgica, e una preghiera personale. Quest’ultima può 
essere mentale o vocale, seguire formulari fissi o esprimersi informalmente.

Quando prego, nella forma più semplice come in quella più elevata, sono sempre in pre­
ghiera con me il Cristo e la sua Chiesa.

3 // volto della speranza. Massimo, Milano, 1980, pp. 99. 247. 186. 236. 185. 37.



Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato 339

b) I soggetti della preghiera accanto al malato
Il soggetto della preghiera accanto al malato è la comunità ecclesiale4. «Se un membro 

soffre, con esso soffrono tutte le membra», leggiamo nella Lettera ai Corinzi (ICor 12,26).
In una Chiesa che realizza la comunione si sviluppano la solidarietà fraterna, la condi­

visione di ciò che si è e che si possiede, l’attenzione che porta a vibrare alle gioie e alle sof­
ferenze degli altri. È in questo contesto di comunione che trovano il loro significato le paro­
le di Paolo citate sopra: «Se un membro soffre, con esso soffrono tutte le membra».

Molto appropriatamente, Accattoli afferma che la malattia e la morte vanno vissute 
ecclesialmente «per avere il sostegno dei fratelli nella prova, per partecipare con la soffe­
renza alla vita della comunità». Si tratta di ricuperare, situandola nell’attuale contesto, una 
pratica familiare nel passato. «La Chiesa - egli scrive - fu convocata per il mio Battesimo e 
la mia Cresima, ha festeggiato la mia prima partecipazione all’Eucaristia, mi ha accompa­
gnato alle nozze: voglio che mi accompagni nel tempo della malattia e all’appuntamento 
decisivo (la morte) con il Signore»5.

La preghiera fatta per i malati, con i malati e accanto ai malati è uno dei segni efficaci 
della presenza della comunità ecclesiale presso i fratelli e le sorelle che vivono la difficile 
stagione della sofferenza. Questa sensibilità si manifesta nella frequenza con cui i malati 
vengono ricordati durante la preghiera dei fedeli, nel numero delle celebrazioni comunitarie 
dei sacramenti della Riconciliazione e dell’Unzione dei malati, nella qualità dei servizi che 
naturano dalla preghiera.

Abitualmente la presenza della comunità ecclesiale si esprime attraverso la mediazione 
di singole persone che visitano e accompagnano i malati in ospedale, nelle residenze per 
anziani, nelle comunità di accoglienza, a domicilio. Penso ai sacerdoti, ai diaconi, ai reli­
giosi, ai volontari. Ad essi spetta la responsabilità di rendere visibile e sensibile ai malati la 
Presenza calda della Chiesa, in modo che essi si sentano accompagnati nel loro difficile 
cammino e aiutati dalla risorsa della preghiera.

c) Passi da compiere
Affinché il pregare accanto al malato raggiunga efficacia è necessario percorrere un 

cammino pedagogico e spirituale. Di tale cammino indico alcuni passi.

~ Stabilire un rapporto di vicinanza
La preghiera accanto al malato va inserita nel contesto di una relazione significativa. 

Non avrebbe senso rivolgere al Signore invocazioni per ottenere la grazia della sua presen­
za amorosa in un clima di freddezza, di distanza affettiva. La qualità dell’accompagnamen­
to del malato, infatti, contribuisce a dare credibilità a ciò che viene richiesto al Signore attra­
verso la preghiera. Se vi è accoglienza, comprensione, fiducia è più facile per il malato con­
fidare in un Dio vicino, malgrado la prova della malattia6.

~ Rendersi conto dello stato d’animo in cui si trova il malato
nei confronti del Signore e della preghiera

Vi sono malati che vivono la situazione descritta dal Salmo 137, dove si legge che gli 
ebrei in esilio venivano invitati a cantare i canti di Sion. Dal loro cuore nasceva una reazione 
angosciata: «Come cantare i canti del Signore in terra straniera?». Simbolicamente, la sta-

4 Cfr. Consulta Nazionale per la Pastorale della Salute, La Pastorale della salute nella Chiesa Italiana 
(1992). 23.

’ L. Accattoli, Il cristiano nella malattia, in Servizio della Parola, 251-252 (1993), p. 28.
‘ Cfr. A. Brusco, La relazione pastorale..., pp. 85-107.



340 Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato 

gione della malattia può essere considerata un tempo d’esilio, in quanto lontananza da tante 
cose familiari: la casa, il lavoro, le abitudini, la compagnia,... In questi casi, diventa impor­
tante aiutare il malato a ventilare il suo pesante vissuto emotivo in modo che il suo cuore 
possa aprirsi alla preghiera fino a considerare il Signore al di sopra di ogni sua sofferenza.

È frequente, poi, incontrare malati arrabbiati contro Dio. Si tratta di situazioni vissute 
con acuta sofferenza sia dagli infermi che da coloro che li accompagnano. Percorrerebbe una 
strada sbagliata l’accompagnatore che si impegnasse a contrastare il malato in un intento di 
difendere Dio. La strategia più efficace da seguire consiste nel veicolare al malato la com­
prensione di ciò che sta esprimendo utilizzando immagini e parole sacre: la sua frustrazio­
ne, la sua incapacità di accettare la situazione. Devono essere assolutamente assenti parole 
di condanna negli interventi di chi assiste questi tipi di malati. Le espressioni cariche di col­
lera o di disappunto utilizzate dal malato possono assumere un significato ben chiaro se ven­
gono accostate a tante pagine del libro di Giobbe e a numerosi Salmi biblici, dove lo sfogo 
veemente del malato è seguito da espressioni ed atteggiamenti di fiducia nel Signore.

Non mancano gli indifferenti, individui insensibili alla dimensione spirituale. Come 
mettere a disposizione di queste persone la risorsa della preghiera? La prima mossa consi­
ste nel veicolare la certezza che noi siamo lì per un incontro amichevole, in una condivisio­
ne delle loro preoccupazioni e delle loro speranze. In questo scambio di esperienze lo Spirito 
può aprire delle finestre da cui giunge una luce nuova su quanto il malato sta vivendo. In 
simili situazioni, l’ostacolo più grande è la fretta di portare subito la persona alla preghiera 
invece di attendere che essa nasca come risultato di un lavorio compiuto dal Signore attra­
verso la nostra mediazione. Un lavoro che spesso si esprime attraverso l’emergere di inter­
rogativi, l’affiorare di valori trascurati, di sentimenti prima disattesi, la tensione verso qual­
cosa o qualcuno che ci trascende ...

- Purificare la preghiera

Nelle visite agli ammalati si incontrano anche molte persone che vogliono pregare. Tante 
di esse fruiscono di una buona educazione al riguardo e sono abitate da una ricca spiritualità- 
Non mancano però coloro il cui stile di preghiera appare inadeguato, avendo tutte le sem­
bianze di uno scambio commerciale o mostrandosi infarcito di elementi superstiziosi.

Con questi ultimi è certamente necessaria un’azione formativa che porti a comprendere 
il vero senso della preghiera, radicato in una sana relazione con il Signore. Tuttavia, anche in 
questi casi è necessario armarsi di pazienza e di saggezza. È importante non dimenticare che 
c’è lo Spirito che prega in ogni persona che rivolge la propria orazione al Padre. «... Lo Spirito 
viene in aiuto alla nostra debolezza, perché nemmeno sappiamo che cosa sia conveniente 
domandare, ma lo Spirito stesso intercede con insistenza per noi, con gemiti inesprimibili;e 
colui che scruta i cuori sa quali sono i desideri dello Spirito, poiché egli intercede per i cre­
denti secondo i disegni di Dio» (Rm 8,26-27). Il gemito dello Spirito si apre sempre una stra­
da nel cuore dell’uomo. A volte i percorsi che segue e i mezzi attraverso i quali si esprime 
sono quelli della preghiera popolare o di certi gesti all’apparenza superstiziosi. In questi casi, 
l’accompagnatore, rifuggendo da atteggiamenti di derisione o di condanna, deve mostrare 
comprensione e avviare nell’ammalato un processo di purificazione delle proprie domande. 
«Pastore, infatti, è colui che ha l’orecchio fino per cogliere il diapason, la nota appena per­
cettibile dello Spirito che geme, per farla crescere, distinguendola da tutte le contraffazioni»’-

- Aiutare a passare dalla domanda di guarigione all’adesione alla volontà di Dio

La preghiera di domanda è certamente quella che maggiormente risuona nei luoghi della 
sofferenza Si tratta di un’orazione legittima, che Gesù ha incoraggiato a più riprese nel

7 C.M. Martini, Preghiera e conversione intellettuale, Piemme, Casale Monferrato, 1992, p. 44.



Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato 341

Vangelo. «La Bibbia ci insegna che non ci si deve vergognare di chiedere a Dio la libera­
zione del male fisico, che non si deve esitare a levare le mani al Padre che è nei cieli per 
essere sollevati nel giorno della prova. Ci insegna anche che spesso Dio sceglie altre vie. 
Dobbiamo, dunque, affidare noi stessi e il nostro corpo malato al Signore perché Egli non 
ci abbandoni sia sulla “terra piana”, sia quando siamo come “terra riarsa” nel deserto della 
malattia, sia quando i nostri passi scenderanno nella fossa»8.

Ogni preghiera di domanda comporta quindi due livelli collegati ma distinti: il primo è 
quello espresso dalla domanda stessa, la guarigione ad esempio, mentre il secondo riguarda 
sempre il compimento della volontà di Dio. Tale sdoppiamento della domanda si verifica 
anche nella preghiera di Cristo al Getsemani: «Abbà, Padre, tutto è possibile a te; allontana 
da me questo calice! Però non ciò che io voglio, ma ciò che vuoi tu» (Me 14,36).

Anche se non viene esaudita, la preghiera di domanda ha una sua precisa finalità: essa, 
infatti, permette alla nostra volontà di accettare progressivamente la volontà di Dio, ad 
accogliere la nostra condizione di creature, ad accettare la realtà ... Se Dio non esaudisce, 
o esaudisce solo in parte la nostra preghiera, vuol dire che la sua volontà è diversa dal 
nostro desiderio naturale. Ma la sua volontà non può essere che una volontà che procede 
dall’amore

~ Celebrare
Pregare accanto al malato è anche celebrare. Celebrare significa identificare i valori pre­

senti in una realtà, in un’esperienza, e proclamarli in un atteggiamento di gratitudine al 
Signore. Tanti sono gli aspetti che possono essere celebrati con i malati: la preziosità della 
"ita nel momento stesso in cui essa è minacciata dal male, il ritorno alla salute, la solidarietà 
e l’amicizia che si rafforzano nei momenti di dolore, la scoperta di nuovi orizzonti, la pre­
senza di Cristo che guarisce e salva, ...

In un contesto di fede, la celebrazione dei Sacramenti costituisce uno dei momenti più 
alti di preghiera, in cui si uniscono domanda, lode, azione di grazie e adorazione. 11 Sa­
cramento, infatti, è un incontro vitale con Dio, l’accoglimento della sua presenza e azione 
nel cuore dell’esperienza umana.

Perché la celebrazione dei Sacramenti riesca efficace e significativa devono avverarsi 
alcune condizioni.

In primo luogo occorre che venga attivata la capacità di leggere la realtà e l’esperienza 
’n maniera simbolica, cioè come segno di qualcosa che va al di là della “fattualità”, di ciò 
che appare. Se l’ammalato riesce a leggere in maniera simbolica, cioè a cogliere il signifi­
cato della sofferenza che sperimenta, dei gesti d’accoglienza e delle cure che riceve, dei sen­
timenti che lo abitano, la paura e l’angoscia, egli potrà penetrare maggiormente il significa­
te dei segni sacramentali: la Parola che riconcilia, il pane eucaristico che nutre durante il 
viaggio nel paesaggio misterioso della malattia, l’olio che risana e dà forza10.

E necessario, in secondo luogo, che i segni dei Sacramenti e le parole che li accompa­
gnano, espressivi della presenza e dell’azione del Signore, sia nella linea di una presenza e 
di un’azione che egli ha già sperimentato nel contatto con la gente, nelle cure personalizza­
te, nella riflessione sulla Parola di Dio. Ciò fa comprendere il legame stretto tra il servizio e 
1 Sacramenti dei malati, giustamente sottolineato da un autore: «L’arte di saper donare, di 
saper servire, di essere all’ascolto, farà percepire ai malati in un secondo tempo che i 
Sacramenti si situano in questo movimento di misericordia, che ispira chi è presso di lui e 
Per lui si sacrifica. Una corrente di simpatia e di amore si stabilisce tra le due persone in pre­
senza, e i sentimenti umani profondi appariranno come dono di Dio per incontrarci e sal-

‘ G. Ravasi, Rifiorirà..., pp. 155-156.
’ Cfr. C.A. Bernard, Sofferenza, malattia, morte e vita cristiana, Paoline, Milano, 1990.

Cfr. A. Brusco, Umanità per gli ospedali, Salcom, Varese, 1981. pp. 123-126.



342 Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato

varci. Il gesto di chi si avvicina al malato è simbolo di un gesto più grande e più totale, un 
gesto che viene da Dio per avviluppare l’uomo e trasformarlo. Tra Sacramenti e servizio dei 
malati si scopre una continuità naturale e un appello reciproco»".

Nella stessa linea si muove la conclusione di un documento ecclesiale: «È attraverso 
un’illuminata celebrazione che i segni sacramentali possono essere compresi e vissuti in 
tutto il loro senso profondo. Molti sono i fattori che contribuiscono a rendere significativa la 
celebrazione dei Sacramenti nelle famiglie e nelle istituzioni sanitarie: le condizioni ambien­
tali favorevoli, il sereno rapporto tra i malati e quanti li assistono, la partecipazione dei fami­
liari, degli operatori sanitari e dei volontari, la scelta di testi liturgici appropriati e di rifles­
sioni adattate alla situazione vissuta dal malato»l2.

- Armonizzare disciplina e creatività
Anche nella preghiera accanto al malato è importante saper unire rispetto della tradi­

zione e delle indicazioni che vengono date dalla Chiesa con un sano spirito creativo. Mi rife­
risco all’utilità della preghiera informale che, lasciando da parte le formule, si affida ad 
espressioni spontanee di colloquio con Dio, al silenzio meditativo, all’utilizzazione di 
espressioni artistiche, soprattutto la musica. Questo tipo di preghiera si offre per un aggan­
cio puntuale ai bisogni attuali del malato, al tipo di malattia, alle particolari circostanze, -

Conclusione
Pregare accanto al malato è celebrazione della fratellanza, dell’amore di Cristo, medi­

co delle anime e dei corpi, è proclamazione della certezza che anche nella valle dell’oni- 
bra, della sofferenza e della morte, il Signore è il Buon Pastore, che ha cura delle sue peco­
relle.

Pregare accanto e con il malato è anche lezione di vita, apprendimento di nuovi valori, 
occasione per liberare quelle risorse di amore solidale che il Signore ha posto nel cuore di 
ogni persona umana.

p. Angelo Brusco, M.I.

Le preghiere per ottenere da Dio la guarigione

Premessa: un rinnovato interesse
Recentemente l’interesse sul rapporto salute, malattia, guarigione, vita spirituale si è 

accresciuto a causa di alcuni punti di confronto con l’odiema esperienza spirituale in alcu­
ni ambiti ecclesiali ed extra-ecclesiali.

1) Prima di tutto ci troviamo davanti alla sfida delle sette e delle metodologie più o 
meno esoteriche e ad una specie di religione della ecologia della terra, del corpo e dello spi­
rito, degli esercizi fisici e della concentrazione meditativa, dell’uso dei cibi, dell’unzione 
con l’olio di diverse provenienze che si riscontrano in alcuni ambienti, anche cattolici. E ciò 
esige un giusto discernimento di carattere teologico ed esperienziale.

" M. Alberton, Solitude et présence, Paulines. Sherbrooke. 1972 . p. 120.
12 La Pastorale della salute nella Chiesa Italiana, 1992, n. 21.



Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato 343

2) In secondo luogo è affermazione comune oggi che la nostra società ha reso le per­
sone più fragili, anche per la molteplicità delle esperienze negative che segnano profonda­
mente gli individui che sentono il bisogno di essere confortati ed eventualmente guariti da 
molte ferite interne. Davanti a questo bisogno si offrono diverse risposte: della psicologia, 
della magia, delle diverse tecniche spirituali o pseudospirituali, ispirate alle pratiche delle 
grandi religioni, o ad altre discutibili risorse esoteriche. La Congregazione per la Dottrina 
della Fede nella sua Lettera "Orationis formas" del 15 ottobre 1989, su alcuni aspetti della 
meditazione cristiana, ha fatto una allusione a queste problematiche spirituali e alle rispetti­
ve risorse terapeutiche, ricercate specialmente nelle prassi meditative dell’Oriente.

3) La Teologia spirituale odierna rimane vigile anche nel campo specifico della mistica 
davanti al ritorno di certi pretesi carismi, come quello che viene chiamato di guarigione. 
Inoltre lo studio in ambito cattolico dei metodi di guarigione interiore, in un dialogo inter­
disciplinare fra spiritualità e medicina, ha fatto molti progressi, grazie all’attivo interesse 
di alcuni movimenti ecclesiali particolarmente attivi in questo campo. Del resto la Chiesa, 
che ha sempre avuto una particolare attenzione alla dimensione delle malattie fisiche, men­
tali o spirituali nel suo compito pastorale di guarire gli infermi, secondo il comando di Gesù 
(cfr. Mt 10,8), non può rinunciare ad essere anche oggi presente nel nostro mondo con 
comunità sane e risanatrici, attraverso la parola di vita del Vangelo, la preghiera al Dio 
della salvezza, la comunione dell’amore che si adopera in mille modi per risanare ed eleva­
re le persone bisognose della salvezza e della salute.

4) Notiamo infine che nella agiografìa, cioè nella vita dei Santi, fonte specifica della 
Teologia spirituale, il tema della guarigione fìsica e psichica, sia come esperienza interio­
re sia come attività taumaturgica di alcuni Santi e Sante, ha un particolare rilievo.

Oggi, ad es., si studiano alcune dottrine classiche, come quella di San Giovanni della 
Croce, il quale ha approfondito alcuni aspetti psicologici del peccato in quanto corrompe 
l'integrità della persona. Egli infatti, con una sua particolare concezione dell’ascesi e della 
purificazione, molto attenta ai risvolti psicologici nella vita dei fedeli, cerca di combattere, 
specialmente nella dottrina del primo libro della Salita del Monte Carmelo, quelli che egli 
chiama con giusta terminologia antropologico-spirituale gli “appetiti” o desideri disordina­
ti. Essi, se sono assecondati nella pratica, diventano autentiche lacerazioni interiori ed este­
riori della persona, del corpo e dello spirito. Infatti, gli appetiti, secondo la dottrina del 
Dottore mistico, stancano, tormentano, oscurano, insudiciano, infiacchiscono e feriscono. 
Per questo il Santo ricorda che la vera e definitiva guarigione divina avviene mediante la 
notte passiva dei sensi e specialmente dello spirito, dove Dio, con la potenza dello Spirito, 
scava nelle radici stesse della persona, per purificarla e fortificarla nella sua integrità. 
Appartengono infatti al vocabolario spirituale di Giovanni della Croce certe voci significa­
tive come: curare, guarigione, medicina, sanare, rimedio, ...

In questo senso alcuni scrittori, ad es. Padre J. Castellano, O.C.D., hanno parlato di 
Giovanni della Croce come di un autore “pneumopatologista” e quindi anche del suo meto­
do spirituale come di un esercizio di “pneumo-terapia”. In conseguenza possiamo parlare di 
una dimensione integrale della sua spiritualità che tiene conto di quello che possiamo chia­
mare la diagnosi di una pneumopatologia (le malattie dello spirito umano, della persona 
umana) in modo da applicare una vera “pneumo-terapia”, nel duplice senso di una guari­
gione dello spirito e di una operazione terapeutica dello Spirito Santo; Egli infatti agisce in 
noi nella dimensione della grazia; essa tuttavia coinvolge tutto l’essere e lo porta ad una pro­
gressiva salvezza-salute, attraverso l’impegno spirituale che conduce ad una trasformazione 
totale della persona mediante la grazia della purificazione e della illuminazione, con una 
vera invasione di spiritualità, dei doni dello Spirito, fonte di salute e di equilibrio umano e 
divino.

L’interesse per una certa applicazione delle tecniche di questa guarigione spirituale si 
coniuga naturalmente con l’uso intelligente delle scienze psicologiche. Ciò si realizza con



344 Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato

l’aiuto di una direzione spirituale appropriata, con il dovuto accompagnamento spirituale, 
ma anche con una seria ed impegnativa proposta spirituale che adopera con lungimiranza i 
mezzi naturali e soprannaturali a disposizione.

L'immagine di Cristo, fonte di grazia e di salute
Alla base della rinnovata attenzione di carattere spirituale vi è pure una nuova presa di 

coscienza della figura di Cristo secondo i Vangeli.
L’immagine di Cristo si riscopre in certi ambiti sotto l’aspetto del Cristo taumaturgico 

e “guaritore”, come è il caso di certa cristologia africana, ma non solo. Tale riscoperta rende 
ragione dell’attenzione prestata all’immagine primitiva di Cristo secondo i Vangeli e secon­
do la tradizione patristica ed iconografica. Infatti, come è stato affermato, non vi è una 
immagine che sia così profondamente ancorata nella tradizione cristiana primitiva conte 
quella di Gesù come grande medico miracoloso. È stato notato che nella tradizione dell’ar­
cheologia cristiana, nelle pitture e nelle sculture, Cristo è rappresentato come un autentico 
medico e terapeuta. E ciò rivela una dimensione inculturata del Vangelo in una società reli­
giosa, come quella pagana dei primi secoli, desiderosa di ottenere una positiva esperienza 
della salute, ma anche alla ricerca di un segno concreto del carattere divino del Cristia­
nesimo, con l’anelito di una esperienza della salvezza, che il Vangelo doveva portare all’i' 
nizio della sua predicazione anche fra i pagani.

Lo stesso Catechismo della Chiesa Cattolica, a fronte della sua seconda parte dedicata 
alla celebrazione del mistero di Cristo nella Liturgia e nei Sacramenti, ha posto l’immagine 
di Cristo che guarisce l’emorroissa, immagine che risale al sec. IV e si trova in un affresco 
delle catacombe romane dei Santi Pietro e Marcellino. Questa icona di Cristo, medico delle 
anime e dello Spirito, è illustrata da questo suggestivo commento: «L’immagine rappresenta 
rincontro di Gesù con la donna da dodici anni sofferente per emorragie; toccando il mantel­
lo di Gesù, viene guarita dalla “potenza che era uscita da lui” (Me 5,30)». Nell’immagine si 
può scorgere il segno della potenza divina e salvifica del Figlio di Dio che, mediante la vita 
sacramentale, salva la persona umana nella sua totalità, spirito e corpo. «I Sacramenti 
della Chiesa continuano nel tempo le opere che Cristo ha compiuto durante la sua vita terre­
na In essi si manifesta e si realizza la potenza che esce dal Corpo di Cristo, che è la Chiesa- 
per guarirci dalla ferita del peccato, per donarci la vita nuova in Cristo e farla crescere».

Si tratta di un principio teologico ribadito ancora nel n. 1421 dello stesso Catechismo, 
quando vengono presentati i Sacramenti di guarigione: «Il Signore Gesù Cristo, medico 
delle nostre anime e dei nostri corpi, colui che ha rimesso i peccati al paralitico e gli ha reso 
la salute del corpo, ha voluto che la Chiesa continui, nella forza dello Spirito Santo, la sua 
opera di guarigione e di salvezza, anche presso le proprie membra ...».

Le motivazioni dell’intervento della Congregazione per la Dottrina della Fede
Nel passato ed anche recentemente, diversi fedeli, ma anche Vescovi ed ecclesiastici, 

hanno sottoposto all’attenzione della Congregazione per la Dottrina della Fede un proble­
ma che ritorna con una certa frequenza. Si tratta, in particolare, del giudizio da esprimere 
nei confronti di preghiere di guarigione che si organizzano soprattutto in occasione dei 
Convegni promossi dal “Rinnovamento nello Spirito”, ma anche in altre celebrazioni litur­
giche o para-liturgiche, ormai diffuse in tutto il mondo, e di presunte guarigioni che si veri­
ficano in tali circostanze.

In queste celebrazioni le guarigioni vengono sollecitate mediante appositi riti (pre­
ghiere, imposizioni delle mani, unzioni, ecc.) con l’avallo, diretto o indiretto. Tutto ciò 
determina movimenti di folle molto numerose che si radunano in tali luoghi nell’attesa a 
volte esasperata di avere o vedere il miracolo.



Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato 345

Spunti di riflessione teologico-pastorale
1) Gesù è venuto come salvatore integrale dell’uomo. Egli libera tutto l’uomo: dai 

mali fisici, psichici e spirituali. Il suo messaggio di evangelizzazione contiene necessaria­
mente la liberazione. Tutta la prassi messianica registra il comportamento del Cristo che 
comanda in forma autoritativa agli spiriti del male e li espelle. Ai suoi discepoli Egli ha dato 
anche il potere di guarire gli infermi, come segno dei tempi messianici.

2) La Chiesa nella sua millenaria storia ha avuto come suo stile permanente la cura spi­
rituale e materiale degli infermi: in quella spirituale rientrano le preghiere per le guarigioni, 
e in modo specifico il sacramento dell’Unzione degli infermi, con l’accompagnamento e la 
prassi pastorale che esso comporta.

3) Con il rigoglio dei gruppi che accentuano l’importanza della preghiera e dei carismi 
si è avuta una larga prassi di orazioni di intercessione, che canalizzano i bisogni dell’uomo 
di oggi verso la liberazione dalle malattie. Si tratta di incontri densi di fiducia, di speran­
za e di emotività. Questa è spiegabile con la natura dell’oggetto atteso: la guarigione del 
corpo si intreccia, in modo speciale, con le fibre più profonde dell’aspetto bio-psichico strut­
turale dell’uomo.

4) È possibile che Dio affidi ad operatori pastorali, dotati del carisma di guarigione, 
questo servizio nella Chiesa; la storia dei Santi ci documenta tanti eventi di questo genere, 
non privi di alta carica emotiva.

5) Tuttavia è necessario verificare, per il discernimento, il contesto di vita del sogget­
to, la sua fede e carità nella forma concreta ed eminente, nonché la sua fedeltà alla Chiesa 
di Dio. In caso contrario si riscontrano abusi, a volte anche gravi:

- ad es. il rito di imposizione delle mani spesso viene stravolto fino ad essere ritenu­
to come l’unica e veramente efficace azione dello Spirito, più utile, più trasformante dell’a­
zione, per esempio, del sacramento della Penitenza o della Cresima;

- a volte le preghiere di guarigione nella prassi quotidiana prendono il posto della fede 
guidata dal Magistero, causando una specie di dissociazione spirituale e religiosa nel 
fedele;

- va anche detto che sovente gli animatori di questi incontri usano espedienti artifi­
ciosi verbali o accentuazioni unilaterali come ad esempio l'indicazione quasi ossessiva 
del presenza del maligno visto dovunque. La teologia deU’esorcismo va tenuta presente 
anche in questo contesto, e il rito di esorcismo deve essere ben distinto dalle preghiere di 
guarigione.

li fenomeno dal punto di vista della sociologia religiosa
La diffusione crescente del fenomeno, legato soprattutto al movimento carismatico, è 

dovuta ad un complesso di circostanze:
1) l’azione misteriosa di Dio che immette nella Chiesa postconciliare energie di rinno­

vamento;
2) la riscoperta della presenza e dell’azione dello Spirito Santo nella esistenza quoti­

diana da parte dei fedeli;
3) l’influsso dei movimenti carismatici e pentecostali già ampiamente diffusi presso i 

protestanti;
4) il bisogno, particolarmente sentito da alcuni fedeli, di incontrare Dio nella preghiera 

al di là della stilizzazione e delle norme strettamente liturgico-sacramentali;
5) il desiderio di poter toccare con mano l'efficacia della preghiera che invoca e ottiene 

l’intervento miracoloso e risanatore di Dio mediante le guarigioni.



346 Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato

La risposta della Chiesa:
l'Istruzione circa le preghiere per ottenere da Dio la guarigione

Di fronte alla malattia, propria o altrui, il cristiano si sente chiamato a pregare. Ma non 
soltanto i singoli fedeli, anche tutta la Chiesa, nella sua Liturgia, prega il Signore per gli infer­
mi, perché siano spiritualmente confortati, unendosi a Cristo che ha sofferto ed è glorificato, 
e perché riottengano la salute corporale. Questa è stata una costante lungo i venti secoli di vita 
della Chiesa. Tuttavia vi è attualmente qualcosa di nuovo, che ha motivato la recente 
Istruzione della Congregazione per la Dottrina della Fede. Si tratta del moltiplicarsi delle riu­
nioni di preghiera, alle volte congiunte a celebrazioni liturgiche, appositamente organizzate 
per ottenere da Dio la grazia della guarigione di alcuni dei partecipanti o di fedeli assenti. La 
suddetta Istruzione riferisce che «in diversi casi, vi si proclama l’esistenza di avvenute guari­
gioni, destando in questo modo delle attese dello stesso fenomeno in altre simili riunioni. In 
questo contesto si fa appello, alle volte, a un preteso carisma di guarigione» (Introduzione).

Aspetti dottrinali
Si rende, pertanto, necessaria un’opera di discernimento dottrinale, poiché il fenome­

no che, a prima vista, può sembrare positivo, desta tuttavia alcuni interrogativi. La recen­
te Istruzione della Congregazione per la Dottrina della Fede ne mette a fuoco special- 
mente due:

1. entro quale senso della malattia devono iscriversi il desiderio di guarigione e b 
preghiera per ottenerla?

2. tali riunioni di preghiera potrebbero comprovare l’esercizio di un carisma di gua­
rigione?

1 ) La Nota dottrinale che accompagna la normativa della Istruzione vaticana evidenzia 
l’ambivalenza della malattia rispetto al disegno divino della salvezza: se, da una parte, essa 
appare come un male la cui comparsa è vincolata al peccato e di cui si anela di essere salvi, 
d’altra parte, può diventare mezzo di vittoria sul peccato. È un’ambivalenza che percorre 
tutta la storia umana, sia nei tempi anteriori a Cristo, sia dopo, in quelli della redenzione da 
Lui operata. Infatti - chiarisce l'Istruzione - «la vittoria messianica sulla malattia, come su 
altre sofferenze umane, non soltanto avviene attraverso la sua eliminazione con guarigioni 
portentose, ma anche attraverso la sofferenza volontaria e innocente di Cristo nella sua pas­
sione e dando ad ogni uomo la possibilità di associarsi ad essa» (I. 1). Perciò il desiderio 
di guarigione, per sé o per i propri cari, dev’essere unito alla consapevolezza che l'infermità 
può costituire un tempo di grazia per la persona malata.

Queste verità, che la fede rende note, gettano la luce adatta per valutare le riunioni di 
preghiera che si tengono allo scopo di ottenere delle guarigioni. E fuori dubbio che il desi­
derio di riacquistare la salute è buono e profondamente umano; ma la salute non è un bene 
assoluto, incondizionato. Non la si deve desiderare al di sopra del significato di grazia che 
può avere l’eventuale stato di malattia che permane.

2) L’altro punto che la Congregazione per la Dottrina della Fede mette a fuoco, nella Nota 
dottrinale che precede la parte normativa della recente Istruzione, riguarda la questione se sia 
da ravvisare l’esercizio di un carisma di guarigione in siffatte riunioni di preghiera. Ovvero, ci 
troviamo di fronte alla riattualizzazione dei carismi di guarigione di cui parla san Paolo nel 
capitolo dodicesimo della prima Lettera ai Corinzi? Se così fosse, si avrebbero di nuovo le fre­
quenti guarigioni portentose che, secondo molteplici passi del Nuovo Testamento, accompa­
gnarono la prima evangelizzazione; e questo in forza del carisma di guarigione che lo Spirito 
Santo tornerebbe ad elargire profusamente in alcune comunità cristiane attuali.

L'Istruzione fa esplicito riferimento alla triplice menzione dei “carismi di guarigioni 
(charismata iamàtón) in ICor 12,9.28.30. Il significato di charismata è appunto quello di 
doni generosi; in questo caso, grazie di guarigioni ottenute, come corrisponde al significato



Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato 347

di iamatòn; infatti l’Apostolo non parla di doni di far guarigioni, in senso attivo. Sono gra­
zie, al plurale, che vengono attribuite a singole persone. Come spiega VIstruzione, in quei 
tre versetti di ICor 12 si tratta del «dono concesso a una persona di ottenere grazie di gua­
rigioni per altri» (I. 3).

San Paolo sottolinea che lo Spirito Santo, nel distribuire i diversi carismi, segue il cri­
terio della libertà sovrana: «Tutte queste cose è l'unico e il medesimo Spirito che le opera, 
distribuendole a ciascuno come vuole» (ICor 12,11). Di conseguenza, le grazie di guari­
gioni ottenute non vanno attribuite a uno speciale potere impetratorio di una categoria di per­
sone, neppure, ovviamente, di un certo tipo di partecipanti a eventuali riunioni di preghiera 
Per ottenere guarigioni. In fin dei conti, è nelle celebrazioni liturgiche dove c’è la più sicu­
ra garanzia della presenza operante dello Spirito Santo.

Aspetti disciplinari
La normativa, rivolta in modo particolare agli Ordinari del luogo, consta di dieci brevi 

articoli, i quali, pur determinando alcune precise disposizioni, lasciano alle Conferenze 
Episcopali e ai Vescovi diocesani gli opportuni interventi di adattamento alla rispettiva situa­
zione territoriale o della Chiesa particolare.

Dal complesso della parte dottrinale dell'Istruzione sembra emergere, quasi come con­
seguenza, la norma che afferma la libertà dei fedeli «di elevare a Dio preghiere per ottene­
re la guarigione». Era necessario proclamare in primo luogo tale diritto proprio di tutti i fede­
li, in cui sono compresi ministri sacri, laici, membri di Istituti di vita consacrata (cfr. can. 207) 
come risonanza del diritto di rendere culto a Dio e «di seguire un proprio metodo di vita spi­
rituale, che sia conforme alla dottrina della Chiesa» (can. 214); nella preghiera per ottenere 
la guarigione ci si rivolge a Dio in atteggiamento di supplica e quindi si rende contempora­
neamente culto a Dio, che si riconosce datore della guarigione, e insieme i fedeli manifesta­
no aspetti particolari della propria vita spirituale uniti a quelli della propria vita fisica.

La celebrazione delle preghiere liturgiche per ottenere la guarigione dell’infermo, oltre 
all’osservanza del can. 834 §2 che recita: «Il culto di Dio pubblico integrale si realizza quan­
do viene offerto in nome della Chiesa da persone legittimamente incaricate e mediante atti 
approvati dall’autorità della Chiesa», esige l’osservanza del rito prescritto nell’Orbo bene­
dictionis infirmorum, che è inserito nel libro liturgico De benedictionibus; parimenti si 
richiede l’uso delle vesti sacre ivi indicate, secondo la vetusta tradizione liturgica della 
Chiesa (art. 3 § 1 ), che ha sempre voluto e stabilito, nelle situazioni normali, che il ministro 
si distinguesse anche esteriormente per il vestimento o il segno indossato nel momento di un 
rito di supplica per l’intervento dall’Alto: i fedeli d’altronde sono sempre stati attenti e sen­
sibili al modo anche esteriore con cui si presenta il ministro sacro.

Per le preghiere di guarigione non liturgiche, oltre la distinzione generale dalle pre­
ghiere propriamente liturgiche di cui all’art. 2, si afferma che la loro realizzazione e il rispet­
tivo svolgersi assumono “modalità distinte", vale a dire, le forme usate non dovrebbero 
essere una copia o somigliare quasi del tutto alle celebrazioni liturgiche; ma il loro effet­
tuarsi sia improntato a semplicità, spontaneità, partecipazione sentita che sgorga da inti­
mo bisogno di invocare il Signore, la Vergine Maria, i Santi, per ottenere la grazia della gua­
rigione dell’infermo.

Viene affermata la libertà di queste preghiere, sia per suscitare l’ispirazione del fedele 
che esprime la propria fede, sia per evitare di confonderle in alcun modo con le celebrazio­
ni liturgiche, allo scopo che il fedele non pensi con queste di compiere un’azione stabilita 
dalla Chiesa, come è quella liturgica (art. 5 §2).

Perciò sono date in proposito due linee direttive. Si portano esempi di tali diverse e 
distinte modalità, come gli incontri di preghiera, la lettura della Parola di Dio e se ne pos­
sono aggiungere altri, quali pellegrinaggi, visite di gruppi di fedeli a Santuari, riunioni fami­
liari allargate al quartiere o al paese, il portare la statua della Salus infirmorum alla casa del



348 Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato

malato con la recita del Santo Rosario: l’inventiva dei fedeli, sotto l’ispirazione dello Spirito 
Santo che dimora in loro, troverà forme impensate e tanto belle nell’elevazione della sup­
plica a Dio per l’infermo (non dovrebbe però essere tanto diversa la “religione di popolo’’ 
dalla “religione di Chiesa”!).

Anche qui è data come norma prudenziale la seconda linea direttiva, già presente nel 
can. 839 §2: la vigilanza discreta dell’Ordinario del luogo, anche svolta tramite il parro­
co o un sacerdote determinato, perché tali preghiere non solo siano conformi alle disposi­
zioni ecclesiastiche, ma possano manifestare la comunione di tutta la Chiesa soprattutto 
quando la riunione di preghiera comporta un numero consistente di fedeli. Alla vigilanza dei 
Pastori della Chiesa, si aggiunge la pressante raccomandazione per coloro che guidano 
le preghiere non liturgiche di guarigione: l’evitare accuratamente che si provochi da parte 
loro o che si giunga da parte dei fedeli «a forme simili all'isterismo, all’artificiosità, alla tea­
tralità o al sensazionalismo» (art. 5 §3); si tratta di una norma necessaria, in quanto dettata 
da fatti incresciosi succeduti, che non erano propriamente adatti alla supplica al Buon Dio- 
anche trattandosi di riunioni di preghiera non liturgica per ottenere la guarigione.

Dopo le precedenti disposizioni, che in termini giuridici potremmo denominare sostan­
ziali, sono date alcune norme procedurali che disciplinano la conduzione delle preghiere 
liturgiche e non liturgiche per la guarigione degli infermi:

a) in conformità al can. 823 e all'Istruzione della Congregazione per la Dottrina 
della Fede del 30 marzo 1992, l’uso degli strumenti di comunicazione sociale, e in modo 
speciale della televisione, durante lo svolgimento delle preghiere di guarigione è posto sotto 
la vigilanza del Vescovo diocesano;

b) mentre viene fatto divieto d’inserire preghiere di guarigione liturgiche e non 
liturgiche «nella celebrazione della Santissima Eucaristia, dei Sacramenti e della Liturgi» 
delle Ore», salvo beninteso ciò che è espressamente previsto nel Rituale Romano o secon­
do gli adattamenti della Conferenza Episcopale (cfr. art. 3), è data la possibilità di aggiun­
gere, nelle celebrazioni citate, particolari intenzioni di preghiera per gli infermi «nella pre­
ghiera universale o “dei fedeli” », quando il rito della celebrazione la include; si tratta di una 
prassi dei fedeli e dei Pastori ormai entrata senza difficoltà, soprattutto nella celebrazione 
della Santa Messa e nella Liturgia delle Ore;

c) all’esortazione possiamo dire negativa dell’art. 5 §3, viene data nella prima parte 
dell’art. 9 una norma positiva per la conduzione delle preghiere per ottenere la guarigione: 
«Coloro che guidano le celebrazioni, liturgiche e non liturgiche, si sforzino di mantenere un 
clima di serena devozione nell’assemblea»;

d) i responsabili devono sentire la preoccupazione di creare un ambiente tale nei 
fedeli, soprattutto se riuniti in gruppi molto numerosi, che ispiri la preghiera stessa e si man­
tenga come preghiera nella calma dei sensi e nella pace dello spirito: il Signore Gesù, prin­
cipe della pace, è presente nell’assemblea, come Egli stesso ha affermato (Mt 18,20). Questo 
riuscirà più difficoltoso, se avvengono improvvise guarigioni tra i presenti durante la pre­
ghiera: come è possibile infatti contenere la gioia del malato guarito e l’entusiasmo dei fede­
li, soprattutto dei parenti o amici che l’hanno accompagnato? Ecco perciò la raccomanda­
zione alla necessaria prudenza da parte di coloro che guidano l’assemblea;

e) già quanto si commentava circa l’art. 9 può introdurre il disposto autoritativo del 
seguente art. 10, che conclude gli aspetti disciplinari. L’art. 10 nasce dall’esperienza nega­
tiva di talune assemblee, che invece di elevare suppliche con devozione sincera per la gua­
rigione degli infermi, nel nome della libertà d’espressione si abbandonano a forme niente 
affatto consone al momento di preghiera. Per questo, «si rende doveroso e necessario» l’in­
tervento del Vescovo diocesano nelle celebrazioni di guarigione liturgiche e non liturgiche 
per i tre casi indicati:

- gli abusi nel moltiplicare senza ragione tali riunioni forse in concorrenza tra diversi 
gruppi di fedeli;



Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato 349

- lo scandalo di riunioni, che si svolgono unendo insieme elementi profani con invoca­
zioni sacre;

- le inosservanze delle norme liturgiche per le celebrazioni corrispondenti (art. 3 §1) o 
anche delle disposizioni disciplinari, cui tutti sono tenuti sia per la legge universale della 
Chiesa, sia per le norme particolari date dal Vescovo diocesano (art. 4 §1), sia per queste 
stesse norme, che intendono riaffermare l’ordine necessario nelle riunioni di preghiera per 
ottenere la guarigione degli infermi.

Conclusione
L’intento della normativa appena commentata, oltre a dare alcune regole per evitare tutto 

ciò che può turbare lo svolgersi della preghiera per uno scopo davvero sentito dal popolo cri­
stiano, come da ogni uomo o donna, in vista della guarigione propria e degli altri malati, vuole 
offrire una sicura linea di comportamento a coloro che assumono il delicato compito di cura­
re la preparazione e di gestire la conduzione delle assemblee, sapendo avvalersi della collabo- 
razione di singoli volontari, o affidandosi a organizzazioni presenti sul posto come aiuto indi­
spensabile e prezioso. Giovanni Paolo II, memore della sua condizione di ammalato, ha rivol­
to parole di riconoscimento e di gratitudine «a tutti coloro, che svolgono il proprio servizio 
verso il prossimo sofferente in maniera disinteressata, impegnandosi volontariamente nel­
l'aiuto “da buon samaritano’’, e destinando a tale causa tutto il tempo e le forze che riman­
gono a loro disposizione al di fuori del lavoro professionale» (Lett. Ap. Salvifici doloris, 29).

A conclusione delle riflessioni offerte, vorrei richiamare due belle preghiere del 
Benedizionale”. La prima è rivolta specificamente ai malati e recita:

«Sii benedetto, Dio grande e misericordioso, che nel Cristo tuo Figlio, nato dalla 
Vergine Maria, ci hai donato il medico dei corpi e delle anime.
Volgi il tuo sguardo su tutti quelli che soffrono, perché nell’esperienza del limite 
umano si uniscano più intimamente a te, fonte di consolazione e di pace.
Benedici coloro che si dedicano al servizio degli infermi e suscita in quanti godo­
no del dono prezioso della sanità l’attenzione vigile e affettuosa verso il mondo 
della malattia; conforta con la tua paterna provvidenza i piccoli che in tenera età 
conoscono il dolore e i lungodegenti che sentono il peso della solitudine.
Concedi a tutti serenità e salute, perché possano renderti grazie insieme ai loro 
familiari e ai fratelli di fede nella santa Chiesa.
Per Cristo nostro Signore. Amen».

La seconda è per tutti i cooperatori nella cura pastorale degli infermi, soprattutto negli 
ospedali e nelle case di accoglienza, e propone queste intenzioni:

«Padre onnipotente e misericordioso, fonte di ogni benedizione, tu hai affidato la 
sorte di ogni infermo alle cure premurose del tuo popolo che cammina in novità 
di vita in Cristo tuo Figlio; esaudisci le nostre umili preghiere: per la grazia del 
tuo Spirito fa’ che questa casa diventi un luogo di benedizione e di carità auten­
tica; qui i medici esercitino con sapienza la loro difficile arte; qui il personale 
sanitario presti con sollecitudine il proprio servizio; qui vengano i fratelli a visi­
tare il Cristo che soffre nelle sue membra; possano gli infermi recuperare pron­
tamente la salute e renderti fervide grazie dei benefici ricevuti.
Per Cristo nostro Signore. Amen».

* Tarcisio Bertone, S.D.B.
Arcivescovo em. di Vercelli

Segretario della Congregazione 
per la Dottrina della Fede



350 Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato

San Giuseppe Moscati e la spiritualità degli operatori sanitari

Il termine “spiritualità”, oggi tanto usato, ha un significato molto ampio e non facile da 
definire. Possiamo intendere come spiritualità la “tensione al trascendente”, che viene prima 
ed è più profonda delle manifestazioni religiose.

E soggettiva ed è complessa come lo è la vita, in quanto permea tutte le attività di una 
persona. Nella espressione della religione, la spiritualità ispira e regola i rapporti che intrat­
teniamo con Dio.

Nella vita di fede, la spiritualità è opera dello Spirito Santo, che ne è il soggetto e pren­
de l’iniziativa, producendo le molte “spiritualità” che all'intemo della Chiesa si saldano tra 
loro. Tutte, se sono autentiche, devono essere orientate alla figura di Gesù Cristo, alla sua 
Parola e al suo modo di agire, devono cioè avere come norma il Vangelo. Ma noi sappiamo 
che le parole del Vangelo sono “spirito e vita”, cioè devono essere accolte dal destinatario 
secondo la sua personale vocazione, per essere trasformate nella sua vita specifica, indivi­
dualizzate e realizzate nella sua propria situazione.

Il nostro essere cristiani è sempre legato alla situazione dell’epoca in cui viviamo.« 
spesso anche al gruppo di appartenenza. Per questo è possibile parlare della spiritualità di 
un determinato tempo e cultura, come anche della spiritualità di determinati gruppi (es. spi­
ritualità “del laico”, “dell’operaio”, “dell’operatore sanitario”, ecc.).

Un altro motivo, che spiega 1’esistenza di varie spiritualità, è la coesistenza nella Sacra 
Scrittura di una pluralità di prospettive e di sottolineature (diverso, ad esempio, è l’angolo 
di visuale dei Vangeli sinottici e del Vangelo di Giovanni, o delle Lettere di Paolo e di quel­
la di Giacomo); esse trovano, nella fede concretamente vissuta, differenti priorità e accen­
tuazioni, a seconda della vocazione, della sensibilità e delle doti personali. Basti pensare ai 
binomi: trascendenza di Dio sul mondo e sulla storia - immanenza di Dio nel mondo e nella 
storia; fede come distanziamento dal mondo - fede come missione nel mondo; contempla- 
zione - azione; punto nodale: amore di Dio - punto nodale: amore del prossimo. Le perso­
ne e i gruppi plasmano in vario modo su questi valori fondamentali il loro progetto di vita 
cristiana e le loro espressioni di preghiera e di azione. Tutta questa varietà e ricchezza di spi­
ritualità è un dono dello Spirito Santo e significa pienezza, integrazione reciproca, fecondità.

La bella varietà delle spiritualità presenta però un rischio: quello di porsi come espres­
sioni assolute, convinte di vivere solo loro la genuina verità della fede, staccandosi così dal­
l’insieme della Chiesa. Questo non deve assolutamente succedere.

Nell’ambito dunque della spiritualità dell’operatore sanitario, che ci caratterizza in 
quanto gruppo professionale, è bello che ci siano sensibilità e opzioni differenti, ma tutte 
convergenti a Gesù Cristo. Uno dei compiti dell’Ufficio per la pastorale della sanità è pro­
prio quello di raggruppare e coordinare i vari movimenti e associazioni, mettendo in comu­
ne lo specifico apporto di ognuno. Questa comunione fatta di stima, scambi e collaborazio­
ne è quanto mai richiesta, specie in vista del Piano Pastorale del nostro Arcivescovo, e tutti 
ricordiamo con quanta passione ce l’ha chiesta mons. Mario Operti nel breve periodo che è 
stato con noi.

Oggi guardiamo alla figura di San Giuseppe Moscati: ogni Santo ha qualche cosa da 
insegnarci, presentandoci qualche riflesso dell’unico perfetto modello che è Gesù Cristo.

Giuseppe Moscati è vissuto fra la fine del XIX e il principio del XX secolo: nato nel 
1880, morto nel 1927. In questi non molti anni che ci separano da lui la medicina è cam­
biata moltissimo e così pure il modo di vivere. Tuttavia, i valori profondi del modo di rap­
portarsi con Dio e con gli altri, sia pure in forme diverse, si ripresentano sostanzialmente 
analoghi.

Consideriamo qualche aspetto della ricca personalità di Giuseppe Moscati.



Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato 351

1. La vita interiore
Cresciuto in una famiglia numerosa e ricca di fede, Moscati ha appreso e approfondito 

lungo tutta la sua vita il passo fondamentale per una vita cristiana: la preghiera. Ogni mat­
tina si alzava prestissimo, verso le 5, per recarsi in chiesa e partecipare alla Messa, anche 
servendola. Dall’Eucaristia riceveva la forza per amare fedelmente Dio e gli altri, nell’im­
pegno pesante e talora vorticoso e difficile della vita professionale, che tutti conosciamo. A 
volte, quando doveva visitare malati fuori Napoli, tardi al ritorno entrava in chiesa e si comu­
nicava. Benché difeso con tanta determinazione, il tempo dedicato alla preghiera era sempre 
inferiore al desiderio. Qui Moscati ci dà dei preziosi insegnamenti. Tutta la sua intensa atti­
vità la vedeva come un modo di amare Dio facendo la sua volontà: «Riponiamo tutto il 
nostro affetto non solo nelle cose che Dio vuole, ma nella volontà dello stesso Dio che le 
determina». Gusta così Dio nelle cose che vive e che fa, amando - e non subendo - la sua 
volontà: «Dobbiamo uniformarci alla volontà di Dio, perché la rassegnazione è più per le 
Persone del mondo. Chi ama Dio, deve conformarsi in tutto al suo volere». Egli così vive 
“nito a Dio, con amore attivo, cooperando all’attività divina.

Tutto questo lo viveva con grande generosità: «Amiamo il Signore senza misura, vale a dire, 
^nza misura nel dolore e senza misura nell’amore», e ancora: «Non dimentichiamo di fare ogni 
giorno, anzi ogni momento, offerta delle nostre azioni a Dio, compiendo tutto per amore».

C’è una breve preghiera che Moscati ripete continuamente, specie durante il lavoro, 
come un respiro dell’anima che compenetra tutta la sua attività scientifica e professionale: 
"Spirito Santo, eterno amore, vieni in noi con i tuoi ardori; vieni, infiamma i nostri cuori 
col tuo santo divino amore». Anche a noi è sempre possibile invocare lo Spirito: è un guiz- 

dell’anima che non porta via tempo, e, se invochiamo lo Spirito, tutto è risolto!
Un altro suo segreto semplice, non disponendo di tempo per lunghe meditazioni, è il 

Sesto rapido, integrale di offerta di tutto se stesso al Signore, senza limitazioni e senza timo- 
re- Così riusciva a mantenersi unito a Dio in un ambiente di azione, e talora anche ostile alla 
fede: si stava diffondendo infatti il positivismo scientifico, e molti scienziati si professava- 
"o atei o agnostici.

Nella sua vita spirituale, Moscati era accompagnato, come tutti i Santi, da un profondo 
legame a Maria: «Ho uno slancio di tenerezza per la Madonna»; dinanzi alla sua immagine 
ho feci abiura degli impuri affetti terreni». «Ai piedi della Madonna, mi sembra di diven­
ne più piccolo, e le dico le cose come sono».

Moscati riusciva anche a nutrire la sua mente con letture spirituali, di mistica e asceti- 
c3, oltre che culturali. Certo allora non aveva da affrontare i così variegati e incalzanti pro­
blemi di bioetica che oggi ci assediano. Per riuscire ad avere una adeguata preparazione e 
un più fruttuoso apostolato, le associazioni professionali specifiche attualmente possono 
essere per noi uno strumento particolarmente efficace, senza assolutamente sostituire l’ap- 
Partenenza ad altri gruppi o movimenti ecclesiali. Citiamo ad esempio i gruppi di riflessio- 
ne all'intemo degli Ospedali religiosi; Medicina e Persona; l'À.C.O.S. (Associazione 
Cattolica Operatori Sanitari); l'A.M.C.I. (Associazione Medici Cattolici Italiani); ecc. 
fondamentale è il pieno inserimento nella vita della Chiesa, conoscendone i documenti e 
Partecipando alle sue attività. A volte si conosce di più ciò che ha detto un personaggio alla 
ribalta della cronaca, che non ciò che hanno detto il Papa e i Vescovi.

L La professionalità
E bello, contemplando la figura di Moscati, poter vedere nella figura del Santo anche 

Quella eminente di scienziato e clinico. Laureato a 23 anni a pieni voti e con dignità di stam­
pa, entrò a lavorare in ospedale. Continuò a studiare e a fare ricerca di laboratorio, pubbli­
cando ben 30 lavori scientifici su riviste italiane e straniere. Aveva, oltre alla profonda pre­
parazione culturale, un pronto intuito diagnostico potenziato dalla intensità dell'impegno



352 Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato

spirituale. Si può dire che con tutte le sue facoltà si concentrava per strappare il segreto del 
male e combatterlo. Per questo era molto ricercato dai malati, e ben presto, oltre al lavoro 
in ospedale, ebbe lunghe file di malati ad attenderlo a casa per la visita. Era anche molto 
seguito da studenti e colleghi, che ammiravano in lui l’acutezza dell’analisi, il rigore logico, 
la ricchezza culturale, la sensibilità nella visita medica, l’intuito.

Nel 1911 ottenne la libera docenza in chimica fisiologica, dedicandosi per molti anni 
anche all’insegnamento.

Nella serrata indagine scientifica, non rinunciava all’impegno metafisico, e, in un seco­
lo di positivismo e negazione di Dio, trovava anche attraverso lo studio e le ricerche la prova 
dell’esistenza della Causa prima creatrice, trovando così conferma alle sue convinzioni. Che 
non fosse facile vivere da cristiani in quell’ambiente culturale lo rivelano alcune sue parole: 
«Ama la verità: mostrati qual sei e senza infingimenti e senza paura e senza riguardi. E se 
la verità ti costa persecuzione e tu accettala e se il tormento, e tu sopportalo E se per lo 
verità dovessi sacrificare te stesso e la tua vita, e tu sii forte nel sacrificio».

In tutto questo lavorìo, rimase profondamente umile, come tutti coloro che vivono alla 
presenza di Dio. Diceva: «L’anima, più conosce la sua debolezza, e più confida nell'aiuto 
divino, e al tempo stesso l’anima umile mette in fuga il demonio, il quale non ha potenza 
contro gli umili». Umile anche nella professione e, nello stesso tempo, deciso. Racconta un 
suo ex-paziente: «Occorreva ricorrere immediatamente ad un intervento chirurgico: l'opi­
nione degli scienziati era unanime. Egli solo si opponeva. Ebbe ossequio riguardoso per 
quelli che erano stati suoi maestri; ebbe, come sempre, delicatezza e deferenza per i suoi col­
leghi. Ma oppose la sua volontà recisa, la sua convinzione assoluta, enunciando l’inutilità e 
i pericoli di un’operazione chirurgica. Sorrideva, ma tenne fermo. Mi rifiutai all’intervento. 
Dopo un mese, ristabilito, ritornavo alle mie occupazioni».

Anche per noi, secondo la nostra collocazione e possibilità, vale l’impegno allo studio e 
al continuo aggiornamento delle proprie conoscenze, per mantenere un elevato livello di pro­
fessionalità e servire i malati al meglio. Una sia pur ricca vita spirituale non può certo suppli­
re a una seria e aggiornata competenza professionale, che è un primario dovere di giustizia.

3. La carità vissuta
Tutta l’attività professionale di Moscati era improntata alla carità, cioè all’amore che 

serve gli altri nel modo migliore che si ha a disposizione. Non era ispirato né dall’ambi­
zione, né dalla sete di guadagno. Molti malati venivano curati gratuitamente: dopo la Messa 
del mattino, andava a trovare “gli amici” che la Provvidenza gli aveva preparato nei vico­
li miseri di Napoli, prima di entrare puntualmente alle otto e mezza nell’Ospedale degli 
Incurabili, per la sua giornata di lavoro ufficiale. Testimonia un suo collega: «Egli, che 
amava vedere negli ammalati la dolorosa figura di Gesù Cristo, non voleva ricevere dena­
ro e di ogni offerta soffriva visibilmente. Gli era abituale rifiutare in tutto o in parte l’ono­
rario che gli si offriva».

Alle volte era lui stesso a dare al paziente, che stava male per la fame o che non aveva 
i soldi per le medicine, una somma di denaro.

La sua particolare sensibilità per il dolore altrui si era probabilmente formata già da 
quando un suo fratello maggiore, tenente di artiglieria all’Accademia Militare di Torino, 
durante una festa d’onore a Ciriè cadde da cavallo battendo la testa, rimanendo invalido e 
con frequenti convulsioni. Giuseppe Moscati, allora adolescente, si era dedicato in modo 
particolare al fratello, passando lunghe ore accanto a lui. Iniziò così a valutare il dolore come 
un elemento prezioso dell’esistenza, da innalzare a Dio per trasformarlo in amore. Mitigare 
negli altri la sofferenza e soprattutto impegnarsi per sublimarla spiritualmente era il suo pro­
gramma. Ecco le sue parole: «Il dolore va trattato non come un guizzo o una contrazione 
muscolare, ma come il grido di un’anima, di un fratello, a cui un altro fratello, il medico, 
accorre con l'ardenza dell’amore, la carità».



Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato 353

La sua attenzione era sempre rivolta, oltre che alla salute del malato, anche al suo bene 
spirituale, e desiderava collaborare con la misericordia di Dio «aiutando, perdonando, sacrifi­
candosi» (non bastano le parole!). Diceva: «Beati noi medici, tanto spesso incapaci di allon­
tanare una malattia, beati noi se ci ricordiamo che oltre i corpi, abbiamo di fronte delle anime 
immortali ...». E per questo si spendeva senza limiti o stanchezze: ci sono testimonianze di 
malati convinti a ricevere i Sacramenti dalla sua conversazione semplice e appassionata, di 
visite notturne per accompagnare e aiutare il sacerdote, di richiami ai malati che possono appa­
rire sorprendenti, ma derivavano da questo suo struggente desiderio di salvezza. Capitava che 
dopo la visita, prima di prescrivere la cura, dicesse: «Vi suggerisco di chiamare il parroco, per­
ché prima bisogna pensare alla salute dell’anima, e dopo a quella del corpo».

Chiamato al letto del famoso cantante Enrico Caruso, non solo diagnosticò la malattia 
fisica, ma gli ricordò che aveva consultato tutti i medici, ma non aveva consultato Gesù 
Cristo. Caruso gli rispose: «Professore, fate quello che volete». Fu chiamato il confessore ed 
ebbe i Sacramenti.

Ogni cristiano infatti irradia Cristo dovunque si trovi: quando si presenta l’occasione 
con le parole, ma in primo luogo, specie nella professione, conta il modo di essere e di trat­
tare con le persone, che devono sentire in noi un riflesso del calore dell’amore di Cristo. È 
anche molto importante che possano vedere in noi, in ogni frangente, anche nei più dram­
matici, il sorriso interiore di chi guarda al Signore crocifisso e risorto che ci ama, e può quin­
di guardare con speranza oltre la morte.

Lo sforzo ininterrotto di Moscati a favore degli ammalati è stato un consapevole olo­
causto, ispirato da puro amore di Dio e del prossimo: «Esercitiamoci quotidianamente nella 
carità, Dio è carità. Chi sta nella carità sta in Dio e Dio in lui».

La sua generosità sapeva essere molto pratica e di rilevante impegno civile. Quando nel 
1906 ci fu l’eruzione del Vesuvio, si cominciarono a spopolare tutte le borgate attorno al 
monte. A Torre del Greco c’era un ospedale dipendente dalla direzione degli Ospedali 
Riuniti. Moscati pensò immediatamente ai ricoverati, percorse a ritroso il cammino dei fug­
giaschi, arrivò a Torre del Greco e trasmise l’ordine di sgombero. Aiutò personalmente a 
Portare giù quanti più malati potè, e non lasciò l’ospedale fino a quando le corsie furono 
completamente vuote. Allora anche lui uscì, e poco dopo il tetto crollò sotto il peso della 
cenere e delle pietre, senza fare vittime. Moscati tornò a casa simile a un ammasso di cene­
re, ma raggiante di gioia per il salvataggio compiuto.

Tutto questo fervore di carità non avveniva senza sforzo. Ad esempio, aveva un caratte­
re molto vivace e impulsivo, e scattava facilmente. Quando aveva dei gesti bruschi, se ne rat­
tristava molto, e pregava e faceva pregare: «Vorrei ottenere da Dio la calma, scatto come 
una molla». Si racconta che una volta, dopo una visita a domicilio in cui gli pareva di esse­
re stato scortese, tornò indietro, rifacendo cinque piani di scaie a piedi, per chiedere scusa. 
Questo ci richiama al combattimento spirituale che nella vita cristiana è sempre necessario, 
e non ci deve scoraggiare.

Questi sono alcuni degli insegnamenti che possiamo cogliere dalla vita di Giuseppe 
Moscati, che ha realizzato quello che Giovanni Paolo II chiede a tutti i fedeli laici: 
"Santificarsi nell'ordinaria vita professionale e sociale» (Christifideles laici, 17). Penso che 
in questo, come operatori sanitari, possiamo contare su un aiuto e una pietà particolare da 
Parte di Dio, perché ci occupiamo sempre delle sofferenze degli altri, portandone il peso e 
rischiando talvolta di restarne schiacciati.

Desidero conchiudere queste brevi riflessioni con alcune parole che il dott. Aldo 
Bignamini - noto radiologo torinese morto alcuni anni fa - aveva scritto, proprio per 
l’A.M.C.I., nel tempo della sua malattia, e che sono come un’eco delle parole di Moscati: lo 
Spirito è sempre all’opera!

«Il cristiano nel fare il medico (come in qualsiasi altra attività umana) dispone 
dell’ Amore che Cristo ci ha portato. Ciò rende la sua opera di un valore e di una 
efficacia soprannaturali, indispensabili a inoltrarci nel mistero del dolore e



354 Documentazione - Convegno nella X Giornata Mondiale del Malato

della morte. Perché l'Amore di Cristo agisce e salva, comunque. Non si tratta di 
capacità professionale, di dedizione, di risorsa psicologica, di solidarietà 
umana, valori peraltro indispensabili al medico e a chi lavora con lui. L'Amore 
che il cristiano può portare all' ammalato, e che deve apparire in lui, è la linfa 
vitale che salva, perché parte dalla fede intima, per cui tutto procede da Cristo 
e tutto finisce mirabilmente in Lui, sia per chi cura, sia per chi è curato. 
Diversamente, il rapporto tra un cristiano medico e il suo ammalato - che. 
anche se non credente, percepisce e beneficia della forza rigeneratrice 
dell'Amore donato da Cristo a tutti - rimarrà privo del compimento essenziale 
e specifico ai fini della salute».

prof.ssa Irene Mathis
Presidente dell’A.M.C.I. di Torino

Pensieri di Giuseppe Moscati
• Ama la verità: mostrati qual sei e senza infingimenti e senza paura e senza 

riguardi. E se la verità ti costa persecuzione e tu accettala, e se il tormento, e tu sop­
portalo. E se per la verità dovessi sacrificare te stesso e la tua vita, e tu sii forte nel 
sacrificio.

• Non la scienza, ma la carità ha trasformato il mondo, in alcuni periodi; e solo 
pochissimi uomini sono passati alla storia per la scienza; ma tutti potranno rimanere 
imperituri, simbolo dell'eternità della vita, in cui la morte non è che una tappa, una 
metamorfosi per un più alto ascenso, se si dedicheranno al bene.

• Il dolore va trattato non come un guizzo o una contrazione muscolare, ma come 
il grido di un’anima, di un fratello, a cui un altro fratello, il medico, accorre con l’ar­
denza dell’amore, la carità.

• Gli ammalati sono la figura di Gesù Cristo. Molti sciagurati, delinquenti, 
bestemmiatori vengono a capitare in ospedale, per disposizione ultima della miseri­
cordia di Dio che li vuole salvi! Negli ospedali la missione delle suore, dei medici, 
degli infermieri è di collaborare a questa infinita Misericordia, aiutando, perdonan­
do, sacrificandosi.

• Beati noi medici, tanto spesso incapaci di allontanare una malattia, beati noi se 
ci ricordiamo che oltre i corpi, abbiamo di fronte delle anime immortali, per le quali 
urge il precetto evangelico di amarle come noi stessi. Gli ammalati sono la figura di 
Gesù Cristo.

• Esercitiamoci quotidianamente nella carità. Dio è carità. Chi sta nella carità 
sta in Dio e Dio sta in lui. Non dimentichiamo di fare ogni giorno, anzi ogni momen­
to, offerta delle nostre azioni a Dio, compiendo tutto per amore.

• Amiamo il Signore senza misura, vale a dire, senza misura nel dolore e senza 
misura nell’amore.

• L’anima, più conosce la sua debolezza, e più confida nell’aiuto divino, e al 
tempo stesso l’anima umile mette in fuga il demonio, il quale non ha potenza contro 
gli umili.

- Fonti bibliografiche:
Gisbert Greshake, Spiritualità. Dizionario delle Questioni religiose del Nostro Tempo, Queriniana. 1992.
Salvino Leone, Spiritualità e Impegno dei Laici, Bios, 1995.
Giorgio Papàsogli, Giuseppe Moscati - Il medico santo. Ed. Paoline, 1991.



Documentazione 355

Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

INAUGURAZIONE
DELL’ANNO GIUDIZIARIO 2002

Sabato 2 febbraio, è stato inaugurato solennemente l’Anno Giudiziario 2002 del Tribunale Eccle­
siastico Regionale Piemontese.
11 Card. Severino Poletto, Arcivescovo Metropolita di Torino e Moderatore del Tribunale, nella 
chiesa dellTmmacolata Concezione di Maria Vergine - annessa al Palazzo Arcivescovile di Torino 
- ha presieduto la S. Messa. Con Sua Eminenza hanno concelebrato l’Arcivescovo Metropolita di 
Vercelli Mons. Enrico Masseroni, i Vescovi di Acqui Mons. Pier Giorgio Micchiardi e di Pinerolo 
Mons. Pier Giorgio Debemardi; a loro si sono uniti molti membri del Tribunale.
Nella sala di rappresentanza dell’Arcivescovado, si è svolta poi la Sessione pubblica del Tribunale 
aperta da un saluto del Moderatore. Il Vicario Giudiziale can. Giovanni Carlo Carbonero ha svol­
to la relazione sull’attività del Tribunale nell’Anno Giudiziario 2001, a cui è seguito un intervento 
dell’aw. Lucia Musso, Presidente del CODAFEP, in rappresentanza degli Avvocati del Foro Eccle­
siastico di Torino.
Successivamente mons. Carlos José Errazuriz Mackenna, professore ordinario della Facoltà di 
Diritto Canonico della Pontifìcia Università della Santa Croce, ha tenuto una relazione sul seguen­
te tema: La rilevanza della nozione essenziale del matrimonio nel sistema giuridico matrimo­
niale.
Pubblichiamo il testo dei vari interventi.

SALUTO DEL MODERATORE

Il mio benvenuto cordiale a tutti voi, che avete risposto all’invito della Conferenza Epi- 
teopale Piemontese per dare il giusto rilievo all’inaugurazione dell’Anno Giudiziario del 
Tribunale Regionale. La vostra qualificata partecipazione esprime la grande attenzione che 
e tematiche legate al matrimonio e alla famiglia sollecitano.

Come Pastore della Chiesa torinese e Moderatore del Tribunale Regionale sento la con­
tinuità del mio servizio e di quello dei Confratelli Vescovi anche attraverso l’opera del Tri- 
bunale Regionale, che mediante i suoi operatori svolge il ministero prezioso dell'ammini- 
sbazione della giustizia nel delicato settore del matrimonio e della famiglia, uno tra gli 
ambiti più importanti dell’opera pastorale della Chiesa.

Un servizio alla giustizia e alla verità, che nell’incontro con i fedeli che al Tribunale si 
dolgono con l’animo colmo sovente di amara sofferenza, quando non di rancore, deve 
Poter offrire la possibilità di ritrovare serenità e slancio per ricominciare una vita nuova, più 
ricca di valori e consapevole, con una riacquistata fiducia di essere tutti e ognuno amati da 
Dio. È stato scritto che «il dolore non è l’ultima spiaggia dell’uomo. È solo il vestibolo 
obbligato da cui si passa per deporre i bagagli». Questa è la preoccupazione di un pastore.

In momenti tormentati e oscuri per la realtà del matrimonio e della famiglia, quali la 
società di oggi attraversa, l’opera del Tribunale è come una piccola goccia nel mare. Essa 
tuttavia, al di là del giudizio finale dei magistrati ecclesiastici sul merito della causa pre­
sentata, attraverso gli strumenti e gli adempimenti procedurali propri dell’azione giudizia­
ria, offre a coloro che vi si rivolgono la possibilità di ripercorrere a ritroso un tratto del cam­
mino della loro vita. E attraverso questo attento lavoro d’indagine introspettiva e retrospet­
tiva in molti casi essi riescono ad avviarsi nel presente e verso il futuro con progetti più pre­
cisi di attenzione ai valori della loro esistenza ed in specie a quelli cristiani.



356 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

Quand’anche l’esito della causa deludesse le attese e con ciò in taluni casi determinas­
se una presa di distanza dalla comunità ecclesiale e favorisse scelte che mal si accordano con 
l’insegnamento della Chiesa, la preoccupazione di un pastore, pur tentando di ricucire gli 
strappi che possono verificarsi, è che si offra sempre a tutti e ad ognuno sulla base delle 
prove addotte il massimo rispetto della verità oggettiva. A questo proposito il Romano Pon­
tefice nel discorso tenuto alla Rota Romana il 22 gennaio 1996 ha sottolineato che «va 
comunque riaffermato il principio fondamentale e irrinunciabile dell’ intangibilità della 
legge divina sia naturale sia positiva». Non si tratterà mai quindi «di piegare la norma al 
beneplacito dei soggetti privati, né tantomeno di dare ad essa un significato ed un’applica­
zione arbitrari» (Ibid.).

L’attività del Tribunale Regionale rileva la forte crisi dell’istituto matrimoniale, la crisi 
stessa della famiglia. Gli Uffici che sono preposti alla pastorale della famiglia e dei giova­
ni, nel progettare i Piani Pastorali diocesani e nell’elaborare le indicazioni concrete di attua­
zione, sapranno trarre dall’esperienza del Tribunale utili stimoli per porre in atto interventi 
efficaci e moderni che aiutino ad impostare la vita sui valori profondi che nello scontro con 
la società attuale rischiano di essere compromessi.

Colgo l’opportunità per riconoscere a tutti gli operatori del Tribunale Regionale di avere 
lavorato senza risparmio di forze anche per colmare vuoti importanti lasciati da alcuni Giu­
dici che il Signore ha voluto con sé per sempre. So che nei nostri Uffici si respira aria di 
ecclesialità e d’impegno pastorale e che con tale spirito e consapevolezza s’intende conti­
nuare a collaborare. Queste premesse non fanno che ben sperare per il futuro confidando 
anche nel prezioso contributo che potrà venire al lavoro del Tribunale con le nuove nomino 
fatte recentemente dalla Conferenza Episcopale Piemontese.

L’importanza del settore d’impegno specifico del Tribunale m’induce ancora ad insiste­
re sulla qualità del lavoro giudiziario, sulla preparazione professionale, sul doveroso aggior­
namento, ma, più ancora, sulla preparazione spirituale, di tutti, sia dei componenti l’organi­
co del Tribunale sia di chi collabora a diverso titolo, sia degli Avvocati stessi, sui quali 
incombe l’importante compito di vagliare preliminarmente le situazioni nel massimo e asso­
luto rispetto della verità, con chiarezza ad ogni livello.

Sia sempre presente nel vostro lavoro 1’“altro” che ci interroga, che ci viene incontro, 
che ripone in noi la sua fiducia, e da noi aspetta un aiuto vero, chiaro, concreto, per fare luce 
in se stesso. Questa attenzione intelligente e delicata, rispettosa sempre della persona e della 
verità oggettiva, è la “misericordia” con cui Dio ci ama e che chiede a noi di riflettere pro­
ponendoci, nell’amare gli altri, di tendere a quella pienezza di perfezione che è la santità.

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

Presidente della Conferenza Episcopale Piemontese 
Moderatore del Tribunale Ecclesiastico Regionale



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 357

RELAZIONE DEL VICARIO GIUDIZIALE 
SULL’ATTIVITÀ DEL TRIBUNALE REGIONALE 

NELL'ANNO GIUDIZIARIO 2001

Eminenza Reverendissima, Eccellentissimi Vescovi,
Eccellentissimo Signor Presidente della Corte d’Appello,
Eccellentissimo Signor Procuratore Generale della Repubblica, 
Signori Magistrati del Foro Civile, 
Reverendissimo Monsignor Relatore, 
Professori, Avvocati, Periti, Ospiti, 
Signore e Signori.

1. Mi unisco al cordiale benvenuto rivolto da Sua Eminenza il Cardinale Arcivescovo a 
fotti e a ciascuno di voi per la risposta attenta e generosa a questo importante appuntamen- 
to, che se da un lato riveste connotazioni formali di tradizione, dall’altro e in misura ben più 
Preponderante rappresenta l’inizio di un nuovo anno di attività denso di problemi e soffe- 
renze di tante coppie, ma anche di fede, entusiasmo, impegno professionale, fatica e spe­
ranze di noi operatori.

Idealmente rivolgo il mio pensiero anche a chi non è stato invitato, e intendo dire le 
numerose coppie che al Tribunale ricorrono. Sono loro i soggetti dell’attività giudiziaria 
della Chiesa nell’accertamento dell’eventuale nullità di un matrimonio.

La pronta risposta della Magistratura civile dice attenzione al nostro settore che per 
alcuni adempimenti incrocia il suo operato e attenzione soprattutto al grande problema 
attuale della famiglia. La presenza del rappresentante del Magnifico Rettore dell’Università 
degli Studi di Torino e di un docente di discipline giuridiche dello stesso Ateneo ci onora, 
c°me ci onora la Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale - Sezione Parallela di Torino, 
Presente qui nella persona del Direttore mons. Renzo Savarino. Insieme a don Sergio Bara­
tile, Rettore dei Seminari della Diocesi di Torino, la loro partecipazione indica che la realtà 
del matrimonio e della famiglia con tutta la ricchezza dei valori che le sono propri e nella 
fede cristiana vengono esaltati, si radica in una cultura, le cui basi attingono consistenza e 
linfa a partire dalla giovane età, sia che ci si orienti verso la formazione di una famiglia sia 
che si rinunci ad una famiglia propria nella scelta di affiancare i destini delle persone 
Mediante la vita sacerdotale e religiosa.

Questa constatazione di base mi ha indotto a dilatare i confini degli operatori del diritto 
Per coinvolgere anche gli Uffici per la Pastorale della Famiglia e dei Giovani sia della Dio- 
cesi di Torino sia dell’intera Regione, memore del fatto che, come giorni fa il Papa ha richia- 
mato alla Rota Romana e dunque ai Tribunali Ecclesiastici di tutto il mondo, «il compito dei 
Tribunali nella Chiesa s’inserisce, quale contributo imprescindibile, nel contesto dell’intera 
Pastorale matrimoniale e familiare» (in L’Osservatore Romano, 28-29 gennaio 2002, 6)

2. L’Organico, approvato dalla Conferenza Episcopale Piemontese in data 3 giugno 
2000, nel corso dell’anno 2001 ha subito vari aggiustamenti richiesti dall’attività del Tribu­
nale. Il compianto p. Manlio Calcaterra, O.P., Vicario Giudiziale Aggiunto emerito, il 22 
niarzo 2001 era stato confermato Giudice Istruttore, sebbene già afflitto dal male che nel 
volgere di pochi mesi lo portò alla morte. Questa scelta si rivelò illuminata sia per l’attività 
giudiziaria che per la persona stessa, che trasse dalla stima dei Vescovi un supplemento di 
coraggio e di speranza per affrontare il momento tragico della morte ponendo totalmente 
con serenità e amore nelle mani di Dio la sua vita di religioso e di magistrato.



358 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

Il 29 maggio 2001 furono nominati Difensori del Vincolo Sostituti due laici: l’avv. Pi* 
Negri del Foro di Torino e il dott. Stefano Ridella di Ivrea. Segno questo della maturità e 
disponibilità del laicato e dell’attenzione dei Vescovi alle aperture di orizzonti della Chiesi 
nella migliore valorizzazione dei laici che la legge canonica ha recepito.

Il 10 gennaio di quest’anno si è registrata un’iniezione di nuove forze, in massima pah? 
giovani. Don Roberto Gottero lasciò la titolarità della Difesa del Vincolo per assumere « 
ruolo di Giudice Istruttore. Sempre il 10 gennaio 2002 due sacerdoti, don Mario Maurino e 
don Marcelo Cristian Heinzmann, rispettivamente del Clero di Pinerolo e Mondovì, furone 
nominati l’uno Giudice, l’altro Difensore del Vincolo Sostituto per essere poi cooptato nel 
numero dei Giudici Istruttori. Dopo un periodo di collaborazione saltuaria “ad actum" 
iniziato formalmente l’attività p. Alberto Monti dei Frati Minori che ora fa parte a pieno tito­
lo dell’organico. È stato un gesto francescano di disponibilità da parte dell’interessato anzi­
tutto e del Ministro Provinciale dell’Ordine, oltre che un segno di attenzione dei Vescovi all3 
preziosa collaborazione dei religiosi nella pastorale interdiocesana.

Oltre alla morte di p. Calcaterra, l’anno 2001 ha segnato la morte di due altri Giudici- 
mons. Piero Taricco di Vercelli e don Luigi Bosticco di Asti, a cui va la nostra memoria rico- 
noscente per l’intelligente lavoro svolto in una riuscita sintesi tra legge e situazioni umane

Lo scorso anno ha registrato la presa di distanza graduale di un prezioso collaboratore- 
don Mauro Rivella. Egli ha accettato di sacrificare il servizio prestato come Vicario Giudi 
ziale Aggiunto per assumere quello di Direttore dell’Ufficio Nazionale per i Problemi Giu- 
ridici della Conferenza Episcopale Italiana. C’è da rallegrarsi per questo impegnativo inca- 
rico che egli saprà affrontare con la nota lucidità e generosità. Non posso nascondere di 
avere perso un prezioso collaboratore e un Giudice equilibrato ed obiettivo, ma sono anche 
convinto alla luce della fede che un momento di povertà per il Tribunale può germinare delle 
collaborazioni future che per ora si nascondono “in mente Dei” : forse le recenti nomine ne 
sono già in certo qual modo un segnale.

Infine in questa circostanza esprimo pubblicamente apprezzamento e riconoscenzaj 
tutti gli operatori del Tribunale. Con tutti si vive in sinergia, svolgendo ognuno il pf* 
prio incarico importante, con grande spirito di rispetto, di comunione, di generoso ed inip* 
ziale servizio alle persone. Possiamo e dobbiamo migliorare ancora, lo faremo, però* 
i nostri uffici esprimano sempre meglio lo “spiritus Ecclesiae” che deve animare le strut*1' 
re di Chiesa. Il lusinghiero riconoscimento del Cardinale Arcivescovo ci conforta e ci è d1 
stimolo.

È doveroso un particolare cenno di gratitudine a quei Vescovi della Regione che hann1’ 
voluto sacrificare una notevole parte dell’impegno di loro sacerdoti in diocesi per privila 
giare una pastorale di maggior respiro, interdiocesana e regionale, proponendoli a servizio, 
del Tribunale, un sacrificio che non potrà non dare frutti. Un grazie altresì è doveroso rivol­
gere a quei Giudici che, pur rivestendo incarichi di responsabilità in diocesi o in altri orga- 
nismi, non hanno risparmiato e non rispanniano le loro forze in considerazione del servizi 
alle persone che i nostri uffici svolgono. È un esempio da imitare che segnalo.

Riconoscenza è doverosa ai Periti, i quali sono motivati nel loro servizio da attenzione 
alla realtà della famiglia che la Chiesa pone al centro delle sue preoccupazioni pastorali. 
Ricordiamo in particolare il prof. Gustavo Gamna che versa in gravi condizioni di salute 
ha espresso per lettera il suo dispiacere di non essere con noi oggi.

Gli Avvocati svolgono nell’ambito del Tribunale Regionale, in autonomia, la loro atti' 
vità professionale, che anch’essa è contrassegnata dal carattere di ecclesialità e pertanto 
dotata di regole consone, distinguendosi così dalla professione forense nell’ambito del*1 
Stato. A loro, ai Patroni Stabili e agli addetti all’Ufficio di Consulenza riconosciamo la pro- 
fessionalità che si esprime nel vaglio attento delle situazioni, nella presentazione scrupolo- 
sa di libelli fondati, nella tutela legale intesa come servizio alla persona, nella mediazioni 
intelligente tra cliente e struttura giudiziaria.



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 359

3. Venendo a discorrere dell’attività del Tribunale, nell’anno 2001 si è registrato un 
considerevole incremento del numero di cause presentate sia in primo che in secondo grado: 
sono state complessivamente 329 (57 in più rispetto al 2000), mentre le cause concluse nel­
l’anno sono state 292 (33 in meno rispetto al 2000). È logico che conseguentemente le pen­
denze siano aumentate di 68 unità rispetto all’anno precedente. La morte di tre Giudici ha 
ovviamente aggravato la situazione. Nonostante tutto, appare un dato confortante: conside­
rando complessivamente il carico dei vari Giudici Istruttori, i tempi di attesa per dare inizio 
all'istruttoria in primo grado si sono ridotti considerevolmente, passando da una media di 
circa un anno nel 2000 a circa 7 mesi nel 2001. L’anno che andiamo ad iniziare sarà impe­
gnativo con l’ambizioso progetto di ridurre ancor più i tempi morti per non rischiare «di 
diluire il traguardo della giustizia che, per essere tale, dev’essere chiesta e ottenuta in tempi 
ragionevolmente brevi» (G. Mazzoni).

4. La tipologia delle cause decise nell’anno indica in posizione dominante il gruppo 
delle cosiddette simulazioni, la variegata fattispecie giuridica che si realizza allorché si con­
trae matrimonio con una visione soggettiva di esso, “contra legem", o escludendone la pro­
prietà dell’indissolubilità o l’orientamento alla finalità procreativa o l’impegno della fedeltà 
0 ancora la dignità sacramentale. Di tali fattispecie si apprezza un rilievo del 58,46% rispet­
to al numero complessivo dei capi di nullità esaminati e decisi, con un decremento 
dell’1,78% rispetto all’anno precedente. Tra le varie simulazioni in altissima percentuale 
continuano a segnalarsi l’esclusione dell’indissolubilità e della prole. Il numero delle simu­
lazioni è seguito a ruota dall' incapacità contrattuale considerata sotto il duplice profilo del 
defectus discretionis iudicii” e dell’ “incapacitas assumendi onera", con un rilievo del 

33,85% e un incremento dell’1,72% rispetto al precedente anno.
L’elevato numero delle cause di natura psicologica indica nelle coppie grave immaturità 

e grande fragilità. La preponderanza delle simulazioni è un segnale da non trascurare, in 
Quanto indice di uno spostamento d’asse del costume della società e, più a monte ancora, 
delia sua cultura, che progressivamente segna una presa di distanza, e in misura rilevante, 
dai valori affermati dal modello cristiano. Si tenga conto che la nostra osservazione è con­
dotta esclusivamente su matrimoni contratti da cattolici nelle Regioni Piemonte e Valle 
d’Aosta, e Liguria in ragione dell’appello.

Può sorprendere che nell’anno appena concluso le sentenze negative di questo Tribuna­
le, vale a dire quelle che hanno dichiarato non constare la nullità del matrimonio, abbiano 
rappresentato circa il 30% (29,46% per l’esattezza) delle cause decise, il 12,69% in più 
rispetto all’anno precedente. Tale rilevante entità potrebbe indurre a ipotizzare un’eccessiva 
severità dei Collegi giudicanti. In realtà, come è ben noto, l’intento del Tribunale non è di 
Piegare la legge al fatto, ma di leggere i fatti alla luce della legge. Diversamente si finireb- 

per sostenere l’indissolubilità del matrimonio nei principi, oscurandola però contraddit­
toriamente nell’azione pastorale giudiziaria. Appare invece purtroppo un’eccessiva facilità 
nell’introdurre comunque cause, che poi al vaglio istruttorio si rivelano prive di consisten­
za, causando illusioni puntualmente deluse nella parte o nelle parti oltre ad un danno eco­
nomico, e sempre un superlavoro agli Uffici giudiziari e un offuscamento d’immagine del 
Tribunale stesso e della Chiesa.

Non è fuori luogo il richiamo che il Cardinale Moderatore ha fatto poc’anzi all’eccel­
lenza nel lavoro giudiziario, alla scrupolosa preparazione professionale, al rispetto della 
verità e della chiarezza e in particolare alla preparazione spirituale, insostituibile, per chi 
opera in un settore di Chiesa. Quest’ultima in particolare è garanzia d’impegno e qualità del 
lavoro e di retta intenzione.

L’accenno del Moderatore al servizio di verità che il processo ecclesiastico offre a chi 
lo intenta riflette puntualmente la realtà. Quante persone, non distratte da architetture foren­
si, hanno dato atto, indipendentemente dall’esito della causa, di avere nel corso di essa fatto



360 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 

verità nella vicenda matrimoniale vissuta ed in se stessi, e hanno capito che un’esigenza di 
pulizia morale e di fede richiede che si pongano con semplicità nelle mani di un Tribunale 
anche gli angoli più segreti della propria vita per attendere fiduciosi un giudizio, qualunque 
esso sia. Questo atteggiamento evita che si mescolino interessi parassiti di varia natura che 
non fanno onore alla persona, contrapposizioni spiacevoli, e ai Collegi giudicanti offre ele­
menti preziosi di credibilità a supporto delle prove.

Voglio anche dire che le nostre aule giudiziarie sono un’ambito importante di contatto 
con una variegata umanità, e, seguendo la sensibilità dell'Istruttore, anche per le parti et 
testi esse rappresentano una straordinaria esperienza di conoscenza della Chiesa e di con­
tatto con essa, di ricucitura se occorre con la struttura o dell’insorgere di un’inquietudine, in 
ogni caso un’esperienza di comunione con le persone, di contatto “ecumenico” con appar­
tenenze religiose diverse e con il mondo dell’ateismo, pur nei rigidi parametri imposti dalla 
legge.

5. Per invitare ad una considerazione attenta sullo stato del tessuto sociale e della vita 
cristiana concreta nell’ambito del matrimonio e della famiglia ho accluso al fascicolo 
descrittivo dell’attività del Tribunale alcune indicazioni numeriche, preparate con cura dalla 
Cancelleria, sui matrimoni celebrati in Italia, da cui si evince la costante regressione de1 
matrimoni religiosi. Le percentuali dei matrimoni civili risultano in notevole aumento, p3S' 
sando in Valle d’Aosta dal 30,1% nel 1997 al 34,5% nel 1998 al 38,5% nel 1999; e ancora 
dal 30,8% della Liguria nel 1997 al 32,5% nel 1998 al 34,5% nel 1999, tanto per limitarci 
alle percentuali più rilevanti sul territorio nazionale.

Si potranno anche osservare i dati del Tribunale Civile di Torino concernenti il nume1® 
dei ricorsi per separazione personale sia consensuale che giudiziale e dei ricorsi per divof' 
zio. L’aumento delle separazioni è fuori discussione sia in Torino che a livello regionalee 
nazionale; più contenuto quello dei divorzi. Per riferire dati recentissimi, a livello naziona­
le lo stesso Procuratore Generale nella relazione per l’apertura dell’Anno Giudiziario3 
Roma ha segnalato il considerevole aumento delle separazioni anche nell’anno considerai1’ 
dal 1° luglio 2000 al 30 giugno 2001.

Il fatto appare in tutta la sua gravità e dirompenza se si confronta il numero delle sep3' 
razioni con il numero dei matrimoni celebrati nell’anno: si veda ad esempio la punta mass1' 
ma a livello nazionale rilevata in Valle d’Aosta nella percentuale del 48,1% nel 1999 rispe*' 
to al 26,3% del 1990 e al 18,4% del 1980. Ma anche il Piemonte in 19 anni ha raddoppi3'1' 
le percentuali. Volendo spaziare a livello europeo la nota dei confronti intemazionali dell 1' 
stat non è assolutamente confortante per la devastante vastità del fenomeno quando segna'3 
che l’incidenza dei divorzi in Italia non raggiunge i livelli di molte altre Nazioni d’Europ3 
Si pensi, per citare un esempio, alla realtà del 2,9 per mille della Svizzera, mentre la p#r- 
centuale italiana è contenuta nello 0,6 per mille. |

In questo panorama deludente della nostra società è di conforto il rilievo fatto da S.E-11 
Procuratore Generale della Repubblica per il Piemonte e la Valle d’Aosta nella relazione p^ 
l’inaugurazione dell’Anno Giudiziario, là dove ha osservato che «la Corte d’Appello di Ton­
no segnala una lodevolissima quanto certo non facile operatività svolta attraverso l’attento 
ascolto dei coniugi e l’approfondimento della conoscenza delle relazioni intrafamiliari. che 
ha portato all’appianamento di situazioni che apparivano gravemente conflittuali e compro­
messe» (A. Palaja, Relazione sullo stato della giustizia nel distretto Piemonte-Valle d’Aosta- 
Inaugurazione dell’Anno Giudiziario 2002, Torino, 171). Ciò risulta in piena armonia con 
le parole che il Papa Giovanni Paolo II ha rivolto giorni fa alla Rota Romana, e dunque3 
tutto il mondo, invitando a «trovare mezzi efficaci per favorire le unioni matrimoniali- 
soprattutto mediante un’opera di conciliazione saggiamente condotta» (in L'Osservatore 
Romano, 28-29 gennaio 2002, 6). In ambito cattolico dobbiamo riconoscere la presenza di 
numerose iniziative di assistenza alla coppia e alla famiglia già operative sul territorio, fa-



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 361

zione capillare intelligente di parrocchie, di Famiglie religiose e di appartenenti alla vita 
consacrata nelle sue varie forme, di comunità, associazioni, gruppi, singoli.

Mi sono permesso qualche accenno socchiudendo appena una finestra sul sommerso del 
matrimonio nella sua ferialità. E volutamente una provocazione volta a sollecitare pensieri 
e progetti costruttivi, al di là delle ovvie e troppo facili constatazioni negative.

6. Per dovere di chiarezza vorrei soffermarmi sui costi delle cause matrimoniali di 
nullità. Questo capitolo nel passato è sempre stato fonte di equivoci e di commenti non bene­
voli dei media perché disinformati circa l’operato dei Tribunali Ecclesiastici. La Chiesa in 
questo campo è sempre stata trasparente, oggi lo è di più, e se qualcuno lamenta spese esor­
bitanti per una causa matrimoniale è giusto sappia che tali somme non sono mai state richie­
ste dai Tribunali né ad essi versate. Per disposizione della Conferenza Episcopale Italiana, 
che recentemente ha riorganizzato su scala nazionale l’assetto dei Tribunali Regionali ita­
liani dal punto di vista amministrativo, a partire dal 1° gennaio 1998 tutte le spese giudizia­
rie a carico dei fedeli nella singola causa erano state contenute in Lire 700.000. Tali norme 
hanno stabilito una somma onnicomprensiva, che dal 1° gennaio 2002 è stata aggiornata e 
indicata in € 414 (£. 801.600). È l’unico contributo che si è tenuti a versare, che mai esau­
risce i costi reali della singola causa (spese di primo grado, di secondo, ed eventuali perizie 
d’ufficio). Delle spese reali si fa carico la Chiesa.

Si noti che, nonostante i costi già ridottissimi di una causa, le situazioni d’indigenza e 
povertà vengono attentamente considerate, riducendo proporzionalmente l’entità del contri­
buto personale fino a zero. In tal caso anche l’onorario dell’Avvocato è proporzionalmente 
ridotto. Il tema mi offre l’opportunità di rammentare che le Norme della Conferenza Epi­
scopale Italiana circa il regime amministrativo dei Tribunali Ecclesiastici Italiani promulga­
te il 30 gennaio 2001 hanno stabilito che «gli Avvocati e i Procuratori iscritti all’Albo di un 
Tribunale Regionale sono tenuti, a turno, (...) a prestare il proprio gratuito patrocinio alle 
Parti che abbiano ottenuto la completa esenzione dal contributo obbligatorio ai costi di causa 
e dalle spese di patrocinio e alle quali il Preside del Collegio giudicante abbia ritenuto dover­
si assegnare un Patrono d’ufficio» (art. 5, § 6).

7. Pur essendo assai contenuti i costi giudiziari delle cause matrimoniali, per valutare 
correttamente le spese complessive della causa occorre considerare anche gli onorari degli 
Avvocati di fiducia che la parte ha diritto di scegliere liberamente. Essi nelle cause di primo 
grado oscillano tra € 1.330.00 (£. 2.575.200) e 2.660,00 (£. 5.150.500) e sono stabiliti dal 
Tribunale.

A questo proposito occorre precisare che la legge canonica prevede che la parte possa 
anche agire e rispondere personalmente in giudizio, senza assistenza dell’Avvocato: questo 
stabilisce il can. 1481 del C.l.C. Tuttavia a nessuno sfugge l’importanza del legale soprat­
tutto nella fase iniziale, quando si tratta di vagliare se la fattispecie concreta ravvisi una reale 
nullità di matrimonio. Il Tribunale Piemontese, recependo il desiderio dell’Episcopato della 
Regione, ha scelto di mantenere pressoché al minimo gli onorari per non gravare eccessiva­
mente i fedeli, in ciò apprezzando la disponibilità di fatto degli stessi Avvocati a prestare un 
servizio in spirito ecclesiale. Si tenga presente che chi approda ai nostri uffici ha alle spalle 
incolpevolmente o colpevolmente una storia di sofferenza, e la sofferenza dev’essere sem­
pre rispettata anche evitando nella misura del possibile pesi economici. La Chiesa insegna a 
non trasformare le cause matrimoniali in una squallida esperienza venale o di stretta visio­
ne legalistica.

8. L’Episcopato Italiano non soltanto si è preoccupato di non gravare eccessivamente 
con spese giudiziarie i fedeli limitandosi a fissare il contributo di cui sopra, ma è andato 
oltre, cercando di offrire a tutti i fedeli la possibilità di assistenza legale gratuita. Vale a dire 
che si è data applicazione alla legge generale che col can. 1490 del C.l.C. aveva istituziona-



362 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

lizzato la figura del Patrono Stabile. Si è pertanto stabilito che l’organico di ogni Tribuna­
le Regionale preveda l’istituzione di almeno due Patroni Stabili per provvedere alla consu­
lenza e al patrocinio. Si tratta di Avvocati qualificati quanto quelli di libera elezione. Essi, 
alla cui retribuzione provvede il Tribunale stesso pur non ritenendoli dipendenti, non rice­
vono compenso alcuno dai fedeli. Di conseguenza chi si affida al Patrono Stabile non è gra­
vato da onorari di Avvocato.

Il Patrono Stabile si differenzia dall’Avvocato d’ufficio e la finalità dell’istituto è stata 
così caratterizzata dalla Conferenza Episcopale Italiana: «... il can. 1490 prevede l’istituzio­
ne dei Patroni Stabili non per provvedere ai casi d’indigenza (per i quali è già stabilito che 
gli Avvocati di fiducia iscritti all’Albo debbano prestare a turno il proprio patrocinio gratui­
to), ma per creare un’effettiva possibilità di scelta alternativa per chi ritiene di non dover 
ricorrere a una difesa onerosa» (Lettera C.E.I., 8 ottobre 1999, ai Moderatori e ai Vicari Giu­
diziali dei Tribunali Regionali Italiani).

Questo nuovo orientamento della Chiesa è stato pienamente recepito dal Tribunale Pie­
montese, tant’è vero che lo stesso Cardinale Arcivescovo di recente ha messo a disposizio­
ne dei Patroni Stabili presso la Curia Arcivescovile nuovi e dignitosi locali per offrire loro 
un’indipendenza anche d’immagine, secondo le indicazioni dell’Episcopato italiano.

Sono in elaborazione progetti di migliore funzionamento a livello regionale di questo 
servizio, che si proietta verso un’epoca nuova di maggiore attenzione alle persone da parte 
della Chiesa anche sotto il profilo economico, di cui non possiamo che rallegrarci.

9. Non rientra nei miei compiti trarre dall’attività del Tribunale considerazioni di natu­
ra diversa che possano, osservando la patologia del matrimonio e della famiglia, tracciai 
nuove strade e progetti costruttivi per il futuro. Mi sono limitato ad esporre a tutti voi e agl' 
operatori della comunicazione pochi tratti essenziali del lavoro silenzioso dei nostri Uff'01 
giudiziari. I dati a vostra disposizione spaziano anche oltre la nostra attività regionale. Si è 
voluto infatti aprire un flash di osservazione sull’istituto matrimoniale con un taglio aperti 
su orizzonti più vasti, oltre Torino, oltre il Piemonte, oltre l’Italia. La mia speranza è che si 
possa riflettere con serenità e osare programmi che tentino d’instaurare nella difficile e tor­
mentata società di oggi le premesse di un futuro ricco di valori umani e, dal punto di vista 
cristiano, altrettanto ricco di valori cristiani. E urgente che oggi sia la sostanza ad essere p0' 
vilegiata, non la forma che ormai è diventata un valore laico.

Il tema che l’illustre docente svolgerà tra breve è nato dalla convinzione che il Roman0 
Pontefice ha ribadito nei giorni scorsi alla Rota Romana e a tutto il mondo osservando che 
«/'ottica della pastoralità richiede un costante sforzo di approfondimento della verità sul 
matrimonio e sulla famiglia, anche come condizione necessaria per l'amministrazione della 
giustizia in questo campo» (in L’Osservatore Romano, 28-29 gennaio 2002, 6). Sono que­
ste le convinzioni che devono appassionare gli operatori della giustizia nel campo pretta­
mente matrimoniale. E questo il diritto alla verità che deve motivare ogni istanza, prima 
ancora del pur legittimo diritto alla difesa nella dialettica del processo.

Terminando, a tutti gli operatori del settore vorrei rivolgere una mozione degli affetti- 
Diamo al Tribunale il meglio di noi stessi: abbiamo di fronte i destini di persone che credo­
no nella Chiesa o vogliono credere, la decisione di instaurare una causa è segno sovente di 
una volontà di cambiare rotta. F. Dostoevskij ha scritto che «la bellezza salverà il mondo» 
(E Dostoevskij, L'idiota, Milano 1998, 645). Lo ha ricordato il Papa nella celebre Lettera 
agli Artisti della Pasqua 1999. Le nostre istruttorie o anche le semplici consulenze vanno a 
frugare nel fondo di vicende umane tragiche, sofferte, dove la bellezza è stata tradita. E legit­
timo domandarci: quale bellezza ancora potrà salvare il mondo? Un Cardinale ci risponde: 
«Non basta deplorare e denunciare le brutture del nostro mondo. Non basta neppure, per la 
nostra epoca disincantata, parlare di giustizia, di doveri, di bene comune, di programmi 
pastorali, di esigenze evangeliche. Bisogna parlare con cuore carico di amore compassione-



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 363

vole, facendo esperienza di quella carità che dona con gioia e suscita entusiasmo: bisogna 
irradiare la bellezza di ciò che è vero e giusto nella vita, perché solo questa bellezza rapisce 
veramente i cuori e li rivolge a Dio» (C.M. Martini, Quale bellezza salverà il mondo?, 1999, 
cfr- H.U. von Balthasar, La percezione della forma, Milano 1985, 11). Dunque davvero sarà 
la bellezza a salvare il mondo.

Con queste parole vorrei in qualche modo anche riscattare l’aridità dei dati che ho rife- 
bto comunicandovi i veri intenti e desideri di chi lavora in questa struttura.

Chiedo ora al nostro Cardinale Arcivescovo di dichiarare aperto il 63° Anno Giudizia- 
110 di questo Tribunale Regionale.

can. Giovanni Carlo Carbonero
Vicario Giudiziale 

del Tribunale Ecclesiastico Regionale



364 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

LA RILEVANZA DELLA NOZIONE ESSENZIALE 
DEL MATRIMONIO

NEL SISTEMA GIURIDICO MATRIMONIALE

1. La definizione del matrimonio quale espressione di una nozione essenziale
Il fatto che la nuova codificazione riguardante il matrimonio, sia latina (can. 1055 §1) 

che orientale (can. 776 §1), si apra con una definizione del matrimonio va salutato molto 
positivamente, poiché sta ad indicare la rilevanza che tale definizione possiede per l’appl*' 
cazione dell’intera normativa matrimoniale. In questa occasione non intendo tanto esamina­
re direttamente quelle definizioni codiciali1, quanto considerare piuttosto ciò che sta dietro 
quelle formulazioni, e cioè la consapevolezza manifestata dal legislatore della Chiesa circa 
1’esistenza di una vera essenza del matrimonio, suscettibile di essere colta mediante una sua 
nozione essenziale, a sua volta esprimibile in una definizione.

Anzitutto, vorrei evidenziare alcuni presupposti epistemologici insiti nelle definizioni 
codiciali del matrimonio, e che altro non sono che frutto del loro organico innesto nella tra­
dizione ecclesiale. Il matrimonio, infatti, non è presentato nei termini di una costruzione 
legale, ma come una realtà dotata di una sua legalità propria2, anteriore alle leggi umane 
positive3. Nemmeno si potrebbe pensare che il matrimonio in quanto istituto giuridico sia 
una sorta di elaborazione umana, frutto della cultura. Il sistema normativo della Chiesa pre­
suppone che il matrimonio, anche nei suoi aspetti giuridici essenziali, sia un prius rispetto a 
qualunque sistema giuridico culturale. Si potrebbe affermare che, mediante quei canoni,e 
altri particolarmente significativi (come ad es. quelli sulle proprietà essenziali o sull’oggi' 
to del consenso), la legge apre una finestra che guarda non solo il ricchissimo patrimonio 
ecclesiale sul matrimonio, ma in definitiva la stessa realtà istituita all’inizio dal Creatoree 
portata alla sua pienezza dal Redentore.

Peraltro, tale apertura realistica è assolutamente imprescindibile per interpretare tutti 1 
singoli canoni sul matrimonio in un modo veramente fedele alla verità sul matrimonio. Ciò 
implica che il sistema canonico sia fondato sulla chiara affermazione di una verità sul matri­
monio, quale verità sul suo essere, la quale comporta altresì il riconoscimento di un’essen­
za del matrimonio. Sciogliere questa essenza in pura esistenza fattuale, o ritenere parafra­
sando la nota espressione di Sartre che 1’esistenza del matrimonio verrebbe prima della sua 
essenza, significherebbe allontanarsi radicalmente dai capisaldi più importanti del diritto 
matrimoniale della Chiesa. Ciò naturalmente non può avvenire senza svuotare di senso tutti 
gli aspetti dell’istituzionalità canonica, che qualora rimanessero in piedi non conservereb­
bero che l’apparenza di una facciata in realtà priva di vero contenuto.

1 Sull’argomento, cfr. il documentato lavoro di Ch. J. Scicluna, The essential definition of marriage accot- 
ding to the 1917 and 1983 Codes of Canon Law: an exegetical and comparative study, University Press of Ameri­
ca, Lanham-New York-London 1995. Cfr. inoltre la ricca riflessione fondamentale di P. J. Viladrich, La definició^ 
del matrimonio, in Aa.Vv., Matrimonio. El matrimonio y su expresión canònica ante el 111 milenio, X CongresO 
intemacional de Derecho Canònico, EUNSA - Instituto de Ciencias para la Familia, Pamplona 2000, pp. 205-317

2 In questo senso è significativo ciò che enuncia la definizione del Codice orientale all’inizio: «Matrimonia­
le foedus a Creatore conditum eiusque legibus instructum...» (can. 776 § 1).

1 Perciò non si può attribuire eccessiva rilevanza ad ogni espressione della definizione codiciale. come se essa 
intendesse risolvere problemi per i quali non è stata pensata. Si pensi ad es. alla problematica piuttosto intricata sul 
bonum coniugum come possibile nuovo capo di nullità: cfr. Aa.Vv., Il "bonum coniugum" nel matrimonio cano­
nico, Atti del XXVI Congresso Nazionale di diritto canonico, a cura dell’Associazione Canonistica Italiana, Libre­
ria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 1996, con contributi di R. Bertolino, E. Montagna, G. Zuanazzi, E. Davi- 
no, P. A. Bonnet, J. M. Serrano, S. Villeggiante, R. Colantonio e G. Mantuano.



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 365

Se la definizione esprime il concetto essenziale, allora essa non può essere vista quale 
mera giustapposizione di elementi razionali. La nozione possiede, in effetti, una radicale 
unità, quella corrispondente allo stesso essere che cerca di riflettere. A livello concettuale e 
a livello lessicale è ovviamente sempre presente la dimensione culturale, lo sforzo per tra­
durre con categorie una realtà preesistente. Ma il realismo implicito nel corpo magisteriale 
e disciplinare della Chiesa esige di vedere quelle categorie secondo la logica dell’adegua- 
zione, cioè nell’ottica della verità. Esiste, in tal senso, la possibilità di progredire nella cono­
scenza del matrimonio nonché 1’esistenza di punti di vista legittimamente complementari. 
Anzi, le nostre visioni della realtà matrimoniale sono sempre, per forza, limitate e addirittu­
ra imperfette; tuttavia, esiste la capacità di discernere tra ciò che è un prodotto culturale 
meno adeguato, ma pur rispettoso della sostanza delle cose, e ciò che costituisce un travisa­
mento radicale della verità matrimoniale.

Mi rendo conto di quanto lontana appaia questa prospettiva rispetto a certe idee che 
sembrano essere dominanti nell’opinione pubblica, e il cui influsso si può osservare anche 
nella vita ecclesiale. Ogni discorso sull’essenza o su altri principi metafisici viene facil­
mente colto come privo di senso reale e vitale, quale mera astrazione opinabile frutto del 
perdurare di una certa ingenuità ormai del tutto arretrata, secondo la quale si riteneva possi­
bile conoscere la natura dell’uomo e le conseguenze morali e giuridiche di quella natura (il 
classico "diritto naturale”). Si propende invece per una soluzione dei problemi concreti, 
anche d’indole pastorale, basata sull’attenta considerazione e valutazione del caso singolo, 
colto nella sua irripetibilità esistenziale. Siffatto atteggiamento può influenzare la trattazio­
ne delle cause matrimoniali, e tanto più quanto più gravi sono i problemi umani che stanno 
alla loro base.

A queste difficoltà bisogna venire incontro con degli approfondimenti sulla metafisica: 
«E necessaria una filosofia di portata autenticamente metafisica, capace cioè di trascendere 
i dati empirici per giungere, nella sua ricerca della verità, a qualcosa di assoluto, di ultimo, 
di fondante»4. Occorre altresì riscoprire il fondamento metafisico dell’antropologia, dell’e­
tica e della conoscenza giuridica ai vari livelli. Senza un riferimento costitutivo alla natura 
della persona umana il matrimonio si svuota radicalmente, e l’appello alla fede cristiana 
rischia di degenerare nel fideismo.

D’altra parte, l’attenzione verso gli aspetti essenziali non significa in alcun modo che il 
giurista non debba esaminare e ponderare attentamente ogni vicenda umana nella sua con­
cretezza esistenziale. Al contrario, tale capacità di giudizio sui fatti rappresenta una delle 
doti più tipiche del buon operatore giuridico. Ma ogni giudizio di diritto è giudizio sulla giu­
stizia, e quando esso verte su una questione immediatamente attinente il piano della natura 
umana, com’è quella concernente 1’esistenza o meno di un matrimonio, la sensibilità per il 
caso singolo non può essere disgiunta da quella per la verità essenziale di ciò che è giusto, 
colta nella sua concretezza proprio mediante un’indagine ed un esame penetrante, che si 
avvale del concorso di tutte le conclusioni valide delle scienze umane.

2. La giuridicità intrinseca del matrimonio quale aspetto della sua essenza
L’espressione “consortium totius vitae", scelta da entrambi i Codici come nucleo delle 

loro definizioni del matrimonio, implica che l’unione tra i coniugi trascenda la fattualità del 
loro volersi bene e manifestare tale amore nella propria esistenza comune. C’è un fonda­
mento alla base di questa esistenza, che è appunto il matrimonio inteso come rapporto che 
lega le persone attraverso le più svariate vicende contingenti della vita, e che consente di 
parlare di fedeltà o meno all’unione creatasi.

4 Giovanni Paolo II, Leti. Enc. Fides et ratio (14 settembre 1998), 83.



366 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

L’idea giuridica del vincolo è tradizionalmente servita per riflettere questa dimensione. 
Si tratta di una nozione in cui la relazione giuridica viene riferita all’essere delle stesse per­
sone, che sono per l’appunto vincolate. Se si considera l’unione nella sola prospettiva del- 
Vaffectio maritalis, non c’è modo di cogliere la realtà del vincolo. Esso apparirà quale mero 
risultato di una legalità normativa o pattizia che attribuisce un determinato significato giuri­
dico, soprattutto mediante sanzioni per l’inosservanza, a certi comportamenti. Non c’è spa­
zio per il vincolo come realtà giuridica in sé, giacché ci si accontenta di guardare la realtà 
empiricamente. La giuridicità appare tutt’al più come una dimensione d’indole estrinseca 
rispetto alle persone.

Invece, il matrimonio è una realtà concernente l’essere delle persone nel loro relazio­
narsi secondo la dimensione di giustizia. È assai frequente la confusione secondo cui il 
matrimonio in facto esse sarebbe equivalente allo sviluppo della vita matrimoniale. In realtà 
il matrimonio come realtà costituita è il vincolo sottostante le vicende esistenziali del con­
nubio, qualcosa che sussiste indipendentemente dal concreto andamento di tali vicende- 
Altrimenti la realtà giuridica del matrimonio, quale realtà intrinseca alle persone nella loro 
relazionalità, verrebbe negata.

Questa giuridicità essenziale del matrimonio non è prodotto dell’applicazione di un 
modello legale o culturale, come s’intenderebbe positivisticamente. Quando si parla del 
“matrimonio canonico” e dei suoi tratti caratteristici, contrapponendolo al “matrimonio civi­
le”, anzi ad una pluralità di forme di unioni a sfondo sessuale5, si tende a concepire quel tip0 
di matrimonio che la Chiesa promuove come un mero modello storico-culturale6. Esso viene 
spesso associato ad esperienze del passato, che sarebbero sopravvissute sotto forma di idee 
fondamentalistiche o quasi. Anche quando si guarda siffatto modello con qualche ammira­
zione, in quanto incarna degli ideali di permanenza e di altruismo che non possono essere 
facilmente sradicati dal cuore umano, lo si intende sovente quale semplice ideale, evitando 
ogni forma di esigenza etico-giuridica, che a molti sembra da escludere assolutamente io 
quest’ambito di relazioni concernenti l’intimità personale.

Per la Chiesa, il matrimonio canonico è da valorizzare e tutelare semplicemente perciò 
è matrimonio, quello del “principio” (cfr. Mt 19,4.8) che si trova ormai sacramentalmente 
inserito nell’alleanza di Dio con l’intera umanità in Cristo. Benché l’espressione “matrimo­
nio canonico” abbia un senso ben preciso, con riferimento ai matrimoni dei battezzati che 
rientrano nel campo dei rapporti giuridici intraecclesiali, è indubbio che essa favorisce un 
approccio quanto meno normativistico, legato a sua volta ad una impostazione relativistica- 
Ciò è del tutto lontano dal magistero della stessa Chiesa e dal sensus fidei, che nel matri­
monio e nella famiglia scorgono un disegno divino, una verità che interpella la vita, e che 
peraltro si trova già iscritta sul piano creazionale, fondamento imprescindibile dell’azione 
sanante ed elevante compiuta da Cristo.

La dimensione giuridica della verità sul matrimonio appare assai secondaria, e perfino 
da evitare il più possibile, quando la si mette a fuoco nell’ottica del diritto-norma positiva- 
Allora è verissimo che l’operare del sistema giuridico, sia esso civile che canonico, diventa 
solo necessario quando purtroppo le parti non sono state in grado di portare avanti la loro 
vita coniugale e familiare in modo armonico. Tale maniera di comprendere il diritto di fami­
glia non è altro che l’applicazione a questo settore di un riduttivismo che si estende a qua­
lunque fenomeno giuridico. Infatti, si dimentica la sostanza positiva del diritto come un rela­
zionarsi secondo giustizia, il quale precede e fonda le norme umane e tutte le manifestazio­
ni amministrative e giudiziarie di un sistema giuridico. Quando i coniugi, o i genitori e i

’ Rimando a quanto ho scritto in Valutazione delle forme "alternative” della famiglia, in La famiglia alle 
soglie del III Millennio, Congresso Europeo organizzato dall’Union Internationale des Juristes Catholiques e dalla 
Facoltà di Teologia di Lugano, Lugano, 21/24 settembre 1994, a cura di E. W. Volonté, Lugano 1996, pp. 126-130.

6 Sull’argomento, cfr. G. Lo Castro, Tre studi sul matrimonio, Giuffrè, Milano 1992.



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 367

figli, vivono spontaneamente, pur nei limiti inevitabili di qualsiasi esperienza umana, la 
realtà del matrimonio e della famiglia, essi compiono la giustizia dovuta alle altre persone 
con cui sono legati dai vincoli matrimoniali o patemo-filiali. Il diritto, ossia ciò che è giu­
sto, non è più visto quale tecnica per risolvere conflitti, ma ricupera la sua dignità persona­
le e sociale, grazie alla quale si possono poi adoperare in maniera adeguata tutte le istitu­
zioni e gli aspetti tecnici dell’ordine giuridico.

Non è possibile in questo momento approfondire queste considerazioni7. Tuttavia, con­
viene far notare l’indole specialissima del dover essere inerente all’essere marito e moglie. 
Quando essi pronunciano le parole “mio marito”, “mia moglie”, il linguaggio comune espri­
me una reale coappartenenza profonda secondo giustizia. Il loro rapporto non può essere 
ridotto all’obbligo di scambiare determinate prestazioni, come se il vincolo matrimoniale si 
esaurisse sul solo piano dell’agire. Se così fosse, sarebbe incomprensibile la sussistenza del 
vincolo quando alcune o tutte le manifestazioni dell’agire diventano impossibili.

Non sarebbe però neanche esatto parlare di una fusione delle persone, sia perché ognu­
no dei coniugi ovviamente conserva la sua libertà ed autodominio, sia perché le esigenze 
dell’unione certamente non includono la condivisione totale di tutti gli aspetti della loro esi­
stenza. La totalità della loro unione coniugale riguarda i fini e i beni propriamente matri­
moniali: gli elementi e proprietà essenziali, i diritti e i doveri essenziali, di cui parla il Codi­
ce (cfr. can. 1101 § 2; 1095). Questa essenzialità rimanda all’essere del matrimonio, e in 
definitiva all’essere della stessa persona umana, alla sua essenza o natura in senso metafisi­
co. L’unione avviene dunque tra le persone, ma ciò che viene formalmente unito è un aspet­
to della loro natura: la coniugalità, ossia la femminilità e la mascolinità, reciprocamente 
ordinate in virtù della stessa natura. Perciò, uno dei più importanti matrimonialisti di questi 
decenni ha potuto concepire il matrimonio come “unità nelle nature”, associando quest’e­
spressione a quelle biblica di “una caro”, una sola carne (cfr. Gen 2,24), ed intendendo 
quella carne nel senso di natura (come nel prologo del Vangelo di Giovanni: Gv 1,14)’.

Questa unità nelle nature si compie giuridicamente, cioè mediante una relazione di giu­
stizia. Ovviamente è del tutto impossibile che i coniugi si fondano ontologicamente, per­
dendo la loro personalità e conseguente autonomia. Ma questa autonomia resta impegnata 
da un rapporto giuridico, che è un rapporto reale. Le proprietà essenziali di tale rapporto, 
cioè l’unità e l’indissolubilità, evidenziano la profondità dell’unione che si è creata. Tale 
unione sarebbe incomprensibile se non fosse il frutto della congiunzione di due fattori 
necessari. In primo luogo, un vincolo di tale indole può essere annodato solo dalla libertà 
umana, nell’esercizio della sua massima potenzialità, quella di impegnarsi per sempre. La 
sola libertà dei contraenti, per quanto lucidi e generosi si vogliano immaginare, non basta a 
fondare l’irrevocabilità dell’unione. Se il vincolo fosse solo frutto del consenso, esso potreb­
be durare unicamente finché le persone stimassero che sussistono le circostanze in base alle 
quali lo hanno stipulato. Affinché queste circostanze non determinino la dissoluzione, occor­
re che il vincolo incida su un aspetto naturale e permanente degli sposi, vale a dire sulla loro 
coniugalità, destinata naturalmente a realizzarsi nel corso di un’intera vita umana, consen­
tendo un susseguirsi delle generazioni che sia veramente umano9.

7 Rimando a ciò che ho scritto in questi due articoli: El matrimonio corno conjunción entre amor y derecho 
en una óptica realista y personalista, in Scripta Theologica, 26 ( 1994), pp. 1021-1038; Verità del matrimonio indis­
solubile e giustizia, in Ius Ecclesiae, 13 (2001), in corso di stampa.

' In tutta questa mia esposizione sono molto debitore delle lucide visioni di Javier Hervada. Diversi suoi saggi 
sono stati tradotti di recente in italiano: J. Hervada, Studi sull'essenza del matrimonio, Giuffrè, Milano 2000. Una 
raccolta più ampia è apparsa in spagnolo: J. Hervada, Una caro. Escritos sabre el matrimonio, EUNSA - Institu­
to de Ciencias para la Familia, Pamplona 2000.

Si veda la profonda riflessione di Giovanni Paolo II sulla genealogia della persona nella sua Lettera alle 
Famiglie (2 febbraio 1994), 9.



368 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

3. La verità essenziale del matrimonio, cardine del sistema giuridico matrimoniale
Il sistema giuridico matrimoniale della Chiesa, e lo stesso vale per ogni altro sistema 

secolare che sia davvero matrimoniale, è per definizione uno strumento al servizio del ma­
trimonio e della famiglia da esso inseparabile. Il primo bene giuridico in gioco in que­
st’ambito è quello della tutela della verità o autenticità del matrimonio. Ne deriva che la que­
stione sulla verità essenziale del matrimonio è sempre al centro dell’intera problematica 
matrimonialel0.

Tutti coloro che hanno una qualche diretta relazione con l’operare del sistema matri­
moniale della Chiesa - penso anche al mio ruolo di docente di diritto canonico - devono 
vedere il proprio lavoro come un servizio a quella verità. È un servizio che tocca il caso 
singolo, ma che poi si estende a tutta la Chiesa e all’intera umanità. In effetti, nella pro­
spettiva della fede si comprende facilmente la missione unica che spetta alla Chiesa riguar­
do la verità sul matrimonio, a cominciare dalla verità naturale. Questa verità naturale, d' 
per sé accessibile alla ragione umana, risulta oggi spesso oscurata ed avversata, per cuiv' 
è una crescente necessità di adoperarsi per facilitare la sua riscoperta e la percezione dd 
suo nesso con la salvezza. Tra i mezzi su cui conta la Chiesa si annoverano certamente1 
Tribunali ecclesiastici, chiamati ad essere per loro natura dei custodi istituzionali di quell3 
verità in quei tratti connessi con la dimensione di diritto. Questo versante ecclesiale e 
pastorale dei nostri compiti li rende più impegnativi ma anche più attraenti. Abbiamo I3 
possibilità concreta di cooperare affinché molte persone trovino anzitutto chiarezza su cosà 
sia il matrimonio, condizione indispensabile perché poi possano meglio iniziare o vivere b 
loro unione.

In seguito cercherò di evidenziare come in alcuni dei punti più significativi che ogg1 
richiamano l’attenzione della canonistica sia di rilevanza prioritaria la nozione essenziale 
del matrimonio.

In primo luogo, la stessa questione sul significato delle categorie di validità e nullità se 
applicate all’unione coniugale dipende immediatamente dall’assunzione di un approccio che 
riconosca l’essenza vincolante del matrimonio. In questa materia vi è il rischio di assumete 
atteggiamenti di fatto ambigui, che pur ammettendo in teoria le suddette categorie, tendono 
in realtà verso un loro svuotamento. In tal senso, sono estremamente significative le prese 
di posizione di coloro i quali preferirebbero l’abbandono di un impianto concettuale ritenu­
to sorpassato, per approdare ad impostazioni di esplicita dissoluzione del matrimonio qua­
lora si constati che sono venute a mancare le condizioni di fatto per una effettiva integra­
zione esistenziale delle parti. Questi autori di solito contrappongono la concezione giuridi­
ca con la concezione personalista del matrimonio". Tale contrapposizione non regge qualo­
ra si adotti una visione realistica del diritto come ciò che è giusto, poiché allora il diritto non 
appare più come una norma estrinseca alla realtà personale, bensì come una realtà relazio­
nale inerente alle stesse persone12. Inoltre, l’intrinseca considerazione del vincolo matrimo­
niale come rapporto di giustizia tra le persone in una dimensione della loro natura umana

10 Molte trattazioni di diritto matrimoniale si richiamano espressamente al concetto di essenza del matrimo­
nio. A titolo di esempio si ricordi quella poderosa di P. A. Bonnet, L'essenza del matrimonio: contributo allo stu­
dio dell'amore coniugale, CEDAM, Padova 1976.

" Tale contrapposizione, riferita al rapporto tra la visione “giuridica" del C./.C.-1917 e la dottrina “personali­
sta” della Cost. past. Gaudium et spes, 47-52, è stata nettamente propugnata da P. Huizing, La conception du maria- 
ge dans le Code, le Concile et le "Schema de sacramentis", in Revue de droit canonique, 27 (1977), pp. 135-146. 
Mise in risalto la continuità tra la tradizione giuridica e il magistero conciliare U. Navarrete, Structura iuridica 
matrimonii secundum Concilium Vaticanum II, Pont. Università Gregoriana, Roma s.d. (dopo il 1968). Giovanni 
Paolo 11 ha trattato il tema nel suo discorso alla Rota Romana del 27 gennaio 1997, in AAS 89 (1997), 486-489.

12 Su questa concezione del diritto, cfr. J. Hervada, Introduzione critica al diritto naturale, Giuffrè, Milano 
1990. Ho cercato di sviluppare la sua applicazione al diritto canonico: cfr. C. J. ErrAzuriz M., Il diritto e la giu­
stizia nella Chiesa. Verso una Teoria Fondamentale del diritto canonico, Giuffrè Milano 2000.



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 369

(mascolinità e femminilità) supera gli schemi dei contratti in cui si scambiano diritti e dove­
ri a modo di controprestazioni reciproche. Tuttavia, è da apprezzare la sincerità con cui que­
gli autori più radicali presentano il problema. Essi aiutano a comprendere la vera portata 
della posta in gioco, e come non si possa sfuggire al vero dilemma: o vi è un’essenza del 
matrimonio costituitasi una volta per sempre, o vi è il semplice fluire delle situazioni inter­
personali, più o meno soggette a certe regolamentazioni, comunque sempre estrinseche.

In secondo luogo, si possono studiare, in quest’ottica, i vari capi di nullità, o meglio i 
diversi requisiti la cui mancanza dà luogo a quei capi stessi. Mi limiterei per ora ai due più 
importanti: la capacità consensuale, e l’effettiva presenza dell’atto del consenso.

Su entrambi i piani è opportuno premettere che 1’esistenza di una essenza del matrimo­
nio non debba essere concepita sul mero terreno astratto delle idee speculative e dei proget­
ti inventivi della persona, bensì su quello della c.d. “inclinatio naturae”, in relazione cioè a 
quelle dinamiche d’indole vocazionale che affondano la loro radice sulle possibilità più 
profondamente connaturate allo stesso essere dell’uomo. Ciò rappresenta un dato rilevantis­
simo al momento di trovare i criteri per la capacità coniugale, e per misurare il grado di 
conoscenza e di volontà necessarie per contrarre matrimonio; tali criteri non possono oltre­
passare quelli che rendono accessibili le nozze alla stragrande maggioranza dell’umanità. È 
decisivo tener sempre presente che la connaturalità dell'uomo e della donna con l’essenza 
del matrimonio spiega il carattere costitutivamente patologico delle nullità.

Per quanto riguarda la capacità consensuale, è facile rendersi conto che l’ammissione di 
un vincolo quale aspetto essenziale del matrimonio comporta il riferire quella capacità ad un 
determinato momento, quello delle nozze (o comunque un altro posteriore, ma sempre ben 
determinato, qualora avvengano ipotesi di convalida). Se invece la capacità fosse da colle­
gare con il successivo sviluppo del rapporto interpersonale, essa, malgrado le apparenze for­
mali, cambierebbe radicalmente di senso. Non sarebbe più veramente una capacità di spo­
sarsi, bensì di una riuscita realizzazione dell’unione. La problematicità pratica di questo 
approccio è evidente: la misura di tale realizzazione, rimasta priva del punto oggettivo di 
riferimento rappresentato dal vincolo, non potrebbe essere che quella soggettiva delle stes­
se parti, il che inevitabilmente introdurrebbe la logica del divorzio. In definitiva, si verreb­
be così a negare 1’esistenza di un’autentica capacità di dare vita ad un vincolo indissolubi­
le, dal momento che tale vincolo è stato semplicemente tolto dall’orizzonte.

Molte delle discussioni tuttora aperte nell’ambito della capacità possono essere ricon­
dotte alla questione fondamentale sul prendere o meno in seria considerazione l’essenza del 
matrimonio13. Penso soprattutto alla dibattuta questione sul carattere relativo o meno che 
possa avere l’incapacità14. In effetti, il problema della relatività dell’essere capace di spo­
sarsi muta sostanzialmente a seconda che si riconosca o meno il matrimonio come unione 
la cui essenza è iscritta nella natura umana nella sua duale modalizzazione femminile­
maschile. Nel primo caso i coniugi danno vita a qualcosa che era nella loro stessa potenzia­
lità naturale, che essi certamente attualizzano mediante un indispensabile atto di libertà, ma 
che essi accolgono secondo la logica trascendente del dono e della vocazione. Se invece non

” In quest’ottica mi sono soffermato ad es. sulla questione dell’autonomia o meno del n. 3 del can. 1095 
rispetto al n. 2: cfr. Riflessioni sulla capacità consensuale nel matrimonio canonico, in lus Ecclesiae, 6 (1994), pp. 
449-464. Cfr. inoltre E. Tejero, Naturatela juridica de la incapacidad para asumir las obligaciones esenciales del 
matrimonio y “ius connubii", in Fidelium iura, 6 (1996), pp. 227-333.

14 E stato scritto di recente: «In ultima analisi ci sembra che il problema principale nei confronti della ammis­
sibilità o meno dell'incapacità relativa sia quello di sapere se c’è o meno un'essenza del matrimonio, cioè, se esi­
ste una dimensione della persona-maschio e della persona-femmina, in cui si trova configurata la stessa natura 
umana - intesa in senso metafisico - quale potenzialità la cui libera attualizzazione origina la realtà matrimonia­
le». H. Franceschi, L'incapacità relativa: status quaestionis e prospettiva antropologico-giuridica, in Aa.Vv., 
L'incapacità di assumere gli oneri essenziali del matrimonio, Libreria Editrice Vaticana. Città del Vaticano 1998. 
p. 133.



370 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

si riconosce l’indole naturale del matrimonio, l’unione si concepisce sul solo piano esisten­
ziale, e viene modellata dalla soggettività dei desideri e degli interessi nella loro fattuale 
compenetrazione tra i coniugi. Al posto della relatività essenziale dell’essere uomo e donna 
subentra la relatività esistenziale, massimamente contingente, di un essere insieme la cui riu­
scita, peraltro su un piano incentrato sul benessere, sarebbe criterio di capacità matrimonia­
le. E si badi bene che ciò che conta non sono le categorie teoriche con cui si presenta un giu­
dizio, bensì i presupposti effettivi che lo sostengono, nascosti talvolta da una formale ade­
sione al matrimonio indissolubile.

Anche per quel che concerne il modo di intendere l’atto del consenso risulta decisivo 
l’ancorarsi ad una visione essenziale e realistica del vincolo e del patto coniugale. Se spo­
sarsi volesse sostanzialmente dire costruire in ogni caso un determinato accordo o progetto 
a due, è evidente l’estrema complessità psicologica inerente a tale impostazione. Di fatto 
ovviamente ci sono tanti accordi, più o meno espliciti o impliciti, e tanti disegni comuni 
della coppia. Vi è nella vita una grande complessità esistenziale in ogni rapporto interperso­
nale. Contrarre matrimonio però è qualcosa di molto più semplice, e nello stesso temp° 
molto più ricco, con la ricchezza insita nell’essere stesso delle persone nella loro compie- 
mentalità specificamente coniugale. Il matrimonio non è frutto di una invenzione creatrice, 
che configurerebbe un’unione con tante possibili sfaccettature. Se così fosse, non si potreb­
be più parlare di matrimonio come qualcosa la cui essenzialità comune alle diverse coppie 
giustifica l’uso del singolare. L’essenzialità di ciò che è autenticamente matrimoniale sta ad 
indicare la necessità di riscoprire, sempre con tratti originali ed irripetibili nel caso singolo, 
l’essere di un cammino di vita liberamente assunto, ma la cui configurazione naturale ci 
viene data nella sua sostanza.

Ritengo che queste considerazioni potrebbero giovare ad un esame più adeguato delle 
cause di esclusione di qualche elemento o proprietà essenziale del matrimonio. A mio avvi­
so, andrebbe ritrovato il profondo senso di unitarietà che possiede l’autentico atto del con­
senso, in cui tutte le varie dimensioni trovano la medesima unità che hanno nella natura del­
l’uomo e della donna. Il consenso non è una sorta di somma di intenzioni, né tanto meno 
un’adesione ad uno schema legale o giurisprudenziale. La stessa patologia di esclusione del 
consenso apparirebbe piuttosto come una fenomenologia tipica in cui, sulla base di certe 
carenze sintomatiche, viene a mostrarsi in fondo l’assenza di una sintonia personale vera con 
ciò che il matrimonio è nella sua profonda unitarietà essenziale. Con ciò non intendo pre­
scindere dalle categorie tipiche in materia di simulazione, che hanno una loro indubbia uti­
lità, ma cerco di mostrare come la loro stessa applicazione debba guardare più in profondità, 
ed avvalersi anche delle frequenti connessioni che le varie carenze presentano. Senso della 
fedeltà, formazione di una famiglia, stabilità dell’unione, non sono valori isolati tra di loro, 
ma conformano una sola realtà. E comunque ogni esclusione deve corrispondere ad un trat­
to davvero essenziale de! matrimonio, non invece ad un elemento di mera convenienza per 
una più integrata unione. Inoltre, penso che la stessa valutazione dell’atto di esclusione 
dovrebbe essere sempre compiuta secondo un approccio realistico, non sulla base di cate­
gorie troppo astratte che rischiano di attribuire validità unicamente alle unioni tra persone 
assai formate e coerenti. Bisogna non perdere di vista che anche le persone con idee confu­
se e comportamenti significativamente carenti sotto il profilo morale possono identificare e 
volere l’altro nella sua coniugalità, ossia la sostanziale verità sul matrimonio.

Gli altri capisaldi della disciplina matrimoniale dipendono anche direttamente da que­
sto cardine che è l’essenza del matrimonio. Ritrovare il vero senso della forma di emissio­
ne e di ricezione del consenso nella Chiesa, in cui si esprime la stessa essenza del matrimo­
nio, compresa la sua dimensione sociale-ecclesiale, sembra essere un compito ancora aper­
to. Si tratta di rifuggire da sterili formalismi, che talvolta ammettono alle nozze persone che 
un esame più personalizzato avrebbe scoperto chiaramente lontane da un autentico intento 
matrimoniale, e dall’altra parte dimenticano come in alcune persone non formalmente spo-



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 371

sate in Chiesa si possa e si debba scoprire una vera volontà di sposarsi, che debba condurre 
alla regolarizzazione della loro situazione ecclesialel5.

Da ultimo, vorrei alludere alla rilevanza che l’essenza del matrimonio ha per quanto 
riguarda il modo di comprendere la sacramentalità matrimoniale. A mio parere, i problemi 
attuali per comprendere l’inseparabilità tra matrimonio naturale e sacramentale possono 
essere ricondotti in buona misura alla questione su che cosa è il matrimonio. In effetti, se 
esso è primariamente una realtà vitale priva di consistenza giuridica vincolante, allora la sua 
dimensione cristiana sarà anch’essa vista sul solo piano della vita di fede e di impegno cri­
stiano dei coniugi. Condizione indispensabile per scoprire invece la natura del dono ogget­
tivo del Sacramento è tornare a vederlo in connessione con la stessa essenza del connubio, 
cioè con lo stesso dono interpersonale delle persone legate in matrimonio '6.

A mo’ di conclusione, si può dire che la soluzione delle più scottanti questioni che ha 
dinanzi a sé il sistema matrimoniale canonico passa attraverso una sempre rinnovata sinto­
nia con ciò che è il matrimonio. Come postilla potrebbe aggiungersi che ciò implica la 
necessità di vivificare costantemente la scienza del diritto matrimoniale canonico con gli 
altri due livelli della conoscenza giuridica che più direttamente sono in grado di cogliere 
l’essenza del matrimonio: con la teoria fondamentale del matrimonio, come disciplina spe­
culativa, e con la prudenza canonistica, come attuazione concreta del riconoscimento della 
realtà essenziale del matrimonio nelle singole fattispecie.

mons. Carlos José Erràzuriz Mackenna
Professore Ordinario

della Facoltà di Diritto Canonico
Pontificia Università della Santa Croce

” Cfr. J. Carreras, Le nozze: festa, sessualità e diritto, Ares, Milano 2001.
6 La tesi di M. Gas I Aixendri, Relevanda canònica sobre la dignidad sacramentai del matrimonio, Apol­

linare Studi, Roma 2001, contiene un buon status quaestionis sul tema della sacramentalità.



372 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

ORGANICO DEL TRIBUNALE 
(3 giugno 2000 - 2 giugno 2005)

Moderatore
POLETTO S. Em. Rev.ma Card. Severino
Arcivescovo Metropolita di Torino

Vicario Giudiziale
CARBONERO can. Giovanni Carlo dioc. Torino

Vicari Giudiziali aggiunti
PARODI don Paolo 
RIVELLA don Mauro

Giudici regionali
ASSANDRI p. Pietro 
FARINELLA don Roberto 
FILIPELLO can. Pierino 
GOTTERO don Roberto - Istruttore 
MARASINI don Massimo 
MAURINO don Mario 
MELLINO don Marco - Istruttore 
MONTI don Carlo
MUSSONE don Davide - Istruttore 
OTTRIA mons. Guido 
POLONI don Fabrizio 
POPOLLA don Gianluca 
SCIRPOL1 don Ernesto 
SIGNORILE don Ettore

Promotore di giustizia
CAVALLO can. Francesco

dioc. Acqui 
dioc. Torino

O.F.M.Cap. 
dioc. Ivrea 
dioc. Torino 
dioc. Torino 
dioc. Alessandria 
dioc. Pinerolo 
dioc. Alba 
dioc. Novara 
dioc. Casale Monfeitat° 
dioc. Alessandria 
dioc. Novara 
dioc. Susa 
dioc. Biella 
dioc. Saluzzo

dioc. Torino

Difensori del vincolo
................................  - Titolare
FECHINO mons. Benedetto - Sostituto
HEINZMANN don Marcelo Cristian - Sostituto

dioc. Torino
dioc. Mondovì



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 313

MARCHETTI don Enzo - Sostituto 
MONTI p. Alberto - Sostituto 
OCCELLI don Tomaso - Sostituto 
FISSORE dott.ssa Elisabetta - Sostituto 
NEGRI avv. Pia - Sostituto 
RIDELLA dott. Stefano - Sostituto 
SALCONE dott. Vincenzo - Sostituto

dioc. Ivrea
O.F.M.
dioc. Torino

Cancelliere
MAZZOLA don Renato dioc. Torino

Vice-Cancellieri

OLIVERO diac. Vincenzo - Economo
MARENGO MESCHINI dott.ssa Barbara

Addetti alla Cancelleria
BIANCOTTI diac. Giuseppe - Notaro segretario 
CAVIGLIA dott.ssa Concetta - Notaro attuario 
SICCARDI MINGOIA dott.ssa Laura - Notaro attuario 
SUPERINA dott.ssa Daniela - Notaro attuario 
TORRI dott.ssa Enrica - Notaro attuario

Consulenti per gli affari economici
CALLIERA rag. Pietro
ROVELLA MOSCIATTI rag. Gianfranca

Patroni stabili
ANDRIANO don Valerio
BONAZZI dott. Luigi

dioc. Torino

dioc. Torino

dioc. Torino

Ai Giudici mons. Giuseppe RICCIARDI, Vicario Giudiziale emerito, e p. Mario MORDI
GLIA, C.M., è stata prorogata la giurisdizione fino alla definizione delle cause ad essi asse­
gnate in prima ed in seconda istanza.



374 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

ALBO DEGLI AVVOCATI
ABILITATI A PATROCINARE NELLA REGIONE PIEMONTESE 

(3 giugno 2000 - 2 giugno 2005)

Avvocati della Rota Romana
DARDANELLO avv. Giovanni - Torino
GRIGNOLIO avv. Piero - Casale Monferrato (AL)
MUSSO avv. Lucia - Asti
PICCO avv. Augusta - Torino
BERRETTA avv. Alessandro - Torino
COLLA CASTELLI avv. Oriana - Alessandria

Ammessi a patrocinare presso il T.E.R.P.
FRIGNANI can. Luciano - Moncalieri (TO)
MANNI avv. Pia - Torino
MANNI avv. Roberto - Torino
BRUNO avv. Piermarco - Torino
DARDANELLO dott. Carlo - Vicoforte (CN)
COSTAMAGNA dott. Roberto - Alba (CN)
GAVRILAKOS avv. Elena - Torino

Patroni stabili
ANDRIANO don Valerio, Avvocato Rotale - Torino
BONAZZI dott. Luigi - Torino

ALBO DEI PERITI
(3 giugno 2000 - 2 giugno 2005)

Periti psichiatri e neurologi
BOSSI prof. dott. Lorenzo - Torino
CROSIGNANI prof. dott. Annibaie - Torino
FAGIANI ANGELETTI pref.ssa dott.ssa Bruna - Torino
GAMNA prof. dott. Gustavo - Torino
MONACO prof. dott. Francesco - Torino
VERGANI pref.ssa dott.ssa Elena - Torino
ZANALDA prof. dott. Anselmo - Torino
BERRUTI dott. Paolo - Torino
CONSOLI dott. Augusto - Torino
GOZZI dott. Renzo - Torino
GUERCIO LECCARDI dott.ssa Maria Grazia - Alessandria
RAVARINO dott. Giovanni - Torino



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 375

Periti psicologi
GRANDI prof dott. Lino - Torino
VEGLIA prof. dott. Fabio - Torino
VERSALDI prof. dott. mons. Giuseppe - Larizzate (VC)
BOSIO dott. Walter - Torino
DI SUMMA dott.ssa Francesca - Torino
FILZI CURTONI dott.ssa Maria Rosa - Torino
GADA dott. Ernesto - Torino
GARNERI TARTARINI dott.ssa Marina - Torino
MARENGO dott. Giorgio - Ovada (AL)
PISANU dott. Nicolò - Torino
RECROSIO BOSCO dott.ssa Laura - Torino
SORBINO dott. Carlo - Torino
SPINA dott.ssa Angela - Torino

Periti urologi
FAVRO dott. Piergiorgio - Novara
BANDONE dott. Donato - Torino

Periti ginecologi
CACCIARI prof. dott. Piero - Torino
GRASSI DEBERNARDI dott.ssa Giuseppina - Torino
MERIGGI dott. Ernesto - Verbania
PETRUZZELLI dott. Carlo - Torino

Periti tecnico-grafici
FERRARI dott. Ermete - Torino
Maero dott. Michele - Torino



376 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

DATI STATISTICI

ATTIVITÀ GIUDIZIARIA NELL'ANNO 2001 
DEL TRIBUNALE ECCLESIASTICO REGIONALE PIEMONTESE

CAUSE DI PRIMO GRADO
In prima istanza provenienti dalle Diocesi del Piemonte e Valle d'Aosta

Pendenti al 31 dicembre 2000 311 N
Introdotte nell'anno 2001 182

Concluse nell'anno 2001:
Decise nell’anno 2001 
Perente o rinunciate

Totale

129
14

143

c

Libelli respinti 2

Pendenti al 31 dicembre 2001 348

Esito delle 129 cause decise nell’anno 2001:
sentenze affermative (consta la nullità del matrimonio) 91
sentenze negative (non consta la nullità del matrimonio) 38

Diocesi di provenienza delle 143 cause concluse e dei 2 libelli respinti nell'anno 20^

Torino
Vercelli
Acqui 
Alba 
Alessandria
Aosta
Asti
Biella
Casale Monferrato

57
4
7
6
5
5

15
3
6

Cuneo 
Fossano 
Ivrea 
Mondovì 
Novara 
Pinerolo 
Saluzzo 
Susa

3
1
6
4

15
2
4
2

I

c

Diocesi di provenienza delle 182 cause introdotte nell'anno 2001:
Torino
Vercelli
Acqui
Alba
Alessandria
Aosta
Asti
Biella
Casale Monferrato

77
5
6
4

10
2
9
6
4

Cuneo 
Fossano 
Ivrea 
Mondovì 
Novara 
Pinerolo 
Saluzzo 
Susa

9
2
8
6

19
5
8
2

N



•VE. - somma dei capi di nullità ammessi o respinti non corrisponde al numero delle sentenze, in quanto in 
alcuni casi una sentenza ha definito più capi.

Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 377

Capi di nullità esaminati nelle 129 cause decise nell’anno 2001:
ammessi respinti

Incapacità contrattuale per grave difetto di discrezione di giudizio 18 14
Incapacità di assumere gli obblighi essenziali del matrimonio 20 14
Errore di persona — 1
Errore circa una qualità della persona 1 2
Matrimonio ottenuto con dolo 4 2
Simulazione per esclusione positiva dell’indissolubilità del vincolo 32 19
Simulazione per esclusione positiva del "bonum prolis” 28 20
Simulazione per esclusione positiva della fedeltà coniugale 8 5
Simulazione per esclusione positiva della dignità sacramentale — 2
Matrimonio celebrato per effetto di violenza o timore 3 2

Condizione sociale delle parti attrici nelle 129 cause decise nell'anno 2001:
Impiegati 57 Disoccupati 2
Liberi professionisti 16 Coltivatori diretti 1
Operai 15 Dirigenti 1
Commercianti e artigiani 12 In attesa di occupazione 1
Insegnanti
Casalinghe

12 Magistrati 1
5 Militari ed equiparati 1

Pensionati 4 Studenti 1

durata della convivenza coniugale nelle 129 cause decise nell’anno 2001:
Meno di 1 anno
Da 1 a 2 anni
Da 2 a 3 anni

13 (media gg. 203)
12 (media mesi 18,17)
19 (media mesi 30,78)

Da 3 a 5 anni
Da 5 a 10 anni
Oltre 10 anni

31 (media
38 (media
16 (media

mesi 48,51) 
anni 6,82) 
anni 15,70)

Durata del processo nelle 143 cause concluse nell’anno 2001:
Da sei mesi a un anno
Da un anno a un anno e mezzo
Da un anno e mezzo a due anni 
Oltre due anni

4 (media
21 (media
65 (media
53 (media

mesi 8,16) 
mesi 16,29) 
mesi 21,83) 
anni 2,39)

Contributo economico delle parti nelle 129 cause decise nell’anno 2001:
A totale pagamento 108
Con riduzione delle spese 7
Con totale esenzione delle spese 14
- Le Norme C.E.I. del 18 marzo 1997 (in vigore dall’ ! gennaio 1998) avevano fissato il contributo per le 

spese processuali nelle cause a totale pagamento in L. 700.000, comprensive di ogni spesa nei due gradi 
di giudizio. Dall’ 1 gennaio 2002 il contributo è stato aggiornato a € 414.00.



378 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

CAUSE DI SECONDO GRADO
In appello dal Tribunale Regionale Ligure

I

Pendenti al 31 dicembre 2000 42

Introdotte nell’anno 2001: 147

Concluse nell’anno 2001:
Decise con decreto di conferma
Dopo esame ordinario:

decise con sentenza affermativa
decise con sentenza negativa

Perente o rinunciate
Appelli deserti

Totale

98

4
6
5
3

116

(

Pendenti al 31 dicembre 2001 73

cause concluse nell’anno 2001:Diocesi di provenienza delle 116

Genova 63 Savona-Noli 8
Albenga-Imperia 10 Tortona 8 1

Chiavari 10 Ventimiglia-San Remo 5 (

La Spezia-Sarzana-Brugnato 12
I

Capi di nullità esaminati nelle 108 cause decise nell’anno 2001: 
ammessi relr

Incapacità contrattuale per grave difetto di discrezione di giudizio 35
Incapacità di assumere gli obblighi essenziali del matrimonio 40
Precedente vincolo matrimoniale 1
Simulazione del matrimonio 1 '
Simulazione per esclusione positiva dell’indissolubilità del vincolo 24
Simulazione per esclusione positiva del “bonum prolis” 34
Simulazione per esclusione positiva della fedeltà coniugale 3
Matrimonio celebrato per effetto di violenza o timore 3

N.B. - La somma dei capi di nullità ammessi o respinti non corrisponde al numero dei decreti di conferma e a 
sentenze, in quanto in alcuni casi il decreto o la sentenza hanno fatto riferimento a più capi.

Condizione sociale delle parti attrici nelle 116 cause concluse nell'anno 2001 =
Impiegati 53 Insegnanti 8
Liberi professionisti 18 Militari ed equiparati 7
Commercianti e artigiani 9 Studenti 2
Operai 9 Coltivatori diretti 1
Casalinghe 8 In attesa di occupazione 1



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 379

Durata del processo di appello nelle 116 cause concluse nell’anno 2001:
Inferiore a sei mesi
Da sei mesi a un anno
Da un anno a un anno e mezzo
Da un anno e mezzo a due anni 
Oltre i due anni

99 (media gg. 89)
8 (media mesi 9,67)
4 (media mesi 14,98)
3 (media mesi 20,23)
2 (media anni 2,26)

Contributo economico delle parti nelle 116 cause concluse nell'anno 2001:
A totale pagamento * 3
Con riduzione delle spese * 4
Con totale esenzione delle spese 109
* Cause presentate anteriormente all'entrata in vigore delle Norme C.E.I. del 18 marzo 1997.

Rogatorie provenienti da tribunali apostolici 
e DA TRIBUNALI REGIONALI DIOCESANI ITALIANI ED ESTERI 

(eseguite gratuitamente secondo le Norme C.E.I. del 18 marzo 1997)

Pendenti al 31 dicembre 2000

Pervenute nell’anno 2001

Concluse nel 2001:
Eseguite
Archiviate per rinuncia

Totale

Trasmesse alle Curie competenti

Pendenti al 31 dicembre 2001

4

22

18
2

20

2

4

ATTIVITÀ DELL’UFFICIO DI CONSULENZA E PATRONATO STABILE

L’Ufficio nell’anno 2001 ha offerto consulenza per n. 346 situazioni matrimoniali.
Sono state patrocinate 37 cause.



380 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

ATTIVITÀ
DEL TRIBUNALE ECCLESIASTICO REGIONALE PIEMONTESE 

PER DELEGA

CAUSE DI DISPENSA DI MATRIMONIO RATO E NON CONSUMATO
Affidate da Vescovi della Regione al Tribunale Regionale

Pendenti al 31 dicembre 2000

Introdotte nell'anno 2001 1 (Vercelli)

Pendenti al 31 dicembre 2001 1

CONFRONTO NUMERICO DELLE CAUSE DI PRIMO GRADO 
NEGLI ANNI 2000 E 2001

Anno 
2000

Anno 
2001

Percentuale dati 2001 
rispetto 

all 'anno precedente
Cause introdotte 147 184 +25.17
Cause concluse 179 143 -20.11
Cause pendenti 311 348 +11.90

Percentuale rispetto 
al totale delle cause 
decise nell’anno 2000

Percentuale rispetto 
al totale delle cause 
decise nell'anno 2001

Sentenze affermative 134 83,23 91 7054 -12.69
Sentenze negative 27 16,77 38 29,46 +12,69
Cause decise 161 129

Capi di nullità 
esaminati

Anno
2000

Percentuale rispetto 
al totale dei capi di 

nullità esaminati 
nell'anno 2000

Anno 
2001

Percentuale rispetto 
al totale dei capi di 

nullità esaminati 
nell’anno 2001

Percentuale dati 2001 
rispetto 

all'anno precedente

incapacità contrattuali 80 32,13 66 33.85 +/.72
simulazioni 150 6024 114 58.46 -1.78

altri capi 19 7,63 15 7,69 +O.06
Totale 249 195



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

PROSPETTO DELLE CAUSE NELL'ULTIMO DECENNIO

- DI PRIMO GRADO

381

Anno Pendenti 
al 1° gennaio

Introdotte 
nell'anno

Concluse 
nell'anno

Pendenti 
al 31 dicembre

1992 158 139 141 156
1993 156 127 123 160
1994 160 156 110 206
1995 206 159 131 234
1996 234 151 161 224
1997 224 143 159 208
1998 208 209 141 276
1999 276 201 134 343
2000 343 147 179 311
2001 311 182 143 348

Anno Sentenze 
affermative

Sentenze 
negative

Perente 
o rinunciate

Convivenza 
meno di 1 anno

1992 120 16 5 22
1993 106 11 6 17
1994 93 14 3 17
1995 109 8 14 16
1996 122 19 20 22
1997 133 15 11 21
1998 117 15 9 19
1999 110 17 7 15
2000 134 27 15 23
2001 91 38 16 13

- DI SECONDO GRADO

Anno Pendenti 
al 1° gennaio

Introdotte 
nell'anno

Concluse 
nell'anno

Pendenti 
al 31 dicembre

1992 9 43 46 6
1993 6 44 45 5
1994 5 70 62 13

1995 13 78 71 20

1996 20 89 93 16

1997 16 106 94 28
1998 28 107 111 24
1999 24 151 142 33
2000 33 125 116 42
2001 42 147 116 73



382 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

PROSPETTO DELLE CAUSE INTRODOTTE NEGLI ULTIMI 25 ANNI

- DI PRIMO GRADO

Anno n. cause Anno n. cause Anno n. cause Anno n. cause Anno n. cau*^
1977 76 1982 94 1987 91 1992 139 1997 n 143^
1978 65 1983 89 1988 97 1993 127 1998 209^
1979 86 1984 HO 1989 112 1994 156 1999 201^
1980 96 1985 98 1990 126 1995 159 2000 14>
1981 82 1986 127 1991 113 1996 151 2001 __18>

- DI SECONDO GRADO
n.^ajP^Anno n. cause Anno n. cause Anno n. cause Anno n. cause Anno

1977 41 1982 51 1987 58 1992 43 1997
1978 63 1983 67 1988 49 1993 44 1998

Ì

1979 42 1984 62 1989 46 1994 70 1999
1980 51 1985 49 1990 58 1995 78 2000
1981 69 1986 66 1991 57 1996 89 2001 _147>

CAUSE DI NULLITÀ DI MATRIMONIO 
IN ALCUNI STATI EUROPEI E DEL MONDO 

TRATTATE NELL’ANNO 1999

- SUDDIVISE SECONDO IL TIPO DI PROCESSO

CON PROCESSO ORDINARIO CON PROCESSO 
DOCUMENTALEI ISTANZA Il ISTANZA

introdotte concluse introdotte concluse introdotte concluse

Italia 3.168 2.391 1.906 1.794 2 1
Spagna 1.964 1.906 1.567 1.484 2 3

Francia 536 511 398 381 2 4

Germania 887 1.014 804 813 228 223

Europa 12.112 11.215 8.524 8.158 733 742

Stati Uniti 37.493 36.677 30.309 30.360 13.074 13.028

Mondo 60.448 58.364 46.213 45.942 15.064 15.032



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 383

suddivise secondo l’esito

con processo ordinario

I ISTANZA sentenze 
prò nullitate

sentenze 
contra 

nullitatem
perente 

o rinunciate Totale

Italia 1.974 190 227 2.391
Spagna 1.528 169 209 1.906
Francia 390 51 70 511
Germania 772 145 97 1.014
Europa 8.356 1.293 1.566 11.215
Stati Uniti 31.363 1.286 4.028 36.677
Mondo 47.465 3.108 7.791 58.364

II ISTANZA decreti 
di conferma

sentenze 
prò nullitate

sentenze 
contra 

nullitatem
perente 

o rinunciate Totale

Italia 1.569 98 40 87 1.794
Spagna 1.313 114 44 13 1.484
Francia 286 76 9 10 381
Germania 678 45 75 15 813
Europa 6.676 823 454 205 8.158
Stati Uniti 24.552 5.519 227 62 30.360
Mondo 36.563 8.147 877 355 45.942

con processo documentale

Fonte: Annuarium Statisticum Ecclesiae 1999, Città del Vaticano

sentenze 
prò nullitate

sentenze 
contra 

nullitatem
perente 

o rinunciate Totale

Italia 1 - - 1
Spagna 3 - - 3
Francia 4 - - 4
Germania 218 - 5 223
Europa 734 - 8 742
Stati Uniti 12.884 10 134 13.028
Mondo 14.729 24 279 15.032



384 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

MATRIMONI IN ITALIA DISTINTI PER RITO DI CELEBRAZIONE

- QUADRO GENERALE

N
. m

at
rim

on
i

Anno

■ Matrimoni 
civili

IMatnmoni 
religiosi

Fonte: ISTAT, Annuario Statistico Istat 2000 e 2001
e ISTAT, Matrimoni, separazioni e divorzi 1996 e 1997

Anno
Matrimoni 

religiosi %
Matrimoni 

civili % Totale

1993 248.111 82,1 54.119 17.9 302.230
1994 235.990 80.9 55.617 19.1 291.607
1995 232.065 80.0 57.944 20.0 290.009
1996 222.086 79.7 56.525 203 278.611
1997 220.351 793 57.387 20.7 277.738
1998 217.492 78.6 59.078 21.4 276.570
1999 212.014 77.0 63.236 23.0 275.520
2000 212.005 75.6 68.483 24,4 280.488



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 385

CONFRONTO DI ALCUNE REGIONI CON IL DATO NAZIONALE

Anno 1997
Matrimoni 

religiosi %
Matrimoni 

civili % Totale

Piemonte 14.314 745 4.890 255 19.204

Valle d’Aosta 367 69.9 158 30.1 525
Lombardia 31.672 77.6 9.154 22.4 40.286

Liguria 4.930 692 2.194 30.8 7.124
ITALIA 220.351 793 57.387 20.7 277.738

Anno 1998
Matrimoni 

religiosi %
Matrimoni 

civili % Totale

Piemonte 14.356 74.1 5.013 25.9 19.369
Valle d’Aosta 307 655 162 345 469
Lombardia 30.565 76,6 9.330 23,4 39.895
Liguria 4.689 675 2.254 325 6.943
ITALIA 217.492 78,6 59.078 21.4 276.570

Fonte: ISTAT, Annuario Statistico Istat 1999-2000 
e ISTAT, Matrimoni, separazioni e divorzi 1996 e 1997

Anno 1999
Matrimoni 

religiosi %
Matrimoni 

civili % Totale

Piemonte 13.920 73.0 5.140 27,0 19.060
Valle d'Aosta 307 615 192 385 499
Lombardia 29.283 742 10.156 25.8 39.439
Liguria 4.476 655 2.359 345 6.835
ITALIA 212.014 77.0 63.236 23.0 275.250



386 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

Matrimoni per 1.000 abitanti - Anni 1987/1997

Matrimoni per rito di celebrazione - Composizione percentuale - Anni 1987/1997



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 387

RICORSI DI SEPARAZIONE PERSONALE

' nella circoscrizione del tribunale ordinario di Torino

Fonte: Tribunale Ordinario di Torino - Sezione Settima Civile

Anno 2000 Anno 2001

Separazioni consensuali 2.897 2.960
Separazioni giudiziali 1.413 1.429
Totale 4.310 4.389

' IN ITALIA E IN REGIONI SINGOLE O PER GRUPPI

Anno 1980 Anno 1990

Matrimoni Separazioni % Matrimoni Separazioni %
Piemonte 22.157 3.858 17.4 21.818 4.386 20.1

d’Aosta 570 105 18.4 617 162 265
Lombardia 45.154 6.182 13.7 45.528 8.552 18,8

Liguria 8.190 1.667 20.4 8.610 2.294 26.6
Italia Nord-Occidentale 76.071 11.812 155 76.573 15.394 20.1

Nord-Orientale 54.294 5.967 11.0 53.266 9.322 175
Italia Centrale 58.393 6.738 115 53.398 10.292 182
Italia Meridionale 91.358 3.032 35 90.663 5.644 62
Italia Insulare 43.246 1.913 4.4 42.811 3.366 7.9
ITALIA 323.362 29.462 9.1 319.711 44.018 13.8

Anno 1998 Anno 1999

Matrimoni Separazioni % Matrimoni Separazioni %

Piemonte 19.369 6.191 32,0 19 060 6.516 342

d’Aosta 469 212 452 499 240 48,1

Lombardia 39.895 11.540 28.9 39.442 12.534 31.8
Liguria 6.943 2.267 32.7 6.835 2.869 42.0
Italia Nord-Occidentale 66.676 20.210 305 65.836 22.159 33.7

Nord-Orientale 47.491 14.084 29.7 47.041 13.485 28,7
Italia Centrale 50.581 14.128 27,9 51.163 14.143 27,6
Italia Meridionale 76.974 9.313 12,1 76.494 9.894 12.9

Insulare 34.848 5.002 14.4 34.176 4.941 142

Italia 276.570 62.737 22,7 275.250 64.622 235

ISTAT, Annuario Statistico Istat 1981, 1999, 2000 e 2001
ISTAT, Matrimoni, separazioni e divorzi 1990
ISTAT, L'instabilità coniugale in Italia: evoluzione e aspetti strutturali (anni 1980-99)



388 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

PROCEDIMENTI CIVILI DI DIVORZIO

- NELLA CIRCOSCRIZIONE DEL TRIBUNALE ORDINARIO DI TORINO

Fonte: Tribunale Ordinario di Torino - Sezione Settima Civile

Anno 2000 Anno 2001

Divorzi congiunti 1.489 1.571
Divorzi giudiziali 684 671

Totale 2.173 2.242

- IN ITALIA E IN REGIONI SINGOLE O PER GRUPPI

1980 1990 1998 1999

Piemonte 1.339 3.652 3.442 3.939

Valle d’Aosta 29 118 158 175

Lombardia 2.364 5.704 6.740 6.630

Liguria 630 1.445 1.525 1.737

Italia Nord-Occidentale 4.362 10.919 11.865 12.481

Italia Nord-Orientale 2.093 6.333 8.094 7.815

Italia Centrale 2.577 4.595 7.214 7.007

Italia Meridionale 1.693 3.514 3.969 4.267

Italia Insulare 1.119 2.321 2.368 2.282

ITALIA 11.844 27.682 33.510 33.852

Fonte: ISTAT, Annuario Statistico Istat 1981. 1999. 2000 e 2001
ISTAT, Matrimoni, separazioni e divorzi 1990
ISTAT, L'instabilità coniugale in Italia: evoluzione e aspetti strutturali (anni 1980-99)

Italia Nord-Occidentale: Piemonte, Valle d’Aosta, Lombardia, Liguria
Italia Nord-Orientale: Trentino-Alto Adige, Veneto, Friuli-Venezia Giulia, Emilia-Romagna
Italia Centrale: Toscana, Umbria, Marche, Lazio
Italia Meridionale: Abruzzo, Molise, Campania, Puglia, Basilicata. Calabria
Italia Insulare: Sardegna. Sicilia



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 389



390 Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

Separazioni e divorzi per 1.000 abitanti - Anni 1985/1997

POPOLAZIONE IN ITALIA E IN ALCUNE REGIONI

Anno 1997 Anno 1998 Anno 1999 Anno 2000

Piemonte 4.291.441 4.288.051 4.287.465 4.289.731
Valle d’Aosta 119.610 119.993 120.343 120.589
Lombardia 8.988.951 9.028.913 9.065.440 9.121.714
Liguria 1.641.835 1.632.536 1.625.870 1.621.016
ITALIA 57.563.354 57.612.615 57.679.895 57.844.017
Fonte: Annuario Statistico Istat 1998, 1999, 2000 e 2001

NUMERO DI CATTOLICI RISPETTO ALLA POPOLAZIONE

Anno 1999 Numero di abitanti Numero di cattolici %

Italia 57.340.000 55.639.000 97,0

Francia 59.100.000 47.132.000 79,7

Germania 82.090.000 27.810.000 33.9

Spagna 39.420.000 36.860.000 933
Stati Uniti 273.130.000 61.290.000 22.4

Europa 684.909.000 281.704.000 41.1

Mondo 5.936.398.000 1.033.129.000 17.4
Fonte: Annuarium Statisticum Ecclesiae 1999, Città del Vaticano
N.B. - / dati relativi al numero di abitanti sono diversi nelle due fonti.



Documentazione - Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese 391

SEPARAZIONI E DIVORZI IN ITALIA

Separazioni e divorzi sono eventi democratici rientranti nel fenomeno della nuzialità, in 
quanto costituiscono un processo opposto a quello di coesione e aggregazione rappresenta­
to dal matrimonio. La fine della vita di coppia assume una grande importanza, specialmen­
te nei Paesi sviluppati, per la sua maggiore frequenza, per le conseguenze sociali sulle strut- 
tore e dinamiche familiari, sulla vita dei soggetti interessati e perché molto spesso porta ad 
Un nuovo matrimonio. Conseguenze si hanno anche sulla fecondità, dal momento che la 
maggior parte delle nascite avviene nel matrimonio, sebbene stia aumentando il peso delle 
nascite naturali.

Il fallimento di un’unione coniugale e il venire meno della progettualità comune ven­
dono ora visti come degli eventi più comunemente accettati anche per il mutamento del 
costume e della condizione femminile, caratterizzata, nel presente, da donne con un più ele­
tto livello di istruzione, occupazione e quindi con più autonomia.

In Italia i matrimoni, salvo una breve ripresa alla fine degli anni ’80, hanno mostrato 
"egli ultimi dieci anni una lenta ma costante tendenza alla diminuzione, mentre separazioni 
e divorzi sono via via aumentati. Nel 1980 in Italia si registravano 29.462 separazioni e 
H.844 divorzi; un decennio più tardi i valori diventano rispettivamente 44.018 e 27.682. 
l' impennata in particolare del numero dei divorzi è collegata alla normativa della legge 
^4/87 che ha ridotto da cinque a tre anni il periodo necessario per chiedere il divorzio dopo 
In separazione. Nel 1999 le separazioni sono state 64.622 e i divorzi 33.852, con una varia­
mone positiva rispettivamente pari al 3% e all’ 1 % in confronto all’anno precedente.

Anche i rapporti calcolati sul numero di matrimoni e sulla popolazione media di ciascun 
tono sono continuamente aumentati. Nel 1980 se 100 coppie si sposavano, circa 9 nel con­
tempo si separavano e 3,7 ponevano, divorziando, definitivamente fine al loro legame coniu­
gale. Nel 1999 le proporzioni quasi triplicano, per cui se da un lato si sono celebrati 100 
toatrimoni dall’altro 23,5 hanno dato luogo ad una separazione e 12,3 ad un divorzio. Indi­
catori più corretti dell’instabilità matrimoniale si ottengono rapportando il numero di sepa- 
razioni e divorzi al numero di coppie coniugate. Nel 1999 si registrano in tal modo 4,5 sepa­
razioni e 2,4 divorzi ogni mille coppie coniugate.

I tassi sono gradualmente aumentati dal 1980 al 1999, passando quello di separazione 
rfa 77,37 ogni mille matrimoni a 202,04 e quello di divorzio da 31,54 a 101,96. Questo signi­
fica che nel 1980, in una corte fittizia di 1.000 matrimoni, circa 77 coppie di coniugi si sepa­
ravano e 32 divorziavano, mentre diciannove anni dopo diventano rispettivamente 202 e 102.

Confronti internazionali
L’incidenza del fenomeno divorzio in Italia non raggiunge, nonostante gli aumenti regi- 

strati nell’ultimo ventennio, i livelli di molte altre Nazioni europee e si può affermare che le 
anioni matrimoniali sono resistenti più nel nostro Paese che in gran parte del mondo occi­
dentale. Esaminando, relativamente al 1999, i tassi di divorzio ogni 1.000 abitanti in alcuni 
Paesi europei, emerge che in Italia si registra un valore molto basso, pari a 0,6 per mille, a 
cui si contrappone il 2,9 per mille della Svizzera, il 2,7 per mille della Finlandia e del Regno 
Unito (dato del 1998) e il 2,6 per mille del Belgio. Se si considerano i Paesi dell’ex blocco 
sovietico si arriva anche a superare i 3-4 casi ogni 1.000 abitanti, come ad esempio in Bie­
lorussia (4,7 per mille) e in Ucraina (3,6 per mille).

F«nte: ISTAT, L’instabilità coniugate in Italia: evoluzione e aspetti strutturali (anni 1980-99)



392 Documentazione

Precisazioni del Vescovo di Pinerolo 
su Franco Barbero

È con profondo dolore che intervengo in seguito all’articolo apparso su La Stampa del 
13 febbraio 2002 dal titolo: «Quel prete scomodo che sposa le coppie gay».

Già i Vescovi miei predecessori hanno preso posizione con fermezza con dichiarazioni 
formali di questo tenore circa la dottrina predicata e la prassi seguita da Franco Barbero, 
ordinato presbitero nella Chiesa cattolica che è in Pinerolo.

Innanzi tutto Franco Barbero, negando i misteri principali della Fede: Trinità, Divinità 
di Cristo e Incarnazione, non è più in comunione con le Chiese e le Comunità ecclesiali. In 
particolare è fuori della comunione con la Chiesa cattolica perché nega la presenza reale di 
Cristo nell’Eucaristia, la maternità verginale di Maria, il Ministero ordinato e il ruolo del 
Magistero come guida della Chiesa.

Non agisce in comunione e in obbedienza al Vescovo e alla Chiesa diocesana, tanto che 
in essa non esercita più alcun ministero pastorale riconosciuto.

Anche le sue posizioni in materia morale e le celebrazioni di pseudo-matrimoni a li*1 
attribuiti di persone omosessuali sono in netto e grave contrasto con la dottrina della Chiesa 
cattolica.

Da circa trent’anni, i Vescovi di Pinerolo hanno cercato il dialogo e il confronto con 
Franco Barbero. Ma egli con i suoi scritti, la sua predicazione e la sua prassi ha sempre 
manifestato la decisione di non accettare e accogliere la dottrina cattolica, incurante di resta­
re in comunione con la medesima Chiesa.

Da tempo ci sono tutte le condizioni per le pene canoniche previste dallo stesso Coditi 
di Diritto Canonico e nelle quali si incorre per le scelte operate pubblicamente: lo stesso 
Franco Barbero dovrebbe trame le conclusioni. Se non si è giunti alla determinazione di 
irrogarle è perché la sua posizione, con evidenza, lo pone già fuori dalla comunione con la 
Chiesa cattolica.

La Chiesa diocesana ha sempre tenuta aperta la porta del dialogo, senza però ricevere 
da Franco Barbero alcun segno, anche minimo, di accoglienza di reiterati inviti a rivedere le 
proprie posizioni.

È con amarezza e dolore che devo dire ai fedeli appartenenti alla Chiesa cattolica e 
all’opinione pubblica qual è la reale posizione di Franco Barbero e come, di fatto, egli stes­
so continuando su questa strada si metta fuori dalla comunione ecclesiale.

* Pier Giorgio Debernardi
Vescovo di Pinerolo



Documentazione 393

Dichiarazione del Vescovo di Oria
riguardo alle presunte apparizioni in Manduria

1. Il Cristianesimo si presenta come un messaggio che Iddio ha rivolto agli uomini. Per 
essere più esatti, occorre aggiungere che esso è frutto di una lunga storia di messaggi di Dio. 
Di tale storia, tuttavia, la Lettera agli Ebrei indica, in un modo molto esplicito, la struttura e 
il limite finale: «Molte volte e in molti modi parlò già Dio ai nostri padri nei profeti; in que­
sti ultimi tempi ha parlato a noi nel Figlio» (Eb 1,1-2). Il Figlio di Dio, Gesù Cristo con la 
sua predicazione terrena, costituisce perciò la fase ultima della storia delle comunicazioni di 
Dio agli uomini. Perciò il Concilio Vaticano II insegna che «l’economia cristiana in quanto è 
alleanza nuova e definitiva non passerà mai e non è da aspettarsi altra rivelazione pubblica 
prima della manifestazione gloriosa del Signore nostro Gesù Cristo» (Dei Verbum, 4). Non 
v’è, dunque, nulla che sia superiore a Gesù nell’ordine della Parola. San Giovanni della Croce 
ha visto giustamente questa singolarità di Gesù quando ha affermato: «Donandoci, come ci 
diede, suo Figlio che è la sua Parola - e non ne ha altra - ci parlò tutto insieme e in una sola 
volta in questa sola Parola, e non ha più da dire» (Salita del Monte Carmelo 2, 22, 3)

2. Questa dottrina generale non impedisce 1’esistenza di rivelazioni private, che appar­
tengono alla vita mistica di alcuni fedeli e alla loro esistenza cristiana. Esse, quando avven­
gono davvero, si rivolgono primariamente a coloro che le ricevono, benché alle volte si 
fanno conoscere alla generalità dei credenti per la loro personale edificazione. Tali rivela­
zioni private sottolineano sempre determinati aspetti del messaggio ufficiale di Gesù Cristo 

in ogni caso, si collocano ad un livello che è totalmente diverso da quello del messaggio 
ufficiale di Dio nella sua pubblica rivelazione agli uomini. Mentre, perciò, il messaggio uffi­
ciale di Dio chiede un assenso pieno di fede, le rivelazioni private, quando si offrono alla 
totalità dei cristiani, conservano sempre un senso d’aiuto per una migliore esistenza cristia­
na; aiuto, però, che mai sarà strettamente indispensabile per la vita di fede.

3. Questa dottrina della Chiesa sul diverso valore da attribuire alla rivelazione pubbli­
ca di Dio e alle eventuali rivelazioni private, mi obbliga, in quanto Vescovo della santa 
Chiesa cattolica, ad esortare tutti affinché impostino la loro vita spirituale su quello che è 
essenziale e centrale nel Cristianesimo. Sempre sarà un abuso esigere che sia obbligatorio 
Per i fedeli prestare assenso di fede a pretese rivelazioni private, o minacciare punizioni divi­
ne per coloro che non vi aderiscono.

4. Il Signore, come ha insegnato il Concilio Vaticano I nel cap. Ili della Costituzione 
dogmatica Dei Filius, ha voluto che il nostro assenso di fede al Suo messaggio ufficiale e 
Pubblico sia conforme alla ragione (cfr. DS 3009). In modo analogo, non sarebbe ragione­
vole aderire a una pretesa rivelazione privata, che non presentasse argomenti sereni e privi 
di motivi di sospetto. Purtroppo non è tale il caso delle pretese apparizioni della Madonna a 
Manduria, città di questa Diocesi di Oria. L’appello al meraviglioso mediante fatti che, sin 
dal principio degli eventi alcuni anni or sono, si prestano a una grave polemica riguardo al 
loro valore probativo e sono tutt’altro che limpidi e chiari, non è da confondere col sereno 
intervento di Dio, quando tale intervento porta con sé il ricorso al miracolo. Gli stessi mira- 
coli compiuti da Gesù durante la sua vita terrena sono lontanissimi da ogni pur minima par­
venza di ricorso al magico, al meraviglioso, all’eccentrico.

5. Non è, pertanto, in nessun modo conforme all’autentica e sincera devozione alla 
Santa Madre di Dio, diffondere pretese apparizioni della Madonna e devozioni che hanno 
dello stravagante. La devozione mariana, come ha insegnato molte volte Giovanni Paolo 11 
e di recente il 24 settembre 2000, deve rifuggire da «ogni forma di superstizione e di vana



394 Documentazione

credulità, accogliendo nel giusto senso, in sintonia con il discernimento ecclesiale, ben fon­
dato sulla Scrittura e la Tradizione, le manifestazioni straordinarie della Beata Vergine 
Maria». Nei fatti di Manduria, però, la non corrispondenza a questi criteri è facilmente per­
cepibile dai contenuti delle medesime devozioni propagandate. Per quanto con eclettica e 
cangiante mescolanza con altre, si potrebbero annotare nel nostro caso le seguenti devozio­
ni: alle lacrime sanguinose e oleose di Maria SS.ma, M’olio effuso dalla Statua di Maria. 
alla Piaga destra del Volto di Gesù.

6. Alla luce di quanto sopra, riguardo i fenomeni che accadrebbero sul territorio di 
Manduria (TA), riguardanti apparizioni presunte della Beata Vergine Maria, lacrimazioni di 
sangue o trasudazioni di olio da statue della Madonna e di Cristo Crocifisso, con al centro 
Debora Moscogiuri, non essendoci episodi che inducano a mutare la posizione assunta sin 
dall’inizio dei fatti dall’autorità ecclesiastica di questa Diocesi di Oria ed essendocene, inve­
ce, altri che suggeriscono di confermarla, si ribadisce quanto affermato da ultimo il 25 
marzo 2001, e cioè che:

a) nei fatti di Manduria, più che ricerca di Dio e della Sua Verità Rivelata si nota 1* 
ricerca con ogni mezzo del sensazionale e dello spettacolo, amplificata da moderni mezzi d> 
comunicazione. Nel discernimento tradizionale della Santa Chiesa, invece, già questi ele­
menti esteriori fanno sorgere gravissimi dubbi. Le persone davvero inviate da Dio per mani­
festare qualcosa alla Chiesa hanno sempre fatto il possibile per occultare eventuali fenome­
ni straordinari, che accadevano loro, ben sapendo quale pericolo correvano per la virtù del­
l’umiltà, che è la guida d’ogni altra virtù;

b) fin dagli inizi sino ad oggi, nessun sacerdote del Clero diocesano e religioso, all’in- 
temo della Diocesi, ha aderito ai presunti fenomeni di Manduria, ritenendoli non veritieri- 
Lo stesso si dica dei fedeli laici impegnati e dei semplici fedeli. Il fenomeno, in effetti, ha il 
suo seguito fuori dalla Diocesi di Oria e in ambienti ben precisi;

c) nelle persone al centro dei fatti è mancata sin dall’inizio la docilità alle direttive del 
Vescovo. La morte del Vescovo Mons. Armando Franco, avvenuta il 15 dicembre 1997, fu 
ed è ancora oggi, più volte, esplicitamente, a voce e per iscritto, spiegata come esemplare 
punizione di Dio e della Madonna. Ugualmente, i personaggi al centro delle vicende di 
Manduria in più occasioni mostrano disprezzo per tutti coloro che non approvano la versio­
ne dei fenomeni di cui si dicono protagonisti. Ogni prudente e saggio direttore di spirito, 
invece, sa bene che, in casi come questo, è tipico accusare l’autorità ecclesiastica di perse­
cuzione o di altro e di attribuire al giudizio di Dio eventuali disgrazie di chi non approva il 
loro comportamento.

Alla luce di quanto sopra, si rinnova ai fedeli l’invito ad intensificare la loro preghiera 
e ad assumere atteggiamenti prudenti, perché tutto ciò che non viene da Dio non turbi e non 
disperda il gregge sul quale veglia l’amore eterno della Vergine Benedetta e per il quale 
Gesù, vero Figlio di Dio, ha versato il Suo Sangue prezioso. Si ribadisce che le riunioni che 
periodicamente si svolgono in Manduria non hanno alcuna approvazione ecclesiastica e si 
tengono al di fuori della necessaria comunione con la legittima autorità ecclesiastica. Allo 
stesso modo si precisa che nessun ministro sacro è autorizzato a celebrarvi i riti sacri. È pure 
esclusa, per qualsiasi sacerdote, ogni facoltà di amministrarvi Sacramenti. Essendovi fon­
dato motivo di supporlo, si ricorda infine che quanti simulano uno stato religioso, così come 
quanti, religiosi o laici, esercitano illegittimamente un ministero sacro, sono soggetti alle 
pene ecclesiastiche (cfr. C.I.C., canoni 1378-1383).

Oria, 22 febbraio 2002 - Festa della Cattedra di San Pietro

* Marcello Semeraro
Vescovo di Oria



Documentazione 395

Gioco d’azzardo:
le implicazioni morali per l’uomo e la famiglia

Conferenza tenuta al Convegno Gioco d’azzardo e usura, promosso dalla Fondazione Antiusura 
della Arcidiocesi di Genova, sabato 23 febbraio 2002, nella sala della Camera di Commercio in 
Genova.

Introduzione
Sono indubbiamente numerosi e diversi gli aspetti che interessano il gioco d’azzardo, 

oggi soprattutto. Mi viene chiesto di soffermarmi su uno di questi aspetti: quello morale.
Parlo di aspetto “morale”, non “moralistico”. Moralistico è concetto piuttosto negativo, 

non gradito, fastidioso, e per questo comunemente respinto. Morale, invece, significa 
umano: secondo la celebre espressione del grande teologo San Tommaso d’Aquino: Idem 
sunt actus morales et actus humani (sono la stessa cosa gli atti morali e gli atti umani) 
(Somma Teologica, I-II, 1, 3).

Così il discorso morale rimanda, e in modo assai radicale e totale, all’uomo, ai suoi 
valori e alle sue esigenze, in una parola alla sua dignità personale. In questo senso al discor­
so morale interessano anche gli aspetti sociologici, psicologici, culturali, giuridici, educati­
vi, ecc., perché tutti quanti riguardano l’uomo. In questo ampio spettro la morale si caratte­
rizza per la concentrazione del suo interesse sull’uomo in quanto uomo, più precisamente 
sulla sua inviolabile dignità di persona.

1. Le caratteristiche del discorso morale
Le prime importanti caratteristiche del discorso morale, quelle che lo delineano nella 

sua fisionomia specifica, si riconducono a tre.
E un discorso positivo, ossia propositivo di valori, valori che diventano il criterio per il 

comportamento che l’uomo è chiamato ad assumere o no. Per questo il discorso morale 
Mota attorno all’interrogativo: quale atteggiamento assumere o quale atto compiere perché 
l’uomo rimanga al centro, e cioè sia rispettato e promosso nella sua dignità di uomo, di per­
sona? E nel nostro caso concreto: nel gioco d’azzardo l’uomo - l’uomo che gioca e gli altri 
che in diversi modi vi sono collegati - è rispettato e valorizzato, oppure minacciato e offe­
so nella sua dignità personale?

Forse non è inutile fare qui un’annotazione: se la morale interviene con dei “no”, con 
dei “divieti”, questi si devono interpretare come dei “no” necessari perché l’uomo non sia 
offeso nella sua dignità di uomo: sono, dunque, dei “no” voluti per il suo bene, per la sua 
autentica realizzazione, per la sua felicità.

Quello morale, inoltre, è un discorso razionale, che fa appello alla ragione umana. E 
infatti con la ragione (direi con il buon senso, con la saggezza) che possiamo vedere e valu­
tare e quindi giudicare se l’atteggiamento assunto o l’atto compiuto è a favore o contro l’uo­
mo, a favore o contro i suoi valori, la sua dignità personale.

Ora la ragione umana è un fatto universale, è di tutti. In questo senso risulta falsa e pre­
testuosa la divisione e contrapposizione, che spesso viene fatta, tra morale “cristiana” e 
morale “laica”. E vero che la morale cristiana si appella anche e specificamente al Vangelo 
e alla fede; ma è pur vero che il Vangelo e la fede non distruggono affatto la ragione: piut­
tosto la confermano, l’aiutano e la perfezionano. E in questo senso il credente, per i più 
diversi problemi morali (anche per il nostro circa il gioco d’azzardo) ha la possibilità e il 
dovere di “ragionare con l’intelligenza umana”, esattamente come fa il non credente.



396 Documentazione

Ancora: se la ragione è un fatto universale, il suo giudizio riguarda tutti e impegna tutti: 
il singolo, ma anche la società, lo Stato e le sue istituzioni. Anche queste, dunque, devono 
esaminare e giudicare i comportamenti delle persone alla luce della ragione umana. Per lo 
Stato e le sue istituzioni non si danno né privilegi né eccezioni. Come davanti alla morte, 
così davanti alla legge morale gli uomini sono tutti e assolutamente uguali!

Infine, quello morale è un discorso di libertà: se non c’è libertà, non c’è moralità; se c’è 
moralità è perché è in gioco la libertà dell’uomo, ossia le sue decisioni e le sue scelte. Più 
precisamente è in gioco, non una qualsiasi libertà (come il puro arbitrio o l’istinto o il 
capriccio), ma la libertà responsabile, ossia una libertà che realmente costruisce la persona 
perché ne vuole e ne promuove il vero bene. Libertà responsabile è, in concreto, l'uomo 
padrone di sé, l’uomo che tiene in mano se stesso (si autopossiede, direbbe ancora Tommaso 
d’Aquino), in ordine a vivere in conformità alla sua dignità personale: e questo contro ogni 
forma di schiavitù, nella quale l’uomo è padroneggiato e dominato da altri, persino dalle 
cose.

Ma è necessario ora passare dalle caratteristiche del discorso morale al principio mora­
le fondamentale che guida e regola gli atteggiamenti e gli atti liberi e responsabili dell’uo­
mo: in particolare per quanto riguarda il gioco d’azzardo.

2. Il principio morale fondamentale
Dalle caratteristiche ricordate discende un grande principio morale, globale e sintetico 

ad un tempo. Lo formulo con una frase dal sapore evangelico: non è l’uomo per il gioco, ma 
è il gioco per l’uomo! La frase è estremamente semplice, ma quanto mai densa e ricca di 
implicazioni quanto mai concrete per giudicare la moralità o meno del gioco d’azzardo. Mi 
limito qui ad alcuni rilievi essenziali.

Anzitutto, direi che non è l’uomo per il gioco significa rifiutare decisamente un’indebi­
ta riduzione dell’uomo alla quale viene spesso sottoposto: quella che lo riduce a un mezzo, 
a una cosa in ordine al gioco, che pertanto finisce per porsi come fine, o valore assoluto, o 
idolo, al quale tutto o quasi sacrificare. Abbiamo qui una contraddizione insanabile con 
quella dignità personale dell’uomo che esige da tutti assoluto rispetto, seconda la famosa 
espressione di Emmanuel Kant: «L’uomo è sempre e solo fine, mai mezzo».

Si deve invece registrare qui un’insidia culturale piuttosto diffusa: quella di concepii 
la vita dell’uomo in termini totalizzanti ed esclusivi di gioco, come se - appunto - la vita 
umana fosse un unico grande gioco! Certo, è anche vero quello che alcuni filosofi e antro- 
pologi dicono quando definiscono l’uomo non solo come homo sapiens e homo faber, ma 
anche come homo ludens. Così come è vero che il gioco è una componente necessaria, e per­
sino essenziale, della vita dell’uomo. Ma di quale gioco qui parliamo? C’è gioco e gioco. 
C’è il divertimento legittimo e doveroso, ci sono le varie forme di agonismo e di sport: ma 
c’è anche il gioco che ha fini di lucro ed è basato tutto e solo sulla alcatorietà della vincita 
o perdita. Ed è questo il caso dei giochi d’azzardo, che secondo il nostro Codice penale sono 
«quelli nei quali ricorre il fine di lucro e la vincita o la perdita è interamente o quasi intera­
mente aleatoria» (art. 721).

Dire poi che il gioco è per l'uomo significa affermare che l'uomo ha il diritto e il dove­
re di mantenere la sua libertà, e dunque il dominio di sé di fronte al gioco, perché questo 
non finisca per dominare l’uomo stesso, spogliandolo della sua libertà e quindi incatenan­
dolo in una schiavitù più o meno pesante.

Ora proprio nei giochi d’azzardo, come rileva Roger Caillois (/ giochi e gli uomini. La 
maschera e la vertigine, Bompiani, Milano 1981), l’individuo assume un ruolo di passività 
e la sua stessa soggettività scompare quasi del tutto dinanzi alla “cecità della sorte’’. L'Alea 
rappresenta la negazione del lavoro, della pazienza, della qualificazione personale e appare



Documentazione 397

come una “insolente derisione del merito” proprio perché reca al giocatore fortunato infini­
tamente più di quanto gli possono procurare il lavoro e la fatica.

In particolare, dobbiamo qui rilevare, come risulta da non pochi studi specifici, il facile 
cammino che il giocatore di giochi d’azzardo compie, passando dallo stadio del gioco occa­
sionale a quello del gioco abituale fino a sfociare, perdendone il controllo, in quello del 
gioco patologico. Secondo lo psichiatra Custer, che costituì la prima clinica per il tratta­
mento del gioco d’azzardo patologico negli Stati Uniti, questo cammino può essere inqua­
drato all’intemo di un continuum che va da un grado inoffensivo per l’individuo, di “uso” 
del gioco d’azzardo, fino a un grado di “abuso” in cui il coinvolgimento da parte del sog­
getto è tale da compromettere totalmente la sua esistenza. Custer distingue così tre fasi che 
delineano tale percorso e che sono da lui definite come: fase vincente, fase perdente e fase 
della disperazione.

Non è mio compito, anche se sarebbe estremamente interessante il farlo, esaminare le 
caratteristiche e ancor più gli esiti di queste tre fasi, peraltro tra loro profondamente conca­
tenate. Ma non mancano gli studi, e soprattutto è qui da far ascoltare la voce di quanti sono 
impegnati quotidianamente a combattere questa difficile battaglia.

3. La sfida educativa
Preferisco soffermarmi, sia pure solo con telegrafici accenni, su quella che definisco 

come la sfida educativa. È questo un dato intimamente connesso con lo stesso discorso 
morale, infatti, se questo per sua natura è propositivo di valori, è giudicato dalla ragione 
umana ed è destinato a promuovere una vera libertà responsabile, proprio il discorso mora­
le diventa il fondamento più solido e lo stimolo più forte per l’impegno educativo.

Mi riferisco qui alle più diverse agenzie educative, dalla famiglia alla scuola, dalla 
Chiesa alla società civile, dallo Stato alle sue istituzioni, senza dimenticare il canale infor- 
mativo-formativo più capillarmente diffuso e sottilmente pervasivo, ossia i molteplici mezzi 
della comunicazione sociale.

Ora quanti hanno una responsabilità educativa, e a questa non vogliono abdicare, sono 
certamente sfidati da un situazione culturale non affatto favorevole e da un costume che 
amplifica sempre più i propri spazi nella società. È un sfida molto difficile, perché questa 
cultura e questo costume non sono casuali od occasionali, non toccano una piccola parte 
della nostra popolazione ma una grande parte: sono invece lucidamente programmati e col­
tivati con arte - passi questo nobile termine - e con incentivi d’ogni genere.

In questa programmazione e in questo favoreggiamento è implicato anche lo Stato, che 
pure ha una precisa irrinunciabile responsabilità educativa, e non piccola! Si deve ricono­
scere che quella dello Stato è una posizione contraddittoria o schizofrenica: mentre da una 
parte colpisce una certa illegalità del e nel gioco, dall’altra offre un sostegno di legalità 
molto discutibile, anzi moralmente inaccettabile. Non è certo questa la strada per risolvere, 
sia pure in parte, il problema di quel “male incurabile” che è il debito pubblico. Leggo su 
Aggiornamenti Sociali”, giugno 2001: «Lo stesso Stato, autorizzando l’apertura di diver­

se case da gioco nel territorio nazionale e istituendo e gestendo monopolisticamente vari tipi 
di giochi, scommesse e lotterie, con i quali arricchisce le proprie casse, è uno dei promoto­
ri della illegalità del gioco d’azzardo. Lo Stato nei confronti di tale fenomeno ha quindi 
assunto un atteggiamento contraddittorio, in quanto se da una parte lo vieta, dall’altra lega­
lizza alcuni giochi per alimentare le proprie casse in misura considerevole. In virtù di que­
sta politica viene definito da più parti come “Stato biscazziere” (p. 508). Un noto moralista, 
P. Giuseppe Mattai, scrive: “Uno Stato, che vede nell’azzardo uno strumento efficace per 
fronteggiare il ‘male incurabile’ del debito pubblico e sviluppare le zone impoverite e prive 
di slanci, perde la sua credibilità e si dimostra insensibile alla perdita della qualità etica e



398 Documentazione

umana in genere dei cittadini, rinunciando a ogni funzione educativa, offendendo la giusti­
zia distributiva e sociale, la solidarietà e sussidiarietà che la Costituzione gli impone come 
doveri ineludibili e favorendo quella criminalità diffusa che pur si propone di combattere”»-

Ma come vincere la sfida educativa?
La si vince anche denunciando, come è giustissimo e doveroso peraltro, i rischi e gli 

effetti negativi e dirompenti che il gioco d’azzardo produce, e non solo a livello economico 
ma soprattutto a livello psicologico e di tessuto sociale, presso tante persone e tante fami­
glie, all’interno spesso di gente anziana e povera. Ma su questo si è già soffermata la con­
ferenza stampa, tenutasi ieri presso la Curia, così come rincontro di oggi offrirà senz’altro 
studi ed esperienze significative al riguardo, in particolare in rapporto al fenomeno dell'u­
sura.

La sfida educativa si vince soprattutto combattendo, con grande pazienza e con più 
grande coraggio, la concezione totalmente ludica della vita, e quindi in positivo educando 
- a parole e con la testimonianza personale e comunitaria - ai veri valori della vita, tra i 
quali emergono il lavoro come strada onesta di guadagno, la responsabilità di usare bene del 
proprio tempo e ancor più delle proprie risorse, l’impegno all’attenzione e alla solidarietà 
verso gli altri, in particolare verso chi ha più bisogno di sostegno e speranza.

Vorrei concludere con un verso di Quasimodo, che ho trovato sul volume di uno stu­
dioso assai competente e appassionato di questi problemi, Giuseppe Imbucci: basta così 
poco tempo per morire da vivi. Sì, con il gioco si può “morire da vivi”. Il nostro impegno, 
soprattutto educativo e culturale, è offrire a tutti, con umiltà e insieme con profonda con­
vinzione, direi con amore instancabile, un aiuto concreto a vivere, coltivando i veri valori 
che alla vita danno, anche nelle situazioni più difficili e precarie, ragioni di speranza e occa­
sioni di solidarietà.

* Dionigi Card. Tettamanzi
Arcivescovo Metropolita di Genova



CUFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56201 - fax 011/51 56209 - ore 9-12

Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56271 - E-mail: archivio@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 (escluso sabato)

1 Ificio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56203 - fax 011/51 56209
E-mail: sacramenti@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Cilicio per le Cause dei Santi (tei. ab. 011/74 02 72) su appuntamento
Elicio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56295 (ab. 335/632 3590) 

ore 9-12 (escluso giovedì e sabato)
I ®cio per l'Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56 360 - fax 011/51 56 369

E-mail: amministrativo@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
1 Ificio dell'Avvocatura - tei. 01 1/51 56202 - fax 011/51 56209

E-mail: awocatura@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Cilicio per le Confraternite - tei. 011/51 56 383 - fax 011/51 56 209

venerdì ore 9-12
Cilicio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56286 

ore 9-12 (escluso sabato)

AZIONE SERVIZI PASTORALI
Cilicio Catechistico - tei. 011/51 56310 - fax 011/51 56319

E-mail: catechistico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)
Cilicio Liturgico - tei. 011/51 56280 - fax 011/51 56 289

E-mail: liturgico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18
I Hicio per il Servizio della Carità - tei. 011/51 56410 - fax 011/51 56 419

E-mail: caritas@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 
ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

। fììcio Missionario - tei. 011/51 56220 - fax 011/51 56229
E-mail: missionario@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

। Hicio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 011/51 56 350 - fax 011/51 56 349
E-mail: giovani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

I H'cio per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/51 56 340 - fax 011/51 56.349
E-mail: famiglia@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Illicio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/51 56335
E-mail: anziani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

। liuto per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 011/51 56450 - fax 011/51 56 459
E-mail: lavoro@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

। Ificio per la Pastorale dell’Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e dell’Università 
tei. 011 51 56230 - fax 011/51 56 239 - E-mail: scuola@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Efficio per la Pastorale della Sanità - tei. 011/51 56 430 - fax 011/51 56 4.39
E-mail: sanita@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

। Ificio per la Pastorale dei Migranti - tei. 011/246 20 92 - fax 011/20 2542
E-mail: serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it - www.torino.chiesacattolica.it/migranti
via Ceresole n. 42 - ore 9-12 - 14,30-17,30 (escluso mercoledì pomeriggio e sabato)

Efficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 011/51 56 330
E-mail: turismo@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 martedì e venerdì - ore 15,30-17,30 tutti i giorni (escluso sabato)

I Ificio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 011/51 56.300 - fax 011/51 56309
E-mail: comunicazioni@tonno.chiesacattolica.it - ore 10,30-13 (escluso sabato)

mailto:archivio@torino.chiesacattolica.it
mailto:sacramenti@torino.chiesacattolica.it
mailto:amministrativo@torino.chiesacattolica.it
mailto:awocatura@torino.chiesacattolica.it
mailto:catechistico@torino.chiesacattolica.it
mailto:liturgico@torino.chiesacattolica.it
mailto:caritas@torino.chiesacattolica.it
mailto:missionario@torino.chiesacattolica.it
mailto:giovani@torino.chiesacattolica.it
mailto:famiglia@torino.chiesacattolica.it
mailto:anziani@torino.chiesacattolica.it
mailto:lavoro@torino.chiesacattolica.it
mailto:scuola@torino.chiesacattolica.it
mailto:sanita@torino.chiesacattolica.it
mailto:serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it
http://www.torino.chiesacattolica.it/migranti
mailto:turismo@torino.chiesacattolica.it
mailto:comunicazioni@tonno.chiesacattolica.it


RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= rdto)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Anno LXXIX - N. 2 - Febbraio 2002
Abbonamento annuale per il 2002 € 50,00 - Una copia € 5,00
C.C.P. 25493107 intestato a Rivista Diocesana Torinese - c.so Matteotti n. 11 - 10121 Torino

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Preservazione Fede "Buona Stampa”
c.so Matteotti n. 11 - 10121 Torino - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 7/2002
Spedito: Settembre 2002


